Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 27 (1981)

Artikel: Théorie générale du sacrifice et mise a mort dans la grecque
Autor: Vernant, Jean-Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660739

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I

]EAN-PIERRE VERNANT

THEORIE GENERALE DU SACRIFICE
ET MISE A MORT DANS LA orziIA GRECQUE

Des dernieres décennies du XIXe siecle jusque vers le milieu
du nétre, la Science des Religions s’est donné pour tiche d’édi-
fier une théorie générale du sacrifice. Plus prudents aujour-
d’hui, nous nous attachons davantage 2 la complexité, a la
diversité surtout de pratiques rituelles que nous avions pris
Ihabitude, en les désignant d’emblée du méme vocable,
emprunté au latin, de regrouper sans craindre l’arbitraire en
une catégorie unique. Cette démarche, dont Marcel Detienne
a récemment mis en lumicre les origines, les ressorts et les moti-
vations !, exigerait pour étre légitime un certain nombre de
conditions. Il en est une au moins que Hubert et Mauss ont
bien reconnue et a laquelle ils se sont efforcés de satisfaire dans
cet Essai sur la nature et les fonctions du sacrifice* qui, par son
information, sa largeur de vues, son caractére systématique,
constitue le modele d’une théorie générale unifice.

Pour parler de sacrifice, il faut au départ s’assurer que cette
notion répond 2 un objet précis, strictement délimité, carac-

! M. DerienNg/].-P. VERNANT, La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979),
24-35.

21 Essai a été publié dans le tome 2 de I’ Année Sociologique, en 1899. Il a été repris
dans M. Mauss, Euvres I (Patis 1968), 193-307: « Les fonctions sociales du sacré ».



2 JEAN-PIERRE VERNANT

térisé par des traits la distinguant sans équivoque des phéno-
menes religieux voisins. Comme son nom l’indique, observent
nos deux auteurs, le sacrifice est une consécration; mais toute
consécration n’est pas sacrifice (onction, par exemple); dans
le rite sacrificiel la consécration rayonne au-dela de l'objet
consacré; elle atteint en particulier un personnage dont le réle
est fondamental pour dégager la physionomie du sacrifice:
le sacrifiant; en fournissant ’objet consacré 4 la divinité, le sacri-
fiant attend de la cérémonie qu’elle lui apporte, a Iissue du
rituel, une transformation, qu’elle lui confere une qualité reli-
gieuse nouvelle. Un des traits distinctifs du sacrifice, c’est donc
qu’il se joue entre trois termes, ’objet consacré servant d’inter-
médiaire entre le sacrifiant et la divinité. En ce sens le sacrifice
se démarque des formes de contact direct entre hommes et
dieux, comme celui que vise 4 réaliser I’alliance par le sang.
Enfin le sacrifice ne doit pas étre confondu avec la simple
offrande. La consécration implique toujours, dans le rite sacri-
ficiel, la destruction de I’objet, consumé par le feu §’il s’agit
d’oblation végétale, égorgé, immolé §’il s’agit d’un étre vivant.
Pas de sacrifice sans médiation, pas de médiateur qui ne soit,
en quelque fagon, victime.

Mais suffit-il d’avoir ainsi tracé, comme du dehors, les
frontieres a 'intérieur desquelles le sacrifice doit étre inscrit ?
Une nouvelle question semble s’imposer aussitét. La figure du
sacrifice demeure-t-elle constante lorsque les rapports entre les
trois partenaires impliqués dans le schéma sacrificiel se trouvent,
d’une civilisation a une autre ou d’un cas 4 un autre dans une
méme culture, fortement modifiés et qu’ils s’ordonnent selon
des configurations diverses ? La position relative des acteurs:
sacrifiant, victime, divinité, quand elle se transforme, ne les
place-t-elle pas les uns vis-a-vis des autres dans des situations
nouvelles ? D’autre part le schéma sactificiel, comme mod¢le
abstrait, peut-il étre construit sans tenir compte de toute une
série de variables: nature de la victime, qui peut étre une béte
sauvage, un animal domestique, un étre humain, modalités de



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXIA GRECQUE 3

I'immolation, finalités pratiques de la mise 4 mort suivant que
la victime est, tout entiére ou en partie, destinée a I’alimentation
humaine ou qu’elle est au contraire interdite a la consomma-
tion 7

En d’autres termes, il s’agit de savoir si un scénario rituel,
méme s’il se présente, ici et la, dans des formes apparemment
assez proches, ne revét pas des significations religieuses diffé-
rentes, voite contraires, suivant le contexte ou il se situe.
Comprendre le sacrifice supposerait alors que chaque type de
rituel soit replacé dans le systeme religieux dont il constitue
une piece, ce systeme religieux étant lui-méme remis dans
Pensemble de la civilisation auquel il appartient. Les enquétes
sutr le sacrifice devraient donc, au départ, s’engager dans
les limites d’une religion et d’une société bien précises.
Elles auraient pour vocation, non pas d’introduire a une théorie
générale du sacrifice, mais de déboucher sur une typologie
comparée des différents systémes sacrificiels.

Pour illustrer ces vues, trop générales, nous avons choisi,
en examinant le cas du sacrifice grec de consommation alimen-
taire, la Yvola, d’interroger la mise 4 mort. Notre choix tient
a plusieurs raisons. De fait d’abord. Si une évidence s’impose,
c’est qu’on ne saurait concevoir de sacrifice animal sans mise a
mort; et cette immolation semble bien constituer, dans sa bru-
talité, une donnée irréfutable dont le sens est trop univoque
pour préter a discussion. Raisons théoriques ensuite. Au cours
des derniéres années, deux types de recherches ont pris la
releve des théories anciennes. D’un helléniste comme Walter
Burkert, dont les travaux prolongent ceux de Karl Meuli, et
d’un anthropologue-philosophe comme René Girard, on peut
dire qu’ils ont multiplié 'intérét pour les problemes du sacti-
fice tout en en renouvelant 'approche. De 'un a ’autre, les
différences d’orientation et de méthode sautent aux yeux. Ils
s’accordent cependant pour considérer le rite sacrificiel, dans ce
qu’il comporte de fondamental, comme un scénario de mise a
mort, le meurtre rituel de la victime constituant le centre



4 JEAN-PIERRE VERNANT

autour duquel gravite toute la cérémonie. Cette interprétation
est-elle absolument neuve? Il nous semble que la théorie
de Hubert et Mauss, tout en traitant le sacrifice d’un autre point
de vue, en y voyant, pour ’essentiel, une technique de mise en
relation, par le biais d’un intermédiaire, des deux domaines
normalement séparés du profane et du sacré (interprétation
justement critiquée, dans le cas de la Grece ancienne, par Jean
Rudhardt ?, des 1958), — cette théorie ne laisse pas de ménager,
elle aussi, une place centrale et un role décisif 2 la mise a mort.

La question que nous voudrions aujourd’hui poser a la
Huote, C’est de savoir si cette mise 4 mort n’assume pas, suivant
le contexte et 'organisation symbolique de la cérémonie, des
significations, des valeurs, des fonctions qui peuvent étre
diverses.

*
K b S

Dans le scénario du sacrifice il est un moment dramatique:
la mise a2 mort de ’animal. Si I’on se place dans la perspective
d’une théorie générale du sacrifice comme celle de Hubert et
Mauss, ce moment constitue le point culminant du rite. Prenons
le cas du sacrifice grec d’'un bovin; il s’agit alors du coup de
hache qu’on assene sur I’échine de ’animal, lui brisant les ver-
tebres cervicales et permettant a I’égorgeur de lui trancher la
gorge avec sa pdyampa pour faire jaillir le sang. En Gréce, cet
instant ol « ’Ame quitte les os » (Hom. Od. III 455) est ponctué
par I’éhodvy, le youyou rituel des femmes, qui marque I’inten-
sité de I’émotion religieuse (Od. III 450-452). Point culminant
du rituel: jusque-la, tout a été mis en ceuvre pour arracher la
victime — et les acteurs du rite — au monde profane auquel
ils appartiennent. La béte a été choisie sans défaut, libre du
joug, préservée d’un trop étroit contact avec les contraintes du
labeur quotidien; elle a été parée, couronnée de bandelettes,

Y Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Gréce
classique (Geneve 1958), 295-6.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA GOYXIA GRECQUE 5

amenée en grande pompe, au son des flates, jusqu’a I'autel,
ou on l'asperge d’eau lustrale. Elle a suivi ainsi comme une
courbe ascendante, I’élevant peu a peu du profane au sacré.
Au sommet de cette courbe, la mort, point ultime de la consé-
cration, dévotion maximale et définitive: tant que la béte est
vivante, son corps la rattache encore au monde profane. Par
la mort, le plus sacré en elle, la vie, disparait dans I’au-dela,
dans lailleurs; passée « de lautre c6té du voile», elle appat-
tient désormais totalement au domaine du sacré. I.’homme,
qui reste lié au profane, peut alors disposer du corps: tout en
étant sanctifiée, la dépouille ne posseéde pas cette pleine charge
sacrale qui la rendrait intouchable 4 de simples mortels. Le
sacrifiant a suivi, lui aussi, une courbe semblable 4 celle de la
victime. Il s’est hissé vers le sacré, mais moins haut puisqu’il
n’accompagne pas la béte jusque dans la mort. Aussi pourra-
t-il faire retour, au terme de son trajet, et revenir a son point
de départ avec des forces rajeunies, une vitalité nouvelle. Si le
sacrifiant s’engageait lui-méme jusqu’au bout dans le rite, il y
trouverait, comme la victime, la mort, non la vie.

Le sacrifice apparait ainsi comme une opération permettant
a ’homme de s’approcher du sacré, de le toucher sans s’y
perdre. Sa stratégie reposerait sur une sorte de ruse: on n’entre
dans le sacrifice qu’assuré de pouvoir en sortir. On reste a
Pabri; les dieux prennent la victime au lieu de prendre le sacri-
fiant en personne. Mais cette substitution montre que dans la
logique du rite la visée finale de 'opération, le terme auquel
elle doit nécessairement conduire, c’est la mise 4 mort. Clest
parce que la consécration, quand elle s’accomplit, détruit par
son intensité ce 4 quoi elle s’applique, que le sacrifiant ne peut
ni ne doit la recevoir qu’amortie, de fagon déviée et indirecte,
par un intermédiaire. Grice a la médiation de la victime, les
deux mondes, du sacté et du profane, entrent en contact et se
pénetrent, tout en restant distincts.

Si ce schéma est valable, la clef du mécanisme sacrificiel
réside dans la violence meutriere faite 4 un animal. La destruc-



6 JEAN-PIERRE VERNANT

tion brutale d’une vie, offerte en remplacement de la sienne
propre, est le seul moyen d’accéder au sacré sans quitter le
profane.

Au cceur du sacrifice donc, la violence et le meurtre. Accep-
tons, au moins a titre d’hypothese temporaire, ce modele d’une
conduite collective qui utilise le meurtre a des fins religieuses
en déplagant sa violence en direction d’un animal, promu au
role d’intermédiaire entre les dieux et les hommes. Et exami-
nons ce que nous disent, sur ce sujet, les mythes grecs, ce qu’ils
nous apprennent sur la fagon dont s’articulent, au sein de la
Polis antique, les récits légendaires et les fonctions effectivement
assumées par les pratiques rituelles auxquelles ces mythes se
rapportent.

Premiére constatation: dans le mythe de fondation du sacti-
fice par Prométhée, la violence, le meurtre sont passés sous
silence. Le fils de Japet amene devant les dieux et les hommes
un grand beeuf, vivant; il le découpe, en fait deux parts, mortt.
De l'abattage, de ’égorgement, pas question. On peut supposer
que ce non-dit est révélateur; dans ce qu’Hésiode a choisi de
taire résiderait précisément l’essentiel: la présence du meurtre
au cceur du sacrifice. Le discours mythique procéderait ici par
censure ou camouflage par rapport a la réalité de la pratique
rituelle.

Formulée de cette fagon, cette hypothése nous parait cepen-
dant difficile a soutenir. Pourquoi ? Elle suppose en effet qu’il
existe dans I’ordre social un ‘réel’, un ‘vrai’: ce quel’on fait; et
une illusion rhétorique: ce que 'on raconte a propos de ce que
Pon fait. L’écart entre la nudité toute franche de la pratique et
I’habillage fallacieux du discours mesurerait la part d’idéologie
que comporte la conscience sociale.

Malheureusement cette belle dichotomie entre la pratique
et le discours, le faire et le dire, s’effondre dés qu’on y regarde
d’un peu prés. Dans son déroulement général et dans le détail
de ses séquences, la pratique sacrificielle des Grecs manifeste a
I’égard de la violence et du meurtre la méme attitude de déné-



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXIA GRECQUE 7

gation, la méme volonté de refus que les silences du mythe. On
objectera: et la mise 4 mort ? Précisément, la cérémonie du
sacrifice pourrait se définir comme l’ensemble des procédures
permettant d’abattre un animal dans des conditions telles que
la violence en apparaisse exclue et que la mise 4 mort revéte
sans équivoque un caractere la distinguant nettement du
meurtre, la situant dans une autre catégorie, a ’écart de ce que
les Grecs entendent par crime de sang, oévos. Rappelons seu-
lement quelques points. Il ne suffit pas que ’animal soit, d’un
bout 4 'autre, conduit sans violence, sans lien, sans coetcition,
de plein gré; la béte est aussi censée donner par un mouvement
de téte ou un frisson du corps son assentiment au coup qui va
I'atteindre; a la limite elle se précipite elle-méme dans le feu
sacrificiel. Les instruments qui évoquent de fagon trop précise
dans I’imaginaire grec le meurtre et le sang, comme la pdyoupa,
sont laissés invisibles: on les dissimule dans une corbeille sous
les grains de froment dont on va asperger la victime et I’autel.
En ce sens les silences du mythe n’apparaissent plus comme
une censure visant a camoufler 'objet véritable du rite; ils
semblent plutot répondre a des gestes précis, s’accorder a une
pratique dont ils soulignent la portée et explicitentles intentions.

Au reste, si ’on quitte les registres du dire et du faire pour
examiner celui du voir, on doit constater un nouvel ordre de
concordance. Dans le répertoire des sceénes sacrificielles qui
figurent sur les vases, il n’en est pas une qui représente ’abat-
tage et la mort de la victime; silence des images sur le coup de
hache et les gorges tranchées; quand la pdyopa est brandie,
c’est comme instrument de découpe débitant la dépouille sui-
vant une procédure réglementaire; on ne la voit jamais en acte
dans son réle d’égorgeoir, parce que jamais le sang n’est figuré
jaillissant du cou de la victime au moment de la mort. Jean-
Louis Durand écrit: « Le geste qui ouvre le passage de la mort
dans la gorge des bétes n’est jamais représenté»*; sur les

1Bétes grecques, in La cuisine du sacrifice..., 138.



8 JEAN-PIERRE VERNANT

images, comme dans le mythe, « mort et sacrifice sont disjoints
sans exception». Censure la encore, exces de pudeur ? Nous
faudrait-il donc admettre, chez les peintres, un recul quand il
s’agit de faire voir dans sa brutalité instant décisif qui sépare
la séquence, souvent représentée, de la mopns), ot "animal est
conduit bien vivant, des séquences postérieures, également
figurées, ou la béte, transmuée en amas de chair, en viande 2
manger, est découpée en morceaux, suspendue aux branches,
placée sur les tables, fichée au long des éBehoi, mise a bouillir
dans des marmites et a rotir au feu?

Si tel était le cas, comment expliquer que la ot ’hotreur
est précisément a son comble, quand la victime n’est plus
I’animal ordinaire mais un étre humain immolé comme une
béte, la prétendue réserve, la répugnance qu’on invoque, dis-
paraissent, le peintre s’attachant a représenter de la facon la
plus crue le couteau s’enfoncant dans la gorge de la malheu-
reuse victime et le sang qui jaillit a flots a terre ou sur lautel?
« On voit gicler le sang de Polyxene, pas celui des potcs ou des
moutons » note Jean-Louis Durand . Pudeur et dissimulation
dans un cas, mais cynisme et exhibition dans l'autre. On ne
peut échapper a la conclusion que, dans I’imagerie, les deux
fagons de figurer la mise a mort se répondent en méme temps
qu’elles s’opposent, 1’absence et la présence du sang jouant
comme marques distinctives pour souligner la distance entre
le sacrifice animal, au terme duquel la viande peut étre rituelle-
ment consommeée, et ce qui, sous 'apparence frauduleuse du
sacrifice, en est en réalité le contraire: une violence impie, un
meurtre épouvantable. L’écart dans le traitement des images
vise 4 faire comprendre que la créature humaine, pas plus
qu’elle n’est bonne a manger, n’est bonne a sacrifier. A pro-
prement parler il n’y a pas, en Grece, de ‘sacrifice’ humain qui
ne soit aussi un sacrifice déviant ou corrompu, une offrande
monstrueuse.

1 Ibid., 138.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYEIA GRECQUE 9

Si, dans opération qui offre aux dieux la vie d’un animal
tout en transformant son corps en nourriture humaine, le
mythe, la figuration, le rituel s’accordent ainsi unanimement
pour ‘neutraliser’ la violence et le meurtre, il ne reste que
deux voies possibles pour 'interprétation du sacrifice grec. Si
Pon s’engage dans la premiere, il faudra alors reporter sur
Pinstitution elle-méme, sur le phénomene social dans son
ensemble, ce qu’on prétendait d’abord du mythe et affirmer
que le sacrifice est tout entier et de part en part ‘idéologique’.
La clef de cette grande conduite collective, autour de laquelle
gravite la vie religieuse et politique de la cité, résiderait en
derniére analyse dans sa capacité de dissimuler son objet réel,
de masquer sa vérité pratique: par les comportements qu’il met
en jeu autant que par les gloses auxquelles il préte dans le
mythe, le sacrifice revétirait la forme de ce que Meuli a appelé
comédie de linnocence. Il wviserait a dérober aux acteurs
humains qui P"accomplissent la conscience de ce qu’ils sont
effectivement en train de réaliser: violence et meurtre.

Mais si on se refuse a imposer au sacrifice un sens contraire
a celui que les Grecs entendent manifestement lui donner, on
doit renoncer aux facilités qu’offre le recours a la notion d’idéo-
logie. Si on s’engage dans cette seconde direction, on devra
alors s’interroger sur les raisons qui fondent cette orientation
si cohérente de la pratique sacrificielle chez les Grecs, sur le sens
et la portée d’une stratégie qui, dans ’abattage d’un animal
pour le manger, contourne systématiquement et a tous les
niveaux 1’épisode de la mise a mort. On se demandera ce que,
d’une seule et méme voix, proclament en se taisant le rite, le
mythe et 'image. Quelle est cette vérité sociale que I'imagi-
naire grec cherche a instaurer quand, pour accuser le contraste
entre meurtre et violence d’une part, sacrifice de 'autre, il a
recours de fagon ouverte au mensonge par omission?

Deux solutions donc. Or le choix de la premiére — Poption,
plus ou moins explicite, en faveur de I'idéologie — se heurte



IO JEAN-PIERRE VERNANT

d’entrée de jeu 4 une constatation qui met en pleine lumiere
son caractere équivoque et incertain.

Il existe en effet dans le monde grec, en marge de la religion
officielle, des individus a allure de mages et des groupements,
a caractere de confréries ou de sectes, qui refusent de sacrifiet.
Ils pronent un genre de vie ‘pure’, qui les distingue du com-
mun des hommes et dont une des régles majeures est le régime
végétarien, C’est-a-dire D’abstinence a 1’égard de toutes les
viandes auxquelles le Grec ne peut accéder que par Pintermé-
diaire du sacrifice. Ces formes de religiosité, aberrantes par
rapport 4 la norme, prétendent, en court-circuitant le sacrifice,
établir avec le divin un contact et une proximité que le culte
officiel ne comporte pas ou qu’il rejette comme une impiété.
Or pour condamner le sacrifice avec tout ce qu’il implique
concernant le statut de ’homme par rappotrt aux dieux, pout
lui substituer, avec le végétarisme, une conception religieuse
toute différente ménageant aux individus une voie d’acces
jusque vers le divin, les groupes marginaux, comme les pytha-
goriciens et les orphiques, procédent par assimilation du sacri-
fice au meurtre. Ils dénoncent dans le rituel sacrificiel une vio-
lence meurtriere analogue a celle qu’on ferait subir a un proche
parent. Ils effacent, entre sacrifice et meurtre, entre béte domes-
tique et homme, cette frontiere que linstitution sacrificielle
s’ingéniait a dessiner. Ce faisant, ils n’ont aucune ambition
d’ordre scientifique. Ils ne cherchent pas, par une analyse
lucide, a dépouiller le sacrifice des oripeaux idéologiques dont
on I’a recouvert. Ils opposent a la religion sacrificielle une reli-
giosité d'un autre type; ils pronent une expérience et une
approche du divin qui impliquent, comme condition préalable,
la disqualification du sacrifice sanglant. Le refus sectaire d’entret
dans le jeu de la religion officielle et de reconnaitre la différence
qu’elle établit entre sacrifice et meurtre, béte domestique et
homme, trouve son fondement et sa fin dans la volonté d’effa-
cet une autre frontiére, de combler une autre distance: celle
qui sépare les hommes des dieux. Cest pour permettre 2



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXIA GRECQUE 11

I’homme de devenir divin que le sacrifice est d’un méme mou-
vement dénoncé comme meurtre, refusé comme impie, décons-
truit dans son organisation symbolique. Mais qu’est-ce qui
nous autorise, dans ces conditions, a prendre, plutdt que les
tenants du culte officiel, ces marginaux 2 la lettre pour atteindre
la vérité du sacrifice? Si 'on ne veut pas renoncer 2 la caté-
gorie de I’idéologie, il faut dire que I’assimilation du sacrifice
au meurtre n’est pas, chez les Grecs, moins ‘idéologique’ que
le point de vue contraire. Ce sont deux stratégies religieuses
qui s’affrontent et dont I"une, par la construction symbolique
du systeme sacrificiel (c’est-a-dire la différenciation du sacrifice
et du meurtre), l'autre, par sa déconstruction (c’est-a-dire
I'identification du sacrifice et du meurtre), visent des objectifs
théologiques opposés.

Une conclusion semble bien, des lors, s’imposer. Le concept
d’idéologie n’est pas opératoire dans le cas du sacrifice grec.
Il n’est pas pertinent dans la mesure ol on ne peut, a partir de
lui, opérer une discrimination, au sein de la réalité sociale,
entre réel et illusoire.

Il nous faut donc procéder autrement. Sans plus prétendre
projeter sur les silences des Grecs nos propres convictions,
nous nous mettrons a ’écoute de ce qu’ils taisent autant que
de ce qu’ils énoncent, tenant le dit et le non-dit pour les deux
faces d’un seul et méme discours dont la cohérence, une fois
dégagée, doit étre prise pleinement au sérieux. Quelle qu’ait
pu étre, dans le lointain passé indo-européen, origine des
pratiques sacrificielles, quelles qu’en soient les fonctions
sociales et les valeurs religieuses dans d’autres civilisations,
’essentiel est de comprendre ce que les Grecs, quant a eux, en
ont fait, comment ils en ont organisé les procédures gestuelles
et les commentaires mythiques de facon a construire un systéme
symbolique entiérement original, permettant tout ensemble
d’établir avec les dieux un contact respectant leur infranchissable
distance; de constituer entre les hommes le lien social selon
un modéle particulier: la communauté politique; enfin d’enra-



12 JEAN-PIERRE VERNANT

ciner chaque participant au rite, a travers le régime alimentaire
que consacre le sacrifice, dans son statut propre, 4 la place qui
est la sienne et qui le définit comme homme: entre les bétes et
les dieux.

Nous écrivions dans une étude antérieure, en 1975: « Le
sacrifice grec n’est pas comme le sacrifice védique le prototype
de l’acte créateur, fondateur, qui produit et tient ensemble
I'univers dans sa totalité 1. Plus modeste, il rappelle la coupure
qui, par la faute de Prométhée, s’est produite entre les dieux
et les hommes; il consacre, dans le rite méme qui vise 2
conjoindre mortels et immortels, la distance infranchissable
qui les sépare désormais. Par le jeu de régles alimentaires, il
établit 'homme dans le statut qui lui est propre, entre bétes et
dieux, a juste distance de la sauvagerie des animaux se dévorant
tout crus les uns les autres et de I'immuable félicité des dieux

1 Nous ajouterions volontiers aujourd’hui 2 cette compataison le cas du sacri-
fice azteque. Commentant la Leyenda de los Soles, qui raconte comment, a 'origine,
le monde, émergeant des ténébres, a été éclairé par le Soleil, Christian Duverger
écrit: « Le Soleil pour s’animer a besoin du sacrifice collectif des dieux. Leur mort
donne vie au mouvement. Mais ce mouvement, cet engtenage et cette palpitation
cosmiques sont menacés. Pour que le Soleil poursuive sa marche, il faut I’alimen-
ter en ‘eau précieuse’, cette chalchinatl, ce sang de jade, sang des sacrifiés qui est
gage de lentretien du monde. Et aujourd’hui, a la suite des dieux, c’est aux
hommes qu’il revient d’assumer cette chatge» (La fleur létale. Economie du sacri-
fice aztéique (Paris 1978), 54). Dans un systéme sacrificiel de ce type, ol la victime
est humaine, ol on lui arrache le cceur pour faire couler le sang a flots, ce sont
les dieux eux-mémes, congus comme dévoreuts et prédateurs, qui se repaissent
des offrandes de victimes. Il faut nourrir les dieux sans cesse parce que ’Energie
cosmique qu’ils incarnent n’est pas soutce: tout au contraitre, pour les Aztéques
« Energie consomme » (p. 50). Aussi la mise 4 mort, loin d’étre effacée et déniée,
doit-elle, pour jouetr son tole et assumer pleinement ses valeurs symboliques,
se projeter dans le rituel, le mythe et la figuration au premier plan, avec ce qui
est apparu aux observateurs eutropéens comme le déchainement d’une cruauté
sauvage. Ce systeme sacrificiel implique une religion ou les dieux ne sont pas
définis, en contraste avec les humains, comme les immortels, les ‘toujouts jeunes’.
Dans la pensée aztéque, éctit encore Christian Duverger, « toute éternité, toute
pérennité sont inconcevables» (p. 31). Le sacrifice n’a pas pout fonction de marquer
Palimentation et I’existence humaines du signe de la mortalité, mais de revigorer
les énergies divines et cosmiques.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXIA GRECQUE I3

ignorant la faim, la fatigue et la mort parce que nourris de
parfum et d’ambroisie. Ce souci de délimitation précise, de
répartition exacte, unit étroitement le sacrifice, dans le rituel
et dans le mythe, a 'agriculture céréaliere et au mariage, qui
tous deux définissent, en commun avec le sacrifice, la position
particuliere de ’homme. De méme qu’il lui faut, pour survivre,
consommer la chair cuite d’une béte domestique sacrifiée selon
les regles, il lui faut aussi se nourrir du sives, de la farine
cuite de plantes domestiques régulierement cultivées, et, pour
se survivre 2 lui-méme, engendrer un fils par 'union avec une
femme que le mariage a tirée de son ensauvagement pour la
domestiquer en la fixant au foyer conjugal. En raison de cette
méme exigence d’équilibre, dans le sacrifice grec, ni le sacrifiant,
ni la victime, ni le dieu, bien qu’associés dans le rite, ne sont
jamais normalement confondus, mais maintenus a bonne dis-
tance, ni trop preés ni trop loin. Que cette puissante théologie,
solidaire d’un systéme social dans sa fagon d’établir les barrieres
entre ’homme et ce qui n’est pas lui, de définir ses rapports
avec ’en-deca et 'au-dela de I'humain, soit inscrite au ras des
procédures alimentaires explique que les bizarreries de régime,
chez les orphiques et les pythagoriciens d’une part, dans cer-
taines pratiques dionysiaques de I'autre, aient une signification
proprement théologique et traduisent de profondes divergences
dans Porientation religicuse. Le végétarisme, I’abstention de
nourriture carnée, c’est le refus du sacrifice sanglant, assimilé
au meurtre d’un proche; V'dpogayie, le Swomapoypds des
Bacchantes, c’est-a-dire la dévoration crue d’une béte traquée
et déchiquetée vivante, c’est inversion des valeurs normales
du sacrifice. Mais qu’on contourne le sacrifice par le haut en se
nourrissant comme les dieux de mets entierement purs et, a la
limite, d’odeurs, ou qu’on le subvertisse par le bas en faisant
sauter, par I’effacement des frontie¢res entre hommes et bétes,
toutes les distinctions que le sacrifice établit, de facon a réaliser
un état de compléte communion, dont on peut dire aussi bien
qu’il est un retour a la douce familiarité de toutes les créatures



14 JEAN-PIERRE VERNANT

a ’Age d’Or ou la chute dans la confusion chaotique de la sau-
vagerie — dans tous les cas il s’agit d’instaurer, soit par ’ascése
individuelle, soit par la frénésie collective, un type de relation
avec le divin que la religion officielle, a travers les procédures
du sacrifice, exclut et interdit. Dans tous les cas aussi, par des
moyens inverses et avec des implications contraires, la distance
normale entre le sacrifiant, la victime, la divinité, se brouille,
s’estompe et disparait L. »

Cette lecture nous semble toujours fondée; mais nous vou-
drions, sur un cas privilégié, la justifier plus précisément. Il
existe en effet un rituel athénien dont la valeur apparait exem-
plaire pour lintelligence de linstitution: toutes les tensions
qui travaillent de lintérieur le sacrifice grec s’y inscrivent en
pleine lumiere. Dans les Bouphonia, pour appeler ce sacrifice
par son nom, les Grecs ont en quelque sorte directement joué
et mis en scene le paradoxe d’une mise 2 mort qui se nie elle-
méme, qui s’abolit en se transposant en rite, qui se dépasse
pour introduire a la culture et fonder 'ordre religieux, civique,
humain. Le terme de Bouphonia (Meurtre du beeuf) met déja en
question, au départ, la coupure entre sacrifice et meurtre. Le
choix de la victime, un beeuf de labour — au lieu d’une béte
libre du joug —, en livrant a I'immolation un fidéle compagnon
de travail, une créature familiere, membre de la maisonnée 2 la
fagon d’un parent ou d’un esclave domestique, brouille la fron-
tiere qui sépare normalement ’homme des animaux. On sait
qu’en Grece les bétes sauvages ne sont pas normalement sacti-
fies; on les tue a la chasse, sans scrupule, comme des ennemis.
La viande de cette boucherie ritualisée que constitue le sacrifice
appartient donc exclusivement aux especes domestiques: porcs,
chévres, moutons, bovins. Mais toutes ces bétes ne sont pas
sur le méme plan. Si certains pythagoriciens refusent de manger
aucune d’entre elles, d’autres parmi les membres de la secte,

1 Legon inaugurale au Collige de France, Paris 1976 (= Religions, Histoires, Raisons
(Patis 1979), 22-3).



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 1Ij§

moins intransigeants, font la différence entre, en premier lieu,
le beeuf et le mouton, trop proches de ’'homme pour qu’on
puisse les abattre sans commettre un crime, en second lieu le
porc et la chevre, assez distants pour que leur mise 4 mott ne
comporte aucune souillure. Au sommet de cette hiérarchie
d’animaux domestiques, le beeuf de labour occupe une position
tout a fait a part. Il est si voisin de ’homme, si intégré a son
univers qu’il se situe en dehors de la sphére ordinaire du sacri-
fice. Sacrifier un beeuf de labour est donc déja en soi une ano-
malie, qui fait peser sur I’ensemble du rite et sur sa logique
interne comme une menace de subversion. Aussi 'immolation
d’une victime de ce type est-elle susceptible d’assumer aux yeux
des Grecs le caractere d’une mise a I’épreuve de toute la pratique
sacrificielle, un test de sa wvalidité. Par ce qu’il comporte
d’extréme, par son statut ‘a la limite’, le sacrifice du beeuf de
labour fait fonction de pierre de touche pour I’équilibre entier
du systéme. Les mythes étiologiques qui, relatant son origine,
expliquent les circonstances de sa fondation, jouent ainsi le
role dun véritable révélateur des opérations symboliques
mises en ceuvre dans le rituel pour transformer la violence et la
sauvagerie du meurtre en une pieuse participation a la vie
civilisée, de la méme fagon que, selon Plutarque, un morceau
de viande crue, saignante et impure, fraichement découpée sur
la victime, se métamorphose, au terme de la cuisine rituelle,
en nourriture pleinement humaine, associant les convives les
uns aux autres dans une méme forme d’alimentation cultivée *.

Le récit le plus précieux a cet égard, parce que le plus complet
et détaillé, est celui que Porphyre, au livre II du De abstinentia,
emprunte a Théophraste et dont Jean-Louis Durand a proposé,
dans une perspective voisine de la ndtre, une lecture d’en-
semble 2. Sans le suivre dans la minutie de son analyse, nous
voudrions joindre au texte de Porphyre, qu’on trouvera en

1 Plut. Quaest. Rom. 109, 289 B-F; cf. La cuisine du sacrifice, 69-70.
2 J.-L. DuraND, « Le cotps du délit », in Communications 26 (1977), 46-61.



16 JEAN-PIERRE VERNANT

annexe et qui est par lui-méme assez parlant?!, une série de
remarques concernant directement notre probléme.

1. Le propos de Porphyte est de montrer, en s’appuyant
sur ce que Théophraste rapporte de la fondation des Bouphonia
d’Atheénes, que « les hommes ne doivent ni souiller les autels
des dieux par le meurtre, ni toucher a une telle noutriture
(Cest-a-dire a la viande des animaux), pas plus qu’au corps de
leurs semblables (I’alimentation carnée est ainsi assimilée 2
I’anthropophagie) ». L’usage qui est encore conservé a Athenes
aurait, sur ce point, valeur de «lecon» (mapdyyerpa). Or la
lecon qui se dégage du récit de Théophraste va exactement en
sens opposé. Non seulement, chaque année, un beeuf de labour
est sacrifié, sur 1’Acropole, au plus grand dieu du panthéon,
dans sa fonction de divinité poliade, a Zeus Polieus, mais tous
les citoyens, pour se conformer a 'ordre qu’au nom d’Apollon
énonce la Pythie dés qu’elle est consultée, sont astreints a
I’obligation de consommer en commun la viande de la victime.
Le paradoxe va plus loin. §’il y a bien, au départ du récit, un
meurtre, avec une victime: le beeuf, et un coupable: le meurtrier,
un étranger du nom de Sopatros, au statut incertain, qui a agi
individuellement sous le coup de la colere et qui, s’estimant
coupable, prend le chemin de Pexil, — au terme de la narration
mythique, avec 'institution officielle du rite et de la procédure
de droit pour juger le meurtre, s’évanouissent tout ensemble la
personne du meurtrier (plus question de Sopatros deés que,
de retour a Atheénes, il a acquis la citoyenneté: il n’y a plus de
coupable), le corps du délit (le beeuf est « remis sur pied au cours
du méme sacrifice que celui ou précisément il avait perdu la
vie»: il n’y a plus de victime), le sentiment de la faute (la Pythie
ordonne de consommer la chair du beeuf « sans s’en faire scru-

L Cf. infra pp. 19 sqq. La traduction est celle de J. BoUuFFARTIGUE, De abstinentia,
livtes I et II, these dactylographiée de troisieme cycle, Sorbonne, Paris 1975,
224-6, avec les quelques modifications qu’y a apportées Jean-Louis Durand, dans
1’article cité 4 la note précédente.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 17

pule»), de la méme facon que sont escamotés la hache meur-
triere (‘oubliée’ par le texte, comme ’homme qui s’en setvait
pour frapper la béte, dans le récit du jugement final des partici-
pants) et le couteau, noyé au fond de la mer avec tout ce qui
peut rester encore de fautif.

2. Par ses silences, ses affirmations, ses jeux sémantiques,
le texte procede a 'effacement du meurtre et de la faute selon
la méme progression narrative qui construit, 4 partir d’un état
prépolitique — une sorte de confusion sociale — la cité
d’Atheénes, avec son territoire labouré, sa ville, son Acropole,
ses rites religieux, ses prétrises, ses banquets communs, son
Droit, son statut de concitoyenneté.

3. Lorsque le beeuf, aux temps originels, est assassiné par
un individu hors société, dans un mouvement subjectif de
colere, 'animal n’est ni mangé ni sacrifié (ses os ne sont pas
bralés pour les dieux; comment le seraient-ils puisque, dans
cet ‘ancien temps’, on ne sacrifie pas de bétes, mais seulement
ces giteaux et pates céréalicres que le beeuf va précisément
dévorer sur autel). Mangeur de gateaux, extérieur au sacrifice,
interdit 4 la consommation humaine, le beeuf n’est pas encore,
a cette époque primordiale, vraiment séparé de ’homme: une
fois mort, il est enterré par son assassin qui lut rend les mémes
honneurs funebres que §’il était un homme. C’est seulement au
terme de la fondation du rite, quand les hommes, de leur coté,
sont devenus authentiquement des citoyens, que le beeuf se
trouve écarté d’eux pour tomber dans la catégorie des animaux
qu’on sacrifie et qu'on mange. Dans et par cet écart, son statut
d’animal, spécialement d’animal comestible, subit une méta-
motrphose. Au départ, dans sa proximité 4 ’homme, le beeuf
n’est, du point de vue des nourritures, aucunement 2 sa place.
Il dévore et piétine les céréales qu’il devra faire pousser pour
les hommes et dont les prémices, qu’il transforme en pature
animale, sont tréservés exclusivement aux dieux. Quand on
inhume ce beeuf au sein de la terre, comme un homme, il y



18 JEAN-PIERRE VERNANT

cache, enfouis dans sa panse, les grains d’orge qu’il a avalés,
bloquant leur croissance normale. Au terme du récit, ’animal
installé dans sa position de victime sacrificielle, est vidé de sa
chair, devenue nourriture comestible pour les humains, vidé
de ses os, brilés pieusement sur ’autel pour les dieux, rempli,
non plus d’orge, mais de foin, nourriture proprement bestiale;
il est enfin remis sur ses pieds, bourré de foin, comme s’il était
vivant, pour étre attelé a la charrue. Ainsi se trouve sur tous
les plans confirmée sa vocation alimentaire dans le cadre d’une
vie religieuse et politique organisée: fournisseur de viande pour
les hommes, d’os et de graisse briilés pour les dieux, en tant
quiil a été rituellement abattu, il apparait aussi, 4 travers le
labour et 'agriculture auquel il est désormais associé, produc-
teur de céréales — ces céréales triplement cuites qui, conjuguées
a la viande cuite des animaux domestiques immolés selon le
rite, établissent ’homme au lieu qui constitue, selon les Grecs,
dans une double distance a I’égard des bétes comme a 1’égard
des dieux, I’espace de la vie humaine civilisée.

Si la mise 2 mort s’inscrit au cceur de la Yusta, c’est donc
comme une menace de subversion sans cesse conjurée, une
faille contre laquelle contintiment se construit et s’ordonne le
difficile équilibre d’un rite qui, tout en enracinant la vie dans
la mort, en posant qu’il nous faut tuer les bétes pour manger,
vise du méme mouvement 2 rejeter meurtre et sauvagerie en
dehots de I’humain.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 19

Porphyre, De abstinentia 11 28, 4- 30

\ \ b4 / \ ~ ~ \ ¢ ~ k4 € 4
®ol yap oDTE Qove Tovg TéY deddv Bowpods ypalvery Sei, olte dmtéov
~ 3 7 ~ ] ~ e 3 3\ ~ I/ / 3> \
Tolg avdpadToLs TG TOLOTYG TPOPTG, MG 0VdE TOVY Idlwy cOUdT®Y, G
/ / fand \ I'4 v 3 2 / b4 4
TOLNTEOY TRPAYYEAUS TG TovTl Blew T0 &v "Adnvaug &t celbpevov.
\ A, ’ e A 7 3 4 \ -~ ~ ~

20. TO yop ToaAaLoy, M¢ xal Tpocdey EAEyouey, xapmols Tolg deolg TaY
3 ! ! o~ \ 3/ 2 \ b \ I/ \ /
avdpmmTey Judvrev, (da 5 of, 0038 elg Ty L8lay TpoeNy xaTwypwLévwy,
Aeyetat xowig duatag oborg "AdNvnow Alopov #) Zomatpdy Tve, T6H

/ 3 3 ! ~ A \ \ bl T 3 \ J
YEVEL 00X EYYMPLOY, YE®EYOUVTH B8 xate TNV “ATTixny, Emel TEAdVOUL TE
xol TOV DuApaTey El T Tpamelns evapyds xetuévey, tva Tolg Seolg
Tabtoe oL, TGV Podv Tig elotdy G EPYOU TO UEV XAUTEQOYEY Ta Of
cuvemdTyoey, adTOY O UOmepayovaxthoavto TG ocuwfBavty, mweRéxewg
TWVOG TIATGLOV  GXOVOUEVOL, ToUTov apradavta, motdbal Tov [odv.
TeheuThoavtos 8¢ Tol Bodg, g EEw THE dpYTic XATAGTAG GUVEQEGYYGEY
¢ 3 i 3 [ 1 \ o~ 7 \ \ € !
olov Epyov v elpyacuévog, Tov pev Pobv ddmrer, ouyny 3¢ éxodotov
k) ’ e 3 /’ 3 b Ui 3 o~ \ g
apapevog g NoePnrws, Epuyev elg Koy, adypédv 3¢ xateydbvrov
%ol Oswvig axapTtiog YEVOUEYNGS, ETEPMTMGL ®oLv]] TOV DoV dvelhey 7
[Mudia wov &v Kot de Tabre Aoey, Th > :
oNTYN QuYASa TabTe MGELY, TOV TE QOVEX TLUMWPTCALEVWY

A 1 ~ > / 3 Gl > / ! ~ 3
®el TOV TEDVEDTH AVAGTNGAVTOV &V Jjep amedave Jucta Adov Ececdal
vevoupévolg Te Tol tedveditog xold pn watacyobot. 8dey Lnthoewe yevo-

’ \ ~ 7 / Loed ! 3 ’
pévne ol Tob [Zomdreov] petawtiov ThHg mwedlews dvevpedévrog,
E /. 4 o~ A € \ 8 X, }\I ) )\7\ & ’9‘ 4

OTatpog vouloug Thg Tepl adTov JuoxoMag dmadheyfoeodur 6
gvaryolg 6vtog, €l xowy Tobto mpdbetay Tavteg, Eov) wEdE ToLg wdTOV

4 8 o o~ o € A beipe 14 3 1A 8‘
uetehdovrag, Oty xataxomhver Polv U7 THe mOAEwG. dmopolvTwy O
Tig 6 Tatabwy EoTal, TapaoYELY adTOlG TOUTO, €l TOALTYY adTOY TTOLY oK~

; s 4

LEVOL  XOLVOWVYNGOUGL TOD QOVOU. GUYYWPE7NIEVTLY 0DV TodTmy, O¢
3 o~ bl \ \ ’ 4 e e/ \ o~ o \ ~
eraviidoy €ml TNV oA, cuvétalay olte TV wedkl, 7mep xal VOV
Stapéver wop” adTOLS.

30. B3pogbpovg Topdevous xatéhebouy: al 8 Bdwp xopilovowy, brme Tov
TENEXVY Kol THY LEYOLPaY GXOVIGOUGLY. GXOVNGEVTWY Ot émédwxey uev
Tov Twéhexwy €tepog, 6 8 Emdrtale TOv PBolv, dhhog 8 Eopalev: Tdv 3¢
peta talrto detpavtwy, €yeboavto Tol Bodg Tmdavreg. Toltwv O¢ Tpo-
YOevtev Ty pev Sopav Tol Bodg padavteg xal ¥6eTw ETOYRMCUVTES

eEaveotrony, Eyovro TadTov Omep ol (Hv Eoyev oyfua, xoal mpocelev-



20 JEAN-PIERRE VERNANT

~ >
Eav &potpov M¢ Epyalopéve. xploty d¢ woLodpevor Tob @bvov TavTog Exd-
~ 1 o \
Aovv elg amohoyioay Tovg THe TEdEems xoWmYNGaVTas. MV 87 ol wev H3po-
©bpoL TOVG AXOVNGUVTAG AOTAOY PTLOVTO UEMAOY, oL 38 dxoVNGaVTEG TOV
3 J \ 4 A \ \ 3 ’ ¢ ~ / \
emdoVTa TOV TTEREXVY, 00UTOG OE TOV EmapaavTa, xol 6 ToUTo dpdGag THY
7 ) ¥ b 14 3 7 \ / / 3 \ 2 !
wayopay, xad’ g oong domvou Tov @bvov xutéyvwoay. dmd 8 éxelvou
’ ~ ~ 3\ o~ ’ SA A 3 b / e 3 4
uéypt wob viv ael Totg Aumolretos "Adfynoty Ev dxpomtoAeL of elpnpévor
Tov adtdv Tpbmov molobvrar v Tob Bodg Suclav. Hévreg yap Emt THg
YohrTg Tpamelng mEAavoy xal YoucTd, TEPLEARDVOUGL TOUG KOUTUVEWY)-
’ ~ i B / / S A ~ ’
Hévrac Bolc, v 6 yevodpevog nbmretar. xal yévn T&Y Talte dpdvrev
3/ ~ A \ 3 b ™~ ! 7 4 I
€oTy vOv- ol pev and tob marabavtog [Ewmdtpov] Boutdmor xahodpevor
7 A} L | A ~ / / \ )y 3 \ ~ 3 ’
mdvtes, ol & dmd Tol TepreAdoavTog xevTpLddean: Tovg O &md Tob Emlopd-
Eavtog dowtpolg ovopalovoty S Ty €x TNG xpeavoptlog yryvouévny
o, /. 1 \ A 114 \ A ! 3 ~
Saite. TANpdGavTeg O TV Plpoav, BTav Tpdg THY xplow dyddaoty,

KATETOVTOGAY TNV LAY ALYV,

Traduction

Car il ne faut ni souiller les autels des dieux pat le meurtre, ni que les hommes
touchent a une telle noutriture, pas plus qu'au corps de leur semblables. Au
contraire, il faut élever au rang de précepte valable pour toute la vie I'usage
qui est encore conservé a Athénes.

Dans l'ancien temps, comme je I'ai déja dit, les hommes sacrifiaient aux
dieux des produits de leurs récoltes mais pas d’animaux; ils ne les utilisaient pas
non plus pout leur noutriture personnelle. Au cours, dit-on, d’un sacrifice col-
lectif qui avait lieu a Athénes, un certain Sopatros, qui n’était pas du pays mais
qui cultivait la tetre a travers I’ Attique, avait déposé sur la table, bien en évidence,
un giteau et les pates pour les sacrifier aux dieux, quand un des beeufs, au retour
du travail, en entrant, dévora une partie des offrandes, et piétina le reste. Pris
d’une violente colére devant ce qui se passait, ’homme, alors qu’une hache
était aiguisée non loin de 1a, ’atracha et abattit le beeuf. Quand la béte fut motte,
P’homme, revenant de sa colere, prit conscience de 'acte qu’il venait de com-
mettre. Il donna une sépulture au beeuf, puis, partant de lui-méme en exil, comme
un homme qui se sent coupable d’impiété, il s’enfuit en Crete. Or une sécheresse
vint a sévir avec une terrible pénurie de récoltes. A la délégation commune
venue consulter le dieu, la Pythie répondit que ’exilé de Créte mettrait fin a tout
cela et que, §’ils punissaient le meurtrier, s’ils remettaient sur pied le mort a
Pintérieur du méme sacrifice que celui ol précisément il avait perdu la vie, les
choses iraient mieux pour eux 2 condition de consommer le mort et de ne pas
s’en faire scrupule. On se mit alors en quéte et ’on retrouva Sopatros le responsable
de I’affaire. Sopatros pensa qu’il serait déliveé de la situation pénible ot le mettait
son état d’impureté si tout le monde faisait collectivement comme lui. Il déclara



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 21

donc 2 ceux qui étaient venus le chercher qu’il fallait qu’un beeuf fit mis 4 bas
par la cité. Comme ils étaient embarrassés pour choisir qui abattrait ’animal,
il leur offrit de le faire si, aptres lui avoir conféré le droit de cité, ils mettaient le
meurtre en commun. Ils accepterent, et, a leur retour dans la cité, ils organiserent
de la facon suivante la pratique telle qu’elle est encore en vigueur chez eux.

Ils choisitrent des jeunes filles comme porteuses d’eau: ces jeunes filles appor-
tent ’eau pour aiguiser la hache et le couteau. Les instruments aiguisés, un
second tendit la hache, un autre abattit le beeuf et un autre I’égorgea. Puis d’autres
encore I’écorchérent, et tout le monde en gouta. Aprés ces opérations, on ccusit
le peau du beeuf, on la bourra de foin et on la mit sur pied en lui donnant I’allure
méme qu’avait ’animal quand il était vivant, puis on lattela a une charrue,
comme si on le mettait au travail. Ensuite on procéda au jugement du meuttre,
et tous ceux qui avaient en commun pris part a I'opération furent cités pout se
justifier. Parmi eux, les porteuses d’eau mirent en cause comme plus coupables
qu’elles ceux qui avaient aiguisé les instruments. Ceux qui avaient aiguisé dési-
gnerent celui qui avait tendu la hache; celui-ci, ’homme qui avait égorgé ’animal,
et celui qui avait accompli cette action désigna le couteau: n’ayant pas le pouvoit
de patler il fut accusé du meurtre. Depuis ce temps-la jusqu’a nos jouts, au couts
des Dipolies, sur I’Acropole d’Athénes, les personnes susdites accomplissent
toujours de la méme fagon le sacrifice du beeuf. Ayant déposé sur la table de
bronze une galette ainsi que des bouillies, ils font circuler tout autour les beeufs
désignés a cet effet et 'on met 4 bas celui qui goute les offrandes. Ceux qui
accomplissent ces rites se répartissent jusqu’a maintenant en plusieurs groupes.
Ceux qui sont issus de ’homme qui a abattu le beeuf s’appellent Boutypoi; les
descendants de celui qui a fait tourner s’appellent Centriades; enfin les descendants
de I’'homme qui a égorgé se nomment Daitroi 4 cause du festin qui a suivi le
partage de la viande. Quand ils ont rempli la peau de beeuf et comparu au jugement,
ils jettent le couteau a la met.



22 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Versnel : Permettez-moi de vous soumettre deux observations:

1) Vous considérez la mise a4 mort de la victime comme 1’élément
central du sacrifice. Si tel est le cas, comment interprétez-vous les
offtandes non sanglantes — par exemple les prémices —, dont vous
admettez qu’elles sont aussi une forme de sacrifice ?

2) Vous considérez le silence, au moment ou la victime est abat-
tue, notamment dans le mythe de Prométhée, comme un camouflage.
Votre thése me séduit. Pourtant, je m’interroge: d’Homeére au
roman hellénistique — en particulier dans la tragédie — les descrip-
tions de sacrifices se succedent. La mort de la victime s’y accompagne
souvent de manifestations d’enthousiasme ou tout au moins d’inté-
rét. Comment concilier de telles manifestations avec votre these du
camouflage ?

M. Vernant : Comme je ne pense pas qu’il soit actuellement pos-
sible d’établir #ne théorie générale du sacrifice, j’ai parlé d’un type
particulier de sacrifice grec qui me semble jouer, dans le cadre de la
cité, un role central: le sacrifice sanglant de consommation alimen-
taire, la duoie. La mise a mort de ’animal y occupe, de fagon évidente
et indépendamment de toute théorie, une place essentielle. Mon pro-
bleme était de savoir comment les Grecs, dans le rite, le mythe, la
figuration, ont ‘mis en scéne’ cette mise 2 mort, et ce qu’a travers ce
scénario ils lui font dire de particulier, par rapport a d’autres peuples.
Il m’a semblé qu’un des traits caractéristiques du rituel grec, c’est
qu’il opére sur les trois plans étroitement unis, imbriqués les uns
dans les autres, de I’alimentaire, du politique (au sens grec), du reli-
gieux (ou théologique). Dans cette démarche, il vise, tout en répan-
dant le sang, 4 exclure les éléments de violence et de sauvagerie, a se



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXIA GRECQUE 23

distinguer du meurtre, a4 souder un groupe en une communauté
véritable, en accord avec les dieux, a 'installer dans un statut pleine-
ment humain. Il est bien vrai que, dans I’épopée, la mise a mort est,
certes, décrite; mais sur un mode objectif, qui me parait exclure
Iidée d’une angoisse fascinée devant la mort, ou d’une sombre
atmosphere de culpabilité. La solennité du sacrifice, c’est celle d’une
féte qui débouche sur un repas commun, dans le respect des préro-
gatives divines.

Le cas de la tragédie est différent dans la mesure oli, pour répondre
a ses propres objectifs, a4 sa vocation, elle met en cause les frontiéres
du sacrifice et du meutrtre, elle brouille les distinctions usuelles. Mais
comme chacun sait, elle ne le fait pas seulement pour le sacrifice:
elle utilise tres largement ce jeu d’interférences pour ‘questionner’ la
condition humaine telle que les Grecs du Ve siecle la concevaient.

M™ Piccaluga : 1) Per quanto concerne I'importanza dell’ucci-
sione della vittima c’¢ da osservare che essa puo essere colta nella
sua completezza se si tiene presente la possibilita di risalire ad una
fase culturale di caccia-raccolta. In tale ambiente, infatti, fondamen-
tale importanza ha I’atto che trasforma un essere vivente in oggetto
di alimentagione. Anche in ambiente greco, 'uccisione della vittima
sacrificale rende possibile disporre del materiale per quel ‘pasto
sacro’ che ¢ la ducia.

Sempre ad una sfera di caccia-raccolta si pud risalire per quel che
concerne la « giustificazione del sacrificio del bue da lavoro».
Laddove il cacciatore — ai fini della salvaguardia della selvaggina —
non deve figurare quale suo uccisore, alla stessa maniera i Greci
(coltivatori e allevatori) non devono caricarsi di quello spreco eco-
nomico che ¢ I'uccisione di un capo di bestiame utile all’agricoltura.
Percio, come nelle societa di cacciatori la pelle e le ossa dell’animale
catturato vengono rimesse insieme ai fini della riproduzione della
specie, alla stessa maniera in Grecia si fa di modo che il bue « continui
a vivere e a lavorare » dopo i Bouphonia.

2) 1l rilievo quasi inesistente dato alla morte della vittima sacrifi-
cale trova riscontro nella tendenza, tipica della cultura greca, a non



24 DISCUSSION

valorizzare 'estinguersi della vita (che la civilta non puo controllare)
per sublimare, invece, tutto cio che la cultura vi ha costruito sopra.
Il rilievo dato, invece, al sacrificio di personaggi mitici parrebbe
chiarirsi nella coscienza dell’essere, questi, creazione umana, e pet-
tanto prodotto di civilta, valore atto a fondare determinate realta.
Non si tratta, in questo caso, del venir meno della vita di un bue, ma
di un atto cosciente, sanzionante una scelta ben precisa (cf. il caso
di Polyxene).

3) Il quasi perfetto antropomorfismo delle divinita greche le
distacca da una concezione di esseri assolutamente dipendenti dal
nutrimento (che non & tutto). Cosi, laddove nel pantheon azteco
certe divinita non possono fare a meno di essere continuamente
ricostituite nelle loro forze mediante il sacrificio (addirittura umano),
gli deéi greci dispongono innanzitutto di un’alimentazione del tutto
esclusiva (nettare e ambrosia), quindi non usufruiscono delle vittime
se non in funzione dell’instaurazione del rapporto deéi/uomini, infine
non dipendono dal sacrificio in modo assoluto se non sul piano della
paradossalita (per esempio nella commedia: cf. gli Uere/li di Aristo-
fane).

4) Occorre in ogni caso sottolineare I’eccezionalita della Sucte:
i Greci, da sempre ‘mangiatori di pane’, in caso di Svcte divengono,
invece, consumatori di carne, in specie (nel caso che si sacrifichi un
bue) della carne di un animale utile alla cerealicultura. Particolare
valore, dunque, assume — nei Bouphonia — la ricetca della ‘giusti-
ficazione’ (il bue ha mangiato i cereali, dungue andava ucciso).

M. Vernant : Pour 1épondre aux points 1 et 4, je dirai qu’on peut
évidemment rattacher certains traits de la Svoia en général, des Bou-
phonies en particulier, aux rituels de chasse; mais je crois que les
Grecs, a la fois mangeurs de pain et mangeurs de viande rituellement
préparée, vivaient et pensaient leurs rites sacrificiels tout autrement
que les chasseurs-collecteurs. Si on remet sur pied le beeuf des
Bouphonies, ce n’est pas pour assurer la permanence et la reproduc-
tion de I’espéce, mais pour effacer symboliquement sa mise 4 mort
et pour fixer 'animal dans le nouveau statut qui est désormais le



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZXIA GRECQUE 25§

sien: non plus mangeur de céréales, a la fagon des hommes, mais
tirant ’araire pour faire germer le froment. Le récit de Théophraste,
que rapporte Porphyre, met en place, dans les rapports qui doivent
normalement les unir, le beeuf, les nourritures, les hommes en tant
que citoyens et les dieux.

En ce qui concerne le point 2, je ne suis pas str que Popposition
nature-culture soit bien pertinente pour comprendre la différence,
dans le traitement des images, entre la mort d’un beeuf — ou de
toute autre victime animale — et celle d’un étre humain comme
Polyxéne. Toute mort est a la fois fait naturel et phénomene de
culture.

Dernier point (3): Panthropomorphisme des dieux grecs explique-
t-il que, contrairement aux divinités aztéques, ils n’aient pas besoin
d’étre continiment nourris ? Je ne le crois pas: si les dieux sont
congus 2 I'image des hommes, ils n’en devraient que davantage leur
étre semblables quant au mode d’alimentation. L’écart entre les
sacrifices d’étres humains, que les dieux aztéques dévorent pour res-
taurer leur énergie, et les sacrifices d’animaux, dont les dieux grecs
hument le fumet mais dont les hommes seuls se nourrissent pour
revigorer leurs forces, cet écart marque opposition de deux systemes
religieux, profondément différents méme si I'un et lautre ont en
commun des aspects de figuration anthropomorphe.

M. Burkert: Herr Vernant hat eindrucksvoll gezeigt, wie im
Ritual das ‘Opfer’ vom ‘Mord’ abgehoben wird : das sind zwei ver-
schiedene Ebenen. Ich wiirde dazu sagen, dass doch eine gemeinsame
Achse beide Ebenen verbindet, oder eher noch, dass da zwei Sphiren
sich in einem kritischen Punkt beriihren. Es gibe ja die Moglichkeit,
den Akt des Schlachtens nach Kriften zu ignorieren — dies scheint
etwa bei den Agyptern der Fall zu sein; ein moderner Beobachter
bei einem Tieropfer in Albanien fiihlt sich veranlasst, beim Schlach-
ten wegzuschauen (A. B. Cook, Zeus III (1940), 1171). — Es ist
interessant, dass die Bilder diesen kritischen Moment aussparen. Aber
im realen Vollzug des Rituals ist dies doch nach allem, was wit
wissen, eben nicht der Fall: niemand wendet sich ab, man schaut



26 DISCUSSION

interessiert zu bei dem Hohepunkt, den die dhoAvy# markiert. Mit
anderen Worten: man will gerade die Bertihrung der beiden Sphiren.
Wahrscheinlich hiangt hiermit auch die politische Funktion des
Opfers zusammen, als Machtdemonstration, vifae necisque potestas.

Inwieweit das aufgezeigte System spezifisch griechisch ist, weiss
ich nicht; von den Nachbarn der Griechen, etwa den Semiten oder
Etruskern, wissen wir weniger. Bemerkenswert ist vielleicht, dass
die normalen Tieropfer im Westsemitischen §/m», ‘Friedensopfer’
heissen: ‘Frieden’ im Kontrast zu Gewalt und Mord — oder eben
nach vollzogener Gewalttat ?

M. Vernant : Sans que nos raisons soient exactement les mémes,
nous plagons 'un et ’autre une des formes les plus typiques du sacri-
fice grec dans la perspective de I’alimentation. Sacrifier, c’est fonda-
mentalement tuer pour manger. Mais, dans cette formule, vous
mettez ’accent plutdt sur fuer; moi, sur manger. Pour vous, si je
comprends bien, le pivot du rituel, c’est la dramatisation de la mise
a mort, avec les sentiments ambigus qu’elle mobilise chez les spec-
tateurs. Il n’y a pas, je le reconnais volontiers, de consommation de
viande sans une mise a mort préalable. L’immolation de la victime
n’est pas dissimulée dans le secret d’un abattoir; elle se produit au
cours d’une cérémonie publique solennelle. La mise 4 mort est donc
inscrite dans le sacrifice grec. Clest sa place et son sens qui prétent
a débat. Il me semble que dans le contexte religieux ou elle se situe,
cette destruction d’une vie — offerte aux dieux tandis que les hommes
consomment rituellement tout ce qui est mangeable dans la victime
— se présente sous une tout autre forme qu’un ‘meurtre rituel’ et
suscite chez les participants des réactions bien différentes. Au
moment critique, observe M. Burkert, quand la béte s’écroule, les
spectateurs ne se détournent pas. Précisément c’est s’ils se détour-
naient, s’ils ne pouvaient pas supporter ce spectacle, que vous auriez
sans doute raison. Dans le cas auquel vous faites allusion et que
rapporte A. B. Cook, ’'homme qui regarde ailleurs pour ne pas voir
ce qu’il appelle un « unpleasant spectacle» est le témoin étranger.
Les acteurs du rite regardent la scéne d’un tout autre ceil. Ils n’igno-



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 27

rent pas I’abattage, mais ils ne le considérent pas comme un crime de
sang, une violence impie a I’égard de la vie. Telle me semble étre
Pattitude ordinaire des participants au sacrifice alimentaire grec,
notamment dans ’épopée.

Est-ce a dire qu’il n’y a pas, selon moi, entre la sphére du sacrifice
et celle du meurtre, une zone de recoupement? Absolument pas.
Mais dans le sacrifice normal, chez Homére comme dans le cadre de
la cité, cette zone de recoupement n’apparait pas; le cadrage que met
au point ’organisation symbolique du rituel vise 4 placer cette zone
de recoupement au point aveugle de la cérémonie. C’est dans les
moments et dans les secteurs ot I'immolation sanglante, avec les
procédures ritualisées de consommation de la viande, est mise en
cause, ou, sous des formes diverses, elle fait probléme, quela “zone
de recoupement’ se profile au premier plan, meurtre et sacrifice
interférant 'un avec 'autre jusqu’a échanger leur position. Le sacri-
fice peut alors, comme chez les pythagoriciens et les orphiques,
provoquer horreur et refus; il peut aussi, comme dans le dionysisme,
jouer précisément de ces interférences pour instaurer, au sein méme
du culte officiel, une expérience religieuse différente.

Le cas grec est-il absolument spécifique ? Qu’en est-il a cet égard
des Etrusques, des Sémites de ’Ouest? Je ne saurais le dire. Mais
il est clair qu’une des tiches de I’historien des religions est d’engager
sur ces points une enquéte comparative systématique.

M. Rudbardt : Sil’on tient pour essentielles les structures variables
dans lesquelles s’intégrent les gestes du sacrifice, pour essentielle
aussi ’appartenance du rite entier 4 des systémes culturels différents
selon les époques ou les lieux, il en résulte évidemment qu’il n’y a
pas, quant au sacrifice, de théorie générale possible. Mais il en
résulte aussi qu’il n’y a point d’idée générale, point de notion uni-
verselle du sacrifice. Dés lors, comment pouvons-nous en patler et
qu’étudions-nous ?

Pour éviter le risque de faire entrer les objets de notre étude dans
des catégories inadéquates, il me semble opportun d’utiliser des mots
et des concepts grecs, du moment que nous considérons un rite grec.



28 DISCUSSION

Le rituel que M. Vernant étudie est celui de la Suoia. Mais le verbe
Yewv ne s’applique pas seulement aux sacrifices d’animaux accom-
pagnés d’une consommation de la victime; il désigne aussi des rites
ol la victime abattue n’est point mangée par les hommes, ainsi que
de simples offrandes végétales. Certes, a ’époque classique, les mots
duota, Fdew, désignent le plus souvent le rite décrit par M. Vernant,
mais il faudrait, me semble-t-il, expliquer en vertu de quoi ils con-
viennent aussi a d’autres rites pour comprendre vraiment ce que ces
mots signifient. Je ne prétends pas y parvenir; je me demande seu-
lement une chose: la diversité des emplois de ddewv ne nous indique-
t-elle pas que I'essentiel de ’acte de Ddewv ne réside ni dans la mise a
mort d’une victime, ni dans sa consommation ?

Le verbe Sdewv n’a pas le méme sens chez Homere et chez
Hésiode, ou le verbe £o8ewv seul désigne le grand sacrifice animal
suivi d’un repas. Ce mot ne pourrait-il pas, lui aussi, nous apprendre
quelque chose du sacrifice ?

Lorsqu’il raconte l’acte de Prométhée, Hésiode n’emploie pré-
cisément pas le verbe £pdev. C’est pourquoi f’ai dit un jour que cet
acte ne constitue pas exactement un sacrifice, méme si le mythe de
Prométhée est, entre autres choses, un mythe de fondation, destiné a
éclairer certains des gestes sacrificiels.

Selon le récit d’Hésiode, la crise de Mécone a déja commencé,
il y a déja contestation entre les hommes et les dieux, lorsque Pro-
méthée intervient. I’objet de cette contestation doit étre ce dont
I’action prométhéenne va définir les modalités, soit, précisément, le
sacrifice. Le silence d’Hésiode quant a ’abattage de la victime pour-
rait résulter simplement de ce que celui-ci a déja eu lieu. Le probleme
qui reste alors en suspens est celui du partage de I’animal entre les
hommes et les dicux. En fait c’est ce probléme que Prométhée veut
résoudre. Il est significatif que son action, par toutes les conséquences
qu’elle entraine, aboutisse 2 séparer les hommes des dieux, comme
M. Vernant 'a montré. Le sacrifice établira une communication
entre eux, au-dela de cette distance, qu’il n’abolira jamais. Auteur
de la séparation, Prométhée est aussi celui de la communication:
c’est dans ce double sens qu’il contribue 2 fonder le sacrifice.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 29

S’il n’abat pas lui-méme la victime, cela pourrait indiquer que la
mise a mort, certes indispensable au sacrifice animal, n’en est pout-
tant pas le centre. Celui-ci réside dans le partage, comme moyen de
communication entre hommes et dieux.

Si, a I’époque classique, plusicurs rites différents sont désignés
par le verbe §dewv, n’est-ce pas parce qu’ils sont tous, de diverses
tagons, les instruments d’une pareille communication? Son étymo-
logie rattache au verbe $lery — qui désigne des rites d’offrande
végétale, des Homere — les idées de fumée et de combustion. Le
feu peut étre un des instruments de la communication sacrificielle.
C’est un don de Prométhée. Eschyle insistera sur ce point.

M. Vernant: Les tres pertinentes remarques de M. Rudhardt
touchent a Pessentiel, mais elles ne se situent pas sur un méme plan.

Le général d’abord; si le sacrifice ne prend son sens que dans le
cadre d’un systéme religieux particulier, systéme qui doit lui-méme
étre replacé dans ’ensemble de la société a laquelle il appartient, de
quoi parlons-nous et sur quoi porte notre enquéte? Je répondrai en
reprenant les termes par lesquels, en 1970, je définissais 'objet d’une
étude comparative sur le sacrifice: il s’agissait 2 mes yeux de « rem-
placer une théorie générale du sacrifice, nécessairement arbitraire,
par un tableau des divers modeles de sacrifices (au pluriel),
réalisés dans les différentes sociétés, chaque systeme particulier pre-
nant place dans le tableau comme un équilibre original entre les
tendances ou variables dont la combinaison obéit a des régles de plus
ou moins grande compatibilité réciproque ».

Que, dans le cas grec, Pemploi d’un terme unique, pour désigner
des rites différents dans leurs procédures et leurs finalités, comporte
des inconvénients, je suis le premier a le reconnaitre. C’est pourquoi
je prends soin de préciser « sacrifice sanglant de consommation ali-
mentaire », c’est-a-dire, en grec, Juota. Il est vrai que duota et sur-
tout Hewv peuvent s’appliquer 4 des offrandes non sanglantes et 24
des sacrifices sanglants sans consommation. I’idée premiére que
retient 0w est celle de briler dans le feu, c’est-a-dire, quel que soit
le type d’offrande, de ’envoyer chez les dieux sous forme de fumée.



30 DISCUSSION

Cependant si $)w est en lui-méme indifférent au gente de sacrifice, il
n’en est pas moins vrai, comme le note Jean Casabona (Recherches
sur le vocabulaire des sacrifices en grec, des origines a la fin de I’épogue clas-
sigue (Aix-en-Provence 1966), 84), qu’a I’époque classique, dans sa
double opposition a cpayiale d une part, évayilw de 'autre, $bw prend
une valewr précise et désigne alors le sacrifice ou les participants
consomment la victime. Et comme ce sacrifice est, dans la pratique,
le plus courant, le mot connait 12 son emploi le plus fréquent. Cest 2
ce type de cérémonies qu’il fait penser, quand le contexte ne lui
donne pas une autre valeur. C’est en ce sens, et avec ces réserves,
que nous parlons de dusix. Reste un point sur lequel M. Rudhardt a
raison d’attirer D'attention. L’emploi de 0w témoigne, dans le
sacrifice de consommation alimentaire, d’'une dimension proprement
religieuse: le feu sacrificiel, qui fait monter vers le ciel la fumée de
la graisse et des os tout en rétissant la part des hommes, ouvre une
voie de communication entre les dieux et les participants au repas.
C’est en immolant une victime, en en bréilant les os, en en mangeant
les chairs selon les rites, que ’homme grec institue et maintient avec
la divinité un contact. Ce contact n’est pas une communion: on ne
mange pas le dieu, mais la victime animale, et on mange, dans la
victime animale, une part différente de celle qu’on offre aux dieux;
au contraire ce lien souligne et confirme, dans la communication
méme, 'extréme distance séparant mortels et immortels.

Le verbe €pdew (qui, chez Homere et Hésiode encore, s’applique
a la cérémonie sacrificielle que désignera ensuite le terme Yuoin) se
comprend, me semble-t-il, dans ce contexte. Il signifie accomplir,
effectuer P’acte religieux par excellence, exécuter les rites comme il
convient.

Dernier point: méme si je ne suis pas entierement M. Rudhardt
dans linterprétation qu’il a proposée du récit hésiodique de Promé-
thée et de son articulation avec le mythe des races, je me trouve tout
a fait d’accord avec lui pour souligner 'importance fondamentale
du partage et de la distribution dans le sacrifice. Il est parfaitement
exact que si Prométhée peut étre considéré comme fondateur du
sacrifice, c’est en tant que répartiteur des morceaux de la victime.



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 3I

Cetaspect de répartition réglementée, dans le rite sacrificiel, est directe-
ment lié aux fonctions sociales et politiques de cette cérémonie
cultuelle.

M. Kirk : Is it entirely safe, I wonder, to use an interpretation of
the Bouphonia as factual underpinning of a theory of sacrifice as it
was for the historical Greeks? A theory that is in so many respects
persuasive, to be sure, resting as it does on a functionalist view of
religion and society in the best sense? For the Bouphonia is such a
peculiar and exceptional affair, judged against other Greek rituals;
its elements are so diverse, and have generated—can legitimately
generate, perhaps—correspondingly diverse interpretations, all
indeed very speculative in themselves. The Porphyry passage is
unlikely to reproduce a complete and sensible analysis of the pro-
ceedings, at any level, culminating as M. Vernant suggests in the
geography and institutions of the developed city. One would have
to look very hard for a festimonium of that quality for any Greek
ritual, however straightforward. Many of the ritual details are of
possibly complex origin; for example the winning of the victim’s
assent (a common element of other animal sacrifices) may be connec-
ted with notions of purity rather than with the famous ‘comedy of
innocence’; and the stuffing of the skin with hay strikes me as more
likely to be a matter of sheer practicability than part of a structura-
list opposition between human and animal food. In general (if I may
say so) I found M. Vernant’s interpretation of the Bouphonia coher-
ent and interesting; but interpretation it remains, and the whole
range of other Greek public sacrifices is in any case distinct.

M. Vernant: J’ai pris 'exemple des Bouphonia précisément parce
qu’il s’agit non pas d’un sacrifice ordinaire et typique, mais d’un
rite de caractére assez exceptionnel, presque marginal. Je I’ai choisi
dans la mesure méme o1, par son excentricité par rapport a la norme,
il semblait contredire la theése que je soutiens et suivant laquelle le
scénario de la Jucte vise a établir une opposition nette entre meurtre
et sacrifice sanglant.



32 DISCUSSION

Je n’ai pas tenté de présenter, aprés bien d’autres, une explica-
tion des Bouphonia. J’ai retenu, parmi les témoignages qui nous
renseignent sur ce rituel, celui-la seul dont P'auteur entendait tirer
argument pour assimiler meurtre et sacrifice sanglant, consommation
de la victime et cannibalisme. ]’ai cherché a montrer que I’analyse
du texte, en dépit de 'usage que voudrait en faire Porphyre, conduit
a des conclusions exactement inverses: le sacrifice du beeuf marque
comme le passage d’un état anomique et inorganisé a une commu-
nauté humaine policée.

Quant a la signification qu’a la suite de J.-L. Durand j’ai donnée
a ‘Pempaillage’ de la victime, dont la peau est remplie de foin, elle
s’appuie sur I'emploi du terme ybprog, qui désigne la pature du
bétail, comme dans Hésiode, Op. 606.

M. Turcan: 1) Votre argumentation m’a beaucoup frappé par
son exigence de rigueur intellectuelle et logique, mais je rejoins
M. Rudhardt dans ses interrogations sur le dénominateur commun
aux sacrifices sanglants et non sanglants (qu'on pourrait appeler
des ‘offrandes’; mais les pythagoriciens passaient pour offrir des
giteaux en forme d’animaux, preuve du lien qui rattache ces
‘offrandes’ au sacrifice tel que vous ’analysez).

Quoi qu’il en soit, les orphiques refusent ce sacrifice sanglant
pour accéder au divin; d’autres au contraire le pratiquent pour
accéder sinon au divin, du moins 4 un certain contact avec le divin.
Vous avez expliqué la mise 4 mort rituelle comme un moyen de
conjurer une menace de subversion et d’assurer un certain équilibre
mental, social et physique (alimentaire) de la cité. Cest une explica-
tion ‘horizontale’. Mais, verticalement, en quoi consiste et que
signifie le ‘contact’ avec les dieux dont vous avez parlé ? Est-ce
pour les hommes tout simplement une fagon solennelle de recon-
naitre que les dieux sont dieux, et infranchissablement séparés d’eux ?
Auquel cas le ‘contact’ signifierait qu’il n’y a rien de commun entre
les hommes et les dieux, donc pas de contact...

2) Comment interprétez-vous les mythes ou les figurations de
dieux ‘sacrifiant’, et qui donnent I’exemple du sacrifice ? C’est une



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYXZIA GRECQUE 33

représentation plutdt hellénistique, et j’ai cru comprendre que vous
analysiez les représentations de la Grece classique. Mais Théophraste
et surtout Plutarque, dont vous faites état, appartiennent i une
autre époque et incarnent d’autres mentalités.

3) J’ai pensé d’abord que vous ne mettiez pas le Jwwomapaypbde
dionysiaque au nombre des sacrifices. Mais vous en avez argué dans
votre réponse a M. Burkert. Or on trouve des représentations de
Sromapaynds — et des représentations dramatiques. 11 s’agit certes
d’un sacrifice particulier, sans antel, mais qui a servi aux argumenta-
tions des modernes sur le sacrifice: 4 tort ou a raison ? Est-ce que
le destinataire du Swxomapaypés est un dieu ? Est-ce que les destina-
taires de omophagie ne sont pas les bacchants (ou Pdxyot) confon-
dus, identifiés, le temps de P’extase, avec le dieu ? Est-ce un sacrifice
a proprement parler ?

M. Vernant : Oui, bien sir, il y a une dimension verticale, celle
que trace le feu sacrificiel, dont le r6le est médiateur; il fait monter
jusque vers les dieux odeurs de graisse et parfums d’aromates; il fait
disparaitre dans 'invisible, en la consumant, la part des dieux en
méme temps qu’il cuit, pour la rendre mangeable, celle des hommes.
Les dieux sont donc associés et en quelque fagon présents au sacri-
fice; on les invoque par une priere; leur part est déposée sur ’autel;
ils peuvent, par des signes, accepter ou refuser 'offrande; la victime
elle-méme, dans ses parties vitales, porte la marque de leur assen-
timent ou de leur rejet. Le sacrifice est un dulg edv; il unit hommes
et dieux dans une féte alimentaire; mais il les unit en les séparant:
mortels et immortels ne mangent plus, comme autrefois, aux mémes
tables la méme noutriture. Sacrifier, c’est en offrant aux dieux ce qui
leur revient, leur part d’honneur, reconnaitre ses propres limites
et sa nécessaire soumission a4 un ordre qui vous dépasse. En ce sens
la Sucte s’inscrit dans la ligne de la sagesse religicuse de Delphes:
connais qui tu es; ne cherche pas a te faire dieu. Contact, oui, mais
dans la distance acceptée et reconnue.

Quand les dieux grecs sont figurés sacrifiant, ils apparaissent,
me semble-t-il, comme participant au rite ou le patronnant, non pas



34 DISCUSSION

en fondateurs du sacrifice. Et ce sacrifice est toujours exécuté ‘pour
eux’, en leur honneur, ou pour un autre dieu comme eux, jamais
pour les humains ou pour fonder 'ordre du monde.

Quand, dans U Hymne homérigue, Hermes immole deux des vaches
volées a Apollon et prépare douze lots sacrificiels, il agit non comme
dieu a part entiére fixant le modele de tous les sacrifices a venir (il
fait violence aux bétes et ne les tue pas rituellement), mais comme
un étre au statut incertain, non encore introduit dans ’Olympe, et
qui, en ne mangeant pas, malgré son envie, un des lots qu’il a consti-
tués, se projette lui-méme dans une position divine pour figurer au
nombre des douze dieux.

Sacrifice dionysiaque et Swxomepaywds: dans les témoignages
dont nous disposons concernant le culte, les sacrifices a2 Dionysos,
en dehors de quelques écarts parfois significatifs, se déroulent pour
Iensemble conformément au modeéle civique usuel. Mais dans le
mythe et les représentations figurées, le dionysisme apparait associé
a la pratique du Swwomapaywos, c’est-a-dire d’un sacrifice qui est
comme envers, le négatif du rite officiel. Poursuivie et démembrée
vivante, au lieu d’étre conduite en procession et rituellement abattue,
la victime, qui peut étre aussi bien une béte sauvage qu’un animal
domestique, voire, 4 la limite, un étre humain — cette victime est
consommeée toute crue, au lieu d’étre rétie ou bouillie. Le sens de
ces inversions, apres les travaux de Dario Sabbatucci et de Marcel
Detienne, apparait trés clair. Dans sa recherche d’un ensauvagement,
dans sa culture de la folie, le dionysisme ne prend pas seulement le
contre-pied d’une religion civique, placée souslesigne de la cwppocivy.
En faisant sauter les barrieres que le sacrifice normal établit entre les
dieux, les hommes, les bétes, il vise a réaliser un état de possession
par le dieu, une expérience directe de I’ ‘enthousiasme’ que mécon-
nait le culte officiel. Mais, du coup, il efface ou au moins il brouille
les fronti¢res qui, dans le modele classique de la Juole, séparent
nettement la victime, le sacrifiant, la divinité, associés certes, mais
tenus a ‘bonne distance’. Quand les ménades sont représentées
en délire, déchiquetant et dévorant toutes crues, 4 la fagon de bétes
sauvages, des bétes sauvages qui sont en réalité ce que ces femmes



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 35§

ont de plus proche, leurs propres enfants (d’autres elles-mémes en
quelque sorte), ne devrions-nous pas, plutét que de sacrifice, patler
de sacrifice inversé ? En tout cas, méme si la victime n’est pas
‘offerte’ a Dionysos, c’est bien lui qui est censé avoir ordonné le
Swxomapaypde et c’est encore lui qui anime de sa présence les fideles
de son thiase, quand ils accomplissent ’'omophagie.

M. Henrichs : Vous avez remarqué en passant que le dionysisme
se place en marge de la religion officielle parce qu’il ignore les dis-
tinctions du code sacrificiel et identifie la victime avec le dieu.
Qu’est-ce qui vous permet de penser que les ménades du culte pro-
prement dit consommaient de la viande crue et, en le faisant,
croyaient manger le dieu sous sa forme animale ?

M. Vernant : 11 est au moins improbable qu’a I’époque classique,
quand le dionysisme apparait intégré a la religion civique (méme
§’il constitue en son sein une tendance excentrique, un élément de
tension ou de contestation), sa pratique cultuelle ait comporté effec-
tivement le Swxomapaypés et le ‘manger cru’ de la victime. Et, de
toute fagon, je ne crois pas que l’omophagie ait jamais signifié
qu’on dévorait le dieu sous une forme animale. C’est dans I'imagi-
naire grec, tel qu’il s’exprime dans les mythes, dans la tragédie, dans
la représentation figurée, que le dionysisme apparait, par le compor-
tement de ses fideles et par la physionomie religieuse de son dieu,
comme le domaine de la transgression ou, pour rappeler une for-
mule de Louis Gernet, la figure de /’.Autre. Mais que cet imaginaire
ne soit pas gratuit, qu’il réponde 4 des orientations fondamentales
de ce courant religieux, il suffit, pour s’en convaincre, de noter que
certains détails de la pratique rituelle, comme aux 4grionia d’Orcho-
meéne ou a Ténédos, et les épithetes cultuelles du dieu, Omadios,
Oumestés, Anthroporraistés, font écho a ce qu’un texte comme les
Bacchantes nous permet d’entrevoir de cet univers religieux.

M. Burkert: Meine Antwort auf die erste Frage von Herrn Turcan
wire, dass die Griechen ihre Beziehung zu den Gottern im Opfer
vor allem in zwei Begriffen auszudriicken pflegen:



36 DISCUSSION

1) ‘Geben’: dies ist von den Gottern her gesehen problematisch,
weniger von den Menschen her, fir die das Opfer ja einen betricht-
lichen, auch finanziellen Aufwand bedeutet.

2) ‘Ehre’, mipy, wichtiger fast und unbestritten: man tut, was
die Gotter wollen und was man einzig fiir sie veranstaltet; das ist
ihre Auszeichnung und ‘Ehre’.

Der dionysische omapaypds ist keine Gabe an einen Empfinger,
wohl aber eine fepovpyia nach dem Willen, ja in Gegenwart des
Gottes: Der Gott selbst ruft seine Midnaden (Eur. Ba. 1079-81); in
diesem Sinn kann man von Opfer sprechen. Hier freilich verschmel-
zen Mord und Opfer. Dafiir ist nun das ganze vom Normalen klar
getrennt: es sind ja eben nur ‘rasende’, die dazu befihigt und
legitimiert sind; und von ihnen wendet man sich ab (Ael. I/ III 42
Ende; vgl. Eur. Ba. 1383-7).

M. Rudhardt : De part et d’autre du sacrifice — foutnissant a
I’homme une nourriture animale selon des modalités civilisées —
M. Vernant situe 'omophagie dionysiaque et le régime végétarien
des orphiques, qu’il considére comme deux termes antagonistes
mais symétriques. Je comprends bien pourquoi; mais cette symétrie
est-elle parfaite ?

Les rites dionysiaques sont intégrés dans les calendriers politiques
et les récits relatifs aux excés du culte dionysiaque, contesté avant
d’étre adopté par tous, appartiennent aux mythes communs des
cités. Toujours a discipliner, le dionysisme est nécessaire a 'ordre
politique, qu’il menace épisodiquement mais ne remet pas en cause,
et ses adeptes ne veulent point y échapper.

Les orphiques me semblent avoir une attitude spirituelle diffé-
rente. Dans un langage sans doute anachronique, je dirais qu’ils
cherchent a fuir le monde.

M. Vernant : Si on était en droit d’utiliser un vocabulaire qu’on a
appliqué a I’Inde, on pourrait dire que les orphiques font figure de
renongants. D’ailleurs, n’apparaissent-ils pas a tous égards — et pas
seulement sur le plan religieux — comme des marginaux ?



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYZIA GRECQUE 37

Chez les végétariens, ce serait plutodt les pythagoriciens, spéciale-
ment, comme Marcel Detienne ’a montré, les non-extrémistes, les
‘politiques’, qui se trouveraient en position symétrique du diony-
sisme, par rapport au sacrifice normal.

Encore faut-il ajouter que lattitude spirituelle qui est propre
aux orphiques et qui les place aux marges extrémes de la religion
civique comme du cotps social, trouve dans la philosophie le moyen
de se transposer et de s’intégrer 2 la cité. Pour un Platon comme pour
un Aristote, ’exercice de la philosophie n’a pas d’autre fin que de se
rendre soi-méme divin, autant que possible. Le programme des
orphiques n’est pas plus ambitieux.

M. Scholz : Avec raison, vous avez choisi d’interpréter la Sucix
des Grecs sans vous référer 4 une quelconque théorie générale du
sacrifice englobant tous les peuples de la Terre et toutes les époques
de I’histoire, mettant de surcroit en ceuvre les résultats de la recherche
en psychologie et en sociologie. Vous avez préféré interroger direc-
tement les documents littéraires et les monuments figurés qui sont
en mesure de nous indiquer comment les Grecs eux-mémes ont
senti et interprété leurs propres sacrifices. C’est a mon avis de bonne
méthode. Vous me permettrez toutefois de me demander si, en
empruntant les éléments de votre démonstration a tous les peuples
de la Gréce antique et 4 tous les siécles de sa longue histoire, vous
n’avez pas ébauché une théorie générale du sacrifice chez les Grecs.

M. Vernant : Toute enquéte d’histoite, d’histoire religieuse en
particulier, chemine entre deux écueils: se perdre dans le fouillis du
concret ou forger une théorie a priori trop générale. J’ai centré
mon analyse sur le genre de sacrifice qui apparait le plus répandu et
le plus caractéristique; il en est d’autres. J’ai tenté de définir, dans
ce sacrifice, les traits typiques; j’ai laissé de cOté bien des aspects
variables de sa pratique.

M. Henrichs : Je retourne brievement 4 'omophagie. Comment
comprendre ’expression énigmatique dpogpdyov eufodeiv  dans



38 DISCUSSION

Pinscription milésienne publiée par Wiegand en 1908 et reproduite
par F. Sokolowski (Lozs sacrées de . Asie Minenre (1955), no 48) ?
C’est un texte capital pour omophagie rituelle. Il ne fait aucune
mention d’un destinataire divin, mais le mot ZpBedeiv implique
que D'dpogdyiov avait une destination précise qui n’était pas la
bouche des ménades. Ou déposaient-elles I’dpopdyroy ?

M. Vernant:’Eufodeiv peut avoir deux sens: ou bien placer, dépo-
ser; ou bien lancer, jeter. C’est ainsi que ’entend H. Jeanmaire dans son
Dionysos; il rapproche le ‘lancer’ de ’dpogdyiov (soit la victime, soit un
ou des quartiers de viande crue) d’une coutume encore attestée
chez les Aissaoua du Maroc: les membres de cette confrérie mystique,
répartis en groupes correspondant a des espeéces animales, dont
ils doivent simuler les mceurs, au cours d’une féte, déchirent et
dévorent crue une victime qui d’un balcon leur a été ‘lancée’ au
milieu de la cour ou ils sont réunis.

Le réglement cultuel dont nous disposons et qui précise que
quand la prétresse célebre pour la cité les saints gpyua, il est interdit
de déposer — ou de lancer — I'dpogdytov avant qu’elle ne Iait fait au
bénéfice de la cité, — ce réglement ne nous permet pas de dire avec
certitude en quoi consiste ce dépdt ou ce lancer, ni quel en est le
destinataire. J’avoue n’avoir pas, sur ce point, de lumieres particu-
lieres. Je ne suis pas sOr de pouvoir suivre Jeanmaire dans une
interprétation qui donnait 2 omophagie sa pleine réalité, mais je
n’en ai pas d’autre a proposer. En avez-vous, pour votre part, une
a nous suggérer ?

M. Henrichs : Non, sinon qu’il faut rejeter Phypothese du Peére
A.-]J. Festugiére selon laquelle les ménades milésiennes déposaient
Papogayiov dans une corbeille sacrée (Etudes de religion grecque et hellénis-
tigne (Paris 1972), 110 5qq.; cf. H. S. Versnel, in Lampas 9 (1976),
25 et A. Henrichs, in HSCP 82 (1978), 150-1).

M. Versnel: T have a question to pose to M. Henrichs. Do you
indeed consider it possible, as I personally do, that the Milesian
opopaytov-ritual originated from a mythical material provided by



SACRIFICE ET MISE A MORT DANS LA OYTXZIA GRECQUE 39

tragedy and other poetry? That, in other words, ithad no direct
ritual predecessor?

M. Henrichs : Yes, I do too, and I have said so in print, although
without specific reference to the Milesian maenads: “The Bacchae
itself, with its ritualistic interpretation of Dionysiac myth, must be
considered a potential source of inspiration for later maenadic cult.”

(FHSCP 82 (1978), 122.)



i
:
;

] wu.ﬂ

&




	Théorie générale du sacrifice et mise à mort dans la ΘΥΣΙΑ grecque

