Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 26 (1980)

Artikel: Griechische Mythologie und die Geistesgeschichte der Moderne
Autor: Burkert, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

WALTER BURKERT

GRIECHISCHE MYTHOLOGIE
UND DIE GEISTESGESCHICHTE
DER MODERNE

Argernis und Faszination der Mythologie liegt im scheinbar
Unsinnigen, im ‘Irrationalen’. Eben darum ist wieder und
wieder die endlich gefundene ‘Wissenschaft’, ‘the science’,
‘la science’ der Mythologie proklamiert worden, von Carl
Otfried Miller und von Max Miiller, von Kerényi-Jung und
von Claude Lévi-Strauss. Ich glaube nicht, dass wir tiber diese
Wissenschaft vetfiigen. Doch Aufgabe ist hier nicht, den
Ertrag der mythologischen Forschungsrichtungen der letzten
hundert Jahre zu sichten, weder im Sinn einer ‘Eroffnung des
Zugangs zum Mythos’ noch im Sinne der Destruktion, als ob
immer nur der Herren eigener Geist sich in einem triiben
Medium bespiegelt hitte. Es geht weniger um Wert als um
Wirkung von Werken und Interpretationsansitzen, um Wech-
selwirkung von Wissenschaft und allgemeiner Geistigkeit, um
Interaktionen von geistig titigen Individuen im Rahmen ihrer
Welt und Gesellschaft. Denn das Grenziiberschreitende gehort
offenbar zum Charakter der Mythologie : nicht nur, dass sie
wissenschaftliche Nachbargebiete wie Klassische Philologie,
Orientalistik, Germanistik, Theologie aneinanderbindet, sie
hat wiederholt auch ins allgemeine geistige und literarische
Leben ausgestrahlt, hat Moden mitgemacht und mitbestimmt,
ja Neigung gezeigt selbst zur Mode zu werden. Dies biisst die



160 WALTER BURKERT

Mythologie seit langem durch Misstrauen und Missachtung
seitens der Philologie strenger Observanz.

Wie sich das Allgemeine, Zeittypische zum Personlich-
Individuellen verhilt, ist ein Grundproblem der Geistes-
geschichte. Mir scheint, dass das Konkrete nicht ganz im All-
gemeinen aufgehen sollte ; auch biographische Zufilligkeiten
bis hin zur Frage, wer zu gegebener Zeit den rechten Millionir
zum Freund gewann, schaffen geistesgeschichtliche Fakten.

Die Frage nach Wirkungszusammenhingen schliesst das
Problem der Nicht-Wirkung, der verhinderten Wirkung
origineller Anstdsse ein, der nachtriglichen Entdeckungen
und Renaissancen — etwa im Fall Bachofen —. Ein bezeich-
nendes Widerspiel von partiell ausserordentlicher Wirkung
und ausbleibender Wirkung lisst sich oft beobachten, wo neue
Quellen erschlossen werden : auf die Begeisterung der einen
antworten die Immunisierungs-Strategien der anderen. Dies
galt und gilt gegeniiber dem Sanskrit wie dem semitischen
Orient, gegeniiber der Ethnologie wie der Psychoanalyse. Doch
kann hiervon nur in Andeutungen die Rede sein.

Als Gesamtdarstellung des zu behandelnden Komplexes
ist am ehesten die ‘Forschungsgeschichte’ des Germanisten
Jan de Vries ! zu nennen. Sie liegt fast zwanzig Jahre zuriick
und ist im Grund ein Lesebuch, unsystematisch und unkritisch.

I Nur mit Autornamen werden im folgenden zitiert:

O. Grureg, Geschichte der Klassischen Mythologie und Religionsgeschichte (Leipzig 1921)
(= Roschers Lexikon, Supplement) ; E. HowavLp, Der Kampf um Creuzers Symbolik.
Eine Auswahl von Dokumenten (Tiibingen 19206) ; S. C. HuMPHREYS, Anthropology
and the Greeks (London 1978); A. KARDINER/E. PREBLE, Weghereiter der modernen
Abnthropologie (Frankfurt 1974) (They studied Man, London 1961) ; K. Kerfnyr,
Die Eriffnung des Zugangs zum Mythos. Ein Lesebuch, Wege der Fotschung 20
(Darmstadt 1967) ; G. S. Kirk, Myth. Its Meaning and Functions in Ancient and
Other Cultures (Berkeley/Los Angeles 1970) ; A. MAGRris, Carlo Kerényi e la ricerca
Sfenomenologica della religione (Milano 1975) ; P. McGINry, Interpretation and Dionysos
(Den Haag 1978); J. W. RoGerson, Myth in Old Testament Interpretation (Betlin
1973) ; Th. A. SEBeok (ed.), Myth. A Symposium (Bloomington 1955 ; rept. 1972) ;
E. J. Suareg, Comparative Religion. A History (London 1975); J. de VRiEs,
Forschungsgeschichte der Mythologie (Miinchen 1961). Vgl. auch P.S. Co=EN,
« Theories of Myth», in Man N.S. 6 (1969), 337-353 ; M. MEsLIN, « Bréves



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 161

Die mehr materialreiche als lichtvolle Darstellung von Otto
Gruppe ist im wesentlichen 1906-1909 verfasst und reicht
de facto nur bis etwa 1900. Sehr erhellend sind die Sather
Lectures von G. S. Kirk. Die Reflexionen von Vernant und
Detienne * sind bedeutend als Selbstaussage von Forschern, die
an den vordersten mythologischen Fronten von heute stehen.
Bildet beiihnen Paris das Zentrum, so berticksichtigen die folgen-
den Zusammenstellungen mehr die deutsche und englische
Entwicklung ; auf die italienische kann nur ein Seitenblick fallen.

Sucht man nach einem epochalen Einschnitt, so scheint ein
solcher am ehesten um 1889/9o anzusetzen. Damals erschienen
fast gleichzeitig die Biicher, mit denen die ‘Cambridge school
of anthropology’ auf den Plan trat, Robertson Smith’s Re/igion
of the Semites, Jane Harrison’s Mythology and Monuments, und die
erste Ausgabe des Golden Bough; gleichzeitig verdffentlichte
Sigmund Freud die ersten Schriften zur Psychoanalyse ;
gleichzeitig malte und starb Van Gogh. 1887 war Bachofen
gestorben, 1889 kam Nietzsches Zusammenbruch; 1893
erschien das erste der Hauptwerke von Emile Durkheim. Max
Miiller freilich lebte und wirkte noch bis 1900, Hermann Usener
bis 1905. Doch mit der ‘fin du siecle’ -Stimmung kiindigte sich
das Ende des grossbiirgetlichen Zeitalters und seiner — noch
immer christlich dominierten — Kultur an ; Naturalismus und
Expressionismus waren Zeichen von Aufbruch und Ausbruch,
lingst ehe der Weltkrieg den dusseren Zusammenbruch brachte.
Auf diesem Hintergrund wurzeln die beiden bis heute leben-
digen Theotien des Mythos, die Ritualtheorie und die psycho-
analytische Theorie. Als dritte und aktuellste ist seit nunmehr
fast finfundzwanzig Jahren der Strukturalismus dazugekommen.

téflexions sur I’histoire de la techerche mythologique », in Cabiers Internationanx de
Symbolisme 35/6 (1978), 193-203. Fiir mehrere hilfreiche Hinweise habe ich Fritz
Graf, Ziirich, zu danken.

1 7. P. VERNANT, « Raisons du mythe», in Myzhe et société en Gréce ancienne (Patis
1974), 195-250 ; M. DETIENNE, « Mito e linguaggio: da Max Miiller a Claude
Lévi-Strauss », in I/ mito, guida storica e critica (Bati 1975), 1-21.



162 WALTER BURKERT

Am Anfang muss ein Rickblick auf die Mythologie des
19. Jh. stehen. Vergrobernd liesse sich sagen, dass in ihr die
beiden bekanntesten antiken Erklirungsmethoden des Mythos,
die Naturallegorie und der Euhemerismus, in je bezeichnender
Verwandlung neu belebt worden waren, wobei fiir die histo-
risierende Richtung der Name Carl Otfried Miiller, fiir die natur-
symbolische der Name Max Miiller stehen mag. Doch ist weiter
auszuholen. Es war Christian Gottlob Heyne ?, der die Eigen-
stindigkeit des Mythos gegeniiber Dichtung, Rhetorik, Alle-
gorie erkannte und ihn als eine notwendige, universale Friih-
stufe des Menschengeschlechtes erklirte ; was entweder als
error profanarum religionum oder als barocke Allegorie erschienen
war, zeigte sich nun als urspriingliche Sinnfiille. Durch die
Wirkung Herders und dann der Romantik wuchs das Interesse
fiir das Geheimnisvolle und Uralte der Volkstraditionen,
wuchs freilich auch die kritisch-historische Wissenschaft ; und
es ist kein Zufall, dass gerade auf dem Gebiet der Mythologie
rationale Wissenschaft und romantisch-theologische Speku-
lation aneinandergerieten : im Streit um Creuzers ‘Symbolik’ 2
traten dem alten Aufklirer Johann Heinrich Voss die jungen

Wissenschaftler Christian August Lobeck und Carl Otfried

1 Chr. G. HEYNE (1729-1812), De causis fabularum seu mythorum veterum physicis (1764)
= Opuscttla academica 1 (1785), 184-206 ; Commentatio de Apollodori bibliotheca...
simulque universe de litteratura mythica, in Apollodori bibliotheca, pars 111 (Gottingen
1783 ; 21803). Vgl. Ch. Hartricu/W. Sacus, Der Ursprung des Mythosbegriffes
in der modernen Bibelwissenschaft (Tiibingen 1952) ; de Vries, 143-9 ; B. FELDMAN/
R. D. RicHARDSON, The Rise of Modern Mythology, 1680-1860 (Bloomington 1972).
Es war Heyne, der das Wort mythus (quo vocabulo lubentins utor, Apollod. 1111 914)
gegentiber fabula, fabella wieder zur Geltung brachte — mythologia allerdings war
immer geliufig geblieben — ; ‘die Mythe’ ist im Deutschland des 19. Jhdts. seit
J. Gorres in Gebrauch ; in England wurde my#h(e) durch M. Miiller geliufig ;
‘Mythos’ hat sich, nach Creuzer, durch Wilamowitz, W. F. Otto, Kerényi weithin
durchgesetzt,

2 G. F. Crevzer (1771-1858), Symbolik und Mythologie der alten Vilker, besonders der
Griechen 1-IV (1810-12; 21819-23 ; %1837-42). Vgl. Howald, passim ; Kerényi,
35-64.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 163

Miiller zur Seite, und ihnen gehorte die Zukunft, auch wenn
Schelling * in seinen Vortlesungen iiber Mythologie und Offen-
barung die metaphysisch-spekulative Richtung bis in die goer
Jahre weitertrug und die philosophische Respektabilitit des
Mythos bis ins 20. Jahrhundert rettete. Dagegen hat Lobeck 2
mit Aglaophamus 1829 sein Meisterwerk vorgelegt, Triumph
des quellenkritischen Intellekts — freilich im Grunde ein
negativer Fortschritt : Schwindeleien werden entlarvt, dahinter
steckt nicht viel. Mit Grund also wendet sich die Philologie
hinweg von der Mythologie und positiveren Bereichen zu:
Lobecks Hauptschiiler Karl Lehrs arbeitete De Aristarchi
studiis Homericis. 1926 urteilte dann freilich Ernst Howald,
dass der « Sieg des Rationalismus tiber die Romantik... die
Klassische Philologie aus dem Kreise der lebendigen und auf
die Gesamtkultur wirkenden Wissenschaften gerissen hat» (22).

Dabei war man im 19. Jh. allenthalben auf Suche nach der
eigenen, der nationalen Mythologie, vom schweizerischen
Wilhelm Tell bis zum Gefionbrunnen in Kopenhagen 2. Den
Weg wiesen die Publikationen der Briider Grimm ¢, von den
Mdrchen (1812-5) Uber die Deutschen Sagen (1816/8) zur Deut-

1F.W.]J. ScHELLING (1775-1854), Sdmtliche Werke, 11 1: Einleitung in die Phi-
losophie der Mythologie ; 11 2 : Philosophie der Mythologie (Stuttgart 1856-57) (Postume
Publikation der Vorlesungen). Vgl. H. Freier, Die Rickkebr der Gitter. Von
der dsthetischen Uberschreitung der Wissensgrenze gur Mythologie der Moderne (Stuttgart
1976).

2 Cht. A. Loseck (1781-1860), Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum
cansis libri tres (Konigsberg 1829) ; vgl. K. LEurs (1802-1878), Populire Aufsitze
aus dem Alterthum (Leipzig 21875), 479-97.

% « Wir miissen eine neue Mythologie haben », heisst es in dem ‘Altesten System-
programm des deutschen Idealismus’ von Holderlin-Schelling-Hegel 1796
(F. HOoLpERLIN, Sdmtliche Werke, Grosse Stuttgarter Ausgabe IV (1961), 299, vgl.
425 £.). — Gefionbrunnen 1908 ; der Mythos von der Konigin, die Seeland aus dem
Mailarsee herauspfliigt, bei Snorri, Heimskringla 1, 6, iibers. von F. NIEDNER
(Thule 11 14, Jena 1922), 30 f. — Fiir die Amerikaner dichtete H. W, LoNGFELLOW
den Indianermythos Hiawatha (1855).

* Vgl. Deutsche Sagen, hrsg. von den Bridern Grimm, Nachwort von L. ROuRrICH
(Darmstadt 1977) ; W. Grivmw, Die deutsche Heldensage (Gottingen 1829) ; J. GRiMM,
Deutsche Mythologie (Gottingen 1835 ; 21844 ; %1876) ; L. UnranDp, Der Mythos



164 WALTER BURKERT

schen Heldensage und zur Deutschen Mythologie. Die Wiederent-
deckung von Edda und Nibelungenlied sollte dann durch
Richard Wagners Ring(1869/76; Text 1848/52) die spektakulirste
Wirkung entfalten.

Fur die griechische Mythologie war es Carl Otfried Miiller ,
der das Prinzip der nationalen Identitit fand: Mythos als
Stammessage. Als methodische Aufgabe ergab sich, griechische
Mythen und griechische Frithgeschichte zur Deckung zu brin-
gen. Auf die Einzeluntersuchungen zu Minyern (1820) und
Doriern (1824) folgte die Grundsatzschrift, deren Titel so tibet-
deutlich auf Kant anspielt: Prolegomena zu einer wissenschaft-
lichen Mythologie. Der Grundgedanke ist offensichtlich Heyne
verpflichtet, wird aber nun zum konkreten wissenschaftlichen
Programm entfaltet: die griechischen Mythen sind nicht
Erfindungen eines ‘Schlaukopfes’, sondern in Notwendigkeit
und Unbewusstheit geschaflen in einer Epoche, die nur in
dieser Form von sich zeugt, weil « Mythenschépfung damals
die geistige Haupttitigkeit der Griechen» war (166). Insofern
handelt es sich um echte “Volkssagen’. In ihnen ist freilich das
‘Geschehene’ vermengt mit ‘Gedachtem’, das aus dem Gotter-
glauben stammt ; jenes ‘Geschehene’ lisst sich trotzdem weit-
gehend zuriickgewinnen : es gilt, einen Mythus zu lokalisieren,
einem Stamm zuzweisen, zu datieren ; methodisches Haupt-
mittel ist die Kombination von verschiedenen Parallelfassungen
zu einem plausiblen Stammbaum. So wird zugleich ein Bild
der griechischen Frithzeit gewonnen und die verworrene
mythologische Ubetlieferung geklirt. Die gelehrt-virtuose

von Thor nach nordischen Quellen (Stuttgart 1836); K. Simrock, Handbuch der
Dentschen Mythologie (Bonn 1853). Eine Zeitschrift fiir Deutsche Mythologie,
hrsg. von W. MANNHARDT, erschien 1853-56. W. MANNHARDT, Germanische
Mpythen (Betlin 1858).

1 C. O. MULLER (1797-1840), Geschichte Hellenischer Stamme und Stddte, 1: Orcho-
menos und die Minyer (Breslau 1820 ; 21844) ; II-IIL: Die Dorier (Breslau 1824) ;
Prolegomena zu einer wissenschaftlichen Mythologie (Gottingen 1825 ; repr. Darm-
stadt 1970 mit einem Vorwort von K. Kerényr) ; vgl. Gruppe, 153-72 ; de Vries,
188-197.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 165

Arbeit an Texten und Monumenten findet ihre Erfillung im
Ideal einer volkischen Urzeit.

Die wissenschaftliche Nachwirkung von Carl Otfried Miiller
ist hier nicht im einzelnen zu verfolgen. Dass sein Ansatz sich
in die historisch-nationale Richtung der deutschen Kultur,
nicht zuletzt der deutschen Schule im 19. Jh. leicht integrieren
liess, liegt auf der Hand. Der Begriff ‘Sage’ hat sich das Gym-
nasium wohl endgiiltig mit Gustav Schwabs Schonsten Sagen des
Klassischen Altertums erobert *. Besonders markant und wichtig
ist Carl Otfried Miillers Wirkung auf Wilamowitz. Wenn dieser
in seinem Herakles (1889) eben diesen als unmittelbare Schop-
fung des dorischen Stammesideals erklirt 2, folgt dies durch-
weg Millers Spuren ; der Mythos erscheint nun vorzugsweise
als ‘Heldensage’, im Zeichen griechisch-germanischer Recken-
haftigkeit.

Nun ist allerdings die Position von Wilamowitz bereits
Reaktion auf die andere Hauptrichtung der Mythologie, die
seit den Finfzigerjahren das Wort fihrte, die Naturdeutungen
der ‘vergleichenden’, d.h. indogermanisch vergleichenden
Mythologie. An sich hat die Naturdeutung ihren Reiz ganz
unabhingig von Sanskrit und Indogermanistik ; ein Nach-
hall von Romantik konnte sich mit dem aufbrechenden natur-
wissenschaftlichen Zeitalter liieren und im Sinn der Klassischen
Walpurgisnacht erhoben fithlen. Ludwig Preller ®, der 1854
das massgebende Handbuch der griechischen Mythologie
vorlegte, sah in der Mythologie schlicht « die weitere Aus-

1 G. B. Scuwas (1792-1850), Die schinsten Sagen des Klassischen Alterthums (Stutt-
gart 1838-40), zugeeignet « unserer vaterlindischen Jugend » (I p. vim).

2U. v. WiLamowrrz-MOELLENDORFF (1848-1931), FEuripides Herakles (Betlin
1889 ; 21895), 1-107; Berufung auf Buttmann und C. O. Miiller : 106-107; Die
griechische Heldensage, SBBerlin 1925 = Kleine Schriften V 2 (Betlin 1937), 54-126;
Unbehagen am Wort ‘Mythologie’ : 54 ; Der Glaube der Hellenen (Berlin 1931-
32), I 7, iiber die Naturmythologie : « Riickfall in die Spekulation eines ionischen
Sophisten ».

3 L. PreLLER (1810-1861), Griechische Mpythologie (Betlin 1854 ; 21860-61 ; %1872 ;
bearbeitet von C. ROBERT : *1894-1926).



166 WALTER BURKERT

fuhrung des in der Naturreligion angelegten bildlichen Triebes
durch Sage, Poesie und Kunst». Doch die Dutchschlagskraft,
der Schwung des Neuen kam von der Entdeckung der indo-
germanischen Sprachgemeinschaft und der scheinbar damit
begriindeten indisch-griechisch-germanischen  Allianz  der
‘Arier’ *. Indiens Faszination ergriff den jungen Studenten
Max Miiller — Sohn des frithverstorbenen Dichters der Winter-
reise und der Schinen Miillerin — und fithrte ihn tiber Paris und
London nach Oxford ; die East India Company liess sich herbei,
seine grosse Ausgabe des Rig-1"eds 2zu finanzieren. Neben
dieser Leistung steht eine unglaubliche Fille von Arbeiten
zur Indologie, allgemeinen Sprachwissenschaft, vergleichenden
Religionswissenschaft, Anthropologie und Philosophie * —
mehr extensiv als intensiv, mochte uns heute scheinen ; doch
fanden seine Aufsitze starken Widerhall in der Offentlichkeit ;
und so sehr er seine Beziehung zu Deutschland betonte, wurde
Max Miiller gleichsam zu einem Statussymbol des Viktoria-
nischen Empire. Hier betrifft uns nur seine ergleichende Mytho-
logie, kurz und populir zusammengefasst in der Schrift von
1856. Erfolg und Scheitern liegen nahe beieinander. Dass man

! Hierzu L. Poviakov, Le mythe aryen (Patis 1971) ~ Der arische Mythos. Zu den
Qmnellen von Rassismus und Nationalismus (Munchen 1977), 211-243.

2 M. MULLER, (1823-1900) ; unzulingliche Bibliographie in 7he Life and Letters
of Friedrich M. Miiller, ed. by his Wife (London 1902), und N. C. CHAUDHURI,
Scholar extraordinary. The Life of Professor the Rt. Hon. Friedrich Max Miiller
(London 1974). — Ausgewdblte Werke 1-XII1 (Leipzig 1897-1901) ~ Chollected
Works (London 1898) ; Chips from a German Workshop 1-1V (London 1867-75) ;
2nd. ed. I-II (London 1868); new ed. I-IV (London 1894-95) = Coll. Works
V-VIII ~ Essays I-IV (Leipzig 1869-76 ; 2. Aufl. 1879-81). Zur Mythologie bes.
Comparative Mytholog y (London 1856) = Chips... 11 1-143 (~ Vergleichende Mytho-
logie : Essays T1% 1-129) = Coll. Works VIII 1-154; new ed. by A.S. PALMER,
London 1909 ; tept. 1977. Introduction to the Science of Religion. With two essays
on false analogies and the philosophy of mythology (London 1873 ; new ed. 1882 und
1897) ~ Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft, Mit gwei Essays ‘Uber
falsche Analogien’ und ‘Uber Philosophie der Mythologie® (Strassburg 1874 ; %1876).
Selected Essays on Language, Mythology and Religion 1-11 (London 1881). Contribu-
tions to the Science of Mythology 1-11 (London 1897) ~ Beitrdge u einer wissenschaft-
Jichen Mythologie (Leipzig 1898-99). Vgl. R. M. Dorson, « The Eclipse of Solar
Mythology », in Sebeok, 25-63.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 167

die so ertragreiche Sprachvergleichung, bei der Sanskrit und
Griechisch die tragenden Pfeiler waren und sind, auf Religion
und Mythologie ausweitete, war ein notwendiger Schritt;
dass man dabei dem ‘Ursprung’ des Menschentums nun ganz
nahe zu sein glaubte, war eine zunichst unvermeidbare Illusion.
Am originellsten ist Max Miillers Idee, Mythologie allgemein
und im Detail aus einer Dysfunktion der Sprache selbst herzu-
leiten — das vereinfachende Schlagwort ‘Sprachkrankheit’,
‘disease of language’ ist bekannt geblieben ; im Hintergrund
steht ein spekulativer Entwurf, wonach sich der Geist der
Menschheit sukzessive in der Sprache, der Mythologie, der
Religion und im Denken (Thought) entfalte. Dass dann aber
schliesslich in der ‘vergleichenden Mythologie’ als Gegenstand,
auf den Namen und Vorstellungen zu beziehen seien, nichts
als Naturereignisse angenommen wurden, erscheint im Nach-
hinein als schwer begreifliche Blickverengung. Gewiss folgte
man darin einigen Hinweisen der Sanskrit-Texte, in denen man
eine ganz besondere ‘Durchsichtigkeit’ fand ; man folgte aber
auch wohl unreflektiert Vorlieben und Vorurteilen der Zeit.
Max Miller verkiindete die Sonnen-Mythologie: ihr
Tages- und Jahresablauf erschien als Heldenbahn, sieghaft
und tragisch, Nachtmeerfahrt, Descensus-Kampf... Die Parodie
der Methode, der Nachweis, dass Max Miiller selbst der Sonnen-
gott sei, wurde in Oxford beteits 1870 gedruckt. Det etwas
dltere Adalbert Kuhn ? in Berlin, dessen Arbeiten an philo-
logischer Substanz die Max Miillers in den Schatten stellen,
richtete demgegentiber sein Augenmerk mehr auf ausset-
gewohnliche Naturereignisse, Blitz, Gewittersturm. Unge-
zihlte weitere Publikationen haben in der zweiten Hilfte des
19. Jh. Mpythologie auf Meteorologie zuriickgefiihrt® Fir

1 Mit abgedruckt in det Neuauflage von Comparative Mythology von A. S. PALMER,
1909 = 1977 (vgl. S. 166 Anm. 2).

2F.F. A. Kunn (1812-1881), Die Herabkunft des Feuers und der Géttertranks
(Betlin 1859 ; Giitersloh 21886, tepr. 1968).

3 Vgl. Gruppe, 179-93 ; de Vries, 202-53.



168 WALTER BURKERT

die Englinder war dies, wohl eben wegen Max Miiller, ‘the
German science of Mythology’ *. Viele erstaunliche Beispiele
leben durch das 1884 begonnene Roschersche Lexikon fort ;
bezeichnend die Publikation von Wilhelm Heinrich Roscher
selbst : Hermes der Windgott (1878). Die Semiten sollten nicht
abseits stehen : nachdem Hermann Steinthal in Simson den
Sonnengott erkannt hatte, offenbart dieser seine Allgegenwart
erst recht bei Ignaz Goldziher, von Isaak bis zum Osterhasen 2.
Die Mondmythologie scheint erst um 1900 einen ersten
Hohepunkt erlebt zu haben, pflanzt sich aber seither fort?;
astrologische Mythologie bliht in einschligigen Zirkeln seit
langem.

Auf die Euphorie folgte das Desaster. Zum einen entzog
die verfeinerte Methode der Indogermanistik seit den ‘Jung-
grammatikern’ (ab 1878) den famosen mythologischen Gleich-
ungen wie pramantha-Prometheus, gandharven-Kentauren,
sarmeyas-Hermes den Boden — nur eben Dyaus-Zeus blieb
bestehen — ; zum anderen brachte die aufblithende Ethnologie
so vieletlei neue Materialien bei, dass die indogermanischen
Weiten nun eher provinziell erscheinen mussten. Hier setzten
die Attacken ein, die Andrew Lang ¢ gegen Max Miiller fihrte.
Die Sprachwissenschaft war {berfordert; der spekulative

Hintergrund zerfiel ; der Spott blieb : Mythologie als « highly

11, R. FarNeLy, The Cults of the Greek States 1 (Oxford 1896), 3-8.

% H. STEINTHAL, in Zeitschrift fiir Vilkerpsychologie und Sprachwissenschaft 2 (1862),
129-78 ; I. GoLpzIHER, Der Mythos bei den Hebréern (Leipzig 1876) ; Berufung auf
M. Miiller : p. viur ; Osterhase : 138. Vgl. Rogerson, 33-44.

3 E. SieckE, Die Liebesgeschichte des Hlimmels (Strassburg 1892) ; Indogermanische
Mythologie (Leipzig 1921) ; Mythologische Bibliothek, htsg. von der Gesellschaft fiir
vergleichende Mythenforschung (Leipzig 1907-16) ; P. EHRENREICH, Die allge-
meine Mythologie und ibre ethnologischen Grundlagen (Leipzig 1910); E. ZEHREN,
Der gebenkte Goit (Berlin 1959). — B. Stucken, Astralmythen der Hebraer, Baby-
lonier und Aeg ypter (Leipzig 1896-1901).

* A. LanG (1844-1912), Custom and Myth (London 1884); Mpyth, Ritual, and
Religion (London 1887; 21899); Modern Mythology (London 1897); vgl. R. M.
Dorson, in Sebeok, 33-39; R.L. GREEN, Andrew Lang. A Critical Biography
(Leicester 1946).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE I 69

figurative conversation about the weather» ?* Max Miillers
letzte Verteidigung stiess ins Leere: Die Naturmythologie
verlor um 1890 fast schlagartic das Interesse. Freilich hat
zugleich Frazers ‘Vegetationsgott’ einen neuen Naturbezug
geschaffen ; und fiir naturliebende Menschen wird die Natur-
mythologie immer die dichterischste, die lieblichste, die Lieb-
lingsvariante der Mythologie bleiben. Davon getrennt bleibt
indogermanisch vergleichende Mythologie eine mit grosser
Vorsicht anzugehende Aufgabe der Wissenschaft 2. Und noch
in einem allgemeineren Betracht blieb Max Miillers Ansatz
malgré i wegweisend : so gewiss die Sonnenmythologie eine
groteske Vereinfachung war, gab sie doch Anlass, dusserlich
divergierende Mythen verschiedenster Bezeugung unabhingig
von Etymologie und Stammesbezug auf ihre idealtypische
Identitit hin zu untersuchen, ein Verfahren, welches das
seither rituell oder psychoanalytisch interpretierte ‘hero-
pattern’ ®* zutage forderte und das heute ‘strukturalistisch’
heissen wiirde.

Carl Otfried Miiller wie Max Miiller betrieb fiir ein wissen-
schaftsgliubiges Jahrhundert in der etablierten Stellung des
Universitidtsprofessors Mythologie als Wissenschaft; ihnen
gegeniiber stehen die beiden Aussenseiter, die — iibrigens
ganz unabhingig voneinander — in Basel ihre Professur
aufgaben, in Distanz zur Wissenschaft traten und doch von
weit anhaltenderem Einfluss sind : Bachofen und Nietzsche.
Sie haben weniger Mythen erklirt als vielmehr aus griechischer
Ubetlieferung neuen Mythos geschaffen, der als Kontrast zum
grossbiirgerlichen Zeitalter faszinierte : ‘das Mutterrecht’, ‘das
Dionysische’.

LL. R. FARNELL, 0p. cit. (supra S. 168 Anm. 1), 9.

2Vgl. neuerdings etwa J. Punver (ed.), Myth and Law among the Indo-Europeans
(Berkeley 1970) ; G. J. Larson (ed.), Myth in Indo-European Antiquity (Berkeley
1974) ; M. L. West, Immortal Helen (London 1975).

8 Systematisch behandelt als ‘die Arische Aussetzungs- und Riickkehrformel” von
G. ]J. von Hann, Sagwissenschaftliche Studien (Jena 1876).



170 WALTER BURKERT

Die « pathologisch grossartigen Schopfungen »*  von
Bachofen ? entstanden ohne Kontakt zur Fachwelt und waren
nur einem kleinen Kreis bestimmt. Fast durch Zufall ist das
Mutterrecht von 1861 dem Amerikaner L. H. Morgan bekannt
geworden und so in die Theorien tber die Evolution der
Menschheit, so auch zu Friedrich Engels und in die Marxis-
tische Orthodoxie gekommen ?; was der Basler Patrizier im
bewussten Gegen-Sinn zum modernen Trend ersonnen hatte,
geriet so unversehens zu einem Baustein der Evolutionslehre.
Moglich war diese soziologische Auswertung von Bachofens
Werk dadurch, dass Bachofen, als Jurist, Gesellschaft als
System zu erfassen wusste. Die bestimmende Denkform
freilich, der Entwurf einer Urzeit, als alles ganz anders, ja
umgekehrt war als heutzutage, ist zutiefst mythisch ; eben dem
verdankt das Mutterrecht seine anhaltende Faszination, obgleich
die historischen Stiitzen, die Bachofen den Quellen fiir die
prihistorische Realitit des Mutterrechtes entnehmen wollte,
inzwischen wohl alle geknickt sind 4. Préhistorische ‘Venus-
Statuetten’, Magna Mater, Mittelmeerisch-Minoische Kultur —
Bachofensche Anregungen geistern immer wieder durch die
wissenschaftliche Interpretation, erscheinen auch im psycho-
analytischen Gewande, und der Popularisierung sind keine
Grenzen gesetzt, bis zur neuesten women’s lib.

1 Howald, 1.

27.J. Bacuoren (1815-1887), Gesammelte Werke 1-X (Basel 1943-1967); Das
Mutterrech? (Basel 1861 ; %1897) = Ges. W. II-111; Die Sage von Tanaquil (Basel
1870) = Ges. W. VI1; C. A. BerNourrLy, /. J. Bachofen und das Natursymbol (Basel
1924) ; A. BAuMLER/M. ScHROTER, Der Mythus von Orient und Okszident (Miinchen
1926) ~ A. BAUMLER, Das mythische Weltalter. Bachofens romantische Deuntung des
Altertums (Minchen 1965).

3 L. H. MorGAN, Ancient Society (New York 1877); Fr. EncEeLs, Der Ursprung
der Familie, des Privateigentums und des Staates (Ziirich 1884) = Marx-Engels-
Werke XXI1 (Berlin 1973), 25-173.

4 H. J. HericuHs, Materialien gu Bachofens ‘Das Mutterrecht’ (Frankfurt 1975) ;
S. PEMBROKE, « Last of the Matriarchs», in Journal of the Economic and Social
History of the Orient 8 (1965), 217-47 ; J. BAMBERGER, « The Myth of Matriarchy »,
in M. Z. Rosavpo/L. LameuerE (edd.), Woman, Culture, and Society (Stanford

1974), 263-80.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE I71

Universeller, nachhaltiger und tiefer ist Friedrich Nietzsches
Wirkung, erweist er sich doch immer wieder als einer der
aktuellsten Philosophen. Doch muss es hier mit einigen Hin-
weisen auf den Mythologen Nietzsche sein Bewenden haben *.
Fachphilologe aus bester Schule, als junger Professor fleissig am
Diogenes Laertios arbeitend, hat Nietzsche, aus der Rolle
fallend, das ‘Dionysische’ entdeckt und erfahren — fir ihn
ging dies bis zu den Dionysos-Dithyramben, bis zur Selbst-
identifizierung im Wahn 2 —, und er hat es der Mit- und Nach-
welt vermittelt in einer Weise, dass keine Behandlung des
Dionysos seither davon unbetroffen sein kann. Die Fach-
wissenschaft hat Nietzsche ausgestossen — die Geburt der
Tragidie (1872), die den bekannten Streit mit Wilamowitz
ausloste, war bis vor kurzem in kaum einer philologischen
Seminarbibliothek zu finden — ; und doch war eben hier antike
Mythologie, war das komplexe Paar Apollon/Dionysos * zur
unmittelbaren Wirkungsmacht geworden, diese unsere Realitit
erschliessend wund verwandelnd. Die weiteren Entwiirfe
Nietzsches auf einen neuen Mythos hin, den Mythos von
Zarathustra, vom Ubermenschen, von der ewigen Wiedetkehr,
fihren tber die Antike hinaus — so gewiss vieles von der
Antike angeregt ist, bis zur ‘blonden Bestie’ —. Das Ein-
zigartige ist, dass damit ‘Mythos’ iiberhaupt einen neuen Klang,
eine neue Funktion ethielt, als explanans, nicht als explanandum,
als das Kommende und Packende, nicht das Primitive, Uber-
holte — ob zu Heil oder Unbheil, ist eine andere Frage.

1Fr. Nierzscui (1844-1900), Werke, kritische Gesamtausgabe von G. Corvri/
M. Monrmare (Betlin 1967 f1.) : Socrates und die Tragidie (1870) = Werke 111 2
(1973), 23-41 ; Die dionysische Weltanschauung (1870) = ibid., 43-69 ; Die Geburt des
tragischen Gedankens (1870) = ibid., 71-91 ; Die Geburt der Tragidie aus dem Geist
der Musik (1872) = Werke 111 1 (1972) ; K. GRUNDER (ed.), Der Streit um Nietz-
sches ‘Geburt der Tragédie’ (Hildesheim 1969).

2 K. REINHARDT, « Nietzsches Klage der Atiadne», in Vermdchinis der Antike
(Gottingen 1960), 310-33.

8 M. VogeL, Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums (Regensburg
1966) ; D. PEscE, Apollineo e dionisiaco (Napoli 1968).



172 WALTER BURKERT

II

Nietzsche schrieb 1872/3 als Unzeitgemisser ; umso zeit-
gemisser war der Neuansatz in Cambridge um 1890. Voraus
lag der enorme Zuwachs an Materialien aus Volkskunde und
Ethnologie ; in Deutschland hatte Wilhelm Mannhardt?,
einer der Entdecker der systematischen Feldforschung, seit
1865 seine grundlegenden Sammlungen und Interpretationen
europdischen Brauchtums vorgelegt ; in England, im Zentrum
des Empire, gab Edward Tylor 1871 seine berithmte Synthese
der Primitive Culture®. Mit dem FEvolutionsgedanken, mit
Darwin und Spencer war fast schlagartig eine neue Perspektive
gewonnen, mit der die Distanzierung von der ilteren geistig-
religiosen Tradition, von Christentum und Idealismus ent-
scheidend zunahm. Im Bewusstsein des Fortschritts wandte
man sich mit prickelndem Schauder den barbarischen Wurzeln
zu, aus denen sich alles ‘entwickelt’ hatte. Fiir Religionswissen-
schaft und Mythologie bedeutete dies die Entdeckung des
Rituals.

In Cambridge trafen sich der Theologe und Semitist William
Robertson Smith 3, der mit der kirchlichen Orthodoxie schwer
zusammengestossen und als Professor fiir Arabistik gleichsam
neutralisiert worden war, mit dem besonders in ‘Classics’ aus-
gebildeten James George Frazer ¢ und mit Jane Ellen Harrison
— eine Aussenseiterin schon als eine der ersten Frauen im

LW. MANNHARDT (1831-1880), Roggenwolf und Roggenhund (Danzig 1865); Die
Kornddmonen (Berlin 1867) ; Antike Wald- und Feldkulte (Betlin 1875-77) ; Mytho-
logische Forschungen (Strassburg 1884). Vgl. ]J. G. Frazer, The Golden Bough 1
P. XII-XIII, _

2E. B, TyLor (1832-1917), Primitive Culture (London 1871) ~ Die Anfinge der
Cultur (Leipzig 1873). Vgl. Kardiner, 55-77.

3 W. ROBERTSON SMrTH (1846-1894), Lectures on the Religion of the Semites(Edinburgh
1889 ; 21894) ~ Die Religion der Semiten (Tiibingen 1899 ; repr. 1967). Vgl
O. BeIDELMANN, Williamz Robertson Smith (Chicago 1974) ; Sharpe, 77-82.

* J. G. Frazer (1854-1941), The Golden Bough 1-11 (London 1890) ; I-II12 (1900) ;
I-XII® (1907-15) ; Suppl. = XIII (1936) ; Part IV : Adonis, Attis, Osiris (London



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 173

akademischen Leben*; ihr bisheriger Schwerpunkt war
Archiologie. Frazer wurde direkt durch Smith auf den Weg
gebracht, indem er die Artikel “T'aboo” und “Totemism’ fiir die
Encyclopaedia Britannica zur Bearbeitung erhielt; dabei stiess
er auf die Servius-Notiz tber den rex nemorensis von Aricia,
und bis 1890 war daraus ein zweibdndiges Werk von acht-
hundert Seiten geworden, das Robertson Smith gewidmet ist :
The Golden Bough. Umgekehrt nennt Smith Frazer als seinen
‘Freund” im Vorwort seines Hauptwerks. Die Kontakte
Harrisons zu beiden in diesen Jahren sind nicht so offen-
kundig ; spiter hat sie Frazers Einfluss wiederholt und aus-
driicklich anerkannt. Doch wihrend Frazer in gigantischer,
abgeschirmter Fleissarbeit den Golden Bough, neben seinen
anderen vielbdndigen Werken, bis auf dreizehn Binde anwachsen
liess, hat Harrison in rastloser, fast sprunghafter Weiterent-
wicklung immer neue Anregungen aufgegriffen, Bergson,
Durkheim, schliesslich Freud. Der originellste war wohl
Robertson Smith ; sein Wetrk hat sowohl Emile Durkheim wie
Sigmund Freud entscheidende Anregungen vermittelt. Re/igion
of the Semites ist Uber die enorme Detailgelehrsamkeit hinaus
epochal durch das Prinzip, tiber ‘Glauben’ und ‘Vorstellungen’
zuriickzugreifen auf die ‘fandamental institutions’, insbesondere
die ‘ritual institutions’, und durch die ins Zentrum geriickte
Theorie vom sakramentalen Opfer : nicht um Geschenk an ein
personales Gegeniiber gehe es, wenn man die tatsichlichen

1906 ; %1907); The Golden Bough, Abridged Edition, London 1922 (756 p.);
New York 1950 (864 p.); Der Goldene Zweig, Leipzig 1928 ; Frankfurt 1977
(1087 S.). Th. GastER, The New Golden Bough New Yotk 1959). — Vgl. Kardiner,
78-109 ; Sharpe, 87-94; E.R. LeacH, in Encounter 25 (Nov. 1965), 24-36;
R. ACkERMANN, in JHT 36 (1975), 115-34.

1J. E. Harrison (1850-1928), Mythology and Monuments of Ancient Athens(London
1890) ; Prolegomena to the Study of Greek Religion (Cambridge 1903 ; 21908 ; 31922) ;
Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion (Cambridge 1912 ; %1927).
— Ebpilegomena to the Study of Greek Religion (Cambridge 1921). — Vgl. « Remi-
niscences of a Student’s Life», in Arion 4 (1965), 312-46; R. ACKERMANN,
« J. E. Harrison: The Early Work», in GRBS 13 (1972), 209-30; McGinty,
71-103.



174 WALTER BURKERT

“Institutions’ betrachtet, sondern um schuldhaft-heilige Mahl-
gemeinschaft im Verzehren des Tieres, des Gottes. Dass dabei
der Begriff ‘“T'otemismus’ verwendet wurde, erscheint heute
eher als Missgriff.

Gemeinsam ist den drei Werken von 1889/9o die Konzen-
tration auf 7ifwal’, aut das die Mythen riickbezogen werden.
Harrison hat gelegentlich die Ritualtheorie des Mythos —
‘myth’ als « professed explanations» von ‘rites and ceremonies’,
als «ritual misunderstood»* — als ihren eigenen, neuen
Beitrag in Anspruch genommen 2, doch handelt eben Smith
ausdriicklich von der «Abhingigkeit des Mythus vom Ritus ».
« Dass die Fabel... aus einem... herrschenden Cult entstanden
ist», hat gelegentlich freilich bereits Carl Otfried Miller for-
muliert 3, und auch bei Wilamowitz ¢ finden sich — wohl
Useners Anregungen folgend — schon 1889 einschligige
Formulierungen. Smith und Harrison haben den Ansatz zum
Prinzip erhoben, und insbesondere Hatrison war es, die das
Prinzip mit der ihr eigenen Begeisterungsfihigkeit und in
Konzentration auf den griechischen Bereich zur Wirkung
gebracht hat.

Man kann die Ritualtheorie des Mythos in doppelter
Perspektive sehen : sie entstand und wirkte zunichst unter der
Herrschaft des Evolutionsgedankens. ‘Urspriinglich’ ist das
Primitive, und eigentlich ist es ein doppeltes Missverstindnis,
das zum Mythos fiihrt : missverstandene Kausalitit fihrt zum
magischen Ritus, missverstandener Ritus erscheint als Mythos.
In dieser Form mag man sie getrost ad acta legen ; in diesem
Sinn wirkt gerade Frazer heute altmodisch und tiberholt. Doch
sind die Beziehungen von Mythos und Ritual, die damals in
den Blick traten, auf die genetische Perspektive nicht ange-

L Mythology and Monuments..., p. 111 ; XXXIIL,
2 JHS 12 (1892), 350-351.

3 Prolegomena..., 108 f. zu Hylas.

4 Herakles (supra S. 165 Anm, 2), 85.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 175

wiesen *. Entscheidend ist der Schritt hinaus tiber die bloss
sprachlich-philologische Ebene, ohne dass dieser Schritt gleich
zur kurzschlissigen Fixierung an eine Realitit, etwa im Sinn
der Naturallegorie, fihrt. Dem Zeichensystem des Mythos
tritt ein anderes Kommunikationssystem zugeordnet oder
vorgeordnet an die Seite. Aufzuweisen ist zunichst der Paralle-
lismus, die Sequenz von Entsprechungen und Permutationen.
Mythos und Ritual erhellen einander gegenseitig, ohne weiter-
gehende anthropologische Erklirungen zu prijudizieren. So
war eine hermeneutische Aufgabe gestellt, die bis heute nicht
ganz zu Ende gefihrt ist.

Einen entscheidenden Fortschritt in der Theorie vollzog
Jane Harrison im Alleingang, indem sie die von Durkheim 2
entwickelte soziologische Betrachtungsweise iibernahm. Das
Ergebnis ist Themis (1912). Der Anstoss kam von einem Neu-
fund, dem Kuretenhymnus von Palekastro ; er bestitigte, was
etwa auch Wilamowitz gesehen hatte : die mythischen Kureten
werden identisch mit den realen Té4nzern im Fest, und der Gott,
ihr Anfihrer, ist der ‘Grosste” unter ihnen. Mythos und Ritus
werden gemeinsam lebendig in ihrer konstitutiven Funktion
fur die Gemeinschaft. An Stelle der Abhingigkeit und Zweit-
rangigkeit des Mythos, als ‘ritwal misunderstood’, tritt Gleich-
ordnung : « the myth is the plot of the dromenon» (Zhewis,
331). Insofern allerdings diese funktionelle Finheit meist nur
auf frithen — wie Kritiker meinten : allzufrithen ® — Stufen der
Menschheit direkt nachweisbar scheint, bleibt es fiir die fass-
baren Hochkulturen weithin bei der Perspektive der Evolution :
‘Ritual origin’ von kulturellen Leistungen wird zum Schlag-
wort — wie ehedem der ‘Ursprung’ im Mythos. Wegweisend

1 Dies verkennt McGinty in seiner Kritik 1oo-103, vgl. dagegen G. KLuckHOHN,
Anthropolog y and the Classics (Providence 1961), 11 ; S. E. HymAN, in Sebeok, 139.

2E. DurkHEM (1858-1917), Les formes élémentaires de la vie religiense (Patis 1912) ;
vgl. S. Lukes, E. Durkbeim. Fis Life and Work (London 1973) ; Kardiner, 110-35 ;
Humphreys, 96-106 ; zum Einfluss Robertson Smiths : 105.

3 Vgl. M. P. NiLsson, The Minoan-Mycenean Religion (Lund %1950), 548-549.



176 WALTER BURKERT

waren hier vor allem die beiden Kapitel, die Murray und
Cornford zu “Themis’ beisteuerten : der rituelle Ursprung der
Tragoddie und der Ursprung der Olympischen Spiele.

Mit den Namen Murray ! und Cornford ? sind bereits die
beiden Freunde Harrisons genannt, die ihren und Frazers
Ideen ganz besonders zum Durchbruch und zur Breitenwirkung
verhalfen ; waren doch Murray in Oxford, Cornford in Cam-
bridge tiber Jahrzehnte verdientermassen fithrende Geister.
Dazu kam A. B. Cook ?, der schon 1903 mit Zewus, Jupiter and
the Oak recht in die Spuren von 7he Golden Bough getreten war
und in seinem enzyklopddischen Zexs diese Herkunft nicht
verleugnete. Zur nichsten Generation gehoren etwa T. B. L.
Webster 4, W. K. C. Guthrie ® und George Thomson .
Distanzierter, positivistischer blieb I.. R. Farnell in Oxford.
Dabei ist auch in England zu konstatieren, dass Harrisons
erfolgreichstes Buch die Prolegomena von 1903 geblieben sind,
nicht Themwis ; das primitive Substrat der griechischen Religion,
Magie, Dimonen, Orphische Mystik, war fir den fin-du-siécle-

1 G. MurraAy (1866-1957), « Excursus on the Ritual Forms preserved in Greek
Tragedy », in Themis, 341-363 ; Euripides and bhis Age (Oxford 1913 ; %1955) ~
Euripides und seine Zeit (Darmstadt 1957) ; The Rise of the Greek Epic (Oxford 1907 ;
*1934).

2F. M. CorNFORD (1874-1943), « The Origin of the Olympic Games », in Themis,
212-59 ; From Religion to Philosophy (London 1912) ; The Origin of Attic Comedy
(London 1914).

3 A.B. Cook (1868-1952), « Zeus, Jupiter, and the Oaky», in CR 17 (1903),
174-86, 268-78, 403-21 ; 18 (1904), 75-89, 325-8, 360-75 ; Zeus I-1I1 (Cambridge
1914-42) (« in support of Sir James G. Frazer’s Arician hypothesis», I p. xiI).
— Zu nennen ist auch W. R. HALLIDAY (1886-1966), Greek Divination (London
1913) ; The Homeric Hymns, 2nd ed., by T.W. ArLen, W. R. Harripay, and
E. E. Sikes (Oxford 1936 ; 1st ed. by T. W. ArLeEn and E. E. Sikes: London
1904).

4T, B. L. WEBSTER (1905-1974) ; vgl. bes. « Some Thoughts on the Pre-History
of Greek Dramay, in BICS 5 (1958), 43-8.

5 Geb. 1906 ; Schiiler von Cook ; Orpheus and Greek Religion (London 1935 ;
21952) ; The Greeks and their Gods (London 1950).

8 Geb. 1903 ; Aeschylus and Athens (London 1941) ~ .Aischylos und Athen (Betlin
1957 ; 21979) ; Studies in Ancient Greek Society 1 (London 1949).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 177

Europiéer ansprechender als soziologische Theorie. In Deutsch-
land scheint Themis, kurz vor dem Weltkrieg erschienen, kaum
mehr bekanntgeworden zu sein.

Dagegen haben Golden Bough und Prolegomena auch nach
Deutschland das Stichwort ‘Rifual’ getragen ; sie trafen sich
mit eigenstindigen Ansitzen von Usener und Dieterich?,
die die Wichtigkeit des ‘Cultus’, der ‘Heiligen Handlung’
erkannt hatten. Nilsson sieht im Riickblick mit Dieterich den
entscheidenden Umschwung der Religionswissenschaft voll-
zogen : « statt der Mythen waren die Riten in den Vordergrund
getreten» 2. Zugleich wirkte die Wendung, die die Erfor-
schung der romischen Religion mit Mommsen und Wissowa
genommen hatte : indem die altromische Religion von allem
griechischem Import gereinigt wurde, schien alles Mytho-
logische mit abzufallen ®; analog wurde nun auch von der
griechischen Religion der Mythos als sekundir abgeschieden,
um einer Religion der — magisch verstandenen * — Rituale

1H. UseNer (1834-1905), «der fpwg xtlotne der modernen Religionswissen-
schaft» (A. DiererIicH, in ARW 8 (1905), p. X); Kleine Schriften IV : Arbeiten
gur Religionsgeschichte (Leipzig 1913); darin bes. 93-143 : « Italische Mythen»
(= RhM 30 (1875), 182-229) ; 422-67 : « Heilige Handlung » (= ARW 7 (1904),
281-339). Hier (467) gilt die « sakramentale Handlung » als das « Samenkotn »,
«aus dem .., ein ganzer ... Wald von Sagen erwachsen sollte», wihrend die
altere Arbeit die Briuche als Reflex des Mythos nahm (142). — « Mythologie »,
in ARW 7 (1904), 6-32 = Vortrdge und Aufsitze (Leipzig 1907), 39-G5, bes.
42-7 = Kerényi, 129-33. — Das theoretische Hauptwerk, Gitternamen (Leipzig
1896), fithrt iiber die Mythologie als Erzihlung hinaus. — A. DIETE-
RICH (1866-1908), Schwiegersohn Useners, wurde Begriinder der deutschen
Schule der Religionswissenschaft, mit Archiv fiir Religionswissenschaft und Reli-
gionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten; Kleine Schriften (Leipzig 1911).

2 M. P. NiLssoN (1874-1967), Geschichte der griechischen Religion T (Miinchen 31967 ;
l1940; 21955), 10; ibid. : « Seitdem ist keine durchgreifende oder grundsitzliche
Anderung der Methode und der Richtung der Forschung eingetreten»; zur
Mythologie : 13-35.

8 G. Wissowa (1859-1931), Religion und Kultus der Romer (Miinchen (1902) %1912),
o f.: « Vollig auszuscheiden ist... die mythologische Dichtung.» Vgl. dagegen
C. Kocn, Der rimische Juppiter (Frankfurt 1937), 9-32. Vgl. unten bei S. 190
Anm, 1.

* Im Gefolge von Tylor und Frazer kam es zu Entwiirfen ‘primitiver Psychologie’ :
W. Wunopr, Vélkerpsychologie IN-V1: Mythos und Religion (Leipzig 1905-9; 3.-4.



178 WALTER BURKERT

Platz zu lassen : dies die Position von Nilsson und besonders
von Ludwig Deubner. Sie vertrug sich gut mit der Philologie
im engeren Sinn, weil die Kompetenzen reinlich geschieden
waren : Mythos als Werk der Dichter blieb der literarischen
Behandlung, ‘Sage’ der historischen Analyse vorbehalten,
mit dem ‘Mirchen’ als allgemeinem Hintergrund *; Religions-
wissenschaft behandelte die Riten samt ‘Glauben’ oder ‘Vor-
stellungen’, die darin enthalten schienen.

Anders war die Entwicklung in Frankreich, dank der Wit-
kung der Durkheim-Schule, die sich um L’ Awnée Sociologique
zusammenfand. Sie wandte ihrerseits sich dem Ritual zu,
erarbeitete streng formale soziologische Beschreibungen. Zu
nennen ist vor allem ZLe sacrifice von M. Mauss und H. Hubert 2;
doch auch die zu Recht so bertihmte und einflussreiche Abhand-
lung von A. van Gennep, Les rites de passage ®, steht in diesem
Einflussbereich. Durkheim hat, wie erwihnt, Anregungen von
Robertson Smith verarbeitet, und die nichste Generation hat
Harrisons Themis griundlich rezipiert : Louis Gernet 4 in seinem
Aufsatz iiber « Les frairies antiques» wie Henri Jeanmaire ® in

Aufl. : 1923-26) ; L. LEvy-Bruny, Les fonciions mentales dans les sociétés inférienres
(Paris 1909) ; philosophische Systematisierung brachte E. CAssirer, Philosophie
der symbolischen Formen 11: Das mythische Denken (Betlin 1925 ; Oxford %1955).
Seit Freud und Malinowski sind dem die Fundamente entzogen.

1 Mythos im Verhiltnis zu Volkserzihlungen behandelte Useners Schiiler
L. RADERMACHER : Die Ergéihlungen der Odyssee, SBWien 178, 1 (1915) ; Mythos
und Sage bei den Griechen (Briinn/Miinchen/Wien 21938). — Dagegen gab es in der
Germanistik einen kithnen Vorstoss der rituellen Interpretation: O. HOFLER,
Kultische Gebeimbiinde der Germanen (Frankfurt 1934).

2 L’ Année Sociologique 2 (1898), 29-138 (~ Sacrifice. Its Nature and function, Chicago
1964) ; vgl. M. Mauss (1872-1950), Sociologie et anthropologie (Patis 1950) ; Envres
1 : Les fonctions sociales du sacré (Paris 1968).

3 A. van GenNEr (1873-1957), Les rites de passage (Patis 1909) (~ The Rites of
Passage, London 1960) ; vgl. N. BELMONT, Arnold van Gennep, le créateur de I’ethno-
graphie frangaise (Patis 1974).

4 L. GerNET (1882-1962), « Frairies antiques», in REG 41 (1928), 313-59 =
Anthropologie de la Gréce antique (Paris 1968), 21-61 ; vgl. Humphreys, 76-94.

5 H. JEANMAIRE (gest. 1960), Couroi et Courétes (Lille 1939).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 179

Couroi et Courétes kniipfen direkt daran an. Auch Georges
Dumézil * hat in seinen frihen Biichern Musterbeispiele fiir
die rituelle FErklirung mythischer Komplexe geliefert, ehe
er sich seinem strukturell-soziologischen Schema indoger-
manischer Trifunktionalitit verschrieb.

Am stirksten war und blieb die Wirkung des Frazer-
Harrison-Ansatzes natiirlich in der angloamerikanischen Welt ;
sie reicht weit iiber die Altertumswissenschaft hinaus, wihrend
in dieser nach dem Tod von Cornford und Murray eine starke
Reaktion zu Worte kam® Drei Richtungen der weiteren
Wirkung seien hervorgehoben: zum einen der Durchbruch
von ‘Myth and Ritual’ in der Behandlung altorientalischer und
alttestamentlicher Texte, programmatisch angekiindigt in dem
von S. H. Hooke herausgegebenen Sammelband (1933) 3%
eine Schlisselrolle spielte die Entdeckung, dass das baby-
lonische Weltschépfungsepos Enuma Eli§ beim babylonischen
Neujahrsfest an fester Stelle des Rituals zu rezitieren war.
Damit verband sich, immer noch im Schatten des Golden
Bongh, die Idee vom orientalischen Sakralkonigtum: der
Gottermythos ist prisent im Konigsritual. Ritual ist ‘enactment
of myth’, Mythos ist ‘Zhe spoken part of the ritual’. * Myth and Ritual’
war dann Zentralthema des etsten internationalen Kongresses
fir Religionswissenschaft nach dem 2. Weltkrieg ¢, und etwa

1 G. Dumtzin (geb. 1898), Le crime des Lemniennes. Rites et légendes du monde égéen
(Paris 1924) ; Le probléme des Centaures (Paris 1929). — Vgl. C. Scort LITTLETON,
The New Comparative Mythology, An anthropological assessment of the theories of
Georges Dumeézil (Berkeley 1966 ; 21973).

% A. N. Marvow, in Bull. of the J. Rylands Libr. 43 (1960-1), 373-402 ; J. FONTEN-
ROSE, 1 he Ritual Theory of Myth (Berkeley 1966) ; Kirk, 12-29.

3S. H. Hooke, Myth and Ritual. Essays on the Myth and Ritual of the Hebrews in
Relation to the Culture Pattern of the Ancient Near East (Oxford 1933); Mpyzh,
Ritual, and Kingship (Oxford 1958). Vgl. auch A. M. Hocarr, Kingship (Oxford
1927) ; Social Origins (London 1954) ; S. MowINCKEL, Religion und Kultus (Gottin-
gen 1953). — Rogerson, 66-84.

4C.J. Bueeker | G. W. ]J. Drewes | K. A. HiopiNnc (edd.), Proceedings of the
7th Congress for the Hlistory of Religions (Amsterdam 1951).



180 WALTER BURKERT

gleichzeitig hat Th. H. Gaster ! mit 7Thespis eine originelle und
geschlossene Darstellung dieses Komplexes im Bereich des
Alten Orients vorgelegt ; die Einleitung schrieb noch Gilbert
Murray.

Wichtiger noch ist die Einfuhrung des ‘Myth and Ritual’-
Gedankens in die empirische Ethnologie, seine Bestitigung
und Modifizierung in diesem Bereich. Entscheidend war hier
Bronislav Malinowski 2. Ihn hat dberhaupt die Lektiire von
The Golden Bough zur ‘anthropology’ gefithrt, er hat Robertson
Smith als geistigen Vater betrachtet und auch auf Harrison
sich berufen ; seine eigentliche Leistung jedoch liegt in der
verfeinerten, personlichen Feldforschung bet den _Argomauts
of the Western Pacific, den Trobriand-Islanders. Sein epoche-
machender Bssay Myzh in Primitive Psychology ist Frazer gewid-
met ; von griechischem Mythos freilich ist darin nicht mehr
die Rede. So hat eine im Bereich der Altertumswissenschaft
entstandene Theorie sich von ihrer Herkunft emanzipiert ; und
da den modernen Ethnologen, im Gegensatz zu Tylor und
Frazer, die Antike weit ferner gertickt ist als China und Samoa,
ist dieser Prozess nicht umkehrbar. In der praktischen Ethno-
logie wurde und wird der “Myth and Ritual-Gesichtspunkt
als Interpretationsmethode immer wieder mit bemerkens-
wertem Erfolg angewandt; eingingig ist die franzosische
Formulierung : /a mythologie vécue®. Es gibt eine fachinterne
Diskussion tber die Begriffe Mythos und Ritual, die nicht

V'Th. H. GAstER, Thespis. Ritual, Myth, and Drama in the Ancient Near FEast
(Garden City 1950 ; *19671).

2 B. Mavnowskr (1884-1942), Myth in Primitive Psychology (New York [ London
1926) = Magic, Science, and Religion (New York 1954), 93-148 ; vgl. Kardiner,
163-91.

8 M. GriauLg/G. DieTERLEN, Le renard pale (Paris 1965), vgl. G. DIETERLEN,
in Cabiers Internationanx de symbolisme 35/6 (1978), 175-86; M. MEsLIN, ibid.,
198 f. — F. Boas, General Anthropolog y WNew York 1938), 617 : « the ritual itself
is the stimulus for the formation of the myth» ; E. R. Leacw, 7he Political Systems of
Highland Burma (London 1954), 13 : « Myth, in my terminology, is the counterpart
of ritual... ».



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 181

abgeschlossen, allenfalls durch den Durchbruch des Struktur-
alismus in den Hintergrund gedringt worden ist %

Der dritte Wirkungsbereich ist die Popularisierung in der
angloamerikanischen ILiteratur und der allgemeinen Geistig-
keit, The Literary Impact of the Golden Bough® und der daran
ankniipfenden popularisierenden Autoren wie Lord Raglan ?
oder Robert Graves alias Ranke-Graves *. Harrisons Biicher
sind zu technisch fiirs allgemeine Publikum, wihrend bei
Frazer auch der Stil offenbar als besonders eingingig gewirkt
hat, die unauffillig popularisierende Art, die Schwierigkeiten
tiberdeckt, und der sympathetische Tonfall, in dem von der
Hohe aufgeklirter Humanitit die ‘#ragic errors’ der Primitiven
abgehandelt werden. Die Wirkung erscheint an tiberraschenden
Stellen. Margaret Murray glaubte im Witch-Cult of Western
Eunrope ein direktes Fortleben magischer Fruchtbarkeitskulte
zu entdecken, und so erscheint’s dann auch in der angeblichen
Autobiographie eines publicity-freudigen Hexenmeisters °.
In einer Sammlung von Horror-Stories kann man 7he Lottery

1 C. KruckHoHN, « Myths and Rituals, a General Theory », in HThR 35 (1942),
45-79 ; W. Bascom, « The Myth-Ritual Theory », in Journal of Amer. Folklore 70
(1957), 103-114; B. KimmpeL, « Contradictions in Malinowski on Ritual», in
Journal for the Scientific Study of Religion 7 (1968), 259-71.

21.B. Vickery, The Literary Impact of the Golden Bough (Princeton 1973) ;
L. FEDER, Ancient Myth in Modern Poetry (Princeton 1971), bes. 181-269. Ganz
‘Cambridge School’ ist der erfolgreiche Roman von M. ReENauvt, The King must
die (London 1958).

3F.R. S. Racran, The Hero. A Study in Tradition, Myth, and Drama (London
1936), vgl. in Sebeok, 122-35.

4 R. GravEs (geb. 1895), The Greek Myths (Penguin 1957) ~ Griechische Mytho-

logie (Hamburg 1960) ; The White Goddess. A Historical Grammar of Poetic Mythology
(New York 1958).

5 M. MurrAY, The Witch-Cult in Western Europe (Oxford 1921) ; The God of the
Witches (London 1933); The Divine King in England (London 1954) ; Kritik :
E. Rosg, A Ragor for a Goat (Toronto 1962). — J. Jouns, King of the Witches.
The World of Alex Sanders (London 1969), 34 : « the main tenet of the cult was the
belief in fertility...» ; 147 : « the great mother who was of old also called among
men Artemis, Diana, Aphrodite, Arintod and by many other names...».



132 WALTER BURKERT

von Shirley Jackson finden?, ein grusliges Scapegoat-Ritual
im kolonialen Nordamerika — doch war die Verfasserin nicht
zufillig die Gattin von Stanley Hyman, dem amerikanischen
Propagandisten von Harrisons Myth-and-Ritual-Theorie. Nicht
ganz klar ist mir die Genese von Strawinskys Sacre du prin-
temps (1913). Strawinsky hat behauptet, die Hauptszene des
Jungfrauenopfers im alten Russland sei ihm 1910 in Moskau
geradezu visiondr vor Augen gestanden; fiir die Ausar-
beitung im Detail freilich zog er einen Folklorespezialisten zu
Rate %. Ob er selbst, so gut wie Malinowsky, je Z7he Golden
Bough in der Hand gehabt hat, liess sich nicht feststellen. Die
Gleichzeitigkeit mit 7hemis und Toterr und Tabu ist jedenfalls
kein Zufall.

III

Jane Harrison hat Zofemr wnd Tabu wie eine Offenbarung
begriisst, was aber in jhrem eigenen Werk nicht mehr zum
Ausdruck kam. Karl Meuli hat vom gleichen Werk wesentliche
Anregung empfangen, doch in seinen Publikationen nur ganz
knapp darauf hingewiesen ®. Paradox ist die Stellung der
Psychoanalyse in der Geistesentwicklung noch immer : vieles
an Vokabular und Thesen ist lingst zur Mode, ja selbstver-
stindlich geworden ; und doch ist die Psychoanalyse eine Art
Sekte geblieben, charakterisiert durch Glaubensgewissheit im

1 Auch in J. B. Vickery, 7The Scapegoat (New York 1972), 238-45; vgl. S. E.
HymaN, in Sebeok, 136-153 ; supra S. 175 Anm. 1.

*E. W. Wurrte, Stravinsky. The Composer and his Works (London 1966), 17-28 ;
170-2 5 vgl. L. StrAvINSKY, Chroniques de ma vie (Patis 1935) ~ Mein Leben (Mun-
chen 1958).

% J. E. HarrisoN, Epilegomena ... (supra S. 173 Anm. 1), p. xxu1; K. Meuwi,
Der griechische Agon (Koln 1968 ; geschrieben 1926), 13 f.; 20 f.; vgl. auch
E. R. Doops, Missing Persons (Oxford 1977), 99 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 183

inneren Zirkel und Achselzucken von ausserhalb. Von sechsund-
neunzig Beitrigen zur griechischen Mythologie, die eine
neuere Ubersicht zusammenstellt, verzeichnet 1.’.Aunée Philo-
logique nur sieben *.

Zu den Schlagworten zihlt vor allem detr ‘Odipuskomplex’,
publik gemacht in Freuds 7raumdentung *. Aus der Fachsprache
der Entwicklungspsychologie ist auch das monstrose Adjektiv
‘6dipal’ nicht mehr auszurotten. Die hier zustande gekommene
Synthese von Psychologie und Mythologie hat zwei proble-
matische Seiten: zum einen wurde eine Gestalt des Mythos
beniitzt, um einen komplexen Bestand psychischer oder psy-
chiatrischer Erfahrung zu benennen und zu verdeutlichen ;
mag der Graecist dies begriissen oder bedauern, er kann es
nicht hindern. Zum anderen wird der Anspruch erhoben, eben
der psychologische Befund erklire die antike Tradition bis
hin zum klassischen Text des Sophokles. Hiergegen ist von
den Interpreten des Kinig Odipus wiederholt begriindeter
Einspruch erhoben worden 2. Dass Seelenleben weit mehr als
Bewusstsein ist, wird seit Freud und dank Freud wohl all-
gemein zugegeben. Dass verdringte Motive in Triumen sich
aussprechen, gibt dem Psychiater ein wichtiges diagnostisches

17J. Grenn, « Psychoanalytic Writings on Classical Mythology and Religion,
1909-1960 %, in Class. World 70 (1976-77), 225-47 ; vgl. R. C. CALDWELL, « Selected
Bibliography on Psychoanalysis and Classical Studies», in Arethusa 7 (1974),
115-34 ; G. TournEy, « Freud and the Greeks, a study of the influence of classical
Greek mythology and philosophy upon the development of Freudian thought »,
in Journal of the Hist. of the Bebav. Sciences 1 (1965), 67-85 ; D. Anzieu, « Freud et
la mythologie », in Nouvelle Revue de Psychanalyse 1 (1970), 114-45 ; Magtis, 98-104.
2S. FreuD (1856-1939), Die Traumdentung (Wien 1900), 180 ff., Ges. Werke 11-111
264 ; 267-71 = Standard Ed. IV 258 ; 261-4. Vgl. P. MuLrany, Oedipus. Myth
and Complex: (New Yotk 1948).

8 B. M. W. Kwox, Oedipus at Thebes New Haven 1957) ; J. P. VErNANT, « (Edipe
sans complexe», in Raison présente 4 (1967), 3-20 = Mythe et tragédie en Gréce
ancienne (Paris 1973), 75-98 ; D. Anzieu, « (Edipe avant le complexe», in Les
Temps modernes 245 (1966), 675-715 ; vgl. auch J. GLENN, art. cit. (supra Anm, 1),
230-5.



184 WALTER BURKERT

Mittel an die Hand. Dass der gleiche Mechanismus direkt
Mythen entstehen ldsst, die demnach erzdhlte “Massentriume’
wiren, ist eine weitergehende These !, die ausserhalb jenes
inneren Zirkels nicht tiberzeugen konnte. Dass die Psychoana-
lyse mit den Konstruktionen einer ‘primitiven Mentalitit’
aufgerdiumt hat, indem sie die verdringte Primitivitit des
modernen Menschen aufdeckte, verdient indessen festgehalten
zu werden.

Was die Riickwirkung psychoanalytischer Theorien auf die
Interpretation tatsichlich gegebener Mythencorpora anlangt,
so steht eine der solidesten ILeistungen ganz am Anfang:
Otto Ranks Buch tber den Mythos von der Geburt des Helden ®.
Die ‘Aussetzungs- und Riickkehrformel’, die bereits im Zeichen
von Max Miiller erfasst worden war und spiter von Lord
Raglan rituell interpretiert wurde, ist hier auf den ‘6dipalen’
Vater-Sohn-Konflikt zuriickgefithrt ; dies leuchtet weithin ein.
Im tbrigen neigen psychoanalytische Beitrige zur Mythologie
bekanntlich zu einer Selektion sexueller Motive — die ‘castrating
mother’ wird zu einer besonders interessanten Zentralgestalt —,
und sie verbliiffen durch Sexualdeutung von Phantasiegestalten :
die Gorgo-Maske ist dem Freudianer ein Mutterschoss mit
Phallen ®. Das Verifikationsproblem scheint hier unldsbar
zu werden.

1« Sikulartrdume der jungen Menschheit» : S. FREUD, Sammlung kleiner Schriften
zur Nenrosenlehre 11 (Leipzig 1906), 205 ; « Massentraum » : O. RANK, Der Kiinstler
(Wien 1907), 36 (= 21918: 52); K. AsrAnuam, Traum und Mythus (Wien 1909),
36: « Ein Stiick iiberwundenen infantilen Seelenlebens des Volkes». Vgl
C. G. Jung, Wandlungen und Symbole der Libido (Leipzig 1912), 26.

2 0. Rank (1884-1939), Der Mythus von der Geburt des Helden (Wien 1909) ; Das
Inzestmotiv in Dichtung und Sage (Wien 1912). Vgl. Ch. BAuDouIN, Le friomphe du
Heéros. Etude psychanalytique sur le mythe du béros et les grandes épopées (Paris 1952). —
Vgl. S. 169 Anm. 3.

8 S. FereNczry, in Internat. Zeitschr. fir Psychoanalyse 9 (1923), 69 ; S. FreuD, in
Internat. Zeitschr. fiir Psychoanal. und Imago 25 (1940), 105 f. = Ges. Werke XVII
45-48 = Standard Ed. XVIII 273 £, ; A. A. MiLLER, in Awerican Imago 15 (1958),

389-99.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 18 5

Freud selbst tat mit Zofem und Tabu* einen weiteren Schritt,
indem er — angeregt durch Robertson Smith’s Behandlung des
sakramentalen Opfers — einen neuen Mythos schuf, die
Erzihlung vom Vatermord der menschlichen Urhorde, wieder-
holt im Totem-Opfer und endlos gesithnt dutch den post-
mortalen Gehorsam der Sexualtabus und damit iiberhaupt der
moralischen Schranken menschlicher Kultur. « A just-so-story »,
spotten moderne Kiritiker 2, und es ist leicht zu sehen, dass
die Geschichte, gerade wenn sie wahr wire, nicht leisten
koénnte was sie de facto leistet : Hinweis und Deutung fir die
ambivalenten Verhaltensweisen, wie sie in Ritualen um Gotter
und Tote enthalten sind, fir die komplexen Probleme von
Aggression, Verschuldung, Solidarisierung, geprigtem Gehot-
sam in menschlicher Kultur. Freud zog zu einer Synthese
zusammen, was in der Faszination von Verzehren des Gottes,
von Konigsmord und ‘Scapegoat’ bei Smith-Frazer-Harrison
im Hintergrund gestanden hatte.

Enger gekntpft wurde die Verbindung von analytischer
Psychologie und tuberlieferter Mythologie durch C. G. Jung 2.
Der Pfarrerssohn mit parapsychologischen Neigungen hatte
ein besonderes Interesse fiir alles Irrational-Geheimnisvolle ;
und indem er die einseitige Sexualdeutung aller Symbole durch
Freud verwarf, wurden fiir ihn Symbole grundsitzlich unre-
duzierbar, Ausformungen eines anderweitig nicht zuging-
lichen Unbewussten. Dass Mythen kollektive Triume, Triume

Y Totem und Tabu, Imago 1-2 (1912-13) ; Buchausgabe 1913, Ges. Werke IX = Stan-
dard Ed. XIII. Vgl. W. Burkert, Homo Necans (Betlin 1972), 86-91.

2E. E. Evans-PriTCHARD, Theories of Primitive Religion (Oxford 1965), 42.

8C. G. Junc (1875-1961), Wandlungen und Symbole der Libido (Leipzig 1912;
4. Aufl. : Symbole der Wandlung, Zirich 1952); Man and his Symbols (London
1964) ; Ges. Werke IX 1: Die Avrchetypen und das Kollektive Unbewusste (Olten
1976). Vgl. J. Jacosr, Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie von C. G. Jung
(Ziirich 1957) ; H. H. BALMER, Die Archetypentheorie von C. G. Jung. Eine Kritik
(Betlin 1972) ; G. BARTNING, Das Neue und das Uralte (Bonn 1978) ; Magtis,
97-113,



186 WALTER BURKERT

private Mythen seien, war auch von anderen Freud-Schilern
konstatiert worden. Jung erweiterte die These durch den
Begriff vom kollektiven Unbewussten und seinen ‘Archetypen’
als vorgegebenen Tendenzen, bestimmte Bilder zu formen.
Ein Inventar von psychoanalytisch nachweisbaren Archetypen
— genannt wurden ansatzweise: das Kind, die Alte, der
Schatten, animus, anima... — miisste also zur Deckung mit den
Grundfiguren tiberlieferter Mythologien zu bringen sein. Auch
fiir Nachbargebiete wie Gnostizismus und Alchimie, ja fir
Literaturwissenschaft insgesamt bot sich die Archetypenlehre
als Schliissel an.

Die um 1950 auf dem Hohepunkt stehende Euphorie ist
inzwischen abgeklungen; Kiritik hat sich wiederholt zu
Wort gemeldet 2. Die empirische Verifizierung blieb rudi-
mentir, die Ubereinstimmung mit gegebenen Ubetlieferungen
unbewiesen. Der gnostische ‘Codex Jung’ konnte, mit Resigna-
tion oder mit Erleichterung, an Kairo zuriickgegeben werden.
Die von Jung und seinen Schiilern entwickelte Methode der
‘Amplifikation’, der Mehrung des Materials durch freie Asso-
ziationen, ist wohl eher von psychiatrischem als von historisch-
wissenschaftlichem Wert. Doch bleibt der Einfluss C. G. Jungs
auf Psychologie und allgemeines Geistesleben nicht zu unter-
schitzen ; er ist in der Schweiz gekoppelt mit der Institution
der Eranos-Tagungen in Ascona (seit 1933) und des C. G. Jung-
Instituts in Ziirich-Kisnacht (seit 1948), in Amerika mit der
publikationsfreudigen, von Paul Mellon gegriindeten Bollingen

VZur Witkung in der Germanistik vgl. M. Wenrvi, A/lgemeine Literaturwissen-
schaft (Bern 1951), 121-3; W. EMRICH, « Symbolinterpretation und Mythen-
forschung», in Euphorion 47 (1953), 38-67. Als mythologische Arbeiten aus der
C. G. Jung-Schule sind noch zu nennen : E. NEuMANN, Die Grosse Mutter (Ziitich
1956) ~ The Great Mother (New York 1963 ; Bollingen Foundation) ; S. Sas,
Der Hinkende als Symbol (Ziirich 1964).

®Vgl. etwa H. FrankrorT, « The Archetype in Analytical Psychology and the
Histoty of Religion », in Journ. of the Warburg & Courtanld Inst. 21 (1958), 166-78 ;
A. E. JenseN, Das religiose Welthild einer frithen Kultur (Stuttgart 1948 ; ®1966) ;
vgl. supra S. 185 Anm. 3.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 187

Foundation. Die Beziehung zum Griechentum war in erster
Linie von Karl Kerényi getragen. Doch hier ist weiter aus-
zuholen.

v

Es gibt eine deutsche Sonderentwicklung in der Geistes-
geschichte des ersten Drittels des 2o. Jh. Sie ist in etwa vom
Expressionismus, det Phinomenologie, der Jugendbewegung,
dem Stefan-George-Kreis tangential beriihrt und bestimmt ;
sie ist fern der christlichen Tradition, antibiirgerlich, anti-
rational ; sie ist elitir, latent ‘faschistoid’. Der Schock des
Weltkriegs war entscheidend prigendes, nicht aber auslosendes
Element : die rationale Welt des 19. Jh. schien geborsten,
‘Urgriinde’ traten zutage. In diesem Umkreis wurde, neben
und mit Nietzsche, auch der antike Mythos wieder aktuell;
Bachofen wurde neu entdeckt im Zirkel um Ludwig Klages
und Alfred Biaumler in Miinchen *. « Auf einmal ist der Mythus
in und ausserhalb der Wissenschaft wieder in Kurs gekommen »,
schrieb Ernst Howald 1926, und Hofmannsthal 1928 : « Denn
wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch ?».
Es ldsst sich nicht vermeiden, auch den unbehaglichsten Titel
in diesem Zusammenhang zu nennen: Alfred Rosenberg,
Der Mythus des 20. Jabhrbunderts *. Fir die Theologie ergab sich

1Vgl. S. 170 Anm. 2. Karl Meuli, der Bachofen-Herausgeber, hatte 1911/2
Kontakt zu den ‘Miinchner Kosmikern’, Ges. Schriften 11 (Basel 1975), 1158 f.
Vgl. auch ]. BOEHRINGER, Mein Bild von Stefan George (Miinchen 1951) ; J. H. W.
RostevuTsCHER, Die Wiederkunft des Dionysos. Der naturmystische Irrationalismus in
Deutschland (Bern 1947). L. KLAGEes (1872-1956), Vom kosmogonischen Eros (Bern
1922) ; Der Geist als Widersacher der Seele (Leipzig 1929-32).

2Howald, 1; H. v. HormMANNsTHAL am Ende des Essays Die dgyptische Helena
(Ausgew. Werke, ed. R. HirscH (Frankfurt 1957), I 770).

8 Miinchen 1930; 182. Aufl. 1941. — Schriften und Reden, Einleitung von

A. BAuMLER, II (Miinchen 1943). Baumler war 1933 Direktor eines ‘Instituts fiir
politische Padagogik’ in Berlin geworden.



188 WALTER BURKERT

die Konsequenz, vom Mythos prinzipiell Distanz zu nehmen.
Doch ist das Problem der ‘Entmythologisierung’ hier nicht
zu verfolgen.

Auf diesem Hintergrund ist Walter Friedrich Otto * ein
Gliicksfall. Schwabe von Herkunft, hatte er zunichst Theologie
studiert, dann in Bonn bei Buecheler und Usener seine philo-
logische Ausbildung erhalten; seine ersten bedeutenden
Arbeiten zur romischen Religion gingen aus der Thesaurus-
Arbeit in Miinchen hervor. 1914 wurde er Professor in Frank-
furt. Nach dem Kriege nun 16ste sich eine persénliche Proble-
matik in der engagiert-eigensinnigen Absage ans Christentum :
Der Geist der Antike und die christliche Welt (1923) — Nietzsches
Einfluss ist dabei evident —, und damit war der Weg frei fiir
den eigentlichen Durchbruch : Die Gitter Griechenlands (1929).

Erstaunlich, wie sich da mit dem von Schiller genommenen
Titel, mit der Goetheschen Betrachtungsweise und Diktion
moderne Wirklichkeitserfahrung durchdringt. Nie seit der
Antike war es gelungen, die homerische Gottermythologie
so ernst zu nehmen. Was belichelt oder als Argernis empfunden
oder als ‘primitiv’ wegerklirt worden war, erscheint ernst-
genommen als richtig, treffend und tief. Es ist fiir Otto einfach
‘Sein’, das im Mythos erscheint — der fast mystische Klang
von ‘Sein’ war zwei Jahre zuvor durch Heidegger in Sein und
Zeit eingefiihrt worden —, und zwar Sein als Gestalt : das Sein
erdffnet sich als Gestalt und wird so im Mythos offenbar. « Das
Wesen der Welt»... « erscheint»... «in heiligen Gestalten vor
dem geistigen Auge» 2. FEs sind die Griechen, die in ihren

LW. F. Orro (1874-1958) ; Bibliographie in Das Wort der Antike (Darmstadt
1962), 383-6; Die Gitter Griechenlands (Frankfurt 1929 ; %1934 ; 31947; *1956
(unverindert) ; ital. 1941 ; engl. 1954); Dionysos. Mythos und Kultus (Frankfurt
1933 ; 1939 ; 21960 (unverindert) ; engl. 1965) ; Die Gestalt und das Sein. Gesam-
melte Abbandlungen #ber den Mythos und seine Bedentung fiir die Menschheit (Darm-
stadt 1955) ; Mythos und Welt (Darmstadt 1963) ; vgl. W. THEILER, in Gromon 32
(1960), 87-90; 35 (1963), 619-21; K. KeRENYI, in Paideuma 7 (1959), 1-10;
Magris, 29-55 ; McGinty, 141-80.

2 Die Gestalt und das Sein, 217.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE I 89

Gottergestalten solche Wirklichkeit in vorbildlicher Weise
erfasst und vermittelt haben — genauer freilich, wird man
einschrinkend feststellen, handeln Die Gitter Griechenlands im
wesentlichen von Homer.

Ottos zweites Hauptwerk, Dionysos (1933), steht dem
Literarischen ferner und fiigt dafiir desto entschiedener die
Dimension des Rituellen hinzu oder vielmehr, wie es bei Otto
heisst, des Kultus. Das einleitende Kapitel tber « Mythos und
Kultus» ist als wichtigster Beitrag Ottos iiberhaupt beurteilt
worden !. Die Themenstellung entspricht nicht zufillig der
genau gleichzeitigen ‘myth and ritual’-Bewegung ; doch da Otto
seit den Géttern Griechenlands kaum noch Anmerkungen schreibt,
werden die Querverbindungen nicht explizit. Von der frithen
Position Harrisons zumindest — Mythos als ‘ritwal misunder-
stood” — ist Otto weit entfernt, und es ist auch kein Zufall,
dass der Ausdruck ‘Ritual’ gemieden wird. ‘Kultus” war durch
Wissowa vorgegeben ; doch was wesentlicher ist: ‘Ritual’ ist
von aussen gesehen, ein starrer, vielleicht absurder Handlungs-
ablauf ; ‘Kultus’ ist Innensicht, ist Aufblick in Verehrung.
Denn, so Ottos These, Kultus ist die alteste Form, in det
Menschen auf die gestaltete Selbstoffenbarung des Seins
geantwortet haben ; insofern ist Kultus die dlteste Form des
Mythos. Kultus und Mythos sind nicht aus der Zivilisation
erwachsen, sie haben ihrerseits Kultur iiberhaupt erst moglich
gemacht.

Einzelkritik ist hier nicht am Platze, auch nicht die Frage,
inwieweit die Haltung feierlichen Ernstnehmens die Sache
erhellt oder verstellt, Erklirung gibt oder verweigert. Der
hieratische Gestus wird auf den einen mitreissend und zwingend,
auf den anderen abschreckend wirken. Er liess sich, zum Glick,
nicht tiibertragen : die in den ‘Frankfurter Studien’ gesammelten
Arbeiten der Otto-Schiiler sind solide Spezialforschungen zur
romischen Religion, die die starren Wissowa-Deubner-Posi-

1 McGinty, 157.



190 WALTER BURKERT

tionen erfolgreich aufzulockern unternahmen®. Ottos eigene
Arbeiten der verbleibenden fiinfundzwanzig Jahre sind weithin
Ausformungen, Wiederholungen des Gewonnenen; doch
findet sich auch Vorstoss zu Neuem 2. In die von ihm person-
lich zelebrierte Privatreligion vermochte ihm niemand zu
folgen 2.

Festzuhalten bleibt, dass Ottos Arbeiten ungeachtet ihres
Offenbarungsstils nicht nur auf dem von Anfang an gelegten
philologischen Fundament, sondern auch auf reicher ethnolo-
gischer Belesenheit ruhen ; und gerade in der Auffassung des
‘Kultus” kam der Transfer zur empirischen Ethnologie neu
ins Spiel : Kollege in Frankfurt war seit 1925 Leo Frobenius ¢4,
ein hochbertihmter Einzelginger von, man darf wohl sagen,
besonders deutscher Art, ibrigens mit Wilhelm II. befreundet
und lebenslang in Verbindung. Was Otto mit Frobenius
zusammenfithrte, war weniger dessen Lehre von Kulturkreisen
und ‘Paideuma’ im einzelnen als die Forderung, dass ‘Ergriffen-
heit’, nicht kaltes Fakten-Sammeln die wahre Voraussetzung
geistigen Verstehens sei. Von Frobenius und Otto gemeinsam
geprigt war Adolf Ellegard Jensen® Mit der Ceram-Expe-
dition von 1937 kam, gleichsam im Wettbewerb mit Malinowski,

L E. TaBeLiNnG, Mater Larum (Frankfurt/M. 1932); L. Buing, Die Sage von
Tanaguil (Frankfurt/M. 1933) ; C. KocH, Gestirnverebrung im alten Italien (Frank-
furt/M. 1933). Vgl. supra S. 177 Anm. 3.

2« Ein griechischer Kultmythos vom Ursprung der PAugkultur », in Paidenma 4
(1950), 111-26 = Wort der Antike, 140-61.

3Vgl. die Karl-Reinhardt-Anekdote bei E. SiMoN, Die Gatter der Griechen (Miin-
chen 1969), 11.

4 L. Froeentus (1873-1938), vgl. A. E. JeENsEN, in Paidenma 1 (1938), 45-58;
W. E. Orro, Mythos und Welt, 211-6 ; Magtis, 15-29 ; W. D. Voacr, Myth and the
Primitive Mind. Theories and Interpretations of the Culturebistorical School of Mytho-
log y (Diss. Univ. of Maryland 1976). Frobenius® Buch Schicksalskunde im Sinne des
Kulturwerdens (Leipzig 1932), ist W. F. Otto gewidmet.

5 A. E. JenseN (1899-1965), Das religidse Welthild einer frihen Kultur (Stuttgart
1948 ; 31966) ; Mythos und Kult bei Naturvilkern (Wiesbaden 1951 ; 21960 ; franz.
1954 ; engl. 1963) ; mit H., NIGGEMEYER : Hainuwele. Volkserzdhlungen von der
Molukken-Insel Ceram (Frankfurt 1939) ; vgl. Paideuma 11 (1965), 1-7.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 191

der Ausgriff der Frankfurter Schule in die Praxis. Mit der
Aufnahme des Hainuwele-Mythos wurde ein besonders inte-
ressanter Ertrag nach Hause gebracht, der Ottos Intuition von
der kulturstiftenden Einheit von Kultus und Mythos nun bei
Naturvolkern bestitigte. Die Katastrophe des Zweiten Welt-
kriegs folgte unmittelbar; und so gewiss Jensens Biicher
danach noch verdiente Beachtung fanden, die Bedeutung der
Frobenius-Schule war dahin.

Mit den Verwirrungen des Zweiten Weltkriegs hing es
auch zusammen, dass der ungarische Professor Karol Kerényi
zum politischen Flichtling in der Schweiz wurde, von wo aus
er, dusserlich wie innerlich losgelést von der fachinternen
Diskussion der Universititen, eine ‘humanistische’ Existenz
in Ascona aufgebaut hat. Mit Verweis auf die griindliche Mono-
graphie von Aldo Magris kann ich mich kurz fassen . Fiir
ihn war eine an sich zufillige Begegnung mit Walter F. Otto
in Griechenland 1929 entscheidend geworden, so dass er sich
fortan ganz und ausschliesslich dem griechischen Mythos
widmete. Mit Walter F. Otto verbindet ihn die staunende
Achtung vor dem Gegenstand : Mythen sind « unreduzierbare
Muster », stets sinnerfiillt — es gibt nichts Sinnloses in der
Mythologie ? ; doch lisst sich der Sinn nicht in Alltagssprache
ibersetzen, es bleibt bei Andeutungen und der allgemeinen
Dialektik von Tod und Leben. Der Mythos erweist seine
Authentizitit in seiner genuinen Form, der Erzihlung ; sorg-
same Nacherzihlung ist darum die eigentliche Intetpretation ;
insofern kann Kertényis Mythologie der Griechen als sein Haupt-

1 K. Kerfnyr (1897-1973) ; Bibliographien (unvollstindig) in: Dionysos. Arche-
typal Image of Indestructible Life (Princeton 1976), 445-74, und in Magtis, 331-8 ;
« Selbstbericht tiber die Arbeiten der Jahre 1939-48 », in La Nouv. Clio 1 (1949),
23-31 ; « Was ist Mythologie ?», in Europ. Revue 15, Juni 1939-3-18 = Kerényi
1967, 212-33 ; Wesen und Gegenwirtigkeit des Mythos, Knaur-Taschenbuch (1965) =
Kerényi 1963, 234-52. Vgl. auch H. SicuTERMANN, in Areadia 11 (1976), 150-77.

2 La Nowv. Clio 1, 24 ; 26.



192 WALTER BURKERT

werk in Anspruch genommen werden !. Man bewundert die
Vertrautheit mit den mythologischen und auch archiologischen
Quellen — dies macht besonders die Biicher tiber Elexsis und
tber Dionysos® wertvoll, deren Ertrag indes jenseits des
eigentlich Mythologischen liegt — ; an neuen und originellen
Deutungen fehlt es nicht; was Mtuhe macht, ist kritisches
Nachpriifen : Diskussion findet nicht statt, wohl aber gibt es
gelegentlich gereizt-esoterische Polemik. Zudem behindert
die uniibersehbare Fille der sich wiederholenden Publikationen
die Rezeption.

Das Flair des Modernen gewann Kerényis Mythologie
durch die Verbindung mit C. G. Jung. Genau besehen freilich
war die geistige Begegnung nicht eben tiefgreifend. Eine etste
Beziehung war durch Jolande Jacobi hergestellt ; als Kerényi
seine durch Hainmwele angeregten Aufsitze iiber Urkind und
Kore 1939 an Jung schickte, liess sich dieser dadurch zu einem
psychologischen Kommentar anregen; Kerényi veranlasste
alsbald die gemeinsame Publikation in dem ihm nahestehenden
Pantheon-Verlag, zunichst in zwei Biandchen, dann zusammen-
gefasst : so entstand die Einfibrung in das Wesen der Mythologie,
englisch noch etwas vollmundiger Introduction to a Science of

Mythology betitelt 3. Man darf behaupten, dass die Wirkung

Y Die Mythologie der Griechen, 1: Gittergeschichten ; 11: Heroengeschichten (Zirich
1951-58 ; engl. 1951-59; ital. 1951-65 ; franz. 1952 ; niedetl. 1960-62 ; schwed.
1955-60 ; neugriech. 1968-75 ; jap. 1974).

% Die Mysterien von Eleusis (Ziirich 1962) ~ Eleusis. Archetypal Image of Mother
and Daughter (London 1967) ; Dionysos. Urbild des unzerstirbaren Lebens (Miinchen
1976) ~ Dionysos. Archetypal Image of Indestructible Life (Princeton 1976 ; Bollin-
gen Series).

8« Zum Urkind-Mythologem », in Paideuma 1 (1940), 241-78 ; « Kore. Zum
Mythologem vom gottlichen Midchen», #bid., 341-80; C.G. June | K. K.,
Das gittliche Kind in mythologischer und psychologischer Beleuchtung, Albae Vigiliae
6/7 (Amsterdam 1940) ; C. G. J. | K. K., Das gottliche Mddchen, Albae Vigiliae
8/9 (Amsterdam 1941) ; C. G. ]. | K. K., Einfithrung in das Wesen der Mythologie
(Amsterdam 1941 ; 4. Aufl. Zirich 1951 (= 1940+41941)) ~ Prolegomeni allo
studio scientifico della mitologia (Totino 1948 ; 1964 ; 1972) ~ Essays on a Science of
Mythology (New Yotk 1949) = Introduction to a Science of Mythology (London
1951) ~ Introduction & Pessence de la mythologic (Paris 1953). Vgl. Magtris, 97 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 193

mehr von Autornamen und Titel als vom Inhalt ausging. Loser
noch ist die Zusammenarbeit in der zweiten gemeinsamen
Publikation, Der gittliche Schelm (1954)*. Auf einem anderen
Blatt steht, dass Jung Kerényi bei der Installation in der Schweiz
sehr behilflich war und dass Kerényis Lehrauftrag am C. G.
Jung-Institut die einzige feste Grundlage fiir seinen Lebens-
unterhalt blieb. Die Theorien von Jung hat Kerényi nie im
Detail iibernommen ; in der englischen Fassung des Eleusis-
Buchs hat er sich explizit von Jung distanziert .

Nach Kerényis Tod wird man sein Unternehmen wenn
nicht als gescheitert so doch als beendet betrachten. Wihrend
eine eigenstindige ‘humanistische’ Existenz heute mehr denn
je als praktische Unmoglichkeit erscheint, ist es auch nicht
gelungen, Mythologie als iibergreifende Geisteswissenschaft
zu etablieren. Echter Kontakt ist mit dem Dichter Thomas
Mann so wenig zustandegekommen wie mit der Psychologie,
von der mehr als zurtickhaltenden Einstellung der Klassischen
Philologie zu schweigen. Was Durchbruch schien, bleibt
Episode.

Anhangsweise sind zwei Gelehrte zu nennen, die gleich
Kerényi im Gefolge des Zweiten Weltkriegs aus Balkanbe-
reichen nach Westen getrieben wurden, gleiche Forderung u.a.
durch das C. J. Jung-Institut erfuhren, dann aber im Uni-
versititsbereich sich etablieren, ja bedeutende Institute und
Schulen griinden konnten : Angelo Brelich als Nachfolger von
Raffaele Pettazzoniin Rom, Mircea Eliade in Chicago. Brelich ®

Y Der gittliche Schelm. Ein indianischer Mythen-Zyklus, von P. Rapin, K. KerfNyr,
C. G. JungG (auf dem Umschlag ist die Reihenfolge : Jung, Kerényi, Radin ; von
Kerényi stammen « Mythologische Epilegomena», 155-81; von Jung « Zur
Psychologie der Schelmenfigur », 183-207).

2 Eleusis (London 1967 ; vgl. S. 192 Anm. 2), pp. XXIV-XXXIIL,

3 A. BrericH (1912-1977); zut Mythologie vgl. bes. « Mitologia», in Liber
Amicorum. Studies C. J. Bleeker (Leiden 1969), 55-68 ; « Problemi di Mitologia »,
in Religioni e Civilta 1 (1972), 331-525 ; « La metodologia della scuola di Roma»,
in 7/ mito greco. Atti del Convegno internagionale, Utbino 7-12 maggio 1973 (Roma

1977), 3-29.



194 WALTER BURKERT

hat die Ansitze Walter F. Ottos entschiedener ins Historische
transponiert ; in der These, dass in griechischen Mythen wesent-
liche Etappen der menschlichen Kulturgeschichte enthalten
sind, insbesondete der Ubergang von der Jagd zum Ackerbau,
ist die Anregung durch Otto und Jensen am deutlichsten.
M. Eliade* ist verwurzelt im Katholizismus und hat den
Schwerpunkt seiner wissenschaftlichen Arbeit im indischen
Bereich ; fiirs Antike arbeitet er aus zweiter Hand ; doch ist
seine Mythos-Theorie mit Otto und Kerényi weithin kom-
patibel.

v

Unstreitig die modernste Richtung in der Mythologie und
weit iiber sie hinaus, Brennpunkt aktueller Diskussionen in
allen Geisteswissenschaften ist der Strukturalismus. Schien
er einige Zeit lang eine innerfranzosische Angelegenheit zu
sein, so zeigen sich mehr und mehr gerade die jungen Wissen-
schaftler in Italien, USA, England und Deutschland fasziniert
von der neuen Richtung; wer sich reserviert und kritisch
verhilt, tut wohl daran sich zu fragen, ob er damit schon zur
iberholten Generation gehort. Treffend hat man den Aufbruch
des Strukturalismus mit dem Durchbruch der abstrakten
Malerei in den Zwanzigerjahren verglichen 2. Es hiess auch
schon, Strukturalismus sei die wahre Konsequenz aus Nietz-
sches Proklamation : Gott ist tot®. In der Tat, hier gibt es
kein Hinnehmen mehr von prigender Tradition, nicht ‘Ergrif-
fenheit’ und Erschauern vor Urtiefen, sondern das schranken-
lose Spiel des ‘bricolenr’, Permutationen von Zeichen mit einem

1 M. EriADpE (geb. 1907); Werke zur Mythologie : Le mythe de I’éternel retour
(Patis 1949) ~ Der Mythos der ewigen Wiederkehr (Diisseldotf 1953) ~ The Myth
of the Eternal Return New Yotk 1954 ; 1965 ; 1971 ; 1974) ~ Cosmos and History
(New York 1959); Aspects of Myth (New York 1962) ~ Aspects du mythe (Paris
1963) ; Myth and Reality (New York 1963).

2 H. GurASSIE, in Semiotica 7 (1973), 315.

8 M. CasaLss, in Semiotica 17 (1976), 35 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 195

Hauch von Computer und, wieder einmal, dem Anspruch der
‘science’. Ob es sich um eine Mode oder einen Fortschritt
handelt, eine Methode oder eine Philosophie, scheint noch
nicht ganz ausgemacht. Aber dass es sich um den wichtigsten
Impuls fir die Geisteswissenschaft in der zweiten Hailfte des
2o0. Jhdts. handelt, darf man vorliufig behaupten. Und die
Mythologie nimmt dabei eine iberraschend prominente
Position ein.

Uber Wesen und Wurzeln des Strukturalismus gibt es eine
reiche Literatur?, so dass kiirzeste Andeutung hier gentigt.
Der Weg fithrte von den russischen Formalisten tiber Roman
Jacobson zur Nachkriegsszene in USA und Frankreich ; das
rechte Klima fir die Wirkung kam in den Sechzigerjahren mit
der Begeisterung der Jiingeren fiir Formallogik und Computer,
dem sich abzeichnenden Aufstand gegen die Viter, der kul-
turellen Unrast. Fiir die Mythologie entscheidend ist die
Leistung von Claude Lévi-Strauss. Sein meistbeachteter und
-zitierter Aufsatz mit der bertihmt-bertichtigten Analyse des
Odipusmythos stammt bereits von 1955 ; expliziter, viel-
schichtiger und esoterischer wurde die Methode mit La geste
d’ Asdival (1958), worauf, nach La pensée sanvage (1962), die vier
Binde der AMythologigues gefolgt sind 2. Die offentliche Auf-

1 Verwiesen sei auf E. LeacH (ed.), The Structural Study of Myth and Totemism
(London 1967) ; O. Ducror, T. Toporov, D. SPERBER, M. SAFoNIAN, F. WAHL,
Qu’est-ce que le structuralisme ? (Paris 1968) ; G. Scurwy, Der franzgisische Struk-
turalismus (Reinbeck 1969) ; Neue Aspekte des Strukturalismus (Hamburg 1971) ;
T. HAwkEs, Structuralism and Semiotics (Berkeley 1976) ; A. DUNDES, « Structur-
alism and Folklore », in Studia Fennica 20 (1976), 79-93 (mit Bibl.).

2C. Lfvi-Strauss (geb. 1908), « The Structural Study of Myth», in Sebeok
(1955), 81-106 ~ « La Structure des mythes», in Anthropologic structurale (Paris
1958), 227-55 ~ Structural Anthropology (New York 1963), 206-31 ~ Strukturale
Anthropologie (Frankfurt 1967), 226-54. — « La Geste d’Asdival», in Annuaire de
I’Ekcole pratique des Hantes Etudes, Sciences religienses, 1958-9, 3-43 = Les Temps
modernes 179 (1961), 1080-1123 = _Anthropologie structurale denwx (Patis 1973),
175-233 ~ « The Story of Asdival», in E. Leacu (ed.), The Structural Study of
Myth and Totemism (London 1967), 1-47. — Mythologiques, 1: Le cru et le cuit ;
I 2 Du miel aux cendres ; 111 : L’origine des maniéres de table ; IN : L’homme nu (Paris
1964-71) ~ Mythologica 1-IV (Frankfurt 1971-75).



196 WALTER BURKERT

merksamkeit fand Lévi-Strauss, soweit ich sehe, vor allem
seit der Diskussion mit Paul Ricoeur um Hermeneutik und
Strukturalismus 1963 *. Edmund Leach ? hat seit 1965 Lévi-
Strauss in die angelsichsische ‘anthropology’ eingefiihrt,
G. S. Kirk 1970 auch die klassischen Philologen uniibersehbar
auf den Strukturalismus hingewiesen 3, als die dritte Haupt-
richtung der Mythologie nach Frazer-Durkheim und Freud.
‘Struktur’ ist ein System definierbarer Relationen zwischen
Teilen eines Ganzen mit bestimmten Transformationen ;
‘Strukturalismus’ ist die Annahme, dass eben ein Biindel
transformierbarer Relationen das ganze und seine Teile
bestimmt, insbesondere im Bereich der Kommunikation durch
Zeichen, der Semiologie. Ausdriicklich beruft sich Lévi-
Strauss auf das System der Phonologie, das die Phoneme einer
Sprache aus ihrer gegenseitigen Opposition bestimmt ; einen
analogen Versuch einer sémantique structurale hat Algirdas
Greimas vorgelegt. Mythos wird, mit Recht, als eine eigentiim-
liche semantische Struktur genommen. Statt der naiven Suche
nach einem Sachbezug, der die ‘wissenschaftliche’” Mythologie
bisher bestimmte, wird die Form der Vermittlung an sich ins
Zentrum der Aufmerksamkeit geriickt, die ‘Codierung’. Die
scheinbare Widerspriichlichkeit und Phantastik des Mythos
wird von Lévi-Strauss reduziert auf das Nebeneinander
koexistierender Codes, die, richtig entziffert, je die gleiche
message in ihrer Grundstruktur enthalten, ob sie nun in
Tiergattungen, Essgewohnheiten, Farben, Raumverschie-
bungen, Sexualitit oder Defikation sich verkleidet oder
enthillt. Der Form nach fithren die Interpretationen von
Lévi-Strauss in der Regel auf eine Vermittlung, wédiation,
zwischen einem Oppositionspaar ; als beherrschende Oppo-

L [’ Esprit 31, Nr. 322 (1963), 596-653.

2Vgl. S. 195 Anm. 1; E. Leacn, Claude Lévi-Strauss (New York 1970) ; Culture
and Communication (Cambridge 1976); zur fritheren myth-and-ritual-Position
vgl. S. 180 Anm. 3.

3 Kirk, 42-83.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 197

sition erscheint, nun durchaus sachbezogen, ‘Natur’ und
‘Kultur’ ; « Das Rohe und das Gekochte ». Dabei geht es Lévi-
Strauss nicht eigentlich darum, bestimmte Stiicke der Uber-
lieferung, etwa einen gegebenen Text zu erkliren, sondern
vielmehr darum, durch Entzifferung der Codes die Wirkungs-
weise des darin titigen Geistes, lesprit, aufzuzeigen und seine
komplexe Rationalitit gerade in seinen bizarrsten Schopfungen
zu erweisen.

Die wissenschaftstheoretische Problematik des Struktu-
ralismus ist noch lange nicht ausdiskutiert!. Der Positivist
wird nach dem Kriterium der Falsifizierbarkeit fragen : zuge-
geben dass, wie Sprachgrammatik, so auch andere geistig-
kulturelle Strukturen unbewusst sein konnen, doch was unter-
scheidet gegebene Strukturen von willkiirlichen Projektionen
des Interpreten ? Ferner: Gibt es eine bevorzugte Ebene
humaner Kommunikation — was doch auf Sachbezug hinaus-
lduft ; selbst “Natur-Kultur’ ist ein solcher Sachbezug —, oder
fillt jede Schranke zwischen Sinnhaftem und Absurdem, wenn
dieses nur ‘Struktur’ hat ? Ich werde den Verdacht nicht los,
dass die schrankenlose Freiheit des Subjektiven mit dem
korrespondierenden Realititsverlust nur allzusehr unsere eigene
prekire und absurde Situation widerspiegelt.

Dass Lévi-Strauss als Fundament und Illustration seiner
Theorie und Methode einen Komplex gewihlt hat, fiir den es
kaum kompetente Spezialisten gibt, die Mythologie det Indianer
nimlich, macht die Diskussion besonders schwer. Was
griechische Mythologie betrifft, so ist seit etwa einem Jahrzehnt
ein weithin ausstrahlendes Zentrum in der Pariser Gruppe um
J.-P. Vernant und M. Detienne entstanden. Vernant hat in
der soziologischen Tradition von Marcel Mauss und Louis
Gernet begonnen und behilt den Bezug auf /o société grecque

! Eine Attacke z.B. R. & L. MAxAR1US, Structuralisme ou ethnologie, pour une critique
radicale de I’anthropologie de Lévi-Strauss (Paris 1973) ; distanziert auch Dundes 1976
(vgl. S. 195 Anm. 1); vgl. W. BURKERT, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual (Berkeley 1979), bes. 10-14.



198 WALTER BURKERT

bei, auch wenn er strukturalistische Modelle ibernimmt. Sein
Aufsatz tuber Prometheus und Pandora ! ist ein methodisch
instruktives Musterstiick, das den Mythos auf dreifachem
Niveau analysiert, FErzihlfunktionen nach Propp-Greimas,
semantische Oppositionen und Homologien frei nach Lévi-
Strauss, und soziologische Relevanz im Nachhall von Gernet.
Daneben ist Detiennes 2 Buch Les Jardins d’ Adonis fast schon
zu einem Standardwerk geworden ; es entfaltet die semantische
Dramatik einer pensée samvage von Pflanzen und Wohlgeriichen
und entdeckt strukturelle Beziehungen der bisher isoliert
behandelten Festrituale: Adonia gegen Thesmophoria. Der
Mythos als Handlung, der Tod des Adonis, die Klage freilich
scheint sich zu verflicchtigen. In Dionysos mis a mort erscheint
der Orphische Mythos von der Dionysos-Zerreissung als
Ausdruck einer Opposition zum normalen Opferwesen ; die
von det ‘myth and ritual’-Schule angesetzte Beziehung schligt
um ins Gegenteil. Die Frage, ob wirklich Mythen in dieser
Form und Funktion erfunden wurden und nicht doch eher in
Analogie zu typischen oder rituell ausgeformten Erfahrungen
entstanden, scheint sich auf dem synchron-strukturellen Niveau
gar nicht mehr zu stellen.

Doch ist hier keine Raum fur Kritik. Die Rezeption und
Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus ist allenthalben
im Gange 3. FEine Synthese, die ich in Richtung eines histo-
rischen Funktionalismus unter Verwendung systemtheore-

1 J.-P. VernANT, « Le mythe prométhéen chez Hésiode», in Mythe ef société en
Gréce ancienne (Patis 1974), 177-94 ~ I/ mito greco. Atti del Convegno internagionale
(Roma 1977), 91-106.

2 M. DETIENNE, Les Jardins d’ Adonis (Patis 1972) ~ The Gardens of Adonis (Atlantic
Highlands 1977) ; Dionysos mis a mort (Paris 1977).

3 Vgl. etwa P. Puccr, « Lévi-Strauss and Classical Culture », in Arethusa 4 (1971),
103-117 ; Ch. P. SEGaL, « The Raw and the Cooked in Greek Literature. Struc-
ture, Values, Metaphot », in CJ 69 (1974), 289-308 ; C. BERARD, Anodoi. Essai
sur Pimagerie des passages chthoniens (Bern 1974) ; L. BrissoN, Le mythe de Tirésias.
Essai d’analyse structurale (Leiden 19706) ; P. Scare1, Letture sulla religione classica.
L’inno Omerico a Demeter (Firenze 1976) ; A. NeEscuke-HeNnTscHKE, « Griechi-
scher Mythos und strukturale Anthropologie», in Poetica 10 (1978), 135-53.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 199

tischer und strukturalistischer Beschteibungsmodelle suchen
wiirde, liegt allenfalls in der Zukunft. Einstweilen mag der
Blick darauf, wie hier Modernstes um das Uralte spielt?,
ohne es zu tiberholen, sogar dem Humanisten neuen Mut geben.

1 Gerade die letzten Jahre sind dutch eine Springflut von Symposien und Sammel-
werken zum Thema ‘Mythos’ gekennzeichnet : Mythos. Scripta in honorems M. Unter-
steiner (Genova 1970) ; M. FUHRMANN (ed.), Terror und Spiel. Probleme der Mythen-
rezeption (Miinchen 1971) ; P. MArANDA (ed.), Mythology. Selected Readings (Hat-
mondsworth 1972); I/ mito greco. Atti del Convegno internazgionale, Urbino 7-12
maggio 1973 (Roma 1977) ; M. DETiENNE (ed.), I/ mito greco. Guida storica e critica
(Bati 1974) ; Un colloque sur ‘le mythe’ (Geneve 1976), in Cabiers Internationaux de
symbolisme 35[6 (1978), 149-203 ; Problémes des mythes et de leur interpreétation. Actes
du collogue de Chantilly, 24-25 avril 1976 (Paris 1979) ; H. Poser (ed.), Philosophie
und Mythos, etn Kolloguinm (Berlin 1979). Sebeok (1955) erschien als Taschenbuch,
sth printing 1972 ; das von Leach edierte Kolloquium (1967, vgl. S. 195 Anm, 1)
in Ubersetzung : Myzhos und Totemismus (Frankfurt 1973).



200 DISCUSSION

DISCUHBSION

M. Momigliano : I wonder whether a more central place should
not be reserved in your historical survey to Usener and in general
to the Bonn school of his time. Usener’s approach to polytheism—
inspired by W. Dilthey—had a direct bearing on the notion of myth ;
and of course he was concerned with the transition from pagan to
Christian myths. Buecheler powerfully contributed to the study of
rituals in pre-roman Italy. More generically Bernays’ interpretation
of xadupoig influenced Nietzsche on the one hand and his nephew
(by marriage) Freud on the other. Unless I am mistaken, both
W. F. Otto and L. Radermacher came from the Bonn school.

M. Burkert: In einem Bericht ber Studien zur griechischen
Religion miusste der Name Usener ganz anders herausgehoben
werden, hat ihn doch Albrecht Dieterich nicht zu Unrecht den
fews wvlotne der Religionswissenschaft genannt. Allerdings hat
Usener, gleichsam aus philologischem Pflichtgefihl (Epicurea,
Leipzig 1887), den Abschluss seiner religionswissenschaftlichen
Studien hinausgeschoben. Das Buch Gitternamen (1896) fithrt, indem
es sich auf Namen konzentriert, vom Mythos als Handlungsstruktur
ab ; es hat keinen durchschlagenden Erfolg gehabt. Ein prinzipieller
Aufsatz « Mythologie » erschien erst 1904 (ARW 7 (1904), 6-32 =
Vortrage und Aufsitze (1907), 39-65), im gleichen Jahr auch der
allerdings sehr wichtige und einflussreiche Beitrag « Heilige Hand-
lung» (ARW 7 (1904), 281-339 = Kleine Schriften IV (1913), 422-
467). Hier steht doch wohl ferne Anregung aus Cambridge im Hintet-
grund, wenn die ‘sakramentale Handlung’ als ‘Samenkorn’ von
Sagen erscheint, wihrend der seinerseits wegweisende Aufsatz iiber
« Italische Mythen» (RAM 30 (1875), 228 f£. = K/ Schr. IV 142)
Brauche als Reflexe des Mythos erklirte.

Ich danke fiir den Hinweis auf Bernays. Bernays’ Interpretation
der Tragodiendefinition des Aristoteles (1857) war ein philologischer



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 201

Durchbruch ; eine ‘mythische’ Dimension gewann dies eigentlich
erst durch Nietzsche.

M. Dover : In the history of the study of myth I am struck above
all by the consistency with which people have sought one answer :
« myth is allegory », « myth is ritual», « myth is saga». Certainly,
when we examine the totality of inherited narrative in a given society
at a given time, we may well find labels very useful for subdivision
of the material, but that is a different matter from expecting to find
one master-key. The use of anthropological material is essential,
but one aspect of that material has often been overlooked : some
of it concerns the remote past, some the very recent past, and much
is not located, except quite vaguely, between those extremes. I think
I recall encountering in material collected from a Pacific island,
including (e.g.) creation-myths which involve gods, a trivial story of
which the teller said : « this is not a story ; we know it through our
eyes » (z.e. there are living witnesses), « not through our ears». This
is an interesting recognition that inherited narrative in general is
tradition of whose truth one cannot be quite sure, but it all purports
to tell us what has happened, or may have happened, in the past.
Some narratives have a « so that is why... » conclusion, e.g.
« ...why the earth sometimes shakes» (scientific explanation), or
« ... why we never entertain the people of that island» (political
explanation), but they do not mecessarily contribute anything to the
explanation of any present ritual, usage or state of affairs.

M. Burkert : Ich gehe, mit G. S. Kirk, dutchaus davon aus, dass
der Mythos in eine allgemeine Klasse von traditionellen Erzihlungen
tiberhaupt gehoért. Ich glaube allerdings, dass damit bereits eine
gewisse Reihe von Problemen sich stellen, vor der Frage der feineren
Unterteilung und genauen Definition, Fragen, die den Mpythos
mitbetreffen und in den Diskussionen um den Mythos mit eine Rolle
gespielt haben : was ist tberhaupt die Funktion — oder die Funk-
tionen — von traditionellen Erzdhlungen, was sind ihre wesent-
lichen Strukturen, inwieweit und warum werden sie Gber lingere



202 DISCUSSION

Zeitrdiume hinweg tradiert oder auch rdumlich weiter verbreitet ?
Die Fragestellungen der Psychologie konnen durchaus an ein Corpus
von Erzihlungen tberhaupt herangetragen werden, und erst recht
kann der Strukturalismus FErzihlungen jeder Art bearbeiten, ohne
nach Differenzierungen zu fragen. Die Behauptung der Myth-and-
Ritual-Schule, Mythos sei ausschliesslich die Erzihlung, die mit
einem Ritual verbunden oder wenigstens daraus abgeleitet sei,
scheint auch mir zu eng. Ich bin allerdings geneigt, die Besonderheit
von ‘Mythos’ funktionell zu fassen, als ‘Anwendung’ einer Erzih-
lung, als vorgegebene Synthese zur Beschreibung bzw. Erhellung
eines Komplexes der Realitit; auf praktischer Ebene ist diese
‘Anwendung’ vor allem durch die Eigennamen signalisiert.

Die FEinseitigkeit der Mythologen, stets einen ‘masterkey’
anwenden zu wollen, hat auch G. S. Kirk besonders kritisiert. De
facto sind die behandelten Theorien weithin durchaus kompatibel
— die tiefenpsychologische Deutung wird von der rituellen so wenig
widerlegt wie diese von der strukturalistischen —. Im tbrigen
haben die Forscher vielleicht doch wenigstens provisorisch das
Recht, einen Weg so weit wie irgend moglich zu verfolgen, an einem
Strang mit aller Energie zu ziehen. Die blosse Feststellung der
schillernden Vielfalt kann abhalten, iiberhaupt voran zu gehen.

M™ Patlagean : Cet exposé si riche me suggeére deux questions:

Tout d’abord, celle de la survivance des mythes helléniques,
tout de méme essentielle, bien que nul ne soit satisfait de la fagon
dont la traitait Usener (j’avais moi aussi remarqué sa quasi-absence
dans votre exposé rétrospectif); mais le dossier reste au moins
ouvert. Je voudrais 4 cet égard rappeler les mérites du livre de P. E.
Lucius sur Les origines du culte des saints, publié en traduction frangaise
en 1905 par Gustave Anrich, professeur 2 la Faculté de Strasbourg,
lui-méme auteur de la meilleure publication des légendes grecques
relatives a4 saint Nicolas de Myra (Der heilige Nikolaos in der
griechischen Kirche, Leipzig 1913) : on y trouve notamment des obser-
vations sur la permanence locale 4 propos du culte de sainte Thecle.
Katl Krumbacher a abordé de la méme fagon le probléeme redoutable



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 203

de saint Georges en 1911 (Der heilige Georg in der griech. Uberlieferang,
Abh. der Bayer. Akad. der Wiss. 25, 3, Miinchen 1911). Le livre
de J. C. Lawson, Modern Greek Folklore and Ancient Greek Religion.
A Study in Survivals, publié en 1910, est trés suggestif 4 cet égard ;
il met en évidence la valeur du témoignage de Léon Allatius, ce
Grec du milieu du XVII¢ siécle, devenu catholique, et chargé par
Rome de missions en Gréce.

Ceci m’amene 2 ma seconde question : quelle est votre opinion
sur les rapports entre le mythe et le conte dit populaire ?

M. Burkert : Ich danke sehr fur diese Erginzungen. Die Bezie-
hungen von Mythos und Heiligenlegenden sind ein Bereich, der
noch lange nicht gentigend erforscht ist und in den Mythos-Theorien
kaum beriicksichtigt wurde. Es stellt sich u.a. das Problem, inwie-
weit Miindlichkeit konstitutiv fiir Mythos ist, wihrend direkte
literarische Erfindung bei Heiligenlegenden sehr viel eher mdéglich
scheint — doch dies ist ein weites Feld. Eine gewisse Gefahr der
Einseitigkeit liegt wohl darin, dass sowohl klassische Philologen
als auch griechische Folkloristen fast immer primir an der Konti-
nuitit vom klassischen Griechentum her interessiert waren —
wihrend die moderne Volkskunde allgemein dem Kontinuitits-
problem sehr viel kritischer gegeniibersteht.

Uber Mythos und Mirchen ist von Seiten der Germanistik weit
mehr als von Seiten der klassischen Philologie diskutiert worden.
Seit dem 19. Jh. stehen die beiden Thesen gegeneinander : Mirchen
seien abgesunkene Mythen, oder aber Mythen seien ihrerseits von
Mirchen oder jedenfalls Mirchenmotiven abhingig. Man kann,
worauf schon hingewiesen wurde, die rituellen (Saintyves, Propp),
die tiefenpsychologischen, die strukturalistischen Interpretationen
auf Mirchen so gut wie auf Mythen anwenden. Das Definitions-
problem ist nicht gelost. Mein Kollege Max Liithi bestimmt das
Mitrchen in einleuchtender Weise vom Stil her ; ich selbst suche den
Mythos von seiner Funktion her zu erfassen. Dies sind aber zwei
verschiedene Dimensionen der Einteilung ; und man muss wohl,
mit Hedda Jason (Current Anthropology (1969), 413-20), einen mehr-



204 DISCUSSION

dimensionalen Zugang (‘multidimensional approach’) in dem
ganzen Komplex der traditionellen Erzdhlungen suchen ; freilich
wird das Ergebnis dann sehr kompliziert.

M. den Boer : 1T have two different remarks to make.

1) Earlier than Byzantine times data of a religious character are
difficult to explain as positively pagan or positively christian. One
of the most recent examples which has come to my knowledge is an
inscription of Lyon, interpreted by Jean Pouilloux and C. P. Jones
(AJP 99 (1978), 336-353). Another striking example is the notorious
Sator-inscription. Two of the most recent studies argue for a
Mithraic or a Stoic origin : W. O. Moeller, The Mithraic Origin and
Meanings of the ROT AS-SATOR Square (Leiden 1973) ; R. Etienne,
« Le ‘carré magique’ 2 Conimbriga (Portugal)», dans Conimbriga 17
(Universidade de Coimbra 1978), 15-34.

2) My second point regards the last part of the clear and mas-
tetly survey of M. Burkert: structuralism, more specifically the
radical views of C. Lévi-Strauss. Je préfere citer quelques lignes
du texte frangais de Awuthropologie structurale (1958), 228 et 242 (voyez
aussi  Mythologigues, IV : L’homme nu (1971), 603-616). L’anthro-
pologue professionnel, explique-t-il, a quitté le terrain des religions
primitives et I’a ainsi abandonné a des amateurs, qui ont recours 2
des psychologies et des émotions, qui confondent, au gré de leur
caprice, ’objet et le sujet, et négligent la seule tiche quileur incombe :
« Il aurait fallu élargir les cadres de notre logique pour y inclure des
opérations mentales, en apparence différentes des notres, mais qui
sont intellectuelles au méme titre ». Et il ajoute que I’étude de la
mythologie comparée pourtait avancer grice aux mathématiciens
qui entreprendraient d’exprimer en symboles des relations multi-
dimensionnelles qui ne peuvent pas étre traduites autrement. « A vrai
dire, il y a peu d’espoir que la mythologie comparée puisse se déve-
lopper sans faire appel a2 un symbolisme d’inspiration mathématique,
applicable 4 ces systémes pluri-dimensionnels trop complexes pour
nos méthodes empiriques traditionnelles ». Quelle est votre position
a I’égard de ces théories ?



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 20)§

M. Burkert : Meine Stellung zum Strukturalismus ist im Grunde
von Kant bestimmt : Die Form unserer Erkenntnis muss logisch
sein, dies darf aber nicht zu der Illusion fithren, dass auch der Gegen-
stand der Erkenntnis notwendigerweise rational ist. Insofern habe ich
keine prinzipiellen Einwinde gegen logische und mathematische
Formulierungen auch in den Geisteswissenschaften, vorausgesetzt,
die Form ist klar und die Beziehung auf die Gegenstinde eindeutig
und nachpriifbar. Vielleicht lisst sich auf diese Weise manches
deutlicher und kiirzer erfassen, was uns sonst entgeht.

Das Problem des Strukturalismus liegt nun aber darin, dass hier
zwischen der Form der Beschreibung und dem Gegenstand scheinbar
Koinzidenz eintritt : der Mythos, decodiert, zs# Struktur. Nach der
Position eines extremen Strukturalismus darf wohl die Unterscheid-
ung zwischen beschreibender Struktur und Gegenstand gar nicht
mehr gemacht werden ; ja auch das Subjekt verschwindet: « die
Mythen denken sich selbst». Ob hier die Philosophie eines radi-
kalen Idealismus verkiindet oder ‘Ja science” betrieben wird, ist
die Frage.

M. Momigliano : Evidently one of the problems which engaged
my generation has lost interest for your generation : the problem,
raised by W. F. Otto and the Frankfurter Schule against Mommsen
and Wissowa, whether Roman religion, in comparison with Greek
religion, was characterised by poverty of myths connected with
rituals.

M. Burkert: Die Polemik wurde einigermassen hitzig weiter-
gefithrt, so lange Kurt Latte die Wissowa-Deubner-Position auf-
recht erhielt (K. Latte zu F. Altheim, Gnomon 26 (1954), 15-23 ;
A. Brelich zu Latte, Studi ¢ Mat. di St. delle Religioni 32 (1961),
311-354). Seither sind die Fronten zerfallen, doch ist das Problem
nicht definitiv entschieden ; man vergleiche die gegensitzliche
Behandlung des Romulus-Mythos durch H. Strasbutrger, Zur Sage
von der Grindung Roms (SBHeidelberg 1968, 5), einerseits, A. Alfoldi,
Die Struktur des voretruskischen Rimerstaates (1974), andererseits.



206 DISCUSSION

Mir scheint, dass im Grund mein Lehrer Carl Koch bereits 1937
in seinem Buch Der romische Jupiter den Weg zur Losung gewiesen
hat : Die Staatsreligion der romischen Republik hat den Mythos
nach Moglichkeit ignoriert, doch liegt dem ein Stadium voraus,
in dem die Italiker so gut wie die Etrusker und andere Nachbarn
mythische Frzihlungen und Ordnungsschemata auch im Bereich
der Religion gekannt und verwendet haben.

M. Dover : 1 would like to put a point which may be naive, even
childish, but I think it is relevant to the question of ‘system’ and also
to the question, « What are we trying to explain ?» Take a minimal
element from a Greek myth, e.g. « Tantalos invited the gods to
dinner ». There was an exact point in space and time at which some-
one uttered those words for the first time in human bistory. Behind
them, perhaps, lie « X invited the gods » and/or « Tantalos invited X»,
and, if so, for each of those utterances too there was a precise point of
origin. We know that the point lies more than 2500 years ago, and
we may reasonably assume that it was less than two million years
ago. What interests me is : what caused the original speaker to utter
the words, and what function did his utterance serve ? Clearly there
are many systems into which it might fit. And, of course, I deliber-
ately chose an example involving gods, because had I asked « What
caused someone to say for the first time ‘Orestes killed his
mother’ ?», the answer could well have been « knowledge of the fact
that Orestes really had, a few hours or a few minutes previously,

killed his mother ».

M. Burkert: Man sollte das Element wohl nicht isoliert sehen.
Die Einladung zum Mahl gehért von vornherein zu dem Komplex :
Anwesenheit der Goétter beim Opfermahl, in diesem Fall beim
kannibalischen Mahl mit der Zerstiickelung des Pelops und folgender
Wiederbelebung. Dazu gehort — hier folge ich der ritualistischen
Richtung (Homo Necans (1972), 108 ff.) — das heilig-unheimliche
Initiations-Opfer in Olympia wie am Lykaion. Solche Feste ihrerseits
sind eine besondere Ausformung im allgemeinen Rahmen der sakralen



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 207

Mabhlzeit, mit der die Gotter verbunden sind ; dass sie an der Mahl-
zeit teilnehmen, wird die in ihtem Wesen anthropomorphe
Erzdhlung, d.h. der Mythos, geradezu notwendigerweise sagen.
Wer zum ersten Mal auf griechisch etwas sagte wie « Tantalos
invited the gods to dinner», tat dies auf einem doppelten Hintergrund
von Ritualpraxis und Gottererzdhlungen mit je bereits entfalteten
Strukturen, also in einem ‘System’.

Die Frage wire, was der Name Tantalos aussagte, als er in die
Geschichte kam ; hierauf weiss ich keine Antwort.






	Griechische Mythologie und die Geistesgeschichte der Moderne

