
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 26 (1980)

Artikel: Griechische Mythologie und die Geistesgeschichte der Moderne

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Walter Burkert

GRIECHISCHE MYTHOLOGIE
UND DIE GEISTESGESCHICHTE

DER MODERNE

Ärgernis und Faszination der Mythologie liegt im scheinbar

Unsinnigen, im 'Irrationalen'. Eben darum ist wieder und
wieder die endlich gefundene 'Wissenschaft', 'the science',
'la science' der Mythologie proklamiert worden, von Carl
Otfried Müller und von Max Müller, von Kerenyi-Jung und
von Claude Levi-Strauss. Ich glaube nicht, dass wir über diese

Wissenschaft verfügen. Doch Aufgabe ist hier nicht, den

Ertrag der mythologischen Forschungsrichtungen der letzten
hundert Jahre zu sichten, weder im Sinn einer 'Eröffnung des

Zugangs zum Mythos' noch im Sinne der Destruktion, als ob
immer nur der Herren eigener Geist sich in einem trüben
Medium bespiegelt hätte. Es geht weniger um Wert als um
Wirkung von Werken und Interpretationsansätzen, um
Wechselwirkung von Wissenschaft und allgemeiner Geistigkeit, um
Interaktionen von geistig tätigen Individuen im Rahmen ihrer
Welt und Gesellschaft. Denn das Grenzüberschreitende gehört
offenbar zum Charakter der Mythologie : nicht nur, dass sie

wissenschaftliche Nachbargebiete wie Klassische Philologie,
Orientalistik, Germanistik, Theologie aneinanderbindet, sie

hat wiederholt auch ins allgemeine geistige und literarische
Leben ausgestrahlt, hat Moden mitgemacht und mitbestimmt,
ja Neigung gezeigt selbst zur Mode zu werden. Dies büsst die



i6o WALTER BURKERT

Mythologie seit langem durch Misstrauen und Missachtung
seitens der Philologie strenger Observanz.

Wie sich das Allgemeine, Zeittypische zum Persönlich-
Individuellen verhält, ist ein Grundproblem der
Geistesgeschichte. Mir scheint, dass das Konkrete nicht ganz im
Allgemeinen aufgehen sollte; auch biographische Zufälligkeiten
bis hin zur Frage, wer zu gegebener Zeit den rechten Millionär
zum Freund gewann, schaffen geistesgeschichtliche Fakten.

Die Frage nach Wirkungszusammenhängen schliesst das

Problem der Nicht-Wirkung, der verhinderten Wirkung
origineller Anstösse ein, der nachträglichen Entdeckungen
und Renaissancen — etwa im Fall Bachofen —•. Ein bezeichnendes

Widerspiel von partiell ausserordentlicher Wirkung
und ausbleibender Wirkung lässt sich oft beobachten, wo neue
Quellen erschlossen werden : auf die Begeisterung der einen

antworten die Immunisierungs-Strategien der anderen. Dies
galt und gilt gegenüber dem Sanskrit wie dem semitischen

Orient, gegenüber der Ethnologie wie der Psychoanalyse. Doch
kann hiervon nur in Andeutungen die Rede sein.

Als Gesamtdarstellung des zu behandelnden Komplexes
ist am ehesten die 'Forschungsgeschichte' des Germanisten
Jan de Vries 1 zu nennen. Sie liegt fast zwanzig Jahre zurück
und ist im Grund ein Lesebuch, unsystematisch und unkritisch.

1 Nur mit Autornamen werden im folgenden zitiert:

O. Gruppe, Geschichte der Klassischen Mythologie und Religionsgeschichte (Leipzig 1921)
Roschers Lexikon, Supplement) ; E. Howald, Der Kampf um Crenters Symbolik.

Eine Auswahl von Dokumenten (Tubingen 1926) ; S. C. Humphreys, Anthropology
and the Greeks (London 1978) ; A. Kardiner/E. Preble, Wegbereiter der modernen

Anthropologie (Frankfurt 1974) (They studied Man, London 1961) ; K. Kerenyi,
Die Eröffnung des Zugangs yum Mythos. Ein Lesebuch, Wege der Forschung 20

(Darmstadt 1967) ; G. S. Kirk, Myth. Its Meaning and Functions in Ancient and
Other Cultures (Berkeley/Los Angeles 1970) ; A. Magris, Carlo Kerenyi e la ricerca

fenomenologica della religione (Milano 1975) ; P. McGinty, Interpretation and Dionysos

(Den Haag 1978) ; J. W. Rogerson, Myth in Old Testament Interpretation (Berlin
1973) > Th. A. Sebeok (ed.), Myth. A Symposium (Bloomington 1955 ; repr. 1972);
E. J. Sharpe, Comparative Religion. A History (London 1975) ; J. de Vries,
Forschungsgeschichte der Mythologie (München 1961). Vgl. auch P. S. Cohen,
«Theories of Myth», in Man N.S. 6 (1969), 337-35} ; M. Meslin, « Breves



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 161

Die mehr materialreiche als lichtvolle Darstellung von Otto
Gruppe ist im wesentlichen 1906-1909 verfasst und reicht
de facto nur bis etwa 1900. Sehr erhellend sind die Sather
Lectures von G. S. Kirk. Die Reflexionen von Yernant und
Detienne 1 sind bedeutend als Selbstaussage von Forschern, die

an den vordersten mythologischen Fronten von heute stehen.
Bildet bei ihnen Paris das Zentrum, so berücksichtigen die folgenden

Zusammenstellungen mehr die deutsche und englische
Entwicklung; auf die italienische kann nur ein Seitenblick fallen.

Sucht man nach einem epochalen Einschnitt, so scheint ein
solcher am ehesten um 1889/90 anzusetzen. Damals erschienen
fast gleichzeitig die Bücher, mit denen die 'Cambridge school
of anthropology' auf den Plan trat, Robertson Smith's Religion

of the Semites, Jane Harrison's Mythology and Monuments, und die

erste Ausgabe des Golden Bough; gleichzeitig veröffentlichte
Sigmund Freud die ersten Schriften zur Psychoanalyse;
gleichzeitig malte und starb Van Gogh. 1887 war Bachofen

gestorben, 1889 kam Nietzsches Zusammenbruch; 1893
erschien das erste der Hauptwerke von Emile Dürkheim. Max
Müller freilich lebte und wirkte noch bis 1900, Hermann Usener
bis 1905. Doch mit der 'fin du siecle' -Stimmung kündigte sich
das Ende des grossbürgerlichen Zeitalters und seiner — noch
immer christlich dominierten — Kultur an ; Naturalismus und
Expressionismus waren Zeichen von Aufbruch und Ausbruch,
längst ehe der Weltkrieg den äusseren Zusammenbruch brachte.
Auf diesem Hintergrund wurzeln die beiden bis heute lebendigen

Theorien des Mythos, die Ritualtheorie und die
psychoanalytische Theorie. Als dritte und aktuellste ist seit nunmehr
fast fünfundzwanzig Jahren der Strukturalismus dazugekommen.

reflexions sur l'histoire de la recherche mythologique », in Cahiers Internationaux de

Symbolisme 35/6 (1978), 193-203. Für mehrere hilfreiche Hinweise habe ich Fritz
Graf, Zürich, zu danken.
1 J. P. Vernant, « Raisons du mythe », in Mythe et societe en Grke ancienne (Paris
1974), 195-250; M. Detienne, « Mito e linguaggio : da Max Müller a Claude
L6vi-Strauss », in II mito, gmda storica e critica (Bari 1975), 1-21.



162 WALTER BURKERT

I

Am Anfang muss ein Rückblick auf die Mythologie des

19. Jh. stehen. Vergröbernd Hesse sich sagen, dass in ihr die
beiden bekanntesten antiken Erklärungsmethoden des Mythos,
die Naturallegorie und der Euhemerismus, in je bezeichnender

Verwandlung neu belebt worden waren, wobei für die
historisierende Richtung der Name Carl Otfried Müller, für die
natursymbolische der Name Max Müller stehen mag. Doch ist weiter
auszuholen. Es war Christian Gottlob Heyne 1, der die

Eigenständigkeit des Mythos gegenüber Dichtung, Rhetorik,
Allegorie erkannte und ihn als eine notwendige, universale Frühstufe

des Menschengeschlechtes erklärte; was entweder als

error profanarum relifionum oder als barocke Allegorie erschienen

war, zeigte sich nun als ursprüngliche Sinnfülle. Durch die

Wirkung Herders und dann der Romantik wuchs das Interesse
für das Geheimnisvolle und Uralte der Volkstraditionen,
wuchs freilich auch die kritisch-historische Wissenschaft; und
es ist kein Zufall, dass gerade auf dem Gebiet der Mythologie
rationale Wissenschaft und romantisch-theologische Spekulation

aneinandergerieten : im Streit um Creuzers 'Symbolik'2
traten dem alten Aufklärer Johann Heinrich Voss die jungen
Wissenschaftler Christian August Lobeck und Carl Otfried

1 Chr. G. Heyne (1729-1S12), De causisfabularum seu mythorum veterumpbysicis (1764)
Opuscula academka I (1785), 184-206; Commentatio de A.pollodori bibliotheca...

simulque universe de litteratura mythica, in Apollodori bibliotheca, pars III (Gottingen
1783 ;

2 1803). Vgl. Ch. Hartlich/W. Sachs, Der Ursprung des Mythosbegriffes

in der modernen Bibelwissenschaft (Tubingen 1952) ; de Vries, 143-9 > Feldman/
R. D. Richardson, The Rise of Modern Mythology, 1680-1860 (Bloomington 1972).
Es war Heyne, der das Wort mythus (quo vocabulo lubentius utor, Apollod. III1 914)
gegenüber fabula, fabella wieder zur Geltung brachte — mythologia allerdings war
immer geläufig geblieben —; 'die Mythe'ist im Deutschland des 19. Jhdts. seit

J. Görres in Gebrauch ; in England wurde mythle) durch M. Muller gelaufig ;

'Mythos' hat sich, nach Creuzer, durch Wilamowitz, W. F. Otto, Kerenyi weithin
durchgesetzt.
2 G. F. Creuzer (1771-185 8), Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der

Griechen I-IV (1810-12; 2i8i9-23 ; 3i837-42). Vgl. Howald, passim; Kerenyi,
35-64.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 163

Müller zur Seite, und ihnen gehörte die Zukunft, auch wenn
Schelling 1 in seinen Vorlesungen über Mythologie und
Offenbarung die metaphysisch-spekulative Richtung bis in die 40er
Jahre weitertrug und die philosophische Respektabilität des

Mythos bis ins 20. Jahrhundert rettete. Dagegen hat Lobeck 2

mit Aglaophamus 1829 sein Meisterwerk vorgelegt, Triumph
des quellenkritischen Intellekts — freilich im Grunde ein

negativer Fortschritt: Schwindeleien werden entlarvt, dahinter
steckt nicht viel. Mit Grund also wendet sich die Philologie
hinweg von der Mythologie und positiveren Bereichen zu :

Lobecks Hauptschüler Karl Lehrs arbeitete De Aristarchi
studiis Homericis. 1926 urteilte dann freilich Ernst Howald,
dass der « Sieg des Rationalismus über die Romantik... die
Klassische Philologie aus dem Kreise der lebendigen und auf
die Gesamtkultur wirkenden Wissenschaften gerissen hat» (22).

Dabei war man im 19. Jh. allenthalben auf Suche nach der

eigenen, der nationalen Mythologie, vom schweizerischen
Wilhelm Teil bis zum Gefionbrunnen in Kopenhagen 3. Den
Weg wiesen die Publikationen der Brüder Grimm 4, von den
Märchen (1812-5) über die Detitschen Sagen (1816/8) zur Deut-

1 F. W. J. Schelling (1775-1854), Samtliche Werke, II 1 : Einleitung in die

Philosophie der Mythologie ; II 2 : Philosophie der Mythologie (Stuttgart 1856-57) (Postume
Publikation der Vorlesungen). Vgl. H. Freier, Die Rilckkehr der Gotter. Von
der ästhetischen Überschreitung der Wissensgrenye cyir Mythologie der Moderne (Stuttgart
1976).
2 Chr. A. Lobeck (1781-1860), Aglaophamus sive de theologiae mysticae Graecorum
causis hbri tres (Königsberg 1829); vgl. K. Lehrs (1802-1878), Populäre Aufsätze
aus dem Alterthum (Leipzig 2i875), 479-97.
3 « Wir müssen eine neue Mythologie haben », heisst es in dem 'Ältesten
Systemprogramm des deutschen Idealismus' von Holderlin-Schelling-Hegel 1796
(F. Hölderlin, Sämtliche Werke, Grosse Stuttgarter Ausgabe IV (1961), 299, vgl.
425 f.). — Gefionbrunnen 1908 ; der Mythos von der Königin, die Seeland aus dem
Malarsee herauspflugt, bei Snorri, Heimskringla 1, 6, ubers. von F. Niedner
(Thüle II 14, Jena 1922), 30 f. — Fur die Amerikaner dichtete H. W. Longfellow
den Indianermythos Hiawatha (1855).
4 Vgl. Deutsche Sagen, hrsg. von den Brüdern Grimm, Nachwort von L. Röhrich
(Darmstadt 1977); W. Grimm, Die deutsche Heldensage (Gottingen 1829) ; J. Grimm,
Deutsche Mythologie (Gottingen 1835 ; 2i844; ^1876); L. Uhland, Der Mythos



164 WALTER BURKERT

sehen Heldensage und zur Deutschen Mythologie. Die Wiederentdeckung

von Edda und Nibelungenlied sollte dann durch
Richard Wagners Ring{1869/76; Text 1848/52) die spektakulärste
Wirkung entfalten.

Für die griechische Mythologie war es Carl Otfried Müller 1,

der das Prinzip der nationalen Identität fand: Mythos als

Stammessage. Als methodische Aufgabe ergab sich, griechische
Mythen und griechische Frühgeschichte zur Deckung zu bringen.

Auf die Einzeluntersuchungen zu Minyern (1820) und
Dorlern (1824) folgte die Grundsatzschrift, deren Titel so
überdeutlich auf Kant anspielt: Prolegomena syi einer wissenschaftlichen

Mythologie. Der Grundgedanke ist offensichtlich Heyne
verpflichtet, wird aber nun zum konkreten wissenschaftlichen

Programm entfaltet: die griechischen Mythen sind nicht
Erfindungen eines 'Schlaukopfes', sondern in Notwendigkeit
und Unbewusstheit geschaffen in einer Epoche, die nur in
dieser Form von sich zeugt, weil « Mythenschöpfung damals
die geistige Haupttätigkeit der Griechen» war (166). Insofern
handelt es sich um echte 'Volkssagen'. In ihnen ist freilich das

'Geschehene' vermengt mit 'Gedachtem', das aus dem
Götterglauben stammt; jenes 'Geschehene' lässt sich trotzdem
weitgehend zurückgewinnen : es gilt, einen Mythus zu lokalisieren,
einem Stamm zuzweisen, zu datieren; methodisches Hauptmittel

ist die Kombination von verschiedenen Parallelfassungen
zu einem plausiblen Stammbaum. So wird zugleich ein Bild
der griechischen Frühzeit gewonnen und die verworrene
mythologische Überlieferung geklärt. Die gelehrt-virtuose

von Thor nach nordischen Quellen (Stuttgart 1836); K. Simrock, Handbuch der

Deutschen Mythologie (Bonn 1853). Eine Zeitschrift fur Deutsche Mythologie,
hrsg. von W. Mannhardt, erschien 1853-56. W. Mannhardt, Germanische

Mythen (Berlin 1858).
1 C. O. Müller (1797-1840), Geschichte Hellenischer Stämme und Städte, I: Orcho-

menos und die Minyer (Breslau 1820 ; 2i844) ; II-III: Die Darier (Breslau 1824);
Prolegomena %u einer wissenschaftlichen Mythologie (Gottingen 1825 ; repr. Darmstadt

1970 mit einem Vorwort von K. Kerenyi) ; vgl. Gruppe, 153-72 ; de Vries,
188-197.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 165

Arbeit an Texten und Monumenten findet ihre Erfüllung im
Ideal einer völkischen Urzeit.

Die wissenschaftliche Nachwirkung von Carl Otfried Müller
ist hier nicht im einzelnen zu verfolgen. Dass sein Ansatz sich

in die historisch-nationale Richtung der deutschen Kultur,
nicht zuletzt der deutschen Schule im 19. Jh. leicht integrieren
liess, liegt auf der Hand. Der Begriff 'Sage' hat sich das

Gymnasium wohl endgültig mit Gustav Schwabs Schönsten Sagen des

Klassischen Altertums erobert1. Besonders markant und wichtig
ist Carl Otfried Müllers Wirkung auf Wilamowitz. Wenn dieser

in seinem Herakles (1889) eben diesen als unmittelbare Schöpfung

des dorischen Stammesideals erklärt2, folgt dies durchweg

Müllers Spuren ; der Mythos erscheint nun vorzugsweise
als 'Heldensage', im Zeichen griechisch-germanischer Recken-

haftigkeit.
Nun ist allerdings die Position von Wilamowitz bereits

Reaktion auf die andere Hauptrichtung der Mythologie, die
seit den Fünfzigerjähren das Wort führte, die Naturdeutungen
der 'vergleichenden', d.h. indogermanisch vergleichenden
Mythologie. An sich hat die Naturdeutung ihren Reiz ganz
unabhängig von Sanskrit und Indogermanistik; ein Nachhall

von Romantik konnte sich mit dem aufbrechenden
naturwissenschaftlichen Zeitalter liieren und im Sinn der Klassischen

Walpurgisnacht erhoben fühlen. Ludwig Preller3, der 1854
das massgebende Handbuch der griechischen Mythologie
vorlegte, sah in der Mythologie schlicht « die weitere Aus-

1 G. B. Schwab (1792-1850), Die schönsten Sagen des Klassischen A.lterthums (Stuttgart

1838-40), zugeeignet « unserer vaterländischen Jugend» (I p. vm).
2 U. v. Wilamowitz-Moellendorff (1848-1931), Euripides Herakles (Berlin
1889 ; 2i895), 1-107 ; Berufung auf Buttmann und C. O. Muller : 106-107 ; Die
griechische Heldensage, SBBerlin 1925 Kleine Schriften V 2 (Berlin 1937), 54-126 ;

Unbehagen am Wort 'Mythologie': 54; Der Glaube der Hellenen (Berlin 1931-
32), I 7, über die Naturmythologie : « Ruckfall in die Spekulation eines ionischen
Sophisten ».

3L. Preller (1810-1861), Griechische Mythologie (Berlin 1854; 2i86o-6i ; 3i872 ;
bearbeitet von C. Robert : 4i894-i92Ö).



WALTER BURKERT

führung des in der Naturreligion angelegten bildlichen Triebes
durch Sage, Poesie und Kunst». Doch die Durchschlagskraft,
der Schwung des Neuen kam von der Entdeckung der
indogermanischen Sprachgemeinschaft und der scheinbar damit
begründeten indisch-griechisch-germanischen Allianz der
'Arier' h Indiens Faszination ergriff den jungen Studenten
Max Müller — Sohn des frühverstorbenen Dichters der Winterreise

und der Schönen Müllerin — und führte ihn über Paris und
London nach Oxford ; die East India Company liess sich herbei,
seine grosse Ausgabe des Rig-Veda zu finanzieren. Neben
dieser Leistung steht eine unglaubliche Fülle von Arbeiten
zur Indologie, allgemeinen Sprachwissenschaft, vergleichenden
Religionswissenschaft, Anthropologie und Philosophie2 —
mehr extensiv als intensiv, möchte uns heute scheinen ; doch
fanden seine Aufsätze starken Widerhall in der Öffentlichkeit;
und so sehr er seine Beziehung zu Deutschland betonte, wurde
Max Müller gleichsam zu einem Statussymbol des Viktorianischen

Empire. Liier betrifft uns nur seine Vergleichende Mythologie,

kurz und populär zusammengefasst in der Schrift von
1856. Erfolg und Scheitern liegen nahe beieinander. Dass man

1 Hierzu L, Poliakov, Le mythe aryen (Paris 1971) ~ Der arische Mythos. Zu den

Quellen von Rassismus und Nationalismus (München 1977), 211-243.
2 M. Müller, (1823-1900) ; unzulängliche Bibliographie in The Life and Letters

of Friedrich M. Müller, ed. by his Wife (London 1902), und N. C. Chaudhuri,
Scholar extraordinary. The Life of Professor the Rt. Hon. Friedrich Max Müller
(London 1974). — Ausgewählte Werke I-XIII (Leipzig 1897-1901) ~ Collected

Works (London 1898) ; Chips from a German Workshop I-IV (London 1867-73) 1

2nd. ed. I-II (London 1868) ; new ed. I-IV (London 1894-95) Coli. Works

V-VIII ~ Essays I-IV (Leipzig 1869-76 ; 2. Aufl. 1879-81). Zur Mythologie bes.

Comparative Mythology (London 1836) Chips... II 1-143 (~ Vergleichende Mythologie

: Essays II2 1-129) Coli. Works VIII 1-154; new ed. by A. S. Palmer,
London 1909; repr. 1977. Introduction to the Science of Religion. With two essays

on false analogies and the philosophy of mythology (London 1873 > newed. 1882 und
1897) ~ Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft. Mit %wei Essays 'Über

falsche Analogien' und 'Über Philosophie der Mythologie' (Strassburg 1874; 2i876).
Selected Essays on Language, Mythology and Religion I-II (London 1881). Contributions

to the Science of Mythology I-II (London 1897) ~ Beiträge gu einer wissenschaftlichen

Mythologie (Leipzig 1898-99). Vgl. R. M. Dorson, «The Eclipse of Solar

Mythology», in Sebeok, 25-63.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 167

die so ertragreiche Sprachvergleichung, bei der Sanskrit und
Griechisch die tragenden Pfeiler waren und sind, auf Religion
und Mythologie ausweitete, war ein notwendiger Schritt;
dass man dabei dem 'Ursprung' des Menschentums nun ganz
nahe zu sein glaubte, war eine zunächst unvermeidbare Illusion.
Am originellsten ist Max Müllers Idee, Mythologie allgemein
und im Detail aus einer Dysfunktion der Sprache selbst herzuleiten

— das vereinfachende Schlagwort 'Sprachkrankheit',
'disease of language' ist bekannt geblieben; im Hintergrund
steht ein spekulativer Entwurf, wonach sich der Geist der
Menschheit sukzessive in der Sprache, der Mythologie, der

Religion und im Denken (Thought) entfalte. Dass dann aber
schliesslich in der 'vergleichenden Mythologie' als Gegenstand,
auf den Namen und Vorstellungen zu beziehen seien, nichts
als Naturereignisse angenommen wurden, erscheint im
Nachhinein als schwer begreifliche Blickverengung. Gewiss folgte
man darin einigen Hinweisen der Sanskrit-Texte, in denen man
eine ganz besondere 'Durchsichtigkeit' fand; man folgte aber
auch wohl unreflektiert Vorlieben und Vorurteilen der Zeit.

Max Müller verkündete die Sonnen-Mythologie: ihr
Tages- und Jahresablauf erschien als Heldenbahn, sieghaft
und tragisch, Nachtmeerfahrt, Descensus-Kampf... Die Parodie
der Methode, der Nachweis, dass Max Müller selbst der Sonnengott

sei, wurde in Oxford bereits 1870 gedruckt1. Der etwas
ältere Adalbert Kuhn 2 in Berlin, dessen Arbeiten an
philologischer Substanz die Max Müllers in den Schatten stellen,
richtete demgegenüber sein Augenmerk mehr auf ausser-

gewöhnliche Naturereignisse, Blitz, Gewittersturm. Ungezählte

weitere Publikationen haben in der zweiten Hälfte des

19. Jh. Mythologie auf Meteorologie zurückgeführt3. Für

1 Mit abgedruckt in der Neuauflage von Comparative Mythology von A. S. Palmer,
1909 1977 (vgl. S. 166 Anm. 2).
2 F. F. A. Kuhn (1812-1881), Die Herabkunft des Feuers und der Göttertranks

(Berlin 1859 ; Gütersloh 2i886, repr. 1968).
3 Vgl. Gruppe, 179-93 1 Vries, 202-53.



168 WALTER BURKERT

die Engländer war dies, wohl eben wegen Max Müller, 'the
German science of Mythology' h Viele erstaunliche Beispiele
leben durch das 1884 begonnene Roschersche Lexikon fort;
bezeichnend die Publikation von Wilhelm Heinrich Roscher
selbst: Hermes der Windgott (1878). Die Semiten sollten nicht
abseits stehen : nachdem Hermann Steinthal in Simson den

Sonnengott erkannt hatte, offenbart dieser seine Allgegenwart
erst recht bei Ignaz Goldziher, von Isaak bis zum Osterhasen 2.

Die Mondmythologie scheint erst um 1900 einen ersten

Höhepunkt erlebt zu haben, pflanzt sich aber seither fort3;
astrologische Mythologie blüht in einschlägigen Zirkeln seit

langem.
Auf die Euphorie folgte das Desaster. Zum einen entzog

die verfeinerte Methode der Indogermanistik seit den

'Junggrammatikern' (ab 1878) den famosen mythologischen Gleichungen

wie pramantha-Prometheus, gandharven-Kentauren,
sarmeyas-Hermes den Boden — nur eben Dyaus-Zeus blieb
bestehen — ; zum anderen brachte die aufblühende Ethnologie
so vielerlei neue Materialien bei, dass die indogermanischen
Weiten nun eher provinziell erscheinen mussten. Hier setzten
die Attacken ein, die Andrew Lang 4 gegen Max Müller führte.
Die Sprachwissenschaft war überfordert; der spekulative
Hintergrund zerfiel; der Spott blieb : Mythologie als « highly

1 L. R. Farnell, The Cults of the Greek States I (Oxford 1896), 3-8.
2 H. Steinthal, in Zeitschrift für Volkerpsychologie und Sprachwissenschaft 2 (1862),
129-78 ; I. Goldziher, Der Mythos hei den Hebräern (Leipzig 1876) ; Berufung auf
M. Muller : p. viii ; Osterhase : 138. Vgl. Rogerson, 33-44.
3 E. Siecke, Die Liebesgeschichte des Himmels (Strassburg 1892); Indogermanische

Mythologie (Leipzig 1921) ; Mythologische Bibliothek, hrsg. von der Gesellschaft fur
vergleichende Mythenforschung (Leipzig 1907-16) ; P. Ehrenreich, Die
allgemeine Mythologie und ihre ethnologischen Grundlagen (Leipzig 1910) ; E. Zehren,
Der gehenkte Gott (Berlin 1959). — E. Stucken, Astralmythen der Hebräer, Baby-
lonier und Aegypten (Leipzig 1896-1901).
4 A. Lang (1844-1912), Custom and Myth (London 1884); Myth, Ritual, and

Religion (London 1887; 2i899); Modern Mythology (London 1897); vgl. R. M.
Dorson, in Sebeok, 33-39; R. L. Green, Andrew Lang. A Critical Biography
(Leicester 1946).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE

figurative conversation about the weather» 1 Max Müllers
letzte Verteidigung stiess ins Leere: Die Naturmythologie
verlor um 1890 fast schlagartig das Interesse. Freilich hat
zugleich Frazers 'Vegetationsgott' einen neuen Naturbezug
geschaffen; und für naturliebende Menschen wird die
Naturmythologie immer die dichterischste, die lieblichste, die
Lieblingsvariante der Mythologie bleiben. Davon getrennt bleibt
indogermanisch vergleichende Mythologie eine mit grosser
Vorsicht anzugehende Aufgabe der Wissenschaft2. Und noch
in einem allgemeineren Betracht blieb Max Müllers Ansatz
malgre lui wegweisend : so gewiss die Sonnenmythologie eine

groteske Vereinfachung war, gab sie doch Anlass, äusserlich

divergierende Mythen verschiedenster Bezeugung unabhängig
von Etymologie und Stammesbezug auf ihre idealtypische
Identität hin zu untersuchen, ein Verfahren, welches das

seither rituell oder psychoanalytisch interpretierte 'hero-
pattern'3 zutage förderte und das heute 'strukturalistisch'
heissen würde.

Carl Otfried Müller wie Max Müller betrieb für ein
wissenschaftsgläubiges Jahrhundert in der etablierten Stellung des

Universitätsprofessors Mythologie als Wissenschaft; ihnen
gegenüber stehen die beiden Aussenseiter, die — übrigens
ganz unabhängig voneinander — in Basel ihre Professur

aufgaben, in Distanz zur Wissenschaft traten und doch von
weit anhaltenderem Einfluss sind : Bachofen und Nietzsche.
Sie haben weniger Mythen erklärt als vielmehr aus griechischer
Überlieferung neuen Mythos geschaffen, der als Kontrast zum
grossbürgerlichen Zeitalter faszinierte : 'das Mutterrecht', 'das

Dionysische'.

XL. R. Farnell, op. cit. (supra S. 168 Anm. 1), 9.
2 Vgl. neuerdings etwa J. Puhvel (ed.), Myth and Law among the Indo-Europeans
(Berkeley 1970) ; G. J. Larson (ed.), Myth in Indo-European -Antiquity (Berkeley
1974); M. L. West, Immortal Helen (London 1975).
3 Systematisch behandelt als 'die Arische Aussetzungs- und Ruckkehrformel' von
G. J. von Hahn, Sagwissenschaftliche Studien (Jena 1876).



I70 WALTER BURKERT

Die « pathologisch grossartigen Schöpfungen»1 von
Bachofen 2 entstanden ohne Kontakt zur Fachwelt und waren
nur einem kleinen Kreis bestimmt. Fast durch Zufall ist das

Mutterrecht von 1861 dem Amerikaner L. H. Morgan bekannt
geworden und so in die Theorien über die Evolution der
Menschheit, so auch zu Friedrich Engels und in die Marxistische

Orthodoxie gekommen 3; was der Basler Patrizier im
bewussten Gegen-Sinn zum modernen Trend ersonnen hatte,
geriet so unversehens zu einem Baustein der Evolutionslehre.
Möglich war diese soziologische Auswertung von Bachofens
Werk dadurch, dass Bachofen, als Jurist, Gesellschaft als

System zu erfassen wusste. Die bestimmende Denkform
freilich, der Entwurf einer Urzeit, als alles ganz anders, ja
umgekehrt war als heutzutage, ist zutiefst mythisch ; eben dem
verdankt das Mutterrecht seine anhaltende Faszination, obgleich
die historischen Stützen, die Bachofen den Quellen für die

prähistorische Realität des Mutterrechtes entnehmen wollte,
inzwischen wohl alle geknickt sind 4. Prähistorische 'Venus-
Statuetten', Magna Mater, Mittelmeerisch-Minoische Kultur —
Bachofensche Anregungen geistern immer wieder durch die
wissenschaftliche Interpretation, erscheinen auch im
psychoanalytischen Gewände, und der Popularisierung sind keine
Grenzen gesetzt, bis zur neuesten women''s lib.
1 Howald, 1.
2 J. J. Bachofen (1815-1887), Gesammelte Werke I-X (Basel 1943-1967); Das
Mutterrecbt (Basel 1861 ; ^897) Ges. W. II-III; Die Sage von Tanaqutl (Basel
1870) Ges. W. VI; C. A. Bernouilli, J. J. Bachofen und das Natursymbol (Basel
1924) ; A. Baumler/M. Schroter, Der Mythus von Orient und Okzident (München
1926) ~ A. Baumler, Das mythische Weltalter. Bachofens romantische Deutung des

Altertums (München 1965).
3 L. H. Morgan, Ancient Society (New York 1877) ; Fr. Engels, Der Ursprung
der Familie, des Privateigentums und des Staates (Zurich 1884) Marx-Engels-
Werke XXI (Berlin 1973), 25-173.
4 H. J. Heinrichs, Materialien %u Bachofens 'Das Mutterrecht' (Frankfurt 1975) ;
S. Pembroke, « Last of the Matriarchs », in Journal of the Economic and Social

History of the Orient 8 (1965), 217-47 ; J. Bamberger, « The Myth of Matriarchy »,
in M. Z. Rosaldo/L. Lamphere (edd.), Woman, Culture, and Society (Stanford
1974), 263-80.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE

Universeller, nachhaltiger und tiefer ist Friedrich Nietzsches

Wirkung, erweist er sich doch immer wieder als einer der
aktuellsten Philosophen. Doch muss es hier mit einigen
Hinweisen auf den Mythologen Nietzsche sein Bewenden haben h

Fachphilologe aus bester Schule, als junger Professor fleissig am

Diogenes Laertios arbeitend, hat Nietzsche, aus der Rolle
fallend, das 'Dionysische' entdeckt und erfahren — für ihn
ging dies bis zu den Dionysos-Dithyramben, bis zur
Selbstidentifizierung im Wahn 2

—, und er hat es der Mit- und Nachwelt

vermittelt in einer Weise, dass keine Behandlung des

Dionysos seither davon unbetroffen sein kann. Die
Fachwissenschaft hat Nietzsche ausgestossen — die Geburt der

Tragödie (1872), die den bekannten Streit mit Wilamowitz
auslöste, war bis vor kurzem in kaum einer philologischen
Seminarbibliothek zu finden — ; und doch war eben hier antike

Mythologie, war das komplexe Paar Apollon/Dionysos 3 zur
unmittelbaren Wirkungsmacht geworden, diese unsere Realität
erschliessend und verwandelnd. Die weiteren Entwürfe
Nietzsches auf einen neuen Mythos hin, den Mythos von
Zarathustra, vom Übermenschen, von der ewigen Wiederkehr,
führen über die Antike hinaus — so gewiss vieles von der
Antike angeregt ist, bis zur 'blonden Bestie' —. Das
Einzigartige ist, dass damit 'Mythos' überhaupt einen neuen Klang,
eine neue Funktion erhielt, als explanans, nicht als explanandum,
als das Kommende und Packende, nicht das Primitive, Überholte

— ob zu Heil oder Unheil, ist eine andere Frage.

-Hr. Nietzsche (1844-1900), Werke, kritische Gesamtausgabe von G. Colli/
M. Montinari (Berlin 1967 ff.) : Socrates und die Tragödie (1870) Werke III 2

(1973), 23-41 ; Die dionysische Weltanschauung (1870) ibid., 43-69 ; Die Geburt des

tragischen Gedankens (1870) ibid., 71-91 ; Die Geburt der Tragödie aus dem Geist
der Musik (1872) Werke III 1 (1972); K. Gründer (ed.), Der Streit um Nietzsches

'Geburt der Tragödie' (Hildesheim 1969).
2 K. Reinhardt, « Nietzsches Klage der Ariadne», in Vermächtnis der Antike
(Göttingen i960), 310-33.
3 M. Vogel, Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums (Regensburg
1966); D. Pesce, Apollineo e dionisiaco (Napoli 1968).



172 WALTER BURKERT

II

Nietzsche schrieb 1872/3 als Unzeitgemässer; umso zeit-
gemässer war der Neuansatz in Cambridge um 1890. Voraus
lag der enorme Zuwachs an Materialien aus Volkskunde und
Ethnologie; in Deutschland hatte Wilhelm Mannhardt1,
einer der Entdecker der systematischen Feldforschung, seit
1865 seine grundlegenden Sammlungen und Interpretationen
europäischen Brauchtums vorgelegt; in England, im Zentrum
des Empire, gab Edward Tylor 1871 seine berühmte Synthese
der Primitive Culture2. Mit dem Evolutionsgedanken, mit
Darwin und Spencer war fast schlagartig eine neue Perspektive
gewonnen, mit der die Distanzierung von der älteren
geistigreligiösen Tradition, von Christentum und Idealismus
entscheidend zunahm. Im Bewusstsein des Fortschritts wandte
man sich mit prickelndem Schauder den barbarischen Wurzeln
zu, aus denen sich alles 'entwickelt' hatte. Für Religionswissenschaft

und Mythologie bedeutete dies die Entdeckung des

Rituals.
In Cambridge trafen sich der Theologe und Semitist William

Robertson Smith 3, der mit der kirchlichen Orthodoxie schwer

zusammengestossen und als Professor für Arabistik gleichsam
neutralisiert worden war, mit dem besonders in 'Classics'
ausgebildeten James George Frazer 4 und mit Jane Ellen Harrison
— eine Aussenseiterin schon als eine der ersten Frauen im

1 W. Mannhardt (1831-1880), Roggemvolf und Roggenhund (Danzig 1865); Die
Korndämonen (Berlin 1867) ; Antike Wald- und Feldkulte (Berlin 1873-77) ; Mythologische

Forschungen (Strassburg 1884). Vgl. J. G. Frazer, The Golden Bough I
p. XII-XIII.
2 E. B. Tyeor (1832-1917), Primitive Culture (London 1871) ~ Die Anfänge der

Cultur (Leipzig 1873). Vgl. Kardiner, 55-77.
3 W. Robertson Smith (i 846-1894), Lectures on the Religion of the Semites (Edinburgh
1889; 2i894) ~ Die Religion der Semiten (Tübingen 1899; repr. 1967). Vgl.
O. Beidelmann, William Robertson Smith (Chicago 1974); Sharpe, 77-82.
4 J. G. Frazer (1854-1941), The Golden Bough I-II (London 1890) ; I-III2 (1900) ;
I-XII3 (1907-15); Suppl. XIII (1936) ; Part IV : Adonis, Attis, Osiris (London



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 173

akademischen Leben1; ihr bisheriger Schwerpunkt war
Archäologie. Frazer wurde direkt durch Smith auf den Weg
gebracht, indem er die Artikel 'Taboo' und 'Totemism' für die

Encyclopaedia Britannica zur Bearbeitung erhielt; dabei stiess

er auf die Servius-Notiz über den rex nemorensis von Aricia,
und bis 1890 war daraus ein zweibändiges Werk von
achthundert Seiten geworden, das Robertson Smith gewidmet ist:
The Golden Bough. Umgekehrt nennt Smith Frazer als seinen
'Freund' im Vorwort seines Hauptwerks. Die Kontakte
Harrisons zu beiden in diesen Jahren sind nicht so
offenkundig ; später hat sie Frazers Einfluss wiederholt und
ausdrücklich anerkannt. Doch während Frazer in gigantischer,
abgeschirmter Fleissarbeit den Golden Bough, neben seinen
anderen vielbändigen Werken, bis auf dreizehn Bände anwachsen
Hess, hat Harrison in rastloser, fast sprunghafter Weiterentwicklung

immer neue Anregungen aufgegriffen, Bergson,
Dürkheim, schliesslich Freud. Der originellste war wohl
Robertson Smith ; sein Werk hat sowohl Emile Dürkheim wie
Sigmund Freud entscheidende Anregungen vermittelt. Religion

of the Semites ist über die enorme Detailgelehrsamkeit hinaus

epochal durch das Prinzip, über 'Glauben' und 'Vorstellungen'
zurückzugreifen auf die fundamental institutions', insbesondere
die 'ritual institutions', und durch die ins Zentrum gerückte
Theorie vom sakramentalen Opfer : nicht um Geschenk an ein

personales Gegenüber gehe es, wenn man die tatsächlichen

1906 ; 2i907) ; The Golden Bough, Abridged Edition, London 1922 (756 p.);
New York 1950 (864 p.); Der Goldene Zweig, Leipzig 1928 ; Frankfurt 1977
(1087 S.). Th. Gaster, The New Golden Bough (New York 1959). — Vgl. Kardiner,
78-109; Sharpe, 87-94; E. R. Leach, in Encounter 25 (Nov. 1965), 24-36;
R. Ackermann, in JHI 36 (1975), 115-34.
1 J. E. Harrison (1850-1928), Mythology and Monuments of Ancient Athens (London
1890); Prolegomena to the Study of Greek Religion (Cambridge 1903 ; 2i9o8 ; 3i922) ;

Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion (Cambridge 1912 ; 2igzj).
— Epilegomena to the Study of Greek Religion (Cambridge 1921). — Vgl. «

Reminiscences of a Student's Life», in Arion 4 (1965), 312-46; R. Ackermann,
« J. E. Harrison: The Early Work», in GRBS 13 (1972), 209-30; McGinty,
71-103.



I74 WALTER BURKERT

''institutions' betrachtet, sondern um schuldhaft-heilige
Mahlgemeinschaft im Verzehren des Tieres, des Gottes. Dass dabei
der Begriff 'Totemismus' verwendet wurde, erscheint heute
eher als Missgriff.

Gemeinsam ist den drei Werken von 1889/90 die Konzentration

auf 'ritual', auf das die Mythen rückbezogen werden.
Harrison hat gelegentlich die Ritualtheorie des Mythos —
'myth' als « professed explanations » von 'rites and ceremonies',

als «ritual misunderstood»1 — als ihren eigenen, neuen
Beitrag in Anspruch genommen 2, doch handelt eben Smith
ausdrücklich von der «Abhängigkeit des Mythus vom Ritus ».

«Dass die Fabel... aus einem... herrschenden Cult entstanden

ist», hat gelegentlich freilich bereits Carl Otfried Müller
formuliert 3, und auch bei Wilamowitz 4 finden sich — wohl
Useners Anregungen folgend — schon 1889 einschlägige
Formulierungen. Smith und Harrison haben den Ansatz zum
Prinzip erhoben, und insbesondere Harrison war es, die das

Prinzip mit der ihr eigenen Begeisterungsfähigkeit und in
Konzentration auf den griechischen Bereich zur Wirkung
gebracht hat.

Man kann die Ritualtheorie des Mythos in doppelter
Perspektive sehen : sie entstand und wirkte zunächst unter der
Herrschaft des Evolutionsgedankens. 'Ursprünglich' ist das

Primitive, und eigentlich ist es ein doppeltes Missverständnis,
das zum Mythos führt: missverstandene Kausalität führt zum
magischen Ritus, missverstandener Ritus erscheint als Mythos.
In dieser Form mag man sie getrost ad acta legen; in diesem

Sinn wirkt gerade Frazer heute altmodisch und überholt. Doch
sind die Beziehungen von Mythos und Ritual, die damals in
den Blick traten, auf die genetische Perspektive nicht ange-

1 Mythology and Monuments,p. in ; xxxiii.
2 JHS 12 (1892), 350-351.
3 Prolegomena,.., 108 f. zu Hylas.
4 Herakles (supra S. 165 Anm. 2), 85.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 175

wiesen h Entscheidend ist der Schritt hinaus über die bloss

sprachlich-philologische Ebene, ohne dass dieser Schritt gleich
zur kurzschlüssigen Fixierung an eine Realität, etwa im Sinn
der Naturallegorie, führt. Dem Zeichensystem des Mythos
tritt ein anderes Kommunikationssystem zugeordnet oder

vorgeordnet an die Seite. Aufzuweisen ist zunächst der Parallelismus,

die Sequenz von Entsprechungen und Permutationen.
Mythos und Ritual erhellen einander gegenseitig, ohne
weitergehende anthropologische Erklärungen zu präjudizieren. So

war eine hermeneutische Aufgabe gestellt, die bis heute nicht
ganz zu Ende geführt ist.

Einen entscheidenden Fortschritt in der Theorie vollzog
Jane Harrison im Alleingang, indem sie die von Dürkheim 2

entwickelte soziologische Betrachtungsweise übernahm. Das

Ergebnis ist Themis (1912). Der Anstoss kam von einem Neu-
fund, dem Kuretenhymnus von Palekastro ; er bestätigte, was
etwa auch Wilamowitz gesehen hatte : die mythischen Kureten
werden identisch mit den realen Tänzern im Fest, und der Gott,
ihr Anführer, ist der 'Grösste' unter ihnen. Mythos und Ritus
werden gemeinsam lebendig in ihrer konstitutiven Funktion
für die Gemeinschaft. An Stelle der Abhängigkeit und
Zweitrangigkeit des Mythos, als 'ritual misunderstood', tritt
Gleichordnung : «the myth is the plot of the dromenon » (Themis,

331). Insofern allerdings diese funktionelle Einheit meist nur
auf frühen — wie Kritiker meinten : allzufrühen 3 — Stufen der
Menschheit direkt nachweisbar scheint, bleibt es für die
fassbaren Hochkulturen weithin bei der Perspektive der Evolution :

'Ritual origin' von kulturellen Leistungen wird zum Schlagwort

— wie ehedem der 'Ursprung' im Mythos. Wegweisend

1 Dies verkennt McGinty in seiner Kritik 100-103, vgl. dagegen G. Kluckhohn,
Anthropology and the Classics (Providence 1961), 11 ; S. E. Hyman, in Sebeok, 139.
2 E. Dürkheim (1858-1917), Les formes elementaires de la vie religieuse (Paris 1912);
vgl. S. Lukes, E. Dürkheim. His Life and Work (London 1973); Kardiner, 110-35 ;

Humphreys, 96-106 ; zum Einfluss Robertson Smiths : 105.
3 Vgl. M. P. Nilsson, The Minoan-Mycenean Religion (Lund zi95o), 548-549.



176 WALTER BURKERT

waren hier vor allem die beiden Kapitel, die Murray und
Cornford zu 'Themis' beisteuerten : der rituelle Ursprung der

Tragödie und der Ursprung der Olympischen Spiele.
Mit den Namen Murray 1 und Cornford 2 sind bereits die

beiden Freunde Harrisons genannt, die ihren und Frazers
Ideen ganz besonders zum Durchbruch und zur Breitenwirkung
verhalfen; waren doch Murray in Oxford, Cornford in
Cambridge über Jahrzehnte verdientermassen führende Geister.
Dazu kam A. B. Cook 3, der schon 1903 mit Zeus, Jupiter and
the Oak recht in die Spuren von The Golden Bough getreten war
und in seinem enzyklopädischen Zeus diese Herkunft nicht
verleugnete. Zur nächsten Generation gehören etwa T. B. L.
Webster4, W. K. C. Guthrie 5 und George Thomson 6.

Distanzierter, positivistischer blieb L. R. Farnell in Oxford.
Dabei ist auch in England zu konstatieren, dass Harrisons
erfolgreichstes Buch die Prolegomena von 1903 geblieben sind,
nicht Themis ; das primitive Substrat der griechischen Religion,
Magie, Dämonen, Orphische Mystik, war für den fin-du-siecle-

1 G. Murray (1866-1957), « Excursus on the Ritual Forms preserved in Greek
Tragedy», in Themis, 341-363 ; Euripides and his A.ge (Oxford 1913 ; 955) ~
Euripides und seine Zeit (Darmstadt 1957) ; The Rise of the Greek Epic (Oxford 1907 ;

419 3 4) -

2 F. M. Cornford (1874-1943), « The Origin of the Olympic Games », in Themis,

212-59 ; From Religion to Philosophy (London 1912) ; The Origin of Attic Comedy

(London 1914).
3 A. B. Cook (1868-1952), «Zeus, Jupiter, and the Oak», in CR 17 (1903),
174-86, 268-78, 403-21 ; 18 (1904), 75-89, 325-8, 360-75 ; Zeus I-III (Cambridge
1914-42) («in support of Sir James G. Frazer's Arician hypothesis», I p. xii).
— Zu nennen ist auch W. R. Halliday (1886-1966), Greek Divination (London
1913) ; The Homeric Hymns, 2nd ed., by T. W. Allen, W. R. Halliday, and
E. E. Sikes (Oxford 1936 ; ist ed. by T. W. Allen and E. E. Sikes : London
1904).
4 T. B. L. Webster (1905-1974); vgl. bes. « Some Thoughts on the Pre-History
of Greek Drama», in BICS 5 (1958), 43-8.
5 Geb. 1906; Schüler von Cook; Orpheus and Greek Religion (London 1935 ;

2i952); The Greeks and their Gods (London 1950).
6 Geb. 1903 ; Aeschylus and Athens (London 1941) ~ Aischylos und Athen (Berlin
1957 ; 2i979) ; Studies in Ancient Greek Society I (London 1949).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 177

Europäer ansprechender als soziologische Theorie. In Deutschland

scheint Themis, kurz vor dem Weltkrieg erschienen, kaum
mehr bekanntgeworden zu sein.

Dagegen haben Golden Bough und Prolegomena auch nach
Deutschland das Stichwort 'Ritual' getragen; sie trafen sich
mit eigenständigen Ansätzen von Usener und Dieterich1,
die die Wichtigkeit des 'Cultus', der 'Heiligen Handlung'
erkannt hatten. Nilsson sieht im Rückblick mit Dieterich den
entscheidenden Umschwung der Religionswissenschaft
vollzogen : « statt der Mythen waren die Riten in den Vordergrund
getreten» 2. Zugleich wirkte die Wendung, die die
Erforschung der römischen Religion mit Mommsen und Wissowa

genommen hatte : indem die altrömische Religion von allem

griechischem Import gereinigt wurde, schien alles

Mythologische mit abzufallen 3; analog wurde nun auch von der

griechischen Religion der Mythos als sekundär abgeschieden,
um einer Religion der — magisch verstandenen 4 — Rituale

1H. Usener (1834-1905), «der ^pco? z-ua-rr^ der modernen Religionswissenschaft»

(A. Dieterich, in ARW 8 (1905), p. x) ; Kleine Schriften IV : Arbeiten
%ur Religionsgeschichte (Leipzig 1913); darin bes. 93-143: «Italische Mythen»

RhM 30 (1875), 182-229); 422-67 : « Heilige Handlung» ARW 7 (1904),
281-339). Hier (467) gilt die «sakramentale Handlung» als das «Samenkorn»,
«aus dem ein ganzer Wald von Sagen erwachsen sollte», wahrend die
altere Arbeit die Brauche als Reflex des Mythos nahm (142). — « Mythologie»,
in ARW 7 (1904), 6-32 Vortrage und Aufsätze (Leipzig 1907), 39-65, bes.

42-7 Kerenyi, 129-33. — Das theoretische Hauptwerk, Götternamen (Leipzig
1896), fuhrt über die Mythologie als Erzählung hinaus. — A. Dieterich

(1866-1908), Schwiegersohn Useners, wurde Begründer der deutschen
Schule der Religionswissenschaft, mit Archiv für Religionswissenschaft und
Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten; Kleine Schriften (Leipzig 1911).

2M. P. Nilsson (1874-1967), Geschichte der griechischen Religion I (München '1967 ;

4i94o; 2i955), 10 ; ibid. : « Seitdem ist keine durchgreifende oder grundsätzliche
Änderung der Methode und der Richtung der Forschung eingetreten»; zur
Mythologie : 13-35.
3 G. Wissowa (1859-1931), Religion und Kultus der Römer (München (1902) 2i9i2),
9 f. : « Völlig auszuscheiden ist... die mythologische Dichtung.» Vgl. dagegen
C. Koch, Der römische Jupptter (Frankfurt 1937), 9-32. Vgl. unten bei S. 190
Anm. 1.
4 Im Gefolge von Tylor und Frazer kam es zu Entwürfen 'primitiver Psychologie':
W. Wundt, Völkerpsychologie IV-VI: Mythos und Religion (Leipzig 1905-9; 3.-4.



i78 WALTER BURKERT

Platz zu lassen : dies die Position von Nilsson und besonders

von Ludwig Deubner. Sie vertrug sich gut mit der Philologie
im engeren Sinn, weil die Kompetenzen reinlich geschieden
waren : Mythos als Werk der Dichter blieb der literarischen
Behandlung, 'Sage' der historischen Analyse vorbehalten,
mit dem 'Märchen' als allgemeinem Hintergrund 1;
Religionswissenschaft behandelte die Riten samt 'Glauben' oder
'Vorstellungen', die darin enthalten schienen.

Anders war die Entwicklung in Frankreich, dank der
Wirkung der Durkheim-Schule, die sich um L'Annee Sociologique

zusammenfand. Sie wandte ihrerseits sich dem Ritual zu,
erarbeitete streng formale soziologische Beschreibungen. Zu
nennen ist vor allem Le sacrifice von M. Mauss und H. Hubert2;
doch auch die zu Recht so berühmte und einflussreiche Abhandlung

von A. van Gennep, Les rites de passage 3, steht in diesem
Einflussbereich. Dürkheim hat, wie erwähnt, Anregungen von
Robertson Smith verarbeitet, und die nächste Generation hat
Harrisons Themis gründlich rezipiert: Louis Gernet4 in seinem
Aufsatz über « Les frairies antiques » wie Henri Jeanmaire 5 in

Aufl. : 1923-26) ; L. Lievy-Bruhl, Les functions mentales dans les societes tnferieures

(Paris 1909) ; philosophische Systematisierung brachte E. Cassirer, Philosophie
der symbolischen Formen II: Das mythische Denken (Berlin 1925 ; Oxford 2x955).
Seit Freud und Malinowski sind dem die Fundamente entzogen.
1 Mythos im Verhältnis zu Volkserzahlungen behandelte Usenets Schuler
L. Radermacher: Die Erzählungen der Odyssee, SBWien 178, 1 (1915); Mythos
und Sage bei den Griechen (Brunn/Munchen/Wien 2i938). — Dagegen gab es in der
Germanistik einen kühnen Vorstoss der rituellen Interpretation : O. Hofler,
Kultische GeheimbUnde der Germanen (Frankfurt 1934).
2 L'Annee Sociologique 2 (1898), 29-138 (~ Sacrifice. Its Nature andfunction, Chicago
1964); vgl. M. Mauss (1872-1950), Sociologte et anthropologic (Pans 1950) ; CEuvres

I: Les fonctions sociales du sacre (Pans 1968).
3 A. van Gennep (1873-1957), Les rites de passage (Pans 1909) (~ The Rites of
Passage, London i960); vgl. N. Belmont, Arnold van Gennep, le createur de l'ethno-

graphte fran$aise (Paris 1974).
4 L. Gernet (1882-1962), «Frairies antiques», in REG 41 (1928), 313-59
Anthropologie de la Grke antique (Pans 1968), 21-61 ; vgl. Humphreys, 76-94.
5 H. Jeanmaire (gest. i960), Couroi et Courhtes (Lille 1939).



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE *79

Couroi et Couretes knüpfen direkt daran an. Auch Georges
Dumezil1 hat in seinen frühen Büchern Musterbeispiele für
die rituelle Erklärung mythischer Komplexe geliefert, ehe

er sich seinem strukturell-soziologischen Schema
indogermanischer Trifunktionalität verschrieb.

Am stärksten war und blieb die Wirkung des Frazer-
Harrison-Ansatzes natürlich in der angloamerikanischen Welt;
sie reicht weit über die Altertumswissenschaft hinaus, während
in dieser nach dem Tod von Cornford und Murray eine starke
Reaktion zu Worte kam2. Drei Richtungen der weiteren

Wirkung seien hervorgehoben : zum einen der Durchbruch
von 'Myth and Ritual' in der Behandlung altorientalischer und
alttestamentlicher Texte, programmatisch angekündigt in dem

von S. H. Hooke herausgegebenen Sammelband (1933) 3;

eine Schlüsselrolle spielte die Entdeckung, dass das
babylonische Weltschöpfungsepos Enuma Elis beim babylonischen
Neujahrsfest an fester Stelle des Rituals zu rezitieren war.
Damit verband sich, immer noch im Schatten des Golden

Bough, die Idee vom orientalischen Sakralkönigtum: der

Göttermythos ist präsent im Königsritual. Ritual ist 'enactment

of myth*, Mythos ist'the spoken part ofthe ritual'.'Myth and Ritual'
war dann Zentralthema des ersten internationalen Kongresses
für Religionswissenschaft nach dem 2. Weltkrieg 4, und etwa

1 G. Dumezil (geb. 1898), Le crime des Lemniennes. Rites et legendes du monde ege'en

(Paris 1924); Le probllme des Centaures (Paris 1929). — Vgl. C. Scott Littleton,
The New Comparative Mythology, An anthropological assessment of the theories of
Georges Dumezil (Berkeley 1966 ; 2I973).
2 A. N. Marlow, in Bull, of the J. Rylands Libr. 43 (1960-1), 373-402 ; J. Fonten-
rose, The Ritual Theory of Myth (Berkeley 1966) ; Kirk, 12-29.
3 S. H. Hooke, Myth and Ritual. Essays on the Myth and Ritual of the Hebrews in
Relation to the Culture Pattern of the Ancient Near East (Oxford 1933) ; Myth,
Ritual, and Kingship (Oxford 1958). Vgl. auch A. M. Hocart, Kingship (Oxford
1927); Social Origins (London 1954) ; S. Mowinckel, Religion und Kultus (Gottingen

1953). — Rogerson, 66-84.
4 C. J. Bleeker / G. W. J. Drewes / K. A. Hidding (edd.), Proceedings of the

1th Congress for the History of Religions (Amsterdam 1951).



i8o WALTER BURKERT

gleichzeitig hat Th. H. Gastet1 mit Thespis eine originelle und
geschlossene Darstellung dieses Komplexes im Bereich des

Alten Orients vorgelegt; die Einleitung schrieb noch Gilbert
Murray.

Wichtiger noch ist die Einführung des 'Myth and RituaP-
Gedankens in die empirische Ethnologie, seine Bestätigung
und Modifizierung in diesem Bereich. Entscheidend war hier
Bronislav Malinowski2. Ihn hat überhaupt die Lektüre von
The Golden Bough zur 'anthropology' geführt, er hat Robertson
Smith als geistigen Vater betrachtet und auch auf Harrison
sich berufen ; seine eigentliche Leistung jedoch liegt in der

verfeinerten, persönlichen Feldforschung bei den Argonauts
of the Western Pacific, den Trobriand-Islanders. Sein
epochemachender Essay Myth in Primitive Psychology ist Frazer gewidmet

; von griechischem Mythos freilich ist darin nicht mehr
die Rede. So hat eine im Bereich der Altertumswissenschaft
entstandene Theorie sich von ihrer Herkunft emanzipiert; und
da den modernen Ethnologen, im Gegensatz zu Tylor und
Frazer, die Antike weit ferner gerückt ist als China und Samoa,
ist dieser Prozess nicht umkehrbar. In der praktischen Ethnologie

wurde und wird der 'Myth and A/Ä/a/'-Gesichtspunkt
als Interpretationsmethode immer wieder mit bemerkenswertem

Erfolg angewandt; eingängig ist die französische

Formulierung : la mythologie vecue 3. Es gibt eine fachinterne
Diskussion über die Begriffe Mythos und Ritual, die nicht

1 Th. H. Gaster, Thespis. Ritual, Myth, and Drama in the Ancient Near East
(Garden City 1950 ; 2I96i).
2B. Malinowski (1884-1942), Myth in Primitive Psychology (New York /London
1926) Magic, Science, and Religion (New York 1954), 93-148 ; vgl. Kardiner,
163-91.
3 M. Griaule/G. Dieterlen, Le renard pale (Paris 1965), vgl. G. Dieterlen,
in Cahiers Internationalix de symbolisme 35/6 (1978), 175-86; M. Meslin, ibid.,
198 f. — F. Boas, General Anthropology (New York 1938), 617 : « the ritual itself
is the stimulus for the formation of the myth » ; E. R. Leach, The Political Systems of
Highland Burma (London 1954), 13 : « Myth, in my terminology, is the counterpart
of ritual...».



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 181

abgeschlossen, allenfalls durch den Durchbruch des Strukturalismus

in den Hintergrund gedrängt worden ist1.
Der dritte Wirkungsbereich ist die Popularisierung in der

angloamerikanischen Literatur und der allgemeinen Geistigkeit,

The Literary Impact of the Golden Bough 2 und der daran

anknüpfenden popularisierenden Autoren wie Lord Raglan 3

oder Robert Graves alias Ranke-Graves 4. Harrisons Bücher
sind zu technisch fürs allgemeine Publikum, während bei
Frazer auch der Stil offenbar als besonders eingängig gewirkt
hat, die unauffällig popularisierende Art, die Schwierigkeiten
überdeckt, und der sympathetische Tonfall, in dem von der
Höhe aufgeklärter Humanität die 'tragic errors' der Primitiven
abgehandelt werden. Die Wirkung erscheint an überraschenden
Stellen. Margaret Murray glaubte im Witch-Cult of Western

Europe ein direktes Fortleben magischer Fruchtbarkeitskulte
zu entdecken, und so erscheint's dann auch in der angeblichen
Autobiographie eines publicity-freudigen Plexenmeisters5.

In einer Sammlung von Horror-Stories kann man The Lottery

1 C. Kluckhohn, « Myths and Rituals, a General Theory», in HTbR 35 (1942),

45-79 ; W. Bascom, « The Myth-Ritual Theory», in Journal of Amer. Folklore 70
(1957), 103-114 ; B. Kimpel, «Contradictions in Malinowski on Ritual», in
Journal for the Scientific Study of Religion 7 (1968), 259-71.

2J.B. Vickery, The Literary Impact of the Golden Bough (Princeton 1973);
L. Feder, Ancient Myth in Modern Poetry (Princeton 1971), bes. 181-269. Ganz

'Cambridge School' ist der erfolgreiche Roman von M. Renault, The King must
die (London 1958).
3 F. R. S. Raglan, The Hero. A Study in Tradition, Myth, and Drama (London
1936), vgl. in Sebeok, 122-35.
4 R. Graves (geb. 1895), The Greek Myths (Penguin 1957) ~ Griechische Mythologie

(Hamburg i960); The White Goddess. A Historical Grammar ofPoetic Mythology

(New York 1958).
5 M. Murray, The Witch-Cult in Western Europe (Oxford 1921); The God of the

Witches (London 1933); The Divine King in England (London 1954); Kritik:
E. Rose, A Razor for a Goat (Toronto 1962). — J. Johns, King of the Witches.
The World ofAlex Sanders (London 1969), 34 : « the main tenet of the cult was the
belief in fertility...» ; 147 : « the great mother who was of old also called among
men Artemis, Diana, Aphrodite, Arinrod and by many other names...».



182 WALTER BURKERT

von Shirley Jackson finden 1, ein grusliges Scapegoat-Ritual
im kolonialen Nordamerika — doch war die Verfasserin nicht
zufällig die Gattin von Stanley Hyman, dem amerikanischen

Propagandisten von Harrisons Myth-and-Ritual-Theorie. Nicht
ganz klar ist mir die Genese von Strawinskys Sacre du prin-
temps (1913). Strawinsky hat behauptet, die Hauptszene des

Jungfrauenopfers im alten Russland sei ihm 1910 in Moskau
geradezu visionär vor Augen gestanden; für die
Ausarbeitung im Detail freilich zog er einen Folklorespezialisten zu
Rate 2. Ob er selbst, so gut wie Malinowsky, je The Golden

Bough in der Hand gehabt hat, Hess sich nicht feststellen. Die
Gleichzeitigkeit mit Themis und Totem und Tabu ist jedenfalls
kein Zufall.

III

Jane Harrison hat Totem und Tabu wie eine Offenbarung
begrüsst, was aber in ihrem eigenen Werk nicht mehr zum
Ausdruck kam. Karl Meuli hat vom gleichen Werk wesentliche

Anregung empfangen, doch in seinen Publikationen nur ganz
knapp darauf hingewiesen3. Paradox ist die Stellung der
Psychoanalyse in der Geistesentwicklung noch immer : vieles

an Vokabular und Thesen ist längst zur Mode, ja selbstverständlich

geworden; und doch ist die Psychoanalyse eine Art
Sekte geblieben, charakterisiert durch Glaubensgewissheit im

1 Auch in J.B. Vickery, The Scapegoat (New York 1972), 238-45 ; vgl. S. E.
Hyman, in Sebeok, 136-153 ; supra S. 175 Anm. 1.

2 E. W. White, Stravinsky. The Composer and his Works (London 1966), 17-28;
170-2 ; vgl. I. Stravinsky, Chroniques de ma vie (Paris 1935) ~ Mein Leben (München

1958).
3 J. E. Harrison, Epilegomena {supra S. 173 Anm. 1), p. xxm; K. Meuli,
Der griechische Agon (Köln 1968 ; geschrieben 1926), 13 f.; 20 f.; vgl. auch
E. R. Dodds, Missing Persons (Oxford 1977), 99 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 183

inneren Zirkel und Achselzucken von ausserhalb. Von sechsundneunzig

Beiträgen zur griechischen Mythologie, die eine

neuere Übersicht zusammenstellt, verzeichnet L'Annee Philo-

logique nur sieben 1.

Zu den Schlagworten zählt vor allem der 'Ödipuskomplex',
publik gemacht in Freuds Traumdeutung 2. Aus der Fachsprache
der Entwicklungspsychologie ist auch das monströse Adjektiv
'ödipal' nicht mehr auszurotten. Die hier zustande gekommene
Synthese von Psychologie und Mythologie hat zwei
problematische Seiten : zum einen wurde eine Gestalt des Mythos
benützt, um einen komplexen Bestand psychischer oder
psychiatrischer Erfahrung zu benennen und zu verdeutlichen;
mag der Graecist dies begrüssen oder bedauern, er kann es

nicht hindern. Zum anderen wird der Anspruch erhoben, eben
der psychologische Befund erkläre die antike Tradition bis
hin zum klassischen Text des Sophokles. Hiergegen ist von
den Interpreten des König Ödipus wiederholt begründeter
Einspruch erhoben worden 3. Dass Seelenleben weit mehr als

Bewusstsein ist, wird seit Freud und dank Freud wohl
allgemein zugegeben. Dass verdrängte Motive in Träumen sich

aussprechen, gibt dem Psychiater ein wichtiges diagnostisches

1 J. Glenn, « Psychoanalytic Writings on Classical Mythology and Religion,
1909-1960 », in Class. World 70 (1976-77), 225-47 > C. Caldwell, « Selected

Bibliography on Psychoanalysis and Classical Studies», in Arethusa 7 (1974),

115-34 ; G. Tourney, « Freud and the Greeks, a study of the influence of classical

Greek mythology and philosophy upon the development of Freudian thought»,
in Journal of the Hist, of the Behav. Sciences 1 (1965), 67-85 ; D. Anzieu, « Freud et
la mythologie », in Nouvelle Revue de Psychanalyse 1 (1970), 114-45; Magris, 98-104.
2 S. Freud (1856-1939), Die Traumdeutung (Wien 1900), 180 ff., Ges. Werke II-III
264; 267-71 Standard Ed. IV 258; 261-4. Vgl. P. Mullahy, Oedipus. Myth
and Complex (New York 1948).
3 B. M. W. Knox, Oedipus at Thebes (New Haven 1957) ; J. P. Vernant, «GEdipe

sans complexe», in Raison presents 4 (1967), 3-20 Mythe et tragedie en Grece

ancienne (Paris 1973), 75-98; D. Anzieu, « CEdipe avant le complexe», in Des

Temps modernes 245 (1966), 675-715 ; vgl. auch J. Glenn, art. cit. (supra Anm. 1),

230-5.



184 WALTER BURKERT

Mittel an die Hand. Dass der gleiche Mechanismus direkt
Mythen entstehen lässt, die demnach erzählte 'Massenträume'

wären, ist eine weitergehende These *, die ausserhalb jenes
inneren Zirkels nicht überzeugen konnte. Dass die Psychoanalyse

mit den Konstruktionen einer 'primitiven Mentalität'
aufgeräumt hat, indem sie die verdrängte Primitivität des

modernen Menschen aufdeckte, verdient indessen festgehalten
zu werden.

Was die Rückwirkung psychoanalytischer Theorien auf die

Interpretation tatsächlich gegebener Mythencorpora anlangt,
so steht eine der solidesten Leistungen ganz am Anfang:
Otto Ranks Buch über den Mythos von der Geburt des Helden 2.

Die 'Aussetzungs- und Rückkehrformel', die bereits im Zeichen

von Max Müller erfasst worden war und später von Lord
Raglan rituell interpretiert wurde, ist hier auf den 'ödipalen'
Vater-Sohn-Konflikt zurückgeführt; dies leuchtet weithin ein.
Im übrigen neigen psychoanalytische Beiträge zur Mythologie
bekanntlich zu einer Selektion sexueller Motive — die 'castrating
mother'' wird zu einer besonders interessanten Zentralgestalt —,
und sie verblüffen durch Sexualdeutung von Phantasiegestalten :

die Gorgo-Maske ist dem Freudianer ein Mutterschoss mit
Phallen3. Das Verifikationsproblem scheint hier unlösbar
zu werden.

1« Sakularträume der jungen Menschheit» : S. Freud, Sammlung kleiner Schriften

c^ur Neurosenlehre II (Leipzig 1906), 205 ; « Massentraum » : O. Rank, Der Künstler

(Wien 1907), 36 2i9i8 : 32) ; K. Abraham, Traum und Mythus (Wien 1909),

36: «Ein Stuck überwundenen infantilen Seelenlebens des Volkes». Vgl.
C. G. Jung, Wandlungen und Symbole der Libido (Leipzig 1912), 26.
2 O. Rank (1884-1939), Der Mythus von der Gehurt des Helden (Wien 1909); Das
Inzestmotiv in Dichtung und Sage (Wien 1912). Vgl. Ch. Baudouin, Le triomphe du

Heros. Etude psychanalytique sur le mythe du heros et les grandes epopees (Paris 195 2). —
Vgl. S. 169 Anm. 3.
3 S. Ferenczi, in Internat. Zeitschr. für Psychoanalyse 9 (1923), 69 ; S. Freud, in
Internat. Zeitschr. für Psychoanal, und Imago 23 (1940), 105 f. Ges. Werke XVII
45-48 Standard Ed. XVIII 273 f. ; A. A. Miller, in American Imago 15 (1958),
389-99.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 185

Freud selbst tat mit Totem und Tabu 1 einen weiteren Schritt,
indem er — angeregt durch Robertson Smith's Behandlung des

sakramentalen Opfers — einen neuen Mythos schuf, die

Erzählung vom Vatermord der menschlichen Urhorde, wiederholt

im Totem-Opfer und endlos gesühnt durch den
postmortalen Gehorsam der Sexualtabus und damit überhaupt der
moralischen Schranken menschlicher Kultur.« A just-so-story »,

spotten moderne Kritiker 2, und es ist leicht zu sehen, dass

die Geschichte, gerade wenn sie wahr wäre, nicht leisten
könnte was sie de facto leistet: Hinweis und Deutung für die
ambivalenten Verhaltensweisen, wie sie in Ritualen um Götter
und Tote enthalten sind, für die komplexen Probleme von
Aggression, Verschuldung, Solidarisierung, geprägtem Gehorsam

in menschlicher Kultur. Freud zog zu einer Synthese

zusammen, was in der Faszination von Verzehren des Gottes,
von Königsmord und 'Scapegoat' bei Smith-Frazer-Harrison
im Hintergrund gestanden hatte.

Enger geknüpft wurde die Verbindung von analytischer
Psychologie und überlieferter Mythologie durch C. G. Jung 3.

Der Pfarrerssohn mit parapsychologischen Neigungen hatte
ein besonderes Interesse für alles Irrational-Geheimnisvolle ;

und indem er die einseitige Sexualdeutung aller Symbole durch
Freud verwarf, wurden für ihn Symbole grundsätzlich unre-
duzierbar, Ausformungen eines anderweitig nicht zugänglichen

Unbewussten. Dass Mythen kollektive Träume, Träume

1 Totem und Tabu, Imago 1-2 (1912-13); Buchausgabe 1913, Ges. Werke IX Standard

Ed. XIII. Vgl. W. Burkert, Homo Necans (Berlin 1972), 86-91.
2 E. E. Evans-Pritchard, Theories of Primitive Religion (Oxford 1965), 42.
3 C. G. Jung (1875-1961), Wandlungen und Symbole der Libido (Leipzig 1912 ;

4. Aufl. : Symbole der Wandlung, Zürich 1952) ; Man and his Symbols (London
1964); Ges. Werke IX 1 : Die Archetypen und das Kollektive Unbewusste (Ölten
1976). Vgl. J. Jacobi, Komplex, Archetypus, Symbol in der Psychologie von C. G. Jung
(Zürich 1957); H. H. Balmer, Die Archetypentheorie von C. G. Jung. Eine Kritik
(Berlin 1972); G. Bartning, Das Neue und das Uralte (Bonn 1978) ; Magris,
97-113.



186 WALTER BURKERT

private Mythen seien, war auch von anderen Freud-Schülern
konstatiert worden. Jung erweiterte die These durch den

Begriff vom kollektiven Unbewussten und seinen 'Archetypen'
als vorgegebenen Tendenzen, bestimmte Bilder zu formen.
Ein Inventar von psychoanalyüsch nachweisbaren Archetypen
— genannt wurden ansatzweise: das Kind, die Alte, der

Schatten, animus, anima... — müsste also zur Deckung mit den

Grundfiguren überlieferter Mythologien zu bringen sein. Auch
für Nachbargebiete wie Gnostizismus und Alchimie, ja für
Literaturwissenschaft insgesamt bot sich die Archetypenlehre
als Schlüssel an.

Die um 1950 auf dem Flöhepunkt stehende Euphorie ist
inzwischen abgeklungen1; Kritik hat sich wiederholt zu
Wort gemeldet2. Die empirische Verifizierung blieb
rudimentär, die Übereinstimmung mit gegebenen Überlieferungen
unbewiesen. Der gnostische 'Codex Jung' konnte, mit Resignation

oder mit Erleichterung, an Kairo zurückgegeben werden.
Die von Jung und seinen Schülern entwickelte Methode der

'Amplifikation', der Mehrung des Materials durch freie
Assoziationen, ist wohl eher von psychiatrischem als von
historischwissenschaftlichem Wert. Doch bleibt der Einfiuss C. G. Jungs
auf Psychologie und allgemeines Geistesleben nicht zu
unterschätzen ; er ist in der Schweiz gekoppelt mit der Institution
der Eranos-Tagungen in Ascona (seit 1933) und des C. G.
Junginstituts in Zürich-Küsnacht (seit 1948), in Amerika mit der

publikationsfreudigen, von Paul Mellon gegründeten Bollingen

1 Zur Wirkung in der Germanistik vgl. M. Wehrli, Allgemeine Literaturwissenschaft

(Bern 1951), 121-3 ; W. Emrich, «Symbolinterpretation und
Mythenforschung», in Euphorion 47 (1953), 38-67. Als mythologische Arbeiten aus der
C. G. Jung-Schule sind noch zu nennen : E. Neumann, Die Grosse Mutter (Zürich
195 6) — The Great Mother (New York 1963 ; Bollingen Foundation) ; S. Sas,
Der Hinkende als Symbol (Zürich 1964).
2 Vgl. etwa H. Frankfort, « The Archetype in Analytical Psychology and the

History of Religion», in Journ. of the Warburg & Courtauld Inst. 21 (1958), 166-78 ;

A. E. Jensen, Das religiose Weltbild einer frühen Kultur (Stuttgart 1948 ; 3i 966) ;

vgl. supra S. 185 Anm. 3.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 187

Foundation. Die Beziehung zum Griechentum war in erster
Linie von Karl Kerenyi getragen. Doch hier ist weiter
auszuholen.

IV

Es gibt eine deutsche Sonderentwicklung in der
Geistesgeschichte des ersten Drittels des 20. Jh. Sie ist in etwa vom
Expressionismus, der Phänomenologie, der Jugendbewegung,
dem Stefan-George-Kreis tangential berührt und bestimmt;
sie ist fern der christlichen Tradition, antibürgerlich,
antirational ; sie ist elitär, latent 'faschistoid'. Der Schock des

Weltkriegs war entscheidend prägendes, nicht aber auslösendes

Element: die rationale Welt des 19. Jh. schien geborsten,
'Urgründe' traten zutage. In diesem Umkreis wurde, neben
und mit Nietzsche, auch der antike Mythos wieder aktuell;
Bachofen wurde neu entdeckt im Zirkel um Ludwig Klages
und Alfred Bäumler in München 1. « Auf einmal ist der Mythus
in und ausserhalb der Wissenschaft wieder in Kurs gekommen »,
schrieb Ernst Howald 1926, und Hofmannsthal 1928 : «Denn
wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch 2».

Es lässt sich nicht vermeiden, auch den unbehaglichsten Titel
in diesem Zusammenhang zu nennen: Alfred Rosenberg,
Der Mythus des 20. Jahrhunderts3. Für die Theologie ergab sich

1Vgl. S. 170 Anm. 2. Karl Meuli, der Bachofen-Herausgeber, hatte 1911/2
Kontakt zu den 'Münchner Kosmikern', Ges. Schriften II (Basel 1975), 1158 f.
Vgl. auch J. Boehringer, Mein Bild von Stefan George (München 1951) ; J. H. W.
Rosteutscher, Die Wiederkunft des Dionysos. Der naturmystische Irrationalismus in
Deutschland (Bern 1947). L. Klages (1872-1956), Vom kosmogonischen Eros (Bern
1922); Der Geist als Widersacher der Seele (Leipzig 1929-32).
2 Howald, 1 ; H. v. Hofmannsthal am Ende des Essays Die ägyptische Helena

(Ausgew. Werke, ed. R. Hirsch (Frankfurt 1957), II 770).

'München 1930; 182. Aufl. 1941. — Schriften und Reden, Einleitung von
A. Bäumler, II (München 1943). Bäumler war 1933 Direktor eines 'Instituts für
politische Pädagogik' in Berlin geworden.



x 88 WALTER BURKERT

die Konsequenz, vom Mythos prinzipiell Distanz zu nehmen.
Doch ist das Problem der 'Entmythologisierung' hier nicht
zu verfolgen.

Auf diesem Hintergrund ist Walter Friedrich Otto 1 ein
Glücksfall. Schwabe von Herkunft, hatte er zunächst Theologie
studiert, dann in Bonn bei Buecheler und Usener seine

philologische Ausbildung erhalten; seine ersten bedeutenden
Arbeiten zur römischen Religion gingen aus der Thesaurus-
Arbeit in München hervor. 1914 wurde er Professor in Frankfurt.

Nach dem Kriege nun löste sich eine persönliche Problematik

in der engagiert-eigensinnigen Absage ans Christentum :

Der Geist der Antike und die christliche Welt (1923) — Nietzsches
Einfluss ist dabei evident —, und damit war der Weg frei für
den eigentlichen Durchbruch : Die Götter Griechenlands (1929).

Erstaunlich, wie sich da mit dem von Schiller genommenen
Titel, mit der Goetheschen Betrachtungsweise und Diktion
moderne Wirklichkeitserfahrung durchdringt. Nie seit der
Antike war es gelungen, die homerische Göttermythologie
so ernst zu nehmen. Was belächelt oder als Ärgernis empfunden
oder als 'primitiv' wegerklärt worden war, erscheint

ernstgenommen als richtig, treffend und tief. Es ist für Otto einfach

'Sein', das im Mythos erscheint — der fast mystische Klang
von 'Sein' war zwei Jahre zuvor durch Heidegger in Sein und

Zeit eingeführt worden —•, und zwar Sein als Gestalt: das Sein
eröffnet sich als Gestalt und wird so im Mythos offenbar. « Das
Wesen der Welt»... «erscheint»... «in heiligen Gestalten vor
dem geistigen Auge» 2. Es sind die Griechen, die in ihren

1 W. F. Otto (1874-1958); Bibliographie in Das Wort der Antike (Darmstadt
1962), 383-6; Die Götter Griechenlands (Frankfurt 1929; 2i934; 3i947 ; 4i956
(unverändert) ; ital. 1941 ; engl. 1954); Dionysos. Mythos und Kultus (Frankfurt
1933 ; 2i939 ; 3i9Öo (unverändert) ; engl. 1965) ; Die Gestalt und das Sein. Gesammelte

Abhandlungen über den Mythos und seine Bedeutung für die Menschheit (Darmstadt

1955) ; Mythos und Welt (Darmstadt 1963) ; vgl. W. Theiler, in Gnomon 32

(i960), 87-90; 35 (1963), 619-21; K. Kerenyi, in Paideuma 7 (1959), 1-10;
Magris, 29-55 ; McGinty, 141-80.
2 Die Gestalt und das Sein, 217.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 189

Göttergestalten solche Wirklichkeit in vorbildlicher Weise
erfasst und vermittelt haben — genauer freilich, wird man
einschränkend feststellen, handeln Die Götter Griechenlands im
wesentlichen von Homer.

Ottos zweites Hauptwerk, Dionysos (1933), steht dem
Literarischen ferner und fügt dafür desto entschiedener die
Dimension des Rituellen hinzu oder vielmehr, wie es bei Otto
heisst, des Kultus. Das einleitende Kapitel über « Mythos und
Kultus» ist als wichtigster Beitrag Ottos überhaupt beurteilt
worden 1. Die Themenstellung entspricht nicht zufällig der

genau gleichzeitigen 'myth and n/W-Bewegung ; doch da Otto
seit den Göttern Griechenlands kaum noch Anmerkungen schreibt,
werden die Querverbindungen nicht explizit. Von der frühen
Position Harrisons zumindest — Mythos als ''ritual misunderstood'

— ist Otto weit entfernt, und es ist auch kein Zufall,
dass der Ausdruck 'Ritual' gemieden wird. 'Kultus' war durch
Wissowa vorgegeben; doch was wesentlicher ist: 'Ritual' ist
von aussen gesehen, ein starrer, vielleicht absurder Handlungsablauf

; 'Kultus' ist Innensicht, ist Aufblick in Verehrung.
Denn, so Ottos These, Kultus ist die älteste Form, in der
Menschen auf die gestaltete Selbstoffenbarung des Seins

geantwortet haben ; insofern ist Kultus die älteste Form des

Mythos. Kultus und Mythos sind nicht aus der Zivilisation
erwachsen, sie haben ihrerseits Kultur überhaupt erst möglich
gemacht.

Einzelkritik ist hier nicht am Platze, auch nicht die Frage,
inwieweit die Haltung feierlichen Ernstnehmens die Sache

erhellt oder verstellt, Erklärung gibt oder verweigert. Der
hieratische Gestus wird auf den einen mitreissend und zwingend,
auf den anderen abschreckend wirken. Er Hess sich, zum Glück,
nicht übertragen : die in den 'Frankfurter Studien' gesammelten
Arbeiten der Otto-Schüler sind solide Spezialforschungen zur
römischen Religion, die die starren Wissowa-Deubner-Posi-

1McGinty, 157.



190 WALTER BURKERT

tionen erfolgreich aufzulockern unternahmen h Ottos eigene
Arbeiten der verbleibenden fünfundzwanzig Jahre sind weithin
Ausformungen, Wiederholungen des Gewonnenen; doch
findet sich auch Vorstoss zu Neuem 2. In die von ihm persönlich

zelebrierte Privatreligion vermochte ihm niemand zu
folgen 3.

Festzuhalten bleibt, dass Ottos Arbeiten ungeachtet ihres

Offenbarungsstils nicht nur auf dem von Anfang an gelegten
philologischen Fundament, sondern auch auf reicher ethnologischer

Belesenheit ruhen; und gerade in der Auffassung des

'Kultus' kam der Transfer zur empirischen Ethnologie neu
ins Spiel: Kollege in Frankfurt war seit 1925 Leo Frobenius 4,

ein hochberuhmter Einzelgänger von, man darf wohl sagen,
besonders deutscher Art, übrigens mit Wilhelm II. befreundet
und lebenslang in Verbindung. Was Otto mit Frobenius
zusammenführte, war weniger dessen Lehre von Kulturkreisen
und 'Paideuma' im einzelnen als die Forderung, dass 'Ergriffenheit',

nicht kaltes Fakten-Sammeln die wahre Voraussetzung
geistigen Verstehens sei. Von Frobenius und Otto gemeinsam
geprägt war Adolf Ellegard Jensen 6. Mit der Ceram-Expedition

von 1937 kam, gleichsam im Wettbewerb mit Malinowski,

1E. Tabeling, Mater Lamm (Frankfurt/M. 1932); L. Euing, Dte Sage von

Tanaquil (Frankfurt/M. 1933) ; C. Koch, Gestirnverehrung im alten Italien (Frankfurt/M.

1933). Vgl. supra S. 177 Anm. 3.
2 « Ein griechischer Kultmythos vom Ursprung der Pflugkultur », in Paideuma 4
(1950), 111-26 Wort der Antike, 140-61.
3 Vgl. die Karl-Reinhardt-Anekdote bei E. Simon, Die Götter der Griechen (München

1969), 11.
4 L. Frobenius (1873-1938), vgl. A. E. Jensen, in Paideuma 1 (1938), 43-58;
W. F. Otto, Mythos und Welt, 211-6 ; Magns, 15-29 ; W. D. Vogt, Myth and the

Primitive Mind. Theories and Interpretations of the Culturehistorical School of Mythology

(Diss. Univ. of Maryland 1976). Frobenius' Buch Schicksalskunde im Sinne des

Kulturwerdens (Leipzig 193 2), ist W. F. Otto gewidmet.
5 A. E. Jensen (1899-1965), Das religiöse Weltbild einer frühen Kultur (Stuttgart
1948 3isj66); Mythos und Kult bet Naturvölkern (Wiesbaden 1951 ; 2i96o ; franz.

1954; engl. 1963); mit H. Niggemeyer : Hainuwele. Volkser^ahlungen von der
Molukken-Insel Ceram (Frankfurt 1939) ; vgl. Paideuma 11 (1965), 1-7.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE

der Ausgriff der Frankfurter Schule in die Praxis. Mit der
Aufnahme des Hainuwele-Mythos wurde ein besonders
interessanter Ertrag nach Hause gebracht, der Ottos Intuition von
der kulturstiftenden Einheit von Kultus und Mythos nun bei
Naturvölkern bestätigte. Die Katastrophe des Zweiten
Weltkriegs folgte unmittelbar; und so gewiss Jensens Bücher
danach noch verdiente Beachtung fanden, die Bedeutung der
Frobenius-Schule war dahin.

Mit den Verwirrungen des Zweiten Weltkriegs hing es

auch zusammen, dass der ungarische Professor Karol Kerenyi
zum politischen Flüchtling in der Schweiz wurde, von wo aus

er, äusserlich wie innerlich losgelöst von der fachinternen
Diskussion der Universitäten, eine 'humanistische' Existenz
in Ascona aufgebaut hat. Mit Verweis auf die gründliche
Monographie von Aldo Magris kann ich mich kurz fassen 1. Für
ihn war eine an sich zufällige Begegnung mit Walter F. Otto
in Griechenland 1929 entscheidend geworden, so dass er sich
fortan ganz und ausschliesslich dem griechischen Mythos
widmete. Mit Walter F. Otto verbindet ihn die staunende

Achtung vor dem Gegenstand : Mythen sind « unreduzierbare

Muster», stets sinnerfüllt — es gibt nichts Sinnloses in der

Mythologie 2; doch lässt sich der Sinn nicht in Alltagssprache
übersetzen, es bleibt bei Andeutungen und der allgemeinen
Dialektik von Tod und Leben. Der Mythos erweist seine

Authentizität in seiner genuinen Form, der Erzählung ; sorgsame

Nacherzählung ist darum die eigentliche Interpretation;
insofern kann Kerenyis Mythologie der Griechen als sein Haupt-

1 K. Kerenyi (1897-1973); Bibliographien (unvollständig) in: Dionysos, Archetypal

Image of Indestructible Life (Princeton 1976), 445-74, und in Magris, 331-8 ;

« Selbstbericht über die Arbeiten der Jahre 1939-48 », in La Nouv. Clio 1 (1949),

23-31 ; «Was ist Mythologie ?», in Europ. Revue 15, Juni 1939-3-18 Kerdnyi
1967, 212-33 ; Wesen und Gegenwärtigkeit des Mythos, Knaur-Taschenbuch (1965)

Kerenyi 1963, 234-52. Vgl. auch H. Sichtermann, in Arcadia 11 (1976), 150-77.
2 La Nouv. Clio 1, 24 ; 26.



192 WALTER BURKERT

werk in Anspruch genommen werden 1. Man bewundert die
Vertrautheit mit den mythologischen und auch archäologischen
Quellen — dies macht besonders die Bücher über Eleusis und
über Dionysos2 wertvoll, deren Ertrag indes jenseits des

eigentlich Mythologischen liegt —; an neuen und originellen
Deutungen fehlt es nicht; was Mühe macht, ist kritisches

Nachprüfen : Diskussion findet nicht statt, wohl aber gibt es

gelegentlich gereizt-esoterische Polemik. Zudem behindert
die unübersehbare Fülle der sich wiederholenden Publikationen
die Rezeption.

Das Flair des Modernen gewann Kerenyis Mythologie
durch die Verbindung mit C. G. Jung. Genau besehen freilich
war die geistige Begegnung nicht eben tiefgreifend. Eine erste

Beziehung war durch Jolande Jacobi hergestellt; als Kerenyi
seine durch Hainmvele angeregten Aufsätze über XJrMnd und
Kore 1939 an Jung schickte, Hess sich dieser dadurch zu einem

psychologischen Kommentar anregen; Kerenyi veranlasste
alsbald die gemeinsame Publikation in dem ihm nahestehenden

Pantheon-Verlag, zunächst in zwei Bändchen, dann zusammen-
gefasst: so entstand die Einführung in das Wesen der Mythologie,

englisch noch etwas vollmundiger Introduction to a Science of
Mythology betitelt3. Man darf behaupten, dass die Wirkung
1 Die Mythologie der Griechen, I: Gottergeschichten ; II: Heroengeschichten (Zurich
1951-58; engl. 1951-59; ital. 1951-65 ; franz. 1952; niederl. 1960-62; schwed.
1955-60 ; neugriech. 1968-75 ; jap. 1974).
2 Die Mysterien von Eleusis (Zurich 1962) ~ Eleusis. Archetypal Image of Mother
and Daughter (London 1967); Dionysos. Urbild des unsyeistorbaren Lebens (München
1976) ~ Dionysos. Archetypal Image of Indestructible Life (Princeton 1976 ; Bollingen

Series).

3«Zum Urkind-Mythologem», in Paideuma 1 (1940), 241-78; «Kore. Zum
Mythologem vom gottlichen Madchen», ibid., 341-80; C. G. Jung / K. K.,
Das göttliche Kind in mythologischer und psychologischer Beleuchtung, Albae Vigiliae
6/7 (Amsterdam 1940) ; C. G. J. / K. K., Das göttliche Madchen, Albae Vigiliae
8/9 (Amsterdam 1941) ; C. G. J. / K. K., Einfuhrimg in das Wesen der Mythologie

(Amsterdam 1941 ; 4. Aufl. Zurich 1951 1940 + 1941)) ~ Prolegomeni alio
studio scientifico della mitologia (Torino 1948 ; 1964 ; 1972) ~ Essays on a Science of
Mythology (New York 1949) Introduction to a Science of Mythology (London
1951) ~ Introduction ä l'essence de la mythologie (Paris 1953). Vgl. Magris, 97 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE T93

mehr von Autornamen und Titel als vom Inhalt ausging. Loser
noch ist die Zusammenarbeit in der zweiten gemeinsamen
Publikation, Der göttliche Schelm (1954) h Auf einem anderen
Blatt steht, dass Jung Kerenyi bei der Installation in der Schweiz
sehr behilflich war und dass Kerenyis Lehrauftrag am C. G.
Jung-Institut die einzige feste Grundlage für seinen
Lebensunterhalt blieb. Die Theorien von Jung hat Kerenyi nie im
Detail übernommen; in der englischen Fassung des Eleusis-
Buchs hat er sich explizit von Jung distanziert2.

Nach Kerenyis Tod wird man sein Unternehmen wenn
nicht als gescheitert so doch als beendet betrachten. Während
eine eigenständige 'humanistische' Existenz heute mehr denn

je als praktische Unmöglichkeit erscheint, ist es auch nicht
gelungen, Mythologie als übergreifende Geisteswissenschaft

zu etablieren. Echter Kontakt ist mit dem Dichter Thomas
Mann so wenig zustandegekommen wie mit der Psychologie,
von der mehr als zurückhaltenden Einstellung der Klassischen

Philologie zu schweigen. Was Durchbruch schien, bleibt
Episode.

Anhangsweise sind zwei Gelehrte zu nennen, die gleich
Kerenyi im Gefolge des Zweiten Weltkriegs aus Balkanbereichen

nach Westen getrieben wurden, gleiche Förderung u.a.
durch das C. J. Jung-Institut erfuhren, dann aber im
Universitätsbereich sich etablieren, ja bedeutende Institute und
Schulen gründen konnten : Angelo Breiich als Nachfolger von
Raffaele Pettazzoni in Rom, Mircea Eliade in Chicago. Breiich 3

1 Der göttliche Schelm. Ein indianischer Mythen-Zyklus, von P. Radin, K. Kerenyi,
C. G. Jung (auf dem Umschlag ist die Reihenfolge : Jung, Kerenyi, Radin ; von
Kerenyi stammen «Mythologische Epilegomena», 155-81; von Jung «Zur
Psychologie der Schelmenfigur», 1S3-207).
2 Eleusis (London 1967 ; vgl. S. 192 Anm. 2), pp. xxiv-xxxiii.
3A. Brelich (1912-1977) ; zur Mythologie vgl. bes. «Mitologia», in Liber
Amicorum. Studies C. J. Bleeker (Leiden 1969), 55-68 ; « Problemi di Mitologia»,
in Religioni e Civiltä 1 (1972), 331-525 ; « La metodologia della scuola di Roma»,
in II mito greco. Atti del Convegno internationale, Urbino 7-12 maggio 1973 (Roma
1977). 3_29-



194 WALTER BURKERT

hat die Ansätze Walter F. Ottos entschiedener ins Historische
transponiert; in der These, dass in griechischen Mythen wesentliche

Etappen der menschlichen Kulturgeschichte enthalten
sind, insbesondere der Übergang von der Jagd zum Ackerbau,
ist die Anregung durch Otto und Jensen am deutlichsten.
M. Eliade1 ist verwurzelt im Katholizismus und hat den

Schwerpunkt seiner wissenschaftlichen Arbeit im indischen
Bereich; fürs Antike arbeitet er aus zweiter Hand; doch ist
seine Mythos-Theorie mit Otto und Kerenyi weithin
kompatibel.

V

Unstreitig die modernste Richtung in der Mythologie und
weit über sie hinaus, Brennpunkt aktueller Diskussionen in
allen Geisteswissenschaften ist der Strukturalismus. Schien

er einige Zeit lang eine innerfranzösische Angelegenheit zu
sein, so zeigen sich mehr und mehr gerade die jungen
Wissenschaftler in Italien, USA, England und Deutschland fasziniert
von der neuen Richtung; wer sich reserviert und kritisch
verhält, tut wohl daran sich zu fragen, ob er damit schon zur
überholten Generation gehört. Treffend hat man den Aufbruch
des Strukturalismus mit dem Durchbruch der abstrakten
Malerei in den Zwanzigerjahren verglichen 2. Es hiess auch

schon, Strukturalismus sei die wahre Konsequenz aus Nietzsches

Proklamation: Gott ist tot3. In der Tat, hier gibt es

kein Hinnehmen mehr von prägender Tradition, nicht 'Ergriffenheit'

und Erschauern vor Urtiefen, sondern das schrankenlose

Spiel des 'bricoleur', Permutationen von Zeichen mit einem

1 M. Eliade (geb. 1907); Werke zur Mythologie: Le mythe de /'Hemel retour

(Paris 1949) ~ Der Mythos der einigen Wiederkehr (Düsseldorf 1953) ~ The Myth
of the Eternal Return (New York 1954 ; 1965 ; 1971 ; 1974) ~ Cosmos and History
(New York 1939); -Aspects of Myth (New York 1962) ~ Aspects du mythe (Paris
1963) ; Myth and Reality (New York 1963).

2H. Glassie, in Semiotica 7 (1973), 315.
3 M. Casalis, in Semiotica 17 (1976), 35 f.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE *95

Hauch von Computer und, wieder einmal, dem Anspruch der
'science'. Ob es sich um eine Mode oder einen Fortschritt
handelt, eine Methode oder eine Philosophie, scheint noch
nicht ganz ausgemacht. Aber dass es sich um den wichtigsten
Impuls für die Geisteswissenschaft in der zweiten Hälfte des

20. Jhdts. handelt, darf man vorläufig behaupten. Und die

Mythologie nimmt dabei eine überraschend prominente
Position ein.

Über Wesen und Wurzeln des Strukturalismus gibt es eine
reiche Literatur1, so dass kürzeste Andeutung hier genügt.
Der Weg führte von den russischen Formalisten über Roman
Jacobson zur Nachkriegsszene in USA und Frankreich; das

rechte Klima für die Wirkung kam in den Sechzigerjähren mit
der Begeisterung der Jüngeren für Formallogik und Computer,
dem sich abzeichnenden Aufstand gegen die Väter, der
kulturellen Unrast. Für die Mythologie entscheidend ist die

Leistung von Claude Levi-Strauss. Sein meistbeachteter und
-zitierter Aufsatz mit der berühmt-berüchtigten Analyse des

Ödipusmythos stammt bereits von 1955 ; expliziter,
vielschichtiger und esoterischer wurde die Methode mit La geste

d'Asdival (1958), worauf, nach La pensee sauvage (1962), die vier
Bände der Mjthologiques gefolgt sind 2. Die öffentliche Auf-

1 Verwiesen sei auf E. Leach (ed.), The Structural Study of Myth and Totemism

(London 1967) ; O. Ducrot, T. Todorov, D. Sperber, M. Safonxan, F. Wahl,
Qu'est-ce que le structural'tsme (Paris 1968) ; G. Schiwy, Der französische
Strukturalismus (Reinbeck 1969) ; Neue Aspekte des Strukturalismus (Hamburg 1971) ;

T. Hawkes, Structuralism and Semiotics (Berkeley 1976) ; A. Dundes, «Structuralism

and Folklore», in Studia Fennica 20 (1976), 79-93 (mit Bibl.).
2 C. Levi-Strauss (geb. 1908), «The Structural Study of Myth», in Sebeok

(1955), 81-106 ~ «La Structure des mythes», in Anthropologie structurale (Paris
1958), 227-55 ~ Structural Anthropology (New York 1963), 206-31 ~ Strukturale
Anthropologie (Frankfurt 1967), 226-54. — « La Geste d'Asdival», in Annuaire de

l'Ecole pratique des ITautes Etudes, Sciences religieuses, 1958-9, 3-43 Ees Temps
modernes 179 (1961), 1080-1123 Anthropologie structurale deux (Paris 1973),

T75-233 ~ «The Story of Asdival», in E. Leach (ed.), The Structural Study of
Myth and Totemism (London 1967), 1-47. — Mythologiques, I: Le cru et le cuit;
II : Du miel aux cendres ; III: L'origine des manihres de table ; IV : L'homme nu (Paris
1964-71) ~ Mythologien 1-IV (Frankfurt 1971-75).



196 WALTER BURKERT

merksamkeit fand Levi-Strauss, soweit ich sehe, vor allem
seit der Diskussion mit Paul Ricoeur um Plermeneutik und
Strukturalismus 1963 h Edmund Leach 2 hat seit 1965 Levi-
Strauss in die angelsächsische 'anthropology' eingeführt,
G. S. Kirk 1970 auch die klassischen Philologen unübersehbar
auf den Strukturalismus hingewiesen 3, als die dritte
Hauptrichtung der Mythologie nach Frazer-Durkheim und Freud.

'Struktur' ist ein System definierbarer Relationen zwischen
Teilen eines Ganzen mit bestimmten Transformationen;
'Strukturalismus' ist die Annahme, dass eben ein Bündel
transformierbarer Relationen das ganze und seine Teile
bestimmt, insbesondere im Bereich der Kommunikation durch
Zeichen, der Semiologie. Ausdrücklich beruft sich Levi-
Strauss auf das System der Phonologie, das die Phoneme einer
Sprache aus ihrer gegenseitigen Opposition bestimmt; einen

analogen Versuch einer semantique structural hat Algirdas
Greimas vorgelegt. Mythos wird, mit Recht, als eine eigentümliche

semantische Struktur genommen. Statt der naiven Suche
nach einem Sachbezug, der die 'wissenschaftliche' Mythologie
bisher bestimmte, wird die Form der Vermittlung an sich ins
Zentrum der Aufmerksamkeit gerückt, die 'Codierung'. Die
scheinbare Widersprüchlichkeit und Phantastik des Mythos
wird von Levi-Strauss reduziert auf das Nebeneinander
koexistierender Codes, die, richtig entziffert, je die gleiche
message in ihrer Grundstruktur enthalten, ob sie nun in
Tiergattungen, Essgewohnheiten, Farben, Raumverschiebungen,

Sexualität oder Defäkation sich verkleidet oder
enthüllt. Der Form nach führen die Interpretationen von
Levi-Strauss in der Regel auf eine Vermittlung, mediation,

zwischen einem Oppositionspaar; als beherrschende Oppo-

1 L'Esprit 31, Nr. 322 (1963), 396-653.
2 Vgl. S. 193 Anm. 1 ; E. Leach, Claude Levi-Strauss (New York 1970); Culture
and Communication (Cambridge 1976) ; zur früheren myth-and-ritual-Position
vgl. S. 180 Anm. 3.
3 Kirk, 42-83.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE I97

sition erscheint, nun durchaus sachbezogen, 'Natur' und
'Kultur'; « Das Rohe und das Gekochte ». Dabei geht es Levi-
Strauss nicht eigentlich darum, bestimmte Stücke der
Überlieferung, etwa einen gegebenen Text zu erklären, sondern
vielmehr darum, durch Entzifferung der Codes die Wirkungsweise

des darin tätigen Geistes, /'esprit, aufzuzeigen und seine

komplexe Rationalität gerade in seinen bizarrsten Schöpfungen
zu erweisen.

Die wissenschaftstheoretische Problematik des
Strukturalismus ist noch lange nicht ausdiskutiert1. Der Positivist
wird nach dem Kriterium der Falsifizierbarkeit fragen :

zugegeben dass, wie Sprachgrammatik, so auch andere
geistigkulturelle Strukturen unbewusst sein können, doch was
unterscheidet gegebene Strukturen von willkürlichen Projektionen
des Interpreten Ferner: Gibt es eine bevorzugte Ebene
humaner Kommunikation —• was doch auf Sachbezug hinausläuft

; selbst 'Natur-Kuhur' ist ein solcher Sachbezug —, oder
fällt jede Schranke zwischen Sinnhaftem und Absurdem, wenn
dieses nur 'Struktur' hat Ich werde den Verdacht nicht los,
dass die schrankenlose Freiheit des Subjektiven mit dem

korrespondierenden Realitätsverlust nur allzusehr unsere eigene
prekäre und absurde Situation widerspiegelt.

Dass Levi-Strauss als Fundament und Illustration seiner
Theorie und Methode einen Komplex gewählt hat, für den es

kaum kompetente Spezialisten gibt, die Mythologie der Indianer
nämlich, macht die Diskussion besonders schwer. Was

griechische Mythologie betrifft, so ist seit etwa einem Jahrzehnt
ein weithin ausstrahlendes Zentrum in der Pariser Gruppe um
J.-P. Vernant und M. Detienne entstanden. Vernant hat in
der soziologischen Tradition von Marcel Mauss und Louis
Gernet begonnen und behält den Bezug auf la societe grecque

1 Eine Attacke z.B. R. & L. Makarius, Structuralisms ou ethnologic, pour uns critique
radicale de l'anthropologie de Levi-Strauss (Paris 1973) ; distanziert auch Dundes 1976

(vgl. S. 195 Anm. 1); vgl. W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology
and Ritual (Berkeley 1979), bes. 10-14.



198 WALTER BURKERT

bei, auch wenn er strukturalistische Modelle übernimmt. Sein

Aufsatz über Prometheus und Pandora 1 ist ein methodisch
instruktives Musterstück, das den Mythos auf dreifachem
Niveau analysiert, Erzählfunktionen nach Propp-Greimas,
semantische Oppositionen und Homologien frei nach Levi-
Strauss, und soziologische Relevanz im Nachhall von Gernet.
Daneben ist Detiennes 2 Buch Les Jardins d'Adonis fast schon

zu einem Standardwerk geworden ; es entfaltet die semantische
Dramatik einer pensee sauvage von Pflanzen und Wohlgerüchen
und entdeckt strukturelle Beziehungen der bisher isoliert
behandelten Festrituale: Adonia gegen Thesmophoria. Der
Mythos als Handlung, der Tod des Adonis, die Klage freilich
scheint sich zu verflüchtigen. In Dionysos mis ä mort erscheint
der Orphische Mythos von der Dionysos-Zerreissung als

Ausdruck einer Opposition zum normalen Opferwesen ; die

von der 'myth and rzAW-Schule angesetzte Beziehung schlägt
um ins Gegenteil. Die Frage, ob wirklich Mythen in dieser

Form und Funktion erfunden wurden und nicht doch eher in
Analogie zu typischen oder rituell ausgeformten Erfahrungen
entstanden, scheint sich auf dem synchron-strukturellen Niveau

gar nicht mehr zu stellen.
Doch ist hier keine Raum für Kritik. Die Rezeption und

Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus ist allenthalben
im Gange 3. Eine Synthese, die ich in Richtung eines
historischen Funktionalismus unter Verwendung systemtheore-

1 J.-P. Vernant, « Le mythe prometheen chez Hesiode», in Mythe et societe en

Grece ancienne (Paris 1974), 177-94 ~ II mito greco. Atti del Convegno internationale
(Roma 1977), 91-106.
2 M. Detienne, Les Jardins d'Adonis (Paris 1972) ~ The Gardens of Adonis (Atlantic
Highlands 1977) ; Dionysos mis a mort (Paris 1977).
3 Vgl. etwa P. Pucci, « Levi-Strauss and Classical Culture», in Arethusa 4 (1971),

103-117 ; Ch. P. Segal, « The Raw and the Cooked in Greek Literature. Structure,

Values, Metaphor», in CJ 69 (1974), 289-308 ; C. Berard, Anodoi. Essai
sur Timagerie des passages chthoniens (Bern 1974) ; L. Brisson, Le mythe de Tiresias.
Essai d'analyse struciurale (Leiden 1976); P. Scarpi, Letture stdla religione classica.

Uinno Omerico a Demeter (Firenze 1976) ; A. Neschke-Hentschke, « Griechischer

Mythos und strukturale Anthropologie», in Poetica 10 (1978), 135-53.



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE I99

tischer und strukturalistischer Beschreibungsmodelle suchen

würde, liegt allenfalls in der Zukunft. Einstweilen mag der
Blick darauf, wie hier Modernstes um das Uralte spieltl,
ohne es zu überholen, sogar dem Humanisten neuen Mut geben.

1 Gerade die letzten Jahre sind durch eine Springflut von Symposien und Sammelwerken

zum Thema 'Mythos' gekennzeichnet: Mythos. Scripta in honorem M. Unter-
steiner (Genova 1970) ; M. Fuhrmann (ed.), Terror und Spiel. Probleme der Mythen-
re^eption (München 1971) ; P. Maranda (ed.), Mythology. Selected Readings (Har-
mondsworth 1972) ; II mito greco. Atti del Convegno internationale, Urbino 7-12

maggio 1973 (Roma 1977) ; M. Detienne (ed.), II mito greco. Guida storica e critica
(Bari 1974), Un colloque sur ile mythe* (Geneve 1976), in Cahiers Internationalix de

symbohsme 35/6 (1978), 149-203 ; Probihmes des mythes et de leur interpretation. Actes
du colloque de Chantilly, 24-25 avnl 1976 (Paris 1979) ; H. Poser (ed.), Philosophie
und Mythos, ein Kolloquium (Berlin 1979). Sebeok (1955) erschien als Taschenbuch,
5th printing 1972 ; das von Leach edierte Kolloquium (1967, vgl. S. 195 Anm. 1)

in Übersetzung : Mythos und Totemismus (Frankfurt 1973).



200 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Momigliano : I wonder whether a more central place should

not be reserved in your historical survey to Usener and in general

to the Bonn school of his time. Usener's approach to polytheism—
inspired by W. Dilthey—had a direct bearing on the notion of myth ;

and of course he was concerned with the transition from pagan to
Christian myths. Buecheler powerfully contributed to the study of
rituals in pre-roman Italy. More generically Bernays' interpretation
of xaS-apuii; influenced Nietzsche on the one hand and his nephew
(by marriage) Freud on the other. Unless I am mistaken, both
W. F. Otto and L. Radermacher came from the Bonn school.

M. Burkert: In einem Bericht über Studien zur griechischen
Religion müsste der Name Usener ganz anders herausgehoben
werden, hat ihn doch Albrecht Dieterich nicht zu Unrecht den

%«<; yni(rrf\Q der Religionswissenschaft genannt. Allerdings hat

Usener, gleichsam aus philologischem Pflichtgefühl (Epicurea,

Leipzig 1887), den Abschluss seiner religionswissenschaftlichen
Studien hinausgeschoben. Das Buch Götternamen (1896) führt, indem
es sich auf Namen konzentriert, vom Mythos als Handlungsstruktur
ab ; es hat keinen durchschlagenden Erfolg gehabt. Ein prinzipieller
Aufsatz «Mythologie» erschien erst 1904 (ARW 7 (1904), 6-32

Vorträge und Aufsätze (1907), 39-65), im gleichen Jahr auch der

allerdings sehr wichtige und einflussreiche Beitrag « Heilige Handlung»

(ARW 7 (1904), 281-339 Kleine Schriften IV (1913), 422-
467). Hier steht doch wohl ferne Anregung aus Cambridge im Hintergrund,

wenn die 'sakramentale Handlung' als 'Samenkorn' von
Sagen erscheint, während der seinerseits wegweisende Aufsatz über
«Italische Mythen» (RhM 30 (1875), 228 f. Kl. Sehr. IV 142)

Bräuche als Reflexe des Mythos erklärte.
Ich danke für den Hinweis auf Bernays. Bernays' Interpretation

der Tragödiendefinition des Aristoteles (1857) war ein philologischer



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 20I

Durchbruch; eine 'mythische' Dimension gewann dies eigentlich
erst durch Nietzsche.

M. Dover: In the history of the study of myth I am struck above

all by the consistency with which people have sought one answer :

« myth is allegory », « myth is ritual», « myth is saga ». Certainly,
when we examine the totality of inherited narrative in a given society
at a given time, we may well find labels very useful for subdivision
of the material, but that is a different matter from expecting to find
one master-key. The use of anthropological material is essential,
but one aspect of that material has often been overlooked : some

of it concerns the remote past, some the very recent past, and much
is not located, except quite vaguely, between those extremes. I think
I recall encountering in material collected from a Pacific island,

including (e.g.) creation-myths which involve gods, a trivial story of
which the teller said : «this is not a story ; we know it through our

eyes » (i.e. there are living witnesses), « not through our ears ». This
is an interesting recognition that inherited narrative in general is

tradition of whose truth one cannot be quite sure, but it all purports
to tell us what has happened, or may have happened, in the past.
Some narratives have a « so that is why. » conclusion, e.g.

«... why the earth sometimes shakes » (scientific explanation), or

«... why we never entertain the people of that island » (political
explanation), but they do not necessarily contribute anything to the

explanation of any present ritual, usage or state of affairs.

M. Burkert: Ich gehe, mit G. S. Kirk, durchaus davon aus, dass

der Mythos in eine allgemeine Klasse von traditionellen Erzählungen
überhaupt gehört. Ich glaube allerdings, dass damit bereits eine

gewisse Reihe von Problemen sich stellen, vor der Frage der feineren

Unterteilung und genauen Definition, Fragen, die den Mythos
mitbetreffen und in den Diskussionen um den Mythos mit eine Rolle

gespielt haben : was ist überhaupt die Funktion — oder die
Funktionen — von traditionellen Erzählungen, was sind ihre wesentlichen

Strukturen, inwieweit und warum werden sie über längere



202 DISCUSSION

Zeiträume hinweg tradiert oder auch räumlich weiter verbreitet
Die Fragestellungen der Psychologie können durchaus an ein Corpus

von Erzählungen überhaupt herangetragen werden, und erst recht
kann der Strukturalismus Erzählungen jeder Art bearbeiten, ohne

nach Differenzierungen zu fragen. Die Behauptung der Myth-and-
Ritual-Schule, Mythos sei ausschliesslich die Erzählung, die mit
einem Ritual verbunden oder wenigstens daraus abgeleitet sei,

scheint auch mir zu eng. Ich bin allerdings geneigt, die Besonderheit

von 'Mythos' funktionell zu fassen, als 'Anwendung' einer Erzählung,

als vorgegebene Synthese zur Beschreibung bzw. Erhellung
eines Komplexes der Realität; auf praktischer Ebene ist diese

'Anwendung' vor allem durch die Eigennamen signalisiert.
Die Einseitigkeit der Mythologen, stets einen 'masterkey'

anwenden zu wollen, hat auch G. S. Kirk besonders kritisiert. De

facto sind die behandelten Theorien weithin durchaus kompatibel
— die tiefenpsychologische Deutung wird von der rituellen so wenig
widerlegt wie diese von der strukturalistischen —. Im übrigen
haben die Forscher vielleicht doch wenigstens provisorisch das

Recht, einen Weg so weit wie irgend möglich zu verfolgen, an einem

Strang mit aller Energie zu ziehen. Die blosse Feststellung der

schillernden Vielfalt kann abhalten, überhaupt voran zu gehen.

Mme Patlagean : Cet expose si riche me suggere deux questions:
Tout d'abord, celle de la survivance des mythes helleniques,

tout de meme essentielle, bien que nul ne soit satisfait de la fagon
dont la traitait Usener (j'avais moi aussi remarque sa quasi-absence
dans votre expose retrospectif) ; mais le dossier reste au moins

ouvert. Je voudrais ä cet egard rappeler les merites du livre de P. E.
Lucius sur Les origines du culte des saints, publie en traduction frangaise

en 1905 par Gustave Anrieh, professeur ä la Faculte de Strasbourg,
lui-meme auteur de la meilleure publication des legendes grecques
relatives ä saint Nicolas de Myra (Der heilige Nikolaos in der

griechischen Kirche, Leipzig 1913) : on y trouve notamment des

observations sur la permanence locale ä propos du culte de sainte Thecle.

Karl Krumbacher a aborde de la meme fagon le probleme redoutable



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 203

de saint Georges en 1911 (Der heilige Georg in der griech. Überlieferung,

Abh. der Bayer. Akad. der Wiss. 25, 3, München 1911). Le livre
de J. C. Lawson, Modern Greek Folklore and Ancient Greek Religion.

A Study in Survivals, publie en 1910, est tres suggestif ä cet egard ;

il met en evidence la valeur du temoignage de Leon Allatius, ce

Grec du milieu du XVIIe siecle, devenu catholique, et charge par
Rome de missions en Grece.

Ceci m'amene ä ma seconde question : quelle est votre opinion
sur les rapports entre le mythe et le conte dit populaire

M. Burkert: Ich danke sehr für diese Ergänzungen. Die
Beziehungen von Mythos und Heiligenlegenden sind ein Bereich, der

noch lange nicht genügend erforscht ist und in den Mythos-Theorien
kaum berücksichtigt wurde. Es stellt sich u.a. das Problem, inwieweit

Mündlichkeit konstitutiv für Mythos ist, während direkte
literarische Erfindung bei Heiligenlegenden sehr viel eher möglich
scheint — doch dies ist ein weites Feld. Eine gewisse Gefahr der

Einseitigkeit liegt wohl darin, dass sowohl klassische Philologen
als auch griechische Folkloristen fast immer primär an der Kontinuität

vom klassischen Griechentum her interessiert waren —
während die moderne Volkskunde allgemein dem Kontinuitätsproblem

sehr viel kritischer gegenübersteht.
Über Mythos und Märchen ist von Seiten der Germanistik weit

mehr als von Seiten der klassischen Philologie diskutiert worden.
Seit dem 19. Jh. stehen die beiden Thesen gegeneinander : Märchen
seien abgesunkene Mythen, oder aber Mythen seien ihrerseits von
Märchen oder jedenfalls Märchenmotiven abhängig. Man kann,
worauf schon hingewiesen wurde, die rituellen (Saintyves, Propp),
die tiefenpsychologischen, die strukturalistischen Interpretationen
auf Märchen so gut wie auf Mythen anwenden. Das Definitionsproblem

ist nicht gelöst. Mein Kollege Max Lüthi bestimmt das

Märchen in einleuchtender Weise vom Stil her ; ich selbst suche den

Mythos von seiner Funktion her zu erfassen. Dies sind aber zwei
verschiedene Dimensionen der Einteilung ; und man muss wohl,
mit Hedda Jason (Current Anthropology (1969), 413-20), einen mehr-



204 DISCUSSION

dimensionalen Zugang ('multidimensional approach') in dem

ganzen Komplex der traditionellen Erzählungen suchen ; freilich
wird das Ergebnis dann sehr kompliziert.

M. den Boer: I have two different remarks to make.

1) Earlier than Byzantine times data of a religious character are

difficult to explain as positively pagan or positively christian. One

of the most recent examples which has come to my knowledge is an

inscription of Lyon, interpreted by Jean Pouilloux and C. P. Jones

(AJP 99 (1978), 336-353). Another striking example is the notorious

Sator-inscription. Two of the most recent studies argue for a

Mithraic or a Stoic origin : W. O. Moeller, The Mithraic Origin and

Meanings of the ROTAS-SATOR Square (Leiden 1973); R. Etienne,
« Le 'carre magique' ä Conimbriga (Portugal) », dans Conimbriga 17

(Universidade de Coimbra 1978), 15-34.

2) My second point regards the last part of the clear and masterly

survey of M. Burkert: structuralism, more specifically the
radical views of C. Levi-Strauss. Je prefere citer quelques lignes
du texte frangais de Anthropologie structurale (1958), 228 et 242 (voyez
aussi Mythologiques, IV: Llhomme nu (1971), 603-616). L'anthro-
pologue professionnel, explique-t-il, a quitte le terrain des religions
primitives et l'a ainsi abandonne ä des amateurs, qui ont recours ä

des psychologies et des emotions, qui confondent, au gre de leur

caprice, l'objet et le sujet, et negligent la seule täche qui leur incombe :

«II aurait fallu elargir les cadres de notre logique pour y inclure des

operations mentales, en apparence differentes des notres, mais qui
sont intellectuelles au meme titre». Et il ajoute que l'etude de la

mythologie comparee pourrait avancer grace aux mathematiciens

qui entreprendraient d'exprimer en symboles des relations multi-
dimensionnelles qui ne peuvent pas etre traduites autrement. « A vrai
dire, il y a peu d'espoir que la mythologie comparee puisse se deve-

lopper sans faire appel ä un symbolisme d'inspiration mathematique,

applicable ä ces systemes pluri-dimensionnels trop complexes pour
nos methodes empiriques traditionnelles ». Quelle est votre position
ä l'egard de ces theories



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 205

M. Burkert: Meine Stellung zum Strukturalismus ist im Grunde

von Kant bestimmt: Die Form unserer Erkenntnis muss logisch
sein, dies darf aber nicht zu der Illusion führen, dass auch der Gegenstand

der Erkenntnis notwendigerweise rational ist. Insofern habe ich
keine prinzipiellen Einwände gegen logische und mathematische

Formulierungen auch in den Geisteswissenschaften, vorausgesetzt,
die Form ist klar und die Beziehung auf die Gegenstände eindeutig
und nachprüfbar. Vielleicht lässt sich auf diese Weise manches

deutlicher und kürzer erfassen, was uns sonst entgeht.
Das Problem des Strukturalismus liegt nun aber darin, dass hier

zwischen der Form der Beschreibung und dem Gegenstand scheinbar

Koinzidenz eintritt: der Mythos, decodiert, ist Struktur. Nach der

Position eines extremen Strukturalismus darf wohl die Unterscheidung

zwischen beschreibender Struktur und Gegenstand gar nicht
mehr gemacht werden ; ja auch das Subjekt verschwindet : « die

Mythen denken sich selbst». Ob hier die Philosophie eines

radikalen Idealismus verkündet oder "la science" betrieben wird, ist
die Frage.

M. Momigliano: Evidently one of the problems which engaged

my generation has lost interest for your generation : the problem,
raised by W. F. Otto and the Frankfurter Schule against Mommsen
and Wissowa, whether Roman religion, in comparison with Greek

religion, was characterised by poverty of myths connected with
rituals.

M. Burkert: Die Polemik wurde einigermassen hitzig
weitergeführt, so lange Kurt Latte die Wissowa-Deubner-Position
aufrecht erhielt (K. Latte zu F. Altheim, Gnomon z6 (1954), 15-23;
A. Breiich zu Latte, Studi e Mat. di St. delle Religioni 32 (1961),

311-354). Seither sind die Fronten zerfallen, doch ist das Problem
nicht definitiv entschieden ; man vergleiche die gegensätzliche

Behandlung des Romulus-Mythos durch H. Strasburger, Zur Sage

von der Gründung Roms (SBHeidelberg 1968, 5), einerseits, A. Alföldi,
Die Struktur des voretruskischen Römerstaates (1974), andererseits.



2o6 DISCUSSION

Mir scheint, class im Grund mein Lehrer Carl Koch bereits 1937
in seinem Buch Der römische Jupiter den Weg zur Lösung gewiesen
hat: Die Staatsreligion der römischen Republik hat den Mythos
nach Möglichkeit ignoriert, doch liegt dem ein Stadium voraus,
in dem die Italiker so gut wie die Etrusker und andere Nachbarn

mythische Erzählungen und Ordnungsschemata auch im Bereich
der Religion gekannt und verwendet haben.

M. Dover: I would like to put a point which may be naive, even

childish, but I think it is relevant to the question of 'system' and also

to the question, « What are we trying to explain » Take a minimal
element from a Greek myth, e.g. « Tantalos invited the gods to
dinner ». There was an exact point in space and time at which someone

uttered those words for the first time in human history. Behind
them, perhaps, lie « X invited the gods » and/or « Tantalos invited X »,

and, if so, for each of those utterances too there was a precise point of
origin. We know that the point lies more than 2500 years ago, and

we may reasonably assume that it was less than two million years

ago. What interests me is : what caused the original speaker to utter
the words, and what function did his utterance serve Clearly there

are many systems into which it might fit. And, of course, I deliberately

chose an example involving gods, because had I asked « What
caused someone to say for the first time 'Orestes killed his

mother' ?», the answer could well have been« knowledge of the fact
that Orestes really had, a few hours or a few minutes previously,
killed his mother ».

M. Burkert: Man sollte das Element wohl nicht isoliert sehen.

Die Einladung zum Mahl gehört von vornherein zu dem Komplex :

Anwesenheit der Götter beim Opfermahl, in diesem Fall beim
kannibalischen Mahl mit der Zerstückelung des Pelops und folgender
Wiederbelebung. Dazu gehört — hier folge ich der ritualistischen

Richtung (Homo Necans (1972), 108 ff.) — das heilig-unheimliche
Initiations-Opfer in Olympia wie am Lykaion. Solche Feste ihrerseits
sind eine besondere Ausformung im allgemeinen Rahmen der sakralen



GRIECHISCHE MYTHOLOGIE 207

Mahlzeit, mit der die Götter verbunden sind ; dass sie an der Mahlzeit

teilnehmen, wird die in ihrem Wesen anthropomorphe
Erzählung, d.h. der Mythos, geradezu notwendigerweise sagen.
Wer zum ersten Mal auf griechisch etwas sagte wie «Tantalos
invited the gods to dinner», tat dies auf einem doppelten Hintergrund
von Ritualpraxis und Göttererzählungen mit je bereits entfalteten

Strukturen, also in einem 'System'.
Die Frage wäre, was der Name Tantalos aussagte, als er in die

Geschichte kam ; hierauf weiss ich keine Antwort.




	Griechische Mythologie und die Geistesgeschichte der Moderne

