
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 25 (1979)

Artikel: Kunsttheorie und Kunstbetrachtung

Autor: Preisshofen, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Felix Preisshofen

KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG

Kunstbeschreibungen und gelegentliche Äusserungen zu
Werken der Bildenden Künste sind in der griechischen Literatur
durchaus geläufig b Die Schildbeschreibung in der Ilias setzte

gleichsam ein Signal und wurde für alle späteren Epochen
paradigmatisch 2. Für die Griechen waren damit seit Anfang
an die Werke der Bildenden Künste 'literaturwürdig' — ein
an sich nicht selbstverständliches Phänomen. Viele Reflexe der
Ansichten damaliger Kunstbetrachter in verschiedensten
Brechungen sind so erhalten und lassen hin und wieder erahnen,
was der Betrachter von Kunstwerken an und in diesen 'sah'.
Besondere Überlegungen über die Eigenart solcher
Kunstbetrachtungen wurden dabei zunächst kaum angestelltb Diese
'reflexionslose' Art, Kunstwerke zu betrachten, bei der Freude

an Glanz und Aufwand, Bewunderung des 'Wie-Lebendig-Sein'

1 Vgl. die Zusammenfassung von E. Pernice und W. H. Gross in Allgemeine
Grundlagen der Archäologie, Handb. der Archäologie, hrsg. von U. Hausmann
(München 1969), 481 ff.
2 Vgl. K. Fitischen, Bildkunst, Teil 1: Der Schild des Achilleus, Archaeologia
Homerica (Gottingen 1973).
3 H. Philipp, Tektonon Daidala (Berlin 1968); F. Preisshofen, « Sokrates im
Gesprach mit Parrhasios und Kielton », in Studia Plaionica, Festschr. H. Gundert

(Amsterdam 1974), 21 ff.



264 FELIX PREISSHOFEN

usw. im Vordergrund steht, ist weder an bestimmte Kulturen
noch an Epochen gebunden und lässt sich auch in der Antike
von frühester Zeit bis hin zum Ausgang verfolgen 1. In
Griechenland tritt aber zu dieser 'einfachen' Kunstbetrachtung
allmählich die Kunsttheorie. Jedenfalls führt die seit dem 5.

Jahrhundert v. Chr. erkennbare Auseinandersetzung eines

breiteren Publikums mit spezifischen Problemen der Bildenden
Künste in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts zu einer
theoretischen Systematisierung der Überlegungen zu Form
und Wirkung der betrachteten Werke 2. Dabei entstand
gelegentlich ein Spannungsverhältnis zwischen der genannten
'einfachen' Kunstbetrachtung und den verschiedenen Formen
der sich langsam herausbildenden Kunsttheorie. Wenn in der
hellenistischen Dichtung immer wieder der 'naive'
Kunstbetrachter vorgeführt wird, so ist allemal mit solchen Szenen

der Kenner angesprochen, der — selber wohlunterrichtet
über die Eigenart dieses oder jenes Künstlers — das unre-
flektierte Staunen der 'einfachen' Leute reizvoll findet. Zu
dieser Zeit waren die Nachrichten über die Geschichte der
Bildenden Künste bereits gesammelt und in Ordnungssysteme
gebracht, die geistigen Voraussetzungen zur Entstehung von
Kunsttheorie waren gegeben.

Dass Theoriebildung ein ganz wesentlicher Faktor für
klassizistische Tendenzen ist und zwar in jeder tsyvvj, ist nicht
zu bezweifeln. Doch setzt die systematisierende Reflexion über
Sinn und Eigenart der -ropsurixr] — Cwypacpoer) — xopoTrXoccmxY)

gegenüber den Reflexionen zur pTj-ropixY] bei den Griechen erst

spät ein. Sie gewinnt aber im Lauf des Hellenismus eine besondere

Rolle und wird fast so wichtig wie die praktische Aus-

1 Die Geschichte dieser 'einfachen' Kunstbetrachtung, die stark auf
epigraphischem Material und auf satirischen Äusserungen in der Literatur zu basieren

hätte, ist fur die Antike noch nicht geschrieben. Wegweisende Ansätze finden
sich bei H. Philipp, op. cit. (supra S. 263 Anm. 3).
2 Zusammenfassend hat zuletzt J. J. Pollitt, The Ancient View of Greek Art
(New Haven 1974) über die Entwicklung gehandelt.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 265

Übung der Künste selbst. Das bedeutet eine Veränderung, eine

Gewichtsverschiebung von der handwerklichen Praxis zur
Theorie, die in dieser Form nur bei den Bildenden Künsten
auftreten konnte, deren Ausübung immer sehr stark mit dem
Makel der Lohnabhängigkeit behaftet blieb. 1 Darin besteht
ein wesentlicher Unterschied zur Scheidung von Theorie und
Praxis in der Rhetorik.

Andererseits scheinen die leider nur spärlich uberlieferten
Reste der antiken Kunsttheorie den Gedanken nahe zu legen,
dass auf dem Gebiet der Bildenden Künste die entscheidende

Wendung hin zum Klassizismus, die also, nicht erst in
das i. Jahrhundert v. Chr. zu datieren ist, sondern bereits um
die Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. stattgefunden hat.

Die Anfänge dieser Entwicklung liegen, wie nicht anders

zu erwarten, im frühen Hellenismus und sind auf das Engste
mit Lysipp und seiner Schule verbunden 2. B. Schweitzer hat
aus einigen von Plinius dem Älteren überlieferten Nachrichten
eine frühhellenistische Kunsttheorie rekonstruieren können,
nach der die Entwicklung der Kunst (vor allem der Toreutik)
stufenweise von den grossen Meistern des 5. Jahrhunderts
v. Chr. zur Vollendung mit den Werken des Lysipp führt.
Gemessen wird der Fortschritt an Kriterien wie diligentia,
symmetria, numerus usw., also an wirklichen Formkriterien, die

nicht aus der Rhetorik übernommen sind, sondern wohl aus
der Tradition der Werkstattgespräche stammen 3.

Ob diese Theorie unbedingt mit Xenokrates von Athen,
einem Enkelschuler des Lysipp, zu verbinden ist und ob Lysipp

1 Zur Frage nach der sozialen Stellung der bildenden Kunstler vgl. zuletzt
N. Himmelmann, « Zur Entlohnung künstlerischer Tätigkeit in klassischen Bau-
mschriften », in Jdl 94 (1979), 127 ff.
2 Vgl. zuletzt P. Moreno (Hrsg.), Testimonian^e per la teoria ariistica di Ltsippo
(Treviso 1973); ders., Lisippo I (Bari 1974).
3 B. Schweitzer, Xenokrates von Athen, Schriften der Komgsberger Gelehrten
Gesellschaft, Geisteswiss. Kl. 9,1 (Halle 1932) Zur Kunst der Antike I (Tubingen
1963), 105 ff.



206 FELIX PREISSHOFEN

selbst auch theoretisch schon sem eigenes Werk im Sinne
dieser Theorie konzipierte und kommentierte, bleibe
dahingestellt 1. Sicher aber steht sie in der Tradition von Werk-
stattgesprachen der Lysippschule, die ja auch nach dem Tod
des Begründers fur die Entwicklung der Kunst eine ganz
wesentliche Rolle spielte 2.

Charakteristisch fur die zugrundeliegende Anschauung ist
das Bemuhen, die bildenden Kunstler der eigenen Zeit positiv
gegen die Meister vergangener Epochen und diese insgesamt
gegen die rudis antiquitas abzusetzen. Lysipp und seme Schule
sehen m der eigenen Kunstlergeneration die 'Meister' und
eigentlichen Vollender all dessen, was die Vorganger inauguriert
haben. Die grossen Meister des 5. Jahrhunderts v. Chr. sind
Vorganger, nicht Vorbilder. Jeder hat sozusagen die Kunst
ein Stuck weitergeführt. Lysipp und seine Schule stehen in
einer Entwicklung. Den folgenden Generationen bleibt die

Möglichkeit unbenommen, praktisch und theoretisch den

eingeschlagenen Weg weiterzugehen. Diese Hinweise selbst

mögen genügen als Charakteristik einer fruhhellemstischen
Kunsttheorie. Wieweit ihr etwa andere Theorien entgegenstanden

— es ware durchaus denkbar, dass andere Bildhauer-
schulen anderen Kriterien folgten — ist nicht festzustellen.
Ob z.B. das ceuvre des Praxiteles und seiner Nachfolger zu
einer eigenen Theonebildung gefuhrt hat, ist noch nicht
untersucht3.

Dass die gleichzeitige 'einfache' Kunstbetrachtung, deren
Reflexe sich in nicht geringer Zahl im hellenistischen

Epigramm und der übrigen Literatur finden, der skizzierten

1 P. Moreno, Testimontan^e per la teona artistica dt Ltstppo, geht bei der

Auswertung der Quelle wohl zu weit, wie an anderer Stelle dargelegt werden soll.
2 Vgl. die bei P. Moreno, Ltstppo I zusammengestellte Literatur.
3 Die Frage nach weiteren, von der ' xenokrateischen ' unabhängigen Theorien
muss zumindest gestellt werden Der vereinfachende Selektionsprozess im
Klassizismus wird erst richtig deutlich auf dem Hintergrund der vielfaltigen
Strömungen im Hellenismus.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG

Theorie nicht direkt verpflichtet sein müssen, liegt auf der
Hand. Sie widersprechen ihr aber auch nicht. Das berühmte
Epigramm des Poseidippos auf den Kairos des Lysipp mag als

Beispiel angeführt sein 1:

tiq to-8-sv o 7tXacjT7]c;; — Sixudmop. — oüvopia St) tEp;
— AücH7t7toc,. — cru Ss tIc, ; — Kaipo<; o TOXvSafia-rcop.

Tints 8' in' axpa ßeßvjxai;; — <xd Tpoyaco. — tE 8s xapaoü?
7roaalv syst«; Sitpuetp; — unapt' Ü7C7]veptio<;.

yeipi 8e SsEpixspTjt tE cpspet? E;upov; — ävSpdat Sstypta
wp äxpiTji; nöuri)c, oEpuxepoc, tsXsS-co.

7) Ss xopu) tE xoct' ötptv; — Ü7ravTtdaavTt Aaßsa&at
vi) Ata. — Ta^OTttoisv S' sE? tE 9aXaxpa ttsXsi;
tov yap a7tai; 7ro)votat TrapaO-ps^avra pts TOaaEv

outk; e-9-' EptsEpcov SpaEpsxat s^oTttS-sv.

Toüvsy' 6 Tsyvtryjg as 8ts7tXaasv; — etvsxsv üptsov,
E;stvs, xai sv 7tpol>ijpoi<; &7)xs SiSaaxaXEvjv.

Nicht Kriterien der Form, sondern des Inhalts sind bestimmend.
Dabei richtet sich das Epigramm natürlich an den Kreis der

Kundigen, der künstlerische Formen zu interpretieren wohl im
Stande war.

Aufschlussreich ist auch der 7. Jambus des Kallimachos.
Dass das Gedicht selbst zu fragmentarisch erhalten ist, sei hier
nur die antike Inhaltsangabe zitiert:

'AXstop o Zsüp, ä Tsyva Ss OeiSEa - PvwpEptcp aüxoü aTO7tXsovTi xaxa
•9-sav toü 'OXufiTUOU Aio? tic, THXiv SiTjysixai ptTjxoi; -nAa-rcx; ßaasco?

•8-povou ÜttotcoSEou aüxoü toü &soü xai oar) I) 8a7tdvy], Sr)p.toupyov Ss Oet-

SEav XapptESou 'Afbjvatov.

Schon diese Inhaltsangabe zeigt, wie minutiös offenbar
Kallimachos hier werktechnische Angaben gesammelt hat2. Natürlich

benutzt der Dichter die Möglichkeit, die gewaltige Grösse
des Zeusbildes in kleinsten Grössen zu fassen, zu heiterem und
ironischem Effekt. Aber dass diese Massangaben zur Verfügung
standen und dass eine detaillierte Beschreibung gleichsam dem

1 Anth. Gr. XVI 275 (Text nach P. Moreno, Testimonian^e
2 Call., ad Iamb. VI Fr. 196 Pfeiffer).



z68 FELIX PREISSHOFEN

Freund, der nach Olympia reist, als 'Kunstführer' mitgegeben
werden konnte, ist bezeichnend. Es mag in diesem Jambus eine
ironische Anspielung auf die in dieser Zeit entstehende Gattung
der Reiseliteratur 1 verborgen sein, in der das 'Wissenswerte' zu
Städten und Ländern gesammelt und geordnet wurde.
Kunsttheorie und Kunstbetrachtung dieser Zeit stehen sich also
zumindest in einem Punkt sehr nahe: man bewundert nicht
einfach die Werke zeitgenössischer und früherer Meister,
sondern man will auch etwas über sie wissen. Informationen
werden systematisch gesammelt und ausgewertet. Diese

Bemühungen auf dem Gebiet der Bildenden Künste folgen
natürlich nur einer durch die Schule des Aristoteles inaugurierten

und sich rasch durchsetzenden Tendenz, alles Wissenswerte

auf allen Gebieten zu sammeln und zu ordnen 2. Es
werden dadurch auch die Voraussetzungen geschaffen, die

später zum Klassizismus führen. Auch das gesammelte Wissen
über die bildenden Künstler und ihre Werke trägt letztendlich
zur Kanonisierung derselben bei3.

Die Tendenz zur 'gelehrten Kunstbetrachtung' spielt, wie
nicht anders zu erwarten, an den hellenistischen Höfen eine
besondere Rolle. Das Interesse der Herrscher konnte zu
wirklichem Kennertum werden. Unterstützt wurden solche

Bemühungen durch die an den Höfen arbeitenden Forscher
wie z.B. Antigonos von Karystos, der Zuschreibungsfragen
— von welchem Künstler ist dies oder jenes Werk —
'wissenschaftlich' zu klären suchte 4.

1 Naturlich hat die Periegese eine alte Tradition. Aber gerade im Hellenismus
werden neue Ansätze verfolgt wie z.B. Die Reisebilder des Herakleides zeigen;
vgl. F. Pfister (Hrsg.), Sbb. Österr. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Kl. 227, 2

(Wien 1951).
2 Zeugnisse dazu in reicher Fülle zusammengestellt bei R. Blum, Kallimachos und
die Literaturver^eichnung bei den Griechen (Frankfurt 1977), 11 ff.
3 Zu diesen Zusammenhangen vgl. besonders R. Pfeiffer, History of Classical

Scholarship, from the beginnings to the end of the Hellenistic Age (Oxford 1968).
4 Zu Antigonos und Agorakritos vgl. G. Despinis, Symbole sie melete tou ergou tou



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 269

Dies so angesammelte Wissen zu allen Gebieten der Bildenden

Künste und deren Vergangenheit hat auf die Kunstproduktion

zunächst keinen direkten Einfluss ausgeübt. Die
Kriterien, die für die bildenden Künstler massgebend waren,
werden jedenfalls noch eher dem direkten Werkstattgespräch
verpflichtet gewesen sein, was ja auch für die angesprochene
frühhellenistische Theorie galt. Noch stehen Künstler und
Betrachter in unmittelbarer Verbindung mit der Vergangenheit,
die es zu erforschen galt. Noch resultierte daraus nicht der

Anspruch, diese Vergangenheit als vorbildlich zu betrachten.
Eine ganz andere Art, sich mit den Werken der Bildenden
Kunst auseinanderzusetzen, eine neue Theorie lässt sich aus
einem Kunsturteil ableiten, das wiederum durch Plinius
überliefert ist. Plin. Nat. XXXIV 49-52:

Minoribus simulacris signisque innumera prope artificum multitudo

nobilitata est, ante omnis tarnen Phidias Atheniensis Ioue Olympio

facto ex ebore quidem et auro, sed et ex aere signa fecit. Floruit autem

olympiade lxxxiii, circiter ccc urbis nostrae annum, quo eodem

tempore aemuli eius fuere Alcamenes, Critias, Nesiotes, Hegias, et

deinde olympiade lxxxvii Hagelades, Callon, Gorgias Lacon; rursus

lxxxx Polyclitus, Phradmon, Myron, Pythagoras, Scopas, Perellus.

Ex his Polyclitus discipulos habuit Argium, Asopodorum, Alexim,
Aristidem, Phrynonem, Dinonem, Athenodorum, Demean Clitorium-,

Myron Eycium. lxxxxv olympiade fioruere Naucydes, Dinomenes,

Canachus, Patroclus-, cii Polycles, Cephisodotus, Leuchares, Hypato-
dorus-, Clin Praxiteles, Euphranor-, cvn Aetion, Therimachus.

cxiii Eysippus fuit, cum et Alexander Magnus, item Eysistratus

frater eius Sthennis, "f Euphron fucles f Sostratus, Ion, Silanion —
in hoc mirabile quod nullo doctore nobilis fuit-, ipse discipulum habuit

Zeuxiaden—; cxxi Eutychides, Euthycrates, Eaippus, Cephisodotus,

Timarchus, Pyromachus. Cessauit deinde ars ac rursus olympiade

A.gorakritou (Athen 1971), 1 ff. Ein Aufsatz über «Hellenistische und römische
Herrscher als Kunstkenner und Dilettanten» ist in Vorbereitung.



FELIX PREISSHOFEN

clvi reuixit, cum fuere longe quidem infra praedictos, probati tarnen,

Antaeus, Callistratus, Polycles Athenaeus, Callixenus, Pythocles,

Pythias, Timocles 1.

Plinius führt in diesen Kapiteln die grossen Meister der
Vergangenheit — nach Olympiaden geordnet — auf. 2 Dass er
eine griechische Quelle exzerpiert, ist evident. Die Liste beginnt
mit Phidias und führt kontinuierlich weiter bis zu den Schülern
des Lysipp, d.h. bis zur 121. Olympiade (296/3). Dann folgt der
Satz: cessavit deinde ars... Nach 296 also, so das Urteil der Quelle,
setzte die Kunst aus und lebte erst in den Jahren 156/3 v. Chr.
wieder auf, wobei freilich die Künstler dieser Zeit den Meistern
der früheren Jahrhunderte nicht gleichkommen; immerhin
werden sie als probati akzeptiert.

Dieses Kunsturteil, das eine ganze, reiche Epoche der

griechischen Kunst als 'nichtexistent' betrachtet, hat nicht nur
in der Antike die Kunstbetrachtung beeinflusst3. Zunächst zu
den Daten: Mit den Jahren 296/3 ist die Zeit angesprochen, in
der die Lysippschule ausklingt. Die Jahre 156/53 bezeichnen
eine Epoche, die von einer Künstlergeneration bestimmt ist,
die uns fast nur dem Namen nach bekannt ist. Allerdings ist
es F. Coarelli gelungen nachzuweisen, dass es sich bei den

genannten Künstlern um einen Kreis von Vertretern der
klassizistischen Kunstrichtung handelt4.

1 Text nach Pline l'Ancien, Histoire Naturelle, Livre XXXIV, ed. H. LeBonniec,
Coli. Bude (Paris 1953).
2 Obwohl es in diesem Zusammenhang nur auf den cessavit-Satz ankommt, wurde
die ganze Kapitelfolge zitiert, um an die Gedankenrichtung, an deren Ende unser
Satz steht, zu erinnern. Zu den Kunstlergenerationen — fast kein Wort, mit
dem nicht Probleme verbunden waren — wird andernorts Stellung genommen

werden.
3 Letzte Übersicht zur Problematik bei J. J. Pollitt, The Ancient View of Greek

Art, 26 ff.; vgl. F. Romer, « Plinius der Altere, III. Bericht», in Anzeiger für die

Altertumswiss. 31 (1978), 180 ff.
4 F. Coarelli, « Classe dirigente romana e arti figurative », in Dialoghi di Archeo-
logia 4/5 (1970/71), 241 ff.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 271

Es sei festzuhalten, dass die Quelle, auf die das cessavit-

revixit-Urteil zurückgeht, nicht wesentlich später als die
Künstlergeneration von 15 6 v. Chr. zu datieren ist, da die genannten
Bildhauer offenbar später überhaupt keine Rolle in der
sonstigen literarischen Überlieferung mehr spielen, andererseits
nach dieser Generation im Sinne einer bestimmten Stiltendenz
durchaus 'nennbare' Künstler wirkten, die sich in die neue
'Blüte' hätten eingliedern lassen. Die Archegetenrolle
verdanken Antaeus usw. offenbar nur dem eigenen Selbstbewusst-
sein, auf das letztlich auch das zitierte Kunsturteil zurückgehen
muss. Es liegt die Vermutung nahe, dass das cessavit-revixit-
Urteil einer Streit- und Programmschrift aus dem Umkreis
jener Künstlergeneration oder ihrer unmittelbarer Nachfolger
entstammt.

Es kann kein Zweifel bestehen, dass das bei Plinius
überlieferte Stilurteil seiner Struktur nach Urteilen in der Rhetorik
entspricht, wie z.B. der immer wieder zitierten Passage bei

Dionys 1 über Asianismus und Attizismus, die ich hier nicht zu
wiederholen brauche.

Es sei in diesem Zusammenhang auf eine weitere Parallele

hingewiesen, die meines Erachtens die Passage bei Plinius aus
ihrer Isolation hebt. Quintilian schreibt2:

Historiam multi scripsere praeclare, sed nemo dubitat longe duos

ceteris praeferendos, quorum diversa virtus laudem paene est parem
consecuta. densus et brevis et semper instans sibi Thucydides, dulcis et
Candidus et fusus Herodotus : ille concitatis, hic remissis adfectibus

melior, ille contionibus, hic sermonibus, ille vi, hic voluptate. Theo-

pompus his proximus ut in historia praedictis minor, ita oratori magis

similis, ut qui, antequam est ad hoc opus sollicitatus, diu fuerit orator.
Philistus quo que meretur qui turbae quamvis bonorum post eos auc-

1 Orat. vett. i.
2 Quint. Inst. X i, 73 ff. Die Stellen werden bereits verglichen und in ihrer
Bedeutung erkannt von K. Heldmann, « De artium aetatibus... », in Vox Latina 15

(1979), 16 ff.



272 FELIX PREISSHOFEN

torum eximatur, imitator Thucydidi et ut multo infirmior, ita aliqua-
tenus lucidior. Ephorus, ut Isocrati visum, calcaribus eget. Clitarchi
probatur ingenium, fides infamatur. longo post intervallo temporis
natus Timagenes vel hoc est ipso probabilis, quod intermissam historias
scribendi industriam nova laude reparavit. Xenophon non excidit mihi,
sed inter philosophos reddendus est.

Im zehnten Buch behandelt Quintilian bei seiner
Lektüreempfehlung auch die Historiker. Von Thukydides und Herodot
bis Kleitarch, dem Alexander-Historiker, führt der Kanon. Von
der ganzen hellenistischen Geschichtsschreibung wird daraufhin
kurzerhand ein 'nicht-existent' konstatiert. Wie von der Quelle
des Plinius wird auch bei Quintilian nach der Zeit der Lehre
ein Neueinsatz mit Timagenes gemacht. Timagenes wird
nicht zufällig als probabilis eingeführt, genau wie die Quelle des

Plinius die Künstler Antaeus u.s.w. als probati benannte.
Es entsprechen sich weiterhin cessavitjintermissam und

revixitjreparavit. Die beiden Stellen erläutern sich gegenseitig.
Da sicher kein direktes Abhängigkeitsverhältnis besteht und der

Neueinsatz, das Wiederaufleben in beiden Fällen zeitlich nicht
übereinstimmt, muss eine gedankliche Konzeption zugrunde
liegen, die auch den Passus bei Dionys bestimmt und später
bei Philostrat wieder auftaucht1. Auf die Struktur des Urteiles
kommt es allein an Es ist mit Sicherheit davon auszugehen,
dass diese Denkstruktur nicht im Bereich der Theorie der
Bildenden Künste, sondern im Bereich der Rhetorik entstanden ist.
Da die Quelle des Plinius, die dieser Struktur bereits verpflichtet
ist, ins zweite Jahrhundert v. Chr. zu datieren ist, muss
gefolgert werden, dass die Rhetorik bereits in dieser Zeit ein
Stilurteil kannte, nach dem eine gewisse Epoche in der
Entwicklung der Redekunst negiert wird, um eine vorausgehende
Epoche als verbindliches Vorbild festzulegen.
1 Philostr. Vita Sophist. I 19, Niketes (Hinweis G. W. Bowersock). Von entscheidender

Bedeutung aber ist das Zitat bei Athen. IV 184 b-c über £xXeu|u; (cessare)

und <iwj£<s>ai<; (revtvere) -rij? eyxuxXtou naiSeia? in der Zeit der Diadochen (vgl.
supra S. 268 Anm. 4).



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 273

Bei Plinius ist der cessavit-Szfz, der das Ende und
Wiederaufleben der Kunst festlegt, offenbar an eine chronologischordnende

Liste, die zwar auswählt, aber noch nicht kanonisiert,
angehängt. Wahrscheinlich war diese Liste einer hellenistischen
Quelle entnommen, die nicht datiert werden kann, und wurde
durch Wiederverwendung in klassizistisch ausgerichtetem
Kontext nach oben und nach unten verkürzt. Man beginnt erst
mit Phidias und hört mit der Lysippschule auf, obwohl doch die

zugrundeliegende Namensliste weiter in dem Hellenismus
hinabgereicht haben wird. Die bei Plinius referierte Quelle ist
ein bezeichnendes Beispiel dafür, wie ein hellenistischer Kanon,
der sich übrigens durch die Fülle der Kunstlernamen
auszeichnet, von den Klassizisten der ersten Generation benutzt
wird 1.

Diesem cessavit-revixit-Utte.il, das die exempla der Vergangenheit

schon durch die Negierung der Zwischenzeit in vorbildliche

Hohe hebt, entspricht eine Theorie, deren Grundzuge
wiederum Schweitzer herausgearbeitet hat2.

Zu rekonstruieren ist diese klassizistische Kunsttheorie vor
allem aus Cicero und Quintilian, die beide die Entwicklung in
der Rhetorik in Parallele setzen zu der m Malerei und Plastik.
Wir wollen uns hier auf die Äusserungen zur letzteren beschranken.

Cicero konstatiert, dass gewisse Fruhformen m der

Entwicklung der Rhetorik nicht zu hart zu verurteilen seien, da

natürlicherweise sich jede Sparte der Kultur weiterentwickele.
Er weist dabei auf die Parallele bei den Bildenden Kunstlern.
Cic. Brut. 18, 70:

Quis emm eorum qui haec minora ammadvertunt non intellect
Canachi Signa rigidiora esse quam ut imitentur veritatem; Calamidis
1 Zur Diskussion um das Kanon-Problem vgl A. E Douglas, « The Intellectual
Background of Cicero's Rhetorica », in Aufstieg und Niedergang der rom. Welt I 3

(Berlin 1973), 107 ff.
2 B Schweitzer, Xenokrates von Athen (s. supra S. 265 Anm. 3). Weiter hat die
Ansätze von Schweitzer ausgeführt vor allem H Jucker, Vom Verhältnis der

Romer zur Bildenden Kunst der Griechen (Frankfurt 1950).



274 FELIX PREISSHOFEN

dura ilia quidem, sed tarnen molliora quam Canachi; nondum Mjronis
satis ad veritatem adducta, iam tarnen quae non dubites pulchra dicere:

pulchriora etiam Polycliti et iam plane perfecta, ut quidem mihi videri
solent

In ähnlichem Kontext, wenn auch mit variierender
Zielsetzung, benutzt Quintilian ebenfalls diesen Vergleich. Quint.
Inst. XII 10, 7-9:

Similis in statuis differentia, nam duriora et Tuscanicis proxima
Callon atque Hegesias, iam minus rigida Calamis, molliora adhuc

supra dictis Myron fecit, diligentia ac decor in Polyclito supra ceteros,

cui quamquam a plerisque tribuitur palma, tarnen ne nihil detrahatur
deesse pondus putant. nam ut humanae formae decorem addiderit supra

verum, ita non explevisse deorum auctoritatem videtur. quin aetatem

quoque graviorem dicitur refugisse nihil ausus ultra levis genas, at quae

Polyclito defuerunt Phidiae atque Alcameni dantur. Phidias tarnen dis

quam hominibus efficiendis melior artifex creditur, in ebore vero longe

citra aemulum, vel si nihil nisi Minervam Athenis aut Olympium in
Elide Iovem fecisset, cuius pulchritudo adiecisse aliquid etiam recep-

tae religioni videtur: adeo maiestas operis deum aequavit. ad veritatem

Lysippum ac Praxitelen accessisse optime adfirmant: nam Demetrius

tamquam nimius in ea reprenditur et fuit similitudinis quam pulchri-
tudinis amantior.

Durch Ciceros Exzerpt liegt fest, dass die referierte Ansicht über
die Entwicklung der Kunst in die erste Hälfte des 1.

Jahrhunderts v. Chr. zu datieren ist. Cicero wird kaum der erste

gewesen sein, der in dieser Weise Rhetorik und Bildende
Künste verglich.

Bestimmend für diese Theorie ist die Ansicht, dass nach

schwierigen Anfängen rasch die Vollendung — sozusagen eine

Plattform der Vorbildlichkeit — erreicht wird und zwar in
verschiedenen Genera: Polyklet ist Meister für Menschenbilder,

freilich fehlt das pondus; Phidias erreicht Vorbildlichkeiten

bei Götterstatuen und erfüllt offenbar auch die Forderung
des pondus; Lysipp und Praxiteles bekommen nur noch die



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 275

palma auf dem Gebiet der Veritas — offenbar ist damit bereits
der Abstieg eingeleitet, wie sich aus dem Tadel gegen Demetrios
ergibt1.

Wie rasch sich diese Theorie verbreitete und rhetorischer
Topos wurde, ergibt sich aus Dionys, der Isokrates mit Phidias-

Polyklet und Lysias mit Kaiamis vergleicht2.
Kombiniert man die verschiedenen Aussagen, so lässt sich

insgesamt eine klassizistische Kunsttheorie rekonstruieren, die
offenbar seit der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr.

heftig und detailliert diskutiert wurde 3. Diese Theorie greift
natürlich Gedanken und Material früherer Ansichten auf,
unterscheidet sich aber wesentlich von der eben besprochenen
frühhellenistischen Theorie. Die Klassizisten verzichten fast

ganz auf Kriterien, die sich aus Problemen der Form für den
Künstler oder Betrachter ergeben 4.

An die Stelle von diligentia, symmetria usw. treten
ethischabstrakte Begriffe wie decor, auctoritas usw. oder ganz allgemein
pulchritudo. Wenn ein technischer Begriff wie diligentia auftaucht,
so erhält er allein schon durch die Zusammenstellung diligentia
ac decor in Polyclito supra ceteros eine ganz andere Bedeutung als

in der frühhellenistischen Theorie 5. Bedeutet diligentia zunächst

1 Zwar scheint es, als ob bei Cicero noch Formkriterien im Vordergrund stunden.
Aber rigtdiora-molliora sind Wirkungskriterien; das Ziel ist eine allgemeine
pulchritudo Abstrakte Betrachterkriterien sind auch bei Quintilian bestimmend.
Dies ist ein entscheidender Punkt, der beide Stellen verbindet. Ob Cicero und
Quintilian unbedingt eine und dieselbe Quelle benutzten, ist in diesem
Zusammenhang völlig unwesentlich. Sie geben aber sicher eine und dieselbe, offenbar
sehr verbreitete Ansicht wieder — « a general pattern of information about
ancient art available to a well-read man for use m widely varying ways », um eine

Formulierung von A. E. Douglas, « The Intellectual Background...» (s. supra
S. 273 Anm. 1), 113 aufzugreifen. Diese Ansicht lasst sich aber dann aufs Beste

mit den klassizistischen Kunstwerken ab 150 vor Chr. verbinden.
2 Dion. Hal. Isoc. 3; vgl. F. Preisshofen/P. Zanker, « Reflex einer eklektischen

Kunstanschauung beim Auetor ad Herennium », in Dialoghi dt Archeologia 4, No 1

(1970/71), 100 ff.
3 F. Preisshofen/P. Zanker, loc. cit.
4 Vgl. supra Anm. 1.
5 Zu den Begriffen vgl. J. J. Pollitt, The Ancient View..., 351 ff. und 422 f.



FELIX PREISSHOFEN

das Streben zur Veritas im Ganzen, so besagt derselbe Begriff in
der Verbindung mit pondus-. saubere Detailausarbeitung eines

schönen, inhaltsschweren und beeindruckenden Werkes.
Für die Kunsttheorie lässt sich die Entstehung der

klassizistischen Tendenzen durch das cessavit-Urteil ungefähr bestimmen.

Die um die Mitte des 2. Jahrhunderts offenbar noch intensiv

geführte Kunstdiskussion wurde allmählich immer weiter
verkürzt bis sie endlich im Dogma erstarrte. Ab dem 1.

Jahrhundert v. Chr. nimmt sich die Theorie durch die Festlegung
auf nur wenige verpflichtende exempla der Vergangenheit selbst
die Möglichkeit zur Veränderung1. Sie schreibt sich für
Jahrhunderte fest.

Wir kennen diese Theorie nur in der Kurzform rhetorischer
Texte. Dies ist zwar bedauerlich, aber das Faktum birgt auch
eine Aussage: Wir lernen so die Theorie in der Brechung der
'Kunstbetrachter' kennen; und gerade für sie mag die angesprochene

Verkürzung auf wenige grosse Meister besonders
charakteristisch sein. Die anerkannten exempla verdrängen alles

andere; das ungeheure Wissen, das von der hellenistischen
Fachliteratur zusammengetragen worden war, wird gar nicht
mehr benötigt. Diese Ausmagerungstendenz lässt sich z.B. an
dem zitierten Passus aus dem Brutus ablesen: Der Kanon wird
bereits mit Polyklet abgebrochen. Der Ausmagerung der
Kenntnisse beim Kunstbetrachter, der sich freilich trotzdem
für einen Kenner hält, entspricht eine völlig neue Einschätzung
des Laien als Kunstkenner. Hatte sich früher allein der Technit
kompetent zu seiner Techne geäussert und war der Kunstkenner
eher ein Gesprächspartner, der versuchte, Terminologie und
Vorstellungen der Künstler aufzunehmen, so wird jetzt der
Akzent anders gesetzt. H. Jucker hat diese Tendenz in aller
Deutlichkeit herausgearbeitet: Der Nichtfachmann tritt
gleichberechtigt neben den Techniten in der Beurteilung der Techne 2.

1 Dabei verliert sie natürlich den Charakter einer Theorie.
2 H. Jucker, Vom Verhältnis der Römer %ur Bildenden Kunst der Griechen, 46 ff.,
bes. 85 f. Das wichtigste Zeugnis: Dion. Hal. De Thuc. 4-5.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 277

Es konnte nicht ausbleiben, dass die verkürzte
Kunsterwartung des klassizistischen Betrachters auch auf die

Kunstproduktion ihre Wirkung hatte l. Möglichst viel Werke der

grossen Meister waren herbeizuschaffen oder zu kopieren. Da
aber weder in der Theorie noch beim Betrachter Probleme der
künstlerischen Form eine besondere Rolle spielten, sondern
vielmehr das Verlangen nach pulchritudo-auctoritas, lag es nahe,
dass letztlich Kunstwerke aller Epochen unter diesem Kriterium
subsummierbar wurden.

Auf diesem Hintergrund wird aber wohl auch die Eigenart
der Kunstbücher des Plinius deutlicher, unserer Hauptquelle der
hier angesprochenen Fragen. Das von ihm scheinbar so kritiklos
zusammengestoppelte Material und die beigefügten Kunsturteile

entstammen eben jenem Geist, dem inzwischen alles, was
Griechenland entstammte, vorbildlich war — als Ausstattungsobjekt

Daraus erklären sich die Widersprüchlichkeiten bei
Plinius. Kunsttheoretische Äusserungen des Hellenismus wurden

zwar noch tradiert — die zeitgenössische nivellierende
Kunstbetrachtung hatte sie aber längst überholt.

Der Klassizismus in der griechisch-römischen Ausformung
ist für den Bereich der Bildenden Künste somit zwar zunächst

an eine entwickelte Kunsttheorie gebunden, doch enthält
diese Theorie bereits Elemente, die es der sich rasch
durchsetzenden allgemeinen Kunstbetrachtung erlaubt, sich durch
eine immer stärkere Einengung der theoretischen Komponente
zu einer Geschmacksrichtung zu entwickeln, der mehr oder

weniger das ganze Reservoir der opera vergangener Epochen
akzeptabel war.

1 In der Person des Pasiteles, der 5 Bucher über opera nobilia schrieb, wird dies

unmittelbar deutlich. Zu den opera selbst vgl. P. Zanker, Klassizistische Statuen

(Mainz 1974).



278 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Bowersock: Mr. Preisshofen has done us a signal service in
emphasizing the deliberate suppression of the Hellenistic Age in
Pliny's account of sculpture and Quintilian's of historiography —
a suppression similar to that in Philostratus' account of the sophists.

Precisely why Quintilian resumes the history ofhistory with Timagenes
after the long Hellenistic interval must, I think, remain something
of a mystery. The most important thing is, of course, that the

resumption takes us to the beginning of the Principate. Quintilian (or
his source, if he had one for a judgment on so relatively recent an

author) may well attest to a more profound appreciation of Timagenes

in the early empire then we might expect from what is available

to us now. Livy appears to have taken him seriously (cf. IX 18,6),

Asinius Pollio gave him quarters in his own house, at least one

biography was written (by Evagoras of Lindos), and Ammianus
made use of his material gathered ex multiplicibus libris (XV 9, 2).

Quintilian's transition from Clitarchus directly to Timagenes may
not be unrelated to pretentions of Timagenes himself, as Richard

Laqueur noted in RE VI A 1, 1065: cf. Curt. IX 5,21: Ptolemaeum,

qui postea regnavit, huic pugnae adfuisse auctor est Clitarchus et Timagenes;

sed ipse scilicet gloriae suae non refragatus afuisse se missum in expeditionem

memoriae tradidit.

M. Gelder: Dieser klassizistische Dreischritt der Zeiteinteilung
in die Periode der Vorbilder, der Wiedererwecker und der schlechten

Zwischenzeit, den Herr Preisshofen für die bei Plinius referierte
Kunsttheorie so glücklich ins 2. Jhdt. datiert hat, scheint auch da —
wie in der « ähnlich formulierten, bei Quintilian mitgeteilten Perio-

disierung der Historiker » — eine polemische Funktion gehabt zu
haben. Die aufgeführten Bildhauer des 2. Jhdts. werden in Gegensatz

zu jener Periode gestellt, von der es heisst (Plin. Nat. XXXIV 5 2)



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 279

cessavit deinde ars, während sie in der 156. Olympiade (156/3 v. Chr.)
revixit, und Timagenes (Quint. X 1, 75) intermissam historias scribendi

industriam nova laude reparavit. Zwischendurch und gleichzeitig gab
es natürlich andere Bildhauer und Historiker, aber in Konkurrenz

gegen diese haben diese Bildhauer (Antaeus, Callistratus etc.) und
Timagenes wieder etwas Besseres geschaffen. Dieses Bessere hat nun
gegenüber der Konkurrenz die Würde, dass es wieder in die Reihe
der Klassiker gestellt werden kann.

M. Preisshofen: Dass die Polemik, die hinter dem cessavit-Satz

steht, hier betont wird, ist wichtig. Die Kunsttheoretiker, die sich

mit ihrer Ablehnung der Kunstwerke aus der Zeit von 296 bis 156

v. Chr. auf die Dauer nicht durchsetzen konnten, beziehen eine

Position, die der bei Cicero, Dionys usw. referierten Anschauungen
vorausliegt.

M. Russell: A small, but perhaps not uninteresting, parallel
between the literary and artistic criticism: the point made by Quin-
tilian about Polyclitus, that he was thought to have given decor to
humans 'beyond the truth', and not conveyed the decor of gods

sufficiently, is formally like Longinus' remark (9, 7; cf. Philostratus,
Heroicus II 19) that Homer made his men into gods and his gods
into men. These judgements have an element of moral criticism
absent from the judgement on Polyclitus, but their common features

are nonetheless evident.

M. Zanker: Zum Verständnis der bei Quintilian tradierten

Charakterisierung polykletischer Werke als supra verum muss man
sich vor Augen halten, dass der späthellenistische Kunstbetrachter

zur Zeit der Quelle Quintilians den grossen Realismus Lysipps und
seiner Schule kannte. Mit diesen Werken verglichen mussten Poly-
klets kanonische Formen in Bezug auf die Veritas (Wirklichkeitsnähe)
unvollkommen erscheinen. Denn die ersten Klassizisten formulierten
ihren Geschmack ja gegen das herrschende 'realistische' Kunstideal
des frühen und hohen Hellenismus. Daher auch der eben schon



28o DISCUSSION

einmal erwähnte polemische Ton. Dem Klassizisten wird dieser

'Mangel' zur Tugend. Zum ersten Mal sieht man dabei in der
klassischen Menschendarstellung eine wirklichkeitsüberhöhende,
im modernen Sinne des Wortes 'ideale' Kunst.

Erst auf dieser Basis können sich mit der klassischen Formensprache

inhaltliche Bezüge und Wertvorstellungen sowohl ethischer

wie politischer Art verbinden. Ein anschauliches und deshalb zu
oft zitiertes Beispiel ist der in polykletisierenden Formen konzipierte
Bildnistypus des Augustus (sog. Prima-Portatypus), dessen inhaltliche

Aussage auctoritas und 'Augustus' ist.

M. Gelder: Die Kunstbeurteilungen, die bei Quintilian und den

anderen Rhetoren erhalten sind, gehören immer in den Zusammenhang

der genera dictionis und geben dazu Parallelen aus der Kunst. Die
Praedikate der Beurteilung sind auch dieselben. Sie haben gezeigt,
dass beim Übergang zum Klassizismus im zweiten Jh. sowohl die

Listen der als gut beurteilten Meister ihre Funktion gewechselt
haben (analog zu den alexandrinischen Listen der lyxpi-frevTst;), als

sie nämlich zu Listen von klassischen Vorbildern werden und als

solche langsam 'ausgedünnt' wurden, als auch die Gesichtspunkte
und die Praedikate der Beurteilung dieser Meister. Es scheint mir

nun, dass die neuen Gesichtspunkte und Praedikate der Beurteilung
auch für die Kunst aus der Ästhetik der Rhetorik übernommen
wurden. Rhetorische Theorie, Anschauungsweise und Beurteilung
aus dem Gesichtspunkt des nicht-fachmännischen Kunstbetrachters
wurde damit anstelle der 'banausischeren' Werkstatterfahrung auf
die darstellende Kunst übertragen. Dass die technischhandwerkliche

Kenntnis als 'banausisch' verachtet wurde, ist uns ja aus der

Überlieferung der Lyriker bestens bekannt. Obschon man noch
Melodien und Musik hatte, Hessen die Alexandriner sie aus ihren

Ausgaben absichtlich weg, weil sie die Musikpraxis für etwas
Banausisches ansahen, und nur die 'mathematische' Musiktheorie
als eines Gebildeten würdig anerkannten. Aus demselben Grunde
haben wir wohl auch keine schriftHche Überlieferung praktischer
Werkstattanweisungen für Maler und Bildhauer von jener Zeit an,



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 281

sondern nur noch ästhetische Urteile in jener rhetorischen Tradition.
In Wirklichkeit wurden aber die Maler und Bildhauer trotzdem weiter
in den Werkstätten ausgebildet, analog zu den praktischen Musikern;
aber wir haben uns ihre handwerklichen Kenntnisse und
Überlieferungen aus ihren Werken zu rekonstruieren. Die Verachtung der

Bildhauerei, als Banausentum gegenüber der rhetorischen Bildung,
illustriert mit seiner Gegenüberstellung der beiden Lukian in seinem

Somnium (dort ßavauaot;, Cap. 9 am Ende), wo er offenbar auf altes

Material zurückgreift.

M. Zanker: Dass in der Kaiserzeit nicht nur klassische sondern
auch hellenistische und selbst archaische Kunst nachgeahmt wurde,
ist bekannt. Für das Verständnis dieses als umfassendes Phänomen

begriffenen 'Klassizismus' ist ausschlaggebend, dass schon zu Beginn
der klassizistischen Bestrebungen, also im 2. Jhdt. v. Chr. nicht nur
Werke des 5. und 4. Jhdts. v. Chr. — wie man aufgrund der von
Herrn Preisshofen referierten klassizistischen Theorie annehmen

möchte — sondern ebenso Meisterwerke des frühen Hellenismus

Gegenstand der Mimesis waren. Dieser Widerspruch löst sich nur
auf, wenn man bedenkt, dass der Betrachter und allmählich auch die

Kunstreflexion nicht mehr primär auf die konkrete Form schauen,

sondern nach sehr allgemeinen aesthetischen Kriterien wie mollis-

durus ect. urteilen. Diese sind, wie Herr Geizer zurecht betont hat,
aus der Rhetorik abgeleitet.

M. Preisshofen: Die Formensprache der klassizistischen Kunst
hat sich praktisch natürlich in den Werkstätten entwickelt. Der
theoretischen Begründung und Systematisierung der verschiedenen

Ansätze bedurfte es, um der neuen Richtung die nötige
Durchsetzungskraft zu geben. Aber auch für die bildenden Künstler
selbst werden in den frühen Phasen des Klassizismus Verbindungen
zur Theorie selbstverständlich gewesen sein. Das zeigt der
Bildhauer Pasiteles, der ein Werk opera nohilia schrieb. Dass die Kriterien
und Praedikationen ganz der Rhetorik verpflichtet sind, ist wichtig
und zeigt, dass in der Rhetorik die Wendung zum Klassizismus nicht
erst im 1. Jhdt. v. Chr. stattgefunden haben kann.



282 DISCUSSION

M. Görler: Es ist im Laufe unserer Arbeit immer deutlicher

geworden, dass man die Anfänge klassizistischen Denkens höher
hinaufzudatieren hat, als man bisher annahm. Sie datieren nun die
übereinstimmende Beurteilung von Plinius über die Bildende Kunst
und von Quintilian über die Historiographie des Hellenismus als

in der 2. Hälfte des 2. Jhdts. v. Chr. entstanden. Worauf beruht
dieser Ansatz Die Lebensdaten der genannten Künstler sind wohl
kein hinlänglicher Beweis; das Urteil kann nachträglich entstanden
sein.

M. Preisshofen: Die Äusserungen des Plinius und Quintilian sind
der Struktur nach aufs engste verwandt. Gemeint ist, der 'klassizistische

Dreischritt' (s. S. 278). Bei Plinius wird der Neueinsatz um
15 6 mit einem Kreis von Künstlern gemacht, deren Namen offenbar
sehr schnell in Vergessenheit geriet. Für eine spätere Quelle hätten
sich Namen wie Pasiteles eher angeboten. Dass das cessavit-Urteil

der bei Cicero überlieferten Kunstanschauung vorausliegt, wurde
schon gesagt. Der schon einmal (s. supra S. 275 Anm. 2)

angesprochene Reflex einer klassizistischen Kunstanschauung beim Auetor
ad Herennium geht ebenfalls auf eine Quelle des 2. Jhdts. v. Chr.
zurück. Bestärkend tritt hinzu, dass nach allgemeiner Meinung der

Archäologen die frühesten klassizistischen Werke um die Mitte des

2. Jhdts. v. Chr. entstanden sind.


	Kunsttheorie und Kunstbetrachtung

