Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 25 (1979)

Artikel: Kunsttheorie und Kunstbetrachtung
Autor: Preisshofen, Felix
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

FeELIX PREISSHOFEN

KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG

Kunstbeschreibungen und gelegentliche Ausserungen zZu
Werken der Bildenden Kiinste sind in der griechischen Literatur
durchaus geldufig 1. Die Schildbeschreibung in der fias setzte
gleichsam ein Signal und wurde fir alle spiteren Epochen
paradigmatisch ?. Fiir die Griechen waren damit seit Anfang
an die Werke der Bildenden Kiinste ‘literaturwiirdig’ — ein
an sich nicht selbstverstindliches Phinomen. Viele Reflexe der
Ansichten damaliger Kunstbetrachter in verschiedensten Bre-
chungen sind so erhalten und lassen hin und wieder erahnen,
was der Betrachter von Kunstwetrken an und in diesen ‘sah’.
Besondere Uberlegungen iiber die Eigenatrt solcher Kunst-
betrachtungen wurden dabei zunichst kaum angestellt . Diese
‘reflexionslose’ Art, Kunstwerke zu betrachten, bei der Freude
an Glanz und Aufwand, Bewunderung des ‘Wie-Lebendig-Sein’

1Vgl. die Zusammenfassung von E. PErnice und W. H. Gross in .A/lgemeine
Grundlagen der Archéologie, Handb. der Archiologie, hrsg. von U. Hausmann
(Miinchen 1969), 481 fI.

2 Vgl. K. Frrrscuen, Bildkunst, Teil 1: Der Schild des Achillens, Archaeologia
Homerica (Gottingen 1973).

3 H. Purviee, 7ektonon Daidala (Berlin 1968); F. PrREISSHOFEN, « Sokrates im
Gesprich mit Parrhasios und Kleiton», in Siudia Platonica, Festschr. H. Gundert
(Amsterdam 1974), 21 fl.



264 FELIX PREISSHOFEN

usw. im Vordergrund steht, ist weder an bestimmte Kulturen
noch an Epochen gebunden und lisst sich auch in der Antike
von frithester Zeit bis hin zum Ausgang verfolgen 1. In Grie-
chenland tritt aber zu dieser ‘einfachen’ Kunstbetrachtung
allmihlich die Kunsttheorie. Jedenfalls fithrt die seit dem 5.
Jahrhundert v. Chr. erkennbare Auseinandersetzung eines
breiteren Publikums mit spezifischen Problemen der Bildenden
Kinste in der zweiten Hilfte des 4. Jahrhunderts zu einer
theoretischen Systematisierung der Ubetlegungen zu Form
und Wirkung der betrachteten Werke 2. Dabei entstand gele-
gentlich ein Spannungsverhiltnis zwischen der genannten
‘einfachen’ Kunstbetrachtung und den verschiedenen Formen
der sich langsam herausbildenden Kunsttheorie. Wenn in der
hellenistischen Dichtung immer wieder der ‘naive’ Kunst-
betrachter vorgefiithrt wird, so ist allemal mit solchen Szenen
der Kenner angesprochen, der — selber wohlunterrichtet
iiber die Figenart dieses oder jenes Kiinstlers — das unre-
flektierte Staunen der ‘einfachen’ Leute reizvoll findet. Zu
dieser Zeit waren die Nachrichten iiber die Geschichte der
Bildenden Kiinste bereits gesammelt und in Ordnungssysteme
gebracht, die geistigen Voraussetzungen zur Entstehung von
Kunsttheorie waren gegeben.

Dass Theoriebildung ein ganz wesentlicher Faktor fiir
klassizistische Tendenzen ist und zwar in jeder <éyvy, ist nicht
zu bezweifeln. Doch setzt die systematisierende Reflexion iiber
Sinn und Eigenart der topeutin] — Loypapiny) — %opomAacting
gegeniiber den Reflexionen zur gnropuen bei den Griechen erst
spit ein. Sie gewinnt aber im Lauf des Hellenismus eine beson-
dere Rolle und wird fast so wichtig wie die praktische Aus-

1Die Geschichte dieser ‘ecinfachen’ Kunstbetrachtung, die stark auf epigra-
phischem Material und auf satirischen Ausserungen in der Literatur zu basieren
hitte, ist fiit die Antike noch nicht geschrieben. Wegweisende Ansitze finden
sich bei H. PHiLIpP, 0p. cit. (supra S. 263 Anm. 3).

2 Zusammenfassend hat zuletzt J. J. Povrrrrr, The Ancient View of Greek Art
(New Haven 1974) iiber die Entwicklung gehandelt.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 265

tbung der Kiinste selbst. Das bedeutet eine Verinderung, eine
Gewichtsverschiebung von der handwerklichen Praxis zur
Theorie, die in dieser Form nur bei den Bildenden Kiinsten
auftreten konnte, deren Austibung immer sehr stark mit dem
Makel der Lohnabhingigkeit behaftet blieb. ! Darin besteht
ein wesentlicher Unterschied zur Scheidung von Theotie und
Praxis in der Rhetorik.

Andererseits scheinen die leider nur spitrlich iibetlieferten
Reste der antiken Kunsttheorie den Gedanken nahe zu legen,
dass auf dem Gebiet der Bildenden Kiinste die entscheidende
Wendung hin zum Klassizismus, die éroyy also, nicht erst in
das 1. Jahrhundert v. Chr. zu datieren ist, sondern beteits um
die Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. stattgefunden hat.

Die Anfinge dieser Entwicklung liegen, wie nicht anders
zu erwarten, im frithen Hellenismus und sind auf das Engste
mit Lysipp und seiner Schule verbunden 2. B. Schweitzer hat
aus einigen von Plinius dem Alteren iiberlieferten Nachrichten
eine frithhellenistische Kunsttheorie rekonstruieren koénnen,
nach der die Entwicklung der Kunst (vor allem der Toreutik)
stufenweise von den grossen Meistern des 5. Jahrhunderts
v. Chr. zur Vollendung mit den Werken des Lysipp fiihrt.
Gemessen wird der Fortschritt an Kriterien wie diligentia,
Symmetria, numerds usw., also an wirklichen Formkriterien, die
nicht aus der Rhetorik iibernommen sind, sondern wohl aus
der Tradition der Werkstattgespriche stammen 2.

Ob diese Theorie unbedingt mit Xenokrates von Athen,
einem Enkelschiiler des Lysipp, zu verbinden ist und ob Lysipp

1 Zur Frage nach der sozialen Stellung der bildenden Kiinstler vgl. zuletzt
N. HmMMELMANN, « Zur Entlohnung kiinstlerischer Titigkeit in klassischen Bau-
inschriften », in JdI 94 (1979), 127 ff.

2Vgl. zuletzt P. Moreno (Hrsg.), Testimonianze per la teoria artistica di Lisippo
(Treviso 1973); ders., Lisippo I (Bati 1974).

8 B. SCHWEITZER, Xenokrates von Athen, Schriften der Konigsberger Gelehrten
Gesellschaft, Geisteswiss. Kl. 9,1 (Halle 1932) = Zur Kunst der Antike 1 (Tibingen
1963), 105 fl.



266 FELIX PREISSHOFEN

selbst auch theoretisch schon sein eigenes Werk im Sinne
dieser Theorie konzipierte und kommentierte, bleibe dahin-
gestellt 1. Sicher aber steht sie in der Tradition von Werk-
stattgesprichen der Lysippschule, die ja auch nach dem Tod
des Begriinders fiir die Entwicklung der Kunst eine ganz
wesentliche Rolle spielte 2

Charakteristisch fiir die zugrundeliegende Anschauung ist
das Bemiihen, die bildenden Kiinstler der eigenen Zeit positiv
gegen die Meister vergangener Epochen und diese insgesamt
gegen die rudis antiquitas abzusetzen. Lysipp und seine Schule
sehen in der eigenen Kiinstlergeneration die ‘Meister” und
eigentlichen Vollender all dessen, was die Vorginger inauguriert
haben. Die grossen Meister des 5. Jahrhunderts v. Chr. sind
Vorginger, nicht Vorbilder. Jeder hat sozusagen die Kunst
ein Stiick weitergefiihrt. Lysipp und seine Schule stehen in
einer Entwicklung. Den folgenden Generationen bleibt die
Moglichkeit unbenommen, praktisch und theoretisch den
eingeschlagenen Weg weiterzugehen. Diese Hinweise selbst
mogen geniigen als Charakteristik einer frithhellenistischen
Kunsttheorie. Wieweit ihr etwa andere Theorien entgegen-
standen — es wire durchaus denkbar, dass andere Bildhauer-
schulen anderen Kriterien folgten — ist nicht festzustellen.
Ob z.B. das ceuvre des Praxiteles und seiner Nachfolger zu
einer eigenen Theotiebildung gefihrt hat, ist noch nicht
untersucht 2.

Dass die gleichzeitige ‘einfache’ Kunstbetrachtung, deren
Reflexe sich in nicht geringer Zahl im hellenistischen Epi-
gramm und der {ibrigen Literatur finden, der skizzierten

L P. MoreNo, 7Testimoniange per la teoria artistica di Lisippo, geht bei der Aus-
wertung der Quelle wohl zu weit, wie an anderer Stelle dargelegt werden soll.
2 Vgl. die bei P. MoreNo, Lisippo 1 zusammengestellte Literatur,

3 Die Frage nach weiteren, von der ¢xenokrateischen’ unabhingigen Theorien
muss zumindest gestellt werden. Der vereinfachende Selektionsprozess im Klas-

sizismus wird erst richtig deutlich auf dem Hintergrund der vielfiltigen Stro-
mungen im Hellenismus.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 267

Theorie nicht direkt verpflichtet sein miissen, liegt auf der
Hand. Sie widersprechen ihr aber auch nicht. Das berithmte
Epigramm des Poseidippos auf den Kairos des Lysipp mag als
Beispiel angefiihrt sein *:

Tig Todey 6 TAXGTNG; — Zivvwviog. — obvoua 3 Tig;

— Aboirmog. — ob 3¢ tig; — Karpdg 6 mavdaparwp.

timre 8 &’ dxpa BEBrag; — del Tpoydw. — Tt 3¢ Tapools

Toooly Exelg dipuels; — lrrap’ dmyvéutoc.

xewpl Oe Selrrepi Tt péperg Eupbv; — dvdpdaot delypa

06 axuic Tacng 6EvTepog TEAEGw.

7 3¢ w0y Tt xat’ 8Yuv; — dmavtiacavtt AaPéodot

v Ala. — 1aEémdey 8 elg T pahaxpd wérer;

TOv yap &ral wrrvoisot TapadpeEavta e mosaty

obTig &Y tpetpey dpaketon EEomidey.

Tolvey’ 6 Teyvitng oc Stémhacey; — elvexey Ducwy,

Eetve, xal &v mpodvpoig Hixe Sdaonahiny.
Nicht Kriterien der Form, sondern des Inhalts sind bestimmend.
Dabei richtet sich das Epigramm natiirlich an den Kreis der
Kundigen, der kiinstlerische Formen zu interpretieren wohl im
Stande war.

Aufschlussreich ist auch der 7. Jambus des Kallimachos.
Dass das Gedicht selbst zu fragmentarisch erhalten ist, sei hier

nur die antike Inhaltsangabe zitiert:

"Adelog 6 Zelg, & téyva 8¢ Dedie — INvopluw adtol dromiéovrt xota
Séav Tob *Olvpriov Auog eig "Hiww Sunyeirton uixog Bog mAatog Bacewc
7 e ! 3 ~ ~ ~ \ ¢ (4 4 \ p)
Yobvou Homodiov adTol Tob Yeol xal & Saravy, dnLovpyoy ot Det-
[ 2 | ) SRPLOVEY
Stav Xoppidov "Admvatov.

Schon diese Inhaltsangabe zeigt, wie minutits offenbar Kalli-
machos hiet werktechnische Angaben gesammelt hat 2. Natiir-
lich benutzt der Dichter die Moglichkeit, die gewaltige Grosse
des Zeusbildes in kleinsten Gréssen zu fassen, zu heiterem und
ironischem Effekt. Aber dass diese Massangaben zur Verfiigung
standen und dass eine detaillierte Beschreibung gleichsam dem

1 Anth. Gr. XVI 275 (Text nach P. MoreNo, Testimonianze ...).
2 Call., ad Zamb. VI (= Fr. 196 Pfeiffer).



268 FELIX PREISSHOFEN

Freund, der nach Olympia reist, als ‘Kunstfithrer’ mitgegeben
werden konnte, ist bezeichnend. Es mag in diesem Jambus eine
ironische Anspielung auf die in dieser Zeit entstehende Gattung
der Reiseliteratur * verborgen sein, in der das “Wissenswerte’ zu
Stidten und Lindern gesammelt und geordnet wurde. Kunst-
theorie und Kunstbetrachtung dieser Zeit stehen sich also
zumindest in einem Punkt sehr nahe: man bewundert nicht
einfach die Werke zeitgendssischer und fritherer Meister,
sondern man will auch etwas iiber sie wissen. Informationen
werden systematisch gesammelt und ausgewertet. Diese
Bemiithungen auf dem Gebiet der Bildenden Kiinste folgen
natiitlich nur einer durch die Schule des Aristoteles inaugu-
rierten und sich rasch durchsetzenden Tendenz, alles Wissens-
werte auf allen Gebieten zu sammeln und zu ordnen 2. Es
werden dadurch auch die Voraussetzungen geschaffen, die
spater zum Klassizismus fithren. Auch das gesammelte Wissen
iiber die bildenden Kiinstler und ihre Werke trigt letztendlich
zur Kanonisierung derselben bet °.

Die Tendenz zur ‘gelehrten Kunstbetrachtung’ spielt, wie
nicht anders zu erwarten, an den hellenistischen Hofen eine
besondere Rolle. Das Interesse der Herrscher konnte zu wit-
klichem Kennertum werden. Unterstiitzt wurden solche
Bemithungen durch die an den Hoéfen arbeitenden Forschet
wie z.B. Antigonos von Karystos, der Zuschreibungsfragen
— von welchem Kiinstler ist dies oder jenes Werk ? — “wissen-
schaftlich’ zu kliren suchte .

1 Natiirlich hat die Periegese eine alte Tradition. Aber gerade im Hellenismus
werden neue Ansitze vetfolgt wie z.B. Die Reisebilder des Flerakleides zeigen;
vgl. F. Prister (Hrsg.), Sbb. Osterr. Akad. d. Wiss., Philos.-hist. Kl. 227, 2
(Wien 1951).

2 Zeugnisse dazu in reicher Fille zusammengestellt bei R. Brum, Kallimachos und
die Literaturverseichnung bei den Griechen (Frankfurt 1977), 11 ff.

3 Zu diesen Zusammenhingen vgl. besonders R. PreIrrERr, History of Classical
Scholarship, from the beginnings to the end of the Flellenistic Age (Oxford 1968).

% Zu Antigonos und Agorakritos vgl. G. DEspiNis, Symbole ste melete tou ergou tou



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 269

Dies so angesammelte Wissen zu allen Gebieten der Bilden-
den Kiinste und deren Vergangenheit hat auf die Kunstpro-
duktion zunichst keinen direkten Einfluss ausgeiibt. Die Kri-
terien, die fur die bildenden Kiinstler massgebend waren,
werden jedenfalls noch eher dem direkten Werkstattgesprich
verpflichtet gewesen sein, was ja auch fiir die angesprochene
frithhellenistische Theorie galt. Noch stehen Kiinstler und
Betrachter in unmittelbarer Verbindung mit der Vergangenheit,
die es zu erforschen galt. Noch resultierte daraus nicht der
Anspruch, diese Vergangenheit als vorbildlich zu betrachten.
Eine ganz andere Art, sich mit den Werken der Bildenden
Kunst auseinanderzusetzen, eine neue Theorie lisst sich aus

einem Kunsturteil ableiten, das wiederum durch Plinius
tiberliefert ist. Plin. Naz. XXXIV 49-52:

Minoribus simnlacris signisque innumera prope artificum multitudo
nobilitata est, ante omnis tamen Phidias Atheniensis lone Olympio
facto ex ebore quidem et auro, sed et ex aere signa fecit. Floruit antem
olympiade LXXXIIL, circiter CCC urbis nostrae annum, quo eodem
tempore aemuli eius fuere Alcamenes, Critias, Nesiotes, Hegias, et
deinde olympiade LxxXxVv11 Hagelades, Callon, Gorgias Lacon; rursus
LXXXX Polyclitus, Phradmon, Myron, Pythagoras, Scopas, Perellus.
Ex bis Polyclitus discipulos habuit Argium, Asopodorum, Alexin,
Aristidem, Phrynonem, Dinonem, Athenodorum, Demean Clitoriune,
Myron Lycium. 1LXXXXV olympiade floruere Naucydes, Dinomenes,
Canachus, Patroclus; cix Polycles, Cephisodotus, Leuchares, Hypato-
dorus; ciut  Praxiteles, Euphranor; cvit Aetion, Therimachus.
cxitr Lysippus fuit, cum et Alexander Magnus, item Lysistratus
frater eius Sthennis, T Euphron fucles T Sostratus, lon, Silanion —
in hoc wirabile guod nullo doctore nobilis fuit; ipse discipulum habuit
Zeuxiaden —; Cxx1 Euntychides, Euthycrates, Laippus, Cephisodotus,
Timarchus, Pyromachus. Cessauit deinde ars ac rursus olympiade

Agorakriton (Athen 1971), 1 ff. Ein Aufsatz iber « Hellenistische und r6mische
Herrscher als Kunstkenner und Dilettanten » ist in Vorbereitung.



270 FELIX PREISSHOFEN

CLVI reuixit, cum fuere longe quidem infra praedictos, probati tamen,
Antaeus, Callistratus, Polycles Athenaeus, Callixenus, Pythocles,
Pythias, Timocles 1.

Plintus fiihrt in diesen Kapiteln die grossen Meister der Ver-
gangenheit — nach Olympiaden geordnet — auf. * Dass er
eine griechische Quelle exzerpiert, ist evident. Die Liste beginnt
mit Phidias und fithrt kontinuierlich weiter bis zu den Schiilern
des Lysipp, d.h. bis zur 121. Olympiade (296/3). Dann folgt der
Satz: cessavit deinde ars... Nach 296 also, so das Urteil der Quelle,
setzte die Kunst aus und lebte erst in den Jahren 156/3 v. Chr.
wieder auf, wobei freilich die Kiinstler dieser Zeit den Meistern
der fritheren Jahrhunderte nicht gleichkommen; immerhin
werden sie als probati akzeptiert.

Dieses Kunsturteil, das eine ganze, reiche Epoche der
griechischen Kunst als ‘nichtexistent” betrachtet, hat nicht nur
in der Antike die Kunstbetrachtung beeinflusst . Zunichst zu
den Daten: Mit den Jahren 296/3 ist die Zeit angesprochen, in
der die Lysippschule ausklingt. Die Jahre 156/53 bezeichnen
eine Epoche, die von einer Kiinstlergeneration bestimmt ist,
die uns fast nur dem Namen nach bekannt ist. Allerdings ist
es F. Coarelli gelungen nachzuweisen, dass es sich bei den
genannten Kinstlern um einen Kreis von Vertretern der
klassizistischen Kunstrichtung handelt *.

1 Text nach Pline I’ Ancien, Histoire Naturelle, Livie XXXIV, ed. H. L BonnIEC,
Coll. Budé (Paris 1953).

2 Obwohl es in diesem Zusammenhang nur auf den cessavit-Satz ankommt, wurde
die ganze Kapitelfolge zitiert, um an die Gedankenrichtung, an deren Ende unser
Satz steht, zu erinnern. Zu den Kiinstlergenerationen — fast kein Wort, mit
dem nicht Probleme verbunden wiren | — wird andernorts Stellung genom-
men werden.

8 Letzte Ubersicht zur Problematik bei J. J. Povvrrr, The Ancient View of Greek
Art, 26 ff.; vgl. F. RoMmeR, « Plinius der Altere, I11. Bericht», in Angeiger fiir die
Altertumswiss, 31 (1978), 180 ff.

4 F. Coargrwr, « Classe dirigente romana e arti figurative », in Dialoghi di Archeo-
logia 4[5 (1970[71), 241 fl.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 271

Es sei festzuhalten, dass die Quelle, auf die das cessaviz-
revixit-Utrteil zuriickgeht, nicht wesentlich spiter als die Kiinst-
lergeneration von 156 v. Chr. zu datieren ist, da die genannten
Bildhauer offenbar spiter iiberhaupt keine Rolle in det son-
stigen literarischen Ubetlieferung mehr spielen, andererseits
nach dieser Generation im Sinne einet bestimmten Stiltendenz
durchaus ‘nennbare’ Kiinstler wirkten, die sich in die neue
‘Blute’ hitten eingliedern lassen. Die Archegetenrolle vet-
danken Antaeus usw. offenbar nur dem eigenen Selbstbewusst-
sein, auf das letztlich auch das zitierte Kunsturteil zuriickgehen
muss. Es liegt die Vermutung nahe, dass das cessavit-revixit-
Urteil einer Streit- und Programmschrift aus dem Umkreis
jener Kiinstlergeneration oder ihrer unmittelbarer Nachfolger
entstammt.

Es kann kein Zweifel bestehen, dass das bei Plinius iiber-
lieferte Stilurteil seiner Struktur nach Utrteilen in der Rhetorik
entspricht, wie z.B. der immer wieder zitierten Passage bei
Dionys ! tiber Asianismus und Attizismus, die ich hier nicht zu
wiederholen brauche.

Es sei in diesem Zusammenhang auf eine weitere Parallele
hingewiesen, die meines Erachtens die Passage bei Plinius aus
ihrer Isolation hebt. Quintilian schreibt 2:

Historiam multi scripsere praeclare, sed nemo dubitat longe duos
ceteris praeferendos, quorum diversa virtus laudem paene est parem
consecuta. densus et brevis et semper instans sibi Thucydides, dulcis et
candidus et fusus Herodotus : ille concitatis, bic remissis adfectibus
melior, ille contionibus, bic sermonibus, ille vi, hic voluptate. Theo-
pompus his proximus ut in bistoria praedictis minor, ita oratori magis
similis, ut gui, antequam est ad hoc opus sollicitatus, din fuerit orator.
Philistus quoque meretur qui turbae quamvis bonorum post eos auc-

1 Orat. vett. 1.

% Quint. Inst. X 1, 73 fl. Die Stellen werden beteits verglichen und in ihrer Be-
deutung erkannt von K., HELDMANN, « De artium aetatibus... », in Vox Latina 15

(1979), 16 ff.



272 FELIX PREISSHOFEN

torum eximatur, imitator Thucydidi et ut multo infirmior, ita aliqua-
tenus lucidior. Ephorus, nt Isocrati visum, calcaribus eget. Clitarchi
probatur ingenium, fides infamatur. longo post intervallo temporis
natus Timagenes vel hoc est ipso probabilis, quod intermissam bistorias
scribend: industriam nova laude reparavit. Xenophon non excidit mihi,
sed inter philosophos reddendus est.

Im zehnten Buch behandelt Quintilian bei seiner Lektiire-
empfehlung auch die Historiker. Von Thukydides und Herodot
bis Kleitarch, dem Alexander-Historiker, fiihrt der Kanon. Von
der ganzen hellenistischen Geschichtsschreibung wird daraufhin
kurzerhand ein ‘nicht-existent’ konstatiert. Wie von der Quelle
des Plinius wird auch bei Quintilian nach der Zeit der Lehre
ein Neueinsatz mit Timagenes gemacht. Timagenes wird
nicht zufillig als probabilis eingefiihrt, genau wie die Quelle des
Plinius die Kiinstler Antaeus u.s.w. als probat; benannte.

Es entsprechen sich weitethin cessavit/intermissam und
revixit[reparavit. Die beiden Stellen erldutern sich gegenseitig.
Da sicher kein direktes Abhingigkeitsverhiltnis besteht und der
Neueinsatz, das Wiederaufleben in beiden Fillen zeitlich nicht
ibereinstimmt, muss eine gedankliche Konzeption zugrunde
liegen, die auch den Passus bei Dionys bestimmt und spitet
bei Philostrat wieder auftaucht 1. Auf die Struktur des Utrteiles
kommt es allein an ! Es ist mit Sicherheit davon auszugehen,
dass diese Denkstruktur nicht im Bereich der Theorie der Bil-
denden Kiinste, sondern im Bereich der Rhetorik entstanden ist.
Da die Quelle des Plinius, die dieser Struktur bereits verpflichtet
ist, ins zweite Jahrhundert v. Chr. zu datieren ist, muss ge-
folgert werden, dass die Rhetorik bereits in dieser Zeit ein
Stilurteil kannte, nach dem eine gewisse Epoche in der Ent-
wicklung der Redekunst negiert wird, um eine vorausgehende
Epoche als verbindliches Vorbild festzulegen.

! Philostr. Vita Sophist. 1 19, Niketes (Hinweis G. W. Bowetsock). Von entschei-
dender Bedeutung aber ist das Zitat bei Athen. IV 184 b-c iiber &xiewig (cessare)
und dvavéwaotg (revivere) tiig Eyxuxhov moudelog in der Zeit der Diadochen (vgl.
supra S. 268 Anm. 4).



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 273

Bei Plinius ist der cessaviz-Satz, der das Ende und Wieder-
aufleben der Kunst festlegt, offenbar an eine chronologisch-
ordnende Liste, die zwar auswihlt, aber noch nicht kanonisiert,
angehidngt. Wahrscheinlich war diese Liste einer hellenistischen
Quelle entnommen, die nicht datiert werden kann, und wurde
durch Wiederverwendung in klassizistisch ausgerichtetem
Kontext nach oben und nach unten verkiirzt. Man beginnt erst
mit Phidias und hort mit der Lysippschule auf, obwohl doch die
zugrundeliegende Namensliste weiter in dem Hellenismus
hinabgereicht haben wird. Die bei Plinius referierte Quelle ist
ein bezeichnendes Beispiel dafiir, wie ein hellenistischer Kanon,
der sich ibrigens durch die Fille der Kiinstlernamen aus-
zeichnet, von den Klassizisten der ersten Generation benutzt
wird 1.

Diesem cessavit-revixit-Urtell, das die exempla der Vergangen-
heit schon durch die Negierung der Zwischenzeit in vorbild-
liche Hohe hebt, entspricht eine Theorie, deren Grundziige
wiederum Schweitzer herausgearbeitet hat 2.

Zu rekonstruieren ist diese klassizistische Kunsttheotie vor
allem aus Cicero und Quintilian, die beide die Entwicklung in
detr Rhetorik in Parallele setzen zu der in Malerei und Plastik.
Wir wollen uns hier auf die Ausserungen zur letzteten beschrin-
ken.

Cicero konstatiert, dass gewisse Frithformen in der Ent-
wicklung der Rhetorik nicht zu hart zu verurteilen seien, da
natiirlicherweise sich jede Sparte der Kultur weiterentwickele.
Er weist dabei auf die Parallele bei den Bildenden Kiinstlern.
Cic. Brut. 18, 70:

Quis enim eorum qui haec minora animadveriunt non intellegit
Canachi signa rigidiora esse quam ut imitentur veritatem; Calamidis

1 Zur Diskussion um das Kanon-Problem vgl. A. E. Dougras, « The Intellectual
Background of Cicero’s Rhetorica», in Aufstieg und Niedergang der rom. Welt 1 3
(Betlin 1973), 107 fl.

2 B. ScHWEITZER, Xenokrates von Athen (s. supra S. 265 Anm. 3). Weiter hat die
Ansitze von Schweitzer ausgefiithtt vor allem H. Jucker, Vom Verhdiltnis der
Rémer zur Bildenden Kunst der Griechen (Frankfurt 1950). '



274 FELIX PREISSHOFEN

dura illa quidem, sed tamen molliora quam Canachi; nondum Myronis
satis ad veritatern adducta, iam tamen quae non dubites pulchra dicere:
pulchriora etiam Polycliti et iam plane perfecta, ut quidem mihi videri
solent ¢

In dhnlichem Kontext, wenn auch mit variierender Ziel-
setzung, benutzt Quintilian ebenfalls diesen Vergleich. Quint.
Inst. X1I 10, 7-9:

Similis in statuis differentia. nam duriora et Tuscanicis proxima
Callon atque Hegesias, iam minus rigida Calamis, molliora adbuc
supra dictis Myron fecit. diligentia ac decor in Polyclito supra ceteros,
cui quamquam a plerisque tribuitur palma, tamen ne nibil detrahatur
deesse pondus putant. nam ut humanae formae decorems addiderit supra
verum, ita non explevisse deorum auctoritatem videtur. quin aelatem
quoque graviorem dicitur refugisse nibil ausus ultra levis genas. at qrae
Polyclito defuerunt Phidiae atque Alcameni dantur. Phidias tamen dis
quan: hominibus efficiendis melior artifex creditur, in ebore vero longe
citra aemulum, vel si nihil nisi Minervam Athenis aut Olympinm in
Elide lovem fecisset, cuius pulchritudo adiecisse aliquid etiam recep-
tae religioni videtur: adeo maiestas operis deum aequavit. ad veritatem
Lysippum ac Praxitelen accessisse optime adfirmant: nam Demetrius
tamquam nimins in ea reprenditur et fuit similitudinis quam pulchri-
tudinis amantior.

Durch Ciceros Exzerpt liegt fest, dass die referierte Ansicht tiber
die Entwicklung der Kunst in die erste Hilfte des 1. Jahr-
hunderts v. Chr. zu datieren ist. Cicero wird kaum der erste
gewesen sein, der in dieser Weise Rhetorik und Bildende
Kiinste verglich.

Bestimmend fiir diese Theorie ist die Ansicht, dass nach
schwierigen Anfingen rasch die Vollendung — sozusagen eine
Plattform der Vorbildlichkeit — erreicht wird und zwar in
verschiedenen Genera: Polyklet ist Meister fir Menschen-
bilder, freilich fehlt das pondus; Phidias erreicht Vorbildlich-
keiten bei Gotterstatuen und erfiillt offenbar auch die Forderung
des pondus; Lysipp und Praxiteles bekommen nur noch die



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 275

palma auf dem Gebiet der veritas — offenbar ist damit bereits
der Abstieg eingeleitet, wie sich aus dem Tadel gegen Demetrios
erpibt 2,

Wie rasch sich diese Theorie verbreitete und rhetorischer
Topos wurde, ergibt sich aus Dionys, der Isokrates mit Phidias-
Polyklet und Lysias mit Kalamis vergleicht 2.

Kombiniert man die verschiedenen Aussagen, so ldsst sich
insgesamt eine klassizistische Kunsttheorie rekonstruieren, die
offenbar seit der zweiten Hilfte des 2. Jahrhunderts v. Chr.
heftig und detailliert diskutiert wurde ®. Diese Theorie greift
natiitlich Gedanken und Material fritherer Ansichten auf,
unterscheidet sich aber wesentlich von der eben besprochenen
frihhellenistischen Theorie. Die Klassizisten verzichten fast
ganz auf Kriterien, die sich aus Problemen der Form fiir den
Kiinstler oder Betrachter ergeben *.

An die Stelle von diligentia, symmetria usw. treten ethisch-
abstrakte Begriffe wie decor, auctoritas usw. oder ganz allgemein
pulchritudo. Wenn ein technischer Begrift wie di/igentia auftaucht,
so erhilt er allein schon durch die Zusammenstellung di/igentia
ac decor in Polyclito supra ceteros eine ganz andere Bedeutung als
in der frithhellenistischen Theorie ®. Bedeutet di/igentia zunichst

1 Zwar scheint es, als ob bei Cicero noch Formkriterien im Vordergrund stiinden.
Aber rigidiora-molliora sind Wirkungskriterien; das Ziel ist eine allgemeine
pulchritudo | Abstrakte Betrachterkriterien sind auch bei Quintilian bestimmend.
Dies ist ein entscheidender Punkt, der beide Stellen verbindet. Ob Cicero und
Quintilian unbedingt eine und dieselbe Quelle benutzten, ist in diesem Zusam-
menhang vollig unwesentlich. Sie geben abet sicher eine und dieselbe, offenbar
sehr verbreitete Ansicht wieder — «a general pattern of information about
ancient art available to a well-read man for use in widely varying ways », um eine
Formulierung von A. E. DoucLras, « The Intellectual Background...» (s. supra
S. 273 Anm. 1), 113 aufzugreifen. Diese Ansicht ldsst sich aber dann aufs Beste
mit den klassizistischen Kunstwerken ab 150 vor Chr. verbinden.

2 Dion. Hal. Zsoc. 3; vgl. F. PrREIsSHOFEN/P. ZANKER, « Reflex einer eklektischen
Kunstanschauung beim Auctor ad Herennium », in Dialoghi di Archeologia 4, No 1
(1970/71), 100 L.

3 F. PrEISSHOFEN/P. ZANKER, /oc. cit.

4 Vgl. supra Anm. 1.

5 Zu den Begriffen vgl. J. J. Povvrry, The Ancient View..., 351 ff. und 422 f.



276 FELIX PREISSHOFEN

das Streben zur veritas im Ganzen, so besagt derselbe Begriff in
der Verbindung mit pondus: saubere Detailausarbeitung eines
schonen, inhaltsschweren und beeindruckenden Werkes.

Fir die Kunsttheorie lisst sich die Entstehung der klassi-
zistischen Tendenzen durch das cessaviz-Urteil ungefahr bestim-
men. Die um die Mitte des 2. Jahrhunderts offenbar noch inten-
siv gefithrte Kunstdiskussion wurde allmédhlich immer weiter
verkiirzt bis sie endlich im Dogma erstarrte. Ab dem 1. Jahr-
hundert v. Chr. nimmt sich die Theorie durch die Festlegung
auf nur wenige verpflichtende exempla der Vergangenheit selbst
die Moglichkeit zur Verinderung . Sie schreibt sich fir
Jahrhunderte fest.

Wir kennen diese Theorie nur in der Kurzform rhetorischer
Texte. Dies ist zwar bedauerlich, aber das Faktum birgt auch
eine Aussage: Wir lernen so die Theorie in der Brechung der
‘Kunstbetrachter’ kennen; und gerade fiir sie mag die angespro-
chene Verkiirzung auf wenige grosse Meister besonders charak-
teristisch sein. Die anerkannten exempla verdringen alles
andere; das ungeheure Wissen, das von der hellenistischen
Fachliteratur zusammengetragen worden war, wird gar nicht
mehr benotigt. Diese Ausmagerungstendenz ldsst sich z.B. an
dem zitierten Passus aus dem Brufus ablesen: Der Kanon wird
bereits mit Polyklet abgebrochen. Der Ausmagerung der
Kenntnisse beim Kunstbetrachter, der sich freilich trotzdem
fiir einen Kenner hilt, entspricht eine vollig neue Einschitzung
des Laien als Kunstkenner. Hatte sich friither allein der Technit
kompetent zu seiner Techne gedussert und war der Kunstkenner
eher ein Gesprichspartner, der versuchte, Terminologie und
Vorstellungen der Kinstler aufzunehmen, so wird jetzt der
Akzent anders gesetzt. H. Jucker hat diese Tendenz in aller
Deutlichkeit herausgearbeitet: Der Nichtfachmann tritt gleich-
berechtigt neben den Techniten in der Beurteilung der Techne 2.

1 Dabei verliert sie natiirlich den Charakter einer Theorie.

2 H. Jucker, Vom Verhiltnis der Rimer gur Bildenden Kunst der Griechen, 46 ff.,
bes. 85 f. Das wichtigste Zeugnis: Dion. Hal. De Thuc. 4-5.



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 277

Es konnte nicht ausbleiben, dass die wverkiirzte Kunst-
erwartung des klassizistischen Betrachters auch auf die Kunst-
produktion ihre Wirkung hatte 1. Moglichst viel Werke der
grossen Meister waren herbeizuschaffen oder zu kopieren. Da
aber weder in der Theorie noch beim Betrachter Probleme der
kiinstlerischen Form eine besondere Rolle spielten, sondern
vielmehr das Vertlangen nach palehritudo-anctoritas, lag es nahe,
dass letztlich Kunstwerke aller Epochen unter diesem Kriterium
subsummierbar wurden.

Auf diesem Hintergrund wird aber wohl auch die Eigenart
der Kunstbiicher des Plinius deutlicher, unserer Hauptquelle der
hier angesprochenen Fragen. Das von ihm scheinbar so kritiklos
zusammengestoppelte Material und die beigefugten Kunstur-
teile entstammen eben jenem Geist, dem inzwischen alles, was
Griechenland entstammte, vorbildlich war — als Ausstattungs-
objekt ! Daraus erkliren sich die Widerspriichlichkeiten bei
Plinius. Kunsttheoretische Ausserungen des Hellenismus wut-
den zwar noch tradiert — die zeitgentssische nivellierende
Kunstbetrachtung hatte sie aber lingst iiberholt.

Der Klassizismus in der griechisch-romischen Ausformung
ist fiir den Bereich der Bildenden Kiinste somit zwar zunichst
an eine entwickelte Kunsttheorie gebunden, doch enthilt
diese Theorie bereits Elemente, die es der sich rasch durch-
setzenden allgemeinen Kunstbetrachtung erlaubt, sich dutrch
eine immer stirkere Einengung der theoretischen Komponente
zu einer Geschmacksrichtung zu entwickeln, der mehr oder
weniger das ganze Reservoir der opera vergangener Epochen
akzeptabel war.

11In der Person des Pasiteles, der § Biicher tiber opera nobilia schrieb, wird dies
unmittelbar deutlich. Zu den opera selbst vgl. P. ZANKER, Klassigistische Statuen
(Mainz 1974).



278 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Bowersock: Mr. Preisshofen has done us a signal service in
emphasizing the deliberate suppression of the Hellenistic Age in
Pliny’s account of sculpture and Quintilian’s of historiography —
a suppression similar to that in Philostratus’ account of the sophists.
Precisely why Quintilian resumes the history of history with Timagenes
after the long Hellenistic interval must, I think, remain something
of a mystery. The most important thing is, of course, that the
resumption takes us to the beginning of the Principate. Quintilian (or
his source, if he had one for a judgment on so relatively recent an
author) may well attest to a more profound appreciation of Tima-
genes in the early empire then we might expect from what is available
to us now. Livy appears to have taken him seriously (cf. IX 18,6),
Asinius Pollio gave him quarters in his own house, at least one
biography was written (by Evagoras of Lindos), and Ammianus
made use of his material gathered ex maultiplicibus libris (XV 9, 2).
Quintilian’s transition from Clitarchus directly to Timagenes may
not be unrelated to pretentions of Timagenes himself, as Richard
Laqueur noted in RE VI A 1, 1065: cf. Curt. IX 5, 21: Ptolemaenm,
qui postea regnavit, huic pugnae adfuisse auctor est Clitarchus et Timagenes;
sed ipse scilicet gloriae suae non refragatus afuisse se missum in expeditionem
memoriae tradidit.

M. Gelzer: Dieser klassizistische Dreischritt der Zeiteinteilung
in die Periode der Vorbilder, der Wiedererwecker und der schlechten
Zwischenzeit, den Herr Preisshofen fiir die bei Plinius referierte
Kunsttheorie so glicklich ins 2. Jhdt. datiert hat, scheint auch da —
wie in der « dhnlich formulierten, bei Quintilian mitgeteilten Perio-
disierung der Historiker » — eine polemische Funktion gehabt zu
haben. Die aufgefiithrten Bildhauer des 2. Jhdts. werden in Gegen-
satz zu jener Periode gestellt, von der es heisst (Plin. Naz. XXXIV §2)



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 279

cessavit deinde ars, wihrend sie in der 156. Olympiade (156/3 v. Chr.)
revixit, und Timagenes (Quint. X 1, 75) intermissam historias scribendi
industriam nova lande reparavit. Zwischendurch und gleichzeitig gab
es natiirlich andere Bildhauer und Historiker, aber in Konkurrenz
gegen diese haben diese Bildhauer (Antaeus, Callistratus etc.) und
Timagenes wieder etwas Besseres geschaffen. Dieses Bessere hat nun
gegeniiber der Konkurrenz die Wiirde, dass es wieder in die Reihe
der Klassiker gestellt werden kann.

M. Preisshofen: Dass die Polemik, die hinter dem cessaviz-Satz
steht, hier betont wird, ist wichtig. Die Kunsttheoretiker, die sich
mit ihrer Ablehnung der Kunstwerke aus der Zeit von 296 bis 156
v. Chr. auf die Dauer nicht durchsetzen konnten, beziehen eine
Position, die der bei Cicero, Dionys usw. referierten Anschauungen
vorausliegt.

M. Russell: A small, but perhaps not uninteresting, parallel
between the literary and artistic criticism: the point made by Quin-
tilian about Polyclitus, that he was thought to have given decor to
humans ‘beyond the truth’, and not conveyed the decor of gods
sufficiently, is formally like Longinus’ remark (9, 7; cf. Philostratus,
Heroicus 11 19) that Homer made his men into gods and his gods
into men. These judgements have an element of moral criticism
absent from the judgement on Polyclitus, but their common features
are nonetheless evident.

M. Zanker: Zum Verstindnis der bei Quintilian tradierten
Charakterisierung polykletischer Werke als s#pra verum muss man
sich vor Augen halten, dass der spithellenistische Kunstbetrachter
zur Zeit der Quelle Quintilians den grossen Realismus Lysipps und
seiner Schule kannte. Mit diesen Werken verglichen mussten Poly-
klets kanonische Formen in Bezug auf die veritas (Witklichkeitsnihe)
unvollkommen erscheinen. Denn die ersten Klassizisten formulierten
ihren Geschmack ja gegen das herrschende ‘realistische’ Kunstideal
des frithen und hohen Hellenismus. Daher auch der eben schon



280 DISCUSSION

einmal erwihnte polemische Ton. Dem Klassizisten wird dieser
‘Mangel’ zur Tugend. Zum ersten Mal sieht man dabei in der
klassischen Menschendarstellung eine wirklichkeitsitberhohende,
im modernen Sinne des Wortes ‘ideale’ Kunst.

Erst auf dieser Basis konnen sich mit der klassischen Formen-
sprache inhaltliche Beziige und Wertvorstellungen sowohl ethischer
wie politischer Art verbinden. EFin anschauliches und deshalb zu
oft zitiertes Beispiel ist der in polykletisierenden Formen konzipierte
Bildnistypus des Augustus (sog. Prima-Portatypus), dessen inhalt-
liche Aussage auctoritas und ‘Augustus’ ist.

M. Gelzer: Die Kunstbeurteilungen, die bei Quintilian und den
anderen Rhetoren erhalten sind, gehoren immer in den Zusammen-
hang der genera dictionis und geben dazu Parallelen aus der Kunst. Die
Praedikate der Beurteilung sind auch dieselben. Sie haben gezeigt,
dass beim Ubergang zum Klassizismus im zweiten Jh. sowohl die
Listen der als gut beurteilten Meister ihre Funktion gewechselt
haben (analog zu den alexandrinischen Listen der éyxpidévrec), als
sie ndmlich zu Listen von klassischen Vorbildern werden und als
solche langsam ‘ausgediinnt’ wurden, als auch die Gesichtspunkte
und die Praedikate der Beurteilung dieser Meister. Es scheint mir
nun, dass die neuen Gesichtspunkte und Praedikate der Beurteilung
auch fiir die Kunst aus der Asthetik der Rhetorik {ibernommen
wurden. Rhetorische Theotie, Anschauungsweise und Beurteilung
aus dem Gesichtspunkt des nicht-fachméinnischen Kunstbetrachters
wurde damit anstelle der ‘banausischeren’ Werkstatterfahrung auf
die darstellende Kunst tibertragen. Dass die technischhandwerk-
liche Kenntnis als ‘banausisch’ verachtet wurde, ist uns ja aus der
Ubetlieferung der Lyriker bestens bekannt. Obschon man noch
Melodien und Musik hatte, liessen die Alexandriner sie aus ihren
Ausgaben absichtlich weg, weil sie die Musikpraxis fiir etwas
Banausisches ansahen, und nur die ‘mathematische’ Musiktheorie
als eines Gebildeten wiirdig anerkannten. Aus demselben Grunde
haben wir wohl auch keine schriftliche Uberlieferung praktischer
Werkstattanweisungen fiir Maler und Bildhauer von jener Zeit an,



KUNSTTHEORIE UND KUNSTBETRACHTUNG 281

sondern nur noch édsthetische Urteile in jener rhetorischen Tradition.
In Wirklichkeit wurden aber die Maler und Bildhauer trotzdem weiter
in den Werkstitten ausgebildet, analog zu den praktischen Musikern;
aber wir haben uns ihre handwerklichen Kenntnisse und Uberlie-
ferungen aus ihren Werken zu rekonstruieren. Die Verachtung der
Bildhauerei, als Banausentum gegeniiber der rhetorischen Bildung,
illustriert mit seiner Gegeniiberstellung der beiden Lukian in seinem

Somninm (dort Bavavcog, Cap. 9 am Ende), wo er offenbar auf altes
Material zuriickgreift.

M. Zanker : Dass in der Kaiserzeit nicht nur klassische sondern
auch hellenistische und selbst archaische Kunst nachgeahmt wurde,
ist bekannt. Fir das Verstindnis dieses als umfassendes Phinomen
begriffenen ‘Klassizismus’ ist ausschlaggebend, dass schon zu Beginn
der klassizistischen Bestrebungen, also im 2. Jhdt. v. Chr. nicht nur
Werke des 5. und 4. Jhdts. v. Chr. — wie man aufgrund der von
Herrn Preisshofen referierten klassizistischen Theorie annehmen
mochte — sondern ebenso Meisterwerke des frihen Hellenismus
Gegenstand der Mimesis waren. Dieser Widerspruch 16st sich nur
auf, wenn man bedenkt, dass der Betrachter und allmihlich auch die
Kunstreflexion nicht mehr primir auf die konkrete Form schauen,
sondern nach sehr allgemeinen aesthetischen Kriterien wie mol/is-
durus ect. urteilen. Diese sind, wie Herr Gelzer zurecht betont hat,
aus der Rhetorik abgeleitet.

M. Preisshofen: Die Formensprache der klassizistischen Kunst
hat sich praktisch natiirlich in den Werkstitten entwickelt. Der
theoretischen Begriindung und Systematisierung der verschiedenen
Ansitze bedurfte es, um der neuen Richtung die nétige Durch-
setzungskraft zu geben. Aber auch fiir die bildenden Kiinstler
selbst werden in den frithen Phasen des Klassizismus Verbindungen
zur Theotie selbstverstindlich gewesen sein. Das zeigt der Bild-
hauer Pasiteles, der ein Werk opera nobilia schrieb. Dass die Kriterien
und Praedikationen ganz der Rhetorik verpflichtet sind, ist wichtig
und zeigt, dass in der Rhetorik die Wendung zum Klassizismus nicht
erst im 1. Jhdt. v. Chr. stattgefunden haben kann.



282 DISCUSSION

M. Gorler: Es ist im Laufe unserer Arbeit immer deutlicher
geworden, dass man die Anfinge klassizistischen Denkens hoher
hinaufzudatieren hat, als man bisher annahm. Sie datieren nun die
tibereinstimmende Beurteilung von Plinius tiber die Bildende Kunst
und von Quintilian tiber die Historiographie des Hellenismus als
in der 2. Halfte des 2. Jhdts. v. Chr. entstanden. Worauf beruht
dieser Ansatz ? Die Lebensdaten der genannten Kiinstler sind wohl
kein hinldnglicher Beweis; das Urteil kann nachtriglich entstanden
sein.

M. Preisshofen: Die Ausserungen des Plinius und Quintilian sind
der Struktur nach aufs engste verwandt. Gemeint ist, der ‘klassizi-
stische Dreischritt’ (s. S. 278). Bei Plinius wird der Neueinsatz um
156 mit einem Kreis von Kinstlern gemacht, deren Namen offenbar
sehr schnell in Vergessenheit geriet. Fiir eine spitere Quelle hitten
sich Namen wie Pasiteles eher angeboten. Dass das cessaviz-Urteil
der bei Cicero tiberlieferten Kunstanschauung vorausliegt, wurde
schon gesagt. Der schon einmal (s. s#pra S. 275 Anm. 2) ange-
sprochene Reflex einer klassizistischen Kunstanschauung beim Auctor
ad Herennium geht ebenfalls auf eine Quelle des 2. Jhdts. v. Chr.
zuriick. Bestdrkend tritt hinzu, dass nach allgemeiner Meinung der
Archiologen die frithesten klassizistischen Werke um die Mitte des
2. Jhdts. v. Chr. entstanden sind.



	Kunsttheorie und Kunstbetrachtung

