
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 25 (1979)

Artikel: Boileaus Übersetzung der Schrift   als Text des französischen 17.
Jahrhunderts

Autor: Maurer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Karl Maurer

BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT
IIEPI WOTS ALS TEXT DES FRANZÖSISCHEN

17. JAHRHUNDERTS

Das Auftauchen dieses unbekannten Griechen im ersten
Jahrhundert unserer Zeitrechnung hat etwas vom Wunder
an sich. [...] Er stand so hoch über ihr [seiner Zeit], dass er
nicht gelesen wurde. Kein antiker Autor zitiert ihn. Unser
Text geht auf eine Handschrift der 10. Jahrhunderts zurück,
die beklagenswerte Lucken aufweist. Dass er aber überhaupt
gerettet wurde, ist wieder ein Wunder. [...] Der erste Druck
der Schrift ist von 1554. Sie wurde kaum beachtet.
« Longinus » ist vom Unglück verfolgt worden Es berührt
grotesk, dass ein Magister wie Boileau seinen Namen
bekannt gemacht hat. [...] Er ist viel erörtert und
missverstanden worden. Emen kongenialen Geist hat er nicht
gefunden. Sein Fall ist lehrreich als Beispiel einer Kontinuität,

der die gebührende Wirkung versagt blieb. Em Funke,
der nicht gezündet hat. [...] « Longmus » ist von der unzer-
reissbaren Traditionskette der Mittelmassigkeit abgewürgt
worden 1.

So sehr dieses düstere Panorama von Ernst Robert Curtius'
persönlichem Temperament und zeitbedingtem Gestus geprägt
ist2 — das Schicksal der Schrift Uber das Erhabene (rieplü^oui;),

1 E R. Curtius, Europaische Literatur und lateinisches Mittelalter (Bern 3i 961,
1i948), «Epilog», 402 f
2 Hinzukommt wohl der Einfluss George Saintsburys, der sich schon zu Anfang
unseres Jahrhunderts in gleicher Weise verwunderte, dass gerade Boileau diese



214 KARL MAURER

die uns ohne den Namen ihres wirklichen Verfassers überliefert
ist, ist schon einzigartig. Wir wissen nichts darüber, ob sie bei
der Mitwelt die Wirkung gehabt hat, auf die sie erklärtermassen

angelegt ist — als Handreichung für die 7toXitwcoI avSpe? des

frühkaiserzeitlichen Rom1, aber auch als ein Versuch, die

Einschätzung der grossen klassischen Vorbilder und damit die

Entwicklung der Beredsamkeit in die rechte Richtung zu
lenken, will sagen: zu einer Überwindung des unter andern von
Caecilius von Kaie Akte verfochtenen rigorosen Attizismus
beizutragen. Ein erstes unsicheres Echo findet sich im n.
Jahrhundert in den Hermogenes-Scholien des byzantinischen
Rhetors Johannes Sikeliotes (Doxopatres), der auf zwei Stellen

aus der vermeintlich Longinischen Schrift, offensichtlich aus
dem Gedächtnis, verweist2. Im 14. oder 15. Jahrhundert
gelangt eine Handschrift nach Italien, die zugleich die Pro-
blemata des Aristoteles enthält; der Text erreicht daraufhin

Vermittlerrolle zugefallen sei {A History of Criticism and Literary Taste in Europe,
3 Bde. (Edinburgh/London 1900-4), I 155; II 288; 292 f.) und auf dessen
vernichtende Beurteilung Boileaus sich Curtius auch an anderer Stelle seines Buches

(270 Anm. 1) ausdrucklich stutzt. Vgl. schon J. Brody, Boileau and Longinus
(Geneve 1958), 38 mit Anm. 1.

1 Die Argumentation des 'Philosophen' im 44. Kapitel, seine und des Anonymus
Generation sei « nun schon von Kind an in die Schule der gerechten Despotie
gegangen» (3* oi vüv soixapev 7tat8o|2a-&ei<; elvat SouXelai; Stxcdac;), sticht
nur, wenn die Einfuhrung des Prinzipats (die gewiss gemeint ist, vgl. 44, 5 die
noch stärkere Betonung der «Gerechtigkeit» der neuen Staatsform: dt7taaav

SouXsiav, xav fj StxaiOTa-rrj) nicht noch wesentlich weiter zurückliegt; vgl. schon
J. Naudet, Rezension von A. E. Egger (ed.), Longini quae supersunt (Paris 1837),
in Journal des Savants, Marz 1838, 147-154, hier 151. Eduard Nordens Datierung
der Schrift in die claudianische Zeit hat auch von daher die Wahrscheinlichkeit
fur sich {Das Genesiscjtat in der Schrift vom Erhabenen, Abhandlungen der Deutschen
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Klasse fur Sprachen, Literatur und
Kunst, Jhrg. 1954, Nr. 1 (Berlin 1955), 21 f.).
2 Scholien zu Hermogenes LTepl iSeäv I 6, in Ch. Walz (ed.), Rhetores Graeci,

9 Bde. (Stuttgart/Tubingen 1832-6; Nachdr. Osnabrück 1968), VI 211 und 225;
vgl. den Kommentar von D. A. Russell, 'Longinus', On the Sublime (Oxford
1964), «Introduction», S. xxvi-xxvm, sowie zu 3, 1; 9, 9.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YTOYE 215

eine gewisse handschriftliche Verbreitung1; 1554 und 1555
erscheinen unabhängig voneinander die ersten beiden von
Francesco Robortelli und Paolo Manuzio besorgten Drucke,
weitere Verbreitung findet erst der dritte Druck des Genfer
Humanisten Franciscus Portus vom Jahre 1569; seit 1566
erscheinen auch eine Reihe von lateinischen Übersetzungen 2,

aber die Kenntnis der Schrift bleibt bis zur Mitte des 17.
Jahrhunderts auf einen engen Kreis von Spezialisten beschränkt3.
In den sechziger Jahren des 17. Jahrhunderts entsteht in Frankreich

plötzlich ein intensives Interesse an dem bisher kaum
beachteten Traktat — und zwar keineswegs nur bei dem

'Magister' Boileau4. Allerdings ist nach dem Erscheinen

von Boileaus Übersetzung im Jahre 1674 der französische
Tratte du sublime und nicht länger das griechische Original oder
die eine oder andere lateinische Übersetzung die Grundlage der
weiteren, nachhaltigen Rezeption, etwa auch, mehr oder
weniger, die Basis der Übersetzungen John Pulteneys (1680),
Leonard Welsteds (1712) und anderer ins Englische5, und

1 Vgl. die Liste bei H. Lebegue (ed.), Du Sublime (Paris 1939), « Introduction»,
S. xviii-xx.
2 Zu den Ausgaben und Übersetzungen von ITepi öJjou? vor Boileaus Traite du

sublime vgl. Jules Brody, Boileau and Longtnus, 9-11, der sich auf Bernard Weinberg,

«Translations and Commentaries of Longinus, On the Sublime, to 1600.

A Bibliography», in Modern Philology 47 (1949-50), 145-51, stutzt.
3 Vgl. J. Brody, Boileau and Longinus, 13 mit Anm. z. Nach Casaubonus' Zeugnis
war die Schrift zu Beginn des 17. Jahrhunderts auch den Gelehrten kaum
durch eigene Lektüre bekannt: « aureolus nec satis un quam led us libellus »

{In Persii satiras Uber commentarius (Paris 1605), 57, zitiert nach J. Brody, op. cit.,
10); Jakob Toll brauchte noch Ende des 17. Jahrhunderts fast zwanzig Jahre,
bis er einen Verleger fur seine dreisprachige (griechisch-lateinisch-franzosische)
Ausgabe fand (Utrecht 1694; vgl. J. Brody, op. cit., 10 f.).
4 Darauf hat Antoine Adam mit besonderem Nachdruck hingewiesen {Histoire
de la litterature frangaise au XVIIe siede, 5 Bde. (Paris 1949-56), III 85, Anm. 5).
5 Der Grad der Abhängigkeit von Boileaus 'Leitubersetzung' scheint von Fall
zu Fall zu variieren; vgl. A. F. B. Clark, Boileau and the French Classical Critics
in England (1660-18)0), Bibliotheque de la Revue de Litterature Comparee, 19

(Paris 19Z5; Nachdr. New York 1970), 361-79 (Buch 4, Kap. 5: «Boileau,
Longinus and 'The Sublime'»), bes. 364-7.



2l6 KARL MAURER

natürlich trägt auch Boileaus Autorität zur europäischen
Kanonisierung 'Longins' als Theoretiker bei. Das letzte zumindest

— « dass [...] Boileau seinen Namen bekannt gemacht hat» —
kann dem Anonymus eigentlich kaum geschadet haben, zumal
Boileau bis auf eine kurze Einleitung den Text des Traite

weitgehend für sich sprechen lässt. Auch Boileaus zwanzig
und mehr Jahre spätere Reflexions critiques sur quelques passages
du rheteur Longin (1694-1711) benutzen jeweils nur einzelne
kurze Stellen als Prätext der Auseinandersetzung mit Charles
Perrault und später mit Pierre Daniel Huet und Houdar de la

Motte. Eher könnte man fragen, ob Boileau nicht vielleicht den

Text als Ubersetzer verfälscht und, indem er eine verschnittene

Version an die Übersetzer und Interpreten seiner

Übersetzung weitergab, zu den 'Missverständnissen' im 18,
Jahrhundert beigetragen hat, die Curtius beklagt. Gerade diese

Frage stellt Curtius aber nicht, obwohl er Swifts spöttische
Verse über «Peri Hupsous [...]/Translated from Boileau's
Translation» {On Poetry [1733], v. 256; 261) zitiert. Etwa von
der Mitte des 18. Jahrhunderts an, spätestens wohl seit Edmund
Burkes Philosophical Enquiry into the Origin of Our Ideas of the

Sublime and Beautiful vom Jahre 1757 löst sich das Verständnis
des 'Erhabenen' völlig von der Schrift, die den Begriff in die
ästhetische Debatte eingeführt hatte und nun allmählich wieder

vergessen wird.
Im folgenden soll die von Curtius unterlassene Frage

wenigstens grundsätzlich gestellt und zugleich der Versuch
unternommen werden, die überraschende Symbiose von
wiederentdeckter antiker und moderner klassizistischer Theorie zu
charakterisieren, die sich in der verhältnismässig kurzen
Wirkungsgeschichte der Schrift IIspl u^oui; abzeichnet.

I

Es fiele gewiss nicht schwer nachzuweisen, dass Boileaus
Übersetzung keine fehlerfreie, philologisch treue Wiedergabe



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YTOTE 217

ist, obwohl die modernen französischen Herausgeber durchweg
auf eine vollständige Richtigstellung seiner Abweichungen vom
Original verzichten h Boileau selbst gibt in der Vorrede der

Erstveröffentlichung zu, dass er mit der « Entwirrung» des

griechischen Textes erhebliche Schwierigkeiten gehabt2, dass

er sich immer wieder auf die lateinische Übersetzung Gabriele
Dalla Pietras (1612) und auf die Kommentare von Gerard Lang-
baine (1636) und Tanneguy Le Fevre (1663) gestützt habe 3 und
dass es ihm auch keineswegs darum gegangen sei, eine pedantisch

genaue, wörtliche Ubersetzung zu geben:

Qu'on ne s'attende pas [...] de trouver ici une version
timide et scrupuleuse des paroles de Longin. Bien que je me
sois efforce de ne me point ecarter en pas un endroit des
regies de la veritable traduction; je me suis pourtant donne

1 So ausdrucklich Charles-Henri Boudhors in seiner Ausgabe: Nicolas Boileau-
Despreaux, Dissertation sur la Joconde. Arrest Burlesque. Tratte du sublime, Les
Textes Fran^ais (Paris 1942), 154. Das Fehlen einer einschlägigen Untersuchung
bedauert schon Alexander F. B. Clark, Boileau and the French Classical Critics...,
362 f., vor allem mit Hinblick auf die englische Rezeption. Auf altere Bemühungen,

Boileaus 'Fehler' zu erfassen (zuletzt: Charles Lefebre de Saint-Marc, 1747;
G.-M. Auguste Pujol [bis Kap. 7], 1853), weist J. Brody, Boileau and Longinus,

23 Anm. 4, hin.

2«Je n'ai [...] point de regret d'avoir employe quelques-unes de mes veilles ä

debrouiller un si excellent ouvrage, que je puis dire n'avoir este entendu jusqu'ici
que d'un tres-petit nombre de s^avans. »(« Preface »; Zitate der Schriften Boileaus,
soweit nicht anders angegeben, nach: Boileau, CEuvres completes, hrsg. von
F. Escal, Bibliotheque de la Pleiade, 188 (Paris 1966), hier S. 336). Kurz danach,
gelegentlich der Kritik an der lateinischen Ubersetzung Gabriele dalla Pietras,
begegnet der Terminus noch einmal: « Je s<,ais ce que e'est que de debrouiller
le premier un Auteur [...]» {Ibid.). Diese Bemerkung hat neben andern Indizien
zu Zweifeln an der Verfasserschaft Boileaus, ja zum Verdacht geistiger Leichenfledderei

gefuhrt: Flier spreche gar nicht Nicolas Boileau, der tatsächlich keine
Erstübersetzung eines antiken Autors geliefert habe, sondern sein als Epiktet-
Übersetzer bekannter, 1669 verstorbener Bruder Gilles, von dem Nicolas freilich
die Übersetzung samt Vorrede und Anmerkungen übernommen haben müsste.
Aber offensichtlich spricht Boileau an der Stelle der Vorrede — wie schon die
Wiederkehr des gleichen Terminus anzunehmen nahelegt — von seinen eigenen
Erfahrungen als erster Übersetzer von TTepl u^ou<; in eine moderne
Sprache; vgl. schon J. Brody, Boileau and Longinus, 25-29, bes. 26 f.
3« Preface», S. 336.



218 KARL MAURER

une honneste liberte, sur tout dans les passages qu'il rapporte
[gemeint sind die Verszitate, die Boileau den Gepflogenheiten

seiner Zeit entsprechend ziemlich frei in
französischen Versen wiedergibt]. J'ai songe qu'il ne s'agissoit
pas simplement ici de traduire Longin; mais de donner au
Public un Traite du Sublime, qui put estre utile 1.

Die Prinzipien und auch die Grenzen von Boileaus
Übersetzerleistung treten deutlicher hervor in den Textbegründungen,
die er der Erstveröffentlichung beigab, und in der Diskussion,
die er sich in der zweiten Auflage der CEuvres diverses von 1683

mit dem jungen Andre Dacier, dem Schwiegersohn Le Fevres,
zu führen genötigt sah. Daciers Kritik der Boileauschen
Übersetzung ist bis heute nicht vollständig gedruckt2; nach
Boileaus und Daciers übereinstimmender Darstellung hatte
Dacier Boileau sein Manuskript überreicht, in dem er « einige
bisher den Interpreten entgangene Deutungsmöglichkeiten»
entwickelt hatte3; Boileau übernahm manche Korrekturen
stillschweigend, und wo Dacier und er sich nicht einigen
konnten, nahm er Daciers Einwände, meist mit einer eigenen
Replik, in der neuen Auflage in die Anmerkungen auf. Das
Pariser Publikum scheint auf diesen Handel mit einiger Skepsis

reagiert zu haben; möglicherweise hatten auch Abschriften von

1« Preface», S. 337.
2 Eine Reinschrift ist im 19. Jahrhundert wieder aufgetaucht (Bibliotheque
Nationale, Ms. 2419); vgl. C.-H. Boudhors (ed.), Dissertation sur la Joconde...,

236; 238.

3« Preface», S. 339 (Zusatz von 1683): « [...] Monsieur Dacier [...] m'a communique

de petites notes tres-s^avantes qu'il a faites sur Longin, oü il a cherche de

nouveaux sens inconnus jusques tci aux Interpretes. » Die gleiche Sprachregelung
findet sich in Daciers Vorrede zu den « Remarques» von 1683 (« [...] je trouvay
de nouveaux sens dont les Interprestes ne s'estoient point avisez »), in der auch,
gleich im ersten Satz, noch einmal die Formulierung von der « ersten Entwirrung »

eines antiken Autors begegnet (vgl. supra S. 217 mit Anm. 2), so dass man
ziemlich sicher sein kann, dass Boileau hier Daciers Hand gefuhrt hat. Gleichwohl

hat Dacier die Bemerkung nicht unterdruckt, dass er sich « mit Rucksicht
auf den Umfang des Bandes » (« de peur de grossir son livre») zu Kurzungen
veranlasst gesehen habe(l). Der Text der Vorrede ist abgedruckt bei C.-H.
Boudhors (ed.), Dissertation sur la Joconde..., 185 f.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT TtEPI T'FOTE 219

Daciers Kritik, ähnlich wie einst Boileaus Übersetzung in den

Jahren vor ihrem Erscheinen J, unter den Interessierten kursiert;
jedenfalls behaupteten Boileaus Feinde, er habe Dacier nur mit
Mühe daran hindern können, sein Manuskript vollständig zu
publizieren 2. Noch in seinen letzten Lebensjahren sah Boileau
sich gelegentlich veranlasst, seine Übersetzung gegen Einwände
Huets 3 und des jungen Claude Brossette 4 zu rechtfertigen.

Sieht man die grundsätzlichen Aussagen der Vorrede,
Boileaus « Remarques » zu seiner Übersetzung und seine

anderweitigen Äusserungen zusammen mit dem tatsächlichen Ertrag,
so ergibt sich folgendes Bild:

Boileau ist konservativ, sowohl was die Textüberlieferung
als auch was die bisherige Textdeutung angeht. Er unterscheidet
sich in diesem Punkt deutlich von Dacier, der eigene
Textentscheidungen trifft5, vor allem manche Konjekturen seines

Schwiegervaters 6 in Erinnerung bringt7, oder neue
Deutungsvorschläge vorträgt8; die entsprechenden Ausstellungen
Daciers bleiben durchweg in den Repliken Boileaus unberück-

1 Hierzu vgl. J. Brody, Botleau and Longmus, 29-32.
2 Vgl. die bei C.-H. Boudhors (ed.), Dissertation sur la Joconde..., 237 f., zitierten
Auszuge aus einer Satire Pradons vom Jahre 1684 und aus dem dritten Gesang

von Bonnecorses Parodie Le Lutrigot (1686).
3 Vgl. Reflexions critiques..., Reflexion X (1710; gedruckt postum 1713), S. 338.
4 Vgl. Lettre LXVI vom 7. 1. 1709, S. 721.
5 So liest Dacier 3, 1 TetuXoiTcci statt TeD-öXcoTai (« Remarques», S. 407; Kapitelzahlung

der Stellen des griechischen Texts hier und im folgenden stets nach der
kritischen Ausgabe von D. A. Russell (Oxonii 1968), nicht nach Boileaus mehrfach

verschobener Zahlung).
6 Auf den familiären Zusammenhang weist Boileau nicht ohne Bosheit in einem

spaten Zusatz zu seinen « Remarques » hm («le zele plus pieux que raisonnable

qu'il a eu de deffendre le Pere de son illustre Epouse» [1701 —• S. 432]).
7

1,4: TtavTtoi; statt 7T(Xvt6i;; 3,4: ävaX-Osh statt ävaXfjUei?; 4,2: x' (stxocn) statt
X' (rptaxovTa) (S. 405 ; 408 f.) usw.
8 So schlagt Dacier vor, in 7, 3 xcereliaväcr-r/jai? nicht xa-reiiavaaTaau; « Widerstand

» zu setzen, sondern es im Sinne von aö^ois zu verstehen oder (wie heute

allgemein akzeptiert) in 7, 4 Xöyoiv zu der vorherigen Aufzahlung zu ziehen,
statt es (wie bis dahin üblich) mit dem folgenden -u zu verbinden (S. 412 f.) usw.



zzo KARL MAURER

sichtigt oder werden als überflüssig abgewiesen. Vor allem
über Textänderungen lässt er kaum mit sich reden L

[...] lors que je puis trouver un sens au mot d'un Auteur,
je n'aime point ä corriger le texte.

ist seine Devise 2. Offenbar fühlt er sich schon hier, wie hernach
in der Querelle des anciens et des modernes, aufgerufen, die
alten Autoren zu 'verteidigen' — musste doch jeder Nachweis,
dass man bisher einem korrupten Text aufgesessen oder von
einer unsinnigen Auslegung ausgegangen war, zumindest
indirekt die Position derer schwächen, die von der absoluten

Beispielhaftigkeit der Alten ausgingen. Dass Boileau solche

Überlegungen nicht fernlagen, geht aus der Schärfe hervor, mit
der er 'Longin' — und damit sich selbst3 —• bei der Erörterung
des Herodotzitats in 38, 4 gegen Daciers Unterstellung verteidigt,

que le texte d'Herodote estoit corrompu des le temps
de nostre Rheteur, et que cette beaute qu'un si sgavant
Critique y remarque, est l'ouvrage d'un mauvais Copiste,
qui y a mesle des paroles qui n'y estoient point4.

1 Einige notwendige Korrekturen hatte Boileau freilich schon 1674, durchweg
im Anschluss an oder doch in Übereinstimmung mit Le Fevre, vorgenommen
und in seinen «Remarques» begründet: 19, 2 auväicoxouaY]? statt auvSioixoucy]:;

(S. 424, mit dem Anspruch der Priorität vor Le Fevre); 24, 1 tö öe^Tpov wie
Herodot VI 21, statt 01 {tewucvoi (S. 424 f.); 38, 5 eTuaToXvjp < AaxomxYji; >
«nach Casaubonus» (S. 433).
2 S. 412 f. Ahnlich S. 405 (« Je ne sgai pourquoy Monsieur le Fevre veut changer
cet endroit qui, ä mon avis, s'entend fort bien [...] ») und öfter. Die gleiche
Abneigung gegen vermeidbare Textanderungen wird schon in den Anmerkungen
der Erstveröffentlichung fassbar, in der Ablehnung von Langbaines Konjektur
zu 1, 3 üjrepsßcAov statt nepiEßakov (S. 404 f.), oder, auch hier schon, der
Konjekturen Le Fevres, etwa zu dem Herodot-Zitat in 38, 4 (S. 431 f.).
3 1701 fugt Boileau ausdrucklich hinzu: « ce qu'il dit contre Longin et contre
moy dans sa Note sur ce passage» (S. 432; Hervorhebung von mir).
4 Ibid. (1683). — An anderer Stelle (4, 4) erscheint Longin als Bewahrer der
korrekten Lesart einer Xenophonstelle {Respublica Lacedaemomorum 3, 5), wo die

gesamte direkte Uberlieferung einer aus Unverständnis resultierenden bereits
antiken Konjektur folgt; Boileau versäumt nicht, die Lehre zu artikulieren:
« Cela fait voir qu'il ne faut pas aisement changer le texte d'un Auteur.» (1674

— S. 410).



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT ÜEPI TTOTS 221

Die Modifikationen des Textes, die der Übersetzer Boileau
vornimmt und zu denen er sich in seinen « Remarques » bekennt,
sind ausschliesslich von der Rücksicht auf die Möglichkeiten
der französischen Sprache, allgemeiner gesagt: von der Rücksicht

auf das französische Publikum seiner Zeit bestimmt, dem

er eine adäquate Vorstellung von dem griechischen Text
vermitteln will. Nicht weniger verbirgt sich hinter der schlichten

Formulierung « donner au Public un Traite du Sublime, qui
put estre utile ». Über die Schwierigkeiten seines Unterfangens
scheint sich Boileau nach Ausweis der Vorrede von 1674 kaum
Illusionen gemacht zu haben. Ist er doch einer der ersten, die
feststellen, dass der unbekannte Verfasser, im Gegensatz zu
seinem Vorgänger Caecilius, mit Popes späterer, berühmter
Formulierung zu reden, «[...] is himself that great sublime he
draws » 1:

[...] Longin ne s'est pas contente, comme Aristote et
Hermogene, de nous donner des preceptes tous sees et
depoüilles d'ornemens. II n'a pas voulu tomber dans le
defaut qu'il reproche ä Cecilius, qui avoit, dit-il, ecrit du
Sublime en stile bas 2. En traitant des beautez de l'Elocution,
il a employe toutes les finesses de l'Elocution. Souvent il
fait la figure qu'il enseigne; et en parlant du Sublime, il est
lui-mesme tres-sublime. Cependant il fait cela si ä propos

1 An Essay on Criticism (1711), v. 680. Der Gedanke findet sich schon im
Widmungsbrief der Ausgabe Dalla Pietras (« [...] quippe qui ita de Grandi oratione

scripserit, vt praeeeptis declarandis vice TrapaSsiY^Tcov [...] possit esse ipsamet Eongini
oratio.» — S. 7).
2 Boileau spielt hier auf den ersten Satz der Schrift an: To tou KauuXtou auyypa(j.-
(xemov... -rjpuv... TaTtetvorspov 5900;/) oX*/]? ÜTro&saso*;..., den er freilich, gegen die
in der Schrift selbst und auch von ihm im folgenden vertretene Auffassung, zu
einseitig auf den 'Stil' bezieht: Es geht tatsachlich nicht um die Stilhohe im
Sinn der rhetorischen Stillehre, sondern um die gesamte literarische 'Ausdrucks-
form'(« le Merveilleux dans le discours», S. 338). Boileau hat die Intention
des Anonymus aber jedenfalls besser verstanden als der Philologe Dacier, der

gegen seine Deutung von 1, 1 mit der Prämisse argumentiert: « [...] le Sublime
n'est point necessaire ä un Rheteur pour nous donner des regies de cet art, [...] »

(S. 403)



222 KARL MAURER

et avec tant d'art, qu'on ne s$auroit l'accuser en pas un
endroit de sortir du stile didactique L

Eben diese Qualitäten, die die Schrift Ilspl üjjoug zu einem der

wenigen Muster-Texte der klassizistischen Prosa machen,
wenn es eine solche denn überhaupt gegeben hat2, lassen den
Versuch ihrer kongenialen Wiedergabe über den Abstand der

Sprachen hinweg schier aussichtslos erscheinen, zumal in einer

Literaturepoche, die so empfindlich für jede sprachliche
Überfremdung ist wie das spätere französische 17. Jahrhundert.

[...] sa Muse, en Francois parlant Grec et Latin,

urteilt Boileau in seinem im gleichen Bande erstmals erschienenen

Art poetique (I, v. 126) abschätzig über Ronsards
Nachahmungen griechischer und römischer Dichtung 3, und auch
seinem Vorgänger Dalla Pietra wirft er vor: « souvent il parle
Grec en Latin » ". Die Schwierigkeiten potenzieren sich natur-
gemäss, wo es darum geht, die Textproben aus den grossen
klassischen Dichtern zu übertragen, an denen der Autor der
Schrift die charakteristischen Züge des Erhabenen im
einzelnen aufzuzeigen sucht (wo, mit andern Worten, die ohnehin
jeder Übersetzung entgegenstehende konstitutionelle Selbst-

bezüglichkeit der poetischen Sprache 5 durch ihre metasprachliche

Thematisierung verstärkt auftritt). Hier nimmt sich

1« Preface», S. 333 f.
2 Gewichtige Zweifel meldet Frangois Lasserre, « Prose grecque classicisante »,
supra S. 135-163, an.
3 La Fontaines Kritik an Ronsard, die August Buck in seinem Kommentar zu
Boileaus Art poetique, Studientexte, 6 (München 1970), ad loc., zitiert:

[...] gätant par son frangois
Des Grecs et des Latins les graces infinies.

(Lettre ä M. Racine [1686])

scheint mir eine interessante Umnuancierung des Boileauschen Vorwurfs zu
enthalten.

4«Preface», S. 336.
5 Vgl. dazu R. Jakobson, « On Linguistic Aspects of Translation» (1959), in
Selected Writings II (The Hague/Paris 1971), 260-6, bes. 265 f.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TYOTE 223

Boileau erklärtermassen besondere Freiheiten, hier aber zweifelt
er auch, gleichwohl, am meisten am Gelingen seiner Vermittlertätigkeit.

Wird die Unmöglichkeit, die gepriesenen Vorzüge
der griechischen Texte im Französischen ohne Verluste
nachzubilden, nicht Zweifel an der Urteilsfähigkeit des antiken
Kritikers wecken — zumal der Zeitgeschmack ohnehin eher
auf das Verstiegene, nicht mehr Nachvollziehbare als auf das

schlicht Erhabene 1, also gerade auf das 'falsche' Erhabene

geht, das die ersten Kapitel der Schrift verurteilen

Je m'attens bien qu'il y en aura plusieurs qui declineront
la jurisdiction de Longin, qui condamneront ce qu'il
approuve, et qui loüeront ce qu'il bläme. [...] ces Esprits
[...] ne seront pas sans doute fort frappez des hardiesses
judicieuses des Homeres, des Piatons et des Demosthenes.
Iis chercheront souvent le Sublime dans le Sublime, et
peut-estre se mocqueront-ils des exclamations que Longin
fait quelquefois sur des passages, qui bien que tres-sublimes,
ne laissent pas d'estre simples et naturels, et qui saisissent
plütost l'ame qu'ils n'eclatent aux yeux 2.

Boileau empfiehlt seinen skeptischen Zeitgenossen, für ihre
Enttäuschung «notfalls» seine Übersetzung, nicht aber die

Originaltexte verantwortlich zu machen, deren Schönheiten
er im Französischen nicht entfernt habe nachbilden können 3.

Das Letztere ist nun allerdings für den modernen Betrachter
evident, etwa im zehnten Kapitel der Schrift, wo Boileau die
archaische Lyrik der Sappho wiederzugeben versucht. Hier
macht sich seine von Desmarets de Saint-Sorlin noch im
Erscheinungsjahr des Traite du sublime bemängelte « incapacite

1 Vgl. «Preface», S. 337: «Ces Hommes [...] ne pensent pas qu'un Auteur se

soit eleve, s'ils ne l'ont entierement perdu de veue [...]».
2 Ibid.
3 S. 338: « Au pis aller, je leur conseille d'en accuser la traduction, puisqu'il n'cst

que trop vrai que je n'ai ni atteint, ni pü atteindre ä la perfection de ces excellens

Originaux [...]».



224 KARL MAURER

de serrer le sens» 1 besonders störend bemerkbar. Aus den
zwei kurzen Zeilen

dcAXa xafx (rev y~kZicaa "j" eays- Xetctov 8'

auTtxa %pco rrüp Ü7raSs8p6[iaxsv'

(10,2 «*Fr. 31 Lobel/Page, v. 9 f.)

werden vier wohltönende Alexandrinerverse:

Je sens de veine en veine une subtile flame
Courir par tout mon corps si tost que je te vois:
Et dans les doux transports oü s'egare mon ame,
Je ne spaurois trouver de langue, ni de voix. 2

— und verschiedene Textelemente, der Vergleich «fahler als
das Gras» ((xAcoporepa 8s iroiap/sgpu, v. 14 f.), die Erwähnung
des « strömenden Schweisses» (f ISpcop f xocx/ssToa, v. 13)

müssen überhaupt entfallen: « cela ne se dit point en Franpois »,

« le mot de sueur en Franpois ne peut jamais estre agreable, et
laisse une vilaine idee ä l'esprit», kommentiert Boileau seine

Auslassungen in den Anmerkungen zur Erstausgabe 3. Die im
Kontext der Schrift (10, 3) angesprochene Gedrängtheit des

Originals, der « gleichzeitige Ansturm gegensätzlicher Empfindungen

auf engstem Raum» (raAwv aüvoSop), ist am ehesten in
Boileaus letzter Strophe getroffen, aber auch hier geht es nicht
ohne Interpolationen ab, die den Aufruhr der Gefühle eher

herunterspielen:

Un nuage confus se repand sur ma vüe.
Je n'entens plus: je tombe en de douces langueurs;
Et, pale, sans haieine, interdite, eperdue,
Un frisson me saisit, je tremble, je me meurs 4.

1 La Deffense du poeme heroique (Paris 1674; Neudruck zusammen mit JLa Com-

paraison de la langue et de la poesie fran$oise, avec la grecque la latine, et des poetes

grecs, latins & fran$ois [1670] und La Defense de la poesie, et de la langue fran$oise

[1675]: Geneve 1972), Dialogue VI, S. 120.
2 s. 356-

3S. 416.

'S. 357.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YTOYS 225

Dass hier nicht — oder doch nicht nur — mangelndes
Gestaltungsvermögen Boileaus im Spiele ist, dass vielmehr die
Stilqualitäten des Originals in der französischen Dichtungssprache
des 17. Jahrhunderts überhaupt nicht voll wiederzugeben waren,
bestätigt indirekt Racines freie Nachbildung der Verse der

Sappho in der drei Jahre späteren Phedre (I, 3, v. 273-276):

Je le vis, je rougis, je pälis ä sa vue;
Un trouble s'eleva dans mon äme eperdue;
Mes yeux ne voyoient plus, je ne pouvois parier;
Je sentis tout mon corps et transir et brüler.

Auch hier ist die lakonische Direktheit des Originals nicht
erreicht, ist die « klassische Dämpfung» (Leo Spitzer *) durch
den Einsatz der — im Original fast völlig fehlenden — gängigen
rhetorischen Mittel wie Klimax und Personifikation der

Gefühlsregungen («Un trouble s'eleva...») gewahrt und durch die

Umsetzung ins Präteritum 2 der Abstand noch vertieft. An eine

'wörtliche' Übersetzung war schon gar nicht zu denken —
ihrer bedienen sich im 17. Jahrhundert die Kritiker der Alten,
um die geheiligten Texte zu diskreditieren. So lässt Charles

Perrault im dritten Band seines Parallele des anciens et des modernes

(1692) den Abbe die Verse t 204-208 der Odyssee «wörtlich»
(« mot-ä-mot») übersetzen — mit einigen kleinen Auslassungen,
wodurch der Text noch etwas monotoner wird —, nur um
Homer am Zeuge zu flicken:

Son corps [...] se liquefia; comme la neige se liquefie sur
les hautes montagnes, quand Eurus la liquefie, & que de
cette neige liquefiee les fleuves se remplissent. Car c'estoit
ainsi que se liquefioient les belles joues de Penelope 3.

1«Die klassische Dampfung in Racines Stil» (1928), in Romanische Stil-und
Literaturstudien, 2 Bde., Kolner Romanistische Arbeiten, 1-2 (Marburg 1931),
1 135-268; zur Abstrahierung und Personifizierung der eigenen Gefühlsregungen:
160-2; zum «steigernden Asyndeton»: 217-9.
2 Dazu vgl. K. Maurer, «Der Liebende im Präteritum», in Poetica 5 (1972),

1-34, bes. 7 f.
3 S. 102; in dem von Hans Robert Jauss besorgten Faksimile-Neudruck, Theorie
und Geschichte der Literatur und der Schonen Künste, 2 (München 1964):



22 6 KARL MAURER

(«II faut que le mot grec qui signifie liquefier, ait bien des

charmes pour ne deplaire pas, estant repete tant de fois en si

peu d'espace», kommentiert der Chevalier das Zitat1 —
tatsächlich liegt Stammwiederholung vor: t/]xsto - xcctccttjxsto
— XaTETTJ^SV — T7)X0[i.EV7)^ — TTJXSTO.)

Einige der « Remarques » lassen erkennen, welche Anstrengungen

Boileau es sich kosten lässt, 'äquivalente' Lösungen im
Französischen zu finden — das Wort« une pensee equivalents »

fällt einmal, wo ein Ersatz für das Bild des 'aufgeblasenen'
Flötenspielers, « ohne » die in der Neuzeit unbekannte «

Mundbinde» (3, 2: (popßsiäi; a-rep) zu suchen war 2. So scheut sich
Boileau bei der Übersetzung des kontaminierten Zitats aus
N 18 f.; 27-29, und Y 60 der Ilias (9, 8) zwar nicht, das Bild der

hüpfenden Walfische zu übernehmen, er hütet sich aber, sie

nach Saint-Amants Vorgang 3 zu ehrerbietigen Zuschauern von
Poseidons Meerfahrt zu machen oder das Meer (wie er den Vers
N 29 versteht) sich vor Freude kräuseln zu lassen 4. Er
vertauscht die beiden Aussagen, und es heisst nun:

S. 309 Boileau hat sich mit dieser Form der Homerkritik in der neunten und
letzten der gegen Perrault gerichteten Reflexions critiques... grundsatzlich
auseinandergesetzt: « [...] au lieu de plaindre en cela le malheur de nostre langue,
prendrons-nous le parti d'accuser Homere et Virgile de bassesse, pour n'avoir
pas preveü que ces termes, quoy que si nobles et si doux ä l'oreille, en leur langue,
seroient bas et grossiers estant traduits un jour en Franjois? » (S. 533) Aber noch
Voltaire ubersetzt Hamlets Monolog « To be or not to be » "wörtlich ins
Franzosische, um gegen eine Überschätzung Shakespeares zu polemisieren (Appel ä

toutes les nations de l'Europe, des jugements d'un ecrivain anglais [1761]).
1 S. 103.
2 « Remarques », S. 407 (1674).
3 Moyse sauve V (1653), v. 251 f.:

« Et lä, pres des rempars que l'ceil peut transpercer,
Les poissons esbahis les regardent passer. »

Boileau hat diese Stelle mehrmals aufs Korn genommen — im dritten Gesang
des Art poetique (v. 261-264) und in der sechsten der Reflexions critiques. Dass
diese Polemik ein zusatzlicher Grund fur Boileau war, an der Stelle seiner
Übersetzung vom Original abzuweichen, vermutet C.-H. Boudhors (ed.), Dissertation
sur la Joconde..., 241 Anm. 1.

4 « Remarques », S. 414: « II y a dans le Grec, que l'eau en voyant Neptune, s e

r i d o i t, et sembloit sourire de joye. » (1683)



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TTOTS 227

Des qu'on le voit marcher sur ces liquides plaines
D' aise on entend sauter les pezantes Balaines.
L'Eau fremit sous le Dieu qui lui donne la loi,
Et semble avec plaisir reconnoistre son Roix.

Er habe im Sinn des Beweisziels der Schrift hier und anderswo

vorgezogen, wo es nottat, « Homer zu überbieten », kommentiert

Boileau zu der Stelle:

[...] j'ai crü que l'eau reconnoist son Roy, seroit quelque
chose de plus sublime que de mettre, comme il y a dans le
Grec que les Baleines reconnoissent leur Roy. J'ay täche dans
les passages qui sont rapportez d'Homere, ä encherir sur
lui, plütost que de le suivre trop scrupuleusement a la
piste 2.

Zu einer solchen Überbietung sieht sich Boileau auch

gleich bei dem nächsten Homerzitat (9, 10), dem Gebet des

Ajax P 645-647, veranlasst. Die wörtliche Wiedergabe des

Verses 647: « Et apres cela, fais-nous perir si tu veux ä la clarte
des Cieux», schiene ihm im Französischen «zu schwach»
(« trop foible en nostre langue » 3), und so übersetzt er:

Et combats contre nous ä la clarte des Cieux 4.

Freilich hatte schon der Verfasser der Schrift Über das Erhabene

den Vers effektvoll in der Mitte enden lassen:

ev Se cpaei xat öAeaaov,

und den zweiten Halbvers mit der Unterwerfungsformel

£7tEt vü toi suaSsv OUTOX;.

1 S. 353. Auf die Vertauschung war bereits Dacier aufmerksam geworden (S. 1085

Anm. b zu S. 144; Boileau hat Daciers Einwand später gestrichen): «Monsieur

D*** dit de l'eau ce qu'Homere dit des Baleines
2 S. 414 (1683).
3 S. 414 f. (1674).
4 S. 354. In den « Remarques » ist gar ein « combat contre Jupiter » daraus geworden

(S. 415).



228 KARL MAURER

unterschlagen. Es ist zu vermuten, dass Boileau sich von solchen

Zitatmanipulationen seiner Vorlage zu seinen weiterreichenden
Änderungen legitimiert fühlte.

Auch die Übertragung der Prosabeispiele macht zuweilen
erhebliche Schwierigkeiten. So ist die Fülle der Metaphern, die
der patriotische Zorn des Demosthenes 'gleichsam mit Naturgewalt

hervorsprudeln lässt' l, angesichts der beschränkten

Möglichkeiten der französischen Wortbildung nur mit Mühe
oder gar nicht wiederzugeben: Aus dem « Zutrinken», dem
Kredenzen und Verschenken der nationalen Freiheit beim

Gelage (Kap. 32, 2: rrjv eXsu&splav TrpoTceTtwxoxst; xtpoxspov OiXtTCTtM,

vuvi 8e 'AXs^avSpw) wird ein blasses «Verkaufen» (« Ce sont
eux qui dans la debauche ont autrefois vendu ä Philippe
nostre liberte, et qui la vendent encore aujourd'huy ä

Alexandre [...] » 2). Auf die Demonstration des erhabenen Satzbaus

(Kap. 39: Xoycov cuvö-Eui?) in der griechischen Beredsamkeit
muss Boileau ganz verzichten, da er im Französischen keine

Vorstellung von der Demosthenischen rhythmisierten Prosa
vermitteln kann3; es bleibt bei dem generischen Lob der

bedeutungsvollen Sprachmusik des Redners (deren blosser

'illegitimer' Abklatsch, el'SwXa. xocl p.ip.Y)(xaTa voD-a toiD-oGi;

[39, 3], « des images et de simples imitations de la voix, qui ne
disent et ne persuadent rien n'estant, s'il faut parier ainsi, que
des sons bätards» 4, die Instrumentalmusik sei), so wie der
Leser auch an anderer Stelle dem Übersetzer aufs Wort glauben
muss, dass

Homere [...] imprime jusques dans ses mots et ses

syllabes l'image du peril5.

1 32, 1: toc 7ra-9"Y) xsitrappou §Ixt]v eXauvsvca xal T/yv rcoXuTrX"rj-0-£iav auxtov (lsta-
cpopwv) cb<; avayxatav evTaü&a auvecpeXxsTca.

2 S. 383, vgl. « Remarques», S. 427 (1674).
3 Vgl. die Anmerkung zu S. 395 (« ce qu'il en dit est entierement attache ä la

langue grecque») und, ausführlicher, die «Remarques», S. 435 f. (1674).
4 S. 394.
5 S. 358 entsprechend xo, 6; es handelt sich um die im Französischen nicht wieder-



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TT0T2 229

Hier war wiederum der Verfasser der Schrift dem Übersetzer
mit vergleichbarer Grosszügigkeit vorangegangen, indem er
etwa auf Beispiele für den Gebrauch des Hyperbatons bei
Demosthenes ganz verzichtet — weil es deren zu viele gebe
(22, 4: Sta to izXrj&oi;). Boileau holt die im Text der Schrift
unterlassenen Analysen dann jeweils in den «Remarques»
nach 1, manchmal auch dort, wo sich die Vorlage mit dem
blossen Stellenverweis begnügt hatte 2.

Für das Hyperbaton, das das Französische ja im Gegensatz
zur älteren italienischen und spanischen poetischen Sprache
nicht kennt, gab das Original (Kap. 22) glücklicherweise nur
Beispiele der Umstellung ganzer Satzglieder, die sich im
Französischen im Prinzip nachbilden Hessen — Nachstellung
der Anrede, Vorwegnahme der begründenden
Situationsbeurteilung —, sowenig Boileaus Wiedergabe auch von der

Sprachgewalt des Originals ahnen lässt: Aus der pathetischen
Anrede avSps? "Icovsp wird ein blosses eingeschobenes «Messieurs

»; wo der griechische Redner dramatisch beginnt:
«Auf Messers Schneide...» (Ird £upoü Y<*P steht bei
Boileau die Besinnung: « En effet, nos affaires sont reduites ä

la derniere extremite...»; und die Verklausulierung des

Nachsatzes, «wenn ihr denn die Mühsal auf euch nehmen wollt»
(vüv (bv ügeip, vjv (X£v ßoüX7)o-&e TaXoaTtMptaq IvSsyscdfai.), hatte er
nicht durchschaut3. Schwierigkeiten ergaben sich naturgemäss
auch bei den Belegen für das 'falsche' Erhabene. So muss der
Übersetzer eine halbe Seite lang ein Wortspiel aus Xenophons
Staat der Spartaner erklären, nur um seine Abgeschmacktheit
zu erweisen:

zugebende «gewaltsame» Verbindung zweier griechischer Präpositionen, vTikx

HavocToio (O 628).
1 S. 435 f. bzw. S. 417 (1674).
2 So ist «Remarques», S. 417 f. (1674), der Abschnitt aus Demosthenes ITepl
CTTstpavoü 169 f. ganz ubersetzt, wo es die Schrift bei dem Zitat des Textanfangs
hatte bewenden lassen (10, 7).
3 S. 374; zum letzten Punkt vgl. Daciers Korrektur, S. 424.



230 KARL MAURER

Quelle pensee bon Dieu parce que le mot de Core
qui signifie en Grec la prunelle de l'oeil, signifie
aussi une vierge, de vouloir que toutes les prunelles
universellement soient des vierges pleines de modestie;
[...] x

Hier spricht ganz offensichtlich nicht mehr der übersetzte

griechische Rhetor, sondern der Franzose Boileau.

II

Nun haben schon die Zeitgenossen es als einen besonderen

Vorzug der Boileauschen Übersetzung der Schrift Über das

Erhabene gepriesen, dass « man sie für einen Originaltext» —
des französischen 17. Jahrhunderts — «halten könnte, wenn
man nur den Titel» — will sagen: den Untertitel « traduit du

grec de Longin » — « wegliesse », wie Adrien Baillet in seinen

Jugemens des savants sur les principaux ouvrages des auteUrs (zuerst:
1685-1686) das Urteil der gelehrten Welt zusammenfasst:

Nous n'avons de lui qu'une petite Traduction, mais qui
est asses grande pour servir de modele a ceux qui veulent
reussir en ce genre d'ecrire.

C'est celle du Sublime de Longin, qu'il a faite sur le
texte Grec. Elle est si naturelle, qu'on la prendroit volon-
tiers pour une piece originale, si on lui ötoit son titre 2.

Vor allem der Pere Rapin, selbst Autor von Reflexions sur la

poetique aus dem gleichen Jahre 1674, die die Aristotelische
Poetik nur fortzuentwickeln beanspruchen 3, ist dieser Meinung

1 S. 346; im Original (4, 4) steht nur: olov 'HpdbcXsi^ to toc? a:ravTcov x6pa<;

ataxovTvjXac; sivai TrsTreta-ö-ai

2 Benutzte Ausgabe: Nouvelle edition, 8 Bde. (Amsterdam 1725), II 3, Art. 976.
3 Vgl. die Vorrede: « [...] dans ces Reflexions [...] je n'ay ajoute que des exemples,

pour etablir encore davantage les regies qu'il [= Aristote] donne [...] » (Text
nach: R. Rapin, Les Reflexions sur la poetique de ce temps et sur les ouvrages des pontes
anciens et modernes, hrsg. von E. T. Dubois, Textes Litteraires Francis (Geneve
1970), 12). Entsprechend war die erste Ausgabe noch betitelt: Les Reflexions sur
la Poetique d'Aristote... (der endgültige Titel: seit der zweiten Ausgabe 1675).



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT KEPI TYOYE 231

— er wollte Boileaus Übersetzung anstelle seiner eigenen
Abhandlung Du grand ou du sublime vom Jahre 1687 gelten
lassen, wenn es ihm nicht darum ginge, das Erhabene über den
Bereich der menschlichen Rede hinaus zu verfolgen:

Je pourrois vous renvoyer ä la Traduction de Longin,
qui est le Chef-d'ceuvre de son Auteur, & qui a plus l'air
d'original que de traduction, pour vous en donner une
parfaite connoissance 1.

Ähnlich urteilt noch die heutige französische Kritik. Charles-

Henri Boudhors bemerkt in seiner in den dreissiger und
vierziger Jahren unseres Jahrhunderts erschienenen kritischen
Ausgabe der Werke Boileaus:

Rien ne sent la traduction dans le dernier chapitre du
Traite. Si on n'en savait pas l'origine, on pourrait et on
devrait croire que Boileau ramasse tous les traits de ses
satires contre les mceurs du temps, contre les riches et les

jouisseurs, contre les vaniteux et les intrigants 2.

Aber nicht nur die Leser, die Boileaus Traite du sublime

mit besonderer Sympathie gegenüberstehen — auch Boileaus
Kritiker haben einige Schwierigkeiten, Boileau und 'Longin'
auseinanderzuhalten, und zwar keineswegs allein aus schierer
Unkenntnis des griechischen Originals, wie sie Boileau seinem
Erzfeind Perrault in der von seiner Übersetzung ausgelösten
Kontroverse um Homers Darstellung der Eris im vierten Buch
der Ilias nachweist: Der Vers, an dem Perrault herummäkelt,

La teste dans les Cieux, et les pies sur la Terre.

Solche 'Modernisierungen' der Aristotelischen Poetik finden sich bis weit ins
18. Jahrhundert hinein; noch 1792 erscheint in London Henry James Pyes
Commentary, Illustrating the Poetic of Aristotle, by Examples Taken Chiefly from the

Modern Poets.

1 Text nach: Les CEuvres, 2 Bde. (Amsterdam 1709), II 461-504, hier 465 f. —
Weitere Stimmen zu den Vorzügen der Boileauschen Ubersetzung bis zur Mitte
des 18. Jahrhunderts bei J. Brody, Boileau and Longinus, 23 mit Anm. 2.
2 Dissertation sur la Joconde..., 155.



252 KARL MAURER

sei im Original gar nicht zu finden (er steht in der Tat so auch
nicht bei Homer, Homer sagt A 443 viel plastischer, Eris
stemme ihr Haupt gegen den Himmel und schreite auf der
Erde,

oüpavco ItJTYjpi^e xapTj xal Im yS-ovl ßalvei)

— Perrault habe eben nur seine Übersetzung gelesen, die den

grössten Teil des Passus nach Dalla Pietra rekonstruiert:

Ainsi pensant contredire Longin, il a fait mieux qu'il ne
pensoit, puisque c'est moy qu'il a contreditl.

Noch Diderot, der in seiner Lettre sur les sourds et muets (1751)
im Namen eines neuen, vorromantischen Sprach- und
Dichtungsverständnisses gegen Boileaus Verfälschung des Gebets des

Ajax P 645-647 zur « fanfaronnade impie» protestiert, schliesst

'Longin' unbesehen in den Verdacht des Homer-Missver-
ständnisses mit ein:

Voilä, s'ecrie Boileau, avec le rheteur Longin,
les veritables sentiments d'un guerrier. [...] il demande [...]
en häte que le jour paraisse pour faire au moins une fin
digne de son grand coeur, quand il devrait avoir ä

combattre Jupiter meme 2.

1 Reflexions critiques..., Reflexion IV (1694), S. 510. Boileau bezieht sich auf die
Stelle im dritten Band des Parallele des anciens et des modernes> wo Perrault sich den
nach 'Longins' unverdächtigem Zeugnis besten Homerischen Passagen
kritisch zuwendet. Die Abhängigkeit von Boileaus Formulierung ist evident:

« L'Abbe. Longin rapporte comme une chose admirable l'endroit oü
Homere dit dans la description qu'il fait de la Discorde, qu'e lie a la teste
dans le Ciel, 8c les pieds sur la Terre.» (S. 117 f.; bei
FI. R. Jauss: S. 313; Hervorhebung von mir).

2 Zitiert nach: Denis Diderot, (Euvres completes, hrsg. von J. Assezat und
M. Tourneux, 20 Bde. (Paris 1875-77), I 349~94> hier 379; Hervorhebung
von mir. Vgl. auch schon vorher: «les trois vers [...] d'Homere, [...] comme
Longin les a entendus, et comme Boileau et La Motte les ont traduits.» {Ibid.).
In der Tat scheint Longins Auslegung der Stelle nicht ohne Einfluss auf Boileaus
Übersetzung gewesen zu sein, vgl. die «Remarques», S. 415 («[...] cela [...]
n'auroit pas si bien mis en jour la Remarque de Longin [...]»).



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT nEPI YTOYE 233

Auch der Hinweis eines Rezensenten, 'Longin' habe gar nicht
von einer solchen Bereitschaft zum «Kampf gegen Jupiter»
gesprochen, es müsse richtig heissen: « quand meme Jupiter
lui seroit oppose de front»1 (xav aüxcö Zeü<; ävTtTaTTYjTca),

kann ihn nicht von der einmal vorgenommenen Gleichsetzung
abbringen 2.

Umgekehrt denunziert Desmarets de Saint-Sorlin in seinem

Pamphlet La Deffense du poeme heroique (1674) den Ubersetzer
Boileau als Verfechter des «gouvernement populaire» und
Feind der Monarchie — indem er die Position des in der
ersten Hälfte des Schlusskapitels eingeführten namenlosen
« philosophe » kurzerhand als die Boileaus unterstellt:

Philene. [...] il dit que c'est legouvernement popidaire, qui
nourrit & forme les grands genies; <& qu'il n'y a rien qui eleve

davantage l'ame des grands hommes, que la liberte, [...]

Mais nous continue t'il, qui avons appris ä souffrir le ioug
d'une domination legitime, qui avons este comme envelope% par les
coütumes & les Jasons de faire de la Monarchie... & qui n'avons
iamais goute de cette vive & feconde source de /'eloquence, ie veux
dire de la liberte : ce qui arrive ordinairement de nous, c'est que nous
nous rendons de grands <& magnifiques flateurs [...] Oü est le
iugement de cet homme, de rapporter la cause de la
decadence des esprits ä l'Etat Monarchique, & la cause de l'ele-
vation des esprits ä la liberte, ä l'Etat Populaire, & aux
prix que les Republiques proposoient; puis que vivant sous
un bon Sc sage Roy, nous iouissons bien plus de la liberte,
que les peuples n'en iouissoient dans leurs assemblies
tumultueuses, & si suiettes aux seditions; [...] 3.

1 Anonyme Rezension jm Journal de Trevoux vom April 1751. S. 841-63, hier 834.
2 Vgl. Diderots ausführliche Replik, « Observations Sur l'extrait que le journahste
de Trevoux a fait de la Lettre sur les sourds et muetsyi (1831), in (Euvres completes

I 411-28, hier 417-27, bes. 419-21.
3 S. 125, Hervorhebungen von mir. Die Auszuge aus der Boileauschen
Ubersetzung sind hier aus Raumgründen noch weiter gekürzt. Wo Desmarets zu
Beginn des zweiten Absatzes schreibt • « continue t'il», steht bei Boileau « con-
tmu o 1 t-il» (S. 400) — nämlich der nichtgenannte Gewahrsmann des Autors der
Schrift ('). Die doppelte Relativierung der von ihm zitierten Satze kann Desmarets



234 KARL MAURER

Boileau und 'Longin' finden sich gemeinsam angegriffen
in Huets Brief an den Herzog von Montausier vom 26. März
1683, weil sie beide die Genesis-Stelle « Gott sprach: Es werde

Licht!, und es ward Licht» (9, 9) als 'erhaben' eingestuft
hatten. Huets Brief wurde allerdings erst 23 Jahre später im
zehnten Band von Jean Le Clercs Bibliotheque choisie gedruckt —
woraufhin Boileau vorzog, den Herausgeber des Briefes
als 'Longins' und seinen Opponenten anzusehen:

[...] ce Protestant nous refute tres-imperieusement
Longin et moy, et nous traite tous deux d'Aveugles, et
de petits Esprits, d'avoir creü qu'il y avoit lä quelque
sublimite x.

Aber hier hatte sich Boileau in seiner Vorrede 'Longins'
Auffassung ausdrücklich zu eigen gemacht2, ähnlich wie später
in seinen Reflexions critiques an den Stellen, wo er 'Longin' als

also kaum entgangen sein. Die weitere Distanzierung des 'Philosophen' von
«jener landläufigen Meinung» (44, 2: 5) tucttcuteov exs1v<[> tco #puXoupivco ...;)
ist allerdings schon bei Boileau kaum mehr kenntlich (S. 399: « N'est-ce point
[...] ce qu'on dit ordinairement [...]») —. Auch anderswo behandelt Desmarets
den Traite du sublime wie ein Werk Boileaus, so S. 97: « [...] luy-mesme i 1 f e r a

voir dans son traite deLongin cinq ou six pages des ridicules inventions

d'Homere, qu'i 1 a p p e 11 e enfin badtneries. » (Gemeint ist die Übersetzung
des neunten Kapitels; der Ausdruck «badinerie» [im Original — 9, 14 —:
Xrjpoc;] ist dort kritisch gebraucht [S. 335].)
1 Reflexions critiques..., Reflexion X, S. 545; ahnlich noch S. 549: « Vous voyez,
Monsieur, [...] que ni Longin, ni moy ne l'avons jamais pretendu.», und S. 553:
« [...] pour mieux nous confondre Longin et moy [...]».
2 Der biblische Text hatte Boileau schon am Ende seiner Vorrede von 1674 als

Demonstrationsbeispiel fur den Unterschied von hoher Stillage (« style sublime »)
und erhabenem Sprechen («le Sublime») gedient (S. 338). Huet hatte in seiner
Demonstratio Evangelica von 1678 Longins Einschätzung der Stelle widersprochen,
Boileau hatte sich 1683 in einem angehängten Abschnitt seiner Vorrede (S. 338 f.)
über Huets Kritik entrüstet und auf die bessere Aufnahme verwiesen, die der
Traite du sublime in Port-Royal gefunden hatte. Das hatte wiederum Huets
polemische Epistel veranlasst, die wohl zunächst handschriftlich in interessierten
Kreisen kursierte, wie nicht zuletzt ihre zweite, offenbar unabhängige
Veröffentlichung durch den Abbe de Tilladet in seiner Ausgabe von Huets Dissertations

sur divers sujets im Jahre 1712 vermuten lasst. Näheres s. in den Anmerkungen

der Ausgabe der OEuvres completes Boileaus von Fran$oise Escal, S. 1105 f.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TTOYS 235

Autorität heranzieht, so dass etwa Houdar de la Motte sich in
seiner Replik auf die elfte Reflexion 1 gegen beide wehren muss:

[...] selon vous & Longin, rien ne prouve mieux la
sublime beaute d'une expression que ce concours de
suffrages [...] 2.

Die Gründe, warum der Traite du sublime wie ein Originalbeitrag

zur Theoriediskussion des französischen 17. Jahrhunderts

aufgenommen worden ist und gewirkt hat, sind
vielschichtig. Zunächst gilt es zu bedenken, dass hier ein bis
dahin so gut wie unbekannter, von keinem andern antiken
Schriftsteller erwähnter und dementsprechend auch noch in
keiner Weise 'klassierter' Autor gewissermassen unter dem
Patronat seines Übersetzers Boileau und gleichzeitig mit dessen

eigener versifizierter Poetik der literarischen Öffentlichkeit
vorgestellt wurde. Boileau hat seine Übersetzung der Schrift
selbst bei ihrer ersten Veröffentlichung als eine Art Komplement

seines Artpoetique bezeichnet:

J'ay fait originairement cette Traduction pour m'ins-
truire, plütost que dans le dessein de la donner au Public.
Mais j'ay creu qu'on ne seroit pas fache de la voir ici ä la
suite de la Poetique, avec laquelle ce Traite a quelque
rapport, et oü j'ay mesme insere plusieurs preceptes qui en
sont tires 3.

Sodann fiel die Entdeckung des bisher nur von wenigen
Kennern gerühmten griechischen Rhetors als «eines der

grössten Literaturkritiker der Antike » (« un des plus sgavans

1 Veröffentlicht postum 1713.
2« Reponse ä la onzieme Reflexion de Monsieur Despreaux sur Longin» (17x7);
Text nach A. Houdar de la Motte, CEuvres completes, 11 Bde. (Paris 1754);
Neudruck: 2 Bde. (Geneve 1970), V 88 II 29 des Neudrucks. Gemeint ist die
Stelle ITepi (iyoup 7, 4, die Boileau (S. 560) zitiert und auf das gemischte Publikum
der klassischen franzosischen Tragödie angewandt hatte.
3 «Au lecteur», abgedruckt in CEuvres completes, S. 856. Der Traite du sublime ist
im Titel der Erstausgabe der CEuvres diverses ausdrücklich erwähnt:«[...] avec le

Traite du sublime ou du merveilleux dans le discours traduit du Grec de Longin.»



236 KARL MAURER

Critiques de l'antiquite » 4) in eine Epoche, in der die Autorität
der Alten keineswegs mehr unumstritten war — in die Zeit
unmittelbar vor dem offenen Ausbruch der Querelle des anciens

et des modernes. Der Streit um das 'merveilleux chretien', der
noch deutliche Spuren in Boileaus Artpoetique hinterlassen hat2,
lag nur wenig zurück, der Sprachenstreit — um den Vorrang
des Französischen oder der alten Sprachen — und der Opernstreit

— um den Vorrang des Quinaultschen Librettos zu Lullis
Alceste oder der Euripideischen Alkestis — entbrannten um
die gleiche Zeit3. Unter diesen Umständen musste sich zumal
ein kaum bekannter antiker Autor mit dem, was er zu sagen
hatte, in den Diskussionen der Zeit bewähren, um etwas zu
gelten — so wie es bald darauf Perrault im ersten Band seines
Parallele des anciens et des modernes (1688) selbst für Aristoteles
fordern sollte:

L'Abbe: [...] Presentement on ecoute ce Philosophe
comme un autre habile homme, & sa voix n'a de credit
qu'autant qu'il y a de raison dans ce qu'il avance 4.

Unüberhörbar ist Boileaus Sorge, 'Longin' möchte es damit
schwer haben und seine Zeitgenossen könnten, unbeeindruckt
von dem, was er an Lob über Lebensführung und Werk des

vermeintlichen Autors aus Antike und Neuzeit zitiert, keineswegs

bereit sein, ihren mangelnden Enthusiasmus auf ihr
beschränktes Urteilsvermögen zurückzuführen, so wie er ihnen

1« Preface» (1674), S. 337. Wie J. Brody, Boileau and Longinus, 13-17, belegt, hat
vor Boileau nur Guez de Balzac einmal beiläufig dem Autor der Schrift flspi utjjou<;

dieses Pradikat zugestanden, im übrigen gilt er durchweg als e i n e r der antiken
Technographen der Rhetorik.
2 III, v. 189-236. — Über den Zusammenhang des Streites um das 'merveilleux
chretien' mit der Querelle des anciens et des modernes vgl. H. R. Jauss'
Einleitung zum Neudruck von Perraults Parallele des anciens et des modernes, 33-41,
sowie H. Kortum, Charles Perrault und Nicolas Boileau. Der Antike-Streit im
Zeitalter der klassischen französischen Literatur, Neue Beiträge zur Literaturwissenschaft,

22 (Berlin 1966), 136-41.
3 Hierzu vgl. H. Kortum, op. cit.t 141-5, bzw. 152-8.
4 S. 94; bei H. R. Jauss: S. 124.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TYOTE 237

das in seiner Vorrede insbesondere fur die angeführten Text-
beispiele nahelegt:

Que s'ils ne voyent pas ia beaute de ces passages, cela

peut aussi-tost venir de la foiblesse de leur veue que du peu
d'eclat dont ils brillent k

So kann es gar nicht uberraschen, dass der Ubersetzer
Boileau nicht nur versucht, die Zitate aus den Klassikern
seinem Publikum mundgerecht zu machen, sondern auch durchweg

bestrebt ist, die Argumentation dem Verstandnishonzont
und den Sprachnormen seiner Zeit anzupassen — also, mit
Schieiermacher zu reden, konsequent « den Leser möglichst
in Ruhe [lässt] und [...] den Schriftsteller ihm entgegen
[bewegt] » 2. Boileau ergänzt sinngemäss, wo der Text lückenhaft

überliefert ist — am Ende des zweiten Kapitels, wo in
den heutigen Ausgaben das möglicherweise ebenfalls apokryphe
fragmentum Tollianum steht3, und zu Beginn der Darlegungen
über das Asyndeton 1 — oder streicht nur bruchstuckhaft
erhaltene Erörterungen ganz weg 6, allerdings niemals ohne
die Auslassungen zu markieren und das Weggelassene in den

1 S. 337 f.; die Stelle ist die Fortsetzung der oben, S. 223, zitierten.
2 « Uber die verschiedenen Methoden des Uebersezens» (1813), in F. Schleier-
macher, Sammthche Werke, 31 Bde. (Berlin 1835-64), 3. Abt., II 207-45, hier 218.

Schleiermacher, der das entgegengesetzte Prinzip zumindest fur den deutschen

Sprachbereich zur unwandelbaren Norm erhoben hat, war selbst einsichtig genug,
diese — unvollkommenere — Ubersetzungsart den « gebundenen Sprachen»
wie etwa dem Franzosischen als die dort einzig mögliche zuzubilligen (S. 228).
3 S. 343 entsprechend 2, 3. Zur Problematik des fragmentum Tollianum vgl. den

Kommentar von D. A. Russell ad loc.

4 S. 371 entsprechend 19, 1. Dazu kommt noch die Ergänzung des Alexander-
Apophthegma S. 351 entsprechend 9, 4 und die schon oben, S. 231 f., erörterte
Restitution des ///^-Beispiels A 442 f.
5 Zu den weggelassenen Stucken gehört der Vergleich zwischen Plato und
Demosthenes nach der Lücke in 12, 2; hier gelang es Boileau ebensowenig wie
seinen Vorgangern, die beiden Verglichenen zu identifizieren (vgl. « Remarques »,
S. 418). Im übrigen vgl. die Zusammenstellung bei J. Brody, Boileau and Longmus,

21 f.



238 KARL MAURER

« Remarques » nachzutragen h Er macht einen halbausgesprochenen

Vergleich zu einem expliziten: Wo der Autor der Schrift
in suggestiver Metaphorik von den Gefahren des « aus mangelndem

Sachverstand ohne Abstützung und ohne Ballast sich
selbst überlassenen Erhabenen» spricht (2,2: w? smxivSuvoTspa

aüra e<p' aurwv S7Ucrr7)pY)<; äoTY]pi.XTa xat aveppaTicrra sa-9-sv-a Ta

peyaAa), steht bei Boileau der ausgeführte lehrhafte Vergleich:

Car comme les vaisseaux sont en danger de perir,
lorsqu'on les abandonne a leur seule legerete, et qu'on ne
s$ait pas leur donner la charge et le poids qu'ils doivent
avoir: il en est ainsi du Sublime [...] 2.

Dabei vertritt der Passus « et qu'on ne sgait pas leur donner la

charge et le poids qu'ils doivent avoir » ein einziges griechisches
Wort, <xvepp.a-n.crTa, oder, genauer, die von Boileau wohl als

Hendiadyoin aufgefasste Gruppe ä<jTY)pi.xTa xai avepp.aTi.uTa,

mit einer Tendenz zur Verdeutlichung und vor allem zur
Betonung des (im Sinne der eigenen Kunstlehre) Normativen
(« qu'on ne s$ait pas [...] donner», « qu'ils doivent avoir»), die

Jules Brody in seiner Studie Boileau and Longinus als
charakteristisch für den ganzen Tratte du sublime erwiesen hat3.
Anderseits entlastet Boileau den Text von manchen störenden
Einzelheiten: Das Gentilicium Postumius vor dem Cognomen
Terentianus fällt auch bei der Ersterwähnung (1,1) weg als

« zu lang », obwohl der Doppelname den Adressaten der Schrift
als genuinen Römer ausweist, wie Boileau selbst anmerkt4;

1 Zu diesem doppelgleisigen Vorgehen Boileaus vgl. J. Brody, op. cit., 21.
2 S. 343, vgl. «Remarques», S. 405 f. (1674); Toll nimmt die Ergänzung tlx;

ejuxiv8uv6xepa 1a TtXoia xa ecp'... dann in den Text, wahrend Boileau die

Möglichkeit noch offenlässt, dass xa nXoZa im Griechischen nur in Gedanken zu
erganzen sei.
3 Passim; die Stelle 2, 2 ist auf S. 46 erörtert.
4 Vgl. « Remarques », S. 403 (1674); dort ist auch auf die Stelle 12,5 hingewiesen,
wo « Euch Romern» (Get;, d.h. also nicht etwa Terentianus allein, wie man
nach Bolleaus Ubersetzung, S. 360, glauben konnte) das letzte Urteil über die
Ciceronianischen Stilqualitaten uberlassen wird.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YT0Y2 239

aus Isokrates' « Panegyrikos über den Perserkrieg » (4,2) wird
«der Panegyrikos » des Isokrates, entsprechend dem modernen
Sprachgebrauch die etwas künstliche Rhetorik, mit der im
Original die Genesis-Stelle eingeführt ist (9,9: «ebtsv 6 D-eo? »...

-ti; «ysvsctöw <pcö?, » usw.), ist in der Übersetzung
stillschweigend 2 getilgt. Ebenso verzichtet Boileau auf die
Antonomasie « der Makedone» (4,2) für Alexander den Grossen 3.

Besonders folgenreich aber ist Boileaus Entscheidung, den

griechischen Text in die Begrifflichkeit und häufig nur
approximative Sprechweise der gebildeten Laien seiner Zeit zu
übertragen. Noch 35 Jahre nach der ersten Veröffentlichung
seines Traite hält er diesen Weg für den richtigen:

La premiere [objection que vous me faictes] — schreibt
er Anfang 1709 an seinen späteren Herausgeber Brossette —
est sur la Musique dont j'ay eu tort dites vous de ne pas
emploier les termes dans la description que Longin faict
de la Periphrase. [...] dans mes remarques 4 [...] je dis en
propres termes que ce que dit Longin peut signifier les

partiesfaictes sur le sujet mais que je ne le decide pas neanmoins
par ce qu'il n'est pas seur que les Anciens connussent dans
la Musique ce que nous appellons les Parties [...] Ajoustes
que par la maniere dont j'ay traduit tout le monde m'entend

1« Remarques», S. 409 (1683): « [le] Panegyrique d'Isocrate, qui est un mot
consacre en notre langue. »
2 Das macht sich Boileau noch nach 35 Jahren zum Vorwurf: « [...] dans les regies
je devois avoir fait ll y a long-temps cette Note [...], qui manque, je l'avoue, ä

ma Traduction. » (Reflexions critiques..., Reflexion X, S. 558) — Stilistische Grunde
durften Boileau auch bewogen haben, am Anfang des zweiten Kapitels das seit
dem 18. Jahrhundert immer wieder umstrittene 4 ßdUfous in der Ubersetzung
wegzulassen, obwohl er selbst zu Beginn des zweiten Gesangs seines Art poe-

tique einen — im Gegensatz zu Pope (1728) — durchaus ernstgemeinten 'art of
sinking' entwickelt (vgl. v. 29 f.: « Seuls dans leurs doctes vers ils [= Theocrite
et Virgile] pourront vous apprendre, / Par quel art sans bassesse un Auteur peut
descendre, / [...]»). Ihm musste der Doppelausdruck in der Tat als ein — im
Franzosischen uneleganter — « idiomatic way of conveying Longinus' meaning »

(dagegen D. A. Russell ad loc.) erscheinen.
3 S. 345; vgl. « Remarques», S. 409 (1674).
1 S. 425 f. (1674).



240 KARL MAURER

au lieu que si j'avois mis les termes de l'art il n'y auroit
eu que les Musiciens proprement qui m'eussent bien enten-
du 1.

Aus den toXitixoI avSps? des ersten Kapitels werden schlicht
« les Orateurs » 2 — « c'est ä dire, les Orateurs en tant qu'ils
sont opposes aux Declamateurs et ä ceux qui font des Discours
de simple ostentation», wie die « Remarques» präzisieren 3.

Aus den — pathosarmen — lyxojpua, 7top.7uxd. und smSsixTixd

(8,3) werden «les Panegyriques et tous ces discours qui ne se

font que pour l'ostentation » 4. Der Umschreibung des Originals
für den Prinzipat, « une domination legitime» (44,3: SouXeEaSt-

xccEa), stellt Boileau ohne Scheu den Namen der « Monarchie »

zur Seite 5. Wo kein französischer Terminus zur Verfügung
steht, versucht er auf andere Weise dasselbe zu sagen, wie im
Fall der Übersteigerung des u(]jr)X6v zum gs-rewpov (3,2); darüber
hat sich Boileau wieder spät in seinem Briefwechsel mit Bros-
sette geäussert:

[...] quand j'ay traduit dans Longin ces mots oüx ü<ü]X<x

aXXd gsTswpa qu'il dit ce me semble de l'Historien Calli-
sthene je me suis servi dune circonlocution et j'ay traduit
que Callisthene ne s'esieve pas proprement mais se guinde si haut
qiPon le perd de vüe. La langue francoise ä mon avis n'ayant
point de mot qui responde juste au gsxecopa des Grecs [...] 6.

1 Lettre LXVI vom 7. 1. 1709, S. 720 f. •— Der Streit, ob die Griechen bereits
die mehrstimmige Begleitung (parties) eines musikalischen 'Themas' (sujet)
gekannt hatten, sollte noch lange anhalten. Perrault vertieft dieses Problem im
vierten Band seines Parallele des anciens et des modernes (1697), 264-71 (bei
H. R. Jauss: S. 262-4), und noch Voltaire halt in seinem Essai sur les maitrs
(1756) fest: « [Les Grecs] n'ont laisse aueun monument par lequel on put soup-
gonner qu'ils chantassent en parties.» (Kap. 121).
2 S. 341, entsprechend 1, 2.

3 S. 404.
4 S. 350; dieses Beispiel nach J. Brody, Boileau and Longinus, 22. Boileau durfte
allerdings die beiden letzten Termini fur synonym gehalten haben wie noch
manche Neuere; vgl. den Kommentar von D. A. Russell ad loc.

5 S. 400.
6 Lettre LXV vom 9.10.1708, S. 719; vgl. Tratte du sublime, S. 343. Ahnlich verfahrt



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YYOYS 241

Dem uneindeutigen traditionellen 1 Titelbegriff der Schrift fügt
Boileau einen erläuternden Zweittitel an, der den zur damaligen
Zeit allerdings kaum weniger schillernden Begriff des 'merveil-
leux' enthält (« [...] ou du merveilleux dans le discours»)2. In
aller Regel freilich stand für die Wiedergabe der
rhetorischstilistischen Grundkategorien und der psychagogischen
Wirkungsanalyse dem Ubersetzer ein adäquates nichtspeziali-
stisches französisches Ausdruckspotential zu Gebote 3 — schon
dank der ununterbrochenen Tradition der rhetorischen Kunstlehre

und der Affinität der um die gleiche Zeit in Frankreich
geführten Diskussion um die Wirkung des grossen Kunstwerks

4.

Erst diese Nähe in der Sache aber, die frappierende
Übereinstimmung nicht weniger Fragestellungen der von einem
Griechen des ersten nachchristlichen Jahrhunderts an einen

Boileau im Fall des von Theodoras von Gadara kreierten Terminus to TtapevS-upaov

(3, 5), den er umschreibt als « une fureur hors de saison» (S. 344); vgl. J. Brody,
Boileau and Longinus, 22.
1 Schon die editio princeps von Robortelli titelt: Uber de grandi she de sublimi
orationis genere. Die folgenden Ausgaben und die lateinischen Ubersetzungen
wählen bald den Doppeltitel, bald die subhmitas allein als Titelbegriff (nur Pizzi-
mentis Übersetzung von 1566 setzt allein: liber de grandi orationis genere). Vgl.
A. F. B. Clark, Boileau and the French Classical Critics in England, 371.
2 Vgl. Boileaus « Preface», S. 333 (1674).
3 Ich kann mich auch hier auf die eingehenden Analysen bei J. Brody, Boileau
and Longinus, beziehen. — Die schulmassigen rhetorischen termini techmci tauchen

durchweg in den von Boileau hinzugefugten Kapiteluberschriften und in den
Definitionen zu Beginn der ihnen gewidmeten Abschnitte auf (« De J'amplification»,

«Des hyperbates» usw.) — zum Teil in franzosischer Ubersetzung
(« Des interrogations», « [...] les figures de Repetition et de Description» usw.).
Dem Asyndeton allerdings ist bei Boileau kein eigenes Kapitel gewidmet, da

das entsprechende Kapitel im Original bis auf den Schluss verloren ist (Kap. 19);
so wird diese Figur bei ihm nur mit Umschreibungen wie der bei J. Brody,
op. cit., 22, zitierten (« öter [...] les liaisons du discours») erwähnt.
4 Vgl. schon J. Brodys «Conclusion», op. cit., 142: «Boileau did not have to
forge a special vocabulary to translate the affective impact of the Sublime. Plaire,
toucher, etonner, frapper, ravir, remuer, words which filled the pages of his works
were equal to that task. »



242 KARL MAURER

jungen Römer von Stande 1 gerichteten Schrift mit den
Streitfragen, die das Paris des späten 17. Jahrhunderts bewegten,
lässt den Boileauschen Tratte du sublime zu einem authentischen
Text seiner Entstehungszeit werden — die blosse Anpassung
der Ausdrucksweise an die Gepflogenheiten des Grand siecle

hätte nur eine leicht durchschaubare Verkleidung geschaffen. Die
Koinzidenzen gehen so weit, und die Wirkung der Schrift
auf die französische klassizistische Ästhetik setzt so früh ein

— wenigstens zehn Jahre vor dem Erscheinen von Boileaus
Übersetzung 2

—, dass spontane Parallelen und Übernommenes
zuweilen schwer zu unterscheiden sind.

Die Schrift Über das Erhabene wendet sich vom hellenistischen
Ideal makelloser Perfektion im Kleinen ab und erhebt wieder
die grossen Dichter und Redner der Vergangenheit zu freilich
unerreichbaren Vorbildern; diese letzte resignierende Wendung
wird am Ende der Schrift teils politisch, teils anthropologisch
begründet3. Dieser in sich gebrochenen grundsätzlichen Position

entspricht ein eigentümliches Dilemma in der Theorie des

'Erhabenen' und in den Hinweisen für die Praxis, das von
Anfang an (Kap. 2) sichtbar wird. Das Erhabene ist nach des

Autors eigenen Einlassungen im wesentlichen Ausfluss der

grossen Menschennatur (8, 1 u. ö.); urteilende Instanz ist ein
heterogenes Publikum (7, 4), ja eine noch nicht abzusehende
Nachwelt (14, 3); Kriterium ist nicht die nachvollziehbare
Erfüllung künstlerischer Ansprüche, sondern der überwältigende

Eindruck (1, 4); gleichwohl wird eine regelrechte tsyyr\
des erhabenen Sprechens und Schreibens geboten, die allerdings
immer wieder alles den Umständen des Einzelfalles, dem

1 Gerade die Widmung an einen verhältnismässig jungen Mann lasst dies

vermuten; im übrigen vgl. den eher zurückhaltenden Kommentar von D.A. Russell
zur ersten Erwähnung des Adressaten (1, 1), sowie jetzt die verbluffenden pros-
opographischen Kombinationen von G. W. Bowersock, « Historical Problems
in Late Republican and Augustan Classicism», supra S. 57-75, hier 71.
2 Vgl. supra S. 215 mit Anm. 4.
3 Das hat Manfred Fuhrmann, Einfuhrung in die antike Dichtungstheorie (Darmstadt

1973), 178-83, anhand der Kapitel 33-36 und 44 der Schrift herausgearbeitet.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TTFOYE 243

'rechten' Moment (xaipo?), und der ihn regierenden Leidenschaft,

dem TraS-o?, überlässt (12, 5; 16, 3; 32, 1; 38, 3-5 u. ö.).
Ein solcher Text musste zwangsläufig die Aufmerksamkeit der
Wissenden auf sich lenken zu einem Zeitpunkt, wo die prästa-
bilierte Harmonie von Nachahmung der Alten, Nachahmung
der Natur und Entwurf einer idealen Wirklichkeit, von seit
alters kodifizierter Kunstdoktrin, rational begründbaren
Entscheidungen und instinktivem Geschmacksurteil trotz aller
noch bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts anhaltenden
Harmonisierungsversuche auseinanderzubrechen begannl; wo ein

mündiges höfisches und bürgerliches Publikum sich Zustimmung

und Ablehnung nicht länger von den Experten diktieren
liess; wo aus Italien und Spanien eindringende, aber auch in
Frankreich selbst, etwa in den Salons der Preziösen, sich
herausbildende neue literarische Moden weithin den Ton angaben
und eine nationale kulturelle Euphorie jedes Mass zu verlieren
drohte.

Es ist unter diesen Umständen durchaus glaubhaft, dass

Boileau sich, wie er behauptet, schon vor dem Erscheinen der
Lefevreschen Ausgabe (1663) mit der Schrift beschäftigt hat2
und dass gerade er, der Nichtgräzist, schon damals damit
begann, den schwierigen Text 'zum eigenen Gebrauch' zu
übersetzen 3. Schon 1664 zitiert er noch ohne Namensnennung
und ohne klare Abgrenzung des Zitats aus seiner Übersetzung,
um seine Auffassung zu erhärten, dass La Fontaine mit dem
unernsthaften Ton seiner Verserzählung Joconde ou l'Infidekte
des femmes dem grobkomischen Gegenstand eher gerecht
geworden sei als der Epiker Ariost in der entsprechenden

1 Dazu vgl. K. Maurer, « Präsenz der römischen Dichtung in der europäischen
Literatur», in Latein und Europa. Traditionen und Renaissancen, hrsg. von
K. Büchner (Stuttgart 1978), 243-81, hier 250 f.; 257; 260; 263.
2 Dies erhellt aus « Remarques», S. 424: « J'en avois fait la remarque avant lui
[= Monsieur le Fevre].»
3 So die oben, S. 235, zitierte Passage aus der Vorrede zur Erstausgabe der CEuvres

diverses. Zu den Zweifeln an Boileaus Verfasserschaft vgl. supra S. 217 Anm. 2.



244 KARL MAURER

Episode des Orlando furioso\ Das Argument, dass im komischen
Kontext auch Widersinniges akzeptiert wird, weil es den
Zuschauer oder Leser zum Lachen bringt, wird zunächst als

eigener Gedanke eingeführt und durch das dem 38. Kapitel
von Ilspl u^ou? entnommene Beispiel, einen auch bei Strabon

zitierten, nicht lokalisierbaren Komikervers l, illustriert («II
possedoit [...] une terre ä la Campagne, qui n'etoit pas plus
grande qu'une Epitre de Lacedemonien. »), erst danach heisst es:

Y a-t-il rien, ajoüte un ancien Rheteur, de plus absurde
que cette pensee Cependant eile ne laisse pas de passer
pour vrai-semblable, parce qu'elle touche la passion,
je veux dire qu'elle excite ä rire 2.

In der Tat kennt die Schrift Über das Erhabene auch einen
komischen Affekt (38,6: xod yap 0 yekoit; racöoi; sv 7)8ovyi).

Auch für die entgegengesetzte Auffassung, dass für burleske

Züge im Epos kein Platz ist, stützt sich Boileau bereits zu
diesem Zeitpunkt auf die Kritik des Anonymus an den komischen

Elementen der Odyssee, etwa der Verwandlung der
Gefährten des Odysseus in Schweine (9, 14 f.), aber er zitiert
Aristoteles, der die Odyssee allenfalls indirekt — als weniger auf
die Darstellung des Leidens als der Charaktere gerichtet
(Poetik, 24, 1459 b D f.) — in die Nähe der Komödie gerückt
hatte 3, und beruft sich im einzelnen auf « gewisse sehr

kompetente Kritiker» (« de fort habiles Critiques»), die zweifellos
das Vorkommen der Geschichte von Joconde in einem Epos

1 Fr. A.despota 417-419, III p. 487 Kock: aypöv tax sXccttco yi}v eyovr' stticttoX^c;

< Aaxcovix?j<; ;>.
2 Dissertation sur Joconde (gedruckt zuerst anonym 1669), 312; Hervorhebung von
mir. — Der Wortlaut der übernommenen Satze weicht etwas von der 1674
gedruckten Übersetzung ab, der gemeinsame Ursprung ist aber unzweifelhaft;
vgl. R. Bray, « La Dissertation sur Joconde est-elle de Boileau P », in Revue d'Htstoire
Litteraire de la France 38 (1931), 337-54; 497-517; hier 512-6.
3 Allerdings ist die Aristotelische Unterscheidung von 7ca-fbjTix6v und yjIHxov von
spateren Autoren, darunter eben dem Autor von Ilepi u^ou<;im Sinne einer
Unterscheidung von 'tragisch' und 'komisch' verstanden worden; vgl. den
Kommentar von D. A. Russell zu 9, 15.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TTOTS 245

missbilligen würden 1 (auch dies ein Gedanke aus der Schrift
Über das Erhabene [14, 2], der sechs Jahre später in Racines

Auseinandersetzung mit den Kritikern seines Britanniens,
immer noch ohne Namensnennung, wiederbegegnet2). Boi-
leaus Fazit:

[...] quelque bonne que soit d'ailleurs la Joconde de
l'Arioste, il faut tomber d'accord qu'elle n'est pas en
son lieu 3.

Um die gleiche Zeit linden sich beim Pere Rapin die ersten
offenen Hinweise auf 'Longin', und zwar offenbar unabhängig
von Boileaus Beschäftigung mit dem TextIn der frühen
Comparaison des poemes d'Homere et de Virgile (1663?), die

Rapin danach zu seiner grossen Comparaison d'Homere et de

Virgile (1668) ausbaut, ist das enthusiastische Urteil des Homer-
Kapitels über gewisse Passagen der Ilias und der Odyssee (Ajax'
Schweigen in der Nekyia [9, 2] und Ajax' schon zitierte Anrufung

des Zeus) herangezogen 5; aber offensichtlich haben auch

1 S. 311: « Que si Homere a ete bläme dans son Odyssee (qui est pourtant un
Ouvrage tout Comique, comme i'a remarque Aristote) si, dis-je, il a ete repris
par de fort habiles Critiques, pour avoir mele dans cet Ouvrage l'Histoire des

Compagnons d'Ulysse changes en Pourccaux, comme etant indigne de la majeste
de son sujet; que diroient ces Critiques, s'ils voioient celle de Joconde dans un
Poeme Heroique »

2 «Preface» (1670): «De quel front oserois-je me montrer, pour ainsi dire, aux

yeux de ces grands Hommes de l'Antiquite que j'ay choisis pour modeles Car,

pour me servir de la pensee d'un Ancien, voilä les veritables spectateurs que nous
devons nous proposer; et nous devons sans cesse nous demander: Que diroient
Homere et Virgile, s'ils lisoient ces vers que diroit Sophocle, s'll voyait reprc-
senter cette scene »

3 S. 311; Hervorhebung von mir.
4 Rapin scheint damals die griechisch-lateinische Ausgabe Le Fevres benutzt zu
haben und stand vielleicht sogar mit Le Fevre in personlicher Verbindung;
vgl. E. T. Dubois (ed.), « Introduction» zu Rapin, Les Reflexions..., S. xxiii f.
5 Benutzte Ausgabe: Troisieme edition revue & augmentee (Paris 1664;
Neudruck: Hildesheim/New York 1973), 132-4; vgl. auch 88. Auf das neunte Kapitel
zurück weist auch — ohne dass ' Longin ' (vgl. 9, 7) genannt ware — die Kritik
an Homer auf S. 76: « [...] les Dieux [y sont] miserables, inquiets, querelleurs,
6 qui ne peuvent se souffrir»; allerdings hatten nach Rapin erst die (das Chri-



246 KARL MAURER

die Gedanken des letzten Kapitels auf die Einordnung Vergils
als eine Art heimlichen Republikaner eingewirkt:

[...] Virgile ne peut pas mesme dissimuler son sentiment
sur l'injustice de la guerre civile: quoy qu'elle eust este
l'establissement de l'Empire, & celuy de la fortune
d'Auguste: ll ne peut l'approuver, & comme si son cceur eust
este encore republicain dans la Monarchie, ll la condamne,
mats le plus delicatement du monde, en cajolant mesme
Cesar, qui en estoit l'Auteur;

Tuque prior, Tu parce, genus qui ducis Olympo,
Projice tela manu sanguis meus

Tant sa Morale estoit pleme d'honneur & de droiture, & si

opposee ä cet esprit de flaterie, que celuy de la
Monarchie commencoit d'authoriser 1,

stentum unmittelbar vorbereitenden) Stoiker 'die Menschen zu Gottern' (genauer
gesagt: «plus raisonnables & plus parfaits que les Dieux d'Homere», S. 77)

gemacht.
1 S. 78 £ — Hans Kortum scheint diese Stelle entgangen zu sein; allerdings
beweist sie ebensowenig wie « das frühzeitige Interesse Boileaus» fur TTepl üOoup

eine « republikanische Grundeinstellung» (Charles Perrault und Nicolas Boileau,
149) — dahin ist noch ein weiter Weg von der kritischen Analyse gewisser
geistiger Begleiterscheinungen des monarchischen Systems. Nach dem abschliessenden

Urteil des Anonymus (44, 10) ist ja sogar die Monarchie notwendig
angesichts des moialischen Niedergangs in der 'Uberflussgesellschaft' der
« jetzigen Zeit» (44, 6: 6 vöv ßio?) — und eben diese Analyse stellt Boileau in
seinen Reflexions critiques... dem schrankenlosen Kulturoptimismus der Modernes

entgegen (Reflexion IX, S. 534 f.). Gerade in den sechziger Jahren erscheint der

Konig eher als letztes gesellschaftliches Korrektiv — Molleres Tartuffe (1664)
ist nur das bekannteste Beispiel — und so auch als eine der wenigen
gegenwartigen Verkörperungen des 'sublime' in Gedanken, Worten und Taten. Vgl.
den schon von A. Adam, Histoire de la htterature francatse au XVIIe siede, III 85

Anm. 5, zitierten Brief von Guy Patin vom 7. 3. 1668, sowie, noch fast zwanzig
Jahre spater, Rapins Exemplifizierung des « sublime sur le trone» als letzter
Stufe des Erhabenen am Beispiel Ludwigs XIV. (Dugrandou du sublime, in GEuvresTL

492-502). Richtig ist allerdings, dass « sich die Ziele der Verfechter der Überlegenheit

der Gegenwart über die Antike m vielem weit organischer mit den
propagandistischen Bedurfnissen der absoluten Monarchie m Einklang bringen Lessen
als die Bestrebungen der Altertumsfreunde » und die Modernisten denn auch
versuchten, « aus diesem Umstand politisches Kapital zu schlagen» (H. Kortum,
op. cit., 159) — aber das muss nicht bedeuten, dass die Anciens die Verachter des

Königtums waren, als die man sie hinstellte.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TPFOTE 247

Wie sehr die Schrift des bisher weithin unbekannten Rhetors

den Bedürfnissen der Epoche entgegenkam, aber zeichnet
sich ganz klar ab von dem Augenblick an, in dem Boileaus
Übersetzung schliesslich veröffentlicht wurde. Die
Bemerkungen des zwanzigsten Kapitels zum eigenen « ordre merveil-
leux» 1 der Sprache der Leidenschaft kamen freilich zu spät,
als dass sie Pascal noch für seine Apologie des « ordre» der

Heiligen Schrift hätte zur Kenntnis nehmen können 2, wohl
aber wurde das Lob der erhabenen Schlichtheit des Schöpfungsberichts

der Genesis nach dem Erscheinen des Traite du sublime

bald zum Gegenstand intensiver Diskussionen 3. Die Debatte
um das 'merveilleux chretien' im Epos neigte sich dem Ende zu
— Boileaus Abrechnung mit den Bewunderern Tassos und den

Befürwortern einer französischen christlichen Epik nach seinem
Vorbild im dritten Gesang des Artpoetique hat eher den Charakter

eines Schlussworts 4, und Desmarets de Saint-Sorün tat
gewiss unrecht daran, das Lob Homers im Art poetique (III,
v. 295-308) und im siebten Kapitel des Traite du sublime

ausschliesslich Boileaus Bestreben zuzuschreiben, ihn persönlich

1 S. 373; im Original (20, 3) steht freilich nur: itoiav... rajiv, wozu vgl. J. Brody,
Boileau and Longmus, 75 f.
2 Pensees (postum 1670), Fr. 283 Brunschvicg:

« L'ordre. Contre l'objection que l'ficriture n'a pas d'ordre. — Le cceur a

son ordre; l'esprit a le sien, qui est par principe et demonstration, le cotur
en a un autre. On ne prouve pas qu'on doit etre aime, en exposant d'ordre
les causes de l'amour: cela serait ridicule.

Jesus-Christ, saint Paul ont l'ordre de la charite, non de l'esprit; car ils vou-
laient echauffer, non instruire. [...] ».

Vgl. K. Stierle, « Pascals Reflexionen über den 'ordre' der Pensees », in Poetica 4
(1971), 167-96, bes. 181 ff.
3 Zustimmend Le Maistre de Sacy in der Vorrede seiner Übersetzung der Genesis

(1682, nicht 1672, vgl. J. Brody, Boileau and Longinus, 27); ablehnend Huet in
seiner Demonstratio Evangelica (1678), vgl. supra S. 234 Anm. 2.
4 H. Kortum, Charles Perrault und Nicolas Boileau, 144 f., betont mit Recht, dass

« der bis zum einem grobschlächtigen religiösen Fanatismus gesteigerte Kampf»
Desmarets « gegen die antike Mythologie und den Synkretismus der Renaissance

[...] im Verlauf der durch Perrault bestimmten Auseinandersetzung keine
entscheidende Rolle mehr [spielte] ».



KARL MAURER

zu treffen (« [...] il dit des merveilles d'Homere, dans le seul
dessein de detruire celuy qui en a marque les deffauts en son
traite des Poetes Grecs, Latins, & Franjois»1). Und doch
enthält der Zweittitel des Boileauschen Traite — «... ou du
merveilleux dans le discours » — einen unüberhörbaren Hinweis

auf jene Diskussion, dessen Tragweite sich allerdings erst
bei genauer Lektüre des neunten Kapitels der Schrift erschliesst.

Dort ist ausdrücklich unterschieden zwischen Homers
Darstellung des auf der Ebene des Göttlichen (§§ 5-9) — um
deren Ausfüllung es im Streit um das 'merveilleux chretien'
ging — und im menschlichen Bereich, der allerdings nur durch
das eine Beispiel des betenden Ajax repräsentiert ist2. Das
veranlasste Boileau später, in seiner Vorrede und in der
Diskussion um seine Übersetzung weitere, moderne Beispiele für
diesen letzteren Bereich nachzuschieben, das « Qu'il mourüt!»
des alten Horace aus Corneilles Horace (III, 6, v. 1021) 3 und die
Antwort der Corneilleschen Medee (Medee I, 5, v. 320 f.):

Nerine. [...]
Contre tant d'ennemis que vous reste-t-il

Medee. Moy.
Moy, dis-je, et c'est assez 4.

1 La Defense du poeme herosque, 97. Gemeint ist Desmarets Comparaison de la langue

et de la poesie franfoise, avec la grecque & la latine...\ vgl. supra S. 224 Anm. 1.

2 Vgl. 9, 10: ...sv e-u -toi) TtoL^xoü xcd Tcov dv&pcoTuvcov 7tapa$-efrevop... — Genauer
gesagt kennt der Anonymus noch ein drittes ß<Jio£, das der dichterischen
Grosse. Darauf deuten die Bemerkungen zum himmelhohen « Mass Homers »

(9, 5) und zum aresgleichen « Dahinstürmen» Homers (9, 11). Diesen Gedanken

greift Gibbon an der von D. A. Russell zu Kap. 9 zitierten Tagebuchstelle (vom
3. 9. 1762) auf — um ihn auf den Kritiker 'Longin' anzuwenden: «I almost
doubt which is more sublime, Homer's Battle of the Gods or Longinus'
apostrophe to Terentianus upon it. »

3« Preface» (Zusatz von 1701), S. 339 f., und Reflexions critiques..., Reflexion X,
S. 548 f. In beiden Fallen dient zunächst das letzte Beispiel des Anonymus fur
das gottliche das Genesis-Zitat, als Illustration fur 'Longins' Begriff des
' sublime ', an der spateren Stelle ist vor den Corneille-Zitaten das Alexander-
Apophthegma angeführt.
4 Reflexion X, S. 549, im Anschluss an das Zitat aus dem Horace. Boileau scheint
die Stelle aus dem Gedächtnis zitiert zu haben. Der Vers 320 lautet seit der
Erstausgabe von 1639: « Dans un si grand revers que vous reste-t-il?» Usw.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT TIEPI TTOTS 249

Man fühlt sich an die Entdeckung eines « natural terror » am
Ende der langen Debatte um die Zulässigkeit — unerklärlicher
oder 'erklärter' — übernatürlicher Elemente im Schreckensroman

des englischen 18. Jahrhunderts erinnert h
Besondere Aktualität gewannen die kritischen Grundsätze

und die Beispielanalysen der Schrift Über das Erhabene

naturgemäss, als dann Charles Perrault und Houdar de la Motte
den Primat einer von jeder Autorität emanzipierten Ratio auch
im poetischen Bereich proklamierten und — indem sie den
Geschmack ihres Jahrhunderts absolut setzten — den grossen
Autoren der Antike, vor allem aber Homer und Pindar,
systematisch ihre 'Fehler' nachzuweisen begannen. Die Kritik, die
bereits in der Antike gegen diese Autoren laut geworden war,
darunter eben beim Autor von Ilspi, {jijiouq, lebte damit im
weiten zeitlichen Abstand wieder auf. Madame Dacier sieht sich

so etwa veranlasst, in der Vorrede ihrer Übersetzung der
Odyssee (1716) dieses vermeintliche Alterswerk gegen 'Longins'
abschätzige Beurteilung in Schutz zu nehmen 2, während Boi-
leau in seinen Reflexions critiques 'Longins' und Dionysios' von
Halikarnassos kritische Methode gegen die blosse Polemik der
Modernes — und vor ihnen des im neunten Kapitel der
Schrift Über das Erhabene zitierten berüchtigten Zoilos Homero-
mastix — abgrenzt: 'Longin' und Dionysios sei es nie um eine

Herabsetzung Homers oder Piatons, sondern stets um den
kunsttheoretischen Erkenntnisgewinn gegangen (« [...] outre
que leurs critiques sont fort sensees, il paroist visiblement

1 Diesen Begriff prägt Nathan Drake am Ende des Jahrhunderts in einem Aufsatz
« Objects of Terror »(Literary Hours, 1798). Aber schon vor ihm hatte der Marquis
de Sade in der Vorrede zur Erstausgabe von Justine (1791) Überlegungen in der
gleichen Richtung angestellt. Näheres s. bei K. Maurer, « Das Schreckliche im
Roman und die Tragödie», in Balzac. Ergebnisse eines romanistischen Kolloquiums,

hrsg. von H. U. Gumbrecht, K. Stierle und R. Warning, UTB (München
1980).
2 Benutzte Ausgabe: L'Odyssee d'Homere, traduite en franpois, avec des remarques.
Nouvelle edition revue, corrigee Sc augmentee, 4 Bde. (Paris 1756), I, S. 11 f. und
LXIV-LXXV.



250 KARL MAURER

qu'ils ne les font point pour rabbaisser la gloire de ces grands
Hommes: mais pour etablir la verite de quelque precepte
important.» 4). Jenes 33. Kapitel aber, von dem Curtius meint,
Boileau habe es «nicht gelesen oder nicht verstanden» 2,

bezeichnet gewissermassen die Rückzugsposition, auf die der
Autor des Art poetique dort ausweicht, wo sich die von ihm
mitverkündeten 'regies' gegen die antiken Musterautoren
kehren:

Longin donne [...] assez ä entendre qu'il avoit trouve des
choses ä redire dans Pindare. Et dans quel Auteur n'en
trouve-t-on point Mais en meme temps il declare que ces
fautes qu'il y a remarquees, ne peuvent point estre appellees
proprement fautes, et que ce ne sont que de petites
negligences oü Pindare est tombe, ä cause de cet esprit divin dont
il est entraine, et qu'il n'estoit pas en sa puissance de regier
comme il vouloit3.

Es muss allerdings gesagt werden, dass Boileau die Regel
der partiellen Regelwidrigkeit der pindarischen Ode, die er um
die gleiche Zeit noch einmal ausführlich im Discours sur l'ode

(1693) entwickelt4, schon im Artpoetique (II, v. 71 f.) formuliert
hatte, zweifellos unter dem Einfluss des von ihm übersetzten
Traktats 5:

1 Reflexion V, S. 514.
2 Europaische Literatur und lateinisches Mittelalter, 403.
3 Reflexion VIII, S. 527. Die Stelle knüpft an das der Reflexion vorangestellte
Zitat der Pindar- und Sophokleskntik in ITepl ücJjouc; 33, 5 an. Irreleitung durch
die nur schwer in geregelte Bahnen zu bringende Inspiration wird dort freilich
nicht fur Pindar, sondern fur Archilochos unterstellt (ibid.: äxelvijs -rijc, ezßoXiji;
toü 8cap.ovioo —veluaTop fjv otuj vofiov -räpca SüaxoXov). — Schon Karl Vietor
spricht von dem Verfasser der Schrift Über das Erhabene als dem « Nothelfer»
der bedrängten Anciens (« De sublimitate», in Harvard Studies and Notes in
Philology and Literature 19 (1937), 235-89, hier 263 Anm. 23; ahnlich schon 260).
4 S. 227: « [...] ces endroits merveilleux, oü le Poete [= Pindare], pour marquer
un esprit entierement hors de soy, rompt quelquefois de dessein forme la suitte
de son discours; et afin de mieux entrer dans la raison sort, s'il faut ainsi parier,
de la raison meme [...] ».
5 Vor allem des zwanzigsten Kapitels (wozu s. supra S. 247 mit Anm. 1) und
des zweiundzwanzigsten Kapitels über das Hyperbaton, wo die kunstvolle Nach-



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI W0T2 2 5 I

Son stile impetueux souvent marche au hazard.
Chez eile un beau desordre est un effet de l'art.

(« Ce precepte», erläutert er diese Verse fast zwanzig Jahre
später, « qui donne pour regle de ne point garder quelquefois
de regies, est un mystere de l'Art [...] » \)

Überhaupt kann von einem prinzipiellen Gegensatz von
Art poetique und Tratte du sublime nicht die Rede sein 2; die
subtileren Einsichten, die Boileaus Zeitalter in der Beschäftigung

mit der Schrift Über das Erhabene mehr bestätigt gefunden
als neu gewonnen hatte, eigneten sich nur eben nicht durchweg
zur Aufnahme in ein Gedicht, das — nach Horazischem Vorbild

— die Kunstform eines verifizierten Regelwerks
auszufüllen hatte 3. Und natürlich reiften manche Erkenntnisse
nur langsam — so trifft Boileau erst 1694 aus seiner

Übersetzererfahrung heraus die Feststellung, die Fenelons Sprachkritik

vorwegnimmt:
En effet, les langues ont chacune leur bizarrerie: mais

la Franpoise est principalement capricieuse sur les mots;
et bien qu'elle soit riebe en beaux termes sur de certains
sujets, il y en a beaueoup oü eile est fort pauvre; et il y a

un tres-grand nombre de petites choses qu'elle ne spauroit
dire noblement4.

ahmung der affektbedingten Zerstörung der naturlichen Wort- und Gedankenreihe

zur Illustration des Theorems dient: t6ts yap te/vy) TEXeiot; Yjvbd av cpum<;

elvai Soxfj... (22, 1).
1 Discours sur Vode

y
S. 227.

2 Noch Theodore A. Litman meint: « Paradoxalement, le sublime devait miner

UArt poetique [...] » {Le Sublime en France {1660-IJ14) [Paris 1971], 67).
3 Von daher ist das gewisse 'Zurückbleiben' des Art poetique hinter den
ästhetischen Strömungen seiner Epoche, das A. Adam konstatiert {Histoire de la
literature fran$aise au XVIIe siecle, III 131-43), und auch der schon die Zeitgenossen
irritierende doktrinäre Ton zumindest teilweise zu erklaren.
4 Reflexions critiques..., Reflexion IX, S. 533. — Gegen die Aufnahme mancher
Elemente der Kunstlehre der Schrift Über das Erhabene sträubt sich Boileau
allerdings bis zuletzt, wie gelegentlich sogar in der Begrifflichkeit seiner Übersetzung
deutlich wird. So weigert er sich ungeachtet der Vorstellungen Daciers, den in
dem Terminus stuvow (1, 2) bzw. stcivo7]tix6? (4, 1) angesprochenen Faktor der
konstruktiven Phantasie zur Kenntnis zu nehmen; vgl. « Remarques », S. 404.



252 KARL MAURER

Wenn Curtius Boileau als Übersetzer und Verbreiter 'Lon-
gins' Unkongenialität vorwirft, so weniger noch wegen inhaltlicher

Unvereinbarkeiten als wegen seines kritischen
Vorgehens — der pedantischen Auflistung der Irrtümer Perraults
«im Namen 'Longins'»1. Von solchen Tendenzen ist aber
auch der griechische Rhetor keineswegs frei —• die
Auseinandersetzung mit Caecilius' methodischen Fehlern durchzieht
die ganze Schrift. Gerade diese Vorgehensweise musste nun
Boileau und seinen Zeitgenossen vertraut erscheinen, ebenso
wie die Charakterisierung und Wertung von Dichtung
aufgrund der Erörterung von Einzelstellen, gegen die sich damals

gerade der erste Widerspruch zu regen begann 2. Schwierigkeiten

machte allerdings der Umstand, dass 'Longin' so gar
nicht « sagt, was er unter dem Erhabenen versteht» — für die
ästhetische Diskussion des 17. und erst recht des 18.
Jahrhunderts ein entscheidender Mangel, den Boileau denn auch in
seiner Vorrede nicht verschweigt3 und auf den Spätere noch
deutlicher hinweisen sollten. So schreibt Houdar de la Motte
in seinem Discours sur la poesie en general, et sur l'ode en particulier
(1709):

1 Europäische Literatur und lateinische Mittelalter, 402 f.: « [...] Boileaus Reflexions
sur Longm [...] strafen ihren Titel Lugen. Sie sind ein geist- und gedankenloses
Pamphlet gegen Perrault; ein pedantisches Verzeichnis seiner philologischen,
stilistischen und orthographischen Fehler. »

2 So bei Rapin, der im zweiten Kapitel seiner Comparaison des poe'mes d'Homere et

de Virgile eine Betrachtung aufgrund der von Aristoteles kodifizierten Prinzipien
der Gattung anstelle der bisherigen 'philologischen' Kritik, von Macrobius bis

zu Scaliger und Fulvius Ursinus, fordert (Rapin spricht von « Grammairiens »,
S. 7; 11): « ne regardons plus ces grands Ouvrages par morceaux [...]» (S. 13).
Diese Grundsatzerwägung hindert Rapin allerdings nicht, im Verlauf seiner
Schrift doch explizite die « beaux endroits» Homers und Vergils gegeneinander
abzuwägen — unter Benutzung der Analysen 'Longins' (S. 116-34; in der
spateren Comparatson d'Homire et de Virgile findet sich sogar ein eigenes Kapitel
« La Comparaison des beaux endroits de ces deux Auteurs »).
3 « Preface », S. 338 (1674): « II ne reste plus [...] que de dire ce que Longin entend

par Sublime.» Boileau erklart sich 'Longins' Schweigen damit, dass er Caecilius'
Begriffsbestimmungen nicht habe wiederholen wollen.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI WOTE 2 5 3

[...] je ne s$ais si la nature du Sublime est encore bien
eclaircie. II me semble que jusqu'ä present on a plutot donne
des exemples que des definitions 1.

Und Moses Mendelssohn geht so weit, geradezu den Verlust
der Schrift des Caecilius zu bedauern, die sich nach der Meinung
ihres anonymen Kritikers allzu ausschliesslich um die
Wesensbestimmung des Erhabenen bemüht hatte 2. Das Schweigen
der Schrift Über das Erhabene zu diesem Punkt hat gewisser-
massen die streckenweise höchst abstrakte philosophische
Diskussion über das Erhabene von Huet3 und La Motte 4

über Burke und Mendelssohn bis zu Kant und Schiller erst
provoziert. Boileau begnügt sich noch damit, die naheliegende
Verwechslung mit dem Begriff der 'erhabenen' Stillage
abzuweisen und im übrigen, statt einer Definition, die Analyse der

Wirkung der erhabenen Rede im ersten Kapitel der Schrift zu
wiederholen 5. Erst in nachromantischer Zeit konnte man den

1 CEuvres completes, I 34 f. I 32 des Nachdrucks. Der Vorwurf ist ebensosehr gegen
Boileau gerichtet, der in seiner Vorrede bei dem Versuch, die unterlassene
Begriffsbestimmung nachzuholen, wiederum mit einem Beispiel, der im neunten Kapitel
der Schrift zitierten Genesis-Stelle, operiert.
2 Ueher das Erhabene und Naive in den schonen Wissenschaften (175 8); benutzte Ausgabe:
M. Mendelssohn, Schriften zur Philosophie, Aesthetik und Apologetik, hrsg. von
M. Brasch, 2 Bde. (Leipzig 1880; Neudruck: Hildesheim 1968), II 169-209, hier

171. Mendelssohn unterlasst wieder nicht den Seitenhieb auf Boileau: « [...]
einige Uebersetzer und Ausleger des Longin, die diesen Mangel haben ersetzen
wollen, scheinen nicht sehr glucklich darin gewesen zu sein.» (Ibid.)
3 In seinem Brief an den Herzog von Montausier vom 26. 3. 1683; vgl. die
Zusammenfassung der Argumentation bei Th. A. Litman, Le Sublime en France, 81-3,
und Boileaus skeptische Antwort, Reflexions critiques..., Reflexion X, S. 353.
1 Discours sur la poesie..., in CEuvres completes, I 35-8 I 32 f. des Nachdrucks.
5 « Preface », S. 338: « f...] par Sublime, Longin [...] entend [...] cet extraordinaire
et ce merveilleux qui frape dans le discours, et qui fait qu'un ouvrage enleve,
ravit, transporte. » Ganz ahnlich noch 35 Jahre später, nunmehr als eigene
Argumentation und ohne Nennung 'Longins', in der Auseinandersetzung mit Huet/
Le Clerc: « [...] le Sublime n'est pas proprement une chose qui se prouve et qui
se demonstre; mais [...] c'est un Merveilleux qui saisit, qui frappe, et qui se fait
sentir.» (Reflexions critiques..., Reflexion X, S. 546). Die auffallige Dreierklimax
findet sich schon in Boileaus Wiedergabe von 1, 4 als Ergebnis einer kunstvollen
Umstilisierung des griechischen Texts, die J. Brody, Boileau and Longinus, 96 f.,
eingehend charakterisiert hat.



254 KARL MAURER

eigenen Reiz der sprunghaften und begrifflich inkonsistenten
Argumentationsweise des unbekannten Rhetors nachempfinden.
Das Lob der 'unmethodischen' Kritik 'Longins' in George
Saintsburys History of Criticism and Literary Taste in Europe
steht nicht zufällig im Kapitel über — Coleridge k

III

Es ist nicht einfach, vom Standpunkt der heutigen
Übersetzungstheorie aus Boileaus Übersetzerleistung zu würdigen.
Seine Prinzipien sind allzu weit von dem Postulat unbedingter
Originaltreue entfernt, das die moderne wissenschaftliche
Diskussion beherrscht; anderseits verbietet es das skrupulöse
Engagement, mit dem er sich seiner Aufgabe unterzogen und
sich bis ins hohe Alter kritischen Einwänden gestellt hat, die
Rede von den französischen 'belles infideles' zu wiederholen.
So haben sich die meisten modernen Herausgeber und
Interpreten eines direkten Werturteils enthalten k Symptomatisch
ist die Begründung, mit der R. W. Ladborough, unter Hinweis
auf die von Boileau selbst in seiner Vorrede formulierten
Vorbehalte, einer Einordnung des Traite du sublime ausweicht:

1 III 221: «Extreme method in criticism is something of a superstition, and
the greatest critical book of the world, that of Longinus, has, as we possess

it, very little of this, and does not appear ever to have had very much. The critic
does his best work, not in elaborating theories which will constantly break down
or lead him wrong when they come into contact with the myriad-sided elusive-
ness of Art and Humanity, but in examining individual works or groups of
work, and in letting his critical steel strike the fire of mediate axioms and aper$us

from the flint of these.» Genau umgekehrt hatte La Motte zweihundert Jahre
zuvor argumentiert {Discours sur la poesie..., in CEuvres completes I 35 I 32 des

Nachdrucks): « II est neanmoins important d'en fixer l'idee [seil.: du Sublime];
car les exemples ne sont que des moyens de comparaison, sujets ä mille erreurs;
au lieu que les definitions font juger des choses par un principe invariable, sans
avoir recours ä des Analogies toujours tres-imparfaites.»
2 Das stellt schon J. Brody, Boileau and Longinusy 23 Anm. 4, fest.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TYOTS 2 5 5

Boileau's version of Longinus is not strictly a translation,
as he himself admits. The Tratte du Sublime is an endeavour
to produce for the benefit of his contemporaries a similar
work to that of Longinus 1.

Boileaus zu Beginn unserer Betrachtung zitierte Äusserung
impliziert dieses Eingeständnis nun allenfalls nach heutigen
Begriffen — er selbst beansprucht vielmehr, sich zumindest
um eine peinlich genaue Befolgung der « regies de la veritable
traduction» bemuht zu haben. Das französische wie das

englische 17. Jahrhundert kennt mehrere Arten der
Übersetzung, die primitive Wort-fur-Wort-Ubersetzung, die blosse

Inhaltswiedergabe und die Neugestaltung in den Sprach- und
Anschauungsmustern der eigenen Zeit, mit Drydens nur
wenige Jahre spater erschienenem « Preface to Ovid's Epistles »

(1680) zu reden: 'metaphrase', 'paraphrase' und 'imitation' 2.

Boileaus Übertragung ist in gewisser Weise der dritten Kategorie
zuzurechnen, obwohl er naturlich nicht so weit geht wie Cowley
m seinen Pindarubersetzungen (Pindarique Odes, 1656), die

Dryden als immer noch nicht extremstes Beispiel anfuhrt —
insofern die altgriechischen Sachen noch nicht durch englische
ersetzt seien 3

—, und wie hernach Pope, in dessen Imitations

of Horace (1732-1738) auch diese letzte Schranke fallt. Der Wort-
fur-Wort-Übersetzung — für ihn der leichteste Weg 4 — bedient

1« Translation from the Ancients m Seventeenth-Century France», in Journal
of the Warburg Institute 2 (1938-39), 85-104, hier 92 Anm. 4.
3 Benutzte Ausgabe: The Poems of John Dryden, hrsg. von J. Kinsley, 4 Bde.

(Oxford 1958), I 178-86.

3«Prefaceto Ovid's Epistles», 184: « [...] I dare not say that either of them [= Sir
John Denham and Mr. Cowley] have carried this libertine way of rendnng
Authours (as Mr. Cowley calls it) so far as my Definition reaches. For in the
Pindartck Odes, the Customs and Ceremonies of Ancient Greece are still preserv'd
[...]».
4 Vgl. vor allem Boileaus Kritik an den bisherigen lateinischen Ubersetzungen
von nEpt öjiou?, « Preface», S. 336 f. Boileau formuliert denn auch: « [...] ll ne
s'agissoit pas simplement lci de traduire Longm », ähnlich wie vor ihm Cowley:
« [...] I am not so much enamoured of the Name Translator, as not to wish rather
to be Something Better, though it want yet a Name. » (« Preface » zu den Pindarique
Odes).



256 KARL MAURER

Boileau sich komplementär in den «Remarques», um die

Nachprüfbarkeit seiner Wiedergabe zu gewährleisten. Den
Schritt zu einer weitergehenden 'Umsetzung' aber deutet er
in seiner Vorrede an, in der er für das wahre und verklausuliert

auch für das falsche « merveilleux» 1 zeitgenössische
Beispiele nennt — ein angesichts der Schwierigkeiten bei der

Nachbildung der Textbeispiele des Originals gar nicht so

fernliegendes Verfahren 2.

Wie ein konsequent modernisierter 'Longin' aussehen

könnte, führt wieder Pope in seiner allerdings ins Parodistische
und Spielerische gewendeten 'imitation' I1EPI BA0OYT: or, of
the Art of Sinking (172 8) vor Augen — einem dem griechischen
Text bis in Einzelheiten wie die schliesslich doch unterlassene

Behandlung des tcoD-ck; (Kap. 9, entsprechend 44, 12)

nachgestalteten Leitfaden für eine den Bedürfnissen der überwältigenden

Mehrheit der realen Leser seiner Zeit entgegenkommende
'niedere' Literatur (vgl. Kap. 1), mit zahlreichen rühmlichen
zeitgenössischen Mustern. Aber gerade Popes satirische
Verfremdung macht ein spezielles Problem der Boileauschen

Übersetzung sichtbar: Die Möglichkeit der 'imitation' kennt
auch das 17. Jahrhundert nur für dichterische, nicht für theoretische

Texte; man denkt darüber nicht anders als später Schleiermacher

in seiner Begriffsbestimmung von 'Paraphrase' und
'Nachdichtung' (die er allerdings nicht mehr unter den « stren-

1 Die Umschreibung des [re-reupov bei Kallisthenes (S. 343, entsprechend 3, 2;
vgl. supra S. 240 mit Anm. 6), « [il] ne s'eleve pas proprement, mais se guinde si

haut qu'on le perd de veuc», kehrt wieder in Bolleaus Charakterisierung der

Erwartungen der Leser seiner eigenen Zeit: « [ils] ne pensent pas qu'un Auteur
se soit eleve, s'ils ne l'ont entierement perdu de veue [...1» (« Preface», S. 337).
2 Auch heute ist eine solche 'Adaptation' des Beispielmaterials bei der
Übersetzung literaturwissenschaftlicher Werke durchaus üblich, allerdings wird sie
normalerweise vom Autor, oder von Autor und Übersetzer gemeinsam

vorgenommen. Vgl. etwa das Vorwort von Walter Schamschula zur postumen
deutschen Ausgabe von Jiri LevYS Umeni prekladu (1963), Die literarische

Übersetzung (Frankfurt a.M./Bonn 1969), n.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI YY0T2 257

gerefn] Begriff der Uebersezung» bringt1): «[...] wol noch
niemand [hat] die Thorheit unternommen, von einem
wissenschaftlichen Meisterwerk eine den Inhalt frei behandelnde

Nachbildung geben zu wollen.» 2 Boileau hat den Begriff der
übersetzenden 'imitation' ebensowenig wie Cowley 3. Aber ob
es so abwegig ist zu vermuten, dass er als Leser und Übersetzer

des dreizehnten Kapitels von Ilspt öt];ou? im Stillen hoffte,
das TCveüjia, das 'Longin' aus den von ihm behandelten Texten
zugekommen war und seine Abhandlung selbst erhaben gemacht
hatte, möchte auch ihn, den Übersetzer, noch einmal ergreifen
und zur Nachgestaltung in einem französischen Traite du

sublime inspirieren
Solche heimliche Hoffnungen des Übersetzers Boileau

brauchen uns nicht zu beschäftigen. Sein Werk empfängt seine

Legitimation wie jede echte Ubersetzung 4 eben daraus, dass

es ein Text seiner Zeit geworden ist.

'«Methoden des Uebersezens », S. 218. Von Drydens Trias bleibt somit allein
die 'metaphrase', die elementarste Form, übrig, der die Goethezeit allerdings
völlig neue Möglichkeiten abgewinnt. Diesen dialektischen historischen Prozess

scheint allein Goethe durchschaut zu haben, vgl. den Schluss des Abschnitts
Noten und Abhandlungen %u besserem Verständnis des West-osthchen Divans (1819):
« Eine Übersetzung, die sich mit dem Original zu identifizieren strebt, nähert
sich zuletzt der Interlmearversion [...]; hiedurch werden wir an den Grundtext
hinan gefuhrt, ]a getrieben, und so ist denn zuletzt der ganze Zirkel abgeschlossen,
in welchem sich die Annäherung des Fremden und Einheimischen, des Bekannten
und Unbekannten bewegt.»
2«Methoden des Uebersezens», S. 217. — Die Gefahr des terminologischen
Anachronismus ist etwa ganz deutlich angesprochen in Charles Sorels Bibho-
thlque fran^oise (Paris 1664), im Kapitel « Des traductions de livres grecs, latins,
italiens et espagnols en franpois» (Kap. 11, S. 193-216, bes. 210-4). Als Beispiele
fuhrt Sorel die musikgeschichtlichen («luth» statt «lyre») und die militar-
geschichtlichen (« regiment» statt « legion») und ethnographischen Anachronismen

(« la France » statt « la Gaule ») der « neuen » Ubersetzer an (S. 212 f.) —
die letztern etwa in Coeffeteaus Florus-Übersetzung (1615-1621) und in Vigeneres
Übersetzung von Casars De hello Galhco (1576). Er hatte auch Boileaus Longin-
Übersetzung nennen können, wenn er schon von ihr Kenntnis gehabt hatte,
vgl. supra S. 226 mit Anm. 2.

3 Vgl. supra S. 255 Anm. 4.
4 Vgl. K. Maurer, « Die literarische Ubersetzung als Form fremdbestimmter
Textkonstitution», in Poetica 8 (1976), 233-57.



258 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Gelder: Ich danke Herrn Maurer sehr für seine gehaltvollen
Ausführungen, die unseren Erwägungen eine ganz neue Dimension
eröffnet haben. Das Bedürfnis Boileaus, die 7ioX(.-n,xoi avSps? des

Autors IIspl ü<jjou<; (i, z) als 'les orateurs' zu übersetzen und diese in
Gegensatz zu den 'declamateurs' zu stellen, ist interessant, weil es

uns einige Analogien der Situation aufdeckt. Wir haben ja gestern
schon gesehen, dass der Anspruch dieser kaiserzeitlichen Rhetoren,
wirkliche Redner für die wirkliche Situation der dq-opa oder des

forum auszubilden, vielleicht schon bei Dionys von Halikarnass,

jedenfalls aber bei Quintilian nicht mehr der Realität entspricht. Nur
noch in Deklamationen werden Redeschüler fiktiv in solche
Situationen hineingestellt. Aber dieser Anspruch hat sich mit der

Terminologie des Isokrates weitervererbt, und diese Terminologie hat
deshalb im Wandel der Zeit ihren Sinn verändert. Boileau selber

lebt auch in einer Zeit und unter politischen Verhältnissen, wo die

im vierten Jhdt. v. Chr. in Athen gegebene Funktion des 7raXtTt.xö<;

<xv7]p nicht zutrifft. Er übersetzt einfach mit 'orateur', nicht etwa
mit 'homme politique' und hat damit sicher recht, wie etwa Germaine

Aujac an dem schon zitierten Ort zeigt, dass ttoXl-uxoI Xoyoi. bei

Dionys von Halikarnass Tart oratoire' bedeute, und es (Orat. vett. I i)
auch entsprechend übersetzt.

M. Russell: I have learned a great deal from this very full and

stimulating account, for which everyone interested in Longinus must
be extremely grateful.

It struck me as of interest for Boileau's attitude to his author, and

for the difference between this and our own reaction, that he renders

tolq 7toXi-ixoi<; ävSpacji. as 'orateurs', and makes it clear that these do

not include 'epideictic' speakers. This has a degree of historical

truth, and is a point we have already discussed. But the tendency



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TfOTS 259

nowadays is very much to think that 'Longinus' is really concerned with
epideictic themes, because there was no practical use for orators left.
In other words, we tend to take a more historical view, while Boi-
leau (believing that the treatise dated from the third century A.D.)
regards his autor as interested in real oratory, and perhaps as teaching
future statesmen.

M. Maurer: Es ist gewiss ein Beweis für Boileaus philologische
Kompetenz, dass er den terminologischen Zusammenhang von ttoXi-

xix.bc, ävr]p und ttoAitixoi Aoyot, im Sinne eines bestimmten Genus der

Beredsamkeit, erkannt hat. Aber eben diese Genusunterscheidung —
nach Boileau: « un Stile d'usage et propre aux affaires; ä la difference du

Stile des Declamateurs, qui n'est qu'un stile d'Apparat» (S. 404) —
schliesst die Ausrichtung auf praktische Wirkung nicht aus, sondern

ein. Dies scheint mir schon für den Autor von flspl uiJjoui; zu gelten
(das habe ich zu Herrn Geizers Vorlage ausgeführt), erst recht aber

für den Übersetzer Boileau; Boileaus Zeitalter kennt durchaus eine

praktische Einflussnahme durch die Redekunst, einmal durch die

geistliche Beredsamkeit, die ihre grossen Vorbilder in der Antike
sucht, Augustinus, und hinter ihm Demosthenes 1, und die auch

(verklausuliert) auf allgemeinpolitischem Gebiet Stellung bezieht —
und dann durch die Gerichtsrede. Gerade aus dem Kreise der

Obergerichte, der 'Parlamente', kommt der Widerstand gegen die

absolutistische Kabinettspolitik. Exponent dieses gewissermassen
'senatorischen' Widerstandes aber ist der Premier President de Lamoignon,
dem Boileau seit den späteren sechziger Jahren nahesteht (vgl. die

Arbeit von Hans Kortum, die ich oben, S. 236, zitiert habe, dort bes.

S. 112 ff.). Ein drittes Genus halb-öffentlicher Beredsamkeit im
französischen 17. Jhdt. ist die politische Rede im geheimen Consilium
des Fürsten, die für uns nur in ihrem schriftlichen Surrogat, dem

Memorandum, etwa in Fenelons Lettre ä Louis XIV, dokumenta-

1 Vgl. Fenelon, Lettre ä I'Academic (postum 1716), « Pro jet de rhetorique»:
« Si saint Augustin eüt affaibli son discours par les ornements affectes du genre
fleuri, il ne serait jamais parvenu ä corriger les peuples d'Hippone et de Cesaree.

Demosthene a suivi cette regle de la verkable eloquence.» Usw.



2ÖO DISCUSSION

risch greifbar wird, die uns aber idealisiert in den Römertragödien
Corneilles und Racines — etwa in den grossen Plaidoyers für und gegen
den Prinzipat in Corneilles Cinna (II, i) — begegnet. Für Boileau ist
der Autor fiept u<\iou<; — daran erinnert Herr Russell mit Recht — nun
identisch mit dem Rhetor Longinos, dem politischen Berater der

Königin Zenobia, d.h. er ist für ihn nicht nur Theoretiker, sondern
auch hervorragender Praktiker dieser besonderen höfischen Art der

politischen Redekunst.

M. Russell: Am I right in thinking that the feature most cons-

picious in the English response to Longinus—namely, the taste for
grandeur of scenery, mountains, storms and so on—is more or less

absent from the French reaction

M. Maurer: Hier muss ich mit der Gegenfrage antworten, wie
weit die entsprechenden englischen Vorstellungen noch unmittelbar

von der Schrift IIspl ü^oix; angeregt sind, in der ja nur ein Kapitel
(35) vergleichsweise von der Wirkung der grossen Naturerscheinungen

handelt 1 — und wie weit sie sich nur im Lauf des 18. Jhdts.

um den einmal eingeführten Begriff des 'sublime' kristallisieren

(vgl. supra S. 216). Die literarischen Tendenzen, die von England
ausgehend zur europäischen Vorromantik führen, zeichnen sich im
französischen 17. Jhdt. natürlich noch gar nicht ab; dem französischen

Klassizismus und Spätklassizismus (etwa bei Fenelon) kommt
eher die Konzeption 'schlichter' göttlicher oder menschlicher
Erhabenheit entgegen.

M. Görler: In anderen Beiträgen hat sich das Streben nach

Überbietung des Vorbildes als ein typisch klassizistischer Zug
herausgestellt. Sie haben aus Boileau (supra S. 227) einige Beispiele genannt,
in denen Boileau Homer überbietet und dies auch theoretisch

begründet. Gibt es weitere Beispiele im Tratte du Sublime

1 Darauf weist schon die Berliner Dissertation von Alfred Rosenberg aus dem

Jahre 1917 hin: Longinus in England bis zum Ende des rS. Jahrhunderts, 126 f.



BOILEAUS ÜBERSETZUNG DER SCHRIFT IIEPI TTFOYE 261

Ein zweiter Punkt: Boileau teilt, wie Sie gezeigt haben, die

resignierende Grundhaltung von Longinus: Die 'Alten' sind ein

im Grunde unerreichbares Ideal. Gilt das gleiche auch für den Art
politique

M. Maurer: Die Frage einer Überbietung der Alten stellt sich für
Boileau eigentlich nirgends — auch nicht im Artpoetique, der durchweg

Regeln angibt, wie sich ein Autor im französischen 17. Jhdt.
durchsetzen kann. Die Alten sind dabei nur ein Orientierungspunkt
neben 'nature' und 'raison'. Auch die Modernes glauben nicht etwa,
die Autoren des 17. Jhdts. hätten die Alten (noch) übertroffen — sie

halten die Alten einfach für primitiver, weniger geschmackvoll,
weniger 'reif' als die Autoren der Gegenwart. Der Ausdruck « en-
cherir sur [Homere] » in Boileaus Anmerkungen zu seiner

Übersetzung (S. 414) hat nichts mit humanistischer aemulatio zu tun —
Boileau entschuldigt sich hier eher, dass er keine äquivalente
Übersetzung im Französischen bieten konnte und deshalb höher greifen
musste.

M. Hurst: On a evoque la fin d,Andromaque de Racine et la

possibility de voir appliquer dans la France du XVIIe siecle des

preceptes du Tratte du Sublime. C'est ä la fin d'Andromaque qu'Oreste

prononce le vers « Pour qui sont ces serpents qui sifflent sur vos
tetes ?», avec son effet celebre sur les sifflantes. II se trouve que
Denys d'Halicarnasse decrit la sifflante comme un son depourvu de

charme, ce qui est banal, mais aussi comme un son plus proche du
cri bestial que de la parole humaine; cette observation se trouve dans

son Traiti sur 1'arrangement des mots {Comp. verb. 14, 80, II 54, 16-18

U.-R.). Or, Racine ecrit justement ä Boileau en 1693 qu'il a relu avec
enthousiasme ce traite. Sans pretendre que Racine applique mecani-

quement ce qu'il aurait lu chez Denys, on peut observer cependant

que le recours aux sifflantes n'est pas ici tout simplement evocateur
des serpents, mais qu'il prend place dans un contexte: Oreste pro-
nonce ce vers au moment ou la folie le gagne; Denys range du cote
de la folie des usages de la langue qu'il desapprouve; cette folie du



zGz DISCUSSION

langage que constitue l'accumulation des sifflantes conviendrait done

tout particulierement au langage de la folie (Orat. vett. I i, I 4, 9-19
U.-R.). Mais au-delä d'une remarque ponctuelle et hypothetique
comme celle-ci, e'est la question d'une reception de Denys parallele
a celle de 'Longin' que je voudrais poser au connaisseur qu'est le

professeur Maurer.

M. Maurer: Herrn Hursts Beobachtung zu Racine, Andromaque

v. 1638, ermöglicht es, die Frage der Priorität von Boileaus

Übersetzung der Verse Euripides, Orestes 255-257:

Mere cruelle, arreste, eloigne de mes yeux
Ces Filles de l'Enfer, ces spectres odieux.
Iis viennent; je les voy: mon supplice s'appreste,
Quels horribles serpens leur siflent sur la teste.

(S. 363, entsprechend IIspl üijjout; 15, 2; Fassung von 1674) und der

Verse 1637 f. der Andromaque neu zu stellen, die Paul Mesnard einst,
auf die Chronologie der Veröffentlichung gestützt, zugunsten Racines

entschieden hatte (Racine, Qüuvres, 8 Bde., Les Grands Ecrivains de

la France (Paris 1865-1873), II 124 Anm. 2). Wir würden heute eher

annehmen, dass Racine, ähnlich wie, unbestritten, in Phedre vv.
273-276, Boileaus bereits kursierende Nachdichtung seiner

Neugestaltung zugrunde gelegt hat. Die Vermutung, dass ihn Dionys'
Bemerkungen zum 'animalischen' Ausdruckswert der Sibilanten

geleitet — oder bestätigt — haben, hat viel für sich — zumal auch

das Euripideische Original am Ende mit einem Wechsel zwischen

Sibilanten und den Extremvokalen u und i operiert:

aövat yap aS-rca 7tXy)crtov ffptoaxoucd pou.

(v. 2 57)

Übrigens ist das 'Programm' der grossen leidenschaftlichen 'Sprachmusik'

Racines, die im 20. Jhdt. die besondere Aufmerksamkeit
Paul Valerys und des Abbe Bremond auf sich gezogen hat, im

ganzen im 39. Kapitel von Ilepi vorformuliert, sogar mit dem

klaren Anspruch des Vorrangs vor der wirklichen Musik (39, 3;
vgl. supra S. 228).


	Boileaus Übersetzung der Schrift ΠΕΡΙ ΥΨΟΥΣ als Text des französischen 17. Jahrhunderts

