
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 25 (1979)

Artikel: 'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHIA' : die augusteischen
"Klassiker" und die griechischen Theoretiker des Klassizismus

Autor: Görler, Woldemar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Woldemar Görler

' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA'

Die augusteischen 'Klassiker'
und die griechischen Theoretiker

des Klassizismus

Mit guten Gründen kann man sich fragen, ob der Versuch,
zwischen den griechischen Theoretikern des Klassizismus und
den 'klassizistischen' Dichtern der augusteischen Zeit eine

Beziehung herzustellen, Aussicht auf Erfolg hat. Die
chronologischen Verhaltnisse 1 machen es nicht eben wahrscheinlich,

1 Es gibt nur wenige feste Daten. Dionys ist Ende 30 oder Anfang 29 v. Chr.
nach Rom gekommen, die Veröffentlichung der Antiquitates Romanae ist fur das

Jahr 8 v. Chr. gesichert. Alles spricht dafür, dass die rhetorisch-stilistischen
Traktate sämtlich erst nach der Ankunft m Rom verfasst worden sind. Die
relative Reihenfolge der Traktate haben aufgrund innerer Indizien zu ermitteln
versucht u.a. S. F. Bonner, The Literary Treatises of Dionysius of Hahcarnassus

(Cambridge 1939, Nachdr. Amsterdam 1969), 25-38, M. Lebel, «Evolution de
la doctrine de Denys d'Hahcarnasse... », m Cahiers des Etudes Anciennes (Montreal)
2 (1973), 79-88, S. Usher m seiner Ausgabe Dionysius of Hahcarnassus. The

Critical Essays I (Cambridge, Mass./London 1974), pp. xxiii-xxvi; Germalne

Aujac in ihrer Ausgabe Denys d'Hahcarnasse. Opuscules rhetoriques, Tome I:
Les orateurs antiques (Paris 1978), 22-8 (unter Benutzung einer unveröffentlichten
Arbeit von P. Costil). — Caecihus gilt im allgemeinen als unwesentlich jüngerer
Zeitgenosse des Dionys, aber konkrete Daten fehlen, vgl. K. Brzoska, in RE
III 1 (1899), 1174-6. — Noch unsicherer ist die Datierung von 'Longin', nur
die Auseinandersetzung mit Caecihus ist ein sicherer terminus post quem\ vgl.
D. A. Russell m seiner Ausgabe 'Longinus'. On the Sublime (Oxford 1964),

pp. xxvii-xxx.



WOLDEMAR GÖRLER

dass Vergil und Horaz die Schriften des Dionys von Hali-
karnass und des Caecilius von Kaie Akte gekannt haben; für
den Autor der Schrift ITepl üij;ou<; (im folgenden der Bequemlichkeit

halber 'Longin' genannt) ist das so gut wie ausgeschlossen.

Die antiken Kommentatoren wissen denn auch nichts von
einer derartigen Beziehung, und in der modernen Literatur zu
Vergil und Horaz begegnet man den Namen der griechischen
Theoretiker allenfalls am Rande. Vor allem aber: Dionys selbst

gesteht den Römern die zeitliche Priorität in der klassizistischen

Rückwendung zu 1. Er lässt es offen, ob ein natürlicher Kreislauf
auf die Periode des hellenistischen Ungeschmacks eine Wendung
zum Guten habe folgen lassen, aber es gilt ihm als ausgemacht,
dass das mächtige Rom bei der Wiedergewinnung des guten
Geschmacks und der klassischen Masstäbe eine führende Rolle
spielt. Viel spricht dafür, dass er damit recht hat. Bereits eine
Generation vor Dionys, dem ersten uns greifbaren Vertreter
des griechischen Klassizismus, gab es in Rom attizistische
Redner und Redelehrer 2, die die asianischen Exzesse scharf
bekämpften. Wenn man also nach klassizistisch-attizistischen

Anregungen für die augusteischen Dichter sucht, liegt es näher,
an römische Einflüsse zu denken.

Trotzdem ist die im Untertitel angedeutete Fragestellung
nicht sinnlos. Zwar kann es nicht darum gehen, im einzelnen

nachzuweisen, wo und wie Vergil den Anweisungen eines

Dionys von LIalikarnass oder Caecilius von Kaie Akte gefolgt
ist. Eine direkte Benutzung der uns vorliegenden Schriften bzw.

Fragmente griechischer Theoretiker ist, wie betont, fast

unmöglich. Aber es ist durchaus denkbar, dass es in den
Grundanschauungen und auch in manchen Details Übereinstimmungen
zwischen der griechischen Theorie und der römischen 'Praxis'
gibt. Es kann nicht ausgeschlossen werden, dass Dionys, auch

1 Orat. vett. 3.
2 Darüber zuletzt A. Dihle, « Der Beginn des Attizismus », in A <& -4 23 (1977),
162-77, und G. W. Bowersock, supra S. 57-75.



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 177

wenn er sich als Pionier gibt und keine griechischen Vorganger
nennt, altere Lehren und altere Diskussionen widerspiegelt, und
es ist möglich, dass Vergil und Horaz — sei es direkt, sei es

durch das Medium romischer Attizisten — mit derartigen
Lehren vertraut waren. Weder die Bewegung der romischen
Attizisten noch die der griechischen Klassizisten um Dionys
und Caecilius mag man sich als mit einem Schlage entstanden
denken. Die vorangehenden Vortrage haben es wahrscheinlich
gemacht, dass von Isokrates an eine kontinuierliche attizistische

Bewegung bestanden hat, die uns nur durch die Ungunst der

Uberlieferung verborgen bleibt. Es muss eine Ubergangsperiode

gegeben haben, m der das Unbehagen an asianischem
Schwulst und hellenistischer Künstelei immer deutlicher wurde
und immer weitere Kreise ergriff1. Kurz gesagt: Manches

spricht dafür, dass die gleiche geistige Grundhaltung, die uns
in den Schriften der griechischen Theoretiker entgegentritt,
auch auf Vergil und Horaz einen gewissen Einfluss hatte.

Hier zeigen sich allerdings weitere Schwierigkeiten. Erstens:
Fur die Griechen bedeutet Klassizismus die planvolle
Ruckwendung zu einem früheren Stadium der eigenen Literatur und
der eigenen Sprache. Im Rom hatte es noch keine literarische

Epoche gegeben, auf die man mit Stolz zurückblicken konnte.
Cicero sagt es ganz klar im Brutus (87, 298): adulescentes, quid in
Latinis potius [nämlich als die keineswegs vollkommene Kunst
des Crassus] imitaremur, non habebamus. Den romischen Klassizisten

galt die griechische, also eine fremde Klassik dafür als

Ersatz. Und doch beschrankte sich der Ruckblick nicht auf
Griechenland. Gerade gegen das Ende der Republik griff in
Rom der Unmut über die politischen Wirren um sich und liess

die eigene Vergangenheit als eine goldene Zeit der Grosse
erscheinen. Neben dem stilistisch-literarischen Idealbild Athen

1 Vgl. u.a. M Fuhrmann, Einführung in die antike Dichtimgstbeorie (Darmstadt
197$), 162-5 S. Usher (ed op citp. xv, spricht vorsichtig von der « obscurity
of the early history of that [the Atticist] movement (if it can be given so definite
a form) ...».



i78 WOLDEMAR GÖRLER

gab es als historisierendes Idealbild das Rom der frühen und der
mittleren Republik. Das markanteste Beispiel für eine solche

Idealisierung ist der von Cicero so liebevoll gezeichnete 'Sci-
pionenkreis', dessen Historizität Hermann Strasburger
wohlbegründeten Zweifeln unterworfen hat 1. So kommt es, dass

im römischen Klassizismus auch Archaismen ihren festen Platz
haben. Dieser ambivalente Charakter der klassizistischen

Rückwendung in Rom darf nicht aus den Augen verloren
werden; er schliesst eine unmittelbare Anlehnung der römischen
Klassizisten an griechische Theoretiker aus. — Zweitens:
Anders als in Griechenland ist es für die römische Dichtung
feste Tradition, dass sie sich an jeweils ältere und anerkannte
Vorbilder anlehnt — nicht im Sinne pedantischer Nachbildung,
sondern im Sinne eines Wettstreits: Neben die imitatio tritt stets
die aemulatio-, das Vorbild wird variiert und nach Möglichkeit
übertroffen. Das gilt sowohl für griechische wie für römische
Vorbilder 2. Der Gedanke einer Rückwendung ist also in Rom
nicht neu. In gewissem Sinne lässt sich die gesamte römische
Literaturgeschichte als 'Klassizismus' verstehen. Bei einer

Untersuchung der Prinzipien, die bei der Nachahmung leitend

waren, lässt sich daher römische Tradition von griechischer
Theorie nicht leicht trennen. — Drittens: Die klassizistische

Grundhaltung lässt sich nur vage definieren. Man wandte sich
zurück zu früherer 'Grösse', zu den Werken der 'Alten',
die noch frei sind von den Geschmacksverirrungen des Asia-
nismus und des Hellenismus. Die Theoretiker empfehlen
einfache Erhabenheit und edle Harmonie. Dass sich ein derartiges
Streben bei den augusteischen Dichtern findet, bedarf wahrlich
keines Beweises. Die Beispiele Hessen sich häufen, aber über
Selbstverständliches kommt man kaum hinaus. Ein Stil, der vor

1 H. Strasburger, «Der Scipionenkreis», in Hermes 94 (1966), 60-72.
2 Vgl. u.a. A. Reiff, Interpretation imitatio, aemulatio. Begriff und Vorstellung
literarischer Abhängigkeit bei den Römern (Diss. Köln 1959), und G. N. Knauer,
Die Aeneis und Homer. Studien %ur poetischen Technik Vergils... (Gottingen 1964),
38 Anm. 5 und 333 (mit reichen Literaturangaben).



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 179

allem durch das Fehlen von Exzessen charakterisiert ist, ist
nicht leicht zu greifen, und Übereinstimmungen mit theoretischen

Anweisungen beweisen nicht viel.
Nun wurde jedoch schon von den Zeitgenossen vermerkt,

dass der Stil Vergils keineswegs nur durch das Vermeiden von
Fehlern, nur durch Harmonie und Ebenmass gekennzeichnet
ist. Kein Geringerer als der grosse Agrippa tadelte an Vergil
eine neue Art von Geschmacksverirrung. Er nannte ihn novae

caco^eliae repertorem, non tumidae nec exilis, sed ex communibus

verbis, atque ideo latentis 1.

Dies eigenartigerweise recht wenig beachtete Urteil trifft,
wie sich zeigen wird, ein wesentliches Stilmerkmal der augusteischen

Dichtung. Da nun die gleichen Phänomene bei den

griechischen Theoretikern nachweisbar sind, ist der Schluss

erlaubt, dass wir es mit einem typisch klassizistischen
Stilmerkmal zu tun haben. Hier — im Positiven — stehen wir
auf festerem Boden, hier kann — wenn überhaupt — der

Vergleich zwischen griechischer Theorie und römischer

Dichtung fruchtbar werden.
Was meint Agrippa, wenn er Vergil den Vorwurf einer ex

communibus verbis cacosplia macht Der Tadel kann sich kaum
darauf beziehen, dass YexgA verba communia verwendet. Agrippa
erkennt vielmehr an, dass Vergil Schwulst (das Extrem des

Asianismus) und Dürre (das Extrem von Neoterik und
hellenistischer Künstelei) vermieden hat. Das aber war
möglich gerade durch die Benutzung eines unprätentiösen
bewusst schlichten Vokabulars. Der Vorwurf muss sich also

darauf beziehen, wie Vergil dies Vokabular verwendet hat.
Hier hat Vergil nach Agrippa — und wir können dies Urteil
nur bestätigen — oft Kühnes gewagt.

Bevor wir uns einer grösseren Zahl von Beispielen aus

Vergil und anderen Augusteern zuwenden, sei daran erinnert,
dass sich Vergil für beides, für die Bevorzugung der verba

1 Donat, Vita Verg. 11. 180-183.



i8o WOLDEMAR GÖRLER

communia und für deren kühne Verwendung auf griechische
Theoretiker berufen könnte. Wenige markante Stellen mögen
das zeigen:

— Dion. Hal. Comp. verb. 3, 14 f., II 11, 7 ff. U.-R. (wo der

Anfang des 16. Buches der Odyssee als Beispiel dafür angeführt
wird, dass gerade von den schlichten und gewöhlichen Wörtern
ein besonderer Zauber ausgeht):

toG 8s aüxcov scrxtv 4 xal 81a xt xotaüxa scm, 7coxspov 8ta xt]v
exXoy7)v xcov ovoptaxcov 4 81a xtjv caivS-saiv ; oö8sl<; av e't7cot 8ta xtjv Ix-
Xoy7|v, d><; syw 7tsl&0[xaf 8ta yap xöv süxsXscjxdxcov xal xaTCWoxaxov

ovoptaxcov 7is7rXsxxat Tzaca. 7) Xei;\.q, oU; ot^i xal yscopyo<; xal HaXaxxoup-

yoc, xal ysipoxsyvvji; xal tzSj; o [ryjSspiav ajpav xoü Xsystv s5 7toioÜ[asvo<;

iE, sxotptou Xaßwv sypTjcraxo.

— Dion. Hal. Lysias 3, I 10, 6 ff. U.-R.:

t'ic, 8'scmv auxT) [nämlich die zweite äpexf] des Lysias]; 4 Si.dc xüv

xuplwv xs xal xotvwv xal sv piaw xsipivtov ovopiaxcov sxtpspouaa xa

vooGptsva V ep(X7)veta 1>.

— Dion. Hal. Lysias 4, I 12, 17 ff. U.-R.:

4 8s AuHou Xs£i<; aTratjd scm cpavspd xal cracp7]<; xal xcö twxvu Ttoppco

Soxouvxt 7roXtxtxä>v äcpsaxavat Xoycov. Kai st pisv 8t' äerHsvetav Suvapiswi;

eytvsxo xo aacpsp, oux a?;iov 9)v auxo äya7räv, vüv 8s 6 tcXoüxcx; xüv xup-
(cov övofxdxcov sx tcoXXt)? aüxw 7TSpioucjta<; a7ro8stxvuxat xauxTjv xt)v ä-

psxT)V.

Dionys' Abneigung gegen Neubildungen und gesuchte Metaphern

geht so weit, dass er sich in Comp. verb. 21, 146 (II 95,
14 U.-R.) geradezu dafür entschuldigt, dass er sich für die drei
Stilarten metaphorischer Bezeichnungen bedienen muss, da

ihm keine otxsta övoptaxa einfallen.
Nicht weniger entschieden bekennt sich der Theoretiker

Horaz zum Wortschatz der Umgangssprache; ganz wie Dionys
es an Homer rühmt, beruht nach Horaz die Sprachkraft des

Dichters auf der Fügung und Anordnung der Wörter, nicht



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' I 81

auf gesuchten Neubildungen: dixeris egregie notum si callida
verbum / reddiderit imctura novum (Ars 47 f.). Der Gedanke wird
weiter unten — im Zusammenhang mit dem Satyrspiel —
noch einmal aufgenommen: tantum series iuncturaque pollet ]
tantum de medio sumptis accedit honoris (Ars 242 f.) 1.

Selbstverständlich denkt Dionys nicht daran, jede Metapher
und jede Neubildung zu verbieten — seine Nachfolger, vor
allem 'Longin', gehen darin noch weiter —, wie es überhaupt
den Theoretikern des Klassizismus fernliegt, Kleinlichkeit
und Ängstlichkeit zu empfehlen. Bereits Dionys erklärt sich
in Pomp. 2, 15-16, II 231, 16 ff. U.-R., im wesentlichen
einverstanden mit der These des Pompeius: '... cm oüx lern (xeydXwi;

ETUTUyetv ev oüSsvi Tpo7tco (rf) xoiauxa xoAfrcovxa xai 7tapaßaAA6frsvov,

sv olp xai CTcpdAAEcj'9'at. etrrlv ävayxacov'. 'Longin' (33, 2) ist noch

grosszügiger. Grösse ist, so lehrt er, immer mit Unreinheit
verbunden:

Eye!) S'oISa pisv cbp ai UTrspfxeye&ei^ cpücjsic; ^xicrra xaS-apai- <xoi> yap
ev TCavxl axpißsp xivSuvop fnxpoTTjTop, ev Ss xoic; \xeyzQ-ecsvj, toenrep ev xotp

ayav TtXouroip, elvat xi ypi) xai 7rapoXtywpou(i.evov p.Y]7T0xe Se toüto
xai avayxaiov fj, to tdp piev Ta7retvdc; xai peeejap cpuaeip Sia to pajSapuj

TrapaxivSoveueiv [vy]Se scpiEtföm xeov axpcov dva[xapT7)T0U? cbp erci to 7toXü

xai d(7cpaAecrrspa<; Siapivsiv, xa Se [reydXa STUcrcpaArj Sc' auxo yiveo&at

to pieyeD-oi;.

Von hier führt eine gerade Linie über Horazens (Ars 10)
audendi potestas der Künstler zum markanten Urteil des jüngeren
Plinius über einen unanstössigen aber einfalls- und schwunglosen

Redner (Epist. IX 26) 'nihilpeccat, nisi quod nihilpeccaf.
Dass schon Dionys dem Gewagten breiten Raum zu

gewähren bereit war, spricht übrigens dafür, dass auch er kein
Klassizist der ersten Stunde war. Bereits zu seiner Zeit hatte
sich wahrscheinlich eine Klassizisten-Schule strenger Obser-

1 Diesen Versen wurde eine ungewöhnliche Ehre zuteil: Sie bilden — freilich
mit etwas anderer Sinngebung — das Motto von Diderots Encyclopedie.



I 8 2 WOLDEMAR GÖRLER

vanz herausgebildet, und er sah sich wohl genötigt, dies

gänzlich unerwünschte Gegenextrem zu hellenistischer
Gelehrsamkeit und asianischem Schwulst auf ein vernünftiges Mass zu
reduzieren. Seine Nachfolger gingen dann, sicher nicht ohne

Grund, darin noch weiter als er. Diese Entwicklung hat
bekanntlich im lateinischen Bereich eine enge Parallele gehabt:
Cicero, der sich durchaus zu den klassischen Vorbildern
bekannte, glaubte doch gegenüber allzu engherzigen Attizisten
wie Brutus und Calvus für mehr Freiheit und für mehr
Ausdrucksfülle plädieren zu müssen.

Nicht nur in der (weitgehenden) Beschränkung auf verba

communia, sondern auch und gerade in ihrer bewusst kühnen
und neuartigen Verwendung steht Vergil also in guter
klassizistischer Tradition.

Mit dem Vorwurf der xaxo£*)X£a, der kühnen, ja geschmacklosen

Verwendung gewöhnlicher Wörter, kann dreierlei gemeint
sein :

a) eine unnatürliche und gesuchte Wortstellung;

b) ein unmässiger Gebrauch rhetorischer Mittel;
c) kühne Neuerungen in der Syntax.

Im folgenden kann es nicht darum gehen, Wortstellung,
rhetorische Mittel und syntaktische Besonderkeiten der
augusteischen Dichter erschöpfend darzustellen. Nur einige besonders

auffällige Eigenarten sollen herausgegriffen werden, Eigenarten

also, die einem vermutlich nüchternen und konservativen
Kritiker wie Agrippa als xaxo£»)Xia erscheinen mochten. Dabei
wird sich in einigen Fällen, besonders auf dem Gebiet der

Syntax, zeigen lassen, dass derartiges (später) auch von den
Theoretikern empfohlen wurde, so dass eine Beziehung im
oben skizzierten Sinne möglich ist.

Die Wortstellung war zu allen Zeiten im Lateinischen
sehr frei; nur wirklich Auffälliges konnte den Tadel der
Geschmacksverirrung auf sich ziehen. Das gilt z.B. für die vielfach
sehr gesuchte Stellung von Substantiven und zugehörigen



'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 183

Adjektiven. Eduard Norden hat die wichtigsten Typen klassifiziert

und durch reiches Material dokumentiert1. Ganz
allgemein wird vom Hyperbaton weitgehend und oft sehr kühn
Gebrauch gemacht; dass die augusteischen Dichter sich damit
auf der Linie der griechischen Klassizisten bewegten, ist in den

Vorträgen von Herrn Flashar2 und von Herrn Lasserre3
deutlich geworden. Eine andere auffällige Eigenart der
augusteischen Dichter ist die besonders bei Vergil und Tibull zu
beobachtende Neigung, semantisch gegensätzliche Begriffe
hart nebeneinander zu stellen. Eduard Norden hat zu Aeneis VI
136 f.

latet arbore opaca
aureus etfoliis et lento vimine ramus.

weitere Beispiele aus dem sechsten Buch gesammelt. Aus dem

Anfang des siebenten Buches seien genannt:

2: aeternam moriens famam, Caieta, dedisti

21: quae ne monstra pii paterentur talia Troes

76 f.: fumida luminefulvo /involvi
81 f.: at rex sollicitus monstris oracula Faunij...adit

K. F. Smith 4 nennt zu Tibull I 8, 30: ut foveat molli frigida
membra sinu, acht weitere Fälle aus Tibull6. — Einige
Wortspiele, die auf Nebeneinanderstellung ähnlich klingender
Wörter beruhen, grenzen ans tjmxpov:

1 Eduard Norden, P. Vergilius Maro. Aeneis. Buch VI (Leipzig si927; Nachdr.),
391-400. Harald Patzer hat in einem wichtigen Aufsatz gezeigt, dass die augusteische

Dichtung in dieser Hinsicht den Neoterikern folgt, sie )edoch noch
uberbietet: « Zum Sprachstil des neoterischen Hexameters», in MH 12 (1955), 77-95.
2 Vgl. supra S. 92 ff.
3 Vgl. supra S. 156, sowie die dort zitierten (Anm. 1) Untersuchungen von
Luise Lindhammer und S. Usher. Die Arbeit von E.B. Stevens, « Uses of
Hyperbaton in Latin Poetry», in The Classical Weekly 46 (1953), 200-5, bietet
leider nur sporadisches Material.
4 The Elegies of Albius Tibullus, edited with Introduction and Notes... by
K. F. Smith (New York/Chicago 1913; Nachdr. Darmstadt 1964), 349.
5 Ahnliche Stellen aus Horaz bei Franz Bucheler, Coruectanea, Ind. Lect. Bonn
1878/9, Ii.



WOLDEMAR GÖRLER

Verg. Georg. II 328: avia tum resonant avibus virgutta canoris

(vgl. Rhet. ad Her. IV 21, 29)

Aen. IV 531 f.: rursusque resurgens / amor
VII 42: dicam acies actosque animis in funera reges

VI 165: aere eiere viros Martemque accendere cantu

(vgl. Donat, Vita Verg. 121)

XI 830: et captum leto posuit caput
XII 950 f.: Hoc dicens ferrum adverso sub pectore conditj

fervidus

In der Anwendung der rhetorischen Figuren und Tropen
sind die augusteischen Klassiker eher zurückhaltend.
Auffallend ist bei Vergil der häufige Gebrauch von Metonymie
und Synekdoche, wobei oft der umfassendere Begriff für den

engeren, das Grosse für das Kleine, das Einfache für das

Zusammengesetzte steht: flumen für Wasser des Flusses, mare

für Meerwasser, silva fur Holz, harundo für Pfeil, ferrum für
Schwert, aes für Schild und für Tuba, lignum für Baum und für
Lanze, progenies für ein einzelnes Kind, tauri für Stierhäute
u.ä. l. Durch diesen Gebrauch gewinnt die Darstellung vielfach

an Schlichtheit und Grösse. — Eine andere auffallende

Erscheinung ist die Erweiterung — meist Doppelung — durch
stilistische Variation, fur die Norden zu Aeneis VI 68

errantisque deos agitataque numina Troiae

allein aus dem sechsten Buch zehn Beispiele anführt: 133, 134,

152, 178, 218, 268 (vgl. XII 906), 387, 426 f., 638 f.; hinzukommt
VI 734

clausae tenebris et carcere caeco 2.

1 Vgl. Richard Braumuller, Über Tropen und Figuren in Vergtls Aeneis, Progr.
des Wilhelmsgymn. Berlin 1877, 10-24; über Synekdoche, «Ganzes statt
Theil», 21.
2 Weiteres Material bei Theodor During, De Vergibt sermone epico capita selecta

(Diss. Gottingen 1905), 2-32; nicht zugänglich die von Norden zitierte «

Stellensammlung» von Fr. Guglielmino, L'iteratio neU'Eneide (Catania 1901).



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' I 8 5

In mehreren Fällen kann Norden zeigen, dass jeweils eine der
beiden Formulierungen von Ennius übernommen ist, z.B.
Aen. VI 152

sedibus hunc refer ante suis et conde sepulcro

teilweise aus Ennius, Ann. 139 Vahlen: condebat membra

sepulcro. Das ist genau das gleiche Verfahren, das Herr Lasserre

für die Antiquitates Romanae des Dionys nachgewiesen hat h

Ähnliches gilt für eine andere von Norden herausgestellte
Eigenart, die (von Servius so bezeichnete) hysterologia, d.h.
die zeitliche Umkehrung von zwei aufeinander folgenden
Vorgängen, z.B. Aen. II 353: moriamur et in media arma

ruamus. Auch in diesen Fällen ist die Umkehrung oft durch die
Herübernahme von ennianischen Versschlüssen zu erklären 2.

Bevor wir auf das Gebiet der Syntax übergehen, wo die

auffälligsten Phänomene zu verzeichnen sind, zwei kurze

Bemerkungen zum Vokabular. Vergil hält sich, wie bereits

eingangs betont, weitgehend an die communia verba, und zwar
gegen die in Rom bereits etablierte Gepflogenheit der epischen

Gattung. Treffend formuliert Eduard Norden: « Mit der freien

Wortkomposition sind die augusteischen Dichter, da die

sprachschöpferischen Versuche früherer Dichter (zuletzt der

Neoteriker), die lateinische Sprache nach dem Muster der

griechischen zu bereichern, durch das Verdikt der Analogisten,
speziell Caesars, gebrandmarkt waren, äusserst zurückhaltend » 3.

Sehr frei sind die Augusteer allerdings mit der Verwendung
von Simplicia anstelle der Komposita, z.B. Verg. Aen. VI 410:
ripae propinquat\ VI 620: non temnere divos; Tibull, I 3, 9:
mittere statt emittere\ Horaz, Carm. I 38, 3: mittere statt omittere 4.

1 Vgl. supra S. 139-147 und passim.
2 Zahlreiche Beispiele bei Ed. Norden, Aeneis. Buch VI9 S. 379 f.
8 Aeneis. Buch VI9 zu 141, S. 176 f.
4 Weiteres Material bei E. Bednara, in Archiv f. lat. Lexikogr. u. Gramm. 14

(1906), 597 f.; A. Engel, De Horatii sermone metro accommodato (Diss. Breslau



186 WOLDEMAR GÖRLER

Diese Vereinfachung ist alt und wurde sicher als Archaismus
empfunden, kam aber auch dem klassizistischen Streben nach

gravitas entgegen.
Als wirksames Mittel zur Belebung des Stils (und damit

zur Gewinnung von utpo?) empfiehlt 'Longin' (23, 1) folgendes:

tl 8s; aX xcov tttcoctscov xpovcov 7rpocj(I)Trcov äpiD-fiSv ysvwv svaXXd^eii;,

k&c, tuots xctTaTtoixlXXoucj!. xal iTOyetpoucii. tcc sppiYjveuTixa;
1 Seine

Beispiele für die Vertauschung der Tempora, der Personen
und der Numeri sind leider durchaus konventionell: poetischer
Singular bzw. Plural, historisches Präsens, direkte Anrede des

Lesers und Apostrophe — all das findet sich zwar in reichem
Masse bei den augusteischen Dichtern, aber auch anderswo.
Diese Phänomene dürfen also kaum herangezogen werden, um
einen Einfluss klassizistischer Theorie zu beweisen. Immerhin
dürfte es kaum blosser Zufall sein, dass sich bei einem genauen
Vergleich zwischen dem Geschichtswerk des Dionys von
Halikarnass und seinen Vorbildern 2 eine Zunahme des
'poetischen' Plurals und des Präsens historicum feststellen lässt.

Auch bei Vergil überwiegt bekanntlich das Präsens historicum
bei weitem alle anderen Tempora 3.

Für die svdXXa£i<; der tctuctsk;, die ihrer Natur nach am
tiefsten in die syntaktischen Strukturen eingreift, gibt
'Longin' keine Beispiele. Ähnliche Stellen späterer Autoren 4

1914), 68 f.; Ed. Norden, Aeneis. Buch VI, S. 114; 242; 291; M. Leumann/
J.B. Hofmann/A. Szantyr, Lateinische Grammatik II, 298 f.; K. F. Smith, zu
Tibull I 3, 44.
1 Eine überraschende Parallele findet sich bei Michel Butor, der in seiner Abhandlung

« L'usage des pronoms personnels dans le roman» ebenfalls die Vertauschung

der Personen (Les emplacements des personnes) als Mittel zur Bereicherung
der Ausdrucksmöglichkeiten empfiehlt: M. Butor, Essais sur le roman (Paris 1972),
73-88, bes. 81-3.
2 Vgl. F. Lasserre, supra S. 141 ff.
3 Vgl. M. von Albrecht, «Zu Vergils Erzähltechnik. Beobachtungen zum
Tempusgebrauch in der Aeneis», in Glotta 48 (1970), 219-29.
4 Tiberius, Fig., Rhetores Graeci, ed. L. Spengel, III 79 f.; Pseudo-Plutarch, Vita
Homeri, 11. 41-48.



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 187

lassen vermuten, dass er verhältnismässig geringfügige
Abweichungen vom normalen Sprachgebrauch im Auge hatte:

Ungenauigkeiten im Gebrauch von Nominativ und Vokativ,
Akkusativ im Ausruf, u.ä. Wie dem auch sei — hier sind die
Römer weitergegangen, und es liegt nahe, Horazens callida
iunctura (Ars 47) in diesem Sinne zu verstehen: als eine

Aufforderung zu kühnen und darum verfremdenden syntaktischen
Neuerungen. Ob eine direkte Beziehung zu griechischer
Theorie besteht, muss freilich offen bleiben, aber das lässt sich

sagen: Die gewagten syntaktischen Experimente der Augusteer
sind vom gleichen Geiste getragen wie die Empfehlungen
'Longins'.

Beginnen wir mit einem überraschend wenig beachteten
Phänomen der Kasuslehre im engeren Sinne. Der erste Vers
des Corpus Tibullianum

Divitias alius fulvo sibi congerat auro

bereitet der Übersetzung Schwierigkeiten, denn das gleissende
Gold kann nicht gut ein Mittel sein, sich Reichtum zu
verschaffen. Es steht vielmehr am Ende des Vorgangs: der Reichtum,

den man sich verschafft hat, besteht in gleissendem
Gold. Der Ablativ ist also weder instrumental noch modal zu
verstehen, sondern nur explikativ, nach Art einer Apposition.
In dieser Verwendung kennt die konventionelle Syntax nur
den Genitiv. Aber es fehlt in der augusteischen Dichtung nicht
an Parallelen für den 'ablativus explicativus' oder 'materiae'

(eine Scheidung ist nicht immer möglich):

Aen. I 167: intus aquae dulces vivoque sedilia saxo

« Sitze, die aus natürlichem Stein bestehen »;
Aen. V 609: illa [d.i. Iris] viam celerans per mille coloribus arcum

(dazu vermerkt Macrobius, Sat. VI 6, 4: id est per
arcum mille colorum).

Es ist nicht schwer zu erkennen, woher dieser eigenartige
Gebrauch des Ablativs rührt. Eine Stelle wie Aen. I 469 f.:



188 WOLDEMAR GÖRLER

Rhesi niveis tentoria velis / agnoscit, kann ebenfalls 'explikativ'
aufgefasst werden, aber hier lässt sich der Ablativ auch zum
Verbum ziehen: Aeneas erkennt das Zelt des Rhesus an den
weissen Tüchern; der Ablativ ist also vielleicht instrumental
oder modal. Derart ambivalente Beispiele gibt es in Fülle:

Aen. VI 866: sed nox atra caput tristi circumvolat umbra

VII 30 ff.: fluvio Tiberinus amoeno

in mareprorumpit.
VI 3 f.: tum dente tenaci j ancora fimdabat navis.

Hier kann der Ablativ überall zum Verbum gezogen werden,
ist also nicht eigentlich auffällig. Vergil und Tibull haben den
Gebrauch ausgeweitet; vielfach ist der Ablativ nichts als eine
reine Apposition, die ihr Bezugswort näher erläutert. In Tibull
I 3, 3: me tenet ignoiis aegrum Phaeacia terris, ist die instrumentale
Auffassung kaum noch möglich; das « explikative» Verständnis
drängt sich auf; ebenso in Tibull I 2, 26: rapta praemia veste petat,
und — gleich darauf — in v. 30: multa decidit imber aqua. Jede
andere Auffassung ist unmöglich in Aen. V 662 f.: furit
1/olcanus .../... per pictas abiete puppis, Aen. VI 552: solidoque
adamante columnae, und in Aen. X 783-785: illa [die Lanze] per
orbem / aere cavum triplici... j transit1. Vergil und Tibull haben,

1 Vgl. Hans Kern, Zum Gebrauch des Ablativs bei Vergiß Progr. der Studienanstalt

Schweinfurt 1881, 36 f.; Hugo Koch, « Zum Ablativgebrauch bei Cyprian
von Karthago », in RhM 78 (1929), 427-32 (432: ' ablativus explicativus'); Eirik
Vandvik, «Die Euphonie im Gebrauch des Genetivus qualitatis», in SO 13

(1934), 74-92 [Hinweis von Eckhard Christmann, Heidelberg] (90 f.: « Samtliche
Beispiele dieses merkwürdigen Ablativs» bei Vergil; Liste jedoch durchaus
lückenhaft); M. Leumann/J. B. Hofmann/A, Szantyr, Lateinische Grammatik II,
127 («Der wenig beachtete sog. resultative Ablativ»). — Auf einen anderen

Typ eines zwischen zwei Funktionen schillernden Ablativs (instrumental und
lokal) weist Francesca Minissale hin: « Anfibologia di scrittura in Virgilio. A
proposito di talune espressioni ablativali ambigue nelle Georgiche », in Helikon
n/12 (1971/2), 483-90. Über syntaktische Mehrdeutigkeit als bewusstes
Stilmittel, vgl. K. Quinn, « Syntactical Ambiguity in Horace and Virgil», in
AUMLAy Journal of the Australasian Universities Language and Literature
Association i960, no. 14, 36-46.



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 189

wie sich gezeigt hat, nicht etwas völlig Neues gewagt, wohl
aber von einer in der Sprache angelegten Möglichkeit in
exzessiver Weise Gebrauch gemacht.

Das gleiche gilt für andere Bereiche. Nur beiläufig sei die
oft überaus kühne Verwendung der Adjektive erwähnt, sowohl
in der Prolepse des Typs

Aen. III 508: sol ruit interea et montes umbrantur opaci\

XI 875: quadripedumque putrem cursu quatit ungula campum
als auch in der sogenannten Enallage:
Aen. XII 858 f.: telum J celeris incognita transilit umbras.

Von altersher ist im Lateinischen eine Tendenz zur Transi-
tivierung ursprünglich intransitiver Verben zu verzeichnen; sie

tritt verstärkt auf in der augusteischen Dichtung und in der
Prosa der ' silbernen ' Latinität, vor allem bei Tacitus. C.O.
Brink 1 weist darauf hin, dass hochentwickelte Sprachen im
allgemeinen die gegenteilige Tendenz aufweisen, nämlich die,

Objekte durch präpositionale Wendungen zu ersetzen. Er
vermutet deshalb, dass die zunehmende Transitivierung in der
' silbernen' Latinität von der Poesie beeinflusst ist. Das ist
möglich, aber auch der klassischen Prosa ist eine Neigung
zur Transitivierung nicht fremd. Eine parallele Entwicklung
im Griechischen wird gerade nicht als Annäherung an den hohen
Stil der Dichtung gewertet, sondern als Vulgarismus a. Es ist
fraglich, ob man hier überhaupt einen Gegensatz sehen darf:
Die Übernahme volkssprachlicher Konstruktionen kann durchaus

' erhöhend ' wirken. Soviel steht fest: Die augusteischen
Dichter haben diese dem Lateinischen innewohnende Tendenz
entscheidend verstärkt. Dabei haben wohl teils metrische
Gründe eine Rolle gespielt, sicher aber auch das klassizistische
Streben nach einfacher und klangvoller Diktion. Die verfrem-

1 C. O. Brink (ed.), Horace on Poetry, II: The ' Ars Poetica ' (Cambridge 1971),

255 f.
2 Vgl. F. Lasserre, supra S. 145 mit Anm. 5.



190 WOLDEMAR GÖRLER

dende Wirkung der neuen Konstruktionen war offenbar
willkommen. So wagt z.B. Vergil in Aen. IV 609: Hecate... ululata

(die heulend angerufene Hekate); Aen. III 125: bacchata... Naxus
(das beschwärmte Naxos); Georg. III 33: gentes triumphatae

(Völker, über die man triumphiert hat); Aen. V 609: viam
celerare (den Weg durcheilen). Manche der ursprünglich
gewagten Transitivierungen fanden später weite Verbreitung,
z.B. habitare mit Akk., das Servius noch umständlich erklärt
und rechtfertigt L Der transitiven Konstruktion von currere

dagegen {Aen. III 191: currimus aeqnor) war kein Erfolg beschieden

2. Noch weiter gehen Vergil, Horaz und Tibull in der

Transitivierung von Komposita. Horaz wagt Epod. 16, 51:
circumgemit urstts ovile (er umbrummt den Pferch); bei Tibull I 2,

85 findet sich per-repere (durchkriechen, bekriechen); in der
Aeneis VIII 474: murum armis circumsonare [v.l. circumtonare]

(die Mauer umtosen). Vergleichbar ist Tibull I 2, 95: circum-
terere (jemanden dicht umstehen, eigentlich um-reiben). Servius
beschreibt das Verfahren (zu Aen. XI 625) sehr treffend: more

suo dedit verbo detractam nomini praepositionem. Aber nicht nur
Akkusativ-Präpositionen werden in dieser Weise vor das Verb

gesetzt; noch grösser ist die Zahl der mit ex-, in-, prae- usw.
gebildeten Neu-Transitiva: Hör. Carm. II 14, 11: enavigare
undam Stjgis; Sat. I 5, 79: montes erepere (wohl nicht: erklimmen,
sondern « den Bergen wieder entkriechen», sie hinter sich

1 Servius, Aen. I 45 2: ' atqne humiles habilare casas ' [Ecl. 2, 29] accusativo iunxit,
quia babeo domum dicimus, unde est habito frequentativum. Die von Servius genannte
Stelle ist der früheste Beleg bei Vergil; vorangeht allerdings Cicero, Verr. II 4,
119: colitur ea pars [von Syrakus] et habitatur frequentissime (durch die Verbindung
mit colere gemildert). Zunächst uberwiegt das Passiv bei weitem — vgl. TbLL
s.v. habito, 2478, 51 ff.
2 Vgl. TbLL s.v. currere, 1511, 51 ff. und 1512, 81 ff. — Weiterfuhrende Literatur,
z.T. mit Listen: Conrad Rantz, Der Accusativus lei Vergil I, Gymn.-Progr. von
Düren 1870/1; C.F.W. Muller, Syntax des Nominativs und des Akkusativs im
Lateinischen (Leipzig/Berlin 1908) [= Historische Grammatik der latein. Sprache,

Supplement], 132-43: Liste der Verben (fur die Dichtung sehr lückenhaft);
R. Kuhner/C. Stegmann, Ausfuhrliche Grammatik der lateinischen Sprache II 1,
263; M. Leumann/I.B. Hofmann/A. Szantyr, Lateinische Grammatik II, 31-3.



'ex verbis communibus kakozhaia ' 191

bringen); noch seltsamer Aen. I 580: nubem erumpere, aus der
Wolke hervorbrechen; sehr kühn auch Aen. V 438: tela exire,
den Schlägen ausweichen (nach Lucr. V 1330 — vgl. auch
Ter. Hec. 378: Urnen exire); ferner: Aen. VI 134: innare lacus,

beschwimmen; Georg. III 164: viam insistere (nach Plautus);
Aen. IX 47: praecedere agmen\ Hör. Carm. IV 14, 26: praeflnere
locum; Georg. III 180: praelabi locum; Aen. VI 705: praenatare
domos. Die Beispiele mögen genügen.

Ein eng verwandtes Phänomen ist die sogenannte
Objektsverschiebung bei Verben des Typs donare 1. Sowohl das ' Feste '
— der Beschenkte — kann Akkusativobjekt sein, als auch das
' Bewegliche ' — das Geschenk. Es gibt also die Konstruktion
alicui aliquid donare und die Konstruktion aliquem aliqua re
donare. Vor allem Vergil hat von der doppelten Konstruktionsmöglichkeit

reichen Gebrauch gemacht, und zwar vielfach
auch so, dass es der jeweils ungewöhnlicheren Konstruktion
den Vorzug gab oder — soweit uns bekannt — sie als erster
benutzte. Dies Verfahren, in gewissem Sinne eine Umkehrung,
eine 7ttcoctscov IvaXXa^i?, wurde schon von den antiken Kommentatoren

bemerkt und als antistrophe bezeichnet2. Einige markante

Beispiele, zunächst für den Fall, dass die Konstruktion aliquem
aliqua re donare —• ' Festes ' als Akkusativobjekt — die
gewöhnlichere ist. In Aen. I 195 findet sich die seltsame
Konstruktion :

vina bonus quae cadis onerarat Acestes,

also etwa « die er den Krügen zugelastet hatte ». In gewöhnlicher

Sprache hätte man gesagt 'vina, quibus cados oneraveraf

1 Das Bedeutungsfeld ist nicht leicht zu umreissen. Szantyr (M. Leumann/
J. B. Hofmann/A. Szantyr, Lateinische Grammatik II, 35) nennt die « Verba des

Fullens bzw. Emfullens, Anreichems bzw. Zusetzens u.a.». Diese Begriffe sind
jedenfalls sehr weit zu fassen, so dass auch Verben des ' Gebens ' und ' Bekleidens

' darunter fallen.
2 Servius, auct. zu Aen. IV 500. Die Terminologie ist jedoch nicht fest; auch die

Bezeichnung hypallage begegnet (s.mfra S. 192 zu Aen.I 691 f. und S. 194 Anm. 2),
die ihrerseits wieder fur völlig verschiedene Phänomene Anwendung findet.



192 WOLDEMAR GÖRLER

(ähnlich Aen. VIII 180 f.: onerant canistris / dona Cereris).
Noch kühner ist —• vielleicht — Aen. VI 742: infectum eluitur
scelus, das man gemeinhin erklärt als 'scelus, quod eis infectum esf
(anstelle der gewöhnlichen Konstruktion 'scelus, quo infecti
sunf). Man kann sich allerdings fragen, ob nicht infectus in der

Bedeutung ' ungeschehen' (vgl. Aen. XII 243) proleptisch zu
verstehen ist. Eine Stelle wie Aen. I 691 f.: Venus Ascaniopla-
cidam per membra quietem / irrigat, klingt uns weniger
ungewöhnlich, wurde aber von Donat als erwähnenswerte hypallage

angesehen k Und in der Tat ist die Konstruktion aliquid aliqua
re irrigare die gewöhnliche; die vergilische Konstruktion ist
bei Cato und Lukrez belegt, daher wohl ein bewusster
Archaismus.

Die gegenteilige antistrophe, d.i. der Gebrauch der
Konstruktion aliquem aliqua re donare — ' Festes ' als Akkusativobjekt

— anstelle der gewöhnlichen Konstruktion alicui aliquid
donare — ' Bewegliches ' als Akkusativobjekt —, ist häufiger.
Sie ist eng verwandt mit der vorher betrachteten Transiti-
vierung durch Voransetzung einer Präposition. Zu den kühnsten

Neuerungen zählt Verg. Aen. VI 884 f.:

animam / his accumulem donis,

das viele Nachahmer 2 gefunden hat. Die normale Konstruktion
ist animae dona accumulare, aber durch die Analogie zu donare, die
auch durch den Wortlaut nahegelegt wird, ist die Konstruktion
leicht verständlich. — Aufschlussreich ist Aen. VI 353 f.: tua...

spoliata armis, excussa magjstro, j navis.... Hier ist die singuläre
Konstruktion durch die fast zeugmatische Verbindung mit
spoliare gemildert. Aber bedarf sie eigentlich einer Milderung
Im Grunde ist es weit treffender, dass das Schiff geschüttelt,

1 Vgl. U. Schindel, Die lateinischen Figurenlehren des 5. bis 7. Jahrhunderts und Donats

Vergilkomjnentar, Abh. der Akad. der Wiss. in Göttingen, Philol.-hist. Kl. 3.

Folge, 91 (Göttingen 1975), 223 (Text des 4 Isidorus iunior ', Z. 396 f.) und 149.
2 Vgl. ThLL, s.v. accumulare, 341, 58 ff.



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 193

vom Lenker «freigeschüttelt» wird, als dass der Lenker
geschüttelt wird, das Schiff dagegen stillsteht. — Weitere
Beispiele: Aen. X 479: robur ferro praefigere, «das Holz mit
Eisen bespitzen»; Georg. III 399: ora capistris praefigere, «die
Mauler vorn mit einem Maulkorb beheften»; Aen. XI 625:

(vom Meere) scopulos superiacere unda, « mit einer Woge
überwerfen»; Aen. IV 500: novis sacris funera praetexere, «die
Bestattung mit neuen Riten verbrämen »; Aen. IV 506: locum sertis

intendere, «den Platz mit Kränzen bespannen»; Aen. VI 229:
socios unda circumferre, « die Genossen mit Wasser umtragen » 1.

Eine andere Art von 7TTwc7scdv ivhXkaflic, betrifft das Subjekt.
In Tibull I 3, 62: floret odoratis terra bentgna rosis hat das sachlich

richtige Subjekt (rosae) den Platz einer adverbialen Bestimmung
eingenommen, als Subjekt erscheint die ursprungliche
Ortsangabe. Ähnlich Vergil, Aen. III 626: membra fluentia tabo, nicht
die Gliedmassen fliessen, sondern der Eiter; Horaz, Epod. 16,

52: nec intumescit alta viperis humus, die Schlangen blähen sich

auf, nicht der Boden; Hör. Carm. III 29, 57h: si mugiat Africis /
malus procellis, nicht der Mastbaum brüllt, sondern der Wind;
Aen. VII 329: tot pullulat atra colubris, nicht Allecto spriesst
hervor, sondern die Schlangen aus ihr.

Nur kurz hingewiesen sei auf eine besonders merkwürdige
Art von Vertauschung. In Aen. V 507 f. heisst es:

Mnestheus adducto constitit arcu

pariterque oculos telumque tetendit.

Hier sind offensichtlich, wie schon Servius bemerkt hat, die

Objekte vertauscht: der Pfeil wird herangezogen, der Bogen
gespannt, nicht umgekehrt. Das gleiche Phänomen begegnet,

1 Zur «Objektsverschiebung»: Alfred Preuss, Die metaphorische Kunst Vergils
in der Aeneis, Progr. des Gymnasiums Graudenz 1894, 25, Johann KvICAla,
Vergilstudien (Prag 1878), 62 f.; Wenzel KlouCek, «Vergiliana», in Symbolae

Pragenses (Prag/Wien/Leipzig 1893), 74-81, hier 75; R. Kuhner/C. Stegmann,
Ausführliche Grammatik II 1, 334-6, M. Leumann/J. B. Hofmann/A. Szantyr,
Lateinische Grammatik II, 35 f.



194 WOLDEMAR GÖRLER

worauf überraschenderweise erst Franz Börner 1 hingewiesen
hat, an einer der berühmtesten Stellen der vleneis:

VI 847 f.: excudent alii spirantia mollius aera
vivos ducent de marmore voltus

Sachlich gehört excudere ganz eindeutig zum Marmor, ducere

zum Erz. Man mag das als ein doppeltes Zeugma erklären.
Wir kommen zur eigenartigsten Form der svaAXa?^, zur

sogenannten Hypallage 2. Sie begegnet vorwiegend bei Verben
der Trennung und der Vereinigung und besteht in einer

Veränderung der ' Richtung'. Das häufig zitierte Standard-

1 Franz Bömer, « Excudent alii...», in Hermes 80 (1952), 118-23; Nachtrag Hermes

93 (1965). 13° f-
2 Diese Verwendung des Terminus hypallage überwiegt bei Donat (vgl. U. Schindel,

op. cit. (supra S. 192 Anm. 1), Indices 2, 4 und 6 s.v.) und bei Servius,
die jedoch auch andere Phänomene als hypallage bezeichnen (vgl. z.B. supra S. 191
Anm. 2). Bei Cicero, Orat. 27, 93 begegnet \ma.Xkarfy in der Bedeutung von
Metonymie. — In der Neuzeit ist die hier zugrundegelegte 'servianische'
Bedeutung im franzosischen und im englischen Sprachraum geläufig, z.B. in den
Wörterbüchern von Littre (1863; Bsp. « enfoncer son chapeau dans sa tete»),
Robert (1935; Bsp. « rendre quelqu'un ä la vie», «avoir des souliers dans ses

pieds»), im Concise Oxford Dictionary (1911; Bsp. «apply the wound to water»
[= Aen. IV 683, vermutlich falsch bezogen]). Larousse (1930) gibt als Beispiel
Boileaus « trahissant la vertu sur un papier coupable», also eine Enallage, der
Petit Larousse von 1959 dagegen wieder «rendre quelqu'un ä la vie». Im
deutschen Sprachgebiet ist der Terminus so gut wie unbekannt; die Brockhans-Enzyklopädie

(1969) verweist lakonisch auf 'Enallage'. Bezeichnenderweise findet
sich in H. Lausbergs Handbuch der literarischen Rhetorik (München i960) die
'servianische' Bedeutung nur im franzosischen Register; im Textteil (an den
durch das lateinische und griechische Register erschlossenen Stellen) ist sie nicht
einmal angedeutet. Die wissenschaftliche Literatur zu diesem Phänomen ist
spärlich und durch die uneinheitliche Terminologie wenig hilfreich: C. Geist,
Erklärung einiger Stellen aus der Aeneide Vergils, Progr. der Studienanstalten Dillingen

1878, 43; Johann Kvicala, Neue Beiträge %ur Erklärung der Aeneis (Prag 1881),

113 f. Vgl. auch Th. During, op. cit. (supra S. 184 Anm. 2), 79, und C. Rantz,
op. cit. (supra S. 190 Anm. 2), 12. Nicht zuganglich war (zitiert bei A. S. Pease

(ed.), P. Vergib Maronis Aeneidos Liber IV (Cambridge, Mass. 1935; Nachdr.
Darmstadt 1967), 329 u.o.): A. J. Bell, The Latin Dual and Poetic Diction. Studies

in Numbers and Figures (London 1923), 280; 317; 320 f.



'ex verbis communibus kakozhaia ' 195

beispiel ist

Aen. III 60 f.: omnibus idem animus: scelerata excedere terra
...et dare classibus Austros.

« Der Flotte den Südwind geben » wollen die Aeneaden. Aber
das können sie nicht; auf den Wind haben sie keinen Einfluss

— sie können nur durch Lichten der Anker und Setzen der

Segel die Flotte dem (ohnehin vorhandenen) Wind « geben».
Eine Vertauschung, wie sie Vergil hier vornimmt, ist nicht
immer möglich. Selbstverständlich kann man nicht sagen
« B gab A das Buch », wenn man meint « A gab B das Buch ».

Aber in Vergils Vers vermittelt die Hypallage neben dem

Sachverhalt, der durchaus verständlich bleibt, einen tieferen
Sinn: Die Flotte des Aeneas bildet den Mittelpunkt des Geschehens;

ihr haben sich die Elemente unterzuordnen. Ähnliches

gilt für Aen. IV 385 (Dido über ihren Tod):

et, cum frigida mors anima seduxerit artus

— die Seele ist das Bleibende, der Körper das Unwesentliche
und Vergängliche — und für Aen. VI 73 5:

supremo cum lumine vita reliquit

— das Leben verlässt den Menschen, nicht er das Leben. In
Geors. III 188 heisst es vom heranwachsenden Pferde:o

det mollibus ora capistris,

das Maul einem weichen Maulkorb geben. Durch die

Verkehrung — und auch durch die wohl enallaktische Verwendung
von mollis — soll der Eindruck eines Zwanges vermieden
werden; Ecl. III 43 (von den als Preis ausgesetzten Bechern):
necdum Ulis labra admovi, — die Lippen nähern sich andachtsvoll
dem wertvollen Becher. Eine Hypallage Hegt wohl auch vor
in Aen. I 9 ff.:

qui... tot volvere casus j virum / impulerit

Die Fährnisse treiben ja den Mann, nicht umgekehrt. Aber wie



196 WOLDEMAR GÖRLER

in unserem ersten Beispiel erscheint durch die Verkehrung
Aeneas als der im Grunde Überlegene, während andererseits
in Venus' Frage an Zeus (A.en. I 237): quae te sententia vertit
(statt quare sententiam vertisti) provozierend unterstellt wird,
dass Zeus nicht Herr seiner eigenen Meinung ist.

Aber es ist zuzugeben, dass sich nicht überall erkennen oder
vermuten lässt, warum Vergil den von ihm gemeinten
Sachverhalt ' umkehrtIn Georg. III 251 schildert er, wie Pferde am

ganzen Körper beben, wenn sie einen ihnen bekannten Geruch
wahrnehmen, und drückt das so aus:

si tantum notas odor attulit auras

Wir verstehen leicht, dass notus durch Enallage zu odor gehört,
aber was soll es heissen, dass der Geruch die Lüfte heranträgt
Und auch in Aen. XII 187 hilft keine Interpretationskunst:

sin nostrum adnuerit nobis victoria Martern.

Es ist nun einmal so, dass Mars den Sieg verleiht, nicht umgekehrt.

Die Hypallage ist darum nicht nur in der Antike als ein des

Dichters unwürdiges, ja albernes Stilmittel getadelt worden,
sondern auch in der Neuzeit. In Diderots Encjclopedie ist ihr ein

umfangreicher Artikel (sechs Spalten) gewidmet, in welchem
der Professor für Grammatik von der Ecole Royale Militaire
(sie /), Nicolas Beauzee (1717-1789), sich im Anschluss an Du
Marsais bemüht, eine grosse Zahl der schon im Altertum
gerügten Hypallagai als nur scheinbare Umkehrungen zu
erweisen. Das hält er für nötig, um Vergils Ehre zu retten, denn

(Sp. 398 b) « qui ne voit, que l'hypallage, si eile existe, est un
veritable vice dans l'elocution plutot qu'une figure ». Auch er
muss zugeben, dass sich einige Fälle nicht durch Interpretation
erklären lassen; aber da müsse man sich fragen, ob man nicht
lieber zu einer kühnen Konjektur greifen solle, (Sp. 400 a)

«plutot que de laisser subsister une expression totalement
contraire aux lois immuables du langage». Er schliesst mit



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 197

einem Zitat seines Vorgängers Du Marsais, der dafür plädiert,
die Hypallage als das zu bezeichnen, was sie ist: als einen
schweren Fehler, den man den Alten freilich, da sie auch nur
Menschen waren, nachsehen solle. Derartige Fehler dürften
nicht mit dem Mäntelchen einer ' Figur' behangt werden
(Sp. 400 a): « L'hypallage ne doit pas preter son nom aux contre-
sens et aux equivoques; autrement tout serait confondu, et
cette pretendue figure deviendrait un azile pour l'erreur et

pour l'obscurite ». — Der grosse Göttinger Vergil-Erklärer
Christian Gottlob Heyne 1 bewegt sich auf der gleichen Linie.
Die Hypallage ist für ihn eine inepta figura, und er bemuht sich,
überall einen tieferen Sinn zu erweisen; wo der aber sich
erkennen lasse, dürfe man von Hypallage nicht reden. Das ist
offensichtlich nur ein Streit um Worte. Es geht primär gar nicht
um die Frage, ob sich hinter dem Phänomen ein Sinn verbirgt,
ob also die Diktion Vergils Lob oder Tadel verdient. Es geht
zunächst einfach darum, das Phänomen als solches
anzuerkennen; das muss man auch da tun, wo dem Interpreten deutlich

wird — und das ist die weitaus überwiegende Zahl der
Fälle —, was den Dichter zu seiner ungewöhnlichen Wendung
veranlasst hat. Stilistische Interpretation hat an der Oberfläche
zu beginnen 2.

1 In seiner (seit 1767 immer wieder neu bearbeiteten und nachgedruckten)
kommentierten Vergilausgabe zu den oben genannten und verwandten Stellen.
2 Ein scharfes Urteil über Vergils Hypallagai findet sich auch an unerwarteter
Stelle: in der « imaginary conversation » zwischen Michel-Angelo Buonarrotti
und Vittona Colonna von Walter Savage Landor [1775-1864] (Complete Works,
ed. by T. Earle Welby, Vol. 3 (New York/London 1969): Imaginary Conversations.

Italian. X, 30 f.): (Vittona) « The faults of Ovid are those of a playful and unruly
boy, the faults of Virgil are those of his master. I do not find in Ovid the
hypallage; such for instance as Virgil's 'The odour brought the wind', instead
of 'The wind brought the odour'. No child could refrain from laughter at such

absurdity, no pedagogue from whipping him for laughing at such authority.
This figure (so the grammarians are pleased to call it) far exceeds all other faults

in language, for it reverses the thing it should represent. If a buy a mirror, I
would rather buy one which has fifty small flaws in it, than one which places

my feet, where my head should be». — Im 18. Jahrhundert waren die Kasus-



198 WOLDEMAR GÖRLER

Manche andere Spielart der Hypallage, manch anderes

Phänomen, dem kein terminus technicus zuteilgeworden ist,
liesse sich noch nennen. Aber wir brechen ab, denn es dürfte
deutlich geworden sein, worin Agrippa die ex communibus

verbis caco^elia erkennen konnte. Wir haben Vergil und Horaz
unter einem ungewöhnlichen Aspekt betrachtet, und man mag
sich fragen, ob denn wirklich gerade die Betonung des Kühnen
und Ungewöhnlichen, ja Verschrobenen in der Sprache der

augusteischen Dichter geeignet ist, sie als Klassizisten zu
erweisen. Ist es nicht vielmehr so, dass Vergil und Horaz sich
durch die hier betrachteten Neuerungen vom klassischen

Sprachgebrauch und damit auch von ihren klassischen griechischen

Vorbildern unterscheiden Sind dies nicht eher unklassische,

manieristische Züge Nicht zufällig nehmen ja zum
Beispiel die Enzyklopädisten, die Vergil als Klassiker in Ehren
halten, an der Hypallage Anstoss, die den Gesetzen der Spache
Hohn zu sprechen scheint.

Und doch gab es gute Gründe, gerade diesen Aspekt in den

Vordergrund treten zu lassen. Gewiss, die von uns betrachteten
Phänomene sind für den Stil der betrachteten Dichter im ganzen
atypisch, und sie wären gänzlich ungeeignet, den Beweis dafür
zu erbringen, dass sich Vergil und Horaz an Homer, Sappho
und Alkaios angelehnt haben. Aber eines solchen Beweises

bedarf es nichtl. Und dass die Theoretiker des Klassizismus
in ihren Empfehlungen weitgehend mit der Praxis der griechi-

vertauschungen Vergils einmal sogar als Argument angeführt worden, um die
Unechtheit der Aeneis zu erweisen. Francis Atterbury, Bischof von Rochester,
hielt sie fur ein Werk des 13. Jahrhunderts und begründete das u.a. mit dem
schlechten Stil, vor allem mit den commutattones casuum prorsus insulsae (zitiert bei

Jean-Georges Le Franc de Pompignan, CEuvres diverses, Vol. 1 (Paris 1753),
220 f.; vgl. Antike und Moderne in der Literaturdiskussion des iS. Jahrhunderts, hrsg.
und eingel. von Werner Krauss und Hans Kortum (Berlin 1966), 328).
1 Die Abhängigkeit im einzelnen ist mustergültig dokumentiert durch Alfons
Weische, Ciceros Nachahmung der attischen Redner (Heidelberg 1972), und Georg
Nicolaus Knauer, Die Aeneis und Homer. Studien zur poetischen Technik Vergils
mit Listen der Homerzitate in der Aeneis (Gottingen 1964).



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 199

sehen Klassiker einerseits und der der Goldenen Latinität
andererseits übereinstimmen, ist eine Selbstverständlichkeit, für
die Beispiele zu häufen sich nicht lohnt. Es lohnt auch deshalb

nicht, weil selbst durch viele Beispiele nicht wahrscheinlich
gemacht werden kann, was aus chronologischen und aus

inneren Gründen fast ausgeschlossen ist: dass die augusteischen

Dichter sich von griechischen Theoretikern darüber
haben belehren lassen, wie sie die Griechen nachzuahmen
hatten. Vergil und Horaz sind in ihrem Verhältnis zu den
Vorbildern durchaus frei und selbständig.

Man kann noch einen Schritt weiter gehen und sich fragen,
ob nicht oft der Abhängigkeit der Römer von den Griechen
ein zu starkes Gewicht beigelegt wird. Cicero und Vergil sind

primär Klassiker, nicht nachahmende Klassizisten. Gewiss, sie

selbst stellen ihre Abhängigkeit klar heraus, aber damit stehen

sie, wie eingangs betont, in fester römischer Tradition, und das

relativiert ihre Aussagen. Darf man sich das Vorbild-Verhältnis
wirklich als ein Verhältnis von Ursache und Wirkung denken
Wohl kaum. Mit Vergil ist der Höhepunkt der lateinischen

Dichtung erreicht, wie mit Cicero der Höhepunkt der lateinischen

Prosa. Die Zeit der ausgehenden Republik und des

frühen Prinzipats in Rom entspricht der goldenen Zeit der

griechischen Literatur. Dessen war man sich in Rom rasch

bewusst, und so konnte es nicht ausbleiben, dass man sich
immer häufiger an der griechischen Klassik mass, ja dass man
die Griechen als die Vorbilder — exemplaria — schlechthin
bezeichnete. Aber nichts wäre verkehrter als die Vorstellung,
dass die römische Klassik entstanden ist durch blosse Nachahmung

und Nachbildung griechischer Meisterwerke. Man darf
sich nicht täuschen lassen durch die Übernahme von Stoffen
und Gattungen. Sprache und Stilempfinden der Römer sind
weithin nach eigenen Gesetzen zu klassischer Höhe herangereift;

Cicero und Vergil sind nicht durch Nachahmung zu dem

geworden, was sie sind. Sie bedurften keiner Vorbilder, und
kein noch so vollkommenes Vorbild, keine noch so sorgfältige



zoo WOLDEMAR GÖRLER

Nachahmung hat jemals mittelmässige Köpfe zu grosser
Literatur befähigt.

Wenn Cicero und Horaz sich in stilistischen Fragen zur
griechischen Klassik bekennen, ist das in gewissem Sinne
sekundär. Herr Bowersock 1 hat es als Ironie der Geschichte
bezeichnet, dass der Attizismus, die Rückwendung zum griechischen

Vorbild in Rom gerade zu der Zeit aufkam, als bereits
in Cicero der römische Klassiker der Prosa erstanden war.
Aber ist das wirklich Ironie der Geschichte oder gar Zufall
Wahrscheinlicher ist, dass man zu Lebzeiten Ciceros gerade
deshalb zu den Griechen zurückzublicken begann, weil man
sich nunmehr dem Vergleich gewachsen fühlte. Nicht zufällig
begann die Hochschätzung der griechischen Klassik in Rom

genau zu dem Zeitpunkt, in dem man, und zwar im wesentlichen

ohne Zutun der Griechen, eine der griechischen Klassik
entsprechende Prosa besass. Insofern wird es durchaus richtig
sein, wenn Dionys von Halikarnass den Ausgangspunkt und
den Anfang der Rückbesinnung auf die klassischen Massstäbe
des guten Geschmacks in Rom sieht.

Ähnliches gilt für die Dichtung. Vergil und Horaz sind

primär Klassiker, nicht Klassizisten. Sie sind ohne klassizistische
Traktate das geworden, was sie sind. Aber das schliesst nicht
aus, dass sie auch klassizistische Züge aufweisen. Auch wenn
uns die Orientierung der augusteischen Dichter an den griechischen

Stilmustern sekundär erscheint — sie hat ihre Spuren
hinterlassen. Es ist nicht das gleiche, ob eine klassische Literatur
nur aus sich selbst heraus und gänzlich isoliert zur Vollendung
gelangt, oder ob sie sich — zu Recht oder zu Unrecht — als

Renaissance versteht. Jede Renaissance, die diesen Namen
verdient, ist durch ein Wettbewerbsverhältnis geprägt. Wann
immer an einer ästhetischen Erneuerungsbewegung wahres
Künstlertum beteiligt war, beschränkte man sich nicht auf
akademisch-pedantische Nachahmung. Man suchte, das Vorbild

1 Vgl. supra S. 57 ff.



' EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 201

zu variieren und zu übertreffen. Weder die karolingische noch
die italienische Renaissance hat die Formen der Antike kopiert.
Es gehört zum Wesen einer echten Renaissance, dass sie über
ihr Vorbild hinausweist, dass sie 'unklassische' Züge aufweist.

Man kann es paradox formulieren: Nicht nur die

weitgehende Übereinstimmung mit einem als mustergültig empfundenen

Vorbild ist das Wesensmerkmal eines Klassizismus,
sondern gerade auch die unklassischen, vom Vorbild
abweichenden Züge. Wir haben versucht, einige dieser Züge bei den

augusteischen 'Klassizisten' und ihre Entsprechung bei den

griechischen Theoretikern herauszustellen. Man kann sie mit
Agrippa als caco^elia neuer Art bezeichnen; man kann sie auch
manieristisch nennen, denn wie in der italienischen
Hochrenaissance der Manierismus des 16. Jahrhunderts angelegt ist,
führt von der 'gesuchten Schlichtheit' der Augusteer eine

direkte Linie zum Manierismus der römischen Kaiserzeit. Diese
Parallele kann nicht überraschen. Die augusteischen Dichter,
selbst einem klassischen Stil verpflichtet und von Späteren als

klassisches Vorbild empfunden, standen zugleich im Schatten
der griechischen Klassik, die sie weder ignorieren konnten
noch wollten. Man mag sich fragen, ob wir auch dann in ihrem
Werk manieristische Züge zu verzeichnen hätten, wenn das

nicht der Fall gewesen wäre, aber wie alle derartigen Fragen
ist auch diese Frage müssig. Vergil und Horaz hatten mit dem

griechischen Vorbild zu leben, und da sie nicht als Epigonen
resignierten und unter mehr verstanden als pedantische
Nachbildung, konnte ihr Schaffen nur in die hier skizzierte

Richtung gehen x.

Die Eingangsfrage, ob sich eine Beziehung zwischen

griechischer Theorie des Klassizismus und den Werken der
römischen Dichtung der augusteischen Zeit herstellen lässt,
hat kaum eine befriedigende Antwort gefunden. Übereinstim-

1 Paul Zanker (infra S. 283-306) zeigt, dass die Verhältnisse in der Bildenden
Kunst anders liegen: Dort herrschte Resignation; man beschrankte sich auf
einfallslose Nachahmung.



202 WOLDEMAR GÖRLER

mungen in Einzelheiten lassen sich aufweisen, aber man sollte
sie nicht überbewerten. Vergil musste nicht einem griechischen
Handbuch entnehmen, welche Wirkungen er seiner eigenen
Sprache abzwingen konnte. Die Übereinstimmung im
grundsätzlichen allerdings, die Ablehnung ängstlicher Nachahmung
und das Bekenntnis zum Wagnis, ist wohl doch mehr als ein
Zufall. Horaz und Vergil wussten wie Dionys und 'Longin',
dass Grösse nicht durch Nachbildung zu gewinnen ist. Der
augusteische Klassizismus ist eine schöpferische Bewegung.

Addendum:

Zu S. 189 (Enallage): vgl. G. W. Most, «Three Textual Notes on Ovid's
Amores », demnächst in Latomus, n. 26.

Zu S. 194 Anm. 1: vgl. auch F. Bömer, « Das Vertauschen von Satzteilen als

poetisches Kunstmittel», in Gymnasium 74 (1967), 223-6, und K. Thomamüller,
« Doppelte Enallage (zu Ovid Am. 3, 7, 21 f.)», in RbM 111 (1968), 189 f.

[Hinweis von Glenn W. Most, z.Z. Heidelberg.]



1 EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA ' 203

DISCUSSION

M. Bowersock: I doubt whether one should take Agrippa's
comment on Virgil's xaxoih<)>da very seriously. His qualifications
as a literary critic were not remarkable, although like many others he

obviously felt no hesitation about expressing an opinion. It is clear

from the full text of the Suetonius-Donatus passage that Agrippa's
remark must be understood in the context of Maecenas' literary
activity: M. Vipsanius a Maecenate eum suppositum appellabat novae

caco^eliae repertorem, non tumidae nec exilis, sed ex communibus verbis,

atque ideo latentis. This looks like banter reflecting the rivalry between

Agrippa and Maecenas (likewise reflected in the fictional debate in
Cassius Dio). Agrippa simply observed that Maecenas, whose fancy
style he disliked, had put Virgil up to devising something more
subtle—a new xaxo^rjXia. It would surely be difficult to see in
Agrippa's comment, which I think was probably more a jest than

anything else, a piece of serious literary criticism. I may add that,
in view of Agrippa's absences during the time in which Virgil was

composing the Aeneid, the remark about Virgil ought to refer to
the Georgics and to Octavian's circle in about 29 B.C.

Needless to say, this problem of interpretation in the vita of
Virgil has no bearing on the important stylistic analysis which
M. Görler has given us.

M. Maurer : Die Romanisten sind daran gewöhnt, gerade aus den

Äusserungen weniger verständnisvoller, 'konservativer' Kritiker
Rückschlüsse auf die tatsächliche Entwicklung des Lateinischen zu
ziehen. Ohne die Kritik, die die spätantiken Grammatiker an der

Aussprache ihrer Zeitgenossen übten, wüssten wir sehr viel weniger
über die Vorgeschichte der romanischen Sprachen. In diesem Sinne

kann man auch die Unmutsbekundung des M. Vipsanius Agrippa
nur als wertvollen Fingerzeig begrüssen.



204 DISCUSSION

Von den syntaktischen Normabweichungen Vergils, die Herr
Görler behandelt, hat wenigstens eine — die Tendenz zur « Transi-

tivierung ursprünglich intransitiver Verben» — im Französischen
einen durchschlagenden «Erfolg gehabt», und zwar bereits im
Altfranzösischen; vgl. schon F. Brunot, Histoire de la langue frangaise
des origines ä igoo I (Paris 1905), 236. Da die romanischen Sprachen
meist die Tendenzen der Volkssprachen weiterführen, könnte hier
tatsächlich die — kunstvolle — Verwendung eines 'Vulgarismus'
vorliegen.

Ich würde allerdings hier und auch in den andern Fällen nicht

von 'Manierismus', sondern eher von einem Streben nach einer

eigenständigen römischen Dichtersprache bei Vergil, Horaz und
Tibull reden. Nach meinem Eindruck liegt eigentlich nirgends
blosse Künstelei oder blosse Variation einer bereits kanonisierten

poetischen Sprache vor. Vielmehr lassen sich mehrere, durchweg
funktionale Kategorien unterscheiden, z.B.:

1) Fälle, wo ein besonderer ästhetischer Effekt erzielt werden

soll, etwa im Sinne der von Herrn Görler in anderm Zusammenhang
erwähnten Lehre des Dionysios von Halikarnassos über die 'schönen'

Vokale. Dazu würde ich die Beispiele pointierter Adjektivstellung

rechnen, die sich leicht durch andere ergänzen liessen,

wo die Adjektisr-iunctura zu idyllischer Ausgewogenheit statt,
wie hier, zum Oxymoron tendiert:

quales aeriae liquentia flumina circum

[•]
consurguntgeminae quercus [...]

(Verg. Aen. IX 679-681)

2) Fälle, wo eine bestimmte psychologische Implikation
versprachlicht wird. Sie scheinen mir ziemlich zahlreich. Ich nenne

nur zwei:

a) die Instrumentalisierung des unbekannten Geländes, durch das

der Dichter 'gefesselt' (I 3, 3) wird, oder der herabstürzenden

Wassermassen (I 2, 30) bei Tibull, die jeweils durch die Personi-



'ex verbis communibus kakozhaia" 205

fizierung des Phaeakenlandes bzw. des Regens auch logisch
akzeptabel gemacht wird. Solche Personifizierungen und
mythischen Aktivierungen fremder Landstriche oder der

Naturgewalten gehören noch bei Racine zum poetischen Repertoire —
man braucht nur den Anfang der Andromaque (vv. 5-6)

aufzuschlagen :

Qui l'eüt dit, qu'un rivage ä mes voeux si funeste

Presenteroit d'abord Pylade aux yeux d'Oreste

b) die sprachliche Verschränkung im Nachvollzug komplexer
Wahrnehmungsvorgänge, wie dem gleichzeitigen 'Ankommen'
von Luft und Geruch in Vergil, Georg. III 251. Auch hier ein
modernes klassizistisches Beispiel, ein Vers aus Paul Valerys
Interieur (v. 7):

[...]
Comme passe le verre au travers du soleil,

[...]

M. Russell: Agrippa's criticism surely contains an attack on the

xaxoQ)Ao<; Maecenas, and there are clear reasons (as M. Bowersock
has said) for referring it to the period of the Georgics, not later. A
speculative theoretical argument for this may also be constructed.
Tumidae and exilis denote the 'faults' corresponding to the 'grand'
style and the 'plain' style respectively; any other form of xaxoQjALa.

may therefore be thought to be a perversion of some distinct,
intermediate style. This would in fact suit the level of didactic: Quinti-
lian (X 1, 52) treats Hesiod as in illo mediocri genere dicendi. But it
might not even be the Georgics-, it might be the Eclogues. Supposi-

tum suggests a fairly recent introduction of Virgil into the circles of
important people.

M. Görler: Die Abwesenheit Agrippas von Rom während der

Entstehung der Aeneis (Bowersock) schliesst einen Bezug auf die

Aeneis wohl nicht aus, aber auch wenn primär die Georgica gemeint
sein sollten, hindert nichts, das Urteil auf die Aeneis auszudehnen,



2o6 DISCUSSION

denn die eben herausgestellten Züge finden sich in beiden Werken.
Dass durch die recht umständliche eliminierende Formulierung
{non tumidae nec exilis \caco^eliae\) die Georgica bezeichnet werden
sollen (Russell), ist wenig wahrscheinlich, zumal dann, wenn zur
Zeit der Äusserung die Aeneis noch nicht vorgelegen haben sollte.

Für die wertvollen Ergänzungen und Bestätigungen kann ich
Herrn Maurer nur danken. Zum Begriff 'Manierismus': Vergil ist
sicher nicht manieriert, aber bei unserer Sammlung ging es um
Grenzphänomene, die in diese Richtung weisen. Die von Ihnen

angedeutete Interpretation von Vergil Georg. III 251 scheint mir
überzeugend; auch hinter vielen anderen (wenn auch kaum hinter

allen) auf den ersten Blick paradoxen Formulierungen mag sich ein

tieferer Sinn verbergen. Bei den Nachahmern Vergils, die sich an
die 'Oberfläche' hielten, ist die Formulierung oft mechanisiert, und
dann liegt manieristische Künstelei vor.

M. Lasserre: Si l'on retient du jugement d'Agrippa qu'il situe

Virgile en dehors de l'influence de la doctrine alexandrine sur les

styles tumidum et exile, de quelle doctrine poetique formulee relevera-

t-il Je n'en vois aucune dans le peu que nous connaissons de ce sujet
entre Callimaque et, disons, Philodeme, et je ne vois pas non plus
quel modele lui inspirerait les stylfemes qu'a si bien caracterises

M. Görler. Du seul point de vue des genres, les Bucoliques appar-
tiennent ä la tradition alexandrine (Theocrite), les Georgiques egale-

ment (Nicandre), l'Eneide, ä une tradition epique non caracterisee,

meme si le modele homerique, comme dans toute l'histoire de l'epo-
pee, exerce son influence (mais il faut tenir compte aussi du role qu'a

pu jouer l'epopee alexandrine dans la ligne des Messeniennes de Rhia-

nos par exemple). Je me demande des lors si l'epithete de 'classici-

sant', topique pour Ciceron, topique pour Horace, parce qu'ils se

referent l'un et l'autre ä des modeles classiques ou archaiques,

s'applique legitimement ä Virgile. Et je ne pense pas qu'on puisse

invoquer la presence d'une certaine rhetorique dans son ecriture

poetique, car eile n'est pas en elle-meme l'indice d'une tendance

classicisante.



'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA' 207

M. Görler: Im grundsätzlichen stimme ich durchaus zu: Vergil
ist primär ein Dichter sui generis, nicht ein Klassizist. Trotzdem glaube
ich, dass man in einem eingeschränkten Sinne auch vom Klassi-
zisten Vergil reden darf, denn das wesentliche Merkmal eines

Klassizisten scheint mir die Anlehnung an ein älteres Vorbild, nicht
die bewusste Benutzung einer poetologischen Theorie. Gewiss steht
Homer überall in der epischen Tradition als Modell im Hintergrund;
aber im Vergleich mit den hellenistischen Epikern und auch mit
Ennius darf man bei Vergil wohl von einer deutlichen, ja von einer

programmatischen Rückwendung zu Homer sprechen.

M. Gelder: Wir kommen wieder auf die Frage der Terminologie

und des Wortgebrauches zurück. Wenn man die Begriffe 'Klassiker'
und 'Klassizisten' als Werturteile versteht und benützt, so kann man

sagen, Horaz und Vergil seien doch vollendete Klassiker und nicht
epigonale, akademische Klassizisten. Wenn man den Begriff Klassizismus

aber ohne Werturteil, nur zur typologischen (oder wenn man
will morphologischen oder strukturellen) Charakterisierung ihrer
Gestaltungsweise verwendet, so sind sie Klassizisten. Für sie haben

wir ja auch eine klassizistische Poetik, die einer der Ihren, Horaz,
uns am deutlichsten erkennen lässt in seiner Ars poetica, in Satiren

und Episteln und sogar in Hinweisen in den Oden. Seine Freunde wie
Varius und Vergil (z.B. Ars 55) bezieht er ständig ein in seine

poetologischen Erwägungen. Sie befolgen alle Gestaltungsanweisungen

klassizistischer Theorie. Sie kennen als Kanon von
Vorbildern je die besten ihrer Gattung. Sie kritisieren diese Vorbilder
und nehmen nur das Beste aus ihnen. Homer zum Beispiel« schläft»
manchmal (Ars 359). Quintilian setzt sich ausdrücklich mit der

Kritik des Vergil und Horaz auseinander (X 1, 56). Dann verwenden
sie für ihre imitatio nicht nur ein Vorbild, sondern gleichzeitig
mehrere. Vergil lässt seinen Aeneas eine Odyssee und eine Ilias erleben.

Als Vorbilder nimmt er aber zu Homer Apollonius Rhodius, Ennius
und andere hinzu. Horaz ist der erste römische Archilochos; aber er
ändert Inhalt und Ton nach seinem Geschmack (Epist. I 19, 23 ff.).

Vergil folgt in der Bucolica nicht nur dem Vorbild dieser Gattung



208 DISCUSSION

(Quint. X i, 55), Theokrit, sondern dazu auch andern. Typisch für
diese römischen Klassizisten und für die Dichter im Gegensatz zu
den Rhetoren ist überhaupt, dass sie die hellenistischen Dichter mit
zu den Klassikern zählen, die sie sich zu Vorbildern nehmen, wie Calli-
machus als princeps und Philetas, der confessions plurimorum secundas

occupavit (Quint. X 1, 58) unter den Elegikern. Aber sie benützen
sie als Klassizisten, und folgen nicht etwa allen Anweisungen und
dem Beispiel des Kallimachos zu 'manieristischer' Gestaltung. Die
Aeneis ist nicht oAiyocmxo? und verschmäht nicht das Heldengedicht,
das heisst Homer, als Vorbild (vgl. Call. Fr. 1,3 ff.). Sie wollen, wie
Cicero und wie Dionys von Halikarnass, auch selber wieder Klassiker

werden (Hör. Carm. I 1, 35 f.; III 13, 17 f.) und haben es schon

zu Lebzeiten erreicht (Hör. Carm. IV 3, 22 f.). Vergil ist zum
römischen Homer geworden (Quint. X 1, 85). Varius mit seiner

Tragödie hat weniger Erfolg gehabt. Wenn es gleichzeitige
griechische klassizistische Dichtung gab — und das ist ja etwa im
Bereich des Epos (z.B. Archias) durchaus wahrscheinlich 1 — so

erschien sie späteren Abschreibern im Verhältnis zu den griechischen
'Klassikern' so unbedeutend, dass sie fast spurlos verloren ging.
Diese Konkurrenz hatten die Römer nicht in ihrem eigenen Bereich.

M. Görler : Die leidige Frage der Terminologie lässt uns nicht los.

Die Differenzen liegen wohl weniger in der Frage der Wertung, denn

gerade die Hinzufügung der Attribute 'akademisch', 'epigonal' usw.,
die als pejorativ empfunden werden können, zeigt ja, dass der nicht
näher spezifizierte Begriff 'Klassizismus' als wertfrei empfunden wird.
Auch der Begriff 'klassisch' ist nicht notwendig wertend (mit dem

Substantiv 'Klassiker' steht es anders). Wichtiger ist die bereits

früher (cf. supra S. 43) berührte Frage, ob man den Begriff 'Klassizismus'

wirklich rein formal verwenden darf. Der 'klassische' Stil
scheint mir immer noch inhaltlich festgelegt: als ein Stil der einfachen

Grösse (ü^o?) und der harmonischen Proportionen. Wer einen sol-

1 Dazu etwa K. Ziegler, Das hellenistische Epos. Ein vergessenes Kapitel griechischer

Dichtung (Leipzig/Berlin 1934), 17 ff.



'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA' 209

chen Stil an früheren Vorbildern nachahmt, ist ein'Klassizist'. Den
Hinweis auf die hellenistischen Vorbilder der augusteischen Dichter
halte ich daher nicht für geeignet, diese als Klassizisten zu erweisen.

M. Zanker : Die wertende Verwendung des Klassik-Begriffs und die

damit verbundenen Schwierigkeiten und Irritationen führen uns
wieder die Notwendigkeit vor Augen, den doppelten Aspekt des

römischen Klassizismus in Literatur wie Kunst im Bewusstsein zu
behalten: Nachahmung bestimmter Vorbilder oder Epochen einerseits

und Vorbildlichkeit der griechischen Kultur in ihrer Gesamtheit
andererseits. Seit dem Beginn der Rezeption der hellenistisch-griechischen

Kultur durch die römische Aristokratie im 2. Jh. v. Chr.

gibt es den Klassizismus im zweiten Sinne 'als Schicksal' für die

Römer.

M. Gelder: Ob man die Leistung eines Klassizisten als epigonal

beurteilt oder nicht, ist Sache des Beurteilers, nicht des Produzenten.
Die Produzenten gehen jedenfalls in allen Fällen darauf aus, durch
ihre pifiTjau; die Vorbilder zu übertreffen. Keiner behauptet,
sei nur eine Nachahmung, und die Übersetzung 'Nachahmung' für
\d\n\mc,jimitatio ist also irreführend. Alle behaupten, sie wollten nur
die besten Qualitäten der von ihnen als Vorbilder Ausgewählten als

Ausgangspunkt zur Neuschöpfung benützen. Ob wir dann finden,
das sei ihnen gelungen, ist eine andere Frage. Es gibt, wenn man den

Terminus rein typologisch versteht, also gute und schlechte
klassizistische Werke, wie es gute und schlechte manieristische, barocke

und andere gibt.

M. Görler: Dem kann ich nicht zustimmen. Mit 'epigonaler'
Haltung ist durchaus eine Geisteshaltung des 'Produzenten' gemeint:
das Gefühl, im Schatten der grossen Vorbilder zu stehen, die man
ohnehin nicht erreichen kann. Von einer solchen Stimmung sind

z.B. Ciceros philosophische Schriften getragen. Sie findet ihren
bildhaften Ausdruck darin, dass man unter einem Sokrates-Bild oder

unter der Platane des Phaidros disputiert. Auch Schinkel, Wein-



210 DISCUSSION

brenner und Klenze sind sicher nicht« daraufausgegangen, durch ihre

fxtpjffK; die Vorbilder zu übertreffen». Gerade von der Melancholie
der Resignation kann übrigens ein starker ästhetischer Reiz

ausgehen. Um jedes Missverständnis auszuschliessen, sei noch einmal

betont, dass wir bei Vergil und Horaz die hier betonte epigonale
Haltung nicht feststellen konnten. Aber den Typ des Klassizismus,
der sich selbst als 'epigonal' empfindet, gibt es auch, und vielfach
wird der Begriff auf diesen Typ beschränkt.

M. Flashar: Sie haben einleuchtend eine Kongruenz zwischen
den Empfehlungen der griechischen 'klassizistischen' Theoretiker
und dem lateinischen 'klassischen' Dichter im Gebrauch bestimmter

sprachlich-stilistischer Mittel aufgewiesen. Der Hauptunterschied ist
wohl die Vermeidung von Neologismen und die Verwendung von
verba communia. Inwieweit sind die übrigen von ihnen
herausgearbeiteten Eigentümlichkeiten (Wortstellung, Hypallage, Metonymie,
Synekdoche usw.) wirklich Neuerungen der augusteischen Dichtung
und nicht auch schon in der hellenistischen Dichtung verwendet

M. Görler : Vermutlich lassen sich alle bekannten und unter einem
festen Terminus klassifizierten Tropen und Figuren sowohl bei den

Hellenisten als auch bei den augusteischen Dichtern belegen. Insofern

besteht zweifellos Kontinuität, auch wenn eine eingehende
statistische Untersuchung vermutlich eine starke Zunahme z.B. der

Synekdoche zeigen würde. Für die Mehrzahl der von uns betrachteten
Phänomene ist es jedoch symptomatisch, dass es für sie keine oder
keine eindeutigen termini gibt und dass sie — soweit sich das mit
Hilfe der grösseren Kommentare und des Thesaurus Linguae Latinae

feststellen lässt — erst bei den Augusteern auftreten. Wenn man
eine kurze Formel für das Neue sucht, könnte man sagen: gesuchte,

übersteigerte Einfachheit und geballt aussagekräftige Diktion. Die
hellenistischen Dichter schaffen durch rhetorische Mittel (Satzantithesen,

Periphrasen u.ä.) an der Oberfläche komplizierte sprachliche
Gebilde für einfache Sachverhalte und Bezüge. Bei den augusteischen
Dichtern ist es umgekehrt. Die komprimierte und einfache Sprache



'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHAIA' 211

verdeckt oft einen tiefen Gehalt. Die untersuchten -mrcoaecov evaXXa^eti;

sind im Gegensatz z.B. zu gelehrten Periphrasen nicht eigentlich
kompliziert. Die verfremdende Wirkung, die von den syntaktischen
Neuerungen ausgeht, verstellt das Verständnis nicht, sie hebt
vielmehr das üt]>o<; und weist damit 'in die Tiefe'.

M. Zanker: Der Versuch einer Definition der Sprachstruktur

Vergils, den Herr Görler eben unternommen hat, um den augusteischen

Dichter von den alexandrinischen des 3. Jhdts. abzusetzen,
erinnert einen natürlich an die Kunst der Augustus-Zeit. 'Einfache
Struktur' (verstanden als inhaltliche Bezüge) wäre eine brauchbare

Definition für manches Werk vor allem der offiziellen Staatskunst.

Man denke nur an die mythologischen Reliefbilder der Ära Pacts.

Auch für die Manierismen in Vergils Sprache bietet die Kunst
Parallelen. Da kann man z.B. an den Umbildungen von frühklassischen

und strengen Werken ebenfalls 'Übersteigerung der Einfachheit'

beobachten.

P.-S.: En complement ä cette discussion, il conviendrait de

prendre connaissance d'un important article, paru ulterieurement,
de H. D. Jocelyn, « Vergilius Cacozelus », in Papers of the Liverpool
Latin Seminar, Vol. 2 (1979), 67-142.

[Indication aimablement donnee par le Professeur D. A. Russell]



fi f± -J&- - -.. - rr ^iW'TtäP ?•**&*<*
FT^K"jS-f.vr^f1 X ----

~ t* .< - ._<*'^V- -rc^
*; )i7?r^- /^ä£r-f r*jl

=*7'->


	'EX VERBIS COMMUNIBUS KAKOZHΛIA' : die augusteischen "Klassiker" und die griechischen Theoretiker des Klassizismus

