
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 25 (1979)

Artikel: Die klassizistische Theorie der Mimesis

Autor: Flashar, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Hellmut Flashar

DIE KLASSIZISTISCHE THEORIE
DER MIMESIS

I

Als Hintergrund für die klassizistische Theorie der Mimesis
sei die Geschichte des Begriffes in kurzer Zusammenfassung
skizziert. Das Wort fiipivjau; ist, wie viele Substantiva mit dem
Suffix — au;, eine Prägung des 5. Jhdts. Es taucht erst in der
2. Hälfte des 5. Jhdts. auf und bleibt bis zu Piaton hin ein
seltenes Wort1. Etwas früher ist das Wort belegt,
nämlich in zwei Fragmenten des Aischylos (364 N2; POxj.
2162), wo es 'Abbildung' heisst, während es für das Verb
(rijaeia-ö-ai. eine ganze Reihe von Belegen gibt, deren frühester
im homerischen Apollonhymnus (162 f.) ins 7. Jhdt. hinaufreicht.
MifTsiaO-ai wird gewöhnlich als Denominativbildung von (Aftoq

angesehen 2, doch fehlt es an frühen Belegen für füjtoq. Das

1 Über das Vorkommen von [rtjreiathn, usw. orientiert vorzüglich G. F.

Else, « 'Imitation' in the Fifth Century», m CPh 53 (1958), 73-90, 245, der auch
die einseitige Ableitung der Mimesis aus dem Tanz durch H. Koller, Die
Mimesis m der Antike (Bern 1954), uberzeugend widerlegt. Vgl. noch R. McKeon,
« Literary Criticism and the Concept of Imitation in Antiquity», in Modern

Philology 34 (1936), 1-33.
2 Vgl. G. F. Else, art. at., 74, G. Sorbom, Mimesis and Art (Stockholm 1966),
22 ff.



8o HELLMUT FLASHAR

Wort ist kaum eher belegt1, als es um die Mitte des

5. Jhdts. terminus technicus für eine bestimmte Form eines
dramatischen Gedichtes geworden ist, die Sophron in Sizilien
eingeführt hat. Im Attischen hat man dann das Wort [U(ao<; als

fremdartig und der niederen Sphäre zugehörig empfunden; es

kommt — von Aischylos, Fr. 57 N2 und Ps.-Euripides, Rhesus

256 abgesehen — weder in der Tragödie (die auch das Wort
(dpi««? nicht kennt) noch bei Piaton (der ja und fu.fj.eia&au

häufig verwendet), überhaupt vor. Dafür, dass [Afro? ursprünglich
'Akteur eines dionysischen Kultdramas' bedeutete und

sozusagen hier der Ursprung des ganzen Mimesiskomplexes
liege — wie es H. Koller nachzuweisen gesucht hatte 2 —
gibt es keinen Anhalt3.

Die Wörter fxifxeüa&ai und dann später auiTjGic; bedeuten so
viel wie: 'Präsentation auf einer anderen Ebene', die
gelegentlich den Charakter des Nachahmens, gelegentlich den des

Darstellens annimmt. Aber immer ist damit ein Umsetzungs-
prozess auf eine andere Ebene verbunden, sei es, dass die
menschliche Stimme Laute von Instrumenten (h.Hom. Apoll.
162) oder das Instrument einen stimmlichen Klagelaut (Pindar,
P. XII 21) 'darstellt', sei es, dass eine Gestalt in der Realität in
Form einer Statue abgebildet wird (Herodot III 37), oder

generell Gesten, Bewegungen, Aktionen, Sprache, Gesang in
der Realität versetzt werden auf die Ebene der Bühne bzw. der

Vorführung. Ein Spezialfall aus diesem Bedeutungszusammenhang

ist die Verwendung von fufrswr&ai im Sinne von 'eine
Rolle spielen' (z. B. Aristophanes, Thesm. 850: Ajv xaArjv 'EAsvqv

pufX7)CT0[i,at)4. Dass Mimesis so etwas wie ein 'Gestalten auf
1 Für Aischylos, Fr. 57 N2 hat G. F. Else, art. cit., 75 f. (gegen Koller) nachge-
wiesen, dass hier den Klang eines Musikinstrumentes (rbombos) bedeutet.
2 H. Koller, op. cit., 125 ff., dem freilich das Verdienst bleibt, die zu enge
Auffassung der Mimesis als blosser 'Nachahmung' korrigiert zu haben.
3 Die wenigen Belege von pii{i.eTaf}ca im 5. Jh. stehen nirgends in Beziehung

zum Mimos.
4 Bei Thukydides I 95, 3 wird das Verhalten des Pausanias mehr als xupavviSot;

('Gehabe') denn als crpa-r^yta genannt. Auch hier geht es um eine Trans-



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 8l

einer anderen Ebene' ist, geht auch aus dem Schlagwort 4 te/vt]
jjUfxsiToa T7)v ©'jaw hervor, insofern hier ein bestimmtes menschliches

Tun als ein Abbild natürlicher Vorgänge angesehen wird,
wie dies wohl am ausführlichsten in dem grossen Exkurs der
schon dem 4. Jh. angehörenden Ps.-hippokratischen Schrift
De victu (I n-24) 1 2um Ausdruck kommt. Von 'Nachahmung'
kann hier allerdings keine Rede sein, denn der Autor geht ja
gerade davon aus, dass den Menschen allgemein nicht bewusst

wird, wie sehr bestimmte Tätigkeiten (handwerkliche
Tätigkeiten, Musik, Schauspielkunst, Bildhauerei) von
natürlichen Vorgängen sind, wobei hier an die Natur des
Menschen gedacht ist (Atmung, Stoffwechsel usw.).

Der platonische Gebrauch von (jfjXTjau;, (xtyetoffai usw.
schliesst sich zunächst ganz natürlich an den allgemeinen
Sprachgebrauch an 2, geht aber in doppelter Hinsicht über ihn hinaus:
einmal im technischen Sinne, indem die dramatische Dichtung
im Unterschied zur 'narrativen'3 als mimetisch bezeichnet wird,
weil hier der Dichter durch den Mund eines Rollenträgers
spricht (Rep. III 392 d ff.), und zum anderen in der systematischen
Ausgestaltung des Gedankens, dass Mimesis die 'Präsentation
auf einer anderen Ebene' bedeutet, indem nun {Rep. X 595 c)
alle Dichtung gleichsam als Abspiegelung der Realität (596 d-e)
Mimesis im Sinne einer ontologischen Stufe noch unterhalb der
Ebene der technisch-handwerklich produzierten Gegenstände

position von einer Ebene (politischer Bereich) auf eine andere (eng umgrenztes
Feldherrenamt). Auch bei Aristophanes, Thesm. 156 hegt ahnliches vor: (rtjarjai?

ist hier die Transposition des Weiblichen durch den Mann, der eine Frauenrolle
spielt.
1 Vgl. H. Diller, « Der innere Zusammenhang der hippokratischen Schrift De

victu», in Hermes 87 (1959), 39 ff. Kleine Schriften spr antiken Medizin (Berlin
1973). 71 ff0-
2 Vgl. W. J. Verdenius, Mimesis. Plato's Doctrine of Artistic Imitation and its
Meaning to us (Leiden 1949).
8 'Narrativ' ist hier nicht im modernen literaturtheoretischen Sinn ('Narrativitat')
gebraucht, sondern im Sinne von 'dihegmatisch' zur Bezeichnung derjenigen
Dichtung, in der der Dichter im eigenen Namen spricht.



82 HELLMUT FLASHAR

genannt wird. Mit dieser Ausgestaltung des Sprachgebrauches
verbindet Piaton philosophische Konsequenzen. Sie bestehen
einmal in der sog. 'Dichterkritik', wonach der Dichter bzw.
sein Interpret durch das Hineinschlüpfen in eine Maske seine

eigene Person und Vernunft auslöscht und als 'Nachahmer'
wie der Maler eine Scheinwelt produziert, der gegenüber er
im Nichtwissen steht1. Dass der Dichter im Zustand der göttlichen

Begeisterung (evdouoiaorfAo?) dichtet und gerade geglückte
Dichtung aus göttlicher Inspiration hervorgeht und ebenso
durch einen enthusiastisch begeisterten Interpreten
weitergegeben wird, ist eine von Piaton stark ausgebildete
Erklärungskategorie. Doch vermeidet es Piaton in der Regel, diesen

Aspekt mit der Konzeption von der Mimesis und der Auffassung

des im Nichtwissen stehenden Dichters in Verbindung
zu bringen 2. Sie liegen andererseits darin, dass der Mimesis-
Begriff in einem weiteren Sinne ontologisch verwendbar wird:
er zeigt generell eine Beziehung zwischen dem unveränderlichen
Sein und der Welt des Entstehens und Vergehens an. So kann
die Sprache Mimesis der Dinge 3, der sichtbare Kosmos Mimesis

der göttlichen Harmonie (TL 80 d) und der Philosoph der

(Ai(j.7)T7]c des Seienden (Rep. VI 500 c-501 c) sein.
Aristoteles befreit den Mimesis-Begriff aus seiner ontolo-

gischen Fundierung, jedenfalls im poetologischen Zusammenhang

4. Er übernimmt jedoch von Piaton die generelle
Charakterisierung der Dichtung als Mimesis, bezieht diesen Begriff

1 Das ganze Problem der Dichterkritik kann hier nicht aufgerollt werden.
Festgehalten sei nur, dass Piaton den Begriff der Mimesis mit dem der Inspiration des
Dichters nur an einer Stelle (Lg. IV 719 c) in Verbindung bringt, beide Aspekte
aber sonst trennt.
2 Vgl. H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis platonischer Philosophie (Berlin 1958),
106 ff.
3 Cra. 423 a u. ö. Vgl. H. Koller, op. cit. (supra S. 79 Anm. 1), 48 ff.
4 In der aristotelischen Kosmologie spielt der Gedanke der Mimesis des
Vollkommenen durch das Unvollkommene in teleologischem Zusammenhang eine
Rolle (z. B. Mete. I 9, 346 b 35 ff. und dazu H. Happ, Hyle (Berlin 1971), 510 f.).
Von hier gibt es aber keine Verbindung zur Dichtungstheorie.



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 83

aber präzise auf ein System mimetischer Künste, dessen Hauptteil

TOirjTiX7) heisst und in künstlicher Grenzziehung teils mehr
(Flöten-, Zitherspiel, Tanz) teils weniger (Lyrik, Lehrgedicht)
als den traditionellen Begriff von 'Dichtung' umfasst und das

ferner die dann in der Entfaltung des Mimesis-Begriffes nicht
weiter berücksichtigte bildende Kunst (Plastik und Malerei)
einschliesst. Näher bestimmt Aristoteles die Mimesis durch
ihre Mittel (Logos, Rhythmus, Harmonie) und vor allem durch
ihren Gegenstand. Sie bezieht sich ausschliesslich auf menschliche

Handlungen von ethischem Belang (Po. 1-3) und ihr wohnt
eine schöpferische Kraft inne, die über ein bloss nachahmendes
Verhalten hinausgeht, indem sie menschliche Verhaltensweisen
nicht nur realistisch abschildern, sondern idealisieren und
parodieren kann, und zwar orientiert an der Kategorie der

Möglichkeit und der Wahrscheinlichkeitx. Eben darin finden
die aristotelischen Begriffe von 7coiy)ot<; und von ihre
Begrenzung, dass sie gerichtet sind auf den Bereich der menschlichen

Praxis 2, mit dem es vor allem Epos, Tragödie und
Komödie zu tun haben 3.

II

Die klassizistische Theorie der Mimesis scheint von diesen
Distinktionen zunächst grundverschieden zu sein. Sie steht

1 Gerade in diesem Punkt entfernt sich der aristotelische Gebrauch von Mimesis
am weitesten von der Bedeutung 'Nachahmung' und nähert sich dem der gebundenen

Fiktion, insofern der Dichter mögliche bzw. wahrscheinliche Geschehnisse
in Relation zur Wirklichkeit, aber auch in poetischer Abstraktion vom Besonderen
und in Konzentration auf das Allgemeine darstellt.
2 Über den aristotelischen Begriff von Praxis vgl. R. Kannicht und H. Flashar,
« Dramentheorie — Handlungstheorie», in Poetica 8 (1976), 326 ff.
3 Dass die Mimesis sich nicht primär auf das Ethos, sondern auf das Handeln
richtet {Po. 6, 1450 a 20-22), gilt zunächst nur fur die Tragödie und in gewisser
Weise fur das Epos. Wenn Aristoteles im Dialog IIspl —oltjtoW (Fr. 72 Rose3)
die platonische Kritik gegen die mimetische Dichtung mit der Bemerkung



84 HELLMUT FLASHAR

zu allererst in der Tradition der rhetorischen imitatio von
Stilvorbildern, deren Wurzeln schon bei den Rednern des

4. Jhdts. liegen. Dort begegnet der Gedanke der Benutzung von
bereitliegenden Topoi und Enthymemen im Sinne eines
ausdrücklich als jiifxsiafl-ai bezeichneten Nachbildens 1 ebensosehr
wie die Berufung auf die alten Dichter und die Vorbildhaftigkeit
ihrer Gedanken2 und schliesslich ganz allgemein die
Vorstellung vom Nachahmen oder gar Überbieten eines Vorbildes

3. Aber diese Gedanken sind nicht systematisiert, es gibt
noch keine Theorie der Mimesis im Sinne einer stilistischen
oder gedanklichen imitatio literarischer Vorbilder. Die
Voraussetzungen dafür sind erst durch die 'Kanonbildungen'4 von
Aristophanes von Byzanz und Aristarch geschaffen worden 6.

beantwortet, die platonischen Dialoge seien ja auch 'mimetisch' p£v 17) tto-
Xixsla "0(i,7]pov IxßaXXcov xal t/jv (i.t(j,Y)TtxrJv 7uoto)aiv, auxö? 8i xou? StaXöyou? {iip^xi-
xt5? YP^aO> so verwendet er hier den gleichen Mimesis-Begriffwie Piaton in Rep.

III, der sich sonst bei Aristoteles nicht findet, auch nicht in der Begründung der

von Piaton übernommenen Einteilung der Dichtung {Po. 3,1448 a 20-24). 7 2 R3

ist zugleich eine der wenigen Belege fur eine sprachliche Beziehung von und
— Ein Bezug des Begriffes auf eine aussermenschliche

Wirklichkeit kommt bei Aristoteles in poetologischem Zusammenhang nicht vor.
Fur die Formel tj x£x^?) ptpeixat, ttjv <puaiv ist der einzige Beleg bei Aristoteles
Meie. IV 3, 381 b 6.
1 Z. B. bei Alkidamas, ed. L. Radermacher, Artium scripiores (Wien 1951),
S. 135: 7roXXax6f>ev ei? xauxöv lvfh>{H)(i.axa CTuvayelpai xal ji-t^aacr^ai xa? x&v sü

Xeyop^vcav £7uxi>xfa?...
3 Z. B. Isokrates, XIII {Soph.) 2 (Homer).
3 Z. B. Isokrates, XIII {Soph.) 18: aux&v 7rapa8eiY!^a Trapaaxetv, &axe... pijxiqaa-
a&ca Suva(xevou?... Vgl. auch Isoc. IV {Paneg.) 8.
4 Dass der Begriff 'Kanon' im Sinne von 'Kanonbildung', Auswahlliste usw.
1768 von D. Ruhnken geprägt wurde (und in dieser Bedeutung nicht antik ist),
zeigt R. Pfeiffer, Geschichte der klassischen Philologie I (Reinbek 1970), 255. Doch
gebraucht immerhin Dion. Hal. De Thuc. 1 die Form xav6ve? zur Bezeichnung
der 'kanonischen' Musterautoren, und zwar in deutlichem Bezug zur Mimesis-
lehre.
5 Auf die Voraussetzungen und näheren Umstände, die zur Aufstellung derartiger

'Auswahllisten' führten, kann hier naturlich nicht eingegangen werden. Zu
den Pinakes vgl. jetzt R. Blum, Kallimachos und die Literaturver^eichnung bei den

Griechen (Frankfurt 1977).



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 85

Die in einem solchen 'Kanon' aufgenommenen Autoren sind
dann die Vorbilder fur die 'klassizistische' Mimesis, wie sie

nun theoretisch durchgeformt von der 1. Hälfte des 1. Jhdts.
v. Chr. bis zu Quintilian vorliegt. Demgemäss liegt der einzige
gravierende Epocheneinschnitt in der Zeit der alexandrinischen
Gelehrten selbst1. Die ihnen vorausliegende Literatur sind die
'Alten' bzw. die 'Klassiker', unter denen die Jüngsten (Philetas,
Kallimachos) noch in die 1. Hälfte des 3. Jhdts. hineinreichen 2.

Wann derartige, mehr oder weniger feste Listen mit ihren
nach Gattungen eingeteilten Gruppen von 5 Epikern, 9
Lyrikern, 3 Tragikern, 10 Rednern usw., die ursprünglich anderen
Zwecken gedient haben mögen 3, als Zusammenstellung von
auctores imitandi empfunden und benutzt worden sind, lässt sich
nicht mit Sicherheit sagen. Doch spricht manches dafür, dass

dies etwa zu Beginn des 1. Jhdts. in Rom geschah, als mit der

allgemeinen Wendung zu den 'Alten' zugleich die
grammatischrhetorisch-literarische Erziehung der römischen Jugend durch
griechische Rhetoren sich einbürgerte4 und Adaptierungen
und Umsetzungen von kanonischen Listen griechischer Autoren
auf Teile der römischen Literatur sich anbahnte, wofür ein

1 Vgl. Quintilian, Inst. X i, 54: Aristarchus atque Aristophanes neminem sut

temporis in numerum redegerunt.
2 Vgl. Quint. Inst. X 1, 58.
3 Auf den bibliothekarischen Aspekt weist R. Blum, op. cit. (supra S. 84 Anm. 5),

301 ff. hin.
4 Vgl. H. I. Marrou, Geschichte der Erstehung im Klassischen Altertum (München
1957), 355 ff. Im übrigen vollziehen sich Einsatz und Ablauf klassizistischer

Bewegungen über einen längeren (wohl schon im 2. Jh. v. Chr. einsetzenden)
Zeitraum und sind nicht auf den von einzelnen Autoren erklarten bzw.
beanspruchten Anfang des Attizismus (vgl. dazu A. Dihle, « Der Beginn des Atti-
zismus », in A <& A 23 (1977), 162-177) begrenzbar. In der Philosophie z. B.
verstehen sich sowohl die sog. 'skeptische' Phase der Akademie von Arkesilaos
bis Kleitomachos bzw. Philon als auch die Richtung des Antiochos als Ruckwendung,

jene als Ruckkehr zur sokratischen Aporetik, diese als Ruckbesinnung auf
die Lehrgehalte Piatons und der Alten Akademie. Jedenfalls ist Ciceros Stellung
in der Philosophie von Anfang an durch eine 'klassizistische' Hinwendung zu
Piaton charakterisiert (vgl. W. Burkert, « Cicero als Platoniker und Skeptiker »,

in Gymnasium 72 (1965), 175 ff.).



86 HELLMUT FLASHAR

frühes Zeugnis die Liste von zehn Palliatendichtern ist, die
Volcacius Sedigitus in seiner Schrift De poetis (Fr. i Morel) in
Analogie zum Kanon der zehn attischen Redner angelegt hat.
Dies ist der Anfangspunkt einer Entwicklung, die die
Ausbildung, Einordnung und dann selbst Kanonisierung der
römischen Literatur in ihrer durch die Begriffe imitatio und
aemulatio gekennzeichneten Relation zur griechischen Literatur 1

in Gang gebracht hat. Dieser Prozess vollzieht sich auf mehreren
Ebenen: die bekannten Äusserungen in der Arspoetica (268 f.)
über die exemplaria Graeca beziehen sich auf den römischen
Dichter als imitator (134), die Darlegungen Quintilians {Inst. X 1)
stehen zunächst in der Tradition des rhetorischen Unterrichtes,
in den zuerst der Auetor ad Herennium (um 85 v. Chr.) die
imitatio programmatisch als ein Verfahren eingeführt hat, qua

impellimur cum diligenti ratione ut aliquorum similes in dicendo

valeamus esse (I 2, 3), während Cicero die imitatio als Programmpunkt

der Rhetorik ganz weit fasst und dabei als Gegenstand der
imitatio keineswegs nur Schriften und Autoren, sondern auch
lebende Vorbilder (z. B. Politiker) ansieht, jedenfalls in orato-
rischem Zusammenhang {De orat. I 34, 156; II 21, 89 ff.). Bei

Quintilian indessen kommt noch etwas anderes hinzu. Durch
die streng parallele Zuordnung der lateinischen zu den
entsprechenden griechischen Autoren von kanonischer Geltung
in den einzelnen Gattungen2 wird die römische Literatur
ihrerseits nach den für die griechische Literatur aufgestellten
Kategorien aus einer 'klassizistischen' Perspektive 'klassisch',
und zwar innerhalb des gleichen klassizistischen
Begründungszusammenhanges, der schon zur Zeit der Entstehung eines

guten Teiles der lateinischen Literatur gegeben war, in der
eben nun auch diese zu kanonischer Geltung gelangte. Der

1 Vgl. A. Reiff, Inierpretatio, imitatio, aemulatio (Diss. Köln 1959).
2 Lehrreich noch L. Mercklin, « Der Parallelismus im ersten Kapitel des zehnten
Buches des Quintilian», in RhM 19 (1864), 1 ff., und P. Steinmetz, « Gattungen
und Epochen der griechischen Literatur in der Sicht Quintilians », in Hermes 92
(1964), 454 ff-



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 87

zeitliche Abstand von 'Klassik' und 'Klassizismus' ist hier viel
kürzer als bei der griechischen Literatur.

III

Das theoretische Modell, von dem Quintilian sich für die

Einordnung auch der römischen Literatur mit nur geringen
Modifikationen 1 leiten lässt, ist durch Dionys von Halikarnass
gegeben. Er repräsentiert am reinsten die gängige klassizistische

Theorie der Mimesis. In ihr lassen sich folgende
Hauptmomente unterscheiden2: Mimesis bezieht sich auf die drei

Hauptbegriffe, die Dionys in seiner Schrift Ilept fripiyjcrscix; nach
der Definition der Rhetorik (Fr. 1) einführt (Fr. 2): cpücrtp Seilet,

axpißfip, acrxyjutp etutcovoc;. Denn « die rechte Natur»,
womit offenbar das schöpferische Potential gemeint ist, erlangt
man in einem « psychologischen Prozess des Eindringens in
Geist und Haltung der vorbildlichen Autoren » 3, indem « die
Seele des Lesers durch unentwegte Beobachtung die Ähnlichkeit

des Charakters (des Vorbildes) auf sich zieht» 4. Dies
geschieht nun aber im einzelnen durch « genaue Beobachtung»
und « mühevolle Übung ». Diese beiden Komponenten
durchdringen sich bei Dionys ständig gegenseitig: die nüchterne

Tätigkeit des Beobachtens und Sammeins auf der einen und die

zur Bewunderung hingerissene Seele auf der anderen Seite. Die
Mimesis mündet gleichsam in eine umfassende Bewegung und
ist keineswegs in einem eng rhetorischen Sinne nur auf den

1 Dazu gehören Stellung und Bewertung einzelner Autoren wie z. B. Menander
und Xenophon, vgl. P. Steinmetz, art. cit., 457 f.
2 Das Folgende im wesentlichen nach den Resten der Schrift Ilepl |ripu)<jeco?.

Vgl. dazu M. Fuhrmann, Einfuhrimg in die antike Dichtungstheorie (Darmstadt 1973),

170-4.
3 M. Fuhrmann, op. cit., 171.
4

7] y&p fs/f xoü avayivcoaxovxoi; urro zrtc crjvey/Ap TtapatTjpYjaecop xf,v ouo'.ÖTyTa xoü

Xapaxxrjpop ecpsXxexai (Fr. 6, II 20z, 20 ff. U.-R.).



88 HELLMUT FLASHAR

Stil oder nur auf den Stoff beschränkt. Sie ist vielmehr als ein

Vorgang verstanden, in dem der Nachahmende « dem, was bei
einem jeden der Alten als besser gilt, nacheifert und gleichsam
aus vielen Quellen einen Strom zusammenbringt und diesen in
die Seele ableitet» h Im einzelnen geschieht dies, indem die

jeweils vorzüglichsten Elemente (Ethos, Pathos, Ökonomie der

Darstellung, Spannung, Grösse der Gedanken, Prägnanz der
Sentenzen, stilistische und rhetorische Qualitäten usw.) aus den
kanonischen Autoren nachgeahmt werden (Fr. 6). Als Objekte
der Mimesis erscheinen ausschliesslich die kanonischen Autoren
der alexandrinischen Gelehrten, wenngleich diese Herkunft aus
den erhaltenen Teilen der Schrift des Dionys nicht deutlich wird,
wohl aber aus Quintilian. Dass das Subjekt der Mimesis der

angehende Redner ist, geht ganz allgemein aus der Tatsache

hervor, dass die Mimesistheorie in einer Schrift entwickelt
wird, die mit einer Definition der Rhetorik beginnt, wird aber
über den wiederholten Hinweis, dass es um « öffentliche Reden »

(ttoXitixo! Xoyoi, Fr. i; 2) geht, hinaus in keiner Weise spezifiziert.

Dass es sich hier um ein allgemeines Bildungsideal
handelt, in dem Rhetorik und Literatur sich gegenseitig
durchdringen, ist mit Recht bemerkt worden 2.

IV

Auf dem Boden der bei Dionys besonders klar hervortretenden

Konzeption der Mimesis stehen alle klassizistischen
Literaturtheoretiker mit geringfügigen Modifikationen, die sich
auf die relative Einordnung einzelner kanonischer Autoren
(Piaton, Lysias, Demosthenes, Thukydides) beziehen, worüber

1 errav C7)Xcoct7) T& reap' sxacTTCB Ttov 7taXa(,£>v ßsXTtov elvai Soxouv xal xa-ftarcsp

ex TToXXcav vaptaxcov £v -u <TUY*o(iiaa? peupia tout' elq xfjv ^XO7 (-teToxexeuay] (Fr. 6,

II 203, 7 ff. U.-R.).
2 M. Fuhrmann, op. cit. (supra S. 87 Anm. 2), 174.



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 89

es dann zwischen z. B. Dionys, Caecilius und Ps.-Longin zu
teils impliziter, teils expliziter Polemik gekommen ist.

Doch hat Ps.-Longin im ganzen eine höchst eigenwillige
Konzeption der Mimesis vertreten, die zwar überall von den

stereotypen Motiven ausgeht, diese aber weit hinter sich lässt.

Die Mimesis der grossen Autoren wird als Lehrstück recht
unsystematisch eingeführt als « ein anderer Weg ausser dem
schon Genannten zum Erhabenen» (aXXv) -n7tapä -ra sLpvjpiva

oSo? em Ta ö^7)Xa, 13, 2), wie auch schon vorher in additiver
Reihung « eine andere Möglichkeit, erhabene Reden zu gestalten

» (e! tl xal STSpov eyoipisv ut|/y]Xoü<; raisiv toü? Xoyou? Sovagevov,

10, 1) erwähnt war.
Innerhalb der Gesamtdisposition steht die Mimesis-Abhand-

lung in dem Teil der Schrift, der von der ersten (und allenfalls

zweiten) Quelle des Erhabenen, also der « Kraft, die gedankliche

Konzeption in grosse Worte zu fassen» (to rap! rap vo*)-

Gsic, äSpeTryjßoXov), handelt und dann in dem « starken und
begeisternden Pathos » (to (vpoSpov xal evS-ouaracmxov tox-9-oi;, 8, 1),

also den beiden Quellen des Erhabenen, die auf « natürliche
Anlagen» (aü&iysvsLp gucjtclgslp) zurückgeführt werden. Nun
lässt sich die klassizistische Konzeption von Mimesis, wie sie

etwa bei Dionys vorliegt, nicht auf diese beiden Faktoren
reduzieren. Die Physis ist nur die eine, im Grunde gar nicht
abtrennbare Seite der Angelegenheit. Entsprechend handelt

Ps.-Longin noch einmal im Zusammenhang mit der auf die
Seite der tb/yt] gestellten (8, 1) Figurenlehre über die Mimesis,
nämlich anlässlich der Behandlung des Hyperbaton (22), ohne
dass diese Aufteilung des Mimesiskomplexes in diese beiden

Aspekte aus der Gesamtdisposition wirklich sinnfällig würde.
Das ist umso auffallender, als Ps.-Longin ja dem Caecilius im
Falle des Pathos eine mangelnde Abgrenzung in der Disposition
zum Vorwurf macht (8, 2).

Aber dieses Verfahren erklärt einigermassen, warum Ps.-

Longin in seiner Mimesisabhandlung (13-14) den Aspekt der

Physis so in den Mittelpunkt stellt. Zwar betont auch Dionys



9° HELLMUT FLASHAR

die Bedeutung der Physis {De imit. Fr. 5) in diesem Zusammenhang,

aber die gängige Auffassung von der 'Einfühlung' in
den Geist des Autors wird bei Ps.-Longin gesteigert zu einer

regelrechten Inspirationstheorie. Ps.-Longin nähert sich damit
im Grunde der platonischen Lehre vom Enthusiasmus des

Dichters, seines Interpreten und Rezipienten, nur dass
Enthusiasmus und Mimesis nicht mehr die beiden komplementären
Seiten zur Umschreibung einer hinsichtlich Wissen und Rechenschaft

defizienten Verfassung bedeuten, sondern Mimesis und
Begeisterung in eins verschmelzen und zusammen Ausdruck
nicht nur gekonnter, sondern auch kontrollierter Fähigkeit
werden. Dieses Konzept hat mehrere Konsequenzen. Es erlaubt
zunächst die Vorstellung einer ganzen Kette von Trägern der

Begeisterung, die den empfangenen Impuls auch weitergeben
können, ähnlich der Reihe: Muse-Dichter-Interpret-Flörer, die
im platonischen Ion durch die Kette der Magnetsteine
verdeutlicht wird. Die mimetisch ergriffene Quelle sind die grossen
Autoren der früheren Zeit (13, 2), von denen einige aufgezählt
werden, jedoch nicht in der Gruppierung und Vollständigkeit
im Sinne des alexandrinischen Kanons, wie er bei Dionys und
Quintilian wiedergegeben ist. Aber innerhalb der grossen
Autoren wird weiter differenziert. Nicht nur sind sie alle Quelle
von Inspiration und Nachahmung für den angehenden Redner,
sondern unter ihnen ragt noch einmal Homer besonders hervor,
den andere ihrerseits kanonische Autoren (Archilochos, Stesi-

choros, Herodot, Piaton) nachahmen. Nun kommen die
einzelnen Elemente dieser Konzeption (enthusiastische Wirkung
der grossen Autoren, überragende Stellung Homers, Homer-
imitatio durch andere 'klassische' Autoren) auch sonst im
Umkreis der klassizistischen Literatur vor, doch ihre Integration
in den Zusammenhang bei Ps.-Longin gibt diesen Elementen
eine neue Funktion.

Dazu gehört zunächst eine gewisse Austauschbarkeit der
Positionen. Wenn Piaton als 'klassischer' Autor genau so
'nachahmt' wie der zeitgenössische Redner — das Bild vom



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 91

Ableiten der Ströme und Bäche bezieht Dionys auf den
zeitgenössischen Nachahmer, Ps.-Longin auf Piaton (8, 3) —,
dann zeigt sich darin der Anspruch einer grundsätzlichen
Gleichrangigkeit der nun auch in der anderen Richtung gilt.
Denn der zeitgenössische Redner, der sich in nachahmender

Begeisterung an Thukydides, Piaton und Demosthenes schult,
wird für die Nachwelt seinerseits zum Masstab und zur Quelle
von Begeisterung. Der 'klassizistische' Nachahmer macht sich

hier selber zum 'Klassiker', nämlich im Hinblick auf seinen
Ruhm bei der Nachwelt. Der Grundgedanke von der Kette
einzelner Glieder, deren Anfang Homer und deren Ende eine
ferne Nachwelt ist, deren Mittelglieder aber formal
gleichrangig, weil jeweils sowohl Subjekt wie Objekt der Mimesis
sind, verleiht dem Gedankengang mit seinen verschiedenen,
zur Mimesis zunächst überhaupt nicht gehörenden Aspekten
(Theater, Tribunal, Nachruhm) eine gewisse Einheitlichkeit,
die freilich nur sehr locker, nicht theoretisch verfestigt,
erscheint.

Die Zusammenordnung dieser verschiedenen Aspekte
führt zu einer weiteren Konsequenz. Der Schnitt liegt jetzt
nicht mehr so sehr zwischen den kanonischen Vorbildern unter
den alten Autoren auf der einen und der Mimesis in der Gegenwart

auf der anderen Seite, sondern zwischen allen vorbildlichen,

nachgeahmten und nachahmenden, insgesamt also

'kanonischen' Autoren und Rednern der Vergangenheit und
Gegenwart gegenüber einer Zukunft als Rezeptionsinstanz.
Der Gedanke von der Vorbildlichkeit der ganzen Antike hat
hier eine seiner Wurzeln.

Zudem werden noch enger, als es in der klassizistischen
Literaturtheorie ohnehin angelegt ist, Dichtung und Prosa,
Literatur und Rede als einheitlicher Bereich angesehen, dessen

einzelne Glieder in einen allgemeinen Bildungsbegriff aufgehen.
Dazu trägt nicht zuletzt die Idee des literarischen Wettkampfes
bei. Sie ist als solche natürlich alt, aber in Verbindung mit der

rhetorischen Mimesistheorie konkret ausgeformt durch die



92 HELLMUT FLASHAR

spezifischen Gegebenheiten der lateinischen Literatur und durch
das Bestreben der römischen Literaturtheorie, sich Geltung
und Wert der eigenen Literatur im Prozess des aemulari mit dem

griechischen Vorbild zu versichern und in der Synkrisis
darzustellen, wie dies von Cicero an zu beobachten und schliesslich
bei Quintilian systematisch durchgeführt ist. Man wird daher

vermuten, dass die Begriffe fr/jXcoau;, GjAo?, ^Xeiaö-ai, die freilich
bei den klassizistischen Literaturtheoretikern oft genug pro-
miscue mit den Ausdrücken und giij.sicr&ca gebraucht
werden, in Verbindung mit der Wettkampfmetapher von der
römischen Vorstellung des aemulari her sekundär im griechischen
Bereich mitgeprägt sind.

Ps.-Longin erweitert nun diese Vorstellung, indem er an
die Stelle der römischen Autoren als Wettkampfpartner die
'Rede' der eigenen Zeit setzt (was das im einzelnen ist, bleibt
meist unklar), deren Autor zu einem « grossen Wettstreit»
((jiya tö äywvtcrfxa, 14, 2) mit den kanonischen Vorbildern der

Vergangenheit antritt, in dem er zwar unterliegt, aus der

Unterlegenheit aber noch so viel Ruhm ziehen kann (13, 4),
dass die Nachwelt ihn als grundsätzlich gleichrangig mit den

grossen 'klassischen' Autoren und so als ein Glied in der

langen Kette von mimetisch Inspirierten und Inspirierenden
zugleich ansehen kann.

Ergänzt wird diese eigenwillige Konzeption durch die

Einführung des Begriffes Mimesis in der technischen Erörterung
über das Hyperbaton (22). Auch hier ist von vorbildlichen
Autoren (allerdings nur Prosaschriftstellern — Herodot,
Thukydides, Demosthenes —) die Rede, die das Stilmittel des

Hyperbaton meisterhaft angewandt haben. Der Gedankengang
des Kapitels lässt nun gewiss die Folgerung zu, der künftige
Rhetor solle in der Mimesis der hier vorbildlichen Autoren zum
angemessenen Gebrauch des Hyperbaton gelangen, aber diese

Folgerung wird gar nicht explizit gezogen. Stattdessen liegt der
Ton darauf, dass die vorbildlichen Autoren ihrerseits das

Hyperbaton in mimetischer Weise anwenden; nur richtet sich



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 93

ihre Mimesis nicht auf literarische Vorbilder, sondern auf die

«Natur» (<pu0u;). Dabei lassen die allgemeinen Wendungen
über das Verhältnis von cpuau; und-rex^/) — tiyyv\ ist vollkommen,
wenn sie den Anschein erweckt, zu sein; tpucri? erreicht ihr
Ziel, wenn sie unmerklich in sich birgt — auf den ersten
Blick nicht erwarten, dass mit cpuaiq die menschhche Natur
gemeint ist. In der Tat geht es um die Mimesis menschlicher
Leidenschaften, deren Heftigkeit durch die jeweils entsprechende

Verwendung des Hyperbaton angemessen dargestellt
werden soll. Auf diese Weise verbindet Ps.-Longin die
traditionelle Mimesisvorstellung mit der rhetorischen imtatio-Lehxe.
Objekt der Mimesis ist, wie bei Aristoteles, der Mensch. Auch
dass seine «Leidenschaften» mimetisch dargestellt werden,
entspricht der Auffassung des Aristoteles; die Differenz liegt
darin, dass in der aristotelischen Theorie die Mimesis der
menschlichen Handlungen das primäre Moment und daraus
eine bestimmte Dichtungstheorie abgeleitet ist, während es hier
um die rhetorisch-literarische Gestaltung von Affekten in
mimetischer Darstellung generell geht. Aber ganz allgemein
kann kein Zweifel sein, dass die beiden Aspekte der Mimesis,
Darstellung ausserliterarischer Wirklichkeit auf der Ebene der
Literatur und imitatio vorbildlicher Autoren, die z. B. bei
Horaz unverbunden nebeneinander stehen L hier in eine

gewisse Verbindung gebracht sind. Denn das ist ja das Ziel des

Gedankenganges: der angehende Rhetor kann an den vorbildlichen

Autoren anhand deren Verwendung des Hyperbaton
studieren, wie diese die Ausprägungen menschlicher Natur in
der Leidenschaft mimetisch dargestellt haben, um ihrerseits

1 Ars 134 und 317 ff. Vgl. dazu M. Fuhrmann, op. cit. (supra S. 87 Anm. 2),
122 ff. Das Gleiche gilt übrigens auch fur Demetrius Phal., der m Eloc. 112

Mimesis von Dichtem durch Prosaautoren erwähnt, an anderen Stellen (72;
94; 176; 220) aber unter Mimesis die Nachbildung ausserliterarischer Dinge durch
die Sprache versteht. Folgt man der Datierung von G.M.A. Grube, A Greek

Critic: Demetrius On Style (Toronto 1961), 39-46 (wonach De eloc. ca. 270 geschrieben

sei), ware hier der erste Beleg fur die Anwendung des rhetorischen Mimesis-
begnffes auf die Dichtung (also noch vor Philodem).



94 HELLMUT FLASHAR

auf dem Wege der imitatio der Autoren das gleiche leisten zu
können.

Indem die Darstellung menschlicher Natur durch ein
Stilmittel wie das Hyperbaton unter Einbeziehung in die Mimesis-
theorie zum Problem erhoben ist, stellt sich zugleich die
sprachpsychologische Frage nach der natürlichen Sprache1. Hier
zeigt sich, dass offenbar eine Norm natürlicher Sprache vorausgesetzt

ist, von der die Verwendung des Hyperbaton ebenso
eine Abweichung bedeutet, wie der Ausbruch von Affekten
als eine Abweichung von einer 'natürlichen' Verhaltensnorm
angesehen wird, zugleich aber auch ein literarisches Portrait
der Leidenschaften in der Folge der Wörter im Satz, wie sie

der Leidenschaftliche im Affekt wählen würde, im weiteren
Sinne zur 'Natur' (des Menschen) gehört. Dies alles wird aber

von Ps.-Longin nicht als konsistente Theorie entwickelt,
sondern in einzelnen Aspekten dargeboten, die sich zu einer
systematischen, in ihren Konsequenzen wohl vom Autor
selbst kaum übersehenen Aussage vereinen lassen. Wiederum
bedauert man das Fehlen eines kohärenten
Begründungszusammenhanges gerade angesichts der Kritik von Ps.-Longin
an Caecilius in der Frage der klaren Bestimmung des Pathos.

In einem solchen Zusammenhang liesse sich auch der
'Exkurs' über die grossen Autoren (33-36) stellen, obwohl hier
der Begriff Mimesis nicht vorkommt. Aber der Sache nach sind

diejenigen Autoren, denen «Grösse» zugesprochen wird, die
auctores imitandi, wie auch die hier aufgeführten Beispiele von
grossen Autoren (Homer, Archilochos, Pindar, Sophokles,
Piaton, Demosthenes) aus der Gruppe der kanonischen Schriftsteller

stammen. Ihnen wird gegenübergestellt eine Reihe von
Autoren, denen keine «Grösse» zugestanden wird — der

Gegenbegriff ist der der pedantischen Korrektheit — die dann
auch nicht zu den notorischen auctores imitandi gehören (Apol-
lonios, Theokrit, Eratosthenes, Bakchylides, Ion von Chios)

1 Freundlicher Hinweis von Karl Maurer.



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 95

mit Ausnahme der beiden Redner Hypereides und Lysias, deren
Ausschluss aus der Gruppe der kanonischen Autoren von
Ps.-Longin in polemischer Absicht mit besonderem Scharfsinn
betrieben wird 1. Der innere Zusammenhang mit dem
klassizistischen Mimesiskomplex mag gerade daran deutlich werden.
In seinem Rahmen bewegt sich Ps.-Longin im wesentlichen,
trotz gewisser Ansätze, die rhetorische imitatio-Lehre
auszuweiten und mit der traditionellen Mimesisvorstellung in
Verbindung zu bringen. Aber dieser Ansatz ist weit entfernt von
einem theoretischen Konzept, wie es der aristotelischen Poetik
eigen ist, die offenbar nicht nur Ps.-Longin, sondern der
klassizistischen Literaturtheorie überhaupt unbekannt gewesen
ist2.

V

Nur wenige Jahrzehnte später liegt in Plutarchs Schrift De
audiendis poetis ein Zeugnis für die Rezeption und Adaptation
der aristotelischen Mimesislehre vor. Denn die Bestimmung
der Dichtung im ganzen als [xt[X7]Tix7) tund ihre Einordnung
in analoger Beziehung zur Malerei {De and. poet. 3)3 weisen
ebensosehr auf die aristotelische Poetik wie die Rechtfertigung
der Mimesis von hässlichen und unscheinbaren Dingen4.

1 In der Charakterisierung des Hypereides (34, 1-2) uberwiegt der positive,
bisweilen geradezu hymnische Ton, obwohl seine Unterlegenheit unter
Demosthenes gezeigt werden soll. Die Beurteilung des Lysias (35, 1) ist aus der Relation
zu Piaton zu verstehen, und zwar als Entgegnung der generellen Hoherbewertung
des Lysias gegenüber Piaton durch Caecilius (32, 8).
2 Allenfalls die Hervorhebung des sophokleischen Oedipus (33, 5) konnte auf
aristotelische Tradition zurückgeführt werden, vgl. D. A. Russell (ed.), 'Lon-
ginus' On the Sublime (Oxford 1964), 159.
3 Die Ausdrucksweise, die Dichtung sei dtvTicrTpotpoc, ~fj ^ciypaipia, erinnert an
die Bestimmung der Rhetorik als ärauTpotpot; t}) SiakexTixf) (Rh. I 1, 1354 a 1).
4 Vgl. Aristoteles, Po. 4, 1448 b 10-12. Ob direkte Benutzung des Aristoteles
durch Plutarch oder Mittelquellen anzunehmen sind, lasst sich nicht sicher
entscheiden; vgl. G. von Reutern, Phrfarchs Stellung %ur Dichtkunst (Diss. Kiel 1933),

74 ff. Plutarch hatte wohl Zugang zur Aristotelesausgabe des Andronikos von
Rhodos, die grundsatzlich auch Ps.-Longin in Rom bekannt gewesen sein konnte.



96 HELLMUT FLASHAR

Allerdings sind die aristotelischen Theoreme mit wohl
weitgehend von Plutarch selbst stammenden moralisierenden
Überlegungen verbunden. Denn der der Dichtung anhaftende
Charakter des Fiktiven und damit des möglicherweise Unwahren
(erlogene Göttergeschichten usw.) wird gleichsam aufgehoben
durch den Hinweis auf die Mimesis, die ihrem Objekt
angemessen und dann auch wahr sein muss. So dient die Mimesis
nicht nur der ästhetischen, sondern auch der moralischen

Rechtfertigung der Dichtung, von Plutarch im einzelnen

aufgewiesen unter Verwendung von hellenistischem Material,
wie es in der Form der Frage und anschliessenden Lösung dann

vor allem in die porphyrianischen Homerscholien eingegangen
ist1. Damit ist die Tradition bezeichnet, in der Plutarch steht.
Es ist nicht die Anweisung zur eigenen Produktion nach klassischen

Stilmustern, sondern die Frage des moralischen Nutzens

eines Studiums der Dichter, wie er sich in gnomischen
Sentenzen ausdrückt, für die Lebensführung des Menschen.
Daher fehlt auch der klassizistische Mimesisbegriff ganz2.
Der Klassizismus Plutarchs ist sozusagen rein rezeptiv 3, ihm
fehlt der Anspruch, die als klassisch angesehene Literatur nicht
nur aufzunehmen, sondern auch produktiv zu transformieren,
wenn dieser Anspruch bei den in der rhetorisch-literaturwissenschaftlichen

Tradition stehenden Theoretikern des Klassizismus

wie Dionys und Ps.-Longin hinsichtlich seiner konkreten
Einlösung auch in einem doppelten Sinne rhetorisch bleiben
musste. Denn ob die Produkte der Postulate einer klassizistischen

Mimesistheorie überhaupt konkret erwartet wurden

1 Vgl. G. von Reutern, op. cit., 74 ff.
2 Es sei nur am Rande vermerkt, dass der traditionelle Mimesisbegriff nie ganz
verdrangt worden und immer lebendig geblieben ist; vgl. supra S. 93 Anm. 1

(Demetrius von Phaleron); ferner Strabon I 2, 3, p. 15: Mimesis des Lebens als

Fähigkeit des Dichters. Vgl. auch B. Schweitzer, « Mimesis und Phantasia»,
in Philologus 89 (1934), 286-300 mit Hinweisen auf kunsttheoretische Anschauungen.

3 Über Plutarchs Kenntnis der alten Dichter vgl. H. Schlaffer, Plutarch und die

klassischen Dichter {Diss. Zürich 1930).



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 97

oder ob nicht hier (ähnlich wie die aristotelische Poetik im
Verhältnis zu der schon vorliegenden Literatur) die Theorie
im Gewände des Postulats primär eine phänomenerschliessende
Funktion hat, ist eine schwer zu entscheidende Frage.
Eingelöst werden konnte ein solcher Anspruch doch wohl erst aus
einer neuzeitlichen Bewusstseinslage heraus, die den
klassizistischen Mimesisbegriff auf die gesamte antike Literatur
ausweitete, in ihr zugleich 'Naturformen' sah und so die beiden

Komponenten des antiken Mimesisbegriffes, die Nachahmung
literarischer Vorbilder und die schöpferische Darstellung von
Welt und Mensch als Einheit empfand b

1 Dieser Schritt ist zuerst von der Dichtungstheorie der italienischen
Spatrenaissance (Scaliger) vollzogen worden, dann aber in mehreren Ansätzen wiederholt

und vertieft. Vgl. K. Borinski, Die Antike m Poetik und Kumttheorie I (Leipzig

1914), 227 ff. Vgl. auch fur das 17. Jh. H. P. Herrmann, Naturnachahmung
und Einbildungskraft (Bad Homburg 1970), und fur das frühe 18. Jh. J. Bruck, Der
aristotelische Mimesisbegriff und die Nachahmungstheorie Gottscheds und der Schmelzer

(Diss. Erlangen 1972) und K. Maurer, « Präsenz der romischen Dichtung in der

europaischen Literatur », in Latein und Europa, hrsg. von K. Buchner (Stuttgart
1978), 243 ff., bes. 249 ff. (imitatio).



98 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Gorier: Ich möchte an die Schlussfrage anknüpfen, ob die

Produkte der Postulate einer klassizistischen Mimesistheorie
überhaupt konkret erwartet wurden. Beantwortet man die Frage negativ,
würde Dionys und Ps.-Longin eine Epigonen-Haltung unterstellt: das

Gefühl, hoffnungslos im Schatten der Grossen zu stehen und das

Ideal nie erreichen zu können. Zumindest bei Ps.-Longin ist davon

nicht viel zu spüren, aber auch Dionys hat seine Antiquitates Romanae

nicht in der Meinung verfasst, nur Zweitrangiges zu liefern. Zudem
wäre eine solche Resignation kaum vereinbar mit der Vorstellung
einer Kette gleichrangiger Glieder von Homer zur fernen Nachwelt.
Wenn dies Bild ernst genommen werden sollte, musste man fest

mit dem Entstehen von Werken rechnen, die den älteren Vorbildern
zumindest gleichwertig waren.

M. Flashar: Ein resignativer Zug liegt aber doch ganz deutlich
über dem letzten Kapitel von Ps.-Longin mit den Ausführungen
darüber, dass grosse und überragende Naturen gegenwärtig kaum
noch geboren werden und dass die Zeiten für die Entstehung grosser
Literatur ungünstig seien. Und ferner kann kein Zweifel sein, dass

diese grosse Literatur — selbst wenn man den unzureichenden

Überlieferungsstand berücksichtigt — in nennenswertem
Ausmasse nicht entstanden ist, am wenigsten im Bereich der griechischen

Dichtung.
Die Vereinbarkeit dieser Haltung mit dem stolzen Gefühl von

der eigenen Gleichrangigkeit in der Vorstellung der von Homer bis

in die Gegenwart reichenden Kette möchte ich in einem für das

Genus der Dichtungstheorie bezeichnenden, z. B. auch für die

aristotelische Poetik signifikanten Zug sehen, die Beschreibung
und vor allem Bewertung von literarischen Sachverhalten in der

Form von Postulaten zu geben. Diese gehen dann als klassizistische

Bewertungskategorie in einem allgemeinen Bildungsbegriff auf.



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS 99

M. Görler: Der Nachweis (cf. supra S. 93), dass Ps.-Longin im
Hyperbaton-Kapitel die traditionelle Mimesis-Vorstellung
(Nachahmung menschlicher Handlungen; Nachbildung der Natur) mit
der rhetorischen Mimesislehre (imitatio) verbunden hat, scheint von
besonderer Bedeutung. Es ist überaus erstaunlich, dass diese

Verbindung in der Antike so selten vollzogen wird, ist sie doch so

einleuchtend. Die literarischen Vorbilder sind deshalb nachahmenswert,

weil sie ihrerseits Handlungen und Dinge in vollendeter Weise

'nachgeahmt' haben. Rhetorische Mimesis ist also zugleich immer
traditionelle Mimesis zweiten Grades.

Der gleiche Gedanke ist in Ansätzen auch bei Dionys von Hali-
karnass vorhanden. Die Vorstellung einer vollkommenen
Nachahmung der Natur im Medium der Sprache setzt voraus, dass es

etwas wie eine 'Natursprache' gibt und damit für jeden Sachverhalt

eine adäquate nicht weiter verbesserungsfähige Wiedergabe. Diese

Wiedergabe ist, « von Natur aus », schön, nicht durch Konvention
oder individuellen Geschmack. Dionys bemüht sich um den Nachweis,

dass es eine solche 'Naturschönheit' der Sprache gibt, z. B.

Comp. verb. 14, 74 ff. durch sein Urteil über die natürliche Schönheit
der einzelnen Vokale und Konsonanten (vgl. auch Comp. verb. 12,

66). In Pomp. 4, 3 wird Xenophon gelobt für die Wahl von ovopiara,

auvr]ib) te xai. 7tpocr<pu9j toZc, irpaypaarv. Beim Nachweis des

'Naturschönen' in der Sprache bedient sich Dionys nicht rationaler
Argumente, ja er gibt sogar ausdrücklich zu, dass der in Comp. verb. 4-5,
33-38 unternommene Versuch, die 'natürliche' Wortstellung zu

finden, gescheitert ist. Er greift vielmehr immer wieder auf den

consensus omtiium zurück: Comp. verb. 22, 155 (II 101, 1 f. U.-R.);
Comp. verb. 25, 189 (II 123, 2 f.), u. ö. (vgl. auch Comp. verb. 16, 101,

II 66, 13 f. über den Versuch Theophrasts ovofiaxa cpücrei. xaXa zu

benennen). — Es ist kein Zufall, dass auch das 'Naturrecht' nur
durch Consensus-Argumente plausibel gemacht werden kann.

M. Flashar: Dass eine explizite Verbindung der beiden Arten
von Mimesis in der antiken klassizistischen Literatur so selten

hergestellt wird, ist in der Tat erstaunlich. Die von Ihnen beige-



IOO DISCUSSION

brachten Stellen bei Dionys von Halikarnass lassen sich jedoch nur
sehr eingeschränkt mit dem Hyperbaton-Abschnitt bei Ps.-Longin
vergleichen. Denn die Verbindung der beiden Arten von Mimesis

wird ja bei Dionys nicht wirklich durchgeführt. Vergleichbar ist
allenfalls eine bei beiden Autoren zugrundegelegte Vorstellung einer

der Sache adäquaten und insofern 'natürlichen' Sprache. Dieser

Gedanke scheint aber bei Dionys eher in die Richtung der

'Sprachrichtigkeit' (dazu jetzt zusammenfassend: E. Siebenborn, Die Lehre

von der Sprachrichtigkeit und ihren Kriterien, Amsterdam 1976)
einschliesslich der vopico -cpücrsL-Problematik zu gehen. Daran aber

denkt Ps.-Longin hier ebensowenig wie an das 'Naturschöne' und
seine Darstellung in der Sprache. 'Natur' ist für ihn hier 'menschliche

Natur', und zwar einerseits in einer Art ausgeglichenem Normalzustand

— dem entspräche die natürliche ottfolge (um sie geht es

hier, nicht um Naturlaute) —• und einer von der Norm abweichenden

Leidenschaft, die mimetisch adäquat durch das Hyperbaton
ausgedrückt wird. Seltsam ist nur, dass Ps.-Longin für diesen
Sachverhalt Beispiele ausschliesslich aus der Prosa (Herodot, Thuky-
dides), nicht aber aus der Tragödie, wie man doch erwarten müsste,
anführt. Interessant ist, dass er auch den Hörer einbezieht: Die

angemessene Verwendung des Hyperbaton drückt einerseits den

leidenschaftlichen Zustand des (in der Literatur dargestellten)
Sprechers aus und versetzt andererseits auch den Hörer in Leidenschaft

(22, 3-4). Die alte Lehre von der pathetischen Wirkung des

Logos (sei es allgemein, wie bei Gorgias, sei es der Tragödie, wie
bei Aristoteles) ist hier integriert.

M. Maurer : Herr Flashar hat mit Recht darauf hingewiesen, dass

im 22. Kapitel von IIspl u^ou? zwei Konzepte von 'natürlicher'

Wortfolge kollidieren; sogar der Terminus cpüut? ist derselbe, und
das innerhalb eines Satzes (22, 1): cbp... ol tü Övti opyi^opsvoi xtA.

...T7)v sx toö xa-K <p\jcn.v elppioö... IvaXXaTTOUCTi Tdc^tv, outco? 7rapa tol;;
äplcrvoip CTuyYpapsÜCTi. Sia -rwv U7tepßaToiv yj ptpiTjcri,? siu toc t?)<; cpuasax;

epY<x pspeTat. Diese Begriffsverwirrung hat, wie man bei Batteux,
Diderot und andern Sprachtheoretikern des französischen 18. Jhdts.



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS IOI

beobachten kann, für die moderne Theoriediskussion erhebliche

— streckenweise: fatale — Folgen gehabt.

M. Bowersock: The evolution, which Mr. Flashar has described,

whereby authors who imitate classic models become in turn
themselves classic models for later generations, provides some basis for
drawing chronological lines in the history of so conservative a

discipline as rhetoric. For the imperial age I think particularly of the

emergence of a second canon of ten orators to accommodate those

more recent classic authors who had worked under the influence of
the first 'ten'. This is an instructive example of self-consciousness

and self-renewal in the schools of rhetoric.

M. Flashar: Der Grundgedanke, dass Klassizisten in der

Nachahmung von Klassikern ihrerseits Klassiker für Spätere werden, hat

zwei Varianten: a) innerhalb des gleichen Kontextes literarischer

Evolution, wie z. B. das von Ihnen angeführte Beispiel eines zweiten

Rednerkanons, b) in der Relation zu einer anderen Literatur mit
u. U. ganz anderen Bedingungen, wie z. B. die römischen
Nachahmer der griechischen 'Klassiker' selbst zu Klassikern werden, wie

es Quintilian, Inst. X i systematisch dargelegt hat, ein Grundmuster,
das auch im Verhältnis zu anderen Literaturen, wie z. B. der
deutschen Klassik im Prinzip gelten mag.

M. Maurer : In Rom entsteht ja wohl zunächst eine gewisse
Verlegenheit dadurch, dass es für eine imitatio mustergültiger Autoren
im Sinne der klassizistischen Theorie an überzeugenden lateinischen

Vorbildern fehlt; diese Situation wird deutlich etwa zu Beginn von
Horazens Epistel an Augustus (II i, 18-89), den römischen 'Ar-
chaisten' eine klare Absage erteilt. Horaz weicht aus auf griechische

Vorbilder, selbst für die Satire bemüht er Kratinos, Eupolis und

Aristophanes, um nicht als imitator des Lucilius antreten zu müssen

{Sat. I 4, 1-13). Diese schwache Stelle des klassizistischen Systems

wurde im französischen 17. Jh. rasch zu einem der

Hauptangriffspunkte der 'Modernes', die im übrigen ja auch Vergils grössere



I02 DISCUSSION

Formstrenge und 'Regelmässigkeit' gegen Homer ausspielten: Ennius
wäre im Verhältnis zu Vergil ein 'Ancien', Vergil bereits ein
'moderner' Autor, aber doch von unendlich höherer Qualität als seine

Vorgänger gewesen.

M. Preisshofen: Herr Flashar hat auf die wichtige Rolle der

Gelehrten des 3. Jhdts. vor hingewiesen. Ich möchte fragen, ob sich

Anlass und Zeit, in der aus klassifizierenden Katalogen reine
'Wertschemata' mit verpflichtendem Charakter werden, festlegen lassen.

Plinius der Ältere z. B. ordnet sein Material in den Kunstbüchern
teilweise nach Schemata wie: maxime laudatus ; proximi ah eo ; post hoc

celebrati ; idem laudantur, etc.

Dies Ordnungsprinzip stammt sicher nicht von Plinius. Es

wäre wichtig, wenn sich festlegen Hesse, ab wann solche 'Wertskalen'

zu erwarten sind.

M. Flashar : Ein derartiges Ordnungsmaterial ist für Plinius, dessen

Naturalis historia ja ungefähr gleichzeitig mit Ps.-Longin zu
datieren ist, nicht überraschend. Aber es fragt sich allerdings, ob

klassifizierende Kataloge von Autoren (bzw. Künstlern) nicht schon

früher wertenden Charakter hatten, als wir allgemein den Klassizismus

bzw. Attizismus beginnen lassen. Doch fehlt es für das 2. Jh.

v. Chr. an direkten Zeugnissen. Immerhin haben die alexandrinischen

Grammatiker selbst schon gewertet: Aristophanes von Byzanz hat
Homer den ersten und Menander den zweiten Platz unter allen

Dichtern zugewiesen (IG XIV 1183 Menandri quae supersunt II,
edd. A. Körte - A. Thierfelder (Leipzig 1953), 13 : Test. 61 c), woraus
sich ja bereits das Schema: maxime laudatus, proxime ab eo, post hoc

celebrati ergibt.

M. Lasserre : Concernant la prehistoire de la theorie de la mimisis,

je crois utile de verser au dossier un groupe de trois attestations qui
semblent faire remonter dejä ä Aristote et ä son ecole les premieres
observations sur l'imitation d'un poete par un autre. II s'agit des

'ATtopY]fxaTa 'Ap^iko^ou EüpuuSou XoiplXou, simple titre dans la

liste des ceuvres d'Aristote selon Hesychius, n° 144, puis du IIspl



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS IO3

'Ap/iXo^ou xal 'OpiYjpoUj egalement un simple titre chez Heraclide

Pontique (Fr. 178 Wehrli), enfin PHib. 173, qui eclaire ces titres —
ou d'autres analogues — en fournissant un exemple concret: on
demontrait par des citations juxtaposees limitation d'un poete plus
ancien par un plus recent, parfois peut-etre avec un commentaire,

parfois sous la forme austere du catalogue qui nous a ete conserve

par le papyrus. Ces premieres collections, typiques de la documentation

peripateticienne, sont ä l'origine des anthologies utilisees ä

diverses fins au cours des siecles suivants, comme l'a etabli A. Elter
dans son trop meconnu De Gnomologiorum Graecorum historia atque

origine (Bonn 1893-1897).

M. Flashar: Hierbei wird man verschiedene Möglichkeiten in
Rechnung stellen müssen, einmal den Typ von Schriften Ilepi xXo-rr/ji;

mit dem Nachweis des Plagiates eines Dichters durch den anderen

und zum andern die Synkrisis zwischen zwei Dichtern, sei es in der

Form z. B. des Certamen Homert et Hesiodi, sei es in der Art des Agons
in den Fröschen des Aristophanes. In diesen Zusammenhang scheint

jedenfalls Heraklides Pontikos Fr. 178 zu gehören (vgl. F. Wehrli
(ed.), Die Schule des Aristoteles, Heft VII, Kommentar, S. 123). Diese

Dinge haben aber mit dem Mimesis-Komplex eigentlich nichts zu tun.

M. Zanker: Als weiteres Argument für die Benutzung der schon

im frühen Hellenismus vorliegenden Kanon-Listen als Zusammenstellung

von auctores imitandi schon im 2. Jh. v. Chr. bietet sich eine

Parallele aus dem Bereich der späthellenistisch-klassizistischen
Kunsttheorie an. Beim Auetor ad Herennium findet man den Reflex

einer theoretischen Rechtfertigung für die Anfertigung eklektischer

Statuen, deren einzelne Teile nach exempla verschiedener auf dem

jeweiligen Gebiet als besonders vorbildlich geltender Künstler des

5. und 4. Jhdts. v. Chr. gebildet worden sind. Die allgemein
angenommene Abhängigkeit des Auetor von griechischen Rhetorikern
des 2. Jhdts. v. Chr. und das Vorhandensein entsprechender
eklektischer Skulpturen aus dieser Zeit sprechen für eine Datierung der

'eklektischen Theorie' ins spätere 2. Jh. v. Chr. (cf. G. Calboli (ed.),



DISCUSSION

Cornifici Rhetorica ad Herennium (Bologna 1969) und Dialoghi di

Archeologia 4 (1970/71), 100 ff.).

M. Lasserre : Si l'histoire de la 'canonisation' des prosateurs ne se

laisse pas reconstituer autrement que par conjecture, il existe pour
celle des poetes un fil d'Ariane qui permet de la remonter jusqu'ä
son debut et dont, curieusement, on n'a pas encore su tirer parti:
le theme de l'äyalloi; 7toi7)ty)<;. Cette formule typiquement ethique a

servi de critere des la derniere decennie du Ve siecle ä Glaueos de

Rhegion, source du chapitre 8 du De musica attribue ä Plutarque, ou
elle se rencontre, pour distinguer les poetes 'classiques' de ceux qui ne
meritaient pas de le devenir. Elle est restee en usage ä travers les choix

operes par Aristote et ses eleves jusqu'ä Philodeme, qui la discute

encore dans sa controverse du Ilepi Troi.vjp.aTWV. Ce qui est interessant,
c'est que par elle la dominante ethique a garde toute son efficacite

jusqu'au milieu du Ier siecle av. J.-C. — les protestations de

Philodeme le montrent —, alors meme que la philologie alexandrine

avait obei ä d'autres imperatifs et recouru ä d'autres crit£res pour
etablir des listes canoniques qui selectionnaient souvent les memes

noms, excluant par exemple elles aussi les poetes dithyrambiques.
Mais la comparaison des deux selections reste ä faire et simultanement
l'histoire entiere du theme de PayaD-op tcoltjty]c, meriterait une nouvelle
etude remplajant le bref essai de V. de Falco (Aegyptus 3 (1922),

287 sqq.).

M. Gelder: Die Listen, die Herr Lasserre eben genannt hat,
werden — eben bei Clemens — zu Listen von xAoTtal, literarischem

Diebstahl, bei dem einem Autor nachgewiesen wird, dass er seine

'Erfindungen' von einem anderen 'gestohlen' habe. Dass imitatio
die Voraussetzung jeder Neuschöpfung sei, nicht nur derjenigen
der Klassizisten, sondern schon derjenigen der Klassiker selber, hält
auch Cicero schon in De oratore für selbstverständlich. Er fragt
(II 22, 92), was der Grund dafür sei, warum die einzelnen Zeitalter
je einen spezifischen Stil entwickelt hätten, und die Antwort ist

(II 22, 93) nort potuisset accidere ut unurn genus esset omnium, nisi aliquem



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS I05

[einen bestimmten] sibi proponerent ad imitandum. Dann zeigt er, dass

der Stil aller Redner immer wieder auf imitatio ihrer Vorgänger
beruhe, und (II 23, 95) quae si volemus usque ad hoc tempus persequi,

intelligemus... sic semper fuisse aliquem, cuius se similisplerique esse vellent.

Wenn die Klassizisten also ihren Stil durch imitatio entwickeln und
damit ihre Vorgänger zu übertreffen hoffen, so tun sie nach ihrer

Meinung auch damit nichts anderes, als was die Klassiker selber

schon getan haben und was sie nun wieder aufnehmen und
fortsetzen. Über Xpfhoc,, offenbar zusammen mit (xlfiTjcn?, hat auch Dionys
von Halikarnass schon im ersten Buch Ifspi pupiYjasax; gehandelt

(Fr. 3, II 200 U.-R.).

M. Preisshofen : Wie die klassizistische Mimesis ihre Entsprechung
in der Kunst dieser Zeit hat, wurde von Herrn Zanker dargelegt. Es

sei aber auch darauf verwiesen, dass die rhetorische Mimesis im
4. Jh. durchaus greifbare Entsprechungen in der bildenden Kunst
hat. Anzuführen wären die sogenannten 'abhängigen Originale'
(Formulierung von Furtwängler), d.h. originale Werke des 4. Jhdts.,
die sich an ältere 'anlehnen'. Das kann auf Werkstattzusammenhang
beruhen: vgl. R. Kabus-Jahn, « Die Grimanische Figurengruppe in
Venedig», in Antike Plastik 11 (1972); dazu H. Lauter, in Gnomon

47 (I975)> 7^5 ff-; E. La Rocca, in ArchClass 28 (1976).

M. Russell: The discussion has, I think, adequately explained

[Longin] 22, 1; but perhaps we should add that in the phrase tou

xara 9ÜCTIV etpgou the reference is to the theory (assumed by Cae-

cilius and 'Longinus') that there is axaxa cpücriv word-order of which

'figures' are a deviation.

If I may make one general point, I very much welcome Mr. Flas-

har's exposition of a possible connection between the two senses of
sit;. It seems natural that one usage of a technical term should

affect another, even if it belongs to a different context. One might
also explore another connection, starting from the consideration that

(i) Aristotle's idea of poetic pupiTjcnt; sharply distinguishes it from
the recording of facts, and attributes to poetry a generalizing capacity;



io6 DISCUSSION

(ii) imitatio veterum is regularly thought of not as the copying of
individual traits, but as the recapturing of the spirit of the classical

imitandi. The good imitator is eclectic. Both kinds of pifryjaii; are
thus directed at generalized objects of some sort.

There are perhaps other places in 'Longinus' from which his

conception of pipqai:; can be clarified. In 16, 3 he alludes to the
belief that Eupolis provided the cniepfia for the Marathon oath, and

this enables us to see how a great author could actually improve on a

model by a right choice of context and occasion. Failure of imitatio

can also be seen: e.g. in the inadequate adaptations of Homer (by
the author of the Arimaspea and by Aratus (10, 4-6).

May I also suggest that the passage about Hyperides (34, 2) is

heavily ironical And may I ask for some clarification of Plutarch's

position in regard to puppen,?, to which Mr. Flashar alluded at the

end of his paper

M. Flashar: Gewiss kann mit gutem Recht eine klassizistische

Literaturtheorie in nahezu allen ihren Elementen mit der Mimesis-

konzeption in Verbindung gebracht werden. Plutarchs Position
unterscheidet sich von derjenigen Ps.-Longins in folgenden Punkten:
(1) Plutarch nimmt ausdrücklich den aristotelischen Mimesisbegriff
(Bestimmung der Dichtung als [npyjTixy) Bezug der Mimesis
auf die ausserliterarische Wirklichkeit) wieder auf; (2) bei Plutarch
fehlt der Anspruch, mit Hilfe der Mimesis literarischer Muster zu
literarischer oder rhetorischer Produktion anzuleiten; (3) bei Plutarch
kommt eine letztlich in platonischer Tradition stehende moralische

Komponente (Beurteilung von Anstössigem und Falschem in der

Dichtung; Bedeutung der Dichterlektüre für den jungen Menschen)
hinzu, mit allerdings eher aristotelischer als platonischer Konsequenz
(nicht Verurteilung, sondern Rechtfertigung der Dichtung durch
den Hinweis auf den mimetischen Charakter der Dichtung).

M. Gelder: Für die moralische Beurteilung (für uns) stilistischer
Phänomene haben wir natürlich auch schon Beispiele seit dem 5. Jh.
Die moralische Beurteilung der Tonarten, Rhythmen, Tanzarten in



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS IO7

der Musik, wie Plato sie übt, wird etwa auf Damon von Oa
zurückgeführt.

Dass die Römer noch nicht genügend Beispiele bieten, und er
daher auf die Griechen zurückgreifen müsse, sagt Cicero eben dort,
wo er die Reihe ihrer Redner als Beispiel für die Entwicklung aller
Stile durch imitatio braucht (De orat. II 22, 92). Er deutet ja dann

immer wieder an, dass mit ihm selber nun doch die Lage anders

geworden sei. Und dass er gerade im Kreise der Attizisten schon früh
als Klassiker anerkannt wurde, dafür spricht ja Caecilius mit seiner

cruyxpiau; des Demosthenes und des Cicero (Fr. 153 Ofenloch). Selbst

wenn er Demosthenes dem Cicero vorgezogen hat, so ist es doch
eine Anerkennung seiner Bedeutung, dass er ihn überhaupt mit
Demosthenes vergleicht, wie das Dionys (Pomp. 1, 3 ff., II 222 f.

U.-R.) etwa als 'Trost' für Plato hervorhebt, der auch die Ehre hat,
mit dem Demosthenes vergleichbar zu sein, wenn er auch nicht als

der erste dabei herauskommt.

M. Zanker: Die Tatsache, dass 'klassizistische' Werke der römischen

Literatur den Rang klassischer Vorbilder erhalten und ihrerseits

wie diese nachgeahmt werden, trifft sich mit einem Phänomen
des späthellenistisch-kaiserzeitlichen Kopistenbetriebes.
Späthellenistisch-eklektische Werke wie der Typus des berühmten Dornaus-
ziehers oder klassizistische Arbeiten wie der Stephanosathlet aus der

Pasiteles-Schule werden sogleich und z.T. noch im 2. Jh. wie klassische

opera nobilia kopiert. Sie selbst sind aber bereits Umbildungen
bzw. Kombinationen klassischer Werke.

Vielleicht liegt auch der in der Praxis des Kopierbetriebes der

Bildhauerwerkstätten ja sicher nicht reflektierten imitatio des Kunstwerks

als nachgeahmte Natur ursprünglich die Vorstellung zugrunde,
die opera nobilia stellten in ihrer Vollkommenheit eine Art gefilterte
Naturform dar. Durch die Angleichung an den Zeitgeschmack in der

Umbildung wäre diese gereinigte Natur sozusagen einer zweiten
p.£(X7)CTi9 unterworfen und dabei nochmals verbessert worden. Wir
hätten in diesen ja z.T. äusserst beliebten Produkten Werke vor uns,
in denen die klassischen Vorbilder nach Ansicht ihrer Schöpfer



io8 DISCUSSION

entsprechend der Vorstellung der klassizistischen Rhetoriker
übertroffen wären.

Das erstaunlichste Phänomen an der kaiserzeitlichen
Idealplastik ist m.E., dass neben den Kopien und Umbildungen kaum
ein neuer Typus entsteht, dass die eigene Welterfahrung in diesen

Bereich der klassizistischen Kunst gar nicht mehr einzudringen

vermag.

M. Gelder: Diesen Hinweis finde ich sehr wichtig. Keine neue

Anregung mehr von der Wirklichkeit her, sondern nur noch aus

'klassischen' Werken, hat ja auch zum Beispiel die Geographie der
Klassizisten aufgenommen. A. Dihle hat das z.B. gezeigt an der

Schilderung der Verbindung von Ägypten nach Indien, die immer
noch nach den Vorstellungen Herodots geschildert wird, obwohl die

wirklichen Routen und Verhältnisse bekannt sind. Nur bei Autoren
mit weniger hohen Ansprüchen, wie etwa im Roman und beim
Christen lustin, wird die 'moderne' Realität berücksichtigt.

M. Zanker: Dem Archäologen fällt bei der Lektüre von IIspl
die z.T. emphatische Sprache auf. Man denkt unwillkürlich an Stil
und Geschmack der neronisch-flavischen Zeit. In der Literatur wird
die Entstehung der Schrift meist in der frühen Kaiserzeit angenommen.

Es würde mich interessieren, wie die hier versammelten Kenner
über die Entstehungszeit denken. Mir wäre die Schrift als Produkt
der neronisch-flavischen Zeit leichter verständlich.

M. Gelder: Zur Frage der Datierung des Autors Ilept ürjjou^:

Wenn wir postulieren, der Autor Ilspl u^oui; müsse zeitlich ganz nahe

an Caecilius von Kaie Akte herangerückt werden, weil sein Bezug
auf Caecilius und seine Diskussion von dessen Theorie nur denkbar
sei, solange diese noch neu und 'aktuell' war, so verfahren wir nach
demselben Schema, wie wenn wir uns wundern oder es gar für
unwahrscheinlich erklären, dass bei Dionys von Halikarnass Theorien

auftauchen oder benützt sind, die eine Generation früher dem

Cicero schon vorlagen, und das wichtigste ist — und worüber ich



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS IO9

mir selber in meinem Referat auch noch nicht Rechenschaft gegeben
hatte —, wenn wir postulieren, der 'Attizismus' müsse, weil wir von
ihm erst in den Fünfzigerjähren bei Cicero hören, ebenfalls kurz
vorher erst konzipiert sein. In Wirklichkeit handelt es sich bei allen

diesen Diskussionen um solche im Rahmen dieser rhetorischen
Bildung. Diese Bildung ist ihrem Wesen nach offenbar sehr konservativ,
bewegt sich in Bahnen einer feststehenden Tradition und verwendet
immer wieder Theorien, Argumente und Beurteilungen weiter, die

einmal in ihren Bereich hineingekommen sind. Diese Theorien
können aber, je nach den Bedürfnissen der Zeit und des Autors, der

sie verwendet, veränderte oder gar widersprechende neue Funktionen
erhalten. Darin bestehen dann die Neuerungen. Und dann haben

offenbar die Moden nicht so schnell und so plötzlich geändert, wie
das in der modernen Zeit elektronischer Kommunikation möglich
und üblich ist.

M. Flashar : Ohne die Richtigkeit dieser Überlegungen, die für die

Beurteilung der klassizistischen Bewegungen sehr hilfreich sind,
anzweifeln zu wollen, möchte ich doch an der üblichen, durch
zahlreiche Argumente gestützten Datierung von Ps.-Longin auf
etwa die Mitte des 1. Jhdts. n. Chr. festhalten.

M. Hurst: Dans la ligne de ce qui vient d'etre dit, deux elements

meriteraient d'etre mentionnes, pour ce qui concerne Denys d'Hali-
carnasse:

1) On a tres judicieusement decrit la pip/yjcji<; comme un Um-

sets^ungspro^ess. Or, il se trouve que dans un cas tres delimite et

modeste, on peut prendre Denys sur le fait lorsqu'il 'transpose': il
s'agit des passages de son traite Sur Thucydide, oü il recrit d'apres

l'original des textes de l'historien athenien. II vaudrait sans doute
la peine d'en examiner quelques-uns pour tenter de voir si on en

peut degager des elements theoriques susceptibles d'etre rattaches

ä la question de la [ffpvjcjK;. Les criteres esthetiques, a tout le moins,

pourraient etre explicites, en fonction desquels on pense depasser son
modele.



no DISCUSSION

2) Sur le plan de l'apport theorique, on peut souligner chez Denys
une volonte d'affiner les moyens dont dispose la pipTjcru; mais en

partant d'un edifice conceptuel traditionnel: toute la demarche du

Traiti sur Varrangement des mots montre une volonte de se rattacher

aux moyens traditionnellement reconnus du langage d'une part, et

d'autre part d'elaborer, avec un soin ou l'attention critique frole
l'acte de creation, une categorie comme l'arrangement des mots, dont

on nous dit justement quelle est son importance preponderante dans

l'acte de la fjIfXTjcng, et cela tant dans la declaration programmatique
du debut du traite que dans l'analyse d'exemples privil^gies comme
l'episode du rocher de Sisyphe (II 90 sq. U.-R.). Dans ce deuxieme

cas egalement, l'interet d'un examen de la question dans le cadre d'une

analyse de la conception neo-classique de la pipvjai? reside dans le

fait que la conscience theorique, ou conscience d'avoir elabore une
theorie, permet ä 1' 'imitateur' neo-classique d'avoir le sentiment qu'il
s'est donne les moyens de depasser son modele. Par ailleurs, c'est

justement ce genre d'elaboration qui a conduit la rhetorique ä se

'restreindre' pour reprendre le terme de G. Genette (Communications
16 (1970), 158 sqq.).

M. Gelder: Ein Produkt dieser speziellen Technik der pifiijcnc;,

die Herr Hurst eben genannt hat, der p,eTa&sai<;, durch die die

Fehler eines Autors korrigiert und ihm durch Zugabe von Elementen
anderer Herkunft, die aber zum Beispiel rhythmisch verändert

werden, neue Qualitäten zugefügt werden, scheint mir der sogenannte
Kölner Archilochos zu sein, wie ich andernorts (Poetica 6 (1974),

485-497; MH 32 (1975), 12-32) schon einmal ausgeführt habe,

eine klassizistische Archilochos-Imitatio also, deren Technik wir
dank Dionys von Halikarnass verstehen können.

M. Preisshofen: Die im antiken Sprachgebrauch von
[xifieiaalai. festgestellte Wandlung und Veränderung hat eine gewisse

Entsprechung im deutschen Wort 'nachahmen', das ja im Gegensatz

zum Englischen und Französischen nichts mit imitatio zu tun hat.

Die ursprüngliche Bedeutung von 'nach-öhmen' ist messen/nach-



KLASSIZISTISCHE THEORIE DER MIMESIS III

messen. Das Wort stammt also aus der Handwerkssprache und hat
eine definitive Bedeutung. Vor allem im Verlauf der Jahrhunderte ist
'Nachahmung' dann zu einem kaum noch zu definierenden Begriff
höchst allgemeiner Art geworden.



ij*—1 ^ x - i i '• ' 1

f V^TX«:
i "kWi-- <='$"£3

.j^0! 3

t ^7 $b; • Na^-w.#? .^"Hi
»ft&adä

**;&?j-s; Si väAsri %=F?A.?s>= fe&;: «


	Die klassizistische Theorie der Mimesis

