Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 25 (1979)

Artikel: Klassizismus, Attizismus und Asianismus
Autor: Gelzer, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I

TaoMmAs GELZER

KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS
UND ASIANISMUS

Die Begriffe Klassizismus, Attizismus und Asianismus, die
ich hier in ihrem gegenseitigen Verhiltnis darstellen mochte,
werden immer wieder zusammen verwendet und haben meht,
als mir das bis vor Kurzem bewusst und bekannt war, mit-
einander zu tun. Immerhin ist ihre Bedeutung nicht bei allen,
die sie benutzen, dieselbe, und deshalb etwas schillernd und
manchen auch etwas suspekt. Ich mochte heute etwas beitragen
zu ihrer Kldrung, nicht durch neue Begriffsbestimmungen,
sondern durch einen, notwendigerweise nur sehr beschrinkten,
Uberblick iiber die verschiedenen Etappen ihrer Bedeutungs-
verinderungen.

Zum Begriff Klassizismus habe ich kaum etwas beizutragen
fir die Gegenwart, weniges fiir die Vergangenheit. Die Zeug-
nisse fiir Attizismus und Asianismus sind bekannt, und meht-
mals mit der Absicht auf Vollstindigkeit und auf historisch-
sachliche Interpretation zusammengestellt worden, seit Anton
Westermann (1833) ! namentlich von Friedrich Blass (1865) 2,

1 A, WesTERMANN, Geschichte der Beredsamkeit in Griechenland und Rom, 2 Binde
(Leipzig 1833/5); fiit unsere Problematik noch wenig ergiebig.

2 Fr. Burass, Die griechische Beredsamkeit in dem Zeitraum von Alexander bis anf
Auwgustns (Berlin 18065).



2 THOMAS GELZER

Eduard Norden (1898) * und, mit entscheidenden neuen Ein-
sichten, von Ulrich v. Wilamowitz-Moellendorfl (1900) 2. Auf
diese soliden Sammlungen greifen alle Neueren immer wieder
dankbar zurtick, und die Zeugnisse selber miissen also nicht
mehr neu ausgebreitet werden. Seither ist zu threm Verstindnis
und zu ihrer geschichtlichen Einordnung aber auch wesentliches
Neues hinzugekommen. Ich nenne nur die umfassenden Arbei-
ten von Glen W. Bowersock, Augustus and the Greek World
(Oxford 1965) und Greek Sophists in the Roman Empire (Oxford
1969), und von George Kennedy, The Art of Rhetoric in the
Roman World (Princeton 1972). Ich darf mich also heute auf
einen Aspekt beschrinken, der fiir unsere kommenden Dis-
kussionen von Interesse sein kann, nimlich auf die Unter-
suchung der Begriffe: ‘Klassizismus’ auf der einen Seite, und
‘Attizismus’ und ‘Asianismus’ auf der anderen. Auch damit
betrete ich kein Neuland. Aber ich will versuchen, dem Gehalt
dieser Termini, wie wit sie heute verstehen, von der Seite ihrer
Entwicklung her etwas niher zu kommen. Wenn ich auch von
keinem von ihnen den ersten Beleg mit Sicherheit habe dingfest
machen konnen, so glaube ich doch den urspriinglichen Sinn,
der mit ihren frithen Bezeugungen verbunden ist, in einigen
Punkten genauer fassen zu konnen, und von daher die Wand-
lungen ihrer Bedeutung bis zu ihrem heutigen Gebrauch etwas
klarer verstehen zu konnen.

Ich will also zuerst dem Begriff des Klassizismus nachgehen,
dann denen des Attizismus und Asianismus, dann darzustellen
versuchen, welche Funktion der Attizismus als Leitbegriff des
antiken Klassizismus erfiillt, und schliesslich dazu iibetleiten,
wie umgekehrt der antike Klassizismus im Zusammenhang mit
diesem Leitbegriff gewirkt hat im Altertum und in der Neuzeit.

1 Ed. NorpgeN, Die antike Kunstprosa, vom V1. Jahrbundert v. Chr. bis in die Zeit der
Renaissance, 2 Binde (Leipzig 1898).

2 U. v. WiLAMOWITZ-MOELLENDORFF, « Asianismus und Attizismus », in Hermes 35
(1900), 1-52; hier zitiert nach Kleine Schriften 111 (Betlin 1969), 223-273.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 3

I

Was verstehen wir unter Klassizismus ? — Der Gebrauch
der Worter des damit angesprochenen Wortfeldes ist leider
nicht so eindeutig, wie wir uns das als Voraussetzung fiir eine
fruchtbare Diskussion wiinschen mochten. Die Schwierig-
keiten bei der Begriffsbestimmung der Worter wie klassisch,
Klassiker, Klassik, Klassizismus, klassizistisch, Klassizist, und
dazu noch Klassizitit, beruhen einmal darauf, dass iht Gebrauch
(im wesentlichen) zwei verschiedenen Kategorien der Bezeich-
nung dient. Zum einen beinhaltet ‘das Klassische’, und was
davon abgeleitet ist, ein Qualititsurteil. Angesprochen ist damit
ein seinerseits nicht prizis umschriebener Bereich von Vorstel-
lungen, der etwa umfasst: das Vorbildliche, das Originale, das
Echte, das Urspriingliche sowie das Grosse, Bedeutende und
Allgemeingiiltige. Zum anderen werden mit den Adjektiven
‘klassisch’ und ‘klassizistisch’ sowie mit den Abstrakta ‘Klassik’
und ‘Klassizismus’ Phinomene aus dem Bereich der Typologie
der Stile bezeichnet. Dazu kommt, dass etwa im Deutschen,
Franzosischen und Englischen die Worter dieser Wortfamilie
verschiedene Wort- und Bedeutungsentwicklungen mitgemacht
haben. So hat etwa die deutsche Wortbildung ‘Klassik’ in den
anderen Sprachen keine formale Analogie, und dem fiir unsere
Diskussion wesentlichen deutschen Begriffspaar ‘Klassik’/
‘Klassizismus’ entsprechen dort — und auch das nicht voll-
kommen — die Begriffspaate ‘classicisme’/‘néo-classicisme’,
respektive ‘classicism’/‘neo-classicism’. Wir haben uns also von
vornherein mit der etwas verwirrenden Ungleichbedeutung von
deutsch ‘Klassizismus® gegentiber dem franzosischen und eng-
lischen ‘classicisme’/classicism’ abzufinden, wihrend auch die
inhaltlich einander dhnlichen Termini ‘Klassizismus’ einerseits
und ‘néo-classicisme’/‘neo-classicism’ anderseits sich in ihter
Bedeutung nicht genau decken, da in den verschiedenen
Sprachbereichen mit diesen Wortern verschiedene historische
Tatbestinde bezeichnet worden sind. Da aber unser Thema



4 THOMAS GELZER

« Klassizismus » von dem Begriff her formuliert ist, wie er in
der dentschen Sprache gebraucht wird, wir anderseits aber in
verschiedenen Sprachen miteinander diskutieren werden, ist
es angezeigt, uns vorher Rechenschaft dariiber zu geben, was
wir hier unter dem deutschen Wort ‘Klassizismus’ verstehen
wollen.

Zur Klirung dieses Begriffes wird uns ein kleiner Abstecher
in die Geschichte des Wortes dienlich sein, die uns mit der
Entwicklung seiner Bedeutung auch den Zugang zur gemeinten
Sache erleichtern soll. Ich werde mich darauf beschrinken, die
entscheidenden Etappen der Ausgliederung der heute iiblichen
Begriffsinhalte der deutschen Worter ‘Klassizismus® und
‘Klassik’ kurz zu restimieren . Das Adjektiv ‘klassisch’ ist
viel dlter als alle die direkt oder indirekt davon abgeleiteten
Substantive. Im Franzosischen erscheint ‘classique’ zum ersten
Mal in Sébillets L’art poétique 1548 in der Bedeutung ‘muster-
giiltig’, im Deutschen erst 1748 zur Qualifizierung der Sprache
Gottscheds. Wort und Sinn dieses Begriffs sind in der Litera-
turtheorie seit der Renaissance bekanntlich zuriickzufiihren
auf einen Jocus classicus in den Noctes Atticae des Gellius (XIX
8, 5), den wir uns in diesem Zusammenhang doch noch einmal
im Wortlaut vorfithren diirfen. Gellius zitiert dort Fronto, der
als Kriterium fiir die Wahl und den richtigen Gebrauch der
Worter deren Beleg bei einer Autoritit fordert, und das soll
einer sein e cohorte illa dumtaxat antiquiore vel oratorum aliquis vel
poetarum, id est classicus adsidunsque aliquis scriptor, non proletarius.
Fir den urspriinglichen Gebrauch des Wortes, das Fronto hier
als Gegensatz zu proletarius metaphorisch auf einen seriptor
anwendet, zitiert Gellius (VI 13, 1) eine Rede des M. Cato:
‘Classici’ dicebantur non ommnes, qui in quingme classibus erant, sed

! Ich stiitze mich dabei auf René WEeLLEK, « Das Wort und der Begriff ‘Klassi-
zismus’ in der Literaturgeschichte », in Schweizer Monatshefte 45 (1965/6), 154-173;
gleichzeitig beniitze ich die Gelegenheit, meine fritheren Ausfithrungen iiber
« Klassik und Klassizismus », in Gymnasium 82 (1975), 147-173, stillschweigend in
Einzelheiten zu berichtigen und zu erginzen.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS b)

primae tantum classis homines, qui centum et viginti quingue milia
aeris amplinsque censi erant. ‘Infra classen’ autem appellabantur
secundae classis ceterarumaque omninm classinm, qui minore summa
aeris... censebantur. Dieses Bild der finf classes hatte schon Cicero
(Ae. II 23, 73) verwendet zur Hervorhebung des Demokrit
gegeniiber Kleanthes und Chrysipp und den religuis inferioris
aetatis, qui mihi cum illo collocati quintae classis videntur *. Aber der
Wortgebrauch der Modernen geht nicht auf ihn, sondern iiber
Gellius auf Frontos classicus scripfor zuriick. Von hier leitet sich
die Linie des ‘Klassischen’ als Qualititsbezeichnung des Erst-
rangigen, Hervorragenden, Mustergiiltigen her.

Wihrend das, etwa von Friedrich Schiller in Briefen schon
seit 1786 verwendete, Wort ‘Klassizitit’ ? sich in der literatur-
kritischen Typologie nicht durchsetzte, und deshalb aus unserer
Betrachtung ausgeschlossen werden kann, verdienen der Ut-
sprung und die Entwicklungen der Bedeutung des etwa eine
Generation spiter - erst auftauchenden ‘Klassizismus® unsere
ganze Aufmerksamkeit. Denn von ihm ist dann der entschei-
dende Ansatz zu der typologischen, nicht mehr qualifizierenden
Verwendung und zur Differenzierung der Begriffe des Klassi-
schen und des Klassizistischen ausgegangen. Zum ersten Mal
weist René Wellek, in seiner reich dokumentierten Studie
Das Wort und der Begriff ‘Klassizismus’ in der Literaturgeschichte,
‘classicismo’ in Italien 1818 nach, dann 1820 in Deutschland,
von 1823 an vereinzelt in Frankreich (Stendhal, nach dem Ita-
lienischen) und in weiteren Sprachbereichen. ‘Klassizismus’
erscheint dabei als Gegenbegriff zu ‘Romantizismus’ (‘toman-
tisme’ erstmals 1816), und, wie necuartig dieses Begriffspaar
damals noch wirkte, bestitigt der alte Goethe mit seiner Fest-
stellung (Eckermann 21.3.1830), « dass nun jedermann von

1Vgl. dazu J. Stroux, « Die Anschauungen vom Klassischen im Altertum »,
in Das Problem des Klassischen und die Antike, Acht Vortrige, gehalten... zu Naum-
burg 1930, hrsg. von W. JAEGER (Leipzig 1933), 1-14.

2 R. WELLEK, art. ¢ft., 165 mit Anm. Go.



6 THOMAS GELZER

Classicismus und Romanticismus redet, woran vor funfzig
Jahren niemand dachte ».

Den frithesten gedruckten Beleg * fiir das deutsche Wort
‘Klassik’ — gebildet offenbar in Analogie zu dem schon 1800
von Novalis gebrauchten ‘Romantik” — fand Wellek sogar erst
in Otto Harnacks 1887 erschienenem Goethe in der Epoche seiner
Vollendung. Dieser Neologismus setzte sich nicht ohne Wider-
stand durch. Noch 1928 mochte Franz Schultz « unter dem
deutschen Klassizismus jene Bewegung verstehen, die von
Winckelmann... bis Hegel fithrte». ‘Klassizismus’ und ‘Klas-
sik” sind also zunichst Synonyme, und beide wurden von den
Literaturhistorikern, die sie auf die Werke detr Goethezeit
anwandten, noch in jenem ilteren, qualifizierenden Sinne zur
Bezeichnung des Erstrangigen, Mustergiiltigen verwendet.

Die Bemithungen um eine typologische Erfassung der
Merkmale des Klassischen erhielten aber ihren wesentlichen
Impuls zunichst nicht von der Literatur- sondern von der
Kunstwissenschaft. Von grossem Einfluss waren die Arbeiten
Heinrich Wolfflins, schon 1888 Renaissance und Barock und dann
systematisch im weiteren Zusammenhang 1915 Kunstgeschichi-
liche Grundbegriffe. Grosste Wirkung auf die deutsche Literatur-
wissenschaft tibte dann Fritz Strichs Typologie Deutsche Kias-
sik und Romantik, oder Vollendung und Unendlichkeit (1922) aus,
mit der er WolfHlins Grundbegriffe auf die Literatur Gbertrug.

Die begriffliche Differenzierung der Termini ‘Klassik’ und
‘Klassizismus’ im typologischen Sinn brach sich erst ganz
allmihlich Bahn. Mit ‘Klassizismus’ wurden nach Strich die
ilteren Bestrebungen zur Nachahmung der Alten, mit ‘Klassik’
die beiden Weimarer Goethe und Schiller und ihre Nachwit-
kungen, in gleichzeitigem Gegensatz zur ‘Romantik’, bezeichnet.

Wellek beschrinkte seine Untersuchung auf die Historiker
und Kritiker der modetnen Literaturen. Thnen sind aber —

1 R. WEeLLEK (art. cit., 163) fand immerhin das Wort ‘Classik’ in, erst 1963 vet-
offentlichten, handschriftlichen Notizen Friedrich Schlegels schon von 1797 in
« etwas dunklen Bemerkungen ».



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 7

wie oft — die Altertumswissenschaftler vorausgegangen.
Wilhelm Schmid hatte schon 1917 im zweiten Teil seiner
Geschichte der griechischen Literatur (gedruckt 1919, verlegt 1920)
den Begriff ‘Klassizismus’ im neuen differenzierenden Sinne,
allerdings noch mit deutlich qualifizierender Implikation, vet-
wendet. Zwar braucht er das Wort ‘Klassik’ noch nicht; aber
der Literatur der ‘klassischen Periode’ stellt er in der ‘nach-
klassischen Literatur’ die einander ablésenden Perioden des
‘Hellenismus’ und des ‘Klassizismus’ gegeniiber. Im ‘Klassi-
zismus’ ist fiir ihn (S. 31) « die Unfidhigkeit des Griechentums
zu weiterer schopferischer Titigkeit in Kunst und Wissenschaft
besiegelt ». Etwa gleichzeitig verwendet den Begriff Wilhelm
Kroll, als Bearbeiter der siebten Auflage von W. S. Teuflels
Geschichte der rimischen Literatur (1920; noch nicht in der 6.
Aufl. von 1910), er nun aber ohne qualifizierendes Vorurteil,
zur typologischen Kennzeichnung der augusteischen Dichtung
im weiteren Rahmen des ‘goldenen Zeitalters der romischen
Literatur’ (S. 4 f.): « Insbesondere die Dichtung wurde als eine
Kunst mit ganzem Ernste betrieben und Streben nach helle-
nistischer Formvollendung zum Gesetze gemacht. Die augu-
steischen Dichter erscheinen hier durchaus als die Fortsetzer
der Neoteriker... Dem Klassizismus der Dichtung entspricht der
der bildenden Kunst, wie wit ihn aus den neuattischen Reliefs,
den Werken des Pasiteles und der Atra Pacis kennen». Dem
entspricht bei Schmid (S. 462) « die klassizistische Litterarae-
sthetik, die uns im ersten Jahrhundert v. Chr. durch Caecilius
von Kale Akte, Dionysios von Halikarnassos, spiter durch
den Verfasser der Schrift Ilept 8¢ovg, Quintilianus (inst. or. X 2)
und Demetrios Ilept épunvetag vertreten wird. » Und gerade im
Zusammenhang mit dieser klassizistischen Literaturkritik ist
auch die Unterscheidung des Klassizistischen vom Klassischen
erstmals bewusst gemacht, und dafiir das Wort ‘Klassizismus’
etstmals im wertfreien typologischen Sinn verwendet worden.

In seinem programmatischen Aufsatz zur Jahrhundertwende
iiber « Asianismus und Attizismus » braucht Wilamowitz Wort



8 THOMAS GELZER

und Begrift des Klassizismus bereits ganz geliufig, und redet
von den « antiken Klassizisten» im Gegensatz zu den Klassi-
kern. Er setzt (S. 272 £.) die Entwicklung, die zu ihm hinfiihrte,
in Parallele zur « Entwicklung der modernen Kunst vom
Cinquecento bis zum Klassizismus, der vor beiliufig 100
Jahren den Bruch brachte». Obschon selber ein erklirter
Gegner des antiken wie des modernen Klassizismus,! vet-
wendet er den Begriff nicht wertend, sondern typologisch. Er
sagt auch, woher er ihn bezogen hat: « in diesem Sinne habe
ich die Schlagworter der modernen Kunstgeschichte allezeit
gebraucht», und erginzt in einer Anmerkung 2, « von vorn-
herein in bewusstem Gegensatz zu der Art, wie es Hertz in
seiner Rede ‘Renaissance und Rococo in der rémischen Lite-
ratur’ [1865] getan hatte». Parallel dazu verwendet er den
Begrift ‘barock’: « Wenn das antike Barocco weiter asianisch
heissen soll, so muss der Verachtung des Asianismus ein Ende
gemacht... werden ». Nach seiner Erklirung muss sein Gebrauch
dieser kunsthistorischen Schlagworter also viel weiter zurtick-
reichen. Und tatsichlich verfiigt er schon 1877 iiber das ganze

1 Vgl. etwa S. 272 f.: « So wenig wie wit noch etwas Herabsetzendes sagen wollen,
wenn wir ein Werk der bildenden Kiinste barock nennen, so wenig diitfen wir
uns die Beurteilung der antiken Klassizisten, gar des armen Gesellen Dionysios,
gegeniiber der hellenistischen Literatur und Kunst aneignen... Dem kommenden
Jahrhundert der Philologie fillt als eine grosse und schone Aufgabe die Erschlies-
sung der hellenistischen Jahrhundette zu... Aber auch so weit sie die Sprachen
und einige Werke des Altertums in det Schule zur Bildung unserer Knaben ver-
wendet, darf die Philologie nicht vergessen, dass es zwar Klassizismus gewesen
ist, der die Griechen in den Jugendunterricht erst wirklich eingefiihrt hat, dass
sie aber diese Stellung nicht zu behaupten verdienen, wenn sie diesem iiber-
wundenen Geiste dienen sollen...». Eduard ScawarTz wendet 1903 den Begriff
auf die Antiquitates Romanae des Dionys an: « D. will im Grunde in seinem
Geschichtswerk ein wapddetypa des Classicismus liefern» (RE V 1 934); vgl. aber
schon 1899 denselben zu Cassius Dio Cocceianus (RE III 2, 1690): « ... aus der
Thatsache, dass er [sc. Sallust] Thukydideer sein will und Dio ebenso sich mit
der Nachahmung des Thukydides die peinlichste Miihe giebt..., ergiebt sich der
zwingende Schluss, dass eine aus dem Schoss des Classicismus in der caesarischen
Zeit entstandene... historiographische Theorie noch am Anfang des 3. Jhdts.
werbende Kraft besass... ».

28. 272 mit Anm. 2.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 9

Instrumentarium dieser Begriffe 1: « die hochverdienten Begriin-
der des Klassizismus », « den asianischen Barockstil » und « die
eigentlichen Klassiker der Prosa» nennt er da im selben Satz.
Wilamowitz verweist aber noch weiter zuriick, indem er?
« daran erinnert, dass Otto Jahn das Verdienst hat, das ganze
Problem des Klassizismus gestellt zu haben» [1851].  Damit
hitten wir wohl die fritheste Stufe dieser begrifflichen Diffe-
renzierung erreicht. Die Unterscheidung von Klassizismus und
Klassik stammt also aus der Altertumswissenschaft und ihre
Terminologie aus der Kunsttheorie *. Sie ist auch dlter als
WolHin, der im Gegenteil bis zum Schluss fiir seine typolo-
gische Herausarbeitung des ‘Klassischen’ diese Differenzierung
von Klassischem und Klassizistischem ausdriicklich ablehnt ®.

Wir bewegen uns also in einer ehrwiirdigen Tradition, wenn
wir im folgenden die Termini ‘Klassizismus’, ‘klassizistisch’
und ‘Klassizisten’, um die es uns hier vor allem geht, als rein
typologische Bezeichnungen ohne jedes Werturteil verwenden,

1« Die Thukydideslegende», in Hermes 12 (1877), 326-367; hier zitiert nach
Kleine Schriften 111, 1-40, der angefiihrte Satz S. 6 £.; vgl. auch S. 7 Anm. 1, zum
‘Klassizismus’, als dessen Begriinder er hier auf Apollodor von Pergamon rit.

2 « Asianismus und Attizismus », 262 Anm. 2.

3« Otto Jahn: in der Einleitung zu seiner Ausgabe von Ciceros Orator (1851) »
nach dem Nachweis von Friedtich Zucker in U. v. WiLamowrrz, Kleine Schriften
111, Anhang S. s10 (non vidi).

4 Fr. Brass, der in einem Anhang (op. ¢if. (supra S. 1 Anm. 2), 222 ff.) auch Kunst
und Kunsttheorie behandelt, stiitzt sich dabei auf C. F. Hermann, Uber die
Studien der griechischen Kiinstler (Gottinger Studien 1847), der seinerseits unserer
Problematik schon recht nahe kommt (S. 18): « So werden wir also das eigentliche
Zeitalter der Nachahmung classischer Muster im Alterthume selbst erst mit dem
romischen Einflusse eintreten lassen, der gewiss auch mit der Regeneration der
Kunst, wie sie ein ausdriickliches Zeugnis von der Mitte des zweiten Jahrhunderts
v. Cht. datiert [Plin. Naz. XXXIV 19, 51 f.], wo nicht zu Grunde lag, doch jeden-
falls die Richtung mittheilte ». Exrwihnt wird auch (S. 20): « der hochst interessante
Gebrauch, welchen die rhetorischen Schriftsteller Roms und der Romerzeit
von kunstgeschichtlichen Parallelen machen ». Weder Hermann noch Blass ver-
wenden aber den Begriff ‘Klassizismus’.

® Er wollte Klassik und Klassizismus typologisch als Einheit erfassen, vgl. dazu
in seinem Alterswerk, Gedanken gur Kunstgeschichte (Basel 1941), 27.



I0 THOMAS GELZER

so wie sie in der heutigen deutschsprachigen Kunst- und
Literaturwissenschaft gebriduchlich sind *. Fir den antiken
Klassizismus handelt es sich in erster Linie einmal darum, ihn
seiner Struktur und seinem Wesen nach zu verstehen. Auf
diesem Hintergrund lassen sich dann die individuellen Differen-
zierungen und Nuancen um so deutlicher erfassen.

Wenn man von beschrinkten Ansitzen zu klassizistischer
Gestaltungsweise absieht, die sich in fritheren Perioden immer
wieder einmal finden, die aber nirgends zu einer eigenen Theo-
riebildung gefithrt haben, so ist dieser Klassizismus der Jaht-
hunderte vor und nach Christi Geburt die erste umfassende
klassizistische Bewegung, vor einer stattlichen Reihe spiterer.
Sie verdient deshalb besonderes Interesse, weil ihre programma-
tischen Formulierungen in starkem Masse diejenigen aller
folgenden beeinflusst haben, und weil auch die Vorstellung vom
‘klassischen Altertum’ und die Beurteilung seiner literarischen
und kiinstlerischen Hinterlassenschaft auf ihrer unmittelbaren
Wirkung beruht. Als Klassizismus hat dieser erste mit allen
folgenden jene typischen strukturellen Merkmale gemeinsam,
deren Summe eben den Typos des Klassizismus konstituieren.
An ihnen lisst sich das typisch Klassizistische erkennen. In un-
serem Zusammenhang sind die folgenden von besonderer Bedeu-
tung. Klassizistische Kunstgestaltung greift bewusst auf schon
geschaffene und als vorbildlich anerkannte Werke einer fritheren
Zeit zuriick. Dabei liegt der Neuschopfung klassizistischer
Kunstwerke jeweils eine mehr oder weniger klar formulierte
Theorie zugrunde, die sie in ein bestimmtes Verhiltnis zu jenen
Vorbildern setzt. Sie umfasst eine Definition der als vorbildlich
betrachteten FEigenschaften der Werke jener fritheren Zeit,
dann eine Beurteilung jener Werke im Hinblick auf diese
geforderten Eigenschaften, mit dem Zweck der Auswahl von
zur Nachahmung zu empfehlenden Vorbildern und allenfalls

I Fiir den Klassizismus im Altertum vgl. etwa M. FuHrRMANN, Einfiibrung in die
antike Dichtungstheorie (Darmstadt 1973).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS L

der Herstellung einer Rangordnung ihrer Vorbildlichkeit. Auf
den FErgebnissen dieser Kritik baut das zentrale Stiick der
klassizistischen Theorie auf, die Anweisung zum Gebrauch
dieser Vorbilder zur Schaffung neuer, diesen Anforderungen
entsprechender Werke, die Theorie der ‘Nachahmung’ (utunocig/
imitatio) *. Kinstler, Dichter, Schriftsteller, die aufgrund dieser
klassizistischen Kritik in den Rang von Vorbildern erhoben
worden sind, werden eben dadurch zu ‘Klassikern’ gestempelt,
die Autoren zu classici scriptores *.

Anlass fir diese Riicckwendung zu Vorbildern einer élteren,
besseren Periode der Kunstgestaltung ist jeweils eine scharfe
und bewusste Reaktion gegen einen als verwildert, geschmack-
los und schlecht beurteilten unmittelbar vorausgehenden oder
gegenwirtigen Zustand der Kunst. Der Riickgriff tber die
in Theorie und Praxis bekdmpften Produkte dieser Periode
des Verfalls hinaus auf jene fritheren, nunmehr als Klassiker
betrachteten Vorbilder, und die Ausrichtung der eigenen
Neugestaltung auf die in ihnen gesuchten Werte wird als Rei-
nigung und Disziplinierung des Geschmacks und als neuer
Aufbruch zur Wiederherstellung einer den hochsten dsthetischen
und ethischen Masstiben entsprechenden Kunst empfunden.
Typisch fiir diesen Vorgang sind die Bezeichnungen, mit denen
die Klassizisten der Wiedererweckung der Kunst des Alter-
tums in der Neuzeit seit dem fiinfzehnten Jahrhundert ihre

1 Das deutsche Wort ‘Nachahmung’ ist eine unzulingliche oder geradezu irre-
fiihrende Ubersetzung von piunoig/imitatio als Grundlage der Neuschopfung, da
es das in detr Theotie detr Klassizisten damit verbundene Streben, durch verschie-
dene Techniken die guten Eigenschaften der Vorbilder — nicht diese selber —
nachzubilden, und so die Vorbilder womoglich zu iibertreffen, nicht erkennen
lasst; vgl. dazu infra S. 35-36.

2 Dass der Klassizismus das Primire, die Vorstellung von einer Klassik dagegen
das Sekundire ist, und dass die Struktur des Klassizismus als solche recht prizis
zu erfassen, die Klassik aber als von vetschiedenen Klassizisten verschieden
definierter Inhalt klassizistischer Vorstellungen ihrem Umfang und ihrer Struktur
nach notwendigerweise ein eher vager Begriff bleiben muss, habe ich in « Klassik
und Klassizismus » (art. ¢it. supra S. 4 Anm. 1) einsichtig zu machen versucht.



12 THOMAS GELZER

Reaktion gegen die vorausgehende Periode charakterisiert
haben *. Sie verstehen sie als “Wiedergeburt’, ‘renascentes litterae’,
‘Rinascimento’, ‘Renaissance’ der wiederentdeckten, inzwischen
aber vergessenen hohen Gestaltungskunst des Altertums. Durch
diese Wiedergeburt unterteilt sich die ganze Geschichte so-
zusagen von selbst in drei Perioden: diejenige der klassischen
Vorbilder, diejenige ihrer Wiedergeburt und die dazwischen
iibrigbleibende Periode des Niedergangs und der Barbarei, die
damit zum ‘Mittelalter” wird. Epochen sind das Ende der klas-
sischen Zeit und der Beginn der Wiedergeburt. Sie konnen je
nach dem dafiir angewandten Kriterium verschieden angesetzt
werden. Dieses Schema werden wir gleich bei den Klassizisten
des Altertums wiederfinden.

Voraussetzung dafiir, dass die Bereitschaft zu einer solchen
klassizistischen Erneuerung aufkommen, und in der Kunst-
ibung sich eine solche auf der Kritik wiederentdeckter Vor-
bilder aufbauende Gestaltungsweise durchsetzen kann, ist eine
Gesellschaft, in der eine dsthetisch-historische Bildung bereits
vorhanden ist, und die gleichzeitig das Bedirfnis nach einer
Verinderung der bisher gtltigen Gestaltungsprinzipien emp-
findet. Das Bedurfnis nach solcher Erneuerung fillt in der Regel
zusammen mit einem allgemeinen geisticen Umbruch, in dem
bisher akzeptierte Werke ihre Giiltigkeit vetlieren und eine
frithere Ordnung aus den Fugen geraten ist. In der Unsicherheit
dieser Situation bietet die Anlehnung an bewihrte, nach den
Bediirfnissen der eigenen Zeit interpretierte formale und in-
haltliche Vorbilder als Manifestation einer neuen geistigen
Ordnung einen willkommenen Halt. Das gilt fir den Klassi-
zismus der Renaissance und der Aufklirung nicht weniger als
fiir den des Altertums, und in analogen Voraussetzungen mag
auch das erneute Interesse und die ‘Aktualitit’ des Klassizismus
in unserer heutigen Zeit begriindet sein. Allerdings wire es

1Vgl. dazu F. Scuark, « Uber Epoche und Historie », in Abh. Akad. d. Wiss.
u. d. Lit. Maing, Geistes- u. sogialwiss. KI. 1972, Nr. 4, 12-38; dort S. 25 f.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 13

gefihrlich, ohne weiteres eine Verbindung von Ursache und
Wirkung zwischen historischen Ereignissen und geistigen
Neugestaltungen herstellen zu wollen. Jedenfalls hat nicht
jeder Umsturz einen neuen Klassizismus hervorgebracht. Aber
es scheint doch typisch zu sein fir den Klassizismus, dass er
einem Bediirfnis nach neuer Ordnung entspricht, das gerade in
Situationen der Auflésung der alten besonders fithlbar wird.
Die klassizistische Neuschopfung tendiert auf Reinigung,
Straffung, Zucht gegeniiber einer vorhergehenden Verwilde-
rung. Zu den typischen Merkmalen ihrer Produkte gehort ihre
bewusst geschmacksbildende Tendenz auf der Grundlage einer
stark verstandesmissig geprigten Kunstauffassung. Kenn-
zeichnend ist deshalb das Vorwalten und die stindige Ausrich-
tung auf eine formulierte und begriindete Theorie. Die Kunst
wird als nach begriindeten Normen lehrbar und lernbar ver-
standen. Theorie und Praxis sind nach Regeln geordnet, die
schulmissig gelehrt werden. Nicht nur die Theorie sondern
auch die klassizistischen Kunstschépfungen verbinden deshalb
oft einen ausgeprigt programmatischen Charakter mit einem
betonten Anspruch auf Musterhaftigkeit der Gestaltung.

II

Das ‘Attische’ ist zwar der Leitbegriff des antiken Klassi-
zismus. Aber dazu ist es erst nach und nach geworden. “Attizis-
mus’ und ‘Klassizismus’ sind nicht von vornherein identisch *.
Der Klassizismus beginnt wesentlich frither als der Attizismus,
und, wihrend der Attizismus von einem bestimmten Zeitpunkt
an sich von der einen Stadt Rom aus ausgebreitet hat, erscheint
der Klassizismus nach und nach, aber gleichzeitig an mehreren
verschiedenen Orten. Der Klassizismus lasst sich auch zuerst in

1 Auch die Abstrakta ‘Attizismus’ und ‘Asianismus’ sind modern. Wer sie wann
zum ersten Mal verwendet hat, habe ich bisher noch nicht feststellen konnen.



14 THOMAS GELZER

verschiedenen Gattungen der darstellenden Kunst feststellen,
wihrend der Attizismus sich zunichst in der Kritik einer
literarischen Gattung manifestiert. Auch der antike Klassizis-
mus tritt in einem Zeitalter des Umbruchs iiberlieferter Ord-
nungen hervor, in dem das Bediirfnis und die Erwartung einer
neuen Ordnung sich auf allen Ebenen dussern. Sie stehen im
Zusammenhang mit jenen brutalen Umwilzungen, die auf
Seiten der Romer zur inneren Auflésung der alten Republik
tithrten, deren traditionelle Struktur der Bewiltigung der
Aufgabe der Fiihrung eines Weltreichs nicht mehr gewachsen
war, und auf Seiten der Griechen zum Zusammenbruch der
hellenistischen Staaten mit den Folgen der Anarchie und der
Katastrophen von der Art der mithridatischen Kriege .

Der Attizismus ist nicht von Anfang an eine fertige Theorie,
und er wird auch nie zu einem starren geschlossenen System.
Bei jedem seiner Vertreter steht ein anderer Aspekt im Vordet-
grund, und die Urteile iiber die klassischen Vorbilder und die
eigenen Zeitgenossen sowie die Anweisungen zu deren Ge-
brauch fir die Neugestaltung verindern sich nach dem Ge-
schmack der fortschreitenden Zeit und der einzelnen Autoren.
Der erste Niederschlag attizistischer Theorien findet sich
bekanntlich bei Cicero im Brutus und im Orator, beide aus dem
Jahre 46 v. Chr. Da er sie in De oratore (55 v. Chr.) offenbar noch
nicht kennt, jedenfalls nicht nennt, scheint er in der Zwischen-
zeit mit ihnen bekannt geworden zu sein. Die rhetorischen
Theorien, die Cicero in De orafore vortrigt, unterscheiden sich
im allgemeinen nicht wesentlich von denen im Bratus und im
Orator, und man findet Ziige des Klassizismus auch schon in
De oratore. Aber der Attizismus kommt darin noch nicht zu
Worte. ‘Asia’ und ‘ Asiatici’ sind da noch als rein geographische
Begriffe verwendet. Cicero ist nicht der erste, der sich mit dem
Attizismus auseinandersetzt. Er polemisiert bereits gegen andere,

1 Zur Bedeutung der mithridatischen Kriege in unserem Zusammenhang vgl.
G. W. BoweRsock, .Augustus and the Greek World, 5 f.; 101 fl.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 1§

die fir sich in Anspruch nehmen, die einzigen echten Attizisten
zu sein, namentlich gegen den bereits verstorbenen Licinius
Calvus (Brut. 82, 284) und vielleicht implicite gegen Brutus
selber. In den beiden Streitschriften des Cicero treten gleich
zwei verschiedene und verschiedenartige Konzeptionen des
Attizismus in Erscheinung. Die eine ist diejenige, gegen die er
polemisiert. Sie wird vertreten von jenen lateinischen Attizisten,
die er als Pseudo-Attiker zu entlarven bestrebt ist (Brut. 82
fl., 284-291; Orat. 9, 28-32). Thnen wirft er namentlich ihre
zu enge Definition der Moglichkeiten und der Ziele der Nachah-
mung attischen Stils fiir ihre eigene Neugestaltung vor. Dieser
Vorwurf zieht sich so (Quint. Zxsz. XII 10, 20 ff.) oder dhnlich
— als Vorwurf gegen die zu beschrinkte oder falsche Auswahl
der Vorbilder (etwa gegen Caecilius von Kale Akte, der nur
Lysias als Vorbild gelten lassen will) — durch die Diskussionen
auch der spiteren Attizisten hin. Die puristischen Bestrebungen
der von Cicero angegriffenen lateinischen Attizisten sind waht-
scheinlich von einer griechischen, wohl auch von Caesar in
seinem De analogia vertretenen, grammatischen Theorie beein-
flusst t. Da diese Theorie im weiteren Zusammenhang des
griechisch-rémischen Attizismus spiter keine Rolle mehr
spielt, konnen wir sie hier ausser Acht lassen. Dieser Konzep-
tion des Attizismus stellt Cicero eine andere, in sich wiederum
nicht einige, rhetorische gegeniiber, die das echt Attische aus
der Kritik aller attischen Redner (und Prosaschriftsteller) zu
bestimmen unternimmt. Er greift damit geschickt jene Attizisten
auf ihrem eigenen Terrain an, indem er die einen ‘Attiker’
gegen die anderen ausspielt. Die Anspriiche dieser zweiten
Konzeption dienen ihm zum Beweis, dass jene zu enge Defini-
tion des Attischen nicht richtig sein kann. Diese zweite hat eine

1Vgl. dazu A. Diuig, « Der Beginn des Attizismus», in A & A 23 (1977),
162-177; zur Bedeutung der Grammatik, wegen ihrer Stellung im Jugendunter-
ticht, schon U. v. WiLamowrrz, « Asianismus und Attizismus », 262 f.



16 THOMAS GELZER

ganz besondere Stossrichtung. Sie setzt den guten, gesunden
Stil der ‘A#tic” dem heruntergekommenen, verderbten, ver-
weichlichten Stil der “Asiatici’ entgegen. Ihr Anspruch reicht
offensichtlich weiter als der jener ersten. Hier taucht der Gegen-
satz von ‘Attizismus’ und ‘Asianismus’ zum ersten Mal auf,
und ihre Vorstellungen vom Attischen und vom Asianischen
erscheinen dann etwa bei Dionys in seiner Vorrede zu den
Alten Rednern und bei Quintilian wieder. Festzuhalten ist immer-
hin, dass sich Cicero selber keiner von diesen beiden Konzep-
tionen anschliesst. Er ist ausdriicklich kein Attizist, und er
lisst auch die Qualititen gewisser Asianer gelten. Aber er
versteht sich auch nicht als Asianist und tadelt ausfiihrlich die
asianistischen Torheiten des Hortensius (Br#t. 95, 325). Fiir sich
selber behilt er sich die Freiheit vor, nach eigenem Geschmack
und Gutdiinken zu gestalten. Auch seinem idealen Vorbild
kommt aber ein attischer Rednetr am nichsten, Demosthenes
(Brut. 9, 35; Orat. 9, 28; 29, 104). In diesem Punkte trifft er sich
weitgehend mit der Beurteilung des Dionys von Halikarnass.
Beide stehen damit in derselben, dlteren Tradition rhetorischer
Kritik. Cicero gibt deshalb auch keine vollstindige Darstellung
weder von der einen noch von der anderen Konzeption des
Attizismus. Er referiert und benutzt nur eklektisch, als ein
selber Unbeteiligter und Unparteiischer, Lehrteile aus beiden,
soweit sie seinen polemischen und didaktischen Zwecken
dienlich sind, und wir iiberblicken deshalb nicht das Ganze,
was Cicero dahinter voraussetzt.

Diese erste Diskussion um den Attizismus ist eine Diskus-
sion zwischen Romern und um Romet. Der Attizismus ist wohl
in dem Jahrzehnt vor 46 in Rom und fiir Romer konzipiert
worden. Er sollte ihnen einen Weg zeigen, wie auch sie, durch
die richtige imitatio der richtigen klassischen Vorbilder, zu
echten ‘Attikern’ werden konnten. Auch der Grieche Dionys
von Halikarnass erkldrt in Rom, dass die attizistische Reinigung
von Rom ausgegangen sei, und zwar weil sie den Bediirfnissen
und der é&oery) der ‘Machthaber’ (Suvastebovre) in Rom ent-



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 17

spreche (Orat. vett. 3, 1) Cicero bestitigt das indirekt mit
seiner Kritik an Hortensius und an L. Marcius Philippus.
Deren ‘asianische’ Redekunst entspricht nicht den Anforde-
rungen an die gravitas und die awctoritas eines romischen Magi-
straten (Brut. 95, 327) % Damit bestitigt er auch, dass mit
diesen Suvactebovreg nicht etwa Caesar® oder Augustus?
gemeint sind, sondern jene Mitglieder der romischen Senats-
aristokratie, in deren Kreisen diese griechischen Literaten ver-
kehren ®. Dass Caesar und Augustus sich den Klassizismus
auch zu ihren politischen Zwecken nutzbar machen konnten,
ist eine andere Sache.

Der Attizismus ist auch von Anfang an nicht eine einheit-
liche Theorie, sondern er tritt sogleich in verschiedenen Spiel-

1 Zu diesen, republikanischen, dpetat und zur duvacteix vgl. auch Ant, Rom. 1
5, 3, und zu den entsprechenden Institutionen ibid. 11 7 ff. Die Schriften Uber die
Alten Redner werden hier zitiert nach Kapiteln und Paragraphen der Ausgabe
von Germaine Aujac, Denys d’Halicarnasse, Opuscules rhétorigues, Tome 1: Les
oratenrs antiques (Paris, Belles Lettres, 1978), die ubrigen Opuscula nach Usener-
Radermacher.

* Die zwei genera Asiaticae dictionis, die Cicero Brut. 95, 325-327 beschreibt, (326)
aptiora sunt adulescentibus, in senibus gravitatem non babent, Beispiele dafiir sind
Hortensius, det #troque genere florens clamores faciebat adulescens, und L. Philippus,
der (327) erat excellens iudicio vulgi et facile primas tenebat adulescens, spiter aber, cum
tam honores et illa senior auctoritas gravius quiddam requireret, remanebat idem nec decebat
idem. — Umgekehrt ist auch jener zu eng definierte rémische Attizismus nach
Cicero deshalb so schnell verschwunden, weil seine Vertreter ab ipso foro irrisi
sind. Auf die Tauglichkeit fur die Volksrede, also fir den republikanischen Poli-
tiker, kommt es ihm an: popularis est enim illa facultas et effectus eloquentiae est an-
dientium approbatio (Tusc. 11 1, 3).

8 Vgl. schon U. v. Wiramowrrz, « Die Thukydideslegende» (supra S. ¢
Anm. 1), 7 Anm. 1: « Der Klassizismus ... ist ... nicht eine Folge, sondetn ein
Vorbote der cisarischen Weltmonarchie... Caesar hatte auch hier die Strémung
erkannt, der die Zukunft gehorte, und schaffte ihr freie Bahn ».

1 Das hatte z.B. angenommen S. F. BoNNER, The Literary Treatises of Dionysius of
Halicarnassus (Cambridge 1939), 11.

> Vgl. dazu G. W. Bowersock, Augustus and the Greek World, 75; 125; 130 fl.;
Dionys schtieb immerhin auch nicht im Dienste einer antiaugusteischen Oppo-
sition, wie auch schon behauptet wurde, vgl. G. W. BowEgrsock, op. ¢if., 110
Anm. 7.



18 THOMAS GELZER

arten oder ‘Schulen’ zu Tage, die einander gegenseitig bekdmp-
ten (vgl. z.B. die ‘Thucydidii’, Brut. 83, 287; Orat. 9, 30 f.).
Gemeinsam ist ihnen aber der Anspruch, durch ihre Gestaltungs-
weise neue ‘Attiker’ zu werden. Das ist der entscheidende Punkt.
Dieses ‘Attische’ ist das Ideal, das damit zum Leitbegriff des
Klassizismus wird. Ob sich dieses Ideal urspriinglich nur auf die
Redekunst bezogen habe, kann man sich immerhin fragen.
Worin es genau bestehe, und wie es zu erreichen sei, ist aber von
Anfang an zwischen verschiedenen konkurrierenden Schulen
umstritten !, und es ist also von vornherein ein Irttum, nach
einer einheitlichen, in sich geschlossenen Doktrin des Attizis-
mus tiberhaupt suchen zu wollen. Es ist also auch miissig, sich
dariiber aufzuhalten, dass es sie nie gegeben hat. Hingegen
lisst sich die Struktur des Klassizismus als solche gut erfassen,
zu dessen antiker Erscheinungsform der Attizismus den Leit-
begriff abgegeben hat.

Die Theorien, deren Reflex bei Cicero erscheint, sind zwar
fur Romer konzipiert, aber offensichtlich nicht von Romern.
Sowohl die grammatische Theorie, die hinter dem Attizismus
des Brutus steht, wie die fiir uns wichtigere rhetorische, die
Cicero ihm entgegensetzt, und die ausschliesslich von grie-
chischen Prosaikern ausgeht, sind offensichtlich von Griechen
formuliert worden. Wer diese Griechen waren, kann nicht mit
Sicherheit ermittelt werden. Sie gehoren aber offensichtlich zu
jenen griechischen Lehrern der Rémer, die in Rom entweder
als Hauslehrer wirkten oder, wie spiter auch Dionys von Hali-
karnass, eigene Schulen betrieben. Aber es scheinen keine Leute
gewesen zu sein, die iiber den beschrinkten Kreis ihrer unmit-
telbaren Schiilet und Kollegen hinaus in der Offentlichkeit
bekannt waren. Cicero nennt ja eine ganze Reihe von Namen

1Vgl. Cic. Orat. 9, 28: Ad Atticorum igitur aures teretes et religiosas qui se accomodant,
i sunt existimandi Attice dicere. Quorum genera plura sunt; hi unum modo quale sit
suspicantur. Putant enim qui horride inculteque dicat, modo id eleganter enucleateque
faciat, eum solum Attice dicere. Errant, quod solum; quod Attice, non falluntur. Dann
fihrt er zum Beweis die verschiedenen gemera der Attiker an (vgl. Brut. 83, 287).
& g 3, 287



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 19

beriihmter zeitgendssischer Redner, asianischer und attischer,
ihren aber nicht. Und wire gar der Name e¢ines Mannes bekannt
gewesen, der fiir sich beanspruchen konnte, jenes neu-attische
Ideal als erster formuliert zu haben, so hitten gewiss Dionys
und die spiteren Rhetoren und Theoretiker nicht verfehlt, den
Namen dieses mpdtog edpetis auf ihre Fahnen zu schreiben.
Anderseits ist aber auch zu bedenken, dass detr Attizismus sich
wohl als einen Neubeginn, gleichzeitig aber auch als Rickkehr
zu dem Ideal des echten alten Attischen versteht — das ist ja
das typisch Klassizistische daran — und dass er in der Formu-
lierung seines Ideals sich stindig auf jene klassischen Attiker
beruft, gerade darin also keine Neuerung sondern eine Wieder-
erweckung des friher einmal Dagewesenen, inzwischen aber
Vergessenen oder Vernachlissigten sein will. Und unter jenen
alten Attikern den Mann zu finden, an dessen formulierte Lehre
sich das Ideal der neu-attischen Bildung anschliesst, ist nun
weit weniger schwierig. Es ist Isokrates.

Dafiir, dass der Attizismus, einmal in die Welt gesetzt, so
erstaunlich rasch ibernommen wurde und sich von Rom aus
iber die ganze griechisch sprechende Welt verbreitete, sind
aber offenbar nicht jene griechischen Lehrer der Romer, sondern
T mavtov xpatobow ‘Poun mpdg €avtiv  dvayxdlovoa Tog GAag
mwheLg dmoPrémey xal Tabtg Te adtig of Suvastebovreg (Dion. Hal.
Orat. vett. 3, 1) die Ursache. Griechen wie etwa Dionys, Cae-
cilius, Strabo, Nikolaos von Damaskus haben ihn dann in Rom,
oder in Kontakt mit Rom, aufgenommen und weitergebildet.

Bei Cicero erscheint der Attizismus in einem rein technisch-
rhetorischen Zusammenhang. Es geht ihm um die gerera dic-
tionis, den Stil, und technische Besonderheiten wie besonders
den Rhythmus und die Wortwahl, und die spiteren Theoretiker
des Attizismus sind auch meistens Rhetoren, wenn auch nicht
in diesem ausschliesslich technischen Sinn. Der Attizismus
gehort allerdings in den Zusammenhang der Rhetorik. Aber
wenn wir von ‘Rhetorik’ reden, miissen wir wissen, worum es
dabei geht; denn ‘Rhetorik’ ist fir uns Heutige ein missver-



20 THOMAS GELZER

stindlicher Terminus. Rhetorik im antiken Sinn beschrinkt
sich nicht auf die Ausbildung in der ‘Beredsamkeit’, sondern
sie bildet seit dem Hellenismus das umfassende System der
noudeta, das der Philosophie — in ihrem neuen, von Plato
definierten Sinn — den Rang als hochste Stufe der allgemeinen
Bildung streitig macht *. Dahinter steht die michtige Wirkung
des Isokrates als Hrzieher, der sein Bildungssystem in der
intensiven Konkurrenz der verschiedenen Schulen in Athen
(durchaus nicht nur gegen Plato) entwickelt hat 2. Die Fahig-
keit zu reden, die er vermittelt, steht im Dienste einer Aus-
bildung zum rpdrrew xal Aéyewv, zum richtigen Handeln in der
Wirklichkeit der Welt. Sie verfolgt deshalb eine ethische,
politische und kulturelle Zielsetzung. Den Gegenstand seines
Unterrichts bezeichnet er als Adyor molttinol xal “Eddnvixot, die
Bildung selber — nach dem ilteren, traditionellen Sprach-
gebrauch — als ¢uocopia, sein Lehren als ¢uiocogeiv. Der
‘Rhetor’, den er ausbildet, ist ein Staatsmann. In der Tradition
dieses, durch die Jahrhunderte nach den Bedurfnissen jedes
Zeitalters immer wieder neu interpretierten und modifizierten
Programms des Isokrates steht zum Beispiel auch Cicero. Der
‘orator’, den er in De oratore beschreibt, ist auch nicht ein
Redetechniker, sondern ein Staatsmann, der sich das Wissen
der Philosophen verfiigbar macht (IIT 35, 142; vgl. Isoc. XV
(Antid.) 266 f1.), und der dank der eloguentia die politischen
Geschifte zu fiuhren imstande ist (III 35, 140). Dabei verbindet
Cicero die Zielsetzungen der isokrateischen Bildungstradition
mit der realen Aufgabenstellung des romischen verantwort-
lichen Staatsmanns und patronss — im selben Sinne wie er

1Vgl. dazu H.-1. Marrou, Histoire de I’éducation dans Pantiquité (Paris ©

192 o n14 £,

1905),

2 Vgl. dazu Christoph Eucken, « Prinzipien des Handelns bei Isokrates und den
Sokratikern», in Ztschr. f. Politik 25 (1978), 142-153; dort S. 142 f. auch eine
Auswahl von Urteilen moderner Philologen, deren groteske Geringschitzung des
Isokrates der Anerkennung und auch nur schon der vorurteilslosen Untersuchung
seines Einflusses lange Zeit im Wege stand.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 21

selber ein romischer Demosthenes zu sein beansprucht — und,
was den ethischen und kulturellen Gehalt dieser Bildung
betrifft, mit seiner eigenen Sinngebung des Begriffs der ‘buma-
nitas’ 1.

Auch die Attizisten stellen sich in diese isokrateische Bil-
dungstradition. Wenige Beispiele sollen das illustrieren. Wesent-
lich ist, dass auch sie nicht allein die technische Fertigkeit zu
reden, sondern eine umfassende hohere Bildung vermitteln
wollen. Dionys von Halikarnass * bezeichnet (Orat. vett. 1, 1)
die Sorge um die Wiederherstellung der besseren alten Studien
als mepl Tobg mohiTixodg Abyoug émuéhewx, jene Studien selber (1, 2)
als apyata %ol prhéoogog prropuny), die beanspruchen diirfe, den
in ihr Ausgebildeten Ehren und fithrende Stellungen (ripat
[ = honores] und mpooracior) in den Staaten zu verschaffen (1, 4) 2.
Als aivie fir die attizistische Riickwendung nimmt er nicht
asthetische, sondern politische und ethische Griinde an: die
Macht Roms und die &pety und den Gemeinsinn seinet duve-
otedovreg (3, 1) und der Ménner, die jetzt wieder nach den héchsten
Zielen streben t& xpdtiota mpompobuevor (4, 1). Seine Kritik
soll toig &oxobot Tiv mohTixny erhocootav dienen. Sie bezieht sich
deshalb nicht nur auf die Form, sondern auch auf die Inhalte,
nicht nur der Redner sondern auch der Historiker (4, 2 f.). Exr
untersucht deshalb ihre mpoatpeaig Tod Blov xal ol Adyov und ihre
woh& Yewppote xal dvoyxreaie Tolg doxolot THY TOALTIXNY QLAOGOGLaY.
Als Beweis fiir das Wiedererstehen der alten Bildung fiithrt er
an (3, 2) iotopiat..., Abyor molhiTixot..., @uAdcopor cuvtafeis und
oMol xod okl mpaypatelon, in denen jetzt die Romer und

1 Vgl. dazu Fritz WenrLl, « Studien zu Cicero De oratore», in MH 35 (1978),
74-99-

2 Zum Einfluss des Isokrates bei Dionys vgl. etwa S. F. BONNER, o0p. cit. (supra
S. 17 Anm. 4), 11 ff.

3 Zu diesem Aspekt der rhetorischen Bildung bei Dionys vgl. auch S. UsHER (ed.),
Dionysius of Halicarnassus, The Critical Essays 1 (London/Cambridge, Mass.,
Loeb, 1974), p. xvI f.



22 THOMAS GELZER

die Griechen wetteiferten. Sein Geschichtswerk * soll toic wo-
nticoig Beispiele bieten mpdg & oupPatvovra yefioduw (Ant. Rom.
V 56, 1) und padioeig dract pév dg etneiv avdpidmolg, pdhiote 3 8aot
mepl TNV QLAGGoQoY Fewplay xol epl Tag TohiTixas SwxtpiBovst mpdkels
(XI 1, 1; vgl. I8, 3). Strabo hat seine Geschichte geschrieben
und schreibt seine Geographie (I 1, 22, p. 13) als obyypapuo...
mohTIedY %ol dnuweehis duotws (vgl. II. 8doug 1, 2), und er meint
es flir den mohtixdv... odyl oy mavrdmacwy dmaidevtov, GAAE TOV
HeTacyOvTa TNHG TE EyxuxAtov xal cuvndous dywyhg Tolg éleudépoig xal
Tolg @uhocogobowy. Dazu gehoren dpetd), ¢pévnorg und die eig
TobToe AdYOL.

Der Attizismus ist damit zum Leitbegriff nicht einer Schule
der Redekunst sondern der gesamten hoheren Bildung ge-
worden. Er ist nicht nur eine dsthetische Erscheinung, sondern
er umfasst alle Gegenstinde in der Tradition der rhetorischen
Bildung. Aber Form und Gehalt detr Aéyor sind in der Weise
unmittelbar miteinander verbunden, als die Worte ein unmittel-
bares Abbild des Lebens und des Charakters des Sprechenden
(oder Schreibenden) geben. "Emiewxéic yap dmavreg voptlovow eixbvag
elvo e Exdortouv Yuyig Todg Aéyoug (Ant. Rom. 1 1, 3; s. schon
Isoc. III 7) 2. So geben sie auch die geistigen und moralischen
Qualititen wieder, wie Cicero etwa von Atticus ausfihrt,
cuius et vita et oratio consecuta mibi videtur difficillimam illam socie-
tatem gravitatis cum humanitate (Leg. 111 1, 1). Der Stil steht fiir
eine menschliche Haltung. Deshalb kommt dem Stil solche
Bedeutung zu, und er kann auch in moralischen und politischen
Kategorien kritisiert werden, nicht nur in dsthetischen. “Atti-
scher’ Stil bedeutet also mehr als nur ‘schones’ Reden. Dionys
vergleicht die Azt polox mit der éhevdépa xal cidppwy youet,

1Det Topos vom Nutzen der Geschichtsschreibung fiir den Politiker steht
natiirlich in einer langen Tradition (Thukydides und Polybius sind nur die be-
kanntesten Beispiele). Hier geht es um die an Isokrates angelehnten Formulie-
rungen. Zu diesem Topos vgl. etwa Gert AVENARIUS, Lukians Schrift zur Geschichts-
schreibung (Meisenheim/Glan 1956), 22 ff.

2 Diesen Hinweis auf Isokrates verdanke ich Chr. Eucken.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 23

der er die Hure des Asianismus gegeniiberstellt (Orat. vett. 1,
5 )

Die Theorie der Attizisten bezieht deshalb die gesamten
Grundlagen der gyxhhe padnuara (Dion. Hal. De Thue. 50,
I 409, 24 f. Usener-Radermacher) in ihre Kritik ein. Quintilians
Liste der imitandi, deren Eignhung als Vorbild bei den einzelnen
Literaturgattungen (X 1, 27 ff.) und Autoren diskutiert wird
(X 1, 46-131), spiegelt das wieder mit ihren Reihen der Dichter,
Historiker, Redner und Philosophen. Alle diese hatte auch
schon Dionys im zweiten Buch Ilept piufisewg behandelt
(Pomp. 3, 1,11 232, 10 ff. U.-R.). Aber die Kritik beschtinkt sich
nicht auf die Literatur. Auch in der Musiktheorie lisst sich bei
Dionys ein attizistischer Rickgriff auf die ‘Alte Musik’ fest-
stellen, die in strophischer Responsion komponiert (Comp.
verb. 19, 130, II 84, 19 fl. U.-R.) und nicht die Melodie dem
Wortakzent, sondern die Worte der Musik untergeordnet hatte.
Das demonstriert er am ‘attischen’ Beispiel eines Chotliedes
aus dem Orestes des Euripides (11, 63 ff., II 41, 18 ff. U.-R.),
wihrend er die hellenistische Praxis der ‘Neuen Musik’ ignoriert,
der die asianische Rhetorik zur Steigerung des Ausdrucks der
Rede gefolgt war!. Parallel zu den imitandi der Literatur
behandelt Quintilian (XII 10, 3-9) die klassischen griechischen
Maler und Bildhauer 2, die ebenfalls jeder nach seinen her-
vorragenden Stileigenschaften charakterisiert werden. Der aus
einer italischen Griechenstadt stammende und ebenfalls in Rom
wirkende Pasiteles hatte schon im ersten Jahrhundert v. Chr.

1Vgl. dazu Egert POuLMANN, in Donum natalicium A. Lesky, WS 79 (1966),
211-3, und derselbe, Denkmiiler altgriechischer Musik (Niitnberg 1970), 82.

2 Die Parallelisierung der Entwicklung der Redekunst mit den darstellenden
Kiinsten ist traditionell, vgl. z.B. Cic. De orat. 111 7, 26; Brut. 18, 70; zum ganzen
Kunstkapitel vgl. R. G. AusTiN (ed.), Quintiliani /nst. Or. liber XII (Oxford 1948),
135 ff., und zur Kunsttheorie Hans Jucker, Vom Verhdiltnis der Romer gur bilden-
den Kunst der Griechen (Frankfurt 1950), 126 fI.; zZum Zusammenhang zwischen
rhetorischer und Kunsttheorie F. Preissnoren und P. ZANKER, « Reflex einer
eklektischen Kunstanschauung beim Auctor ad Herennium», in Dialoghi di
Aprcheologia 4, No. 1 (1970/1), 100 fl.



24 THOMAS GELZER

in einem fiinfbindigen Werk Operun: nobilium in toto orbe offenbar
auch eine Liste von klassischen Werken zusammengestellt?,
die als Vorbilder fiir die Nachahmung geeignet waren. Fin
‘opus nobile’ in der Kunst entspricht also einem ‘auctor classicus’
in der Literatur.

111

Aber was ist nun das Attische am Attizismus 7 — Die
Vorbilder, die die Attizisten kritisieren und empfehlen, sind
keineswegs alle attisch. Das gilt nicht nur fir die Alte Musik der
sttophischen Dichtung, fir die opera nobilia, die Pasiteles auf-
zihlt und nach denen er selber gestaltet hat, wie fiir die Maler
und Bildhauer, die in den Listen des Quintilian und andeter
aufgefihrt werden 2, sondern auch fiir diejenigen der Literatur.
Die Dichter, Homer an der Spitze *, sind es sowieso nicht, von
den Prosaikern jedenfalls die friheren Historiker und unter
ihnen gerade der besonders hoch geschitzte (Dion. Hal. Pomp. 3,
IT 232, 18 ff. U.-R.) Herodot nicht, von den Philosophen immer-
hin Plato. Sie sind nicht ausgewidhlt worden als ‘Attiker’,
sondern als die besten Vertreter aller anerkannten literarischen
Gattungen. Rein attisch sind nur die Redner. Sie spielen in der
attizistischen Theorie naturlich eine hervorragende Rolle,
insofern sich diese auf die reine Redetechnik bezieht. Aber das
ist nur ein beschrinkter Teil des Attizismus, und im ganzen
keineswegs der ausschlaggebende. Ganz abgesehen von den
Romern, fir die das sowieso nicht in Frage kommt, ist der
Attizismus dieser Zeitperiode nicht einmal in rein sprachlicher

1 Die Zeugnisse bei J. OverBeck, Die antiken Schriftquellen zur Geschichte der
bildenden Kiinste bei den Griechen (Leipzig 1868), 437 f.

2 Zu diesen Listen H. JUCKER, op. cit. (supra S. 23 Anm. 2), 128 f.

3 Zur attizistischen Bedeutung der (heute allgemein bezweifelten) Behauptung
des mit dem Attizismus zeitgendssischen Aristarcheers Aristonikos, Atistarch

habe Homer fiir einen Athener gehalten, vgl. A. DisLE, in A & A 23 (1977),
169 f.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 25

Hinsicht puristisch attisch *. Worter, Konstruktionen, Effekte
nicht attischer Herkunft werden den Umstinden und der Auf-
gabe der ‘Rede’ entsprechend durchaus zugelassen und sogar
empfohlen. Dionys bezeichnet die Reinheit der Sprache auch
nirgends mit dartxilewv, sondern mit éanvilew (Pomp. 2, 5,
II 228, 2 U.-R.). Das dndert sich erst mit der Zweiten Sophistik,
wo unter dem Finfluss von Lehrern wie Herodes Atticus das
drrixilewv  zum moglichst ausschliesslichen Gebrauch bei
echten Attikern belegter Worter und Wendungen wird 2. Der
Klassizismus geht damit iiber in den Historismus.

Deshalb ist es auch so schwierig, den ‘attischen’ Stil ein-
heitlich zu definieren und zu beschreiben ®. Charakteristisch ist
dafiir die ‘Definition’, die Quintilian dem Attischen unter den
genera dictionis gibt (XII 10, 20-26): Nemo igitur dubitaverit, longe
esse optimum genus Atticorum. In quo ut est aliquid inter ipsos
commune, id est iudicium acre rtersumque, ita ingeniorum plurimae
formae. Dann lehnt er die zu enge, sektiererhafte (XII 10, 18),
Beschrinkung des Begriffs ab, gegen die sich schon Cicero zur
Wehr gesetzt hatte, und schliesst mit der allgemeinen Ermah-
nung: Melius de hoc nomine sentiant, credantque Attice dicere esse
optime dicere. Cicero hatte, noch vorsichtiger, den Menippos von
Stratonicea als Attiker erkldrt mit der Begriindung (Bruf. 91,
315) si nehil habere molestiarum nec ineptiarum Atticorum est, hic
orator in illis numerari recte potest. Und Dionys qualifiziert die
doyato pmropu) als odepwv (Orat. vett. 2, 2) gegeniiber der neuen
avénrog (vgl. die imeptiae). Das sind alles sehr vage und allgemeine

1Vgl. dazu Wilhelm Scumip, Der Attictsmus in seinen Hauptvertretern von Dio-
nysius von Halikarnass bis auf den zweiten Philostratus 1 (Stuttgart 1887), 10.

2Vgl. W. Scumip, Der Atticismus... 1, 192 ff., und ausgezeichnet G. KENNEDY,
The Art of Rhetoric in the Roman World (Princeton 1972), 554 ff.; zur Frage von
Tradition und Neuheit der Zweiten Sophistik: G. W. BowErsock, Greek Sophists
in the Roman World, 10; 43 £.

3 Nicht einmal beim einen Dionys von Halikarnass sind die Kriterien dafiir von
Anfang bis zum Schluss dieselben; zu ihrer Entwicklung vgl. G. Aujac (ed.),
op. c¢it. (supra S. 17 Anm. 1), Introduction, 22-28 (mit Berufung auf eine unge-
druckte These von P. Costil).



26 THOMAS GELZER

Bestimmungen, und sie bestitigen nur, dass ‘das Attische’ nicht
eine Bezeichnung fiir konkret definierte, feststehende Quali-
titen oder gar fiir von Werken attischer Herkunft hergeleitete,
sachliche oder stilistische Eigenttimlichkeiten ist, sondern ein
allgemeines Ideal, das als symbolische Qualititsmarke den
Werken und den Bestrebungen klassizistischer Gestaltungs-
weise und ihren Vorbildern zugelegt witd.

Auf welchen Bereich dieses Symbol verweist, und woher
es angeregt ist, ldsst sich immerhin wieder deutlicher erkennen.
Die Anregung geht wiederum von Isokrates aus, von einem
nach den Bediirfnissen des Klassizismus interpretierten Iso-
krates natiirlich. Auf ihn werden wir ja durch die Terminologie
und die Absichtserklirungen dieser Attizisten ohnehin stindig
verwiesen. Das ‘Attische’ kann auch als die Qualititsmarke der
von ihm empfohlenen und praktizierten wadetx verstanden
werden. In seinem Panegyricus (IV 19-99) entwirft er in einem
‘historischen Mythos” (IV 28) * in der Tradition der émirdouor
(IV 74) das Bild von einem idealen Athen, das Ursprung (Gey)
und Begrinderin (aivia; vgl. das Rom des Dionys: Orat. vett. 3,
1: aitloe ..ol doyn) * aller Giiter der Menschheit sei, und
begriindet damit seinen Anspruch auf Hegemonie. In der
Antidosis (XV 293-309) legt er das Gewicht besonders auf die
Uberlegenheit der noudein der Athener und ihrer Qualitit als
S13doxaror dank ihrer Behetrschung der aéyor. Uber den Wert
der Erziehung durch die Aéyor wiederholt er wortlich, was er
schon im Nikokles dargelegt hatte (XV 253-257 = III 5-9). Fiir
die Schilderung der idealen Kultur Athens ist eine der Haupt-
quellen seiner Inspiration der Epitaphios des Thukydides
(II 35-46). Der geistige Vorrang der Athener beruht auf ihrer
— im isokrateischen Sinn verstandenen (vgl. Thuc. II 40, 1) —

1Vgl. dazu Isocrate, Discours, Tome 11, edd. G. Matu1eu et E. BrémonDp (Paris,
Belles Lettres, 1942), Notice, 6 ff. und 21 Anm. 1 (zu IV 28).

2 Dionys deutet durch dieses Zitat offenbar an, dass Rom fiir die Wiedererweckung
der attischen Bildung dieselbe Bedeutung habe wie Athen sie fiur die urspriing-
liche gehabt hatte.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 27

gurocogia (IV 74 ff.; vgl. XV 266 ff.). Sie sind nicht nur die
Begriinder det moudeie, sondern auch die Lehrer aller anderen,
ja (IV 50) 7ocoltov 8 dmoréhormey 7 mohig &V Tepl TO PpOvelv xal
Aéyewy Toug &Mhoug Gvdpmmovg, G6d ol tadtng padvTel TGV ARGV
Suddoxahor yeyévaow. Nicht alles, was zu dieser Kultur gehort,
stammt zwar von ihnen; aber ihre Initiative und ihr Urtteil
verhelfen den Beitrigen der Nichtathener zur allgemeinen
Anerkennung. Zu dem, was Athen selber liefert, (IV 406)
xal Tobg &Ahovg uddven cuvamometder T yop V@’ NGV xpLdévta To-
coabtny AapPdver 36Eay daote mapd wiow dvdpdmorg dyarmiodar. Die
Aéyor sind (IV 49) adpBoroy tig moudeboewe Audy [se. der Athener]
éxdorov, und diese Kultur ist, dank ihrer Erziehungsmethoden,
lernbar (IV 48 f.). Dutch sie, und nicht durch die Geburt,
wird man iiberhaupt zum Griechen. Athen (IV 50) 76 tév ‘EA-
MV Svopa TeTolnxey pxétt Tob yévoug, dAN& THg Stavotag Soxely elva,
ok 3oy "EXhnverg xokeloDaun Todg Tig modedoews tg Hpetépas ¥ Tobg
THe xowig ploews petéyovtas. Gerade diese, hier als Folge der Et-
werbung der attischen natdevsig versprochene Wirkung gehort
ja zu den wesentlichen von Isokrates begriindeten Voraussetzun-
gen der werbenden Kraft der hellenischen Kultur vom Hellenis-
mus an, und dann eben wieder der ‘attischen Kultut’ des
Attizismus. Sie schafft auch die Voraussetzung zur Ubertrag-
barkeit ihrer Anspriiche auf andere Kulturbereiche, wie den
romischen. Die Romer konnen als ‘Attizisten’ echte “E\nvec
werden.

Diese mythische Vorstellung vom idealisierten Athen als
Ursprung aller Giiter findet sich bei Rémern und Griechen
immer wieder, etwa bei Cicero, der doch aus eigener Anschau-
ung die kiimmerlichen Verhiltnisse der Bildung der wirklichen
Athener seiner Zeit kennt (De orat. 111 11, 43). Er preist trotz-
dem Zllas omnium doctrinarum inventrices Athenas (De orat. 1 4, 13)
sogar in Offentlicher Rede in jenen, von Quintilian (XI 1, 89)
als beispielhaft herausgegriffenen, Sitzen (Flacc. 62) schon 59
v. Cht.: unde bumanitas, doctrina, religio, fruges, iura, leges ortae
atque in omnis terras distributae putantur... auctoritate autem tanta est,



28 THOMAS GELZER

ut iam fractum prope ac debilitatum Graeciae nomen huius urbis laude
utatur. Dionys redet von der 'Attue)) podoa xal dpyaia xal adtd-
ydov 1, und diese Vorstellungen stehen dann auch hinter dem
Panathenaicus des Aelius Aristides 2. Das zudicinm ist danach
auch die hervorragende Qualitit der Athener, das semper fuit
prudens sincerumgque..., nibil ut possent nisi incorruptum audire et
elegans (Cic. Orat. 8, 25; vgl. Quint. XII 10, 20) 3.

Das ‘Attische’ des Attizismus ist nicht ein Sachbegriff,
sondern das Symbol fiir die héchste geistige Kultur, die waidevoig
der Aéyou aus der Schule Athens, dem Utrsprung und arbiter
elegantiarym aller Giter, einer Kultur, die jeder sich erwerben
kann, wenn er sich die richtige Urteilstihigkeit in der attischen
Schule aneignet. Als solches begriindet es nicht eine konkrete
Stillehre, sondern einen hochsten geistigen Anspruch, der dann
eben zum Leitbegriff des Klassizismus wird. Ganz anders, ja
kontrir, hatte Kallimachos das Stilideal des Hellenismus
begrindet, nicht ‘grave’, sondern Aewtév, und nicht angelehnt an
die klassischen Vorginger, sondern ‘auf unbetretenen Pfaden’
(Call. Fr. 1,23 fI.) sollte sein Gedicht gestaltet sein.

Hinter diesem Attizismus steht Isokrates, dessen Stil aber
von Dionys gerade nicht zu den besten gezihlt wird (Zsoc. 2 1),
und den der Leser sogar vergessen soll (#:d., 15, 2), wihrend er
dagegen fiir seine sachlichen Aussagen besonders gelobt, und

1 Zur Autochthonie der Athener bei Isokrates, vgl. auch den Panathenaicus (X11)
124 £.

% J. H. OLwver, The Civilizing Power. A Study of the Panathenaic Discourse of
Aelins Aristides. . ., Trans. Amer. Philos. Soc. N.S. 58, 1 (Philadelphia 1968)
erkennt zwar den Einfluss des Isokrates (S. 12 fl.); aber er hilt auch einiges fiir
platonisch, was isokrateisch ist; zur Auseinandersetzung mit Plato im Rahmen
der Diskussion Philosophie-Rhetorik bei Aelius Aristides, vgl. G. KENNEDY,
op. cit, (supra S. 25 Anm. 2), 584 f.

8 Zur Bedeutung des iudiciuz der Athener vgl. schon die oben zitierte Stelle
Isokrates Paneg. (IV) 46; dann etwa Cic. Orat. 9, 28 (supra S. 18 Anm. 1); bei
Quintilian ist die Ausbildung des #udicium als ausschlaggebende Vorbedingung
fir den Redner stindig betont. Es wird erworben durch diese Bildung, optima
legendo atque andiendn (X 1, 8; vgl. z.B. X 1, 130; X 2, 3; X 2, 14; XII 10, 76 f1.).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 29

sein Panegyricus als erstes Beispiel dafiir angefithrt wird (z64d., 5) *.
Es geht also nicht um den Stil des Isokrates, sondern um sein
Bildungsprogramm.

Analog steht es um die Vorstellung vom ‘Asianismus’. Sie
erscheint ebenfalls zum ersten Mal bei Cicero im Brutus und im
Orator. Auch das ist kein Sachbegriff, sondern ein Symbol, und
zwar als Gegenbegriff zum ‘Attischen’. Quintilian (XII 10, 16 £.)
fasst die traditionellen Gegensatzpaare zusammen. Schon
Cicero kennt Asiaten, die keine ‘Asianer’ und ‘Asianet’, die
keine Asiaten sind, wie er auch Attizisten kennt, die keine
Athener und Athener, die keine Attizisten sind 2. Der Asia-
nismus ist viel beschrinkter in seiner Bedeutung als der Attizis-
mus. Der Asianismus bezieht sich nutr auf den Prosastil, bei
Cicero ausschliesslich auf Redner, wihrend bei Dionys von
Halikarnass dann auch Historiker wie Duris und Polybius zu
dieser Stilrichtung gezihlt werden®, ohne dass er allerdings
fiir sie den Terminus Asianer braucht. Eigenschaften des Asia-
nismus findet Theon in den Progymnasmata (Rhetores Graeci, ed.
L. Spengel, II p. 71) sogar bei Epikur. Uneinheitlich wird auch
der Beginn des Asianismus angesetzt. Wihrend Strabo (XIV 1,
41, p. 648) den Hegesias als eigentlichen Beginner des Asia-
nismus nennt, lisst Dionys (Orat. vett. 1, 2) das Absinken der
alten, klassischen Redekunst mit dem Tode Alexanders des
Grossen beginnen. Auch damit stimmt er zwar mit Cicero
iiberein, der einen Bruch in der Kraft der Redekunst nach dem
Aussterben der Redner der Generation des Demosthenes

! Zur Anerkennung des Isokrates als « chef d’école et théoricien politique »,
wihrend an seinem Stil « Denys semble voir surtout les défauts », vgl. G. Aujac
(ed.), op. cit. (supra S. 17 Anm. 1), Notice, 49-52; der Stil des Isokrates wird
geradezu als Vorbild des ‘Asianismus’ verstanden von Fr. Brass, op. ¢it. (supra
S. 1 Anm. 2), 10 fl.

3Vgl. U. v. WiLamowrrz, « Asianismus und Attizismus», 225; dort 229 fl.
auch eine Aufzihlung derer, die den ‘Asianismus’ nicht odetr nicht mehr kennen.

3 Vgl. die Liste der petayevéorepot (nach dem Tode Alexanders) in Comp. verb. 4,
29, II 20, 15 ff. U.-R.



30 THOMAS GELZER

annimmt (De orat. 11 23, 95; Brat. 9, 36). Aber dann wire es
gerade ein Athener, nimlich Demetrius von Phaleron, der die
neue Art der Redekunst als erster praktiziert hat (Brut. 9, 38):
Hic primus inflexcit orationem et eam mollem fteneramque reddidit et
suavis, sicut fuit, vider: maluit quam gravis, sed suavitate ea, qua
perfunderet animos, non gua perfringeret. In De oratore (I 23, 95)
wird noch Demochares, der Neffe des Demosthenes mit ihm
zu denen gerechnet, von denen eine direkte Linie der Nachah-
mung bis auf die Briider Menekles und Hierokles von Alabanda
fithre, die im Brutus (95, 325) und im Orator (69, 231) aus-
driicklich als Beispiele des Asianismus genannt werden. Auch
der Asianismus ist schon von Anfang an nicht eindeutig defi-
niert. Cicero (Brut. 95, 325) kennt auch gleich schon zwei
genera Asiaticae dictionis.

Die asianische Rhetorik ist — im Gegensatz zur attischen —
tiir die Ausiibung der Verantwortung des wahren Staatsmannes
ungeeignet (Cic. Brat. 95, 325; vgl. Dion. Hal. Orat. vett. 1, 4).
Die Interpretation der ’Actx als Verkorperung alles dessen, was
der ‘Eaéc und besonders der attischen &ieudepta diametral ent-
gegengesetzt ist, begegnet zuerst nach den Perserkriegen,
besonders ausgesprochen etwa in den Persern des Aeschylus *.
Die Attizisten scheinen aber wiederum der Anregung durch
Isokrates zu folgen. Als gemeinsamen Gegner aller Hellenen
schildert er im selben Panegyricus (IV 133 f.) den Perserkonig als
Beherrscher Asiens. Aber die Bewohner Asiens sind keine
wirklich gefihrlichen Gegner (146 ff.). Ihre beherrschende
Eigenschaft ist die pahaxic (149). Begriindet werden die Nieder-
lagen der Perser durch ihre Erziehung und die Verfassung ihres
Staates (150). Ihre korrupten Eigenschaften und namentlich
thre mangelnde Eignung zur Staatsfithrung werden aus ihrer
Untertanenverfassung erklirt. Isokrates verweist immer wiedet
auf (152) v éxel maidevow. Dieser Erziehung wegen sind sie

1 Vgl. schon die Personifikationen im Traum der Koénigin (Aesch. Pers. 181 ff.)
und dann die erklarenden Gegeniiberstellungen (234 ff.).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 31

Barbaren (158). Sie erweist sich als ein kontrires Gegen-
bild zur attischen noudeix, die ihrerseits das Vorbild des
Attizismus ist.

Hinter dem ‘Asiatischen’ als Symbol des Asianismus steht
also ebenfalls die Vorstellung von einer ‘Bildung’, aber einer
der ‘attischen’ entgegengesetzten, die ihre Anhinger zu Bar-
baren, korrupten Weichlingen und unfihig zum mohtixés macht.

Wihrend die Attizisten stolz und eifrig die Vorstellung von
der attischen Bildung ergriffen und sich zu eigen gemacht haben,
wenn sie auch im einzelnen nicht alle genau dasselbe darunter
verstanden, so ist die Gegenvorstellung von jener barbarischen
‘asiatischen Bildung’ nie von einem der mit diesem Etikett
Versehenen selber ausgedacht oder gar erstrebt worden, weder
von einem alten Perser noch von einem neuen Asianer. Sie ist
in rein negativer Absicht konzipiert, zur von vornherein dis-
qualifizierenden Kennzeichnung des Gegensatzes, zur Berech-
tigung der attischen Hegemonie bei Isokrates — und zu den
attizistischen Reformbestrebungen bei den Attizisten. Erst
sekundir ist der Begriff des ‘Asianismus’ zunichst missver-
standen und dann bewusst uminterpretiert worden als Be-
zeichnung der Gestaltungsweise einer ganzen realen Periode,
vom Tode Alexanders des Grossen bis zum Beginn des Atti-
zismus. Damit ist er von einem Symbol zu einem Realbegriff
umgedeutet worden. Er teilt dieses Schicksal mit anderen sol-
chen Gegenbegriffen zu klassizistischen Bewegungen wie etwa
‘gotisch’ oder ‘barock’, die auch aus urspriinglich disqualifizie-
rend gemeinten Bezeichnungen fiir das Barbarische und das
Verstiegene dann zu wertfreien Bezeichnungen des Stils ganzer
Perioden geworden sind. Typologisch hat etwa Wilamowitz
den so uminterpretierten Begriff ‘Asianismus’ mit dem des
Barock !, Gustav René Hocke, allerdings nur fiir die Literatut,

1 Vgl. 2.B. « Die Thukydideslegende » (supra S. 9 Anm. 1), 7; « Asianismus und
Attizismus » (s#pra S. 2 Anm, 2), 272.



32 THOMAS GELZER

mit dem des Manierismus zur Kennzeichnung der Kunst des
Hellenismus gleichgesetzt 1.

Der Attizismus versteht sich mit seiner Wiedererweckung
der alten, klassischen Votrbilder als ein Neubeginn. Besonders
deutlich driickt das Dionys von Halikarnass aus in seiner pro-
grammatischen Einleitung Uber die alten Redner. Dort findet
sich auch jene typisch klassizistische Konstruktion der Ein-
teilung der Zeit in drei Perioden (das Wort meptodog 2, 2): der
ersten bis zum Ende der Klassiker — er setzt dafiir als Epoche
den Tod Alexanders des Grossen — der dritten vom Beginn
der Wiederherstellung der alten Bildung an, und dazwischen
jener mittleren des Absinkens und der Entartung in die Barbarei,
des Asianismus 2. Dieser Neubeginn hat aber zur Voraussetzung
eine Gesellschaft — Dionys verweist dafiir auf die Suvastedovreg
in Rom — die bereits im Besitze jener Bildung ist, die ihr die
Urteilsfahigkeit verschafft, sich fiir die Wiedererweckung des
Attischen und gegen die Barbarei des Asiatischen zu entscheiden.
Denn nicht der araidevtog, sondetn nur der Gebildete ist be-
fihigt zu tadeln und zu loben, und iiberhaupt zu urteilen
(Strab. I 1, 22, p. 13). Cicero wendet sich im Brutus und im
Orator an dasselbe Publikum wie schon in De orafore und be-
handelt teilweise dieselben Gegenstinde, nur spezialisierter und
detaillierter. Die Bildung, die als Voraussetzung fiir die atti-

1 G. R. Hocke, Manierismus in der Literatur, = Manierismus 11 (Hamburg 1959),
12 fl. Zu den Problemen, die der von Vasari bezogene Begriff ‘Manierismus’ wie
andere, z.B. ‘Barock’, ‘Asianismus’ etc., bei ihrer tibertragenden Anwendung als
typologische Bezeichnungen oder als solche fiir ganze Zeitalter stellen vgl.
G. R. Hockeg, Die Welt als Labyrinth, = Manierismus 1 (Hamburg 1957), 8 ff. und
F. ScHALK, art. cit. (supra S. 12 Anm. 1), 18; 25. Die Schwierigkeiten sind analog
zu denen mit der Mehrdeutigkeit des Wortes ‘Klassizismus’, das auch in jedem
Fall einer prazisen Definition seiner Verwendung bedarf.

2 Eine analoge klassizistische Dreiteilung der Perioden der Kunst findet sich
beim Autor, dem Plinius, NVaf. XXXIV 52 folgt; vgl. dazu H. L Bonniec (ed.),
Pline I’Ancien, Hist. Nat., Livte XXXIV (Paris, Belles Lettres, 1953), Introduc-
tion, 47. Der konstruierte Riickgriff der ‘Zweiten Sophistik’ auf Aeschines ist
dazu eine weitere Parallele; vgl. dazu G. KENNEDY, 0p. ¢it. (supra S. 25 Anm, 2),
559 f.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 33

zistische perafBor (Dion. Hal. Orat. vett. 2, 3) postuliert wird,
st ihrem Wesen nach dieselbe wie die attizistische, eben jene
rhetorische hohere Bildung. Dionys setzt ihr Vorhandensein
auch in den Hochburgen des Asianismus voraus, der sich (1, 6)
gerade év taig edmaudedrorg [se. médheow] habe durchsetzen kénnen,
was die Sache nur noch schlimmer mache. Der Attizismus
bedeutet also von dieser Seite her keinen Bruch und keinen
Neubeginn. Er stellt sich im Gegenteil hinein in die Tradition
der Bildung, der er selber zugehort. Aber er gibt dieser Bildung
einen neuen Sinn.

Deshalb ist auch im Attizismus keineswegs alles neu, son-
dern das meiste ist im System dieser rhetorischen Tradition
bereits vorgebildet. Dazu gehoren die Gegenstinde und die
Autoren des Studiums, die Methoden zu ihrer Kritik und Aneig-
nung, und zur Neuschopfung eigener Werke. Natiirlich war
die Behandlung der attischen Redner immer schon von beson-
derer Bedeutung gewesen, und Isokrates und Demosthenes
hatten schon lange eine besondere Rolle gespielt. Die Bedeutung
der Urteilsfihigkeit und der Kritik fiir die héhere Bildung betont
schon Isokrates, und die alexandrinischen Philologen haben
schon seit Aristophanes von Byzanz und Aristarch in jeder Gat-
tung die besten Autoren ausgewihlt und die éyxpidévreg in Listen
zusammengestellt. Sie scheinen zuerst die Dichter dieser
Kritik unterzogen zu haben. Spiter folgten Auswahlen der
besten Redner, Historiker und Philosophen *. Die Listen der
imitandi bei Quintilian gehen letztlich auf sie zuriick. Diese
Autoren wurden dann als mpartéuevor von den Grammatikern
kommentiert und in den Schulen gelesen 2. Sie bildeten die
Grundlage der literarischen Bildung. Die theoretischen Grund-
lagen der rhetorischen Kritik, auf denen etwa Dionys fusst,

1 Vgl. dazu Rudolf PrerrrER, Geschichte der klassischen Philologie, von den Anfingen
bis gum Hellenismus (Hamburg 1970), 255; mit den Rednern beschiftigten sich
besondets die Pergamenet, s. ibid., 295.

2 Ibid., 256.



34 THOMAS GELZER

gehen bis auf Theophrast zuriick 1. Eine cdyxpioig des Isokrates
und des Demosthenes von Kleochares von Mytrlea gehort ins
3. oder 2. Jh. 2. Auch die Sprache der attischen Autoren wurde
— wie diejenige anderer Dialekte — seit dem dritten Jahrhundert
lexikalisch untersucht 3.

Namentlich ist das Prinzip der piunowg nicht neu, sondern
in der rhetorischen Schultradition lingst heimisch und im
Lehrbetrieb fest verankert. Die Schiiler lernen ihr Handwerk —
in der Rhetorik seit der Zeit des Gorgias und des Antiphon —
durch Auswendiglernen und Nachahmen von Mustern ihrer
eigenen Lehrer oder bewihrter Meister. Das Auswihlen eines
Vorbildes, die Ubung in der Nachahmung, und die Anwendung
von Regeln wie man dabei Fehler vermeidet und gute Resultate
erzielt, nennt Cicero in De oratore (11 22, go fI.) als ersten Anfang
des Rednerstudiums. /witatio ist nach der von ihm wieder-
gegebenen Lehre auch die selbstverstindliche Voraussetzung
fir die Ausbildung des Stils der grossen attischen Vorbilder
und ihrer hellenistischen Nachfolger bis zu seiner eigenen Zeit
(II 22 £., 92-96) *. Der spiter zum Musterautor des Asianismus
gestempelte Hegesias erklirte sich selber als einen Nachfolger
des Lysias (Orat. 67, 220).

1 Dionys zitiert Theophrast mehrmals, vgl. dazu S. F. BoNNER, op. cit. (supra
S. 17 Anm. 4), 15 fl.

2 Vgl. dazu K. Aurrrzky, Kleochares, in RE X1 1 (1921), 672 f.

8 Vgl. dazu A. Dincg, der in art. cit. (supra S. 15 Anm. 1), 167 f., noch weitere
Beispiele aus ilterer grammatischer und rhetorischer Tradition zusammenstellt.
Schon U. v. WiLAamowrIrz, « Asianismus und Attizismus», 235 stellt fest: « So
ist denn in Wahrheit eine ununterbrochene Kontinuitit der praktischen Ubung
in Schule und Leben von der alten Sophistik bis in die neue und weit iiber sie
hinaus. »

4 Cicero fragt (II 22, 92), warum jedes Zeitalter einen bestimmten, in sich dhn-
lichen Stil entwickelt habe, und gibt dafiir als Grund (22, 93): Non potuisset accidere,
ut unum genus esset ommninm, nisi aliquem sibi proponerent ad ivzitandum. Die erste Reihe
der Redner lisst er von denen der Generation des Perikles bis zu denen der des
Demosthenes reichen (23, 94), quorum quamdin mansit imitatio, tamdiu genus illud
dicendi studiumaque vixit. Dann kommt die Reihe von Demochares und Demetrius
bis auf seine eigene Zeit (23, 95), quae si volemus usque ad hoc tempus persequi, intel-
legemus... semper fuisse aliquem, cuius se similes plerique esse vellent.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 25

Der Attizismus hat keine neuen Techniken der Kritik und
der Neuschopfung geschaffen. Und doch bildet er im Flusse
der Tradition dieser rhetorischen Bildung einen markanten
Einschnitt. Das wird allein schon von der Wirkung her sichtbar.
Seine Formulierungen, seine Postulate und seine Produkte sind
eindeutig nach diesem Einschnitt datierbar, und insofern kann
man auch wirklich von einem Neubeginn reden. Mit der atti-
zistischen Riickwendung erhilt diese Bildung eine neue Ziel-
setzung. Die Ausrichtung auf die Wiederbelebung der Quali-
titen der Klassiker gibt manchen der von der ilteren rhetori-
schen Tradition bereitgestellten Mittel und Techniken eine neue
Funktion. Die Resultate der philologischen Forschung und der
rhetorischen Kritik, die vorher keinen Anweisungscharakter
zu ihrem Gebrauch gehabt hatten, werden nun zu notwendi-
gen Instrumenten dieser Wiederbelebung !. Die lingst als
solche ermittelten ‘besten’ Autoren der alten Gattungen setzen
nun als Klassiker der durch die wipnowg ihrer Qualititen zu
erreichenden Neuschopfung einen verbindlichen Masstab. Die
Theorie der pipnog wird damit von einer Arbeitshilfe fiir
Lehrlinge (Quint. X 2, 2 f.) zur zentralen Gestaltungslehre fiir
Meister.

Diese piunog soll und darf nicht ein reines Nachahmen und
Kopieren sein (Dion. Hal. Din. 7,11 307, 7 ff. U.-R.; Quint. X 2,
4 fI.). Es gilt, die eigene Ertfindung und die zwitatio der Vor-
bilder in das richtige Verhiltnis zu bringen, nam ut invenire
primum fuit estque praecipuum, sic ea, quae bene inventa sunt, utile
sequi (Quint. X 2, 1). Wer nur nachahmt, bleibt hinter seinem

! Nachdem von hellenistischen Grammatikern « sprachliche Etrscheinungen,
deren Zugehorigkeit zum attischen Dialekt umstritten war », behandelt worden
waren, « und zwar in dem Sinn, dass derartige sprachliche Erscheinungen fir das
Attische reklamiert werden, freilich ohne damit Anweisungen fiir die literarische
Praxis geben zu wollen » (A. D1uLE, art. cit., in A & A 23 (1977), 167 f.), werden
jetzt die Resultate der grammatischen Forschung zu Mustern fur die attizistische
Nachbildung. Die eigentlichen attizistischen Lexika gehoren aber erst in die Zeit
der Zweiten Sophistik mit ihrem neuen Bestreben nach jenem puristischen
atnilew; vgl. dazu G. KENNEDY, 0p. cit. (supra S. 25 Anm. 2), 554.



36 THOMAS GELZER

Vorbild zuriick. Er muss es zu iibertreffen suchen. Die klassi-
zistische Neuschopfung ist deshalb (II. 8¢ovs 13, 2) Tév Eumpo-
odev peydiov cuyypupénmy xal mouTdy wiunecls te xal (hiwaolg, mi-
tatio und aemmulatio *. Schon Dionys hat im ersten Buch Ilept pi-
unoewg die Frage méc 8t wpeicdor (Pomp. 3, 1, 11 232, 12 f.
U.-R.) behandelt. Die klassizistische Kritik ist ganz dieser
Aufgabe untergeordnet. Sie soll nicht eine zweckfreie Anleitung
zum Genuss der klassischen Kunstwerke geben, sondern das
Material fur die pipnowg bereitstellen 2. Exactissimo indicio muss
gepriift werden primum, quos imitemur ... tum in ipsis, quos ele-
gerimus, quid sit, ad quod wnos efficiendum comparenus (Quint. X 2,
14). Dionys verspricht diesen Nutzen von seiner Kritik der
Redner und Historiker (Orat. vett. 4, 1 f1.). Gleich bei Lysias
fragt er (Lys. 1, 6) ©t 8l AopPavery mop” adtol, und bei der Kiri-
tik des Thukydides insistiert er darauf (7hue. 25, 1 364, 10 fL.
U.-R.), dass eben dies die Absicht seiner Schrift (ypaey) sei,
oxomov Eyovca TNV GOEASLay adTGY TOV Povincopévev pipeiodon ToV
&vdpe. Von den Historikern hat er deshalb zur Kritik als
Tovg vdpag elg wlumow Eémmdeotatoug Herodot, Thukydides,

1Vgl. dazu M. FUHRMANN, 0p. ¢it. (supra S. 10 Anm. 1), 122 fl.; 170 fl.; auf den
lateinischen Betreich beschrinkt A. REIrF, Interpretatio, imitatio, aemulatio (Diss.
Koln 1959). Von Thhwoig = aemulatio ist zu unterscheiden T7hog = « der Stil
oder die Manier, fiir die sich ein Redner entschieden hatte » (U. v. WiLamowITz,
« Asilanismus und Attizismus», 249 f.). Von der klassizistischen Theorie der
ulunowg ist grundsitzlich verschieden der Begriff uiunows bei den ‘Klassikern’
Plato und Aristoteles; vgl. (nur) zum letzteren H. KovLLer, Die Mimesis in der
Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck (Bern 1954).

2 Diese Grundvoraussetzung der klassizistischen Literaturkritik (S. F. BoNNER,
op. cit. (supra S. 17 Anm. 4), 14), die er natiirlich auch kennt und sogar ausfiihrlich
bespricht, vernachldssigt doch mit Absicht (S. xxvi) W. Kendrick PrRrrcHETT in
seinem sonst niitzlichen und wohlinformierten Dionysius of Halicarnassus:
On Thucydides, English Translation ... with Commentary (Univ. of California
Press 1975), und witft ihm deshalb vor (S. xxx1): « Dionysius’ criticisms of the
speeches in Thucydides are regarded almost exclusively from the point of view of
contemporary rhetoric, not at all from the historian’s » mit der offenbar unzu-
treffend begriindeten Folgerung: « For this very reason, his comments are inferior
to those in his excellent essays on the orators ».



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 37

Xenophon, Philistos und Theopomp ausgewihlt (Pomp. 3,
1, II 232, 14 ff. U.-R.).

Um die Vorbilder ubertreffen zu koénnen, darf man sich mit
der zmitatio nie nur auf ez Vorbild beschrinken — und sei es
auch das ausgezeichnetste — sondern man soll aus a/len in
Frage kommenden das Beste auswihlen, vom einen dies vom
andern jenes tibernehmen, und jedes an dem Orte anbringen, wo
es am besten passt. So kann ein Werk von hoherer Vollkom-
menheit geschaffen werden als jedes einzelne Vorbild (Quint. X
2, 25 f.). Ein Rhetor — vermutlich Dionys (/z:t. 31%, Il 214,
4 ff. U-.R.) — hat zur Illustration dafiir die bekannte Anekdote *
von der Arbeitsweise des Malers Zeuxis, als er fiir die Kro-
toniaten Helena malte, verwendet: Ein Maler, der die voll-
kommenste Schonheit malen wollte, versammelte die schonen
Frauen im Lande und bildete von jeder den schonsten Teil ab,
von einer das Auge, von einer die Nase, von einer die Brauen
und von anderen anderes, denn bei jeder konnten nicht alle
Teile schon sein. Und so brachte er die schonste Gestalt zu-
stande. Der Effekt dieser Methode zum Ubertreffen der Vorbilder
ist der eklektische Charakter der klassizistischen Werke, in
Literatur und Kunst.

v

Wihrend der Begriff des Asianismus mit seiner rein negativen
Funktion als Gegenbegriff zum Attizismus von sehr beschrink-
ter Bedeutung ist, bei Dionys etwa auf die Vorrede zu den
Alten Rednern beschrinkt bleibt, beim Autor Iept Govg iber-
haupt nicht vorkommt, und bei Quintilian (XII 10, 16) zum
letztenmal die antiqua... illa divisio inter Atticos atque Asianos als

1 Cic. Inv. 11 1, 1; Plin. Nat. XXXV 64; Dion. Hal. Imit. 31, 11 203, 11 ff. U.-R.;
vgl. dazu V. L. BRUSCHWEILER-MOOSER, Ausgewdhite Kiinstleranekdoten. Eine
Quellenuntersuchung (Diss. Bern 1969, gedruckt 1973), 203 fl.



38 THOMAS GELZER

eine vergangene Sache erwihnt wird !, setzt sich der posi-
tive Begriff des Attizismus tiberaus rasch durch, wird auf alle
Gebiete der Kunst und Literatur iibertragen und bleibt bis ans
Ende des Altertums in Ehren. So darf man ihn mit Recht als
einen Leitbegriff des Klassizismus bezeichnen. Allerdings ist
auch er nicht der auslésende Faktor gewesen, sondern erst
sekundidr zu einem schon bestehenden Kiassizismus hinzu-
getreten. Er hat ihm den Namen und eine Begriindung gegeben.
Er bezeichnet nicht konkrete Personen oder Werke aus der
Periode der klassischen Vorbilder und nicht die Herkunft der
imitatores der Klassiker, sondern er symbolisiert den geistigen
Anspruch auf eine hochste Bildung und Urteilskraft. Thn hatten
die Attizisten iibernommen aus dem idealisierten Bild Athens,
das der Patron der rhetorischen Bildung, Isokrates, namentlich
in seinem Panegyricus entworfen hatte. Von Griechen wohl fiir
Romer geschaffen und von Rom aus in die griechische Welt
verbreitet, hat er eine starke integrierende Wirkung ausgetbt.
Er symbolisierte eine Bildung, die sich jeder erwerben konnte,
und die, dank ihrer idealen Werte, denen, die sie besassen, eine
neue Wiirde verliech. Durch sie konnten Romer zu echten
Griechen werden, und so auch ‘Asiaten’ wie der Karer Dionys
von Halikarnass oder der Syrer Nikolaos von Damaskus und
auch ein Jude, wie Caecilius von Kale Akte. Auch der Autor
Iept gove setzt Kenntnis der Septwaginta voraus 2. Der Atti-
zismus war getragen von der Anerkennung und der Autoritit
der Romer. Unter seinem Zeichen lernen nicht mehr nur die
Romer griechisch, sondern die Griechen beschiftigen sich ausser
mit den politischen jetzt auch mit den geistigen Leistungen der
Romer. Schon Caecilius verfertigte eine obyxpisic von Demo-
sthenes und Cicero (Fr. 153 Ofenloch), und auch der Autor
el Gdoug stellt Cicero dem Demosthenes an die Seite (12, 4).

1Vgl. U. v. WiLamowrrz, « Asianismus und Attizismus », 229.

2 IL. Soug 9,9 ist Genesis 1, 3-9 zitiert; vgl. dazu Donald A. Russerr, ‘Longinus’,
On the Sublime, ed. with Introduction and Commentary (Oxford 1964), 92-94.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 39

Dionys von Halikarnass rechtfertigt mit seiner rémischen
Geschichte die Herrschaft der Romer auch tiber Griechen (Awnz.
Rom. 1 4,2 )1, und er setzt ihre urspriingliche Zusammen-
gehorigkeit voraus, indem er Theorien aufnimmt, die besagen,
die Romer seien eigentlich iiberhaupt auch Griechen und ihre
Sprache der Abkémmling eines griechischen Dialekts (I 5, 1;
I11,14;189-90; VII 70 ff.). Deshalb ist er nach seinem Zeug-
nis nach Rom gezogen und hat die lateinische Sprache gelernt,
um sich fiir dieses Werk die Grundlagen erwerben zu koénnen
(I 7, 2 £.). Der Attizismus ist das einigende Leitbild einer neuen
Gesellschaft. Damit hat er natiirlich auch eine eminente poli-
tische Bedeutung. Aber sie ist offenbar nicht das Primire.
Primdr ist die Anziehungskraft dieser Bildung auf jeden ein-
zelnen ihrer Triger, dem sie eine neue Identitit, die Aufnahme
in eine geistige, von der Herkunft unabhidngige Gesellschaft,
Selbstbewusstsein und Anerkennung durch Gleichgesinnte
verschafft. Diese Anziehungskraft haben sich dann die Poli-
tiker zu Nutzen gemacht.

Die Attizisten tragen das Bekenntnis zur geschmacksbilden-
den Kraft und zur Wiederherstellung dieser Bildung als Kenn-
zeichen ihrer Zugehorigkeit zu dem erneuerten geistigen Ideal-
Athen ostentativ vor sich her. Thre theoretischen Schriften und
die nach deren Anweisungen gestalteten Werke haben einen
entsprechend starken programmatischen Zug und erheben
einen Anspruch auf Musterhaftigkeit, der auch von den Spite-
ren anerkannt worden ist. Deshalb sind sie uns auch erhalten.

Der Attizismus macht dann mit dem Beginn der sogenannten
Zweiten Sophistik eine Wendung vom Klassizismus zum

1 Dazu in grosserem Zusammenhang G. W. Bowersock, Awugiustus and the Greek
World, 4£.; 123 ff.; 130 fl. Die Griechen, wie etwa Aelius Aristides, bekennen sich
umgekehrt als Romer, vgl. dazu G. KENNEDY, op. ¢t (supra S. 25 Anm. 2),
583 f. und J. Paum, Rom, Rimertum und Imperium in der griechischen Literatur der
Kaisergeit (Lund 1959), 56 ff. Zum historischen Zusammenhang G. W. BowERSOCK,
Greek Sopbists in the Roman World, 45.



40 THOMAS GELZER

Historismus durch. Verschiedene mehr klassizistische und mehr
antiklassizistische Stromungen laufen dann nebeneinander her
oder losen einander ab, ohne dass jedoch jetzt fiir die anti-
klassizistischen der Gegenbegriff des Asianismus weiter ver-
wendet wiirde. Denn allen ist nunmehr gemeinsam, dass sich
die Sprache der Literatur, die Anspruch auf eine héhere geistige
Bildung erhebt, viel stirker als je vorher von der Umgangs-
sprache der Gegenwart entfernt.

Eine der fiir uns am stidrksten fithlbaren Wirkungen des
attizistischen Klassizismus ist die seiner Auswahl klassischer
Autoren auf die Uberlieferung der Texte. Sie hat sich verstirkt
mit der Zweiten Sophistik: Von den Autoren der klassischen
Periode wie von denjenigen des wiedererweckten Attizismus
sind uns diejenigen erhalten, die als Vorbilder der imitatio
akzeptiert worden sind. Deshalb haben wir so viel von den
klassischen und von den kaiserzeitlichen Rednern, wihrend die
Autoren der als asianisch gebrandmarkten Zwischenzeit mit
wenigen begriindeten Ausnahmen fast ganz verschwunden sind,
und von den klassischen und klassizistischen diejenigen,
die nicht als Vorbilder der piunoig gebraucht wurden, eben-
falls.

Mit den programmatischen Schriften, die diese Auswahl
durch ihre Kritik begriinden und die Anleitung zu ihrem
Gebrauch als Vorbilder geben, hat die Neuzeit auch die pro-
grammatischen Bekenntnisse zu dieser Wiedererweckung der
klassischen Bildung geerbt, und davon seit der Renaissance
immer wieder aktiven Gebrauch gemacht. Die Vorstellung vom
klassischen Altertum ist zusammen mit den positiven und nega-
tiven Urteilen tiber die antiken klassischen, neuattischen und
asianischen Autoren und mit der klassizistischen Konstruktion
der Perioden der Bliite, des Zerfalls und der Wiedererstarkung
bis weit ins neunzehnte Jahrhundert unbefragt iibernommen
worden. Der Prozess der Einsicht in die typologischen Ver-
wandtschaften und Unterschiede zwischen strukturell analogen
Bewegungen des Altertums und der Neuzeit ist einhergegangen



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 41

mit dem Bewusstwerden dieser Sachverhalte *. Insofern diirfen
wir den Attizismus auch zu den Katalysatoren der modernen
typologischen Literaturbetrachtung zihlen.

1U. v. Witamowrrz kimpft eben in seinem programmatischen Schlusswort
zu « Asianismus und Attizismus» (272 £.) gegen das von den antiken Kritikern
der Zeit des Dionys von Halikarnass iibernommene Vorurteil gegen die ‘asianische’
= ‘barocke’ Literatur und Kunst der Periode nach dem Tod Alexanders. Er
polemisiert ausdriicklich (223 Anm. 1) gegen Notdens Kunmstprosa (supra S. 2
Anm, 1). Friedrich Blass (s#pra S. 1 Anm. 2), den er nicht nennt, war Norden
mit den von jenen Alten tbernommenen Vorstellungen, Beurteilungen und
Periodisierungen vorausgegangen. Beide stehen noch in der ungebrochenen
Tradition des, als solchen noch nicht erkannten, Klassizismus.



42 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Bowersock : 1 am most grateful for this clear account of termi-
nology that can so often be confusing and confused. Two minor
observations: The end of the Mithridatic War does not appear
to have had any significant impact on Greek literary activity. It is
rather the Roman Civil War and the ensuing age of Augustus that
caused a change. Also, while I feel persuaded by M. Gelzer’s admi-
rable treatment of the Isocratean background of Greek Atticism, I
should be less inclined to see Isocrates specifically behind Asianism.
The view of Asia as both soft and flamboyant certainly antedates
Isocrates and is probably best considered as a traditional component
of Greek thought. In the rhetorical debate of the later first century
B.C. Asianism is, as M. Gelzer would agree, chiefly a term of abuse,
used to condemn more than to describe. There were no orators who
actually proclaimed themselves Asianic, as far as we can tell.

M. Gelger: Ja, die mithridatischen Kriege haben nichts mit
literarischen Titigkeiten oder Stilen zu tun. Nur der politische
Widerstand gegen Rom kam dabei noch einmal in grosserem Mass-
stabe zum Zuge. Ich wollte sie auch nur anfithren als Beispiel fur die
Katastrophen, die am stdrksten zur Zerstorung der bisherigen
Ordnung im griechischen Bereich und zur Entwurzelung griechi-
scher Familien beigetragen haben. Ich betrachte es auch keineswegs
als sicher, dass der Terminus ‘Asiaten’ und die abwertende Vor-
stellung von ihnen nur von Isokrates tibernommen worden wire.
Aber bei ihm finden wir doch jenes Bild von der fingierten asiatischen
naidevoig, die der attischen moudeto gegentibergestellt wird. Diese
Gegeniiberstellung scheint mir hinter den abwertenden Urteilen
gegen die Asianisten im Gegensatz zu den Attizisten zu stehen. Und
weil die Beschimpfung dieser Asianisten ausschliesslich als Gegensatz
zu den Attizisten vorkommt, scheint es mir wahrscheinlich, dass das



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 43

Gegensatzpaar auch einen gemeinsamen Ursprung hat, wo auch
schon der Gegensatz Athen-Asien eine Rolle spielte. Wenn der
Attizismus wirklich auf von Isokrates formulierte Vorstellungen
zuriickgefiihrt werden kann, so liegt es deshalb nahe, fiir den damit
verbundenen Gegensatz des Asianismus auch bei ihm zu suchen.

M. Girler : Es ist im Prinzip sicher richtig, zwischen der ‘werten-
den’ und der ‘typologischen’ Verwendung des Begriffspaars Klassik/
Klassizismus zu unterscheiden. Aber es ist schwer vorstellbar, dass
bei vorwiegend ‘typologischer’ Verwendung eine wertende Kom-
ponente ginzlich fehlt. Der Begriff ‘Klassizismus’ scheint sogar
eine doppelte Wertung zu implizieren: wer eine Stilrichtung als
‘klassizistisch’ bezeichnet, erkennt damit einetseits an, dass die Ziele
mit denen einer ‘Klassik’ (also einer vom Urteilenden als vollendet
angesehenen Richtung) identisch sind. Darin liegt meist eine positive
Bewertung. Anderseits ist auch ausgedriickt (im Deutschen durch
die hier als pejorativ empfundene Endung -ismus), dass der Klas-
sizismus sein Ziel nicht erreicht, sein Vorbild nicht Gberbietet. Wo
das der Fall ist, spricht man eher von Renaissance. Dem Wort
‘Klassizismus’ haftet die Konnotation von Nachahmung und ge-
lehrter Bemiihtheit an.

Fine damit eng verwandte Frage ist es, ob man den Begriff
‘Klassizismus’ rein formal verwenden kann, d.i. fur alle diejenigen
Stilrichtungen, die sich planvoll unter Uberspringung einer dazwi-
schenliegenden Epoche einem dlteren Stilideal zuwenden. Darf man
wirklich Neobarock und Neogotik als Klassizismus bezeichnen ?
Es scheint geboten, den Begriff auf die Fille zu beschrinken, in
denen sich nach andersartigen Epochen eine Riickwendung zu ‘dem’
klassischen Stil vollzieht, der inhaltlich — wenn auch nur vage —
festgelegt ist. In Frankreich ist ‘style classique’ ein absoluter, nicht
ein relativer Begriff, und ‘néo-classicisme’ kann nichts anderes be-
deuten, als eine Wiederbelebung des “style classique’. Es ist also doch
zweckmissig, das Wort in enger Bedeutung zu benutzen.

M. Gelzer : Natiitlich kann man Klassizismus in einem wertenden
Sinn verstehen. Es bedeutet dann das Nachahmende, Epigonale,



44 DISCUSSION

Unoriginelle, etc.; aber man muss nicht. Der Versuch von Wila-
mowitz und derer, die ihm darin vorausgegangen und gefolgt sind,
tendiert jedenfalls in der Richtung, solche Wertungen nicht von
vornherein mit diesem wie etwa auch mit dem Begriff ‘Barock’ zu
verbinden. Es gibt dann ‘gute’ und ‘schlechte’ Klassizisten, wie es
guten und schlechten Barock oder gute und schlechte Primitive etc.
gibt, je nach dem Geschmack des einzelnen Beurteilers. Wilamowitz
etwa nennt unter den «antiken Klassizisten» sowohl die « hoch-
verdienten Begriinder des Klassizismus» wie den «armseligen
Gesellen Dionysios ». Zum qualitativen Unterschied des romischen
gegeniiber dem epigonalen griechischen Klassizismus driickt er sich
sehr temperamentvoll aus (« Asianismus und Attizismus», 271):
« Die Werke, die in der augusteischen Zeit (besser in ihrer ersten
Hilfte) gelingen und den Stempel eines gewissen Klassischen tragen,
das Augustus-forum und die Ara pacis, die Aeneis und die Lieder
des Horaz, haben mit der attizistischen Bewegung der Rhetoren und
Grammatiker direkt nichts zu tun; den Geist des Klassizismus atmen
sie doch, nur den des edelsten und darum nicht mit dem Stigma der
oden Nachahmung gezeichneten, weil sie einem fremden stolzen
Volke angehoren und die heimische Weise nicht verleugnen... »,
und wir konnen uns ja unsere eigenen Qualitdts- und Geschmacks-
urteile vorbehalten. Die Endung -ismus in ‘Klassizismus’ wurde ja
urspriinglich keineswegs als pejorativ empfunden, als das Wort noch
ausschliesslich das bezeichnete, was heute im Deutschen ‘Klassik’
heisst, so wenig wie etwa in dem ungefihr gleichzeitigen ‘Huma-
nismus’. Wenn man das Wort Klassizismus in jenem typologischen
Sinn verwendet, so spielt es allerdings auch keine Rolle, welche
Vorbilder der klassizistischen Gestaltung zugrunde gelegt werden,
ob es etwa antike oder moderne oder sogar mittelalterliche sind.
Schinkel bildet, im typologischen Sinn, in gleicher Weise klassizi-
stisch, ob er nun fiir seine Neue Wache antiken Vorbildern folgt,
oder ob er fiir seine neugotischen Kirchen gotischen Vorbildern folgt.
Dagegen sind es wiederum nicht die antiken Vorbilder, die den
typologischen Unterschied zwischen ‘Klassizismus’ und ‘Historis-
mus’ ausmachen. Schinkel hat die antiken Vorbilder fiir seine Neue



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 45

Wache in freier, schopferischer zmitatio der Proportionen und der
Teile verschiedener Herkunft verwendet, wihtrend am Ende des
19. Jhdts. eine masstabgetreue Kopie des Theseion (des Hephaes-
tostempels auf dem Kolonos Agoraios in Athen) aufgestellt wurde.
Diese Art des genauen Kopierens wollte ich mit ‘Historismus’
bezeichnen. Aber ich gebe zu (und wollte ja auch ausdriicklich darauf
aufmerksam machen), dass alle diese Termini mehrdeutig sind, weil
sie im Laufe der Geschichte ihrer Verwendung auf verschiedene
Tatbestinde angewandt worden sind. Wir wiren froh, wenn wir
einen unbelasteten Begriff hitten, um das auszudriicken, was wir
jetzt kaum anders als mit ‘Klassizismus’ bezeichnen kénnen. Darum
versuchte ich auch moglichst genau zu definieren, was ich damit
meinte.

M. Zanker : Das Phinomen des Attizismus zeigt, gerade beim
Versuch es vom ‘typologischen’ Klassizismus abzugrenzen, ein
doppeltes Gesicht. Einerseits geht es in der Rhetorik um die Nach-
ahmung bestimmter Vorbilder des 5. und 4. Jhdts., andererseits
handelt es sich um ein allgemeines Kulturideal. Dem entspricht ein
terminologisches Problem, mit dem auch der Archiologe zu kimpfen
hat. Einerseits bezeichnet man in der modernen Stilforschung mit
Klassizismus spezifisch die Nachahmung der Werke der ‘klassischen’
Bildhauer des 5. und 4. Jhdts. v. Ch., andererseits gibt es das um-
fassende Phinomen der Nachahmung der griechischen Kunst aus
allen Epochen von der Archaik bis zum spiten Hellenismus.

M. Russell : It would be exact, so far as English usage is concerned,
to use the term ‘neo-classicism’ of secondary revivals of classical
taste; the ‘classical revival® of the early nineteenth century might be
so called. But it is not clear that these questions of terminology in
modern European languages help our present discussion very much.
We do however need a term to cover the kind of thing that went on
in the first century B.C. and the following period; ‘classicism’ is a
useful word, because it represents something distinct from Atticism
and from archaism. I conceive of it as implying a preference for



46 DISCUSSION

certain qualities in literature or art: firmly organized structure, moral
seriousness, and above all decorum (zb mpérov). All this is common
to, e.g., Dionysios and ‘Longinus’, whatever their differences.

M. Manrer : Herr Gelzer hat — sehr vorsichtig — die Diagnose
vorgetragen, dass jeder Klassizismus in einer Situation des Umbruchs,
des Zusammenbruchs der bisher giltigen Werte und Ordnungen
seinen Ursprung hat und dass sich alle Klassizismen dementspre-
chend in der Anlehnung an wiederentdeckte und neugedeutete Vor-
bilder aus meist entlegener Vergangenheit und einer verstandes-
missig gepragten, auf strenge Ordnung bedachten Kunst- und
Bildungsauffassung manifestieren.

Es fillt nun auf, dass sowohl der Autor von Ilepl Gdoug als
auch der allerdings gewiss nicht mehr unter die Klassizisten zu
rechnende Tacitus des Dialogus de oratoribus die Entwicklung der
Beredsamkeit in ihrer Zeit — dem ersten nachchristlichen Jaht-
hundert — ebenfalls in einen allgemeingeschichtlichen Rahmen
stellen, aber zu einem ganz anderen Ergebnis gelangen. Fiir Tacitus
waren gerade die Wirren des republikanischen Zeitalters (40, 4:
nostra [...] civitas, donec erravit) der ideale Nihrboden fir die Entfal-
tung einer grossen Beredsamkeit, und der Autor von Ilepi Boug
sieht am Ende seiner Schrift die Beredsamkeit in einem Zustand
konsolidierter Unfreiheit (44, 3: Sovieia Suxate) zum unabwendbaren
Niedergang verdammt — womit er gewissermassen die Anktindi-
gung des ersten Kapitels, er wolle eine Handreichung fir die &vdpeg
mohvtixol liefern (1, 2), zuguterletzt wieder zurticknimmt. Mir scheint
diese Ankiindigung — zu Beginn einer an einen jungen romischen
Patrizier, also einen der kiinftigen Suvactedovreg, gerichteten Schrift
— keineswegs eine blosse Floskel oder ein Verweis auf ein allge-
meines Bildungsideal zu sein; nicht umsonst wird auch im folgenden
bestindig von einer die Uberredung weit an Wirkung iibertreffen-
den Uberwiltigung gesprochen (1, 4; 15, 9 u. 8.) und Demo-
sthenes’ politische Rhetorik als Inbegriff solcher Wirkung zitiert.
Eine Wiederholung — oder gar Uberbictung — der Leistung des
Demosthenes ist nach Meinung des Autors von Ilepi 8fouvg nicht



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 47

denkbar ohne die politischen und moralischen Voraussetzungen,
unter denen diese Leistungen entstanden. Der blossen Deklamation
fehlt — nicht zuletzt — das echte Pathos (8, 3).

Der Autor von Ilepl Odoug ist auch weit davon entfernt, einem
klassizistischen Regelkult das Wort zu reden. Er macht von Anfang
an erhebliche Vorbehalte, was die vollige Lehrbarkeit des Gdog
angeht, und im 33. Kapitel gibt er — ganz unklassizistisch — der
Grosse den Vorrang vor der Fehlerlosigkeit. Mit dieser Einstellung
wird er dann im franzosischen 17. Jh. zum literardsthetischen Not-
helfer der Anciens gegen die Modernes, die auf die stirkere Regel-
konformitit des absolutistischen Klassizismus des « siecle de Louis

le Grand » pochen.

Ich frage mich, ob nicht schon der augusteische Klassizismus
weniger aus einer Reaktion auf die vorangegangenen Wirren als
aus dem Bediirfnis des neuen Herrschers nach Legitimation durch
eine kulturelle Reinigung und Erneuerung zu erkliren ist (der Hin-
weis auf die iiberwundenen Wirren gehdrt ja zum festen Argumen-
tationshaushalt aller Diktaturen, ist aber auch eines ihrer dutrchsich-
tigsten Argumente). Wie das letzte Kapitel von ITepl Gdoug zeigt,
war die Riickbesinnung auf die Vergangenheit im iibrigen fiir das
neue Regime auf die Dauer eher ungiinstig — Augustus konnte das
Ethos und den kulturellen Ertrag einer republikanischen Vergangen-
heit nur deshalb in so unproblematischer Weise fiir sich in Anspruch
nehmen, weil das allgemeine Bewusstsein im Prinzipat in gewisset
Weise noch die Fortsetzung der Republik sah (so wie ja auch Napo-
leon die Franzdsische Revolution “zu Ende zu fithren” beanspruchte).
Auch im Klassizismus des 17. Jhdts. und erst recht im franzosischen
18. Jh. schligt immer wieder das Bewusstsein eines republikanischen
Substrats der grossen kulturellen Leistungen der Antike durch —
es gibt sogar einen ausgeprigten revolutiondren Klassizismus.

So weit geht der Autor von Ilepi 8oug nun gewiss nicht — fiir
ihn ist eher ein gewisser resignativer Zug charakteristisch, der ihn,
was die unmittelbare Wirkung angeht, vor den literarischen Moden
seiner Zeit klaglos kapitulieren (vgl. 5 und 14, 3) und seine unab-



48 DISCUSSION

wendbare Lage als Epigone bejahen ldsst (vgl. etwa 13), ganz wie in
unserm Jahrhundert ein Karl Kraus:

Ich bin nur einer von den Epigonen,
Die in dem alten Haus der Sprache wohnen.

Doch hab’ ich drin mein eigenes Erleben,
Ich breche aus und ich zerstore Theben.

Komm’ ich auch nach den alten Meistern, spiter,
So rich’ ich blutig das Geschick der Viter.

Von Rache sprech’ ich, will die Sprache richen
An allen jenen, die die Sprache sprechen.

Bin Epigone, Ahnenwertes Ahner.
Ihr aber seid die kundigen Thebaner |

(Bekenntnis, 1916)

Allerdings ist dieses Epigonentum darum keineswegs nur noch
rezeptiv, wie Manfred Fuhrmann das « Eingestindnis ihrer eigenen
Ohnmacht » am Ende der Schrift Ilept 8ovg gedeutet hat; charak-
teristisch fir die Haltung des unbekannten Rhetors — der ja selbst
schreibt — ist cher das Bild des aycw... &v ¢ xal 10 Hrratcdal...
ovx &do&ov (13, 5).

M. Zanker : Wenn man Ilepl 8oug als Laie liest, fillt einem der
Widerspruch zwischen dem Anspruch, praktische Anleitung zur
politischen Redekunst zu sein, und dem tatsdchlichen Inhalt der
Schrift auf. Denn es handelt sich in Wirklichkeit ja tiber weite Teile
hin um eine Anleitung zum Genuss von Literatur als einem privaten,
vollig unpolitischen Vergniigen. Die Schrift scheint mir ein bezeich-
nendes Zeugnis fiir die Befriedigung zu sein, die die Teilhabe an der
von jedem erwerbbaren griechischen bzw. attischen Bildung als dem
Symbol hochster geistiger Kultur gewihren kann. Die Kaiser haben
sich diese Moglichkeit neuer kultureller ‘Identititsbildung’ natiirlich
dienstbar gemacht. Sie benutzen z.B. in den bildenden Kiinsten die



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 49

klassische Formensprache als Vehikel politischer Inhalte, oder sie
betrieben wie Hadrian eine umfassende ‘klassizistische’ Kultur-
politik. In beiden Fillen wurde der private Bildungs-‘Klassizismus’
in seiner integrierenden Qualitit bewusst angesprochen.

M. Russell : 1 agree that Ilepl Goug is largely unpolitical, but I
should make one reservation: the literary activity in which the
&vdpeg moltixol engage is one which itself gives them influence.
The cultural concerns of important people, in this period, are not
sharply separate from their public life.

It would almost be fair, in Longinus, to take &v3peg moAitixol as
‘orators’; and it is worth noticing that later (in the Rbetoric of
‘Aristides’) Abyog mohitixds, the agonistic speech of the orators, is
a general type of style, opposed to the ‘simple’ Abyog doerg,
which has no rhetorical force; so mohiTixég tends to become a
stylistic term.

M. Gelzger : Die Bemerkungen von Herrn Maurer sind natiirlich
durchaus zutreffend. Ich glaube aber, wir haben es im einzelnen mit
ganz verschiedenen Dingen zu tun. Einmal: Ich meine nicht, dass
das Bediirfnis zur Anlehnung an bewihrte Vorbilder und das Bediirf-
nis nach einer neuen Ordnung, das eigentlich jedem Klassizismus
zugrunde liegt, die Folge rein politischer Ereignisse sein muss. Es
ist nicht die Folge politischen Umsturzes, sondern geistigen ‘Um-
bruchs’, also von Situationen, in denen eine geistige Unsicherheit
gefuihlt wird, weil ein bisher giiltiges System von Werten innerlich
aufgelost ist. Das kann mit politischem Umsturz zusammengehen,
muss aber nicht.

Dann gibt es die Feststellung, dass grosse politische und poli-
tisch-forensische Rhetorik gerade in Perioden politischer Umstiirze
ihre hochste Entwicklung erlebt. Dafiir sind Beispiele die Reden des
Demosthenes und seiner Generation und die des Cicero und seiner
Generation. Das ist sicher eine richtige Feststellung, die an vielen
anderen Beispielen erhirtet werden konnte. Aber sie hat meines
Erachtens nichts mit dem Klassizismus zu tun. Von diesen grossen



50 DISCUSSION

Rednern sind zwar Cicero und seine Zeitgenossen typologisch
Klassizisten. Sie stilisieren sich nach Demosthenes oder anderen
‘klassischen’ Vorbildern. Die Redner der Generation des Demos-
thenes sind dagegen keine Klassizisten. Sie haben wohl nach der
Theorie der Klassizisten, ihren grossen Stil aus der zzitatio ihrer Vor-
gianger entwickelt. Aber sie selber haben keine klassizistische Theorie
der plunoiwg formuliert oder gebraucht und keine ‘klassischen’ Vor-
bilder, nach denen sie gestaltet haben. Sie sind hingegen fiir die
Klassizisten zu Vorbildern geworden, und die Klassizisten haben sie
zu Klassikern erkldrt. Nach der Theorie der Rhetoren der frithen
Kaiserzeit, des Autors Ilept Govg und des Dialoges De oratoribus,
ist der Umsturz, der zum Aufhoren der grossen Rhetorik des Cicero
und des Demosthenes und ihrer Zeitgenossen gefiihrt hat, das Auf-
horen der éievdepto resp. /libertas, das die echte politische Rhetorik
funktionslos gemacht hat. Gegner dieser €ievdepta sind in beiden
Fillen “T'yrannen’, im Falle der Griechen des 4. Jhdts. Philipp von
Mazedonien, im Falle der Romer Caesar und Augustus, die die alte
moAteto resp. res publica zerstort haben. In der Auseinandersetzung
darum hat die Redekunst ihren Hohepunkt erreicht. Nach einer
antiken Theorie wird diese Begriindung immer wieder fiir das
Anfangen und Aufhdren grosser Rhetorik und grosser anderer
Kunstgattungen verwendet. Der Beginn der Rhetorik mit Tisias und
Korax in Sizilien wird damit begriindet, dass sie angefangen habe, als
die sizilischen Tyrannen gestiirzt und die Demokratie eingefihrt
wurde (vgl. z.B. L. Radermacher (ed.), Artium scriptores (Wien 1951),
Corax und Tisias : p. 34). Die Alte Komddie ist erkannt worden als
Ausdrucksmittel der attischen Demokratie und soll mit dieser auf-
gehort haben (vgl. Prolegomena de Comoedia, ed. W. ]J. W. Koster
(Groningen 1975), 3 fL.). In einigen Fillen ist diese Begriindung
zutreffend, in anderen nicht. Die Theorie ist jedenfalls immer dieselbe.
Sie hat mit dem Klassizismus und mit der Theorie der piunoig nichts
zu tun. Der Autor ITepl §oug und Quintilian und andere Rhetoren
der Kaiserzeit widersprechen der Wirklichkeit, wenn sie behaupten,
sie bildeten wirklich politische Redner, Staatsminner, aus. Beim
Autor Ilepl Odouvg, der am Anfang diesen traditionellen (isokratei-



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 5I

schen) Anspruch wiederholt und am Schluss die Wirklichkeit seiner
Zeit charakterisiert, wird dieser Widerspruch besonders deutlich
sichtbar.

Dann: Die Vorstellung, dass im Wettstreit mit Demosthenes der
zweite zu sein, immer noch sehr ehrenvoll sei, findet sich auch schon
bei Dionys von Halikarnass, der sie aber schon auf die Periode der
Vorbilder selber anwendet, wo eben das fiir Plato und Isokrates
gelte (Pomp. 1, 5, I 222 £. U.-R.). Damit, dass er nun nicht gerade
den Demosthenes erreichen konne, musste man wohl auch immer
wieder einmal einen Rhetorenschiiler trésten oder beruhigen.

Bei Dionys von Halikarnass, bei Strabo, beim Autor ITepl 8ovg,
sogar beim pseudoplutarchischen Ilept poveixic (edBouvic) erschei-
nen jeweils im Prooemium programmatische Erklirungen, die sich
an Isokrates anschliessen, und die besagen, was da geboten werde,
sei fiir einen Politiker, sei politisch wichtig, oder Ahnliches. Die Aéyor
heissen nach Isokrates mohitixol Adyor, die guiocopia ist mwoAuTixd.
Damit wird der Anspruch angemeldet, nicht nur etwas von rein
technischer Bedeutung (rhetorisch, geographisch, musikalisch),
sondern etwas von Bedeutung fiir die allgemeine hohere Bildung in
der Tradition des Isokrates zu bieten. Das wird durch den Gebrauch
der isokrateischen Terminologie ausgedriickt. Aber die einzelnen
Termini haben ihre Bedeutung verindert, namentlich mwolrixév muss
nicht mehr jedesmal fir wirklichen Gebrauch in der ‘Politik’ stehen.
Germaine Aujac ist den Bedeutungsverinderungen nachgegangen,
die z.B. mohitixol Aéyor betreffen (Denys d’Halicarnasse, Opuscules
rhétorigues, TomelI (Patis 1978), 175 f.). Die Termini bleiben die-
selben; aber ihr Sinn wird nach den jeweiligen Bediirfnissen reinter-
pretiert.

Dann ist der Autor Ilepl Odoug in der Tat von diesen klassizi-
stischen Theoretikern derjenige, der am meisten gegen die zu sche-
matische und verstandesmissige Regelhaftigkeit klassizistischer
Rhetorik angeht. Er hat eine ‘enthusiastische’ Vorstellung von 6Jog
und anerkennt Plato in diesem Zusammenhang besondere Bedeutung
zu. Aber auch er will dieses Udog durch pipnoig erreichen. Dem
Caecilius witfter (1, 1 £.) vor, dass er von den zwei Aufgaben, die jede



52 DISCUSSION

teyvohoyta zu erfillen habe, nur die eine, weniger wichtige, erfiillt
habe, nimlich das droxelpevoy — in diesem Fall also das 6o — zu be-
schreiben, nicht aber die wichtigere wé¢ &v Hpiv adtd Tolrto xal 8t
GV Tvey pedddwy xtnTdv Yyévorto, wie es also beniitzt werden
konne, d. h. durch plpnotc te xal {HAwoig (13, 2) dieser nachge-
wiesenen Beispiele hervorgebracht werden konne. Auch er setzt
voraus, dass es eine Methode der piunowg (15, 12) gibt, durch die es
zu erreichen ist, und das ist der Nutzen, den er von seiner Schrift
verspricht (1, 1). Die rhetorische Methode ist dieselbe; aber das Ziel,
das mit ihr erreicht werden soll, ist ein anderes als bei den meisten
anderen Klassizisten.

M. Lasserre : 1’observation de Germaine Aujac citée par M. Gel-
zer sut le caractére abstrait et conventionnel des moAitixol a qui
Denys prétend proposer son enseignement me parait importante. Au
vrai, nous trouvons la méme prétention au II® siécle déja chez Dio-
géne de Babylone revendiquant pour les rhéteurs le privilege de
former les hommes politiques (Rbéforigue, Fr. 95 von Arnim), et les
arguments qu’il allégue s’accordent parfaitement avec la tradition
isocratique (Fr. 96-99): le théme est banal chez les rhéteurs. Mais je
suis plus frappé par le fait que Diogéne apparait aussi comme un
atticiste avant la lettre. D’une part, en effet, il évoque I’éloquence
publique de I’Athénes classique comme mode¢le éthique de Tart
oratoire, citant notamment Péricles, Phocion, Démosthéne, Lycurgue
et Démade, et montrant par contraste la carence de Sparte (Fr. 104,
106, 108-111, 118). D’autre part il fait aussi d’elle un modele stylis-
tique, comme I’atteste Philodéme quand il Iui oppose que les Athé-
niens « tout guAopvtopeg qu’ils sont, massacrent les périodes et offen-
sent les régles de l’art et de 'enseignement rhétorique » (Fr. 121). Je
constate donc que l’atticisme était défini et recommandé dans ses
deux acceptions plus d’un siécle avant la discussion entre atticistes
et asianistes et je me demande alors quel élément vraiment nouveau
un Denys ou un Cécilius ont apporté a la doctrine et ce qu’a de
spécifique la tendance classicisante dont ils seraient les promoteurs.
Leur apparent isolement dans I’histoire de la littérature ne serait-il



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 53

pas dt simplement a Pignorance ol nous sommes de I'ceuvre des
nombreux rhéteurs qui les ont précédés ?

Je me demande aussi si la brusque diffusion de la culture grecque
dans tout I’Orient barbare provoquée par la conquéte d’Alexandre
n’a pas multiplié les rhéteurs et promu 2 travers eux au titre nouveau
de prose classique les modeles attiques du bien parler; elle serait,
dans ce cas, la cause objective et premiére de I'atticisme et ’appari-
tion d’une doctrine de 'imitation littéraire 2 Rome ne représenterait
que I’étape occidentale d’un processus mis en marche quelque deux
siecles plus tot pour les raisons mémes qui 'ont favorisé en milieu
romain: 'enseignement de la langue et du style dans un pays allo-
phone.

M. Gelger : Diogenes von Babylon redet von einem idealen Athen,
von dem er vielleicht selber auch gewusst hat, dass es ein ideales,
nicht ein reales ist. Gegen ihn fihrt Philodem die Realititen der
Geschichte Athens im 5. Jh. ins Feld. Cicero kennt, und benttzt
(in Pro L. Flacco) auch diese Vorstellung vom idealen Athen,
obschon er weiss, dass zu seiner eigenen Zeit die Realitit ganz anders
ist. Ich glaube, dass diese Vorstellung von einem idealen Athen als
Ursprung aller Giiter auch eine lange Tradition hat in der Rhetorik.
Sie ist wohl nicht von “Attizisten’ des 1. Jhdts. neu erfunden worden,
sondern sie war allen bekannt, die Isokrates studiert und interpretiert
haben. Von Diogenes von Babylon wissen wir zufillig etwas, weil
die Philodempapyri unter der Asche des Vesuv erhalten geblieben
sind. Die fritheren, hellenistischen Redner sind uns aber sonst mei-
stens verloren. Wir wiirden wohl auch bei ihnen dieselbe Vorstellung
finden. Hegesias, der sich fiir einen Nachfolger des Lysias hielt, hatte
jedenfalls auch einen Attiker zum Vorbild gewihlt. Neu ist nicht
Athen und das Attische als Vorbild, sondern neu scheint nur seine
neue Funktion zu sein, dass es nun ein Bildungsideal wird, das auch
ein Romer erreichen kann, wenn er in diesem klassizistischen Sinne
auf lateinisch die von den Klassizisten geschitzten Qualititen in
seinen Neuschépfungen nachbildet.



54 DISCUSSION

M. Preisshofen : Herr Lasserre hat auf die Auseinandersetzung
Philodem-Diogenes von Babylon hingewiesen und auf die Rolle, die
offenbar Athen und den Athenern schon im 2. Jh. v. Chr. in der rhe-
torischen Theorie zukommt. Herr Lasserre fragte in diesem Zusam-
menhang, ob nicht die Diasporasituation der Griechen dabei eine
Rolle spielt.

Dieser Ansatz scheint mir wichtig. Schon die ersten hellenistischen
Dynasten haben durch gezielte Kulturpolitik (An- und Abwerbung
von Kiinstlern, Dichtern, Gelehrten, Prisenz durch Weihgeschenke,
etc.) versucht, fir den jeweils eigenen Hof die Rolle in Anspruch
zu nehmen, die bis dahin Athen im Sinn des Isokrates zukam, das
heisst, jeder Hof will das Erbe Athens antreten, um dadurch einen
Integrationspunkt fiir die griechische Bevolkerung in der Diaspora
zu geben.

Wichtige Hinweise dazu enthalten die von Athen. IV 184 b-c
zitierten hellenistischen Quellen tber Aufstieg und Verfall der
paideia und der Rolle Alexandriens, die demnéchst an anderer Stelle
von mir behandelt werden.

Diesen Anspruch haben natiirlich alle Hofe in gleicher Weise
erhoben, woraus sich als natiirliche Folge ergab, dass letztlich eben
keiner Athen ersetzen konnte. Athen war also ideell Kulturzentrum,
ja wurde es im 2. Jh. zunehmend, wie der Hinweis von Herrn
Lasserre gerade erkennen ldsst.

M. Zanker : Es gibt auch ein Indiz aus dem Bereich der bildenden
Kunst, das dafiir spricht, die ‘Funktionsinderung” der Rolle Athens
als Schule Griechenlands schon vor oder um die Mitte des 2. Jhdts.
v. Chr. anzunehmen. Damals wurde die tberlebensgrosse Nach-
bildung der Athena Parthenos als beherrschendes Bildwerk in dem
grossen Bibliothekssaal im Athenaheiligtum auf dem Burgberg von
Pergamon aufgestellt. Die Parthenos des Phidias wird nicht als
Stadtgéttin und auch nicht als opus nobile beschworen, sondern sie
steht im Zentrum der von den pergamenischen Konigen offiziell
geforderten kulturellen Aktivititen als Gottin der Kiinste und
Wissenschaften. Und hier kann sie doch nichts anderes aussagen als:



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 55

« Die attische Kultur ist unser Vorbild und kann von uns ebenso
erworben und weiterentwickelt werden wie von Athen selbst.» —
Diese Athena steht bekanntlich nicht allein. Um die Mitte des
2. Jhdts. v. Chr. beginnt man in den verschiedenen griechischen
Kunstschulen Werke des 5. und 4. Jhdts. v. Chr. nachzuahmen. Und
in Athen selbst kommt der ‘neuattische’ Stil auf.

M. Gelzer : Die Vorstellung von dem idealen Athen oder von der
idealen ‘attischen’ Bildung, die nach Isokrates formuliert ist, und
deshalb leicht auch viel élter sein kann als das 1. Jh., hat einmal ihre
Funktion geindert, als sie von einem Propagandaentwurf des Iso-
krates zugunsten des Athen seiner Zeit zu einem allgemeinen Bil-
dungsideal des Hellenismus wurde, dann ein zweites Mal, als dieses
allgemeine Bildungsideal des ‘EX\viopédg auf eine aktuelle Polemik
zwischen den ‘guten’ affischen Rednern und den ‘entarteten’ asiani-
schen ibertragen wurde, dann vielleicht ein drittes Mal, als es mit
dieser Polemik nach Rom gebracht und Romern als in der lateini-
schen Sprache erreichbar erklirt wurde, dann noch einmal als mit
det Zweiten Sophistik das drrixtlev zur Forderung nach dem
wortgetreuen Nachbilden attischer Prosa wurde. Jedenfalls habe ich
aus den Beitrigen zu dieser Diskussion gelernt, dass der traditionelle
Ansatz des Beginns des Attizismus im Jahrzehnt vor 46 v. Chr,
revidiert werden muss.



._',_,.”: P w..____




	Klassizismus, Attizismus und Asianismus

