
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 25 (1979)

Artikel: Klassizismus, Attizismus und Asianismus

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Thomas Gelzer

KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS
UND ASIANISMUS

Die Begriffe Klassizismus, Attizismus und Asianismus, die
ich hier in ihrem gegenseitigen Verhältnis darstellen mochte,
werden immer wieder zusammen verwendet und haben mehr,
als mir das bis vor Kurzem bewusst und bekannt war,
miteinander zu tun. Immerhin ist ihre Bedeutung nicht bei allen,
die sie benutzen, dieselbe, und deshalb etwas schillernd und
manchen auch etwas suspekt. Ich mochte heute etwas beitragen
zu ihrer Klarung, nicht durch neue Begriffsbestimmungen,
sondern durch einen, notwendigerweise nur sehr beschrankten,
Uberblick über die verschiedenen Etappen ihrer Bedeutungs-
veranderungen.

Zum Begriff Klassizismus habe ich kaum etwas beizutragen
fur die Gegenwart, weniges fur die Vergangenheit. Die Zeugnisse

fur Attizismus und Asianismus sind bekannt, und mehrmals

mit der Absicht auf Vollständigkeit und auf historisch-
sachliche Interpretation zusammengestellt worden, seit Anton
Westermann (1833) 1 namentlich von Friedrich Blass (1865) 2,

1 A Westermann, Geschichte der Beredsamkeit in Griechenland und Rom, 2 Bande

(Leipzig 1833/5), fur unsere Problematik noch wenig ergiebig
2 Fr. Blass, Die griechische Beredsamkeit m dem Zeitraum von Alexander bis auf
Augustus (Berlin 1865)



2 THOMAS GELZER

Eduard Norden (1898)1 und, mit entscheidenden neuen
Einsichten, von Ulrich v. Wilamowitz-Moellendorff (1900) 2. Auf
diese soliden Sammlungen greifen alle Neueren immer wieder
dankbar zurück, und die Zeugnisse selber müssen also nicht
mehr neu ausgebreitet werden. Seither ist zu ihrem Verständnis
und zu ihrer geschichtlichen Einordnung aber auch wesentliches
Neues hinzugekommen. Ich nenne nur die umfassenden Arbeiten

von Glen W. Bowersock, Augustus and the Greek World

(Oxford 1965) und Greek Sophists in the Roman Empire (Oxford
1969), und von George Kennedy, The Art of Rhetoric in the

Roman World (Princeton 1972). Ich darf mich also heute auf
einen Aspekt beschränken, der für unsere kommenden
Diskussionen von Interesse sein kann, nämlich auf die
Untersuchung der Begriffe: 'Klassizismus' auf der einen Seite, und
'Attizismus' und 'Asianismus' auf der anderen. Auch damit
betrete ich kein Neuland. Aber ich will versuchen, dem Gehalt
dieser Termini, wie wir sie heute verstehen, von der Seite ihrer
Entwicklung her etwas näher zu kommen. Wenn ich auch von
keinem von ihnen den ersten Beleg mit Sicherheit habe dingfest
machen können, so glaube ich doch den ursprünglichen Sinn,
der mit ihren frühen Bezeugungen verbunden ist, in einigen
Punkten genauer fassen zu können, und von daher die
Wandlungen ihrer Bedeutung bis zu ihrem heutigen Gebrauch etwas
klarer verstehen zu können.

Ich will also zuerst dem Begriff des Klassizismus nachgehen,
dann denen des Attizismus und Asianismus, dann darzustellen
versuchen, welche Funktion der Attizismus als Leitbegriff des

antiken Klassizismus erfüllt, und schliesslich dazu überleiten,
wie umgekehrt der antike Klassizismus im Zusammenhang mit
diesem Leitbegriff gewirkt hat im Altertum und in der Neuzeit.

1 Ed. Norden, Die antike Kunstprosa, vom VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der

Renaissance, 2 Bande (Leipzig 1898).
2 U. v. Wilamowitz-Moellendorff, « Asianismus und Attizismus », in Hermes 3 5

(1900), 1-52; hier zitiert nach Kleine Schriften III (Berlin 1969), 223-273.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 3

I

Was verstehen wir unter Klassizismus — Der Gebrauch
der Wörter des damit angesprochenen Wortfeldes ist leider
nicht so eindeutig, wie wir uns das als Voraussetzung fur eine
fruchtbare Diskussion wünschen mochten. Die Schwierigkeiten

bei der Begriffsbestimmung der Worter wie klassisch,
Klassiker, Klassik, Klassizismus, klassizistisch, Klassizist, und
dazu noch Klassizität, beruhen einmal darauf, dass ihr Gebrauch

(im wesentlichen) zwei verschiedenen Kategorien der Bezeichnung

dient. Zum einen beinhaltet 'das Klassische', und was
davon abgeleitet ist, ein Quahtatsurteil. Angesprochen ist damit
ein seinerseits nicht präzis umschriebener Bereich von Vorstellungen,

der etwa umfasst: das Vorbildliche, das Originale, das

Echte, das Ursprüngliche sowie das Grosse, Bedeutende und
Allgemeingültige. Zum anderen werden mit den Adjektiven
'klassisch' und 'klassizistisch' sowie mit den Abstrakta 'Klassik'
und 'Klassizismus' Phänomene aus dem Bereich der Typologie
der Stile bezeichnet. Dazu kommt, dass etwa im Deutschen,
Franzosischen und Englischen die Wörter dieser Wortfamilie
verschiedene Wort- und Bedeutungsentwicklungen mitgemacht
haben. So hat etwa die deutsche Wortbildung 'Klassik' m den
anderen Sprachen keine formale Analogie, und dem fur unsere
Diskussion wesentlichen deutschen Begnffspaar 'Klassik'/
'Klassizismus' entsprechen dort — und auch das nicht
vollkommen — die Begnffspaare 'classicisme'/'neo-classicisme',
respektive 'classicism'/'neo-classicism'. Wir haben uns also von
vornherein mit der etwas verwirrenden Ungleichbedeutung von
deutsch 'Klassizismus' gegenüber dem franzosischen und
englischen 'classicisme'/'classicism' abzufinden, wahrend auch die
inhaltlich einander ähnlichen Termini 'Klassizismus' einerseits
und 'neo-classicisme'/'neo-classicism' anderseits sich in ihrer
Bedeutung nicht genau decken, da in den verschiedenen

Sprachbereichen mit diesen Wörtern verschiedene historische
Tatbestände bezeichnet worden sind. Da aber unser Thema



4 THOMAS GELZER

« Klassizismus » von dem Begriff her formuliert ist, wie er in
der deutschen Sprache gebraucht wird, wir anderseits aber in
verschiedenen Sprachen miteinander diskutieren werden, ist
es angezeigt, uns vorher Rechenschaft darüber zu geben, was
wir hier unter dem deutschen Wort 'Klassizismus' verstehen
wollen.

Zur Klärung dieses Begriffes wird uns ein kleiner Abstecher
in die Geschichte des Wortes dienlich sein, die uns mit der

Entwicklung seiner Bedeutung auch den Zugang zur gemeinten
Sache erleichtern soll. Ich werde mich darauf beschränken, die
entscheidenden Etappen der Ausgliederung der heute üblichen
Begriffsinhalte der deutschen Wörter 'Klassizismus' und
'Klassik' kurz zu resümieren1. Das Adjektiv 'klassisch' ist
viel älter als alle die direkt oder indirekt davon abgeleiteten
Substantive. Im Französischen erscheint 'classique' zum ersten
Mal in Sebillets Lfart poetique 1548 in der Bedeutung 'mustergültig',

im Deutschen erst 1748 zur Qualifizierung der Sprache
Gottscheds. Wort und Sinn dieses Begriffs sind in der
Literaturtheorie seit der Renaissance bekanntlich zurückzuführen
auf einen locus classicus in den Nodes Atticae des Gellius (XIX
8, 5), den wir uns in diesem Zusammenhang doch noch einmal
im Wortlaut vorführen dürfen. Gellius zitiert dort Fronto, der
als Kriterium für die Wahl und den richtigen Gebrauch der
Wörter deren Beleg bei einer Autorität fordert, und das soll
einer sein e cohorte illa dumtaxat antiquiore vel oratorum aliquis vel

poetarum, id est classicus adsiduusque aliquis scriptor, non proletarius.
Für den ursprünglichen Gebrauch des Wortes, das Fronto hier
als Gegensatz zu proletarius metaphorisch auf einen scriptor
anwendet, zitiert Gellius (VI 13, 1) eine Rede des M. Cato:
cClassici' dicebantur non omnes, qui in quinque classibus erant, sed

1 Ich stutze mich dabei auf Rene Wellek, « Das Wort und der Begriff 'Klassizismus'

in der Literaturgeschichte», in Schweiber Monatshefte 45 (1965/6), 154-173;
gleichzeitig benutze ich die Gelegenheit, meine früheren Ausfuhrungen über
« Klassik und Klassizismus», in Gymnasium 8z (1975), 147-173, stillschweigend in
Einzelheiten zu berichtigen und zu ergänzen.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 5

primae tantum classis homines, qui centum et viginti quinque milia
aeris ampliusque censi erant. 'Infra classem' autem appellabantur
secundae classis ceterarumque omnium classium, qui minore summa
aeris... censebantur. Dieses Bild der fünf classes hatte schon Cicero

(Ac. II 23, 73) verwendet zur Hervorhebung des Demokrit
gegenüber Kleanthes und Chrysipp und den reliquis inferioris
aetatis, qui mihi cum illo collocati quintae classis videntur 1. Aber der

Wortgebrauch der Modernen geht nicht auf ihn, sondern über
Gellius auf Frontos classicus scriptor zurück. Von hier leitet sich
die Linie des 'Klassischen' als Qualitätsbezeichnung des

Erstrangigen, Hervorragenden, Mustergültigen her.
Während das, etwa von Friedrich Schiller in Briefen schon

seit 1786 verwendete, Wort 'Klassizität'2 sich in der
literaturkritischen Typologie nicht durchsetzte, und deshalb aus unserer
Betrachtung ausgeschlossen werden kann, verdienen der

Ursprung und die Entwicklungen der Bedeutung des etwa eine
Generation später erst auftauchenden 'Klassizismus' unsere

ganze Aufmerksamkeit. Denn von ihm ist dann der entscheidende

Ansatz zu der typologischen, nicht mehr qualifizierenden
Verwendung und zur Differenzierung der Begriffe des Klassischen

und des Klassizistischen ausgegangen. Zum ersten Mal
weist Rene Wellek, in seiner reich dokumentierten Studie
Das Wort und der Begriff 'Klassizismus' in der Literaturgeschichte,
'classicismo' in Italien 1818 nach, dann 1820 in Deutschland,
von 1823 an vereinzelt in Frankreich (Stendhal, nach dem

Italienischen) und in weiteren Sprachbereichen. 'Klassizismus'
erscheint dabei als Gegenbegriff zu 'Romantizismus' ('roman-
tisme' erstmals 1816), und, wie neuartig dieses Begriffspaar
damals noch wirkte, bestätigt der alte Goethe mit seiner
Feststellung (Eckermann 21.3.1830), « dass nun jedermann von

1 Vgl. dazu J. Stroux, «Die Anschauungen vom Klassischen im Altertum»,
in Das Problem des Klassischen und die A.ntike, Acht Vorträge, gehalten... zu Naumburg

1930, hrsg. von W. Jaeger (Leipzig 1933), 1-14.
2 R. Wellek, art. cit., 165 mit Anm. 60.



6 THOMAS GELZER

Classicismus und Romanticismus redet, woran vor fünfzig
Jahren niemand dachte».

Den frühesten gedruckten Beleg 1 für das deutsche Wort
'Klassik' — gebildet offenbar in Analogie zu dem schon 1800

von Novalis gebrauchten 'Romantik' — fand Wellek sogar erst
in Otto Harnacks 1887 erschienenem Goethe in der Epoche seiner

Vollendung. Dieser Neologismus setzte sich nicht ohne Widerstand

durch. Noch 1928 möchte Franz Schultz « unter dem
deutschen Klassizismus jene Bewegung verstehen, die von
Winckelmann... bis Hegel führte». 'Klassizismus' und 'Klassik'

sind also zunächst Synonyme, und beide wurden von den

Literaturhistorikern, die sie auf die Werke der Goethezeit
anwandten, noch in jenem älteren, qualifizierenden Sinne zur
Bezeichnung des Erstrangigen, Mustergültigen verwendet.

Die Bemühungen um eine typologische Erfassung der
Merkmale des Klassischen erhielten aber ihren wesentlichen

Impuls zunächst nicht von der Literatur- sondern von der
Kunstwissenschaft. Von grossem Einfluss waren die Arbeiten
Heinrich Wölfflins, schon 1888 Renaissance und Barock und dann

systematisch im weiteren Zusammenhang 1915 Kunstgeschichtliche

Grundbegriffe. Grösste Wirkung auf die deutsche
Literaturwissenschaft übte dann Fritz Strichs Typologie Deutsche Klassik

und Romantik, oder Vollendung und Unendlichkeit (1922) aus,
mit der er Wölfflins Grundbegriffe auf die Literatur übertrug.

Die begriffliche Differenzierung der Termini 'Klassik' und
'Klassizismus' im typologischen Sinn brach sich erst ganz
allmählich Bahn. Mit 'Klassizismus' wurden nach Strich die
älteren Bestrebungen zur Nachahmung der Alten, mit 'Klassik'
die beiden Weimarer Goethe und Schiller und ihre Nachwirkungen,

in gleichzeitigem Gegensatz zur 'Romantik', bezeichnet.
Wellek beschränkte seine Untersuchung auf die Flistoriker

und Kritiker der modernen Literaturen. Ihnen sind aber —•

1 R. Wellek (art. cit., 163) fand immerhin das Wort 'Classik' in, erst 1963

veröffentlichten, handschriftlichen Notizen Friedrich Schlegels schon von 1797 in
« etwas dunklen Bemerkungen ».



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 7

wie oft — die Altertumswissenschaftler vorausgegangen.
Wilhelm Schmid hatte schon 1917 im zweiten Teil seiner
Geschichte der griechischen Literatur (gedruckt 1919, verlegt 1920)
den Begriff 'Klassizismus' im neuen differenzierenden Sinne,
allerdings noch mit deutlich qualifizierender Implikation,
verwendet. Zwar braucht er das Wort 'Klassik' noch nicht; aber
der Literatur der 'klassischen Periode' stellt er in der
'nachklassischen Literatur' die einander ablösenden Perioden des

'Hellenismus' und des 'Klassizismus' gegenüber. Im 'Klassizismus'

ist für ihn (S. 31) « die Unfähigkeit des Griechentums
zu weiterer schöpferischer Tätigkeit in Kunst und Wissenschaft

besiegelt». Etwa gleichzeitig verwendet den Begriff Wilhelm
Kroll, als Bearbeiter der siebten Auflage von W. S. Teuffels
Geschichte der römischen Literatur (1920; noch nicht in der 6.

Aufl. von 1910), er nun aber ohne qualifizierendes Vorurteil,
zur typologischen Kennzeichnung der augusteischen Dichtung
im weiteren Rahmen des 'goldenen Zeitalters der römischen
Literatur' (S. 4 f.): « Insbesondere die Dichtung wurde als eine

Kunst mit ganzem Ernste betrieben und Streben nach
hellenistischer Formvollendung zum Gesetze gemacht. Die
augusteischen Dichter erscheinen hier durchaus als die Fortsetzer
der Neoteriker... Dem Klassizismus der Dichtung entspricht der
der bildenden Kunst, wie wir ihn aus den neuattischen Reliefs,
den Werken des Pasiteles und der Ära Pacis kennen». Dem
entspricht bei Schmid (S. 462) « die klassizistische Litterarae-
sthetik, die uns im ersten Jahrhundert v. Chr. durch Caecilius

von Kaie Akte, Dionysios von Halikarnassos, später durch
den Verfasser der Schrift Ilspi ßifiou?, Quintiiianus (inst. or. X 2)

und Demetrios IIspl epprjvelai; vertreten wird.» Und gerade im
Zusammenhang mit dieser klassizistischen Literaturkritik ist
auch die Unterscheidung des Klassizistischen vom Klassischen
erstmals bewusst gemacht, und dafür das Wort 'Klassizismus'
erstmals im wertfreien typologischen Sinn verwendet worden.

In seinem programmatischen Aufsatz zur Jahrhundertwende
über « Asianismus und Attizismus » braucht Wilamowitz Wort



8 THOMAS GELZER

und Begriff des Klassizismus bereits ganz geläufig, und redet

von den « antiken Klassizisten» im Gegensatz zu den Klassikern.

Er setzt (S. 272 f.) die Entwicklung, die zu ihm hinführte,
in Parallele zur «Entwicklung der modernen Kunst vom
Cinquecento bis zum Klassizismus, der vor beiläufig 100

Jahren den Bruch brachte». Obschon selber ein erklärter
Gegner des antiken wie des modernen Klassizismus,1
verwendet er den Begriff nicht wertend, sondern typologisch. Er
sagt auch, woher er ihn bezogen hat: «in diesem Sinne habe
ich die Schlagwörter der modernen Kunstgeschichte allezeit
gebraucht», und ergänzt in einer Anmerkung 2, « von
vornherein in bewusstem Gegensatz zu der Art, wie es Hertz in
seiner Rede 'Renaissance und Rococo in der römischen
Literatur' [1865] getan hatte». Parallel dazu verwendet er den

Begriff 'barock': «Wenn das antike Barocco weiter asianisch
heissen soll, so muss der Verachtung des Asianismus ein Ende
gemacht... werden ». Nach seiner Erklärung muss sein Gebrauch
dieser kunsthistorischen Schlagwörter also viel weiter
zurückreichen. Und tatsächlich verfügt er schon 1877 über das ganze

1 Vgl. etwa S. 272 f.: « So wenig wie wir noch etwas Herabsetzendes sagen wollen,
wenn wir ein Werk der bildenden Künste barock nennen, so wenig dürfen wir
uns die Beurteilung der antiken Klassizisten, gar des armen Gesellen Dionysios,
gegenüber der hellenistischen Literatur und Kunst aneignen... Dem kommenden
Jahrhundert der Philologie fallt als eine grosse und schone Aufgabe die Erschliessung

der hellenistischen Jahrhunderte zu... Aber auch so weit sie die Sprachen
und einige Werke des Altertums in der Schule zur Bildung unserer Knaben
verwendet, darf die Philologie nicht vergessen, dass es zwar Klassizismus gewesen
ist, der die Griechen in den Jugendunterricht erst wirklich eingeführt hat, dass
sie aber diese Stellung nicht zu behaupten verdienen, wenn sie diesem
überwundenen Geiste dienen sollen...». Eduard Schwartz wendet 1903 den Begriff
auf die A.ntiquitates Romanae des Dionys an: « D. will im Grunde in seinem
Geschichtswerk ein TrapaSety^a des Classicismus liefern » (RE V 1 934); vgl. aber
schon 1899 denselben zu Cassius Dio Cocceianus (RE III 2, 1690): «... aus der
Thatsache, dass er [sc. Sallust] Thukydideer sein will und Dio ebenso sich mit
der Nachahmung des Thukydides die peinlichste Muhe giebt..., ergiebt sich der
zwingende Schluss, dass eine aus dem Schoss des Classicismus in der caesarischen
Zeit entstandene... historiographische Theorie noch am Anfang des 3. Jhdts.
werbende Kraft besass...».
2 S. 272 mit Anm. 2.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 9

Instrumentarium dieser Begriffe 1: « die hochverdienten Begründer

des Klassizismus », « den asianischen Barockstil» und « die

eigentlichen Klassiker der Prosa» nennt er da im selben Satz.

Wilamowitz verweist aber noch weiter zurück, indem er2
« daran erinnert, dass Otto Jahn das Verdienst hat, das ganze
Problem des Klassizismus gestellt zu haben» [1851]. 3 Damit
hatten wir wohl die früheste Stufe dieser begrifflichen
Differenzierung erreicht. Die Unterscheidung von Klassizismus und
Klassik stammt also aus der Altertumswissenschaft und ihre
Terminologie aus der Kunsttheorie 4. Sie ist auch älter als

Wölfflin, der im Gegenteil bis zum Schluss für seine typolo-
gische Herausarbeitung des 'Klassischen' diese Differenzierung
von Klassischem und Klassizistischem ausdrücklich ablehnt5.

Wir bewegen uns also in einer ehrwürdigen Tradition, wenn
wir im folgenden die Termini 'Klassizismus', 'klassizistisch'
und 'Klassizisten', um die es uns hier vor allem geht, als rein
typologische Bezeichnungen ohne jedes Werturteil verwenden,

1«Die Thukydideslegende», in Hermes 12 (1877), 326-367; hier zitiert nach
Kleine Schriften III, 1-40, der angeführte Satz S. 6 f.; vgl. auch S. 7 Anm. 1, zum
'Klassizismus', als dessen Begründer er hier auf Apollodor von Pergamon rat.
2 « Asianismus und Attizismus », 262 Anm. 2.

3« Otto Jahn: in der Einleitung zu seiner Ausgabe von Ciceros Orator (1851)»
nach dem Nachweis von Friedrich Zucker in U. v. Wilamowitz, Kleine Schriften

III, Anhang S. 510 (non vidi).
4 Fr. Blass, der in einem Anhang (op. cit. (supra S. 1 Anm. 2), 222 ff.) auch Kunst
und Kunsttheorie behandelt, stutzt sich dabei auf C. F. Hermann, Über die

Studien der griechischen Kunstler (Gottinger Studien 1847), der seinerseits unserer
Problematik schon recht nahe kommt (S. 18):« So werden wir also das eigentliche
Zeitalter der Nachahmung classischer Muster im Alterthume selbst erst mit dem
romischen Einflüsse eintreten lassen, der gewiss auch mit der Regeneration der

Kunst, wie sie ein ausdruckliches Zeugnis von der Mitte des zweiten Jahrhunderts
v. Chr. datiert [Plin. Nat. XXXIV 19, 51 f.], wo nicht zu Grunde lag, doch jedenfalls

die Richtung mittheilte ». Erwähnt wird auch (S. 20):« der höchst interessante

Gebrauch, welchen die rhetorischen Schriftsteller Roms und der Romerzeit
von kunstgeschichtlichen Parallelen machen ». Weder Hermann noch Blass
verwenden aber den Begriff 'Klassizismus'.
5 Er wollte Klassik und Klassizismus typologisch als Einheit erfassen, vgl. dazu

in seinem Alterswerk, Gedanken spir Kunstgeschichte (Basel 1941), 27.



TO THOMAS GELZER

so wie sie in der heutigen deutschsprachigen Kunst- und
Literaturwissenschaft gebräuchlich sind h Für den antiken
Klassizismus handelt es sich in erster Linie einmal darum, ihn
seiner Struktur und seinem Wesen nach zu verstehen. Auf
diesem Hintergrund lassen sich dann die individuellen
Differenzierungen und Nuancen um so deutlicher erfassen.

Wenn man von beschränkten Ansätzen zu klassizistischer

Gestaltungsweise absieht, die sich in früheren Perioden immer
wieder einmal finden, die aber nirgends zu einer eigenen
Theoriebildung geführt haben, so ist dieser Klassizismus der
Jahrhunderte vor und nach Christi Geburt die erste umfassende
klassizistische Bewegung, vor einer stattlichen Reihe späterer.
Sie verdient deshalb besonderes Interesse, weil ihre programmatischen

Formulierungen in starkem Masse diejenigen aller

folgenden beeinflusst haben, und weil auch die Vorstellung vom
'klassischen Altertum' und die Beurteilung seiner literarischen
und künstlerischen Hinterlassenschaft auf ihrer unmittelbaren
Wirkung beruht. Als Klassizismus hat dieser erste mit allen

folgenden jene typischen strukturellen Merkmale gemeinsam,
deren Summe eben den Typos des Klassizismus konstituieren.
An ihnen lässt sich das typisch Klassizistische erkennen. In
unserem Zusammenhang sind die folgenden von besonderer Bedeutung.

Klassizistische Kunstgestaltung greift bewusst auf schon

geschaffene und als vorbildlich anerkannte Werke einer früheren
Zeit zurück. Dabei liegt der Neuschöpfung klassizistischer
Kunstwerke jeweils eine mehr oder weniger klar formulierte
Theorie zugrunde, die sie in ein bestimmtes Verhältnis zu jenen
Vorbildern setzt. Sie umfasst eine Definition der als vorbildlich
betrachteten Eigenschaften der Werke jener früheren Zeit,
dann eine Beurteilung jener Werke im Hinblick auf diese

geforderten Eigenschaften, mit dem Zweck der Auswahl von
zur Nachahmung zu empfehlenden Vorbildern und allenfalls

1 Fur den Klassizismus im Altertum vgl. etwa M. Fuhrmann, Einführung in die

antike Dichtmigstheorie (Darmstadt 1973).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS II

der Herstellung einer Rangordnung ihrer Vorbildlichkeit. Auf
den Ergebnissen dieser Kritik baut das zentrale Stück der
klassizistischen Theorie auf, die Anweisung zum Gebrauch
dieser Vorbilder zur Schaffung neuer, diesen Anforderungen
entsprechender Werke, die Theorie der 'Nachahmung' (pigment;/

imitatio) h Künstler, Dichter, Schriftsteller, die aufgrund dieser
klassizistischen Kritik in den Rang von Vorbildern erhoben
worden sind, werden eben dadurch zu 'Klassikern' gestempelt,
die Autoren zu classici scriptores 2.

Anlass für diese Rückwendung zu Vorbildern einer älteren,
besseren Periode der Kunstgestaltung ist jeweils eine scharfe
und bewusste Reaktion gegen einen als verwildert, geschmacklos

und schlecht beurteilten unmittelbar vorausgehenden oder

gegenwärtigen Zustand der Kunst. Der Rückgriff über die

in Theorie und Praxis bekämpften Produkte dieser Periode
des Verfalls hinaus auf jene früheren, nunmehr als Klassiker
betrachteten Vorbilder, und die Ausrichtung der eigenen
Neugestaltung auf die in ihnen gesuchten Werte wird als

Reinigung und Disziplinierung des Geschmacks und als neuer
Aufbruch zur Wiederherstellung einer den höchsten ästhetischen
und ethischen Masstäben entsprechenden Kunst empfunden.
Typisch für diesen Vorgang sind die Bezeichnungen, mit denen
die Klassizisten der Wiedererweckung der Kunst des Altertums

in der Neuzeit seit dem fünfzehnten Jahrhundert ihre

1 Das deutsche Wort 'Nachahmung' ist eine unzulängliche oder geradezu
irreführende Ubersetzung von ulu:fpicjimitatio als Grundlage der Neuschöpfung, da

es das in der Theorie der Klassizisten damit verbundene Streben, durch verschiedene

Techniken die guten Eigenschaften der Vorbilder — nicht diese selber —
nachzubilden, und so die Vorbilder womöglich zu ubertreffen, nicht erkennen
lässt; vgl. dazu infra S. 35-36.
2 Dass der Klassizismus das Primäre, die Vorstellung von einer Klassik dagegen
das Sekundare ist, und dass die Struktur des Klassizismus als solche recht präzis
zu erfassen, die Klassik aber als von verschiedenen Klassizisten verschieden
definierter Inhalt klassizistischer Vorstellungen ihrem Umfang und ihrer Struktur
nach notwendigerweise ein eher vager Begriff bleiben muss, habe ich in « Klassik
und Klassizismus » {art. cit. supra S. 4 Anm. 1) einsichtig zu machen versucht.



12 THOMAS GELZER

Reaktion gegen die vorausgehende Periode charakterisiert
haben h Sie verstehen sie als 'Wiedergeburt', 'renascentes litterae''',

'Rinascimento', 'Renaissance' der wiederentdeckten, inzwischen
aber vergessenen hohen Gestaltungskunst des Altertums. Durch
diese Wiedergeburt unterteilt sich die ganze Geschichte

sozusagen von selbst in drei Perioden: diejenige der klassischen

Vorbilder, diejenige ihrer Wiedergeburt und die dazwischen

übrigbleibende Periode des Niedergangs und der Barbarei, die
damit zum 'Mittelalter' wird. Epochen sind das Ende der
klassischen Zeit und der Beginn der Wiedergeburt. Sie können je
nach dem dafür angewandten Kriterium verschieden angesetzt
werden. Dieses Schema werden wir gleich bei den Klassizisten
des Altertums wiederfinden.

Voraussetzung dafür, dass die Bereitschaft zu einer solchen
klassizistischen Erneuerung aufkommen, und in der Kunstübung

sich eine solche auf der Kritik wiederentdeckter
Vorbilder aufbauende Gestaltungsweise durchsetzen kann, ist eine

Gesellschaft, in der eine ästhetisch-historische Bildung bereits
vorhanden ist, und die gleichzeitig das Bedürfnis nach einer

Veränderung der bisher gültigen Gestaltungsprinzipien
empfindet. Das Bedürfnis nach solcher Erneuerung fällt in der Regel
zusammen mit einem allgemeinen geistigen Umbruch, in dem
bisher akzeptierte Werke ihre Gültigkeit verlieren und eine
frühere Ordnung aus den Fugen geraten ist. In der Unsicherheit
dieser Situation bietet die Anlehnung an bewährte, nach den
Bedürfnissen der eigenen Zeit interpretierte formale und
inhaltliche Vorbilder als Manifestation einer neuen geistigen
Ordnung einen willkommenen Plalt. Das gilt für den Klassizismus

der Renaissance und der Aufklärung nicht weniger als

für den des Altertums, und in analogen Voraussetzungen mag
auch das erneute Interesse und die 'Aktualität' des Klassizismus
in unserer heutigen Zeit begründet sein. Allerdings wäre es

1 Vgl. dazu F. Schalk, « Über Epoche und Historie», in Abb. Akad. d. IViss.

u. d. hit. Mainz, Geistes- u. soziahviss. Kl, 1972, Nr. 4, 12-38; dort S. 25 f.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 13

gefährlich, ohne weiteres eine Verbindung von Ursache und
Wirkung zwischen historischen Ereignissen und geistigen
Neugestaltungen herstellen zu wollen. Jedenfalls hat nicht
jeder Umsturz einen neuen Klassizismus hervorgebracht. Aber
es scheint doch typisch zu sein für den Klassizismus, dass er
einem Bedürfnis nach neuer Ordnung entspricht, das gerade in
Situationen der Auflösung der alten besonders fühlbar wird.

Die klassizistische Neuschöpfung tendiert auf Reinigung,
Straffung, Zucht gegenüber einer vorhergehenden Verwilderung.

Zu den typischen Merkmalen ihrer Produkte gehört ihre
bewusst geschmacksbildende Tendenz auf der Grundlage einer
stark verstandesmässig geprägten Kunstauffassung.
Kennzeichnend ist deshalb das Vorwalten und die ständige Ausrichtung

auf eine formulierte und begründete Theorie. Die Kunst
wird als nach begründeten Normen lehrbar und lernbar
verstanden. Theorie und Praxis sind nach Regeln geordnet, die

schulmässig gelehrt werden. Nicht nur die Theorie sondern
auch die klassizistischen Kunstschöpfungen verbinden deshalb

oft einen ausgeprägt programmatischen Charakter mit einem
betonten Anspruch auf Musterhaftigkeit der Gestaltung.

II

Das 'Attische' ist zwar der Leitbegriff des antiken
Klassizismus. Aber dazu ist es erst nach und nach geworden. 'Attizis-
mus' und 'Klassizismus' sind nicht von vornherein identisch h

Der Klassizismus beginnt wesentlich früher als der Attizismus,
und, während der Attizismus von einem bestimmten Zeitpunkt
an sich von der einen Stadt Rom aus ausgebreitet hat, erscheint
der Klassizismus nach und nach, aber gleichzeitig an mehreren
verschiedenen Orten. Der Klassizismus lässt sich auch zuerst in

1 Auch die Abstrakta 'Attizismus' und 'Asiamsmus' sind modern. Wer sie wann
zum ersten Mal verwendet hat, habe ich bisher noch nicht feststellen können.



14 THOMAS GELZER

verschiedenen Gattungen der darstellenden Kunst feststellen,
während der Attizismus sich zunächst in der Kritik einer
literarischen Gattung manifestiert. Auch der antike Klassizismus

tritt in einem Zeitalter des Umbruchs überlieferter
Ordnungen hervor, in dem das Bedürfnis und die Erwartung einer
neuen Ordnung sich auf allen Ebenen äussern. Sie stehen im
Zusammenhang mit jenen brutalen Umwälzungen, die auf
Seiten der Römer zur inneren Auflösung der alten Republik
führten, deren traditionelle Struktur der Bewältigung der

Aufgabe der Führung eines Weltreichs nicht mehr gewachsen
war, und auf Seiten der Griechen zum Zusammenbruch der
hellenistischen Staaten mit den Folgen der Anarchie und der

Katastrophen von der Art der mithridatischen Kriege h

Der Attizismus ist nicht von Anfang an eine fertige Theorie,
und er wird auch nie zu einem starren geschlossenen System.
Bei jedem seiner Vertreter steht ein anderer Aspekt im Vordergrund,

und die Urteile über die klassischen Vorbilder und die

eigenen Zeitgenossen sowie die Anweisungen zu deren
Gebrauch für die Neugestaltung verändern sich nach dem
Geschmack der fortschreitenden Zeit und der einzelnen Autoren.
Der erste Niederschlag attizistischer Theorien findet sich
bekanntlich bei Cicero im Brutus und im Orator, beide aus dem

Jahre 46 v. Chr. Da er sie in De oratore (55 V. Chr.) offenbar noch
nicht kennt, jedenfalls nicht nennt, scheint er in der Zwischenzeit

mit ihnen bekannt geworden zu sein. Die rhetorischen
Theorien, die Cicero in De oratore vorträgt, unterscheiden sich
im allgemeinen nicht wesentlich von denen im Brutus und im
Orator, und man findet Züge des Klassizismus auch schon in
De oratore. Aber der Attizismus kommt darin noch nicht zu
Worte. 'Asia' und 'Asiatici' sind da noch als rein geographische
Begriffe verwendet. Cicero ist nicht der erste, der sich mit dem
Attizismus auseinandersetzt. Er polemisiert bereits gegen andere,

1 Zur Bedeutung der mithridatischen Kriege in unserem Zusammenhang vgl.
G. W. Bowersock, Augustus and the Greek World, 5 f.; 101 ff.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 15

die fur sich in Anspruch nehmen, die einzigen echten Attizisten
zu sein, namentlich gegen den bereits verstorbenen Licmius
Calvus {Brut. 82, 284) und vielleicht implicite gegen Brutus
selber. In den beiden Streitschriften des Cicero treten gleich
zwei verschiedene und verschiedenartige Konzeptionen des

Attizismus m Erscheinung. Die eine ist diejenige, gegen die er
polemisiert. Sie wird vertreten von jenen lateinischen Attizisten,
die er als Pseudo-Attiker zu entlarven bestrebt ist (Brut. 82

ff., 284-291; Orat. 9, 28-32). Ihnen wirft er namentlich ihre
zu enge Definition der Möglichkeiten und der Ziele der Nachahmung

attischen Stils fur ihre eigene Neugestaltung vor. Dieser
Vorwurf zieht sich so (Quint. Inst. XII 10, 20 ff.) oder ahnlich
— als Vorwurf gegen die zu beschrankte oder falsche Auswahl
der Vorbilder (etwa gegen Caecilius von Kaie Akte, der nur
Lysias als Vorbild gelten lassen will) — durch die Diskussionen
auch der spateren Attizisten hin. Die puristischen Bestrebungen
der von Cicero angegriffenen lateinischen Attizisten sind
wahrscheinlich von einer griechischen, wohl auch von Caesar m
seinem De analogia vertretenen, grammatischen Theorie beein-
flusst1. Da diese Theorie im weiteren Zusammenhang des

griechisch-romischen Attizismus spater keine Rolle mehr
spielt, können wir sie hier ausser Acht lassen. Dieser Konzeption

des Attizismus stellt Cicero eine andere, in sich wiederum
nicht einige, rhetorische gegenüber, die das echt Attische aus
der Kritik aller attischen Redner (und Prosaschriftsteller) zu
bestimmen untermmmt. Er greift damit geschickt jene Attizisten
auf ihrem eigenen Terrain an, indem er die einen 'Attiker'
gegen die anderen ausspielt. Die Ansprüche dieser zweiten
Konzeption dienen ihm zum Beweis, dass jene zu enge Definition

des Attischen nicht richtig sein kann. Diese zweite hat eine

1 Vgl. dazu A Dihle, «Der Beginn des Attizismus», in A & A 23 (1977),
162-177, zur Bedeutung der Grammatik, wegen ihrer Stellung im Jugendunterricht,

schon U. v. Wilamowitz, « Asianismus und Attizismus », 262 f



i6 THOMAS GELZER

ganz besondere Stossrichtung. Sie setzt den guten, gesunden
Stil der 'AtticF dem heruntergekommenen, verderbten,
verweichlichten Stil der 'Asiatin' entgegen. Ihr Anspruch reicht
offensichtlich weiter als der jener ersten. Hier taucht der Gegensatz

von 'Attizismus' und 'Asianismus' zum ersten Mal auf,
und ihre Vorstellungen vom Attischen und vom Asianischen
erscheinen dann etwa bei Dionys in seiner Vorrede zu den
Alten Rednern und bei Quintilian wieder. Festzuhalten ist immerhin,

dass sich Cicero selber keiner von diesen beiden Konzeptionen

anschliesst. Er ist ausdrücklich kein Attizist, und er
lässt auch die Qualitäten gewisser Asianer gelten. Aber er
versteht sich auch nicht als Asianist und tadelt ausführlich die
asianistischen Torheiten des Hortensius {Brut. 95, 525). Für sich
selber behält er sich die Freiheit vor, nach eigenem Geschmack
und Gutdünken zu gestalten. Auch seinem idealen Vorbild
kommt aber ein attischer Redner am nächsten, Demosthenes

{Brut. 9, 35; Orat. 9, 28; 29, 104). In diesem Punkte trifft er sich

weitgehend mit der Beurteilung des Dionys von Halikarnass.
Beide stehen damit in derselben, älteren Tradition rhetorischer
Kritik. Cicero gibt deshalb auch keine vollständige Darstellung
weder von der einen noch von der anderen Konzeption des

Attizismus. Er referiert und benutzt nur eklektisch, als ein
selber Unbeteiligter und Unparteiischer, Lehrteile aus beiden,
soweit sie seinen polemischen und didaktischen Zwecken
dienlich sind, und wir überblicken deshalb nicht das Ganze,
was Cicero dahinter voraussetzt.

Diese erste Diskussion um den Attizismus ist eine Diskussion

zwischen Römern und um Römer. Der Attizismus ist wohl
in dem Jahrzehnt vor 46 in Rom und für Römer konzipiert
worden. Er sollte ihnen einen Weg zeigen, wie auch sie, durch
die richtige imitatio der richtigen klassischen Vorbilder, zu
echten 'Attikern' werden könnten. Auch der Grieche Dionys
von Halikarnass erklärt in Rom, dass die attizistische Reinigung
von Rom ausgegangen sei, und zwar weil sie den Bedürfnissen
und der äpsrr] der 'Machthaber' (SuvacyxsüovTsi;) in Rom ent-



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS T-l

spreche {Orat. vett. 3, 1) 1. Cicero bestätigt das indirekt mit
seiner Kritik an Hortensius und an L. Marcius Philippus.
Deren 'asianische' Redekunst entspricht nicht den Anforderungen

an die ppravitas und die auctoritas eines römischen
Magistraten {Brut. 95, 327) 2. Damit bestätigt er auch, dass mit
diesen SuvaaTsuovTs? nicht etwa Caesar3 oder Augustus4
gemeint sind, sondern jene Mitglieder der römischen
Senatsaristokratie, in deren Kreisen diese griechischen Literaten
verkehren 5. Dass Caesar und Augustus sich den Klassizismus
auch zu ihren politischen Zwecken nutzbar machen konnten,
ist eine andere Sache.

Der Attizismus ist auch von Anfang an nicht eine einheitliche

Theorie, sondern er tritt sogleich in verschiedenen Spiel-

1 Zu diesen, republikanischen, äpeToct und zur Suvaa-reEa vgl. auch Ant. Rom. I
5, 3, und zu den entsprechenden Institutionen ibid. II 7 ff. Die Schriften Über die

Alten Redner werden hier zitiert nach Kapiteln und Paragraphen der Ausgabe
von Germaine Aujac, Denys d'Halicarnasse, Opuscules rhetoriques, Tome I: Les
orateurs antiques (Paris, Beiles Lettres, 1978), die übrigen Opuscula nach Usener-
Radermacher.

2 Die zwei genera Asiaticae dictionis, die Cicero Brut. 95, 325-327 beschreibt, (326)
aptiora sunt adulescentibus, in senibus gravitatem non habent. Beispiele dafür sind
Hortensius, der utroque genere florens clamores faciebat adulescens, und L. Philippus,
der (327) erat excellent iudicto vulgi et facile primas tenebat adulescens, spater aber, cum

iam bonores et illa senior auctoritas gravuts quiddam requireret, remanebat idem nec decebat

idem. — Umgekehrt ist auch jener zu eng definierte romische Attizismus nach
Cicero deshalb so schnell verschwunden, weil seine Vertreter ab ipso foro irrisi
sind. Auf die Tauglichkeit fur die Volksrede, also fur den republikanischen
Politiker, kommt es ihm an: popularis est enim illa facultas et effectus eloquentiae est au-
dientium approbatio (Tusc. II 1, 3).
3 Vgl. schon U. v. Wilamowitz, «Die Thukydideslegende» (supra S. 9

Anm. 1), 7 Anm. 1: «Der Klassizismus ist nicht eine Folge, sondern ein
Vorbote der casarischen Weltmonarchie... Caesar hatte auch hier die Strömung
erkannt, der die Zukunft gehörte, und schaffte ihr freie Bahn ».
4 Das hatte z.B. angenommen S. F. Bonner, The Literary Treatises of Dionysius of
Halicarnassus (Cambridge 1939), 11.
5 Vgl. dazu G. W. Bowersock, Augustus and the Greek World, 75; 125; 130 ff.;
Dionys schrieb immerhin auch nicht im Dienste einer antiaugustei'schen Opposition,

wie auch schon behauptet wurde, vgl. G. W. Bowersock, op. cit., 110

Anm. 7.



i8 THOMAS GELZER

arten oder 'Schulen' zu Tage, die einander gegenseitig bekämpfen

(vgl. z.B. die iThucjdidii\ Brut. 83, 287; Orat. 9, 30 f.).
Gemeinsam ist ihnen aber der Anspruch, durch ihre Gestaltungsweise

neue 'Attiker' zu werden. Das ist der entscheidende Punkt.
Dieses 'Attische' ist das Ideal, das damit zum LeitbegrifF des

Klassizismus wird. Ob sich dieses Ideal ursprünglich nur auf die
Redekunst bezogen habe, kann man sich immerhin fragen.
Worin es genau bestehe, und wie es zu erreichen sei, ist aber von
Anfang an zwischen verschiedenen konkurrierenden Schulen
umstritten 1, und es ist also von vornherein ein Irrtum, nach
einer einheitlichen, in sich geschlossenen Doktrin des Attizis-
mus überhaupt suchen zu wollen. Es ist also auch müssig, sich
darüber aufzuhalten, dass es sie nie gegeben hat. Hingegen
lässt sich die Struktur des Klassizismus als solche gut erfassen,

zu dessen antiker Erscheinungsform der Attizismus den
Leitbegriff abgegeben hat.

Die Theorien, deren Reflex bei Cicero erscheint, sind zwar
für Römer konzipiert, aber offensichtlich nicht von Römern.
Sowohl die grammatische Theorie, die hinter dem Attizismus
des Brutus steht, wie die für uns wichtigere rhetorische, die
Cicero ihm entgegensetzt, und die ausschliesslich von
griechischen Prosaikern ausgeht, sind offensichtlich von Griechen
formuliert worden. Wer diese Griechen waren, kann nicht mit
Sicherheit ermittelt werden. Sie gehören aber offensichtlich zu
jenen griechischen Lehrern der Römer, die in Rom entweder
als Hauslehrer wirkten oder, wie später auch Dionys von Hali-
karnass, eigene Schulen betrieben. Aber es scheinen keine Leute

gewesen zu sein, die über den beschränkten Kreis ihrer
unmittelbaren Schüler und Kollegen hinaus in der Öffentlichkeit
bekannt waren. Cicero nennt ja eine ganze Reihe von Namen

1 Vgl. Cic. Orat. 9, 28: Ad Atticorum igitur aures teretes et religiosas qui se accomodant,

ii sunt existimandi Attice dicere. Quorum genera plura sunt; hi unum modo quale sit
suspicantur. Putant enim qui horride inculteque dicat, modo id eleganter enucleateque

faciat, eum solum Attice dicere. Errant, quod solum; quod Attice, non falluntur. Dann
führt er zum Beweis die verschiedenen genera der Attiker an (vgl. Brut. 83, 287).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 19

berühmter zeitgenössischer Redner, asianischer und attischer,
ihren aber nicht. Und wäre gar der Name eines Mannes bekannt

gewesen, der für sich beanspruchen konnte, jenes neu-attische
Ideal als erster formuliert zu haben, so hätten gewiss Dionys
und die späteren Rhetoren und Theoretiker nicht verfehlt, den
Namen dieses Ttpwro; süperb auf ihre Fahnen zu schreiben.
Anderseits ist aber auch zu bedenken, dass der Attizismus sich
wohl als einen Neubeginn, gleichzeitig aber auch als Rückkehr
zu dem Ideal des echten alten Attischen versteht — das ist ja
das typisch Klassizistische daran — und dass er in der Formulierung

seines Ideals sich ständig auf jene klassischen Attiker
beruft, gerade darin also keine Neuerung sondern eine

Wiedererweckung des früher einmal Dagewesenen, inzwischen aber

Vergessenen oder Vernachlässigten sein will. Und unter jenen
alten Attikern den Mann zu finden, an dessen formulierte Lehre
sich das Ideal der neu-attischen Bildung anschliesst, ist nun
weit weniger schwierig. Es ist Isokrates.

Dafür, dass der Attizismus, einmal in die Welt gesetzt, so
erstaunlich rasch übernommen wurde und sich von Rom aus

über die ganze griechisch sprechende Welt verbreitete, sind
aber offenbar nicht jene griechischen Lehrer der Römer, sondern

7] ttccvtwv xpaToücra 'PcifiT) Ttpöp lauTTjv dcvayxdljouera -rac, öXap

tcoXsis ä7ioßXe7TEiv xal Taüvy]<; ts ai)T?jp oi SuvaaT&jovTSi; (Dion. Hai.
Orat. vett. 3, 1) die Ursache. Griechen wie etwa Dionys, Cae-

cilius, Strabo, Nikolaos von Damaskus haben ihn dann in Rom,
oder in Kontakt mit Rom, aufgenommen und weitergebildet.

Bei Cicero erscheint der Attizismus in einem rein
technischrhetorischen Zusammenhang. Es geht ihm um die genera dic-

tionis, den Stil, und technische Besonderheiten wie besonders
den Rhythmus und die Wortwahl, und die späteren Theoretiker
des Attizismus sind auch meistens Rhetoren, wenn auch nicht
in diesem ausschliesslich technischen Sinn. Der Attizismus
gehört allerdings in den Zusammenhang der Rhetorik. Aber
wenn wir von 'Rhetorik' reden, müssen wir wissen, worum es

dabei geht; denn 'Rhetorik' ist für uns Heutige ein missver-



20 THOMAS GELZER

ständlicher Terminus. Rhetorik im antiken Sinn beschränkt
sich nicht auf die Ausbildung in der 'Beredsamkeit', sondern
sie bildet seit dem Hellenismus das umfassende System der
•rauSswc, das der Philosophie — in ihrem neuen, von Plato
definierten Sinn — den Rang als höchste Stufe der allgemeinen
Bildung streitig macht1. Dahinter steht die mächtige Wirkung
des Isokrates als Erzieher, der sein Bildungssystem in der
intensiven Konkurrenz der verschiedenen Schulen in Athen
(durchaus nicht nur gegen Plato) entwickelt hat2. Die Fähigkeit

zu reden, die er vermittelt, steht im Dienste einer
Ausbildung zum TtpaTTeiv xal Xeyeiv, zum richtigen Handeln in der
Wirklichkeit der Welt. Sie verfolgt deshalb eine ethische,
politische und kulturelle Zielsetzung. Den Gegenstand seines

Unterrichts bezeichnet er als Xoyoi ttoXi.-n.xol xal 'EXXtjvixoI, die
Bildung selber — nach dem älteren, traditionellen
Sprachgebrauch — als qxXoo-oqxa, sein Lehren als cpiXocrotpeiv. Der
'Rhetor', den er ausbildet, ist ein Staatsmann. In der Tradition
dieses, durch die Jahrhunderte nach den Bedürfnissen jedes
Zeitalters immer wieder neu interpretierten und modifizierten
Programms des Isokrates steht zum Beispiel auch Cicero. Der
lorator\ den er in De oratore beschreibt, ist auch nicht ein
Redetechniker, sondern ein Staatsmann, der sich das Wissen
der Philosophen verfügbar macht (III 35, 142; vgl. Isoc. XV
(Antid.) 266 ff.), und der dank der eloquentia die politischen
Geschäfte zu führen imstande ist (III 35, 140). Dabei verbindet
Cicero die Zielsetzungen der isokrateischen Bildungstradition
mit der realen Aufgabenstellung des römischen verantwortlichen

Staatsmanns und patronus — im selben Sinne wie er

1 Vgl. dazu H.-I. Marrou, Hisioire de /'education dans l'antiquite (Paris "1965),

192 ff.; 314 ff.
2 Vgl. dazu Christoph Eucken, « Prinzipien des Handelns bei Isokrates und den

Sokratikern», in Ztschr. f. Politik 25 (197S), 142-153; dort S. 142 f. auch eine
Auswahl von Urteilen modemer Philologen, deren groteske Geringschätzung des

Isokrates der Anerkennung und auch nur schon der vorurteilslosen Untersuchung
seines Einflusses lange Zeit im Wege stand.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 21

selber ein römischer Demosthenes zu sein beansprucht — und,
was den ethischen und kulturellen Gehalt dieser Bildung
betrifft, mit seiner eigenen Sinngebung des Begriffs der 'huma-

nitas' h

Auch die Attizisten stellen sich in diese isokrateische
Bildungstradition. Wenige Beispiele sollen das illustrieren. Wesentlich

ist, dass auch sie nicht allein die technische Fertigkeit zu
reden, sondern eine umfassende höhere Bildung vermitteln
wollen. Dionys von Halikarnass 2 bezeichnet (Orat. vett. i, i)
die Sorge um die Wiederherstellung der besseren alten Studien
als TCspl tou? TtoXmxoix; Aoyoup E7upiXeia, jene Studien selber (1,2)
als äpycua xal cpiAociocpop pTpropixi), die beanspruchen dürfe, den

in ihr Ausgebildeten Ehren und führende Stellungen (xtpial

[= honores] und TCpocnraaxou) in den Staaten zu verschaffen (1, 4)3.
Als atTLcc für die attizistische Rückwendung nimmt er nicht
ästhetische, sondern politische und ethische Gründe an: die
Macht Roms und die apsrf] und den Gemeinsinn seiner Suva-

tTTeüovTsp (3,1) und der Männer, die jetzt wieder nach den höchsten
Zielen streben xa xpaxwyxa 7ipoaipoüfj.evoi, (4, 1). Seine Kritik
soll roh; äaxoücT!. ty]v ttoAitixyjv cpiAoaocpiav dienen. Sie bezieht sich
deshalb nicht nur auf die Form, sondern auch auf die Inhalte,
nicht nur der Redner sondern auch der Historiker (4, 2 ff.). Er
untersucht deshalb ihre npooLipsGic, toü ßlou xal toü Aoyoo und ihre
xaAa öecopy)p.<XTa xal ävayxala toü; äaxoücji, tt)v TtoXeuxyjv cpiAocroqxav.

Als Beweis für das Wiedererstehen der alten Bildung führt er
an (3, 2) ItTToplat..., Aoyoi ttoAitixoL.., qxAocrotpoi auund
7roXXal xal xaXal 7rpay[xaxe1ai, in denen jetzt die Römer und

1 Vgl. dazu Fritz Wehrli, « Studien zu Cicero De oratore», in MH 35 (1978),

74-99-
2 Zum Einfluss des Isokrates bei Dionys vgl. etwa S. F. Bonner, op. cit. (supra
S. 17 Anm. 4), 11 ff.
3 Zu diesem Aspekt der rhetorischen Bildung bei Dionys vgl. auch S. Usher (ed.),
Dionysius of Halicarnassus, The Critical Essays I (London/Cambridge, Mass.,
Loeb, 1974), p. xvi f.



22 THOMAS GELZER

die Griechen wetteiferten. Sein Geschichtswerk 1 soll toi? ko-
XitixoL; Beispiele bieten 7tpö? t<x crupißalvovTa ^pYjaHai (Ant. Rom.

V 56, 1) und [xax)-/)ae(.<; amxar pisv sitoiv äv&pW7roi.?, fiaAtcrra S'otioi.

7tepl tt]v cpiAoaocpov S-scoptav xal 7tspl rac, Tz6kmxa.c, SiaTplßoucn. 7tpdl;su;

(XI i, x; vgl. I 8, 3). Strabo hat seine Geschichte geschrieben
und schreibt seine Geographie (I 1, 22, p. 13) als auyypafxjra...
ttoXitmcöv xal 87)(icocpsXs<; 6[xota><; (vgl. II. utjioui; i, 2), und er meint
es für den toAitixov... oüyl tov TOXVTdbraaw aTtalSsuTov, dcAAa tov

(rsTaayvvTa tt]<; ts lyxuxAlou xal cruv^D-oup txywy^ toZq lAsuS-spott; xal

tolp cpiAocrocpoüaiv. Dazu gehören dps-dj, (ppovrjot? und die sit;

raÜTa Aoyot.

Der Attizismus ist damit zum Leitbegriff nicht einer Schule
der Redekunst sondern der gesamten höheren Bildung
geworden. Er ist nicht nur eine ästhetische Erscheinung, sondern

er umfasst alle Gegenstände in der Tradition der rhetorischen
Bildung. Aber Form und Gehalt der Aoyot sind in der Weise
unmittelbar miteinander verbunden, als die Worte ein unmittelbares

Abbild des Lebens und des Charakters des Sprechenden
(oder Schreibenden) geben. 'Erasixcoi; yap <xtoxvts<; vopi^ouatv eExova^

slvat T?ji; ExdoToo Aoyoup (Ant. Rom. Ii, 3; s. schon
Isoc. III 7) 2. So geben sie auch die geistigen und moralischen
Qualitäten wieder, wie Cicero etwa von Atticus ausführt,
cuius et vita et oratio consecuta mihi videtur difficillimam illam socie-

tatem gravitatis cum humanitate (Leg. III 1, 1). Der Stil steht für
eine menschliche Haltung. Deshalb kommt dem Stil solche

Bedeutung zu, und er kann auch in moralischen und politischen
Kategorien kritisiert werden, nicht nur in ästhetischen.
'Attischer' Stil bedeutet also mehr als nur 'schönes' Reden. Dionys
vergleicht die 'Attixt] [xoücrac mit der sAsuöspa xal tjdxppwv yafisr/),

1 Der Topos vom Nutzen der Geschichtsschreibung fur den Politiker steht
naturlich in einer langen Tradition (Thukydides und Polybius sind nur die
bekanntesten Beispiele). Hier geht es um die an Isokrates angelehnten Formulierungen.

Zu diesem Topos vgl. etwa Gert Avenarius, Lukians Schrift %itr Geschichts-

schreibung (Meisenheim/Glan 1956), 22 ff.
2 Diesen Hinweis auf Isokrates verdanke ich Chr. Eucken.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 23

der er die Hure des Asianismus gegenüberstellt (Orat. vett. 1,

5f-)-
Die Theorie der Attizisten bezieht deshalb die gesamten

Grundlagen der syxuxkia. y.a.d-t]y.a.Ta. (Dion. Hai. De Thuc. 50,
1 409, 24 f. Usener-Radermacher) in ihre Kritik ein. Quintilians
Liste der imitandi, deren Eignung als Vorbild bei den einzelnen

Literaturgattungen (X 1, 27 ff.) und Autoren diskutiert wird
(X 1, 46-131), spiegelt das wieder mit ihren Reihen der Dichter,
Historiker, Redner und Philosophen. Alle diese hatte auch
schon Dionys im zweiten Buch Ilspl p.i(X7|crew? behandelt
(Pomp. 3, 1, II 232, 10 ff. U.-R.). Aber die Kritik beschränkt sich
nicht auf die Literatur. Auch in der Musiktheorie lässt sich bei

Dionys ein attizistischer Rückgriff auf die 'Alte Musik'
feststellen, die in strophischer Responsion komponiert (Comp,
verb. 19, 130, II 84, 19 ff. U.-R.) und nicht die Melodie dem

Wortakzent, sondern die Worte der Musik untergeordnet hatte.
Das demonstriert er am 'attischen' Beispiel eines Chorliedes
aus dem Orestes des Euripides (11, 63 ff, II 41, 18 ff. U.-R.),
während er die hellenistische Praxis der 'Neuen Musik' ignoriert,
der die asianische Rhetorik zur Steigerung des Ausdrucks der
Rede gefolgt war1. Parallel zu den imitandi der Literatur
behandelt Quintilian (XII 10, 3-9) die klassischen griechischen
Maler und Bildhauer2, die ebenfalls jeder nach seinen

hervorragenden Stileigenschaften charakterisiert werden. Der aus

einer italischen Griechenstadt stammende und ebenfalls in Rom
wirkende Pasiteles hatte schon im ersten Jahrhundert v. Chr.

1Vgl. dazu Egert Pohlmann, in Donum natalicium A. Lesky, WS 79 (1966),

211-5, und derselbe, Denkmaler altgriechtscher Musik (Nürnberg 1970), 82.

2 Die Parallelisierung der Entwicklung der Redekunst mit den darstellenden
Künsten ist traditionell, vgl. z.B. Cic. De orat. III 7, 26; Brut. 18, 70; zum ganzen
Kunstkapitel vgl. R. G. Austin (ed.), Quintiliani Inst. Or. liber XII (Oxford 1948),

155 ff., und zur Kunsttheorie Hans Jucker, 1Vom Verhältnis der Romer z»r bildenden

Kunst der Griechen (Frankfurt 1950), 126 ff.; zum Zusammenhang zwischen
rhetorischer und Kunsttheorie F. Preisshofen und P. Zanker, « Reflex einer
eklektischen Kunstanschauung beim Auetor ad Herennium», in Dialoghi di
Archeologia 4, No. 1 (1970/1), 100 ff.



24 THOMAS GELZER

in einem funfbandigen Werk Operum nobilium in toto orbe offenbar
auch eine Liste von klassischen Werken zusammengestellt*,
die als Vorbilder fur die Nachahmung geeignet waren. Ein
'opus nobile' m der Kunst entspricht also einem 'auctor classicus'

m der Literatur.

III

Aber was ist nun das Attische am Attizismus — Die
Vorbilder, die die Attizisten kritisieren und empfehlen, sind

keineswegs alle attisch Das gilt nicht nur fur die Alte Musik der

strophischen Dichtung, fur die opera nobiha, die Pasiteles
aufzahlt und nach denen er selber gestaltet hat, wie fur die Maler
und Bildhauer, die m den Listen des Quintilian und anderer

aufgeführt werden 2, sondern auch fur diejenigen der Literatur.
Die Dichter, Homer an der Spitze 3, sind es sowieso nicht, von
den Prosaikern jedenfalls die früheren Historiker und unter
ihnen gerade der besonders hoch geschätzte (Dion. Hai. Pomp. 3,

II 232, 18 ff. U.-R.) Herodot nicht, von den Philosophen immerhin

Plato. Sie sind nicht ausgewählt worden als 'Attiker',
sondern als die besten Vertreter aller anerkannten literarischen
Gattungen. Rem attisch sind nur die Redner. Sie spielen in der
attizistischen Theorie natürlich eine hervorragende Rolle,
insofern sich diese auf die reine Redetechnik bezieht. Aber das

ist nur ein beschrankter Teil des Attizismus, und im ganzen
keineswegs der ausschlaggebende. Ganz abgesehen von den

Romern, fur die das sowieso nicht m Frage kommt, ist der
Attizismus dieser Zeitperiode nicht einmal m rem sprachlicher

1 Die Zeugnisse bei J. Overbeck, Die antiken Schriftquellen %ur Geschichte der

bildenden Künste bei den Griechen (Leipzig 1868), 437 f
2 Zu diesen Listen H. Jucker, op. cit. {supra S. 23 Anm 2), 128 ff
3 Zur attizistischen Bedeutung der (heute allgemein bezweifelten) Behauptung
des mit dem Attizismus zeitgenossischen Aristarcheers Anstonikos, Aristarch
habe Homer fur einen Athener gehalten, vgl A. Dihle, in A. <& A. 23 (1977),
169 f.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 25

Hinsicht puristisch attisch 1. Wörter, Konstruktionen, Effekte
nicht attischer Elerkunft werden den Umständen und der
Aufgabe der 'Rede' entsprechend durchaus zugelassen und sogar
empfohlen. Dionys bezeichnet die Reinheit der Sprache auch

nirgends mit <xtt»«£siv, sondern mit iXkrpiiCsiv {Pomp. 2, 5,

II 228, 2 U.-R.). Das ändert sich erst mit der Zweiten Sophistik,
wo unter dem Einfluss von Lehrern wie Herodes Atticus das

aTTixl^eiv zum möglichst ausschliesslichen Gebrauch bei
echten Attikern belegter Wörter und Wendungen wird 2. Der
Klassizismus geht damit über in den Historismus.

Deshalb ist es auch so schwierig, den 'attischen' Stil
einheitlich zu definieren und zu beschreiben 3. Charakteristisch ist
dafür die 'Definition', die Quintilian dem Attischen unter den

genera dictionis gibt (XII 10, 20-26): Nemo igitur dubitaverit, longe

esse optimum genus Atticorum. In quo ut est aliquid inter ipsos

commune, id est iudicium acre tersumque, ita ingeniorum plurimae
formae. Dann lehnt er die zu enge, sektiererhafte (XII 10, 18),

Beschränkung des Begriffs ab, gegen die sich schon Cicero zur
Wehr gesetzt hatte, und schliesst mit der allgemeinen Ermahnung:

Melius de hoc nomine sentiant, credantque Attice dicere esse

optime dicere. Cicero hatte, noch vorsichtiger, den Menippos von
Stratonicea als Attiker erklärt mit der Begründung {Brut. 91,
315) si nihil habere molestiarum nec ineptiarum Atticorum est, hic

orator in Ulis numerari rede potest. Und Dionys qualifiziert die

Äpyoua pTjropwtT) als acocppcdv (Orat. vett. 2, 2) gegenüber der neuen
ävoY)To? (vgl. die ineptiae). Das sind alles sehr vage und allgemeine

1 Vgl. dazu Wilhelm Schmid, Der Atticismus in seinen Hauptvertretern von

Dionysius von Hahkarnass bis auf den zweiten Pbilostratus I (Stuttgart 1887), 10.
2 Vgl. W. Schmid, Der Atticismus... I, 192 ff., und ausgezeichnet G. Kennedy,
The Art of Rhetoric in the Roman World (Princeton 1972), 554 ff.; zur Frage von
Tradition und Neuheit der Zweiten Sophistik: G. W. Bowersock, Greek Sophists

in the Roman World, 10; 43 f.
3 Nicht einmal beim einen Dionys von Halikarnass sind die Kriterien dafür von
Anfang bis zum Schluss dieselben; zu ihrer Entwicklung vgl. G. Aujac (ed.),
op. cit. (supra S. 17 Anm. 1), Introduction, 22-28 (mit Berufung auf eine
ungedruckte These von P. Costil).



zG THOMAS GELZER

Bestimmungen, und sie bestätigen nur, dass 'das Attische' nicht
eine Bezeichnung für konkret definierte, feststehende Qualitäten

oder gar für von Werken attischer Herkunft hergeleitete,
sachliche oder stilistische Eigentümlichkeiten ist, sondern ein

allgemeines Ideal, das als symbolische Qualitätsmarke den
Werken und den Bestrebungen klassizistischer Gestaltungsweise

und ihren Vorbildern zugelegt wird.
Auf welchen Bereich dieses Symbol verweist, und woher

es angeregt ist, lässt sich immerhin wieder deutlicher erkennen.
Die Anregung geht wiederum von Isokrates aus, von einem
nach den Bedürfnissen des Klassizismus interpretierten
Isokrates natürlich. Auf ihn werden wir ja durch die Terminologie
und die Absichtserklärungen dieser Attizisten ohnehin ständig
verwiesen. Das 'Attische' kann auch als die Qualitätsmarke der

von ihm empfohlenen und praktizierten 7tat8eia verstanden
werden. In seinem Panegyricus (IV 19-99) entwirft er in einem
'historischen Mythos' (IV 28) 1 in der Tradition der E7UTdc<pioL

(IV 74) das Bild von einem idealen Athen, das Ursprung (apy-Q

und Begründerin (abla; vgl. das Rom des Dionys: Orat. vett. 3,

1: acua ...xal äpyv]) 2 aller Güter der Menschheit sei, und
begründet damit seinen Anspruch auf Hegemonie. In der
Antidosis (XV 293-309) legt er das Gewicht besonders auf die
Überlegenheit der naiSsicc der Athener und ihrer Qualität als
StSacrxaAoi. dank ihrer Beherrschung der 76701. Über den Wert
der Erziehung durch die Aoyot wiederholt er wörtlich, was er
schon im Nikokles dargelegt hatte (XV 253-257 III 5-9). Für
die Schilderung der idealen Kultur Athens ist eine der
Hauptquellen seiner Inspiration der Epitaphios des Thukydides
(II 35-46). Der geistige Vorrang der Athener beruht auf ihrer
— im isokrateischen Sinn verstandenen (vgl. Thuc. II 40, 1) —

1 Vgl. dazu Isocrate, Discours, Tome II, edd. G. Mathieu et E. Bremond (Paris,
Belies Lettres, 1942), Notice, 6 ff. und 21 Anm. 1 (zu IV 28).
2 Dionys deutet durch dieses Zitat offenbar an, dass Rom fur die Wiedererweckung
der attischen Bildung dieselbe Bedeutung habe wie Athen sie fur die ursprüngliche

gehabt hatte.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS Z~j

cptXoCTocpia (IV 74 ff.; vgl. XV 266 ff.). Sie sind nicht nur die

Begründer der roxdkia, sondern auch die Lehrer aller anderen,

ja (IV 50) xooouxov 8' anoXekonzev 4 tzÖXiq 7)[j.C>v rep! to cppoveiv xal

Xsysiv xoü? aXXou? dcvS-pomou?, coa-fr' ol xauxr]? fxa$-7)xal twv aXXcov

SiSaoxaXoi yEyovatjiv. Nicht alles, was zu dieser Kultur gehört,
stammt zwar von ihnen; aber ihre Initiative und ihr Urteil
verhelfen den Beiträgen der Nichtathener zur allgemeinen
Anerkennung. Zu dem, was Athen selber liefert, (IV 46)
xou xoup aXXou? SiSovat. auvaTroTCelS-ee xa yap ücp' Tjfxwv xpi&svxa xo-

oaiix7)v Xafißavsi. So£av cocrxs rnxpa rcoccrrv äv&pwrcoi? ayaTtacrö-Ga. Die
Xoyoi. sind (IV 49) crü[i.ßoXov xrj? roxiSsücrsco? rjfAtov [tr. der Athener]
Exacrxou, und diese Kultur ist, dank ihrer Erziehungsmethoden,
lernbar (IV 48 f.). Durch sie, und nicht durch die Geburt,
wird man überhaupt zum Griechen. Athen (IV 50) xo xcöv 'EX-

Xr)vcov övofxa 7rs7rotvjxev pnjxexi. xoü ysvoup, <xXXa xij? Siavola? SoxeTv slvai,
xal fiäXXov "EXXTjva? xaXsürS-ai xou? xyjp tociSeuctsco? xyj? ripiexspap 4 xou?

x?)? xot,v?j? (pütrsci)? [xsxE^ovxa?. Gerade diese, hier als Folge der
Erwerbung der attischen TrASsuat? versprochene Wirkung gehört
ja zu den wesentlichen von Isokrates begründeten Voraussetzungen

der werbenden Kraft der hellenischen Kultur vom Hellenismus

an, und dann eben wieder der 'attischen Kultur' des

Attizismus. Sie schafft auch die Voraussetzung zur Übertragbarkeit

ihrer Ansprüche auf andere Kulturbereiche, wie den

römischen. Die Römer können als 'Attizisten' echte "EXXtjve?

werden.
Diese mythische Vorstellung vom idealisierten Athen als

Ursprung aller Güter findet sich bei Römern und Griechen
immer wieder, etwa bei Cicero, der doch aus eigener Anschauung

die kümmerlichen Verhältnisse der Bildung der wirklichen
Athener seiner Zeit kennt (De orat. III 11, 45). Er preist trotzdem

illas omnium doctrinarum inventrices Athenas (De orat. I 4,13)
sogar in öffentlicher Rede in jenen, von Quintilian (XI 1, 89)
als beispielhaft herausgegriffenen, Sätzen (Flacc. Gz) schon 59
v. Chr.: unde humanitas, doctrina, religio, fruges, iura, leges ortae

atque in omnis terras distributae putantur... auctoritate autem tanta est,



28 THOMAS GELZER

ut iam fractum prope ac debilitatum Graeciae nomen huius urbis laude

utatur. Dionys redet von der 'Attixy] poSaa xca äpyoaa xai aüvo-

X&cov *, und diese Vorstellungen stehen dann auch hinter dem
Panathenaicus des Aelius Aristides 2. Das iudicium ist danach
auch die hervorragende Qualität der Athener, das semper fuit
prudens sineerumque..., nihil ut possent nisi incorruptum audire et

elegans (Cic. Orat. 8, 25; vgl. Quint. XII 10, 20)3.
Das 'Attische' des Attizismus ist nicht ein Sachbegriff,

sondern das Symbol fur die höchste geistige Kultur, die toxiSsuctk;

der Xoyoi. aus der Schule Athens, dem Ursprung und arbiter
elegantiarum aller Guter, einer Kultur, die jeder sich erwerben
kann, wenn er sich die richtige Urteilsfähigkeit in der attischen
Schule aneignet. Als solches begründet es nicht eine konkrete
Stillehre, sondern einen höchsten geistigen Anspruch, der dann
eben zum Leitbegriff des Klassizismus wird. Ganz anders, ja

konträr, hatte Kallimachos das Stilideal des Hellenismus
begründet, nicht ''grave', sondern Astttov, und nicht angelehnt an
die klassischen Vorganger, sondern 'auf unbetretenen Pfaden'

(Call. Fr. 1,23 ff.) sollte sein Gedicht gestaltet sein.

Hinter diesem Attizismus steht Isokrates, dessen Stil aber

von Dionys gerade nicht zu den besten gezahlt wird (Isoc. 2 ff.),
und den der Leser sogar vergessen soll (ibid., 15, 2), während er
dagegen fur seine sachlichen Aussagen besonders gelobt, und

1 Zur Autochthonie der Athener bei Isokrates, vgl. auch den Panathenaicus (XII)
124 f.
2 J. H. Oliver, The Civilizing Power. A Study of the Panathenaic Discourse of
Aelius Aristides. Trans. Amer. Philos. Soc. N.S. 58, 1 (Philadelphia 1968)
erkennt zwar den Einfluss des Isokrates (S. 12 ff.); aber er halt auch einiges fur
platonisch, was isokrateisch ist; zur Auseinandersetzung mit Plato im Rahmen
der Diskussion Philosophie-Rhetorik bei Aelius Aristides, vgl. G. Kennedy,
op. cit. (supra S. 25 Anm. 2), 584 f.
3 Zur Bedeutung des iudicium der Athener vgl. schon die oben zitierte Stelle
Isokrates Paneg. (IV) 46, dann etwa Cic. Orat. 9, 28 (supra S. 18 Anm. 1); bei
Quintilian ist die Ausbildung des iudicium als ausschlaggebende Vorbedingung
fur den Redner standig betont. Es wird erworben durch diese Bildung, optima
legendo atque audiendo (X 1, 8; vgl. z.B. X 1, 130, X 2, 3, X 2, 14; XII 10, 76 ff.).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 29

sein Panegyricus als erstes Beispiel dafür angeführt wird {ibid., 5) 1.

Es geht also nicht um den Stil des Isokrates, sondern um sein

Bildungsprogramm.
Analog steht es um die Vorstellung vom 'Asianismus'. Sie

erscheint ebenfalls zum ersten Mal bei Cicero im Brutus und im
Orator. Auch das ist kein Sachbegriff, sondern ein Symbol, und
zwar als Gegenbegriff zum 'Attischen'. Quintilian (XII 10, 16 f.)
fasst die traditionellen Gegensatzpaare zusammen. Schon
Cicero kennt Asiaten, die keine 'Asianer' und 'Asianer', die
keine Asiaten sind, wie er auch Attizisten kennt, die keine
Athener und Athener, die keine Attizisten sind 2. Der
Asianismus ist viel beschränkter in seiner Bedeutung als der Attizis-
mus. Der Asianismus bezieht sich nur auf den Prosastil, bei
Cicero ausschliesslich auf Redner, während bei Dionys von
Halikarnass dann auch Historiker wie Duris und Polybius zu
dieser Stilrichtung gezählt werden 3, ohne dass er allerdings
für sie den Terminus Asianer braucht. Eigenschaften des
Asianismus findet Theon in den Progymnasmata {Rhetores Graeci, ed.

L. Spengel, II p. 71) sogar bei Epikur. Uneinheitlich wird auch
der Beginn des Asianismus angesetzt. Während Strabo (XIV 1,

41, p. 648) den Hegesias als eigentlichen Beginner des
Asianismus nennt, lässt Dionys {Orat. vett. 1, 2) das Absinken der
alten, klassischen Redekunst mit dem Tode Alexanders des

Grossen beginnen. Auch damit stimmt er zwar mit Cicero
überein, der einen Bruch in der Kraft der Redekunst nach dem
Aussterben der Redner der Generation des Demosthenes

1 Zur Anerkennung des Isokrates als « chef d'ecole et theoricien politique»,
wahrend an seinem Stil « Denys semble voir surtout les defauts », vgl. G. Aujac
(ed.), op. cit. (supra S. 17 Anm. 1), Notice, 49-52; der Stil des Isokrates wird
geradezu als Vorbild des 'Asianismus' verstanden von Fr. Blass, op. cit. (supra
S. 1 Anm. 2), io ff.
2 Vgl. U. v. Wilamowitz, «Asianismus und Attizismus», 225; dort 229 ff.
auch eine Aufzahlung derer, die den 'Asianismus' nicht oder nicht mehr kennen.
3 Vgl. die Liste der peTayevfoTepoi (nach dem Tode Alexanders) in Comp. verb. 4,
29, II 20, 15 ff. U.-R.



30 THOMAS GELZER

annimmt (De orat. II 23, 95; Brut. 9, 36). Aber dann wäre es

gerade ein Athener, nämlich Demetrius von Phaleron, der die

neue Art der Redekunst als erster praktiziert hat {Brut. 9, 38):
Hie primus inflexit orationem et earn mollem teneramque reddidit et

suavis, sicut fait, videri maluit quam gravis, sed suavitate ea, qua
perfunderet animos, non qua perfringeret. In De oratore (II 23, 95)
wird noch Demochares, der Neffe des Demosthenes mit ihm
zu denen gerechnet, von denen eine direkte Linie der Nachahmung

bis auf die Brüder Menekles und Hierokles von Alabanda
führe, die im Brutus (95, 325) und im Orator (69, 231)
ausdrücklich als Beispiele des Asianismus genannt werden. Auch
der Asianismus ist schon von Anfang an nicht eindeutig
definiert. Cicero {Brut. 95, 325) kennt auch gleich schon zwei

genera A.siaticae dictionis.

Die asianische Rhetorik ist — im Gegensatz zur attischen —
für die Ausübung der Verantwortung des wahren Staatsmannes

ungeeignet (Cic. Brut. 95, 325; vgl. Dion. Hal. Orat. vett. 1, 4).
Die Interpretation der 'AHoc als Verkörperung alles dessen, was
der 'EXXa? und besonders der attischen IXeu&eploc diametral
entgegengesetzt ist, begegnet zuerst nach den Perserkriegen,
besonders ausgesprochen etwa in den Persern des Aeschylus 1.

Die Attizisten scheinen aber wiederum der Anregung durch
Isokrates zu folgen. Als gemeinsamen Gegner aller Hellenen
schildert er im selben Panegyricus (IV 133 ff.) den Perserkönig als

Beherrscher Asiens. Aber die Bewohner Asiens sind keine
wirklich gefährlichen Gegner (146 ff.). Ihre beherrschende

Eigenschaft ist die (xaXaxta (149). Begründet werden die Niederlagen

der Perser durch ihre Erziehung und die Verfassung ihres
Staates (150). Ihre korrupten Eigenschaften und namentlich
ihre mangelnde Eignung zur Staatsführung werden aus ihrer
Untertanenverfassung erklärt. Isokrates verweist immer wieder
auf (152) tt]v Ixet radSeuaiv. Dieser Erziehung wegen sind sie

1 Vgl. schon die Personifikationen im Traum der Königin (Aesch. Pers. 181 ff.)
und dann die erklärenden Gegenüberstellungen (234 ff.).



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 31

Barbaren (158). Sie erweist sich als ein konträres Gegenbild

zur attischen raaSsla, die ihrerseits das Vorbild des

Attizismus ist.
Hinter dem 'Asiatischen' als Symbol des Asianismus steht

also ebenfalls die Vorstellung von einer 'Bildung', aber einer
der 'attischen' entgegengesetzten, die ihre Anhänger zu
Barbaren, korrupten Weichlingen und unfähig zum toAl-uxoi; macht.

Während die Attizisten stolz und eifrig die Vorstellung von
der attischen Bildung ergriffen und sich zu eigen gemacht haben,

wenn sie auch im einzelnen nicht alle genau dasselbe darunter
verstanden, so ist die Gegenvorstellung von jener barbarischen
'asiatischen Bildung' nie von einem der mit diesem Etikett
Versehenen selber ausgedacht oder gar erstrebt worden, weder

von einem alten Perser noch von einem neuen Asianer. Sie ist
in rein negativer Absicht konzipiert, zur von vornherein
disqualifizierenden Kennzeichnung des Gegensatzes, zur Berechtigung

der attischen Hegemonie bei Isokrates — und zu den
attizistischen Reformbestrebungen bei den Attizisten. Erst
sekundär ist der Begriff des 'Asianismus' zunächst missverstanden

und dann bewusst uminterpretiert worden als

Bezeichnung der Gestaltungsweise einer ganzen realen Periode,
vom Tode Alexanders des Grossen bis zum Beginn des

Attizismus. Damit ist er von einem Symbol zu einem Realbegriff
umgedeutet worden. Er teilt dieses Schicksal mit anderen
solchen Gegenbegriffen zu klassizistischen Bewegungen wie etwa
'gotisch' oder 'barock', die auch aus ursprünglich disqualifizierend

gemeinten Bezeichnungen für das Barbarische und das

Verstiegene dann zu wertfreien Bezeichnungen des Stils ganzer
Perioden geworden sind. Typologisch hat etwa Wilamowitz
den so uminterpretierten Begriff 'Asianismus' mit dem des

Barock l, Gustav Rene Hocke, allerdings nur für die Literatur,

1 Vgl. z.B. « Die Thukydideslegende » (supra S. 9 Anm. 1), 7; « Asianismus und
Attizismus» (supra S. 2 Anm. 2), 272.



32 THOMAS GEL2ER

mit dem des Manierismus zur Kennzeichnung der Kunst des

Hellenismus gleichgesetztJ.
Der Attizismus versteht sich mit seiner Wiedererweckung

der alten, klassischen Vorbilder als ein Neubeginn. Besonders
deutlich drückt das Dionys von Halikarnass aus in seiner
programmatischen Einleitung Über die alten Redner. Dort findet
sich auch jene typisch klassizistische Konstruktion der
Einteilung der Zeit in drei Perioden (das Wort nspioSoc; 2, 2): der
ersten bis zum Ende der Klassiker — er setzt dafür als Epoche
den Tod Alexanders des Grossen — der dritten vom Beginn
der Wiederherstellung der alten Bildung an, und dazwischen
jener mittleren des Absinkens und der Entartung in die Barbarei,
des Asianismus 2. Dieser Neubeginn hat aber zur Voraussetzung
eine Gesellschaft — Dionys verweist dafür auf die SuvatJTeüovTs?

in Rom — die bereits im Besitze jener Bildung ist, die ihr die

Urteilsfähigkeit verschafft, sich für die Wiedererweckung des

Attischen und gegen die Barbarei des Asiatischen zu entscheiden.
Denn nicht der ä-alSsu-o«;, sondern nur der Gebildete ist
befähigt zu tadeln und zu loben, und überhaupt zu urteilen
(Strab. I 1, 22, p. 13). Cicero wendet sich im Brutus und im
Orator an dasselbe Publikum wie schon in De oratore und
behandelt teilweise dieselben Gegenstände, nur spezialisierter und
detaillierter. Die Bildung, die als Voraussetzung für die atti-

1 G. R. Hocke, Manierismus in der Literatur, Manierismus II (Hamburg 1959),
12 ff. Zu den Problemen, die der von Vasari bezogene Begriff 'Manierismus' wie
andere, z.B. 'Barock', 'Asianismus' etc., bei ihrer ubertragenden Anwendung als

typologische Bezeichnungen oder als solche fur ganze Zeitalter stellen vgl.
G. R. Hocke, Die Welt als Labyrinth, Manierismus I (Hamburg 1957), 8 ff. und
F. Schalk, art. cit. (supra S. 12 Anm. 1), 18; 25. Die Schwierigkeiten sind analog
zu denen mit der Mehrdeutigkeit des Wortes 'Klassizismus', das auch in jedem
Fall einer präzisen Definition seiner Verwendung bedarf.
2 Eine analoge klassizistische Dreiteilung der Perioden der Kunst findet sich
beim Autor, dem Plinius, Nat. XXXIV 52 folgt; vgl. dazu H. Le Bonniec (ed.),
Pline l'Ancien, Hist. Nat., Livre XXXIV (Paris, Beiles Lettres, 1953), Introduction,

47. Der konstruierte Ruckgriff der 'Zweiten Sophistik' auf Aeschines ist
dazu eine weitere Parallele; vgl. dazu G. Kennedy, op. cit. {supra S. 25 Anm. 2),

559 f-



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 33

zistische [xeTaßoXy) (Dion. Hal. Orat. vett. z, 3) postuliert wird,
ist ihrem Wesen nach dieselbe wie die attizistische, eben jene
rhetorische höhere Bildung. Dionys setzt ihr Vorhandensein
auch in den Hochburgen des Asianismus voraus, der sich (1,6)
gerade sv tocü? ewraiSeiixoK; [rr. 7roXecjtv] habe durchsetzen können,
was die Sache nur noch schlimmer mache. Der Attizismus
bedeutet also von dieser Seite her keinen Bruch und keinen

Neubeginn. Er stellt sich im Gegenteil hinein in die Tradition
der Bildung, der er selber zugehört. Aber er gibt dieser Bildung
einen neuen Sinn.

Deshalb ist auch im Attizismus keineswegs alles neu,
sondern das meiste ist im System dieser rhetorischen Tradition
bereits vorgebildet. Dazu gehören die Gegenstände und die
Autoren des Studiums, die Methoden zu ihrer Kritik und Aneignung,

und zur Neuschöpfung eigener Werke. Natürlich war
die Behandlung der attischen Redner immer schon von besonderer

Bedeutung gewesen, und Isokrates und Demosthenes
hatten schon lange eine besondere Rolle gespielt. Die Bedeutung
der Urteilsfähigkeit und der Kritik für die höhere Bildung betont
schon Isokrates, und die alexandrinischen Philologen haben
schon seit Aristophanes von Byzanz und Aristarch in jeder
Gattung die besten Autoren ausgewählt und die eyjcpiS-evxe? in Listen
zusammengestellt. Sie scheinen zuerst die Dichter dieser

Kritik unterzogen zu haben. Später folgten Auswahlen der
besten Redner, Historiker und Philosophen h Die Listen der
imitandi bei Quintilian gehen letztlich auf sie zurück. Diese
Autoren wurden dann als 7rpaTTO(ievot von den Grammatikern
kommentiert und in den Schulen gelesen 2. Sie bildeten die

Grundlage der literarischen Bildung. Die theoretischen Grundlagen

der rhetorischen Kritik, auf denen etwa Dionys fusst,

1 Vgl. dazu Rudolf Pfeiffer, Geschichte der klassischen Philologie, von den Anfängen
bis %um Hellenismus (Hamburg 1970), 255; mit den Rednern beschäftigten sich
besonders die Pergamener, s. ibid., 295.
2 Ibid., 256.



34 THOMAS GELZER

gehen bis auf Theophrast zurück 1. Eine ouyy.Gt.oic, des Isokrates
und des Demosthenes von Kleochares von Myrlea gehört ins

3. oder 2. Jh.2. Auch die Sprache der attischen Autoren wurde
— wie diejenige anderer Dialekte — seit dem dritten Jahrhundert
lexikalisch untersucht3.

Namentlich ist das Prinzip der (L^crn; nicht neu, sondern
in der rhetorischen Schultradition längst heimisch und im
Lehrbetrieb fest verankert. Die Schüler lernen ihr Handwerk —
in der Rhetorik seit der Zeit des Gorgias und des Antiphon —
durch Auswendiglernen und Nachahmen von Mustern ihrer
eigenen Lehrer oder bewährter Meister. Das Auswählen eines

Vorbildes, die Übung in der Nachahmung, und die Anwendung
von Regeln wie man dabei Fehler vermeidet und gute Resultate
erzielt, nennt Cicero in De oratore (II 22, 90 ff.) als ersten Anfang
des Rednerstudiums. Imitatio ist nach der von ihm
wiedergegebenen Lehre auch die selbstverständliche Voraussetzung
für die Ausbildung des Stils der grossen attischen Vorbilder
und ihrer hellenistischen Nachfolger bis zu seiner eigenen Zeit
(II 22 f., 92-96) 4. Der später zum Musterautor des Asianismus
gestempelte Hegesias erklärte sich selber als einen Nachfolger
des Lysias (Orat. 67, 226).

1 Dionys zitiert Theophrast mehrmals, vgl. dazu S. F. Bonner, op. at. (supra
S. 17 Anm. 4), 15 ff.
2 Vgl. dazu K. Aulitzky, Kleochares, in RE XI 1 (1921), 672 f.
3 Vgl. dazu A. Dihle, der in art. cit. {supra S. 15 Anm. 1), 167 f., noch weitere
Beispiele aus alterer grammatischer und rhetorischer Tradition zusammenstellt.
Schon U. v. Wilamowitz, «Asianismus und Attizismus», 235 stellt fest: «So
ist denn in Wahrheit eine ununterbrochene Kontinuität der praktischen Übung
in Schule und Leben von der alten Sophistik bis in die neue und weit über sie

hinaus.»
4 Cicero fragt (II 22, 92), warum jedes Zeitalter einen bestimmten, in sich
ahnlichen Stil entwickelt habe, und gibt dafür als Grund (22, 93): Non potuisset accidere,

ut unum genus esset omnium, nisi aliquem sibi proponerent ad imitandum. Die erste Reihe
der Redner lasst er von denen der Generation des Perikles bis zu denen der des

Demosthenes reichen (23, 94), quorum quamdm mansit imitatio, tamdiu genus illud
dicendi studiumque vixit. Dann kommt die Reihe von Demochares und Demetrius
bis auf seine eigene Zeit (23, 95), quae si volemus usque ad hoc tempus persequi, intel-
legemus... semper futsse aliquem, cuius se similes plerique esse vellent.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 35

Der Attizismus hat keine neuen Techniken der Kritik und
der Neuschöpfung geschaffen. Und doch bildet er im Flusse
der Tradition dieser rhetorischen Bildung einen markanten
Einschnitt. Das wird allein schon von der Wirkung her sichtbar.
Seine Formulierungen, seine Postulate und seine Produkte sind
eindeutig nach diesem Einschnitt datierbar, und insofern kann
man auch wirklich von einem Neubeginn reden. Mit der atti-
zistischen Rückwendung erhält diese Bildung eine neue
Zielsetzung. Die Ausrichtung auf die Wiederbelebung der Qualitäten

der Klassiker gibt manchen der von der älteren rhetorischen

Tradition bereitgestellten Mittel und Techniken eine neue
Funktion. Die Resultate der philologischen Forschung und der
rhetorischen Kritik, die vorher keinen Anweisungscharakter
zu ihrem Gebrauch gehabt hatten, werden nun zu notwendigen

Instrumenten dieser Wiederbelebung h Die längst als

solche ermittelten 'besten' Autoren der alten Gattungen setzen

nun als Klassiker der durch die ihrer Qualitäten zu
erreichenden Neuschöpfung einen verbindlichen Masstab. Die
Theorie der (Apjau; wird damit von einer Arbeitshilfe für
Lehrlinge (Quint. X 2, 2 f.) zur zentralen Gestaltungslehre für
Meister.

Diese [xQtjcjk; soll und darf nicht ein reines Nachahmen und
Kopieren sein (Dion. Hal. Din. 7, II 307, 7 ff. U.-R.; Quint. X 2,

4 ff.). Es gilt, die eigene Erfindung und die imitatio der
Vorbilder in das richtige Verhältnis zu bringen, nam ut invenire

primum fuit estque praecipnum, sic ea, quae bene inventa sunt, utile

sequi (Quint. X 2, 1). Wer nur nachahmt, bleibt hinter seinem

1 Nachdem von hellenistischen Grammatikern «sprachliche Erscheinungen,
deren Zugehörigkeit zum attischen Dialekt umstritten war », behandelt worden
waren, « und zwar in dem Sinn, dass derartige sprachliche Erscheinungen fur das

Attische reklamiert werden, freilich ohne damit Anweisungen fur die literarische
Praxis geben zu wollen» (A. Dihle, art. cit., in A. & A 23 (1977), 167 f.), werden
jetzt die Resultate der grammatischen Forschung zu Mustern fur die attizistische
Nachbildung. Die eigentlichen attizistischen Lexika gehören aber erst in die Zeit
der Zweiten Sophistik mit ihrem neuen Bestreben nach jenem puristischen
(XTTndt^iv; vgl. dazu G. Kennedy, op. cit. (supra S. 25 Anm. 2), 554.



36 THOMAS GELZER

Vorbild zurück. Er muss es zu übertreffen suchen. Die
klassizistische Neuschöpfung ist deshalb (II. ütjiou? 13, 2) tüv spirtpo-
«jFev gsYaXcov auyYpaqjEcov xai toitjtwv piipiTjtn? te xal QjXcoot?, imi-
tatio und aemulatio 1. Schon Dionys hat im ersten Buch IIspl 41-

p.f]cjea><; die Frage raS? Sei pugEicrFat {Pomp. 3, 1, II 232, 12 f.

U.-R.) behandelt. Die klassizistische Kritik ist ganz dieser

Aufgabe untergeordnet. Sie soll nicht eine zweckfreie Anleitung
zum Genuss der klassischen Kunstwerke geben, sondern das

Material für die [Rp^cn? bereitstellen 2. Exactissimo iudicio muss

geprüft werden primum, quos imitemur tum in ipsis, quos ele-

gerimus, quid sit, ad quod nos efficiendum comparemus (Quint. X 2,

14). Dionys verspricht diesen Nutzen von seiner Kritik der
Redner und Historiker {Orat. vett. 4, 1 ff.). Gleich bei Lysias
fragt er {Lys. 1, 6) t£ Sei Xajxßdvsiv 7tap' auToü, und bei der Kritik

des Thukydides insistiert er darauf {Thuc. 25, I 364, 10 ff.

U.-R.), dass eben dies die Absicht seiner Schrift (ypacpf]) sei,

(jxottov Eyouaa ttjv (ucpsAsiav aurwv tcov ßouXTjaopivwv pup-Eia-froa tov
avSpa. Von den Historikern hat er deshalb zur Kritik als

toi)? avSpa? ei? pufr/jaiv £7ut7)Ss!.ot<xtoo? Herodot, Thukydides,

1 Vgl. dazu M. Fuhrmann, op. cit. {supra S. 10 Anm. 1), 12z ff.; 170 ff.; auf den
lateinischen Bereich beschrankt A. Reiff, Inlerpretatio, imitatw, aemulatio (Diss.
Köln 1959). Von ^yi^cook; aemulatio ist zu unterscheiden t^Xos «der Stil
oder die Manier, fur die sich ein Redner entschieden hatte » (U. v. Wilamowitz,
«Asianismus und Attizismus», 249 f.). Von der klassizistischen Theorie der
(rtfi/jan; ist grundsätzlich verschieden der Begriff Aj.41714 bei den 'Klassikern'
Plato und Aristoteles; vgl. (nur) zum letzteren H. Koller, Die Mimesis in der

Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck (Bern 1954).
2 Diese Grundvoraussetzung der klassizistischen Literaturkritik (S. F. Bonner,
op. cit. {supra S. 17 Anm. 4), 14), die er natürlich auch kennt und sogar ausführlich
bespricht, vernachlässigt doch mit Absicht (S. xxvi) W. Kendrick Pritchett in
seinem sonst nutzlichen und wohlmformieiten Dionysius of Halicarnassus:
On Thucydides, English Translation with Commentary (Univ. of California
Press 1975), und wirft ihm deshalb vor (S. xxxi): «Dionysius' criticisms of the
speeches in Thucydides are regarded almost exclusively from the point of view of
contemporary rhetoric, not at all from the historian's » mit der offenbar
unzutreffend begründeten Folgerung: « For this very reason, his comments are inferior
to those m his excellent essays on the orators ».



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 37

Xenophon, Philistos und Theopomp ausgewählt {Pomp. 3,

1, II 232, 14 ff. U.-R.).
Um die Vorbilder übertreffen zu können, darf man sich mit

der imitatio nie nur auf ein Vorbild beschränken — und sei es

auch das ausgezeichnetste — sondern man soll aus allen in
Frage kommenden das Beste auswählen, vom einen dies vom
andern jenes übernehmen, und jedes an dem Orte anbringen, wo
es am besten passt. So kann ein Werk von höherer Vollkommenheit

geschaffen werden als jedes einzelne Vorbild (Quint. X
2, 25 f.). Ein Rhetor — vermutlich Dionys {Imit. 31", II 214,

4 ff. U-.R.) — hat zur Illustration dafür die bekannte Anekdote 1

von der Arbeitsweise des Malers Zeuxis, als er für die Kro-
toniaten Helena malte, verwendet: Ein Maler, der die
vollkommenste Schönheit malen wollte, versammelte die schönen
Frauen im Lande und bildete von jeder den schönsten Teil ab,

von einer das Auge, von einer die Nase, von einer die Brauen
und von anderen anderes, denn bei jeder konnten nicht alle
Teile schön sein. Und so brachte er die schönste Gestalt
zustande. Der Effekt dieser Methode zumÜbertreffen derVorbilder
ist der eklektische Charakter der klassizistischen Werke, in
Literatur und Kunst.

IV

Während der Begriff des Asianismus mit seiner rein negativen
Funktion als Gegenbegriff zum Attizismus von sehr beschränkter

Bedeutung ist, bei Dionys etwa auf die Vorrede zu den
Alten Rednern beschränkt bleibt, beim Autor Flepl
überhaupt nicht vorkommt, und bei Quintilian (XII 10, 16) zum
letztenmal die antiqua... ilia divisio inter Atticos atque Asianos als

1 Cic. Inv. II I, 1; Plin. Nat. XXXV 64; Dion. Hal. Imit. 31, II 203, 11 ff. U.-R.;
vgl. dazu V. L. Brüsciiweiler-Mooser, Ausgewählte Kiinstleranekdoten. Eine
Quellenuntersuchung (Diss. Bern 1969, gedruckt 1973), 203 ff.



38 THOMAS GELZER

eine vergangene Sache erwähnt wird *, setzt sich der positive

Begriff des Attizismus überaus rasch durch, wird auf alle
Gebiete der Kunst und Literatur übertragen und bleibt bis ans
Ende des Altertums in Ehren. So darf man ihn mit Recht als

einen Leitbegriff des Klassizismus bezeichnen. Allerdings ist
auch er nicht der auslösende Faktor gewesen, sondern erst
sekundär zu einem schon bestehenden Klassizismus
hinzugetreten. Er hat ihm den Namen und eine Begründung gegeben.
Er bezeichnet nicht konkrete Personen oder Werke aus der
Periode der klassischen Vorbilder und nicht die Herkunft der
imitatores der Klassiker, sondern er symbolisiert den geistigen
Anspruch auf eine höchste Bildung und Urteilskraft. Ihn hatten
die Attizisten übernommen aus dem idealisierten Bild Athens,
das der Patron der rhetorischen Bildung, Isokrates, namentlich
in seinem Panegyricus entworfen hatte. Von Griechen wohl für
Römer geschaffen und von Rom aus in die griechische Welt
verbreitet, hat er eine starke integrierende Wirkung ausgeübt.
Er symbolisierte eine Bildung, die sich jeder erwerben konnte,
und die, dank ihrer idealen Werte, denen, die sie besassen, eine

neue Würde verlieh. Durch sie konnten Römer zu echten
Griechen werden, und so auch 'Asiaten' wie der Karer Dionys
von Halikarnass oder der Syrer Nikolaos von Damaskus und
auch ein Jude, wie Caecilius von Kaie Akte. Auch der Autor
Ilspt ü^ou? setzt Kenntnis der Septuaginta voraus 2. Der
Attizismus war getragen von der Anerkennung und der Autorität
der Römer. Unter seinem Zeichen lernen nicht mehr nur die
Römer griechisch, sondern die Griechen beschäftigen sich ausser
mit den politischen jetzt auch mit den geistigen Leistungen der
Römer. Schon Caecilius verfertigte eine auyxpiaic, von
Demosthenes und Cicero (Fr. 153 Ofenloch), und auch der Autor
Ilspt (fyout; stellt Cicero dem Demosthenes an die Seite (12, 4).

1 Vgl. U. v. Wilamowitz, « Asianismus und Attizismus », 229.
2 IT. öifrou? 9,9 ist Genesis i, 3-9 zitiert; vgl. dazu Donald A. Russell, 'Longinus',
On the Sublime, ed. with Introduction and Commentary (Oxford 1964), 92-94.



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 39

Dionys von Halikarnass rechtfertigt mit seiner römischen
Geschichte die Herrschaft der Römer auch über Griechen (Ant.
Rom. I 4, 2 ff.) b und er setzt ihre ursprüngliche Zusammengehörigkeit

voraus, indem er Theorien aufnimmt, die besagen,
die Römer seien eigentlich überhaupt auch Griechen und ihre
Sprache der Abkömmling eines griechischen Dialekts (I 5, 1;
I 11,1 ff.; I 89-90; VII 70 ff). Deshalb ist er nach seinem Zeugnis

nach Rom gezogen und hat die lateinische Sprache gelernt,
um sich für dieses Werk die Grundlagen erwerben zu können

(I 7, 2 f.). Der Attizismus ist das einigende Leitbild einer neuen
Gesellschaft. Damit hat er natürlich auch eine eminente
politische Bedeutung. Aber sie ist offenbar nicht das Primäre.
Primär ist die Anziehungskraft dieser Bildung auf jeden
einzelnen ihrer Träger, dem sie eine neue Identität, die Aufnahme
in eine geistige, von der Herkunft unabhängige Gesellschaft,
Selbstbewusstsein und Anerkennung durch Gleichgesinnte
verschafft. Diese Anziehungskraft haben sich dann die Politiker

zu Nutzen gemacht.
Die Attizisten tragen das Bekenntnis zur geschmacksbildenden

Kraft und zur Wiederherstellung dieser Bildung als
Kennzeichen ihrer Zugehörigkeit zu dem erneuerten geistigen Ideal-
Athen ostentativ vor sich her. Ihre theoretischen Schriften und
die nach deren Anweisungen gestalteten Werke haben einen

entsprechend starken programmatischen Zug und erheben
einen Anspruch auf Musterhaftigkeit, der auch von den Späteren

anerkannt worden ist. Deshalb sind sie uns auch erhalten.
Der Attizismus macht dann mit dem Beginn der sogenannten

Zweiten Sophistik eine Wendung vom Klassizismus zum

1 Dazu in grösserem Zusammenhang G. W. Bowersock, Augustus and the Greek

World, 4f.; 123 ff.; 130 ff. Die Griechen, wie etwa Aelius Aristides, bekennen sich

umgekehrt als Römer, vgl. dazu G. Kennedy, op. cit. (supra S. 25 Anm. 2),
583 f. und J. Palm, Romy Römertum und Imperium in der griechischen Literatur der

Kaiser^eit (Lund 1959), 56 ff. Zum historischen Zusammenhang G. W. Bowersock,
Greek Sophists in the Roman World, 45.



4° THOMAS GELZER

Historismus durch. Verschiedene mehr klassizistische und mehr
antiklassizistische Strömungen laufen dann nebeneinander her
oder lösen einander ab, ohne dass jedoch jetzt für die
antiklassizistischen der Gegenbegriff des Asianismus weiter
verwendet würde. Denn allen ist nunmehr gemeinsam, dass sich
die Sprache der Literatur, die Anspruch auf eine höhere geistige
Bildung erhebt, viel stärker als je vorher von der Umgangssprache

der Gegenwart entfernt.
Eine der für uns am stärksten fühlbaren Wirkungen des

attizistischen Klassizismus ist die seiner Auswahl klassischer
Autoren auf die Überlieferung der Texte. Sie hat sich verstärkt
mit der Zweiten Sophistik: Von den Autoren der klassischen
Periode wie von denjenigen des wiedererweckten Attizismus
sind uns diejenigen erhalten, die als Vorbilder der imitatio
akzeptiert worden sind. Deshalb haben wir so viel von den
klassischen und von den kaiserzeitlichen Rednern, während die
Autoren der als asianisch gebrandmarkten Zwischenzeit mit
wenigen begründeten Ausnahmen fast ganz verschwunden sind,
und von den klassischen und klassizistischen diejenigen,
die nicht als Vorbilder der (L(j.7)ctu; gebraucht wurden, ebenfalls.

Mit den programmatischen Schriften, die diese Auswahl
durch ihre Kritik begründen und die Anleitung zu ihrem
Gebrauch als Vorbilder geben, hat die Neuzeit auch die
programmatischen Bekenntnisse zu dieser Wiedererweckung der
klassischen Bildung geerbt, und davon seit der Renaissance
immer wieder aktiven Gebrauch gemacht. Die Vorstellung vom
klassischen Altertum ist zusammen mit den positiven und negativen

Urteilen über die antiken klassischen, neuattischen und
asianischen Autoren und mit der klassizistischen Konstruktion
der Perioden der Blüte, des Zerfalls und der Wiedererstarkung
bis weit ins neunzehnte Jahrhundert unbefragt übernommen
worden. Der Prozess der Einsicht in die typologischen
Verwandtschaften und Unterschiede zwischen strukturell analogen
Bewegungen des Altertums und der Neuzeit ist einhergegangen



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 41

mit dem Bewusstwerden dieser Sachverhalte \ Insofern dürfen
wir den Attizismus auch zu den Katalysatoren der modernen

typologischen Literamrbetrachtung zählen.

1U. v. Wilamowitz kämpft eben in seinem programmatischen Schlusswort
zu « Asianismus und Attizismus » (272 f.) gegen das von den antiken Kritikern
der Zeit des Dionys von Halikarnass übernommene Vorurteil gegen die 'asianische'

'barocke' Literatur und Kunst der Periode nach dem Tod Alexanders. Er
polemisiert ausdrucklich (225 Anm. 1) gegen Nordens Kunstprosa {supra S. 2

Anm. 1). Friedrich Blass {supra S. 1 Anm. 2), den er nicht nennt, war Norden
mit den von jenen Alten übernommenen Vorstellungen, Beurteilungen und
Periodisierungen vorausgegangen. Beide stehen noch in der ungebrochenen
Tradition des, als solchen noch nicht erkannten, Klassizismus.



42 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Botversock : I am most grateful for this clear account of
terminology that can so often be confusing and confused. Two minor
observations: The end of the Mithridatic War does not appear
to have had any significant impact on Greek literary activity. It is

rather the Roman Civil War and the ensuing age of Augustus that
caused a change. Also, while I feel persuaded by M. Gelzer's admirable

treatment of the Isocratean background of Greek Atticism, I
should be less inclined to see Isocrates specifically behind Asianism.
The view of Asia as both soft and flamboyant certainly antedates

Isocrates and is probably best considered as a traditional component
of Greek thought. In the rhetorical debate of the later first century
B.C. Asianism is, as M. Gelzer would agree, chiefly a term of abuse,
used to condemn more than to describe. There were no orators who
actually proclaimed themselves Asianic, as far as we can tell.

M. Gelder: Ja, die mithridatischen Kriege haben nichts mit
literarischen Tätigkeiten oder Stilen zu tun. Nur der politische
Widerstand gegen Rom kam dabei noch einmal in grösserem Massstabe

zum Zuge. Ich wollte sie auch nur anführen als Beispiel für die

Katastrophen, die am stärksten zur Zerstörung der bisherigen
Ordnung im griechischen Bereich und zur Entwurzelung griechischer

Familien beigetragen haben. Ich betrachte es auch keineswegs
als sicher, dass der Terminus 'Asiaten' und die abwertende

Vorstellung von ihnen nur von Isokrates übernommen worden wäre.
Aber bei ihm finden wir doch jenes Bild von der fingierten asiatischen

TcalSsucrt?, die der attischen mxiSsla gegenübergestellt wird. Diese

Gegenüberstellung scheint mir hinter den abwertenden Urteilen

gegen die Asianisten im Gegensatz zu den Attizisten zu stehen. Und
weil die Beschimpfung dieser Asianisten ausschliesslich als Gegensatz

zu den Attizisten vorkommt, scheint es mir wahrscheinlich, dass das



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 43

Gegensatzpaar auch einen gemeinsamen Ursprung hat, wo auch

schon der Gegensatz Athen-Asien eine Rolle spielte. Wenn der

Attizismus wirklich auf von Isokrates formulierte Vorstellungen
zurückgeführt werden kann, so liegt es deshalb nahe, für den damit
verbundenen Gegensatz des Asianismus auch bei ihm zu suchen.

M. Görler: Es ist im Prinzip sicher richtig, zwischen der 'wertenden'

und der 'typologischen' Verwendung des Begriffspaars Klassik/
Klassizismus zu unterscheiden. Aber es ist schwer vorstellbar, dass

bei vorwiegend 'typologischer' Verwendung eine wertende

Komponente gänzlich fehlt. Der Begriff 'Klassizismus' scheint sogar
eine doppelte Wertung zu implizieren: wer eine Stilrichtung als

'klassizistisch' bezeichnet, erkennt damit einerseits an, dass die Ziele
mit denen einer 'Klassik' (also einer vom Urteilenden als vollendet

angesehenen Richtung) identisch sind. Darin liegt meist eine positive
Bewertung. Anderseits ist auch ausgedrückt (im Deutschen durch
die hier als pejorativ empfundene Endung -ismus), dass der
Klassizismus sein Ziel nicht erreicht, sein Vorbild nicht überbietet. Wo
das der Fall ist, spricht man eher von Renaissance. Dem Wort
'Klassizismus' haftet die Konnotation von Nachahmung und
gelehrter Bemühtheit an.

Eine damit eng verwandte Frage ist es, ob man den Begriff
'Klassizismus' rein formal verwenden kann, d.i. für alle diejenigen
Stilrichtungen, die sich planvoll unter Überspringung einer

dazwischenliegenden Epoche einem älteren Stilideal zuwenden. Darf man
wirklich Neobarock und Neogotik als Klassizismus bezeichnen

Es scheint geboten, den Begriff auf die Fälle zu beschränken, in
denen sich nach andersartigen Epochen eine Rückwendung zu 'dem'
klassischen Stil vollzieht, der inhaltlich — wenn auch nur vage —
festgelegt ist. In Frankreich ist 'style classique' ein absoluter, nicht
ein relativer Begriff, und 'neo-classicisme' kann nichts anderes

bedeuten, als eine Wiederbelebung des 'style classique'. Es ist also doch

zweckmässig, das Wort in enger Bedeutung zu benutzen.

M. Gelder : Natürlich kann man Klassizismus in einem wertenden
Sinn verstehen. Es bedeutet dann das Nachahmende, Epigonale,



44 DISCUSSION

Unoriginelle, etc.; aber man muss nicht. Der Versuch von Wila-
mowitz und derer, die ihm darin vorausgegangen und gefolgt sind,
tendiert jedenfalls in der Richtung, solche Wertungen nicht von
vornherein mit diesem wie etwa auch mit dem Begriff 'Barock' zu
verbinden. Es gibt dann 'gute' und 'schlechte' Klassizisten, wie es

guten und schlechten Barock oder gute und schlechte Primitive etc.

gibt, je nach dem Geschmack des einzelnen Beurteilers. Wilamowitz
etwa nennt unter den « antiken Klassizisten» sowohl die «

hochverdienten Begründer des Klassizismus» wie den «armseligen
Gesellen Dionysios ». Zum qualitativen Unterschied des römischen

gegenüber dem epigonalen griechischen Klassizismus drückt er sich

sehr temperamentvoll aus («Asianismus und Attizismus», 271):
« Die Werke, die in der augusteischen Zeit (besser in ihrer ersten

Hälfte) gelingen und den Stempel eines gewissen Klassischen tragen,
das Augustus-forum und die Ära pacis, die Aeneis und die Lieder
des Horaz, haben mit der attizistischen Bewegung der Rhetoren und
Grammatiker direkt nichts zu tun; den Geist des Klassizismus atmen
sie doch, nur den des edelsten und darum nicht mit dem Stigma der

öden Nachahmung gezeichneten, weil sie einem fremden stolzen

Volke angehören und die heimische Weise nicht verleugnen...»,
und wir können uns ja unsere eigenen Qualitäts- und Geschmacksurteile

vorbehalten. Die Endung -ismus in 'Klassizismus' wurde ja

ursprünglich keineswegs als pejorativ empfunden, als das Wort noch
ausschliesslich das bezeichnete, was heute im Deutschen 'Klassik'
heisst, so wenig wie etwa in dem ungefähr gleichzeitigen
'Humanismus'. Wenn man das Wort Klassizismus in jenem typologischen
Sinn verwendet, so spielt es allerdings auch keine Rolle, welche

Vorbilder der klassizistischen Gestaltung zugrunde gelegt werden,
ob es etwa antike oder moderne oder sogar mittelalterliche sind.

Schinkel bildet, im typologischen Sinn, in gleicher Weise klassizistisch,

ob er nun für seine Neue Wache antiken Vorbildern folgt,
oder ob er für seine neugotischen Kirchen gotischen Vorbildern folgt.
Dagegen sind es wiederum nicht die antiken Vorbilder, die den

typologischen Unterschied zwischen 'Klassizismus' und 'Historismus'

ausmachen. Schinkel hat die antiken Vorbilder für seine Neue



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 45

Wache in freier, schöpferischer imitatio der Proportionen und der

Teile verschiedener Herkunft verwendet, während am Ende des

19. Jhdts. eine masstabgetreue Kopie des Theseion (des Hephaes-

tostempels auf dem Kolonos Agoraios in Athen) aufgestellt wurde.
Diese Art des genauen Kopierens wollte ich mit 'Historismus'
bezeichnen. Aber ich gebe zu (und wollte ja auch ausdrücklich darauf
aufmerksam machen), dass alle diese Termini mehrdeutig sind, weil
sie im Laufe der Geschichte ihrer Verwendung auf verschiedene

Tatbestände angewandt worden sind. Wir wären froh, wenn wir
einen unbelasteten Begriff hätten, um das auszudrücken, was wir
jetzt kaum anders als mit 'Klassizismus' bezeichnen können. Darum
versuchte ich auch möglichst genau zu definieren, was ich damit
meinte.

M. Zanker: Das Phänomen des Attizismus zeigt, gerade beim
Versuch es vom 'typologischen' Klassizismus abzugrenzen, ein

doppeltes Gesicht. Einerseits geht es in der Rhetorik um die

Nachahmung bestimmter Vorbilder des 5. und 4. Jhdts., andererseits

handelt es sich um ein allgemeines Kulturideal. Dem entspricht ein

terminologisches Problem, mit dem auch der Archäologe zu kämpfen
hat. Einerseits bezeichnet man in der modernen Stilforschung mit
Klassizismus spezifisch die Nachahmung der Werke der 'klassischen'

Bildhauer des 5. und 4. Jhdts. v. Ch., andererseits gibt es das

umfassende Phänomen der Nachahmung der griechischen Kunst aus

allen Epochen von der Archaik bis zum späten Hellenismus.

M. Russell: It would be exact, so far as English usage is concerned,

to use the term 'neo-classicism' of secondary revivals of classical

taste; the 'classical revival' of the early nineteenth century might be

so called. But it is not clear that these questions of terminology in
modern European languages help our present discussion very much.

We do however need a term to cover the kind of thing that went on
in the first century B.C. and the following period; 'classicism' is a

useful word, because it represents something distinct from Atticism
and from archaism. I conceive of it as implying a preference for



46 DISCUSSION

certain qualities in literature or art: firmly organized structure, moral

seriousness, and above all decorum (to npinov). All this is common

to, e.g., Dionysios and 'Longinus', whatever their differences.

M. Maurer: Herr Geizer hat — sehr vorsichtig — die Diagnose

vorgetragen, dass jeder Klassizismus in einer Situation des Umbruchs,
des Zusammenbruchs der bisher gültigen Werte und Ordnungen
seinen Ursprung hat und dass sich alle Klassizismen dementsprechend

in der Anlehnung an wiederentdeckte und neugedeutete Vor-
bilder aus meist entlegener Vergangenheit und einer verstandes-

mässig geprägten, auf strenge Ordnung bedachten Kunst- und

Bildungsauffassung manifestieren.
Es fällt nun auf, dass sowohl der Autor von IlspL üjioix; als

auch der allerdings gewiss nicht mehr unter die Klassizisten zu
rechnende Tacitus des Dialogue de oratoribus die Entwicklung der

Beredsamkeit in ihrer Zeit — dem ersten nachchristlichen
Jahrhundert — ebenfalls in einen allgemeingeschichtlichen Rahmen

stellen, aber zu einem ganz anderen Ergebnis gelangen. Für Tacitus

waren gerade die Wirren des republikanischen Zeitalters (40, 4:
nostra [...] civitas, donec erravif) der ideale Nährboden für die Entfaltung

einer grossen Beredsamkeit, und der Autor von Ilspt üjiou?

sieht am Ende seiner Schrift die Beredsamkeit in einem Zustand
konsolidierter Unfreiheit (44, 3 : SouXetoc Stxatoc) zum unabwendbaren

Niedergang verdammt —• womit er gewissermassen die Ankündigung

des ersten Kapitels, er wolle eine Handreichung für die avSps?

7roX1.Tt.xot liefern (1, 2), zuguterletzt wieder zurücknimmt. Mir scheint
diese Ankündigung — zu Beginn einer an einen jungen römischen

Patrizier, also einen der künftigen SuvaaTsüovxst;, gerichteten Schrift

— keineswegs eine blosse Floskel oder ein Verweis auf ein
allgemeines Bildungsideal zu sein; nicht umsonst wird auch im folgenden
beständig von einer die Überredung weit an Wirkung übertreffenden

Überwältigung gesprochen (1, 4; 15, 9 u. ö.) und
Demosthenes' politische Rhetorik als Inbegriff solcher Wirkung zitiert.
Eine Wiederholung — oder gar Überbietung — der Leistung des

Demosthenes ist nach Meinung des Autors von Ilspt öiJjoui; nicht



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 47

denkbar ohne die politischen und moralischen Voraussetzungen,
unter denen diese Leistungen entstanden. Der blossen Deklamation
fehlt — nicht zuletzt — das echte Pathos (8, 3).

Der Autor von Ilspl üJiou<; ist auch weit davon entfernt, einem

klassizistischen Regelkult das Wort zu reden. Er macht von Anfang
an erhebliche Vorbehalte, was die völlige Lehrbarkeit des öipos

angeht, und im 33. Kapitel gibt er — ganz unklassizistisch — der

Grösse den Vorrang vor der Fehlerlosigkeit. Mit dieser Einstellung
wird er dann im französischen 17. Jh. zum literarästhetischen
Nothelfer der Anciens gegen die Modernes, die auf die stärkere
Regelkonformität des absolutistischen Klassizismus des « siecle de Louis
le Grand » pochen.

Ich frage mich, ob nicht schon der augusteische Klassizismus

weniger aus einer Reaktion auf die vorangegangenen Wirren als

aus dem Bedürfnis des neuen Herrschers nach Legitimation durch
eine kulturelle Reinigung und Erneuerung zu erklären ist (der Hinweis

auf die überwundenen Wirren gehört ja zum festen
Argumentationshaushalt aller Diktaturen, ist aber auch eines ihrer durchsichtigsten

Argumente). Wie das letzte Kapitel von Ilspl üijjoui; zeigt,

war die Rückbesinnung auf die Vergangenheit im übrigen für das

neue Regime auf die Dauer eher ungünstig — Augustus konnte das

Ethos und den kulturellen Ertrag einer republikanischen Vergangenheit

nur deshalb in so unproblematischer Weise für sich in Anspruch
nehmen, weil das allgemeine Bewusstsein im Prinzipat in gewisser
Weise noch die Fortsetzung der Republik sah (so wie ja auch Napoleon

die Französische Revolution 'zu Ende zu führen' beanspruchte).
Auch im Klassizismus des 17. Jhdts. und erst recht im französischen

18. Jh. schlägt immer wieder das Bewusstsein eines republikanischen
Substrats der grossen kulturellen Leistungen der Antike durch —
es gibt sogar einen ausgeprägten revolutionären Klassizismus.

So weit geht der Autor von Ilspl üjiou? nun gewiss nicht — für
ihn ist eher ein gewisser resignativer Zug charakteristisch, der ihn,
was die unmittelbare Wirkung angeht, vor den literarischen Moden
seiner Zeit klaglos kapitulieren (vgl. 5 und 14, 3) und seine unab-



48 DISCUSSION

wendbare Lage als Epigone bejahen lässt (vgl. etwa 13), ganz wie in
unserm Jahrhundert ein Karl Kraus:

Ich bin nur einer von den Epigonen,
Die in dem alten Haus der Sprache wohnen.

Doch hab' ich drin mein eigenes Erleben,
Ich breche aus und ich zerstöre Theben.

Komm' ich auch nach den alten Meistern, später,
So räch' ich blutig das Geschick der Väter.

Von Rache Sprech' ich, will die Sprache rächen

An allen jenen, die die Sprache sprechen.

Bin Epigone, Ahnenwertes Ahner.
Ihr aber seid die kundigen Thebaner

(Bekenntnis, 1916)

Allerdings ist dieses Epigonentum darum keineswegs nur noch

rezeptiv, wie Manfred Fuhrmann das « Eingeständnis ihrer eigenen
Ohnmacht» am Ende der Schrift Ilspl üjiou? gedeutet hat;
charakteristisch für die Haltung des unbekannten Rhetors — der ja selbst

schreibt — ist eher das Bild des äywv... sv & to rjTTäoD-at....

oüx äSoE,oy (13, 5).

M. Zanker: Wenn man Ilspl üJjou<; als Laie liest, fällt einem der

Widerspruch zwischen dem Anspruch, praktische Anleitung zur

politischen Redekunst zu sein, und dem tatsächlichen Inhalt der

Schrift auf. Denn es handelt sich in Wirklichkeit ja über weite Teile
hin um eine Anleitung zum Genuss von Literatur als einem privaten,
völlig unpolitischen Vergnügen. Die Schrift scheint mir ein bezeichnendes

Zeugnis für die Befriedigung zu sein, die die Teilhabe an der

von jedem erwerbbaren griechischen bzw. attischen Bildung als dem

Symbol höchster geistiger Kultur gewähren kann. Die Kaiser haben

sich diese Möglichkeit neuer kultureller 'Identitätsbildung' natürlich
dienstbar gemacht. Sie benutzen z.B. in den bildenden Künsten die



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 49

klassische Formensprache als Vehikel politischer Inhalte, oder sie

betrieben wie Hadrian eine umfassende 'klassizistische' Kulturpolitik.

In beiden Fällen wurde der private Bildungs-'Klassizismus'
in seiner integrierenden Qualität bewusst angesprochen.

M. Russell: I agree that Ilepl ut^ou? is largely unpolitical, but I
should make one reservation: the literary activity in which the

ävSpe«; ttoXltlxol engage is one which itself gives them influence.
The cultural concerns of important people, in this period, are not
sharply separate from their public life.

It would almost be fair, in Longinus, to take ävSpe? 7raX1.Tt.xoL as

'orators'; and it is worth noticing that later (in the Rhetoric of
'Aristides') Xoyo; 7CoXltlx6<;, the agonistic speech of the orators, is

a general type of style, opposed to the 'simple' X6yoc, dccpeXY)«;,

which has no rhetorical force; so 770X1x1x0«; tends to become a

stylistic term.

M. Gelder: Die Bemerkungen von Herrn Maurer sind natürlich
durchaus zutreffend. Ich glaube aber, wir haben es im einzelnen mit
ganz verschiedenen Dingen zu tun. Einmal: Ich meine nicht, dass

das Bedürfnis zur Anlehnung an bewährte Vorbilder und das Bedürfnis

nach einer neuen Ordnung, das eigentlich jedem Klassizismus

zugrunde liegt, die Folge rein politischer Ereignisse sein muss. Es

ist nicht die Folge politischen Umsturzes, sondern geistigen
'Umbruchs', also von Situationen, in denen eine geistige Unsicherheit

gefühlt wird, weil ein bisher gültiges System von Werten innerlich

aufgelöst ist. Das kann mit politischem Umsturz zusammengehen,

muss aber nicht.
Dann gibt es die Feststellung, dass grosse politische und

politisch-forensische Rhetorik gerade in Perioden politischer Umstürze
ihre höchste Entwicklung erlebt. Dafür sind Beispiele die Reden des

Demosthenes und seiner Generation und die des Cicero und seiner

Generation. Das ist sicher eine richtige Feststellung, die an vielen
anderen Beispielen erhärtet werden könnte. Aber sie hat meines

Erachtens nichts mit dem Klassizismus zu tun. Von diesen grossen



5° DISCUSSION

Rednern sind zwar Cicero und seine Zeitgenossen typologisch
Klassizisten. Sie stilisieren sich nach Demosthenes oder anderen

'klassischen' Vorbildern. Die Redner der Generation des Demosthenes

sind dagegen keine Klassizisten. Sie haben wohl nach der

Theorie der Klassizisten, ihren grossen Stil aus der imitatio ihrer
Vorgänger entwickelt. Aber sie selber haben keine klassizistische Theorie
der jjifXTjcrt.!; formuliert oder gebraucht und keine 'klassischen'

Vorbilder, nach denen sie gestaltet haben. Sie sind hingegen für die

Klassizisten zu Vorbildern geworden, und die Klassizisten haben sie

zu Klassikern erklärt. Nach der Theorie der Rhetoren der frühen
Kaiserzeit, des Autors IIspl ü^out; und des Dialoges De oratoribus,

ist der Umsturz, der zum Aufhören der grossen Rhetorik des Cicero

und des Demosthenes und ihrer Zeitgenossen geführt hat, das

Aufhören der lAsuffepla resp. libertas, das die echte politische Rhetorik
funktionslos gemacht hat. Gegner dieser sAsuöspia sind in beiden

Fallen 'Tyrannen', im Falle der Griechen des 4. Jhdts. Philipp von
Mazedonien, im Falle der Romer Caesar und Augustus, die die alte

7toXiTeia resp. res publica zerstört haben. In der Auseinandersetzung
darum hat die Redekunst ihren Höhepunkt erreicht. Nach einer
antiken Theorie wird diese Begründung immer wieder für das

Anfangen und Aufhören grosser Rhetorik und grosser anderer

Kunstgattungen verwendet. Der Beginn der Rhetorik mit Tisias und
Korax in Sizilien wird damit begründet, dass sie angefangen habe, als

die sizilischen Tyrannen gestürzt und die Demokratie eingeführt
wurde (vgl. z.B. L. Radermacher (ed.), Artium scriptores (Wien 1951),

Corax und Tisias : p. 34). Die Alte Komödie ist erkannt worden als

Ausdrucksmittel der attischen Demokratie und soll mit dieser

aufgehört haben (vgl. Prolegomena de Comoedia, ed. W. J. W. Koster

(Groningen 1975), 3 ff.). In einigen Fallen ist diese Begründung
zutreffend, in anderen nicht. Die Theorie ist jedenfalls immer dieselbe.

Sie hat mit dem Klassizismus und mit der Theorie der puppen.? nichts

zu tun. Der Autor IIspl ü^ou<; und Quintilian und andere Rhetoren
der Kaiserzeit widersprechen der Wirklichkeit, wenn sie behaupten,
sie bildeten wirklich politische Redner, Staatsmänner, aus. Beim

Autor IIspl ö^ou?, der am Anfang diesen traditionellen (isokratei-



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 51

sehen) Anspruch wiederholt und am Schluss die Wirklichkeit seiner

Zeit charakterisiert, wird dieser Widerspruch besonders deutlich
sichtbar.

Dann: Die Vorstellung, dass im Wettstreit mit Demosthenes der

zweite zu sein, immer noch sehr ehrenvoll sei, findet sich auch schon

bei Dionys von Halikarnass, der sie aber schon auf die Periode der

Vorbilder selber anwendet, wo eben das für Plato und Isokrates

gelte (Pomp, i, 5, II 222 f. U.-R.). Damit, dass er nun nicht gerade
den Demosthenes erreichen könne, musste man wohl auch immer
wieder einmal einen Rhetorenschüler trösten oder beruhigen.

Bei Dionys von Halikarnass, bei Strabo, beim Autor Ilepl ßi|>ou?,

sogar beim pseudoplutarchischen ITspl fxouor/äj<; (sußouXla) erscheinen

jeweils im Prooemium programmatische Erklärungen, die sich

an Isokrates anschliessen, und die besagen, was da geboten werde,
sei für einen Politiker, sei politisch wichtig, oder Ähnliches. Die Xoyot.

heissen nach Isokrates 7roX1.Tt.xol Xoyot,, die tpiXocrotpla. ist 7toXi.ti.xy].

Damit wird der Anspruch angemeldet, nicht nur etwas von rein
technischer Bedeutung (rhetorisch, geographisch, musikalisch),
sondern etwas von Bedeutung für die allgemeine höhere Bildung in
der Tradition des Isokrates zu bieten. Das wird durch den Gebrauch
der isokrateischen Terminologie ausgedrückt. Aber die einzelnen

Termini haben ihre Bedeutung verändert, namentlich 7toXi.ti.x6v muss

nicht mehr jedesmal für wirklichen Gebrauch in der 'Politik' stehen.

Germaine Aujac ist den BedeutungsVeränderungen nachgegangen,
die z.B. 7r0Xt.Ti.x0t. Xoyot. betreffen (Denys d'Halicarnasse, Opuscules

rMtoriques, Tomel (Paris 1978), 175 f.). Die Termini bleiben
dieselben; aber ihr Sinn wird nach den jeweiligen Bedürfnissen
reinterpretiert.

Dann ist der Autor Ilepl ui^ou? in der Tat von diesen
klassizistischen Theoretikern derjenige, der am meisten gegen die zu
schematische und verstandesmässige Regelhaftigkeit klassizistischer

Rhetorik angeht. Er hat eine 'enthusiastische' Vorstellung von ßtjiot;

und anerkennt Plato in diesem Zusammenhang besondere Bedeutung
zu. Aber auch er will dieses ßt|tot; durch pig7](jt.(; erreichen. Dem
Caecilius wirft er (1,1 f.) vor, dass er von den zwei Aufgaben, die jede



52 DISCUSSION

veyyokoylx zu erfüllen habe, nur die eine, weniger wichtige, erfüllt
habe, nämlich das Ü7roxEtp.evov — in diesem Fall also das öijoq — zu
beschreiben, nicht aber die wichtigere mö? av auro toüto xal 8i'

wv Tivuv (xeS-oScdv y.TTixov ycvoiTo, wie es also benützt werden

könne, d. h. durch pip.rjalc; te xal £y)Xtocn.<; (13, 2) dieser
nachgewiesenen Beispiele hervorgebracht werden könne. Auch er setzt

voraus, dass es eine Methode der pupYjcru; (15, 12) gibt, durch die es

zu erreichen ist, und das ist der Nutzen, den er von seiner Schrift

verspricht (1, 1). Die rhetorische Methode ist dieselbe; aber das Ziel,
das mit ihr erreicht werden soll, ist ein anderes als bei den meisten

anderen Klassizisten.

M. Lasserre : L'observation de Germaine Aujac citee par M. Geizer

sur le caractere abstrait et conventionnel des TroXmxol ä qui
Denys pretend proposer son enseignement me parait importante. Au
vrai, nous trouvons la meme pretention au IIe siecle dejä chez Dio-
gene de Babylone revendiquant pour les rheteurs le privilege de

former les hommes politiques {Rhetorique, Fr. 95 von Arnim), et les

arguments qu'il allögue s'accordent parfaitement avec la tradition
isocratique (Fr. 96-99): le theme est banal chez les rheteurs. Mais je
suis plus frappe par le fait que Diogene apparait aussi comme un
atticiste avant la lettre. D'une part, en effet, il evoque l'eloquence
publique de l'Athfenes classique comme modele ethique de l'art
oratoire, citant notamment Periclfes, Phocion, D6mosthöne, Lycurgue
et Demade, et montrant par contraste la carence de Sparte (Fr. 104,
106, 108-111, 118). D'autre part il fait aussi d'elle un modele stylis-
tique, comme l'atteste Philodeme quand il lui oppose que les Athe-
niens « tout cpiXopYj-ropE^ qu'ils sont, massacrent les periodes et offen-

sent les regies de l'art et de l'enseignement rhdtorique » (Fr. 121). Je

constate done que l'atticisme etait defini et recommande dans ses

deux aeeeptions plus d'un siecle avant la discussion entre atticistes

et asianistes et je me demande alors quel 616ment vraiment nouveau
un Denys ou un Cecilius ont apporte ä la doctrine et ce qu'a de

specifique la tendance classicisante dont ils seraient les promoteurs.
Leur apparent isolement dans l'histoire de la literature ne serait-il



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 53

pas du simplement ä l'ignorance oü nous sommes de l'oeuvre des

nombreux rheteurs qui les ont precedes

Je me demande aussi si la brusque diffusion de la culture grecque
dans tout l'Orient barbare provoquee par la conquete d'Alexandre
n'a pas multiplie les rheteurs et promu a travers eux au titre nouveau
de prose classique les modeles attiques du bien parier; eile serait,
dans ce cas, la cause objective et premiere de l'atticisme et l'appari-
tion d'une doctrine de l'imitation litteraire ä Rome ne representerait

que l'etape occidentale d'un processus mis en marche quelque deux
siecles plus tot pour les raisons memes qui l'ont favorise en milieu
romain: l'enseignement de la langue et du style dans un pays allo-

phone.

M. Gelder: Diogenes von Babylon redet von einem idealen Athen,
von dem er vielleicht selber auch gewusst hat, dass es ein ideales,

nicht ein reales ist. Gegen ihn führt Philodem die Realitäten der

Geschichte Athens im 5. Jh. ins Feld. Cicero kennt, und benützt

(in Pro L. Flacco) auch diese Vorstellung vom idealen Athen,
obschon er weiss, dass zu seiner eigenen Zeit die Realität ganz anders

ist. Ich glaube, dass diese Vorstellung von einem idealen Athen als

Ursprung aller Güter auch eine lange Tradition hat in der Rhetorik.
Sie ist wohl nicht von 'Attizisten' des 1. Jhdts. neu erfunden worden,
sondern sie war allen bekannt, die Isokrates studiert und interpretiert
haben. Von Diogenes von Babylon wissen wir zufällig etwas, weil
die Philodempapyri unter der Asche des Vesuv erhalten gebheben
sind. Die früheren, hellenistischen Redner sind uns aber sonst
meistens verloren. Wir würden wohl auch bei ihnen dieselbe Vorstellung
finden. Hegesias, der sich für einen Nachfolger des Lysias hielt, hatte

jedenfalls auch einen Attiker zum Vorbild gewählt. Neu ist nicht
Athen und das Attische als Vorbild, sondern neu scheint nur seine

neue Funktion zu sein, dass es nun ein Bildungsideal wird, das auch

ein Römer erreichen kann, wenn er in diesem klassizistischen Sinne

auf lateinisch die von den Klassizisten geschätzten Qualitäten in
seinen Neuschöpfungen nachbildet.



54 DISCUSSION

M. Preisshofen: Herr Lasserre hat auf die Auseinandersetzung
Philodem-Diogenes von Babylon hingewiesen und auf die Rolle, die

offenbar Athen und den Athenern schon im 2. Jh. v. Chr. in der
rhetorischen Theorie zukommt. Herr Lasserre fragte in diesem

Zusammenhang, ob nicht die Diasporasituation der Griechen dabei eine

Rolle spielt.
Dieser Ansatz scheint mir wichtig. Schon die ersten hellenistischen

Dynasten haben durch gezielte Kulturpolitik (An- und Abwerbung
von Künstlern, Dichtern, Gelehrten, Präsenz durch Weihgeschenke,
etc.) versucht, für den jeweils eigenen Hof die Rolle in Anspruch
zu nehmen, die bis dahin Athen im Sinn des Isokrates zukam, das

heisst, jeder Hof will das Erbe Athens antreten, um dadurch einen

Integrationspunkt für die griechische Bevölkerung in der Diaspora
zu geben.

Wichtige Hinweise dazu enthalten die von Athen. IV 184 b-c
zitierten hellenistischen Quellen über Aufstieg und Verfall der

paideia und der Rolle Alexandriens, die demnächst an anderer Stelle

von mir behandelt werden.
Diesen Anspruch haben natürlich alle Höfe in gleicher Weise

erhoben, woraus sich als natürliche Folge ergab, dass letztlich eben

keiner Athen ersetzen konnte. Athen war also ideell Kulturzentrum,
ja wurde es im 2. Jh. zunehmend, wie der Hinweis von Herrn
Lasserre gerade erkennen lässt.

M. Zanker : Es gibt auch ein Indiz aus dem Bereich der bildenden

Kunst, das dafür spricht, die 'Funktionsänderung' der Rolle Athens
als Schule Griechenlands schon vor oder um die Mitte des 2. Jhdts.
v. Chr. anzunehmen. Damals wurde die Überlebensgrosse
Nachbildung der Athena Parthenos als beherrschendes Bildwerk in dem

grossen Bibliothekssaal im Athenaheiligtum auf dem Burgberg von
Pergamon aufgestellt. Die Parthenos des Phidias wird nicht als

Stadtgöttin und auch nicht als opus nobile beschworen, sondern sie

steht im Zentrum der von den pergamenischen Königen offiziell

geförderten kulturellen Aktivitäten als Göttin der Künste und
Wissenschaften. Und hier kann sie doch nichts anderes aussagen als:



KLASSIZISMUS, ATTIZISMUS UND ASIANISMUS 55

« Die attische Kultur ist unser Vorbild und kann von uns ebenso

erworben und weiterentwickelt werden wie von Athen selbst.» —
Diese Athena steht bekanntlich nicht allein. Um die Mitte des

2. Jhdts. v. Chr. beginnt man in den verschiedenen griechischen
Kunstschulen Werke des 5. und 4. Jhdts. v. Chr. nachzuahmen. Und
in Athen selbst kommt der 'neuattische' Stil auf.

M. Gelder : Die Vorstellung von dem idealen Athen oder von der

idealen 'attischen' Bildung, die nach Isokrates formuliert ist, und
deshalb leicht auch viel älter sein kann als das 1. Jh., hat einmal ihre
Funktion geändert, als sie von einem Propagandaentwurf des

Isokrates zugunsten des Athen seiner Zeit zu einem allgemeinen
Bildungsideal des Hellenismus wurde, dann ein zweites Mal, als dieses

allgemeine Bildungsideal des 'EXXYjvicrpoi; auf eine aktuelle Polemik
zwischen den 'guten' attischen Rednern und den 'entarteten' asiani-

schen übertragen wurde, dann vielleicht ein drittes Mal, als es mit
dieser Polemik nach Rom gebracht und Römern als in der lateinischen

Sprache erreichbar erklärt wurde, dann noch einmal als mit
der Zweiten Sophistik das dc-rax^av zur Forderung nach dem

wortgetreuen Nachbilden attischer Prosa wurde. Jedenfalls habe ich

aus den Beiträgen zu dieser Diskussion gelernt, dass der traditionelle
Ansatz des Beginns des Attizismus im Jahrzehnt vor 46 v. Chr.

revidiert werden muss.



—T."

if I *Sf— n - ,r ~'iV,
l,rj yjr_-.JV -

|iL -s. :,--;.,V
t -' r- "a

,*~" 1 -

sT^.^v.w-i
^•vs'LP~ "'^

', m T^TA> Vv-r- "1 - —;-.' /3? r ', -~>.T»<K *
- jw^-Y - -' i--,^ .-I; -" i

«" "l =--
"

-..- ~iLjl - ,"-^ 3 '-'-.Y:

*HlV v7 -
: A?-.*Wr

.,.»)- fjat- ^ tr ^
-XT" '•

-,^—\ "-^u ji,r^ r
-v- »I- "tt-^_V-:l. -^-o^ "

^
_ -f : '.„_ ~,' -r a^r,: ..^ --.'^V'J

.4^ '-Sv.-s

Sffc iT-ii-

,?/ -, 'T
Y'Y

r%- 1*V»
^1;., ll

Tjli
y H

--

; Y-—^ v^W--~-Y''"n .<7"wY"£in-"Y':W-"Tu—iVft'-C'^Y"4
7^ v<r"10-, UR-tlL— \ tf.r ^ _ e, iT^lS g ^.i —Tf^U*»3.T -

I. _ r.

«-',. V '"aY^Y -J L *!• c ' * -^— c Ji

y .^.- ',T ^ 'Ttr ="" TT-i# "ij -ui -., ib,.,. ;:
.r~J J • '. *\£y,& -irf,; ^ Mb

JJ> ; r s- ^_-a "* '-• -^1. f ^ 1 •Bei^ T'^rr-,^v.«


	Klassizismus, Attizismus und Asianismus

