Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 24 (1978)

Artikel: L'avventura di Lucrezio nel mondo antico ... e oltre
Autor: Alfonsi, Luigi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

Luicr ALFONSI

IVAVVENTURA DI LUCREZIO
NEL MONDO ANTICO ... E OLTRE

W. Schmid ba tracciato, come meglio non si sarebbe potuto fare,
annt fa, il « Wandel des Bildes» di Lucregio nel suo insieme, nei suoi
significati fondamentali con particolare rignardo al mondo tedesco e
[francese; pitt recentemente il Paratore con molta dottrina ha segnato
la storia dell’epicureismo nel mondo romano, storia in cui entra, come
¢ ovvio, Lucregio, ma non lui solo. La nostra indagine viole essere una
ricostrugione storica e Storicamente ordinata della vicenda culturale
di Lucregio attraverso il mondo antico ¢ sino al Medio Evo, interpre-
tando alla lnce delle varie correnti letterarie ed ideologiche il ruolo
che a Lucregio fu riconoscinto, particolarmente — e puo sembrare
assurdo — presso gli Apologisti cristiani, distruttori e demistificatori
dell’antico mondo religioso in funzione della nuova cattedrale. Si é poi,
quasi per effetto della suggestione esercitata dallo studio dello Schmid,
volnto dare uno sguardo pure sulla « rinascita» di Lucregio nell’” [llu-
minismo e nel preromanticismo italiano : capitolo di solito trascurato
dai latinisti anche italiani, quanto vivacemente sviluppato, sopratintto
ora, da italianisti e storici della cultura e del pensiero. *

* Ringrazio il mio allievo Professore A. Roncoroni per la preziosa collabotazione
datami nella ricerca del materiale bibliografico.



272 LUIGI ALFONSI

I. ETA CESARIANA

Se puo rimanere incerto il rapporto di Lucrezio con Egnazio
per ragioni cronologiche (nonostante I’arcaica apocope della s
in Jabentibn’ Phoebe, Fr. 2 Traglia ! e I'aggettivo noctivagis riferito
ad astris, per cui si veda Lucrezio, V 1191 : noctivagaeque faces
caeli flammaeque volantes, e IV 582), autore indubbiamente se non
anteriore contemporaneo o di poco posteriore, gli indiscutibili
rapporti specie tra Catullo 63,6 ss.,261 ss. e Lucrezio II 618 ss., o
tra Catullo 64, 397 ss. e Lucrezio III 7o ss., per carenza di chiari
elementi di datazione sono unicamente registrabili, ma non
possono documentare conoscenza sicura o imitazione di Lucre-
zio da parte del Veronese 2: e la critica implicita moralistica
— certo | — in Lucrezio IV 1133-1136 al Gy dodrwe, al desidiose
agere aetatem lustrisque perire, di Catullo ed amici vedrepor, che
pare riflettere otium, Catulle, tibi molestumst ecc. di 51, 13-16 ?
E del resto 1 rapporti tra tutto Catullo 51 e Lucrezio IIT 154-160
rispetto a Saffo gatveral pou...? Resta che la prima testimonianza
esplicita sul poema della natura & quella di Cicerone nella
famosa lettera al fratello (I1 g [10], 3) del febbraio del 54: Lucreti
poemata, ut scribis, ita sunt: multis luminibus ingeni, miultae tamen
artis, dove appunto ci pare che il testo trasmesso possa ben
essere conservato e inquadrato nella tradizione scolastica che
opponeva spesso 'ingenium all’ars, laddove Cicerone troverebbe,
nonostante i molti esempi in contrario, rilevati da altri (comin-
ciando da Orazio, Ars 408-410) in altri poeti 3, in Lucrezio

L Cf. Poetae novi, ed. A, TracLia (Roma %1974), 8-9; 64; 136-137; inoltre N. MARi-
NONE, « I frammenti di Egnazio », in Poesia latina in frammenti. Miscellanea filologica,
Universita di Genova, Facolta di Lettere (1974), 179-199 con relativa bibliografia;
A. TraGLIA, « Interpretazioni neoteriche», in ASNP S. III, 7 (1977), 63-66
specialmente.

% In proposito si veda Titi Lucteti Cati De rerum natura libri sex, ed. by C. BAILEY,
vol. II (Oxford 1947), p. 904 vv. 618-620; vol. III (Oxford 1947), pp. 1753-1754.
¥ Ad es. per Callimaco in Ovidio, Am. 1 15, 14 quamvis ingenio non valet, arte valet ;
Ennio per Ovidio & ingenio maximus, arte rudis (Lrist. 11 424) e in Am. 1 15, 19
Ennius ¢ arte carens. -



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 273

realizzata una fusione ' di fantasia lampeggiante, a sprazzi
(’ablativo di qualita), eppure di controllo artistico eminente e
costante (il genitivo) 2.

Tanto pit notevole questo riconoscimento nell’enniano
Cicerone, in quanto egli si ¢ lamentato altrove della rozzezza
con cui la filosofia epicurea veniva diffusa a Roma wwlla arte
adhibita ad opera dei Rabirii, dei Catii, degli Amafinii, mali
verborum interprefes®, e in quanto proprio in una lettera ad
Atticum * del novembre del 5o ironizza sui vedrepor, € poi nel
45-44 contrappone Ennio poetam egregium ai cantoribus Eupho-
rionis °. Quindi I'apprezzamento per I'ars di Lucrezio, oltre che
per il balenante Zngeninm sia pur cursoriamente espresso una
sola volta in una lettera familiare, rispondeva anche a premesse
estetiche. Controprove ? E il fatto che pitt di qualche eco del
poema non sia possibile raccogliere in Cicerone, a dimostrare
che il suo interesse per Lucrezio ¢ & esclusivamente di natura
artistica. Non quindi in Cicerone ammirazione per il poeta-

1Si veda E. Mavrcovarr, Cicerone e la poesia (Pavia 1943), 209-213 e note relative.
2 Cf. E. Pasour, « Cic. Q. Fr. II 9 (10), 3 », in Saggi di grammatica latina (Bologna
1961), 11-27.

8 Fam. XV 16-19, 2. Cf. E. PARATORE, L’epicureismo e la sua diffusione nel mondo
latino (Roma 1960), passinz; «La problematica sull’epicureismo a Romay, in
Aufstieg und Niedergang der romischen Welt 1 4 (Berlin 1973), 117-204; P. Boyance,
« L’épicurisme dans la société et la littérature romaines », in BAGB 1960, 499-516;
V. GIurrr®, « [’agire € sua causa, non civium’. Osservazioni sulla volgarizza-
zione dell’epicuteismo a Roma », in A## dell’ Accademia Pontaniana N.S. 21 (1973),
1-46; G. ©’ANNA, Alcuni aspetti della polemica antiepicurea di Cicerone (Roma 1965),
7-52 e relativa bibliografia; T. MasLowskr, « The Chronology of Cicero’s Anti-
Epicuteanism», in Eos 62 (1974), 55-78; specialmente H. M. HowE, « Amafinius,
Luctretius, and Cicero», in AJPh 72 (1951), §57-62, ¢ I. TRENCSENYI-WALDAPFEL,
« Cicéron et Lucreéce», in AAntHung 6 (1958), 321-383; D. NARDO, « Spectra
Catiana », in « Dignam Disv, a G. Vallot (Venezia 1972), 115-158, e gia P. Grur-
FRIDA, L’epicureismo nella letteratura latina nel I sec. a.C. 1 (Torino 1940); II (Torino
1950), passini.

4 VII 2, 1.

5 Tuse. 111 19, 45.
8 Cf. E. MavLcovari, Cicerone e la poesia, 213-216; E. PARATORE, « La problematica
sull’epicutreismo... », 140-143.



274 LUIGI ALFONSI

filosofo, I'unico che Roma abbia avuto da paragonare a Par-
menide o all’agrigentino Empedocle, ma semplicemente per il
poeta, che anche stilisticamente ebbe affinita pure con le sue
giovani esperienze di poesia, come gli Aratea, nella fusione di
tecnica alessandrina e moduli enniani, e che anzi — pare — ne
riprese qualche immagine: come fereti cervice reposta (I 35) da
tereti cervice reflexum nella descrizione di una costellazione
(Fr. IX 5 Traglia) e in II 148 convestire sua perfundens omnia luce,
da rapportare al v. 6o Fr. XXXIV Traglia vestivit lumine Titan
e specialmente vv. 332 baec sol aeterno convestit lumine lustrans e
473 wvestivit lumine terras. Ma, anche a non voler accordare
fiducia alla 17ta Borgiana, resta il fatto che in essa si parla di
legami unicamente artistici, anzi stilistici, di Cicerone con
Lucrezio, il che naturalmente non esclude la comune dipendenza
da Ennio*. Ecco il testo: Cum 1. Pomponio Attico, Cicerone,
M. Bruto et C. Cassio coninnctissime vixit. Ciceroni vero recentia
ostendebat carmina, eius limam Secutus a quo inter legendum aliguando
admonitus ut in translationibus servaret verecundiam, ex quibus duo
potissimum loci referuntur « Neptuni lacunas» et « coeli cavernas»,
dove appunto la seconda espressione si ritrova sia in Cicerone,
Aratea (Fr. XXXIV 252 caeli lustrare cavernas) sia in Lucrezio
(IV 171 e VI 252 liquisse et magnas caeli complesse cavernas), e la
prima, — a parte salsas lacunas di Lucrezio III 1031, V 794 eI 115
an tenebras Orci visat vastasque lacunas, — ricorda la Retorica ad
Erennio IV 10, 15 in INeptunias depulsus erit lacunas. Ma, pur
trascurando la discussa 177¢a Borgiana — probiana o meno —,
c’¢ inequivocabile la testimonianza geronimiana, derivata da
Suetonio, a confermare il legame, sempre di natura letteraria e
stilistica, tra Cicerone e Luctezio: cum aliquot libros per intervalla
insaniae conscripsisset quos postea Cicero emendavit, nel che ¢ da
vedere, sempre riferita a Marco Tullio, semplicemente Dattivita
editoriale * del grande oratore, che, ripetiamo, prescindendo da
1 E. BiGNONE, Storia della letteratura latina 111 (Fitenze 1950), §73-577, € special-
mente 5§76 n. 2 ; E. Mavcovari, Cicerone e la poesia, 205-2006.

2 E. PARATORE, « La problematica sull’epicuteismo... », 140.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 273

singole frasi ed echi!, ha visto in Lucrezio soprattutto il
poeta di alta ispirazione e il prosecutore dello stile enniano nel
verso, sia pure in legami tecnici con gli alessandrini. Altro
contatto cronologicamente non verificabile ¢ quello con
Varrone Menippeo (non tenendo conto del frammento dubbio
riportato da Varrone, Ling. V 17 dove certo Lucretins va corretto
in Lucilius; ed ancor piu Ling. VII 94), Fr. 36 Buecheler (= Fr. 1
dall’ ’Av¥pwmérohg, Tepl yevedhani) :

non fit thensanris non anro pectu’ solutum ;
non demunt animis curas ac religiones
Persarum montes, non atria diviti’ Crassi

da rapportare, come notato da A. Ernout-L. Robin 2, ai vv. 44-
46 del II libro di Lucrezio :

his tibi tum rebus timefactae religiones
effuginnt animo pavidae ; mortisque timores
tam vacuum pectus linquunt curaque solutum.

E poi ancora (vv. 47-53) :

guod si ridicula haec ludibriaque esse videmus

re veraque metus hominum curaeque sequaces

nec metunnt sonitus armorum nec fera tela
andacterque inter reges rerumque potentis
versantur neque fulgorem reverentur ab auro

nec clarum vestis splendorem purpureat,

quid dubitas quin omni’ sit haec rationi’ potestas?

1Si veda anche G. C. Puccr, « Echi luctreziani in Cicetone», in S/FC N.S. 38
(1966), 70-132, soptattutto per la seconda parte del I Libro delle Tusculanae e per
il I1 Libro del De divinatione. E gia W. A. MerriLL, « Cicero’s Knowledge of
Luctetius’s Poem », in Univ. of Calif. Publications in Classical Philology 2 (Betkeley
1909), 35-42; ora J.-M. ANDRE, « Cicéron et Lucréce. Loi du silence et allusions
polémiques », in Mélanges P. Boyancé (Rome 1974), 21-38; J. FoNTAINE, « Le
Songe de Scipion premier Anti-Lucrece ?», in Mélanges A. Piganiol 111 (Paris 1966),
1711-1729.

2 Commentaire, tome 1 (Paris 1925), p. 217 al v. 46.



276 LUIGI ALFONSI

E in "Exw oe, mepl tiyng il Fr. 2 non puo essere in rapporto con
Lucrezio II 37 ss., appunto precedenti agli altri? E in Kosporto-
olv, mept pdopag xéopov il Fr. 2 puod essere avvicinato a Lucrezio
I 29-30. E le Eumenides per il culto della Magna Mater ?

Ma il comune tema diatribico nel primo caso, nell’'impos-
sibilita di fissare la cronologia (che le Menippee, com’¢ ben noto,
nel loro complesso furono composte fra 1’80 e il 67, salvo
qualche aggiunta posteriore, qualche « pezzo» piu recente
assolutamente nuovo '), rimane documento dell’affinita
concettuale, tanto pit dato I'impiego anche in Varrone dell’
esametro.

Comunque la presenza e limportanza di Lucrezio nella
letteratura dell’epoca cesariana ¢ confermata da un’altra testi-
monianza. E di Cornelio Nepote nella 1Vita di Attico (12, 4),
di Cornelio Nepote che M. Ciceronis ut qui maxime amicus fani-
liaris fuit (Gell. XV 28,1), amico anche di Varrone che forse gli
dedico un Logistorico (Carisio, ed. C. Barwick-F. Kiihnert
(Leipzig 1964), p. 74, 7), intimo di Catullo. In questa biografia,
nella parte scritta anteriormente alla morte di Attico, il ben noto
epicureo (19, 1 : Flaec hactenns Attico vivo edita a nobis sunt), quindi
intorno al 35, si parla del salvataggio di L. Zalium Calidum ad
opera di Attico, e Cornelio intervenendo direttamente aggiunge :
quem post Lucreti Catullique mortem multo elegantissimum poetam nos-
tram tulisse aetatem vere videor posse contendere. Quindi Lucrezio e
Catullo sono considerati insieme da Cornelio Nepote, e, parrebbe,
secondo un parametro di giudizio estetico tipicamente neoterico,
Velegantia. E poi, come ? In quanto rappresentanti di due

' L. Avronsi, « Le < Menippee’ di Varrone», in Aufstieg und Niedergang... 1 3
(Betlin 1973), 33 specialmente; J.-P. CEBE (ed.), Vatron, Satires Ménippées, 2
(Rome 1974), p. 160 € n. 2, istituisce lui pure il confronto tra I’’Avdpwmémol,
Fr. 1 e Lucrezio, ma esclude possibilita di imitazione dall’uno all’altro o viceversa,
riducendo, nonostante riconosca che il testo lucreziano « ressemble au nétre
[cioe al varroniano] jusque dans ’expression », il tutto a un « locus communis de la
philosophie gréco-latine ». Sulle Eumenides si veda anche D. Romano, « Varrone
e Cibele», in Azt del Congresso Internazionale di Studi Varroniani 11 (Rieti 1976),

495-506.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 277

indirizzi differenti, il neoterico vero e proprio, tanto per inten-
derci, e ’enniano, oppure in un’ottica piu ravvicinata che non
sia la nostra attuale ? Vedendo insomma i rapporti tra Lucrezio
e Catullo quasi documentati dalle consonanze del primo coi
carmi 64 e 63 del secondo, come vorrebbe Tenney Frank, Cazul-
lus and Horace (New York *1905), 104 ? O come il Ferrero, che
parlo di Poetica nuova in Lucrezio (Firenze 1949), inserendo con
il Rostagni 'opera lucreziana nel vivo della temperie letteraria
dell’epoca » Ma c¢’¢ di piti: noi non escluderemmo che la
notizia anche circa Lucrezio, come per Catullo, sia stata gia
registrata da Cornelio nella sua « Cronaca», proprio sulla base
del proemio catulliano (anteriore quindi al 54) :

cut dono lepidum novom libellum

arida modo pumice expolitum ?
Corneli tibi : namaque tu solebas

meas esse aliquid putare nugas,

iam tum cum ausus es unus Italorum
ommne aevm tribus explicare cartis
doctis, Tuppiter, et laboriosis (vv. 1-7).

Dunque Cornelio Nepote, poeta pur lui (Plinio, Epist. V 3, 1-6),
come assegnava un posto a Catullo nella sua « Cronaca », pare
a noi possibile lo assegnasse anche al coevo Lucrezio, quale
riconoscimento di un altissimo livello di arte sullo stesso piano
dei vedrepor, 0 su un piano diverso, ma equipollente.

II. ETA AUGUSTEA

Poi dal’ammirazione proclamata ed esplicita dell’ «eta
cesariana» si passa nell’eta augustea all’imitazione, anche
diffusa, ma implicita e quasi sottintesa: regna quella che ¢
stata definita suppergiu gia del Martha come la « congiura del
silenzio », modernamente potremmo dire una forma di con-
danna all’ ... indice. Lucrezio & ripreso pure verbalmente (in



278 LUIGI ALFONSI

Gell. I 21, 7 esplicitamente si dice: #non verba autem sola, sed
versus prope rtofos et locos quogue Lucreti plurimos sectatum esse
Vergilium videmus), ma fino a Ovidio non ¢ nominato *. Perche ?
Scartiamo anzitutto l’ipotesi della condanna ideologica per il
poeta epicureo : tenendo presente che proprio I'epicureismo fu
sistema filosofico largamente professato in epoca augustea, *
che Orazio (insanientis... sapientiae | consultus : Carm. 1 34, 2-3) €
Mecenate stesso furono epicurei ®: e Vario col suo De morte? *
E che poeti come Gallo, pur caduti in disgrazia politica, furono
ricordati e prima e dopo la loro scomparsa, senza alcuna damna-
tio memoriae, da contemporanei come Vergilio nelle Ecloghe e
Properzio II 34, 91-92. Al pil si potrebbe ipotizzare una certa
freddezza politica, analoga a quella manifestata per Cicerone,
per un poeta che parlando di patriai tempore iniguo non pare
sognasse l'avvento come tocassana di una dittatura, di un
principato. O forse poteva spiacere il tremendo auspicio e quasi
presentimento, consentito si a Scipione Emiliano (Polibio,
XXXVIII 22, 2, di Scipione : ocuvidov éti xal wokerg ol Edvn xod
apyag amdooug Ol petafoieiv dHomep avdpmmoug Salpova, xal ToOUT
¢rade piv "Ihov..., recitando 1 vv. 448-449 da [/iade VI), e poi in
epoca pit matura a Tacito wrgentibus iam imperii fatis (Germ.
33, 2), ma non a Lucrezio, quale espresso in V 95-98 e II

1144-1145 :

sic igitur magni quoque circum moenia mundi
expugnata dabunt labem putrisque ruinas,

quasi preannunciando prossima la fine del mondo :

1Si veda A. TramNA, « Lucrezio e la © congiura del silenzio *», in Poeti latini
(e neolatini) (Bologna 1975), 81-91 e relativa bibliografia.

2 Cf. P. GrimaL, « L’épicutisme romainw», in Actes du VIII¢ Congrés, Ass.
G. Budé (Paris 1969), 165; a patte la possibile ostilita di Memmio per Cesare
(A. Rostacni, Virgilio Minore (Roma 21961), 377-384).

8 J.-M. AnDRE, Mécine (Paris 1967), 33 e 122; G. MazzoLr, « L’epicureismo di
Mecenate ¢ il Prometheus », in Athenaeun 46 (1968), 300-326.

4 Cf. A. Rostacni, Virgilio Minore, 391-404.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 279

iamque adeo fracta est aetas effetaque tellus
vix animalia parva creat... (Il 1150-1151) ?

Ma forse ancor piu ne ¢ da ricercare la motivazione in fattori
di carattere letterario. Prima di tutto gli augustei, in generale,
si contrappongono quasi in rivalita letteraria ai grandi dell’eta
precedente. Secondariamente i poeti augustei amano citare
esplicitamente solo il o i loro modelli generali. Cosi Vergilio
per Teocrito, Esiodo (mentre non nomina né Callimaco, ne
Eratostene, n¢ Catullo, n¢ Apollonio Rodio) ; cosi Orazio per
i giambografi negli Epodi e per U Aeolium carmen nei Carmina,
omettendo ben altri nomi; cosi Properzio per Callimaco e
Filita. A meno che non si tratti di esemplificazione (ad es.
Ligdamo III 6,41-42 per Catullo; Properzio II 25,4 per Calvo
e Catullo; I 7, 3 per Omero e I 9, 11 per Mimnermo e Omero
contrapposti) o di una vera e propria rassegna di « precedenti»,
come asseverazione e giustificazione, anzich¢ come manifesto
programmatico della propria arte : ¢ il caso di Properzio, II 34,
specialmente vv. 85-94 (ma tutta 'elegia ¢ importante), o degli
elenchi ovidiani di Az. I 15 ; Am. III 9, specialmente vv. 55-66 ;
Ars 111 333 ss.; Ars 111 536 ; Rem. 763-766 5 Trist. 11 445 ss. ;
Trist. IV 10, 51-54 3 Trist. V 1, 15-20 L.

E cominciamo appunto da Ovidio e da Vitruvio, i due
augustei che nominano espressamente Luctezio. Di quanto
materiale lucreziano, da tutti i libri di Lucrezio, Ovidio si sia
servito in tutte le sue opere ¢ la testimonianza... anche eccessiva
nel libro di Anton Zingetle, Ovidins und sein Verhdiltnis gu den
Vorgingern und gleichzeitigen romischen Dichtern 11 (Hildesheim
1967), 12-47. E gli elogi di Ovidio sono stati frequentemente
citati come prova della sua comprensione per il poema: orbene

1Si veda A. Ronconi, « Lucrezio nel bimillenatio», in Da Lucrezio a Tacito
(Firenze 21968), 27-30; Interpretazioni letterarie nei classici (Firenze 1972), 174;
P. BovaNcE, Lucréce ef I’épicurisme (Patis 1963), 22-206, e specialmente per il nostro
problema p. 137, inoltre la bibliografia alle pp. 332-335; A. TrAINA, « Luctezio
e la ¢ congiura del silenzio * », 81-91.



280 LUIGI ALFONSI

si tratta di una grande ammirazione per l’artista, espressa si col
solito témog della eternita della poesia, ma con moduli propri
di Lucrezio :

Carmina sublimis tunc sunt peritura Lucreti
exitio terras cum dabit una dies (Am. 1 15, 22-23)

che ricorda Lucrezio V 95-99 :

una dies dabit exitio, multosque per annos
sustentata ruet moles et machina mundi.

nec me animii fallit quam res nova miraque menti
accidat exitium caeli terraeque futurum

et quam difficile id mihi sit pervincere dictis.

E per moles anche Ovidio, Mez. 1 256-258 :

... adfore tempus
quo mare, quo tellus correptaque regia caeli
ardeat et mundi moles operosa laboret. *

Inoltre aggettivo s#blimis indica una particolare connotazione
stilistica, rapportando Lucrezio appunto al genere « nobile » 2.

Ma il modulo stilistico & caratteristico di Ovidio quando
vuole celebrare un poeta ammirato, garantendone leternita :
si veda per Arato Awm. 1 15, 16: cum sole et luna semper Aratus
erit. B cosi per Vergilio stesso Az. I 15, 25-26:

Tityrus et fruges Aeneiaque arma legentur
Roma trinmphati dum caput orbis erit ;

e poi per Tibullo, sempre in Am. I 15, 27-28 :

Donec erunt ignes arcusque Cupidinis arma,
discentur numeri, culte Tibulle, tui.

1 A. ZiNGERLE, Ovidius und sein Verhéiltnis..., 13.

2 Sul giudizio ovidiano si vedano anche E. ParaTORE, « Ovidio e il giudizio
ciceroniano su Luctezio», in RCCM 2 (1960), 130-140, ¢ G.-B. ConrtE, « Il
¢ trionfo della morte * e la galleria dei grandi trapassati in Luctezio I1I 1024-1053 »,
in STFC N.S. 37 (1965), 114-132.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 281

E cosi per Omero : vivet... Tenedos dum stabit et Ide, | dum... ecc. ;
altrettanto per Esiodo : wvivet et Ascraeus, dum... (Am. 1 15,
9-12); per Menandro : dum fallax servus ecc. | ... Menandros erit
(Am. 1 15, 17-18) ; Ennio ed Accio casurum nullo tempore nomen
habent (Am. 115, 20). Per giungere alla conclusione :

ergo cum silices, cum dens patientis aratri
depereant aevo, carmina morte carent (Am. 1 15, 31-32).

Inoltre Lucrezio ¢ citato in 77istia 11 425 in un elenco di poeti
greci e romani con cui Ovidio « cerca di giustificare al princeps
il suo carmen incriminato » 1:

explicat ut causas rapidi Lucretius ignis
casurumaque triplex vaticinatur opus

(cf. Lucrezio V 93-94; e, per i versi ovidiani di 77istia 11 261-
262, si ricordi proprio I'inizio del poema Aeneadum genetrix...) 2.

Comunque, a parte 'imitazione e lesaltazione, certo sin-
cera, anche se retorica, Ovidio stoicheggiante, posidoniano e
pitagorico, ha, pur nel capovolgimento provvidenzialistico
dello sviluppo del mondo, voluto da un dews ez melior natura e
culminante nell’apoteosi di Cesare nelle Metamorfosi, ricono-
sciuto la grandezza del poeta, in un punto, anzi, del poeta
cosmico :

quid vetat et stellas, ut quaeque oriturque caditque,
dicere ? promissi pars sit et ista mei.

Felices animae, quibus haec cognoscere primis
ingute domus superas scandere cura fuitl®

e dalla copia delle immagini e di versi ripresi da Luctezio in
tutto o in parte ne ha assunto anche un alto insegnamento
formale. Evidentemente Pesametro lucreziano non fu sentito
da Ovidio come qualcosa di arcaico e di sorpassato.

1 A. TrAmA, « Luctezio e la © congiura del silenzio *», 89.
2 A. Z1NGERLE, Ovidius und sein Verbiltnis..., 45.
8 Fast. 1 295-298.



282 LUIGI ALFONSI

Un posto a parte merita Vitruvio nella Praefatio del IX libro
della sua opera, forse composta negli ultimi anni della sua
attivita (verso il 25) *. Qui Lucrezio ¢ visto, proprio diversa-
mente dalla maggior parte degli augustei, assieme a Cicerone ¢ a
Varrone, come uno dei grandi del passato — ma staccato dagli
arcaici —, educatori del presente : item plures post nostram menio-
riam nascentes cum Lucretio videbuntur velut coram de rerum natura
disputare, de arte vero rhetorica cum Clcerone, multi posterorum cum
Varrone conferent sermonem de lingna Latina... per concludere : ef
ad summam sapientium scriptorum Sententiae corporibus absentibus
vetustate florentes, cum insunt inter consilia et disputationes, maiores
habent quam praesentinm sunt, auctoritates ommes (§ 17). Attuale
quindi I'insegnamento lucreziano di dottrina, piti che di poesia,
analogo a quello retorico di Cicerone e a quello linguistico di
Varrone. Anzi parebbe che il dettato posidoniano echeggiato nel
proemio del De inventione ciceroniano circa i grandi Maestri
del’Umanita qui venga trasferito agli scrittori dell’eta cesa-
riana : e quibus qui a fteneris aetatibus doctrinarum abundantia satian-
tur optimos habent sapientiae sensus (si notil), instituunt civitatibus
humanitatis mores, aequa inra, leges... (§ 2, e anche per il concetto
ribadito §§ 15-16).

Ma, a parte queste due menzioni esplicite — e Vitruvio,
come ¢ ben noto, ¢ un po’ un appartato nella cultura augu-
stea * —, 1 massimi poeti augustei, senza nominarlo, hanno,
ripetiamo, tenuto ben presente Lucrezio, secondo diverse
angolature, ma tutti tesaurizzando il suo magistero stilistico.

Prescindiamo dall’ Appendix: ma sara almeno da far men-
zione del Culex, in cui la presenza di Lucrezio ¢, pur in un
contesto di differente impostazione religiosa, perd fondamen-
tale, tanto che il Rostagni, convinto dell’autenticita del poe-
metto, ha potuto intitolare il capitolo relativo ad esso del suo

L A. Trama, « Lucrezio e la € congiura del silenzio > », 88-89.
2 H. BARDON, Les empereurs et les lettres latines d° Auguste & Fladrien (Patis *1968), 66.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 283

Virgilio Minore*: « L’appello di Luctrezio». E se pure non si
accetti la proposta del Paratore * di leggere al v. 38 non il
testo tradito gloria perpetunm lucens, mansura per aevum, ma
Gloria Lucreti placidum mansura per aevum, col che si evincerebbe
un’esplicita menzione di Lucrezio nell’ Appendix, affine a quella
ritenuta dal Paratore come allusione a lui del Carm. XII, v. 15
dei Priapea pseudo-vergiliani, pubblicati dal Bachrens nel vol. I
dei suoi Poetae Latini Minores (pp. 61-62) e risalenti a detta dello
stesso Baehrens all’eta augustea (o meglio al I sec. d.C.), e cio¢
ut credas Epicuron oscitari, se anche cio non si accetti, resta che
il Culexc ¢ un documento della ammirazione ed imitazione da
Lucrezio quale poeta-maestro, quale rivelatore e propagatore di
un messaggio, piu che come artista puro, e creatore della lingua
poetica della filosofia. Altrettanto il ruolo di poeta della scienza
cosmica sembra riconosciuto a Lucrezio dall’eco che se ne trova
nel proemio della Ciris, e tanto pitt se posteriore ad Ovidio, e
nell’esaltazione della natura di cui ¢ pervasa I’ Aetna, che pud
essere considerata svolgimento in esteso della trattazione conte-
nuta nel libro VI del De rerum natura (535-6o7 e 639 ss.),
certamente nata nell’ambiente di Seneca.

Ma nel Catalepton V, che noi abbiamo pensato sia forse il
primo o uno dei primi documenti poetici sicuri pervenutici di
Vergilio, ¢’¢ 1a piena adesione ai mwagni... docta dicta (ct. Lucrezio
V 113 e II 987, ma gia in Plauto, 77in. 380 e Asin. 525, nonche
Ennio, Ann. v. 270 Vahlen) Sironis, c’¢ anelito all’drapatio
epicurea, ad beatos portus, pet « vindicare» vitam ab ommni cura (e
cf. Lucrezio V 1o-12 e IT 1 s5.): ma lo stesso tipo di composizione
affine ai modi neoterici, lo stesso congedo dalla poesia, sia
pur velato di nostalgico rimpianto, la stessa ammissione delle
dulces Camenae, solo sed pudenter et raro, mostrano un certo: di-

L Op. cit., 141-167 e gia 71-140, e si veda ancora A."A. BARRETT, « The Praise of
Country Life in the Culex », in PP 25 (1970), 323-327.

2 E. PARATORE, « Postille lucteziane — 1. Luctezio e il Culex», in PP 2 (1947),
192-202.



284 LUIGI ALFONSI

stacco da Lucrezio : qui c¢’¢ Epicuro, c’¢, se vogliamo, Sirone e
Filodemo e la scuola di Napoli, pit1 di Lucrezio. Il quale viceversa
¢ ben presente, come poeta e poeta cosmico epicureo, nelle
Ecloghe. Nella V, nel canto di Menalca, dove non solo I’espres-
sione ergo alacris silvas et cetera rura voluptas | Panaque pastoresque
tenet Dryadasque puellas (58-59) richiama la soluptas epicurea ?,
ma proprio il grido di znfonsi montes, di rupes e di arbusta annun-
ziante Papoteosi di Dafni « deus, deus ille, Menalca» (62-64) &
chiarissima, esplicita eco di Lucrezio V 8: ... deus ille fuit, deus
inclyte Memmi ®. Ma poi c’¢ la VI Ecloga, in cui il canto cosmo-
gonico di Sileno (Sirone ? et guasi sub persona Sileni Sironem
inducit loguentem, Servio, Ecl. VI 13) rivela, come ¢ stato ben
detto fin dal Cartault, piu il lettore di Lucrezio che I'uditore di
Sirone : ed ¢ il Lucrezio poeta (canebat ) cosmico, che fornisce
concetti ed immagini per esprimere in forma concisa e forse
anche leggermente divergente (Boyancé) il grandioso evento
della formazione del mondo : magnum per inane & in Lucrezio I
1018 5 liquidi ignis in V1 205 ; ignis | semina in VI 200-201 ; e cosi
lucreziani i quattro elementi fondamentali (exordia 11 333)
ex igni lerra atque anima (si notil) procrescere et imbri (I 715);
analoga la costruzione di discludere (V 438). E la problematica
X Ecloga ?

Ma il trionfo di Lucrezio poeta cosmico ¢ nelle Georgiche * :
¢ non solo per fatti di struttura affine (proemi ed epiloghi,

1Si veda, anche per quello che segue su Vitgilio, L. ALronsr, « L’epicureismo
nella storia spirituale di Vergilio», in Epicurea in memoriam Hectoris Bignone,
Universita di Genova, Facolta di Lettete (1959), 167-178; A. TRAINA, « 87 num-
quam fallit imago. Riflessioni sulle ¢ Bucoliche’ e lepicureismo », in Poeti latini
(e neolatini), 163-174 con bibliogtafia; E. PARATORE, « La problematica sull’ epicu-
reismo... », 194-200.

2 Si veda D. van Bercuewm, « La publication du De Rerum Natura et la VIe
Eglogue de Vitgile », in MH 3 (1946), 26-39 e in particolare 34.

3 Si veda G. D. Hapzsrtts, Lucretins and his Influence (New York 21963), 30-37;
E. PARATORE, « Spunti lucreziani nelle ¢ Geotrgiche >», in A4 & R S. 111, 7 (1939),
177-202; « Ancora di Lucrezio e delle Geotrgiche », in Annali Facolta di Magistero,
Universita di Messina, 1940, 129-197; « La problematica sull’epicureismo...»,



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 285

episodi, la peste del Norico), non solo per gli echi verbali,
ma, nonostante l'interpretazione provvidenzialistica del pro-
gresso umano in Georg. 1 121-135, per Desaltazione quasi
mistico-religiosa della felicita che comporta la guowohoyia, la
scienza liberatrice col dono dell’ drapatix. Solo che nella mutata
prospettiva, accanto all’ideale che pare privilegio difficilmente
raggiungibile da pochi, si allinea quello della semplice fede

felisc qui potuit rerum cognoscere causas... ;
Sortunatus et ille deos qui novit agrestes

(e Servio spiega : felices sunt et rustici et qui philosophiae tribuunt
operam) ; e cid senza implicare precisa presa di posizione pole-
mica, ma semplicemente, in nome dell’amore della natura e
della poesia, una equivalenza di due distinti ideali di vita. Tanto
pitt che se il clima politico generale poteva favorire, anche con
Paccettazione dell’epicureismo, il programma di pace augustea,
ed il rinnovato culto per la natura e la campagna, la sintesi poetica
di alessandrinismo e di didascalismo ! con tradizione enniana
poteva apparire agli occhi di Vergilio, ammiratore di Esiodo e
di Arato, in parte gia realizzata appunto da Lucrezio, che
percid assumeva pute sotto questo profilo il ruolo di maestro.

E cosi nell’ Eneide, nel canto di Iopa (I 742-740) ritorna, con
Peco delle Georgiche (Aen. 1 745-746 = Georg. 11 481-482),
anche il canto cosmogonico di Sileno a mostrare appunto 'inter-
pretazione eminentemente poetica e naturalistica, pit1 che filoso-

195-197 specialmente; H. KvEpL, Lukreg und Vergil in ibren Lebrgedichten (Darm-
stadt 1967), passim; e gia W. A. MERRILL, « Parallels and Coincidences in Lucretius
and Vergil», in Univ. of Calif. Publications in Class. Philol. 3 (1918), 135-247;
C. Bamey, « Virgil and Lucretius », in Proceedings of the Class. Assoc. 1931, 21-309;
L. HaNon, L’influence philosophique de Lucréce dans les Géorgiques de Virgile (These
Louvain 1942/43); B. FARRINGTON, « Vergil and Lucretius », in Acta Classica 1
(1958), 45-50.

1Si veda A. LA Penna, « Esiodo nella cultura e nella poesia di Vitgilio», in
Hisiode et son influence, Entretiens Fondation Hardt 7 (Vandceuvres/Geneve 1962),
215-252.



286 LUIGI ALFONSI

fica, che Vergilio ha dato di Lucrezio. Si direbbe che I’epicu-
reismo si configuri in lui attraverso Lucrezio come messaggio
di pit approfondita e sensibile comprensione della natura, come
maggiore accostamento al suo mistero, anche religioso, per
trarne serenita di vita semplice ed onesta, da eta saturnia, se mai
da superare sul piano di una maggiore consapevolezza storico-
politica, qualora nel ## regere imperio populos, Romane, memento
del VI Eneide (851) vogliamo vedere quanto meno una risposta
a Lucrezio V 1127-1128 :

ut satius multo iam sit parere quietum
quan regere imperio res velle et regna fenere,

col preciso impegno paneziano del dovere e della missione
altruistica anziche di egoistico ritito in se stesso: pacisque
imponere morem | parcere subiectis et debellare superbos |

E la speranza del grande piano provvidenziale che vuole
conclusa in un patto di fraternita divina e umana la guerra che
divise cielo e terra.

Se quindi per Vergilio I’epicureismo ¢ entrato come espe-
rienza poetica ed umana attraverso Lucrezio, se quindi per
Vergilio si puo parlare, in parte almeno, anche del maggior omag-
gio di sincera imitazione * per Luctezio, il contrario riguarda
Orazio : in lui invece Lucrezio entra in quanto trasmettitore di
formule, di qualche formula epicurea o caso mai di qualche
spunto moralistico, come poi sara anche nel satirico Persio ;
Vergilio ¢ — ripetiamo — lucreziano e subordinatamente epi-
cureo, Orazio & soprattutto epicureo contentus wvivere parvo ;
parcus deorum cultor et infrequens e poi insanientis sapientiae (Carm. 1
34, 1-2), Epicuri de grege porcum (Epist. 1 4, 16), che cerca appunto
di realizzare il suo ideale di drapatia, come egli dice di Albius :

1 Aen. VI 852-853. Cf. anche A. K. Micugrs, « Lucretius and the Sixth Book of
the Aeneid», in AJPh 65 (1944), 135-148.

2 G. D. Hapzsrts, op. ¢it., 34-35.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 287

an tacitum silvas inter reptare salubris
curantem quidquid dignum sapiente bonogue est?
(Bpist. 1 4, 4-5)
inter spem curamique timores inler et iras
ommnem crede diem tibi diluxisse supremum ;
grata superveniet quae non sperabitur hora (¢bid., 12-14)

E sempre il motivo del carpe diem (Carm. 1 11, 8) tipreso proptio
da Epicuro (Plutarco, De frang. an. 16, 474 C, e Filodemo,
De morte IV, col. 38, 14). Del resto anche gli ideali poetici
antiarcaicizzanti di Orazio inducono noi a ridurre, se non il
volume degli echi, il significato perod della presenza e 'impor-
tanza di Luctrezio in lui .. Che in fondo tutto si risolve in
qualche ripresa verbale come in Saz. 1 5, 101-103 :

... Hamaque deos didici securum agere aevum
nec siquid miri faciat natura, deos id
tristis ex: alto caeli demittere tecto,

da Lucrezio V 82 : nam bene qui didicere deos securum agere aevom,
con quello che segue (= VI 58 ss.); oin Saz. I 1, 118-119 ¢ ... ef
exacto contentus tempore vita | cedat uti comviva satur... in rapporto
a Lucrezio 111 938-939 : cur non ut plenus vitae conviva recedis |
aequo animoque capis securam, stulfe, quieters, di chiara origine
diatribica, come risulta dal pensiero di Bione tramandato attra-
verso Telete (cf. anche ora Q. Orazio Flacco, La satira I, 1,
Introduzione, traduzione e commento a cura di A. Minarini
(Bologna 1977), 115-116, col ricordo anche di Orazio, Epist. 11

1 Viceversa si veda W. A. MErRRILL, « On the Relation of Horace to Luctetius »,
in Univ. of Calif. Publications in Class. Philol. 1 (Betkeley 1905), 111-129; G. D.
Hapzsrrs, op. cit., 38-54; A. WEINGAERTNER, De Horatio Lucretii imitatore,
Dissertationes Philologicae Halenses I1 (1876), 1-50; A. TRAINA, « 87 nunguam
fallit imago...», in Poeti latini (¢ neolatini), 163; E. PARATORE, « La problematica
sull’epicureismo... », zo1-202; C. BrRaxMAN, « Horatiana », in Mnemosyne N.S. 49
(1921), 214-222. Inoltre si ricordino i libti del Woll, del Reisacker, del Woehler
e del Disch in generale sull’epicureismo nella poesia augustea e sulla specifica
imitazione da Lucrezio.



288 LUIGI ALFONSI

2, 213-216, pur se si insiste forse troppo sulla matrice epicurea
dell’immagine *), o simili : ad es. in Epist. 11 1, 102 : boc paces
habuere bonae ventique secundi, in rapporto a Luctezio V 1229-1230 :
non divom pacem votis adit ac prece quaesit | ventorum pavidus paces
animasque secundas. Comunque tutti concordano che tale influenza,
se mai, ¢ prevalente nel « primo » Orazio, delle Satire, tanto piu
che, come ¢ stato osservato, proprio il riecheggiamento ora-
ziano in Sat. 1 3, 99 ss. sull’origine della civilta umana da Lucre-
zio V 925 ss. dimostra il distacco del poeta dell’eta raffinata di
Augusto, quasi la sua ripugnanza per quel wutum ac turpe genus
nei confronti della passione lucreziana (E. Bignone, Storia della
letteratura latina 11 (Firenze 1945), 292-293).

Sembrerebbe quindi che per Orazio, a differenza di Vet-
gilio, Lucrezio non sia il grande poeta cosmico, ma semplice-
mente il trasmettitore di formule epicuree, magari non senza un
po di ironia bonaria da parte di Orazio. Lo scadimento, senza
dare valore troppo negativo al termine, di Lucrezio a poeta di
formule scolastiche, sia pure legate a ideali e programmi di
poesia cosmogonica, ¢ visibile a nostro avviso in due testi
litici. Nel Panegyricus Messallae dello Ps.-Tibullo (vv. 18-27)
— che ¢ una amplificazione del Cutalepton IX, come ha mostrato
Hanslik ? — c’¢ un attacco che ricorda, sia pure mediato, la
poesia cosmogonica di Luctezio *:

alter dicat opus magni mirabile mund,
qualis in immenso desederit aere tellus,
gualis et in curvom pontus confluxerit orbem,
el vagus, e terris qua surgere mititur, aer,
bhuic et contextus passim fluat igneus aether,
pendentique super clandantur nt omnia caelo.

LCE. J. Grazewski, « Plenus vitae conviva. A Lucretian Concept in Horace’s
Satires », in Class. Bull. 47 (1971), 85-88.

2 8i veda R. Hansrik, « Det Dichtetkreis des Messalla», in AAWW 89 (1952),
22-38.

3 E. BiGNONE, Storia della letteratura latina 11 340 — anche per Propetzio.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 289

E nei vv. 151-176, nella digressione sulle « zone» !, accanto
anche 1i agli echi ovidiani (v. 151 = Mez. I 12) e alla tradizione
di Varrone Atacino (Chorographia, Fr. 12,13 ¢ 14 Traglia) & chiara
traccia, naturalmente da témoc scolastico, della discussione
echeggiata anche in Lucrezio V 200 ss. e legata ad illustri
precedenti filosofici circa «zone» terrestri e celesti (cf. Vergilio,
Georg. 1 231-239) : e gia gli antichi hanno al riguardo ricordato
'« Hermes » di Eratostene, come i moderni — tra cui il Bignone
— hanno ovviamente citato anche Posidonio.

Ed altrettanto in Properzio III 5, 25 ss. pur se con alquanta
ironia per gli alti impegni di poesia cosmica rimandati a quando...
venerem gravis interceperit aetas | sparserit et nigras alba semecta comas
(vv. 23-24): |

tum mihi naturae libeat perdiscere mores

in cui gia Rothstein osservo sia adesione alla filosofia epicurea
sia richiami a Lucrezio V 94-96 riguardo a sit ventura dies mundi
quae subruat arces (Prop. Il 5, 31), a Lucrezio VI 535-536, e per
unde tremor terris (= Verg. Georg. II 479 = Prop. IIT 5, 33);
infine a Lucrezio V 751 ss. per il v. 34 di Properzio III 5, relativo
all’eclisse. Pate anzi che Propetrzio abbia tenuto presente con
Lucrezio anche il lucreziano Virgilio delle Georgiche e del canto
di Topa nel I dell’ Eneide. Ne occorre ricordare, se non a docu-
mento della diffusione del motivo, divenuto addirittura banale,
Tibullo IT 4, 17-18 :

nec refero Solisque vias et qualis, ubi orbem
complevit, versis Luna recurrit equis.

LAl riguardo L. Avronsi, « La digressione delle €zone’ nel Panegirico di
Messalla», in Aevum 26 (1952), 147-155 con tutta la bibliografia relativa anche
all’ « Hermes » di Eratostene e all’opera del Bignone. Noto ora che il Leopardi
nel suo Saggio sopra gli errori popolari degli antichi del 1815 (Pensieri 11, ed. Flora
(Milano 1940), 369-370) cita appunto insieme i testi di Lucrezio, Vergilio e
Pseudo-Tibullo.



290 LUIGI ALFONSI

III. GERMANICO E MANILIO

Ma ancora per questo lucrezianismo cosmogonico, anche in
chiave stoica, sono menzionabili due poeti di epoca immediata-
mente successiva ai grandi augustei. Testimoni pur essi, come
Properzio e ignoto Autore del Panegyricus, di un uso scolastico
del poeta, accettato ed imitato se non addirittura emulato come
tale, ma capovolto nella sua realta filosofica. Un Lucrezio stoico
insomma sulla linea del lucrezianismo ovidiano, ma non
esplicitamente e polemicamente distinto e contrapposto al
filosofo epicureo, poeta della scienza. Germanico fin dall’inizio
della sua opera, in cui gli echi lucreziani sono ben frequenti?,
riprende il prologo lucreziano * alla Aeneadum genetrix rivol-
gendosi al genitor, tu, maximus awctor (v. 2) da « venerare»,
torse Augusto. Ed anche in Germanico la reminiscenza lucre-
ziana si fonde spesso a quella delle Georgiche fin dall’attacco #bi
sacra fero (v. 3) da comparare a Georg. 11 476 (e si veda la recente
edizione di A. Le Beeufle (Paris 1975), passizz). Ma Germanico
¢ stato sicuramente influenzato da Manilio, citca dei suoi stessi
anni e di poco a lui precedente (A. Le Beeuffle, pp. 1x-x
specialmente ; e per i debiti di Germanico verso Manilio,
J. Moellet, Studia Maniliana (Matburg 1901)). Anzi sembrerebbe
che il « misterioso » Manilio ?, mentre da una parte nell’invoca-
zione proemiale a Cuesar patriae princepsque paterque (1 7) rievochi

'W. LeurnoLp, Die Ubersetzung der Phaenomena durch Cicero und Germanicus
(Diss. Ziirich 1942); R. MontaNnARD CALDINI, « L’astrologia nei © Prognostica ’
di Germanico», in S7FC N.S. 45 (1973), 137-204; « L’astrologia nella traduzione
aratea di Germanico», in S7FC N.S. 48 (1976), 29-117; C. SantiNi, [/ segno ¢ la
tradizione in Germanico scrittore (Roma 1977), 35; 46; 50; 60; 61; 63 sulla funzione
fondamentale del prologo lucreziano in Germanico; 68, 73 n. 33 pet i veferes poetae,
e 86 n. 55 ; ma gia A. Rostacnr, Storia della letteratura latina 11 (Torino 21964), 346.
*E. WisTrAND, « De Lucretii prooemii interpretatione», in Eranos 41 (1943),
43-47 e specialmente 46-47; W. Lupwig, « Anfang und Schluss der Aratea des
Germanicus », in Philologus 112 (1968), 217-221.

3 Sui rappotti tra Manilio e Lucrezio si veda C. BrRaxmAN, « Maniliana», in
Mnemosyne N.S. 50 (1922), 74-83; J. WorTJER, De Manilio poéta (Groningen 1881),



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 291

il proemio lucreziano, d’altro canto con 'affermazione e il vanto
di priorita, primus (v. 4), e il callimacheo hospita sacra ferens nulli
memorata priorum (v. 6), assuma un sapore leggermente polemico
che sarebbe convalidato dall’impegno di produrre carmine divinas
artes et conscia fati | sidera, diversos hominum variantia casus (Vv. 1-2)
come conferma di un ordine provvidenziale, proprio quello
che gli Epicurei negavano, caelestis rationis opus (v. 3). Ma, c’¢
la probabile ambita corrispondenza con i sei libri di Lucrezio,
ci sono le singole reminiscenze formali (Libro III, proemio) ;
il poema astronomico quindi si pone, pitt che come un’antitesi,
come un parallelo nel suo complesso, pieno di devozione
religiosa, a Lucrezio (l'uvomo in rapporto a Dio: Manil. II
105-126) : e larte ¢ proprio finalizzata, si direbbe, a questa
mistica propaganda (carminis et rerum « animato da due grandi
amori, della poesia e della scienza »). Importante ¢ che Manilio,
reagendo alla poetica antica dell’asperger di soave licor gli
orli del vaso, dichiari invece... #ec dulcia carmina quaeras : | ornari
res ipsa megat contenta doceri (II1 38-39), segno che al poeta ¢
subentrato il grammatico, il precettore : al punto che egli non
lamenta lucrezianamente la patrii sermonis egestas, ma scrupulo-
samente rende i termini scientifici nella loro lingua originaria
— il greco — evitando di tradurli in latino. E forse percio
insiste anche in II 57-59: nostra loguar, nulli vatum debebimus
orsa, | nec furtum sed opus veniet, soloque volamus | in caelum curru,
propria rate pellimus undas, ed addirittura in III 3-4 dichiara,
rivolto alle Pierides : vestros extendere fines | conor. Una nuova arte
continuatrice e rinnovatrice della antica, con pretese di auto-
nomia ed originalita.

s3; H. Roscu, Manilius und Lucrez (Diss. Kiel 1911); notevole che anche il Leo-
pardi se ne sia accorto ed abbia collegato Manilio a Lucrezio a proposito della
teotia che la terra fosse sostenuta dall’acqua (Saggio sopra gli errori..., Pensieri 11

350-352).



292 LUIGI ALFONSI

IV. ETA IMPERIALE

Ma nell’eta imperiale, se termina il culto di Lucrezio poeta,
tanto presente anche nella stessa differenziazione, si afferma nella
scuola lo studio di Lucrezio, catalogato ormai, ed esplicita-
mente nominato, come un autore classico, anche se i giudizi
critici o le citazioni della sua opera non sembrano rivelare
specifici approfondimenti o valutazioni critiche particolarmente
pertinenti. E insomma oggetto di studio, non gia di amoroso
culto di poesia. Negli arcaicizzanti addirittura pretesto di pole-
mica contro i moderni o i grandi autori dell’eta aurea. Ed ¢ di
questo tempo la nascita dell’interesse grammaticale per la sua
opera e per la sua vita. Ma la sua poesia e la filosofia da lui tanto
appassionatamente professata, anche nell’affievolirsi o nello
scomparire dell’influenza dell’epicureismo e nel sorgere di
nuove istanze e teoretiche e religiose, suscitano, e specialmente
la filosofia, minore interesse. Ché le stesse citazioni che ne fa
Seneca sono estremamente cursorie (I. Lucreti Cari De rerum
natura libri sex, ed. H. Diels, 1 (Betlin 1923), pp. XxXxXVI-
XXXVII), e ben piu limitate di quelle di Virgilio (cf. A. Setaioli,
« Esegesi virgiliana in Seneca», in S/FC N.S. 37 (1965),
133-156) : quasi civetteria da letterato. Ben diversa ampiezza
hanno in Seneca viceversa i richiami ad Epicuro e agli altri
filosofi della scuola. E se Velleio Patercolo II 36, 2 accomuna
Lucrezio a Varrone (quis enim ignorat diremptos gradibus aetatis
floruisse hoc tempore Ciceronem... auctoresque carminum Varronem
ac Lucretium neque ullo in suspecti operis sui carmine minorem Catul-
lum), ben diversamente esaltando Catullo, dimostra i limiti
della sua comprensione. Accomunato a Varrone ? Quale ?
Molto probabilmente 1’ Atacino — e cid conferma lo scadimento
nella valutazione della poesia di Luctezio —, sull’analogia del
giudizio di Quintiliano I 4, 4: nec, si rationem siderum ignoret
[sc. grammatice] poetas intelligat qui (ut alia omittam) totiens ortu
occasuque signorum in declarandis temporibus utuntur; nec ignara
Pphilosophiae cum propter plurimos in omnibus fere carminibus locos



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 293

ex intima naturalinm quaestionum subtilitate repetitos, tum vel
propter Empedoclen in Graecis, Varronem ac Lucretinm in Latinis,
qui praecepta sapientiae versibus tradidernnt*. B questo accosta-
mento di Lucrezio a Varrone ¢ quasi tradizionale : si ritrova
gia in Ovidio, nell’elegia dianzi citata, Am. I 15, 21 (ma in
Trist. 11 425-426 segue ad Ennio (423-424) ed & seguito da
Catullo (427-428)), in Stazio, Silvae 11 7, 75-78 : cedet... | et docti
furor arduus Lucreti | et qui per freta duxit Argonantas | et qui
corpora prima transfigurat, dove il nesso docti furor & una callida
iunctura, e doctus ha il valore del doctus Catullus, e riceve luce
dall’antitesi con Ennio che precede, cedet musa rudis ferocis Enni :
cosi sembra implicare apprezzamento e per Uars e per i lumina
ingeni, anzi secondo la democritea e platonica concezione dell’
Jone, della poesia come deto pavie ; e tanto piu che Stazio ¢ cono-
scitore di Lucrezio, come vedremo. E cosi fino in Lattanzio,
Inst. 11 12, 4 accanto a Empedocle, quen nescias utrumne inter
poetas an inter philosophos numeres, quia de rerum natura versibus
scripsit ut aput Romanos Lucretins et VVarro. Comunque, se la valu-
tazione stoica di un Seneca ¢&, come si ¢ detto, indifferente limi-
tandosi a gusto di letteraria citazione, le reminiscenze in Persio
(Sat. 111 83-84) dei versi lucreziani sono o ironico poliptoto per
dileggiare epicureismo aegroti veferis meditantes sommnia gigni | de
nibilo nihilum, in nibilum nil posse reverti (cf. Lucrezio I 150:
nullam rem e nibilo gigni divinitus uwmquam, e 156-157 : quas ob res
ubi viderimmus nihil posse creari | de nibilo..., ¢ 1 237 : haud igitur
possunt ad nibilum quaeque reverti), analogamente a Saz. I 1: 0
curas hominum, o guantum est in rebus inane, che contamina Lucrezio
11 14 e I 330; o in Saz. V 56 : hic satur inriguo mavult turgescere
somno che & echeggiamento di Lucrezio IV 9o07-908 : guibus
ille modis somnus per membra quietem | inriget atque amimi curas e
pectore solvat, nonche di I 262 : motus per membra rigantur.

1Si veda F.A. Scuo6s, Velleius Paterculus und seine literar-historischen Abschnitte
(Tubingen 1908), 92-100.



294 LUIGI ALFONSI

Calpurnio sembrerebbe riprendere da Lucrezio I 163 parte
del v. 57 della VII Ecloga : vidi genns omne ferarum, che perd ¢
anche in Vergilio, Georg. IV 223 ; Plinio il Vecchio (Vaz. 1,
ind. liber X, ex auctoribus) ha un riferimento a Lucrezio IV
640 ss. per il veneni semen che ingrassa capreae et coturnices ; e,
se Plinio il Giovane sembra limitarsi al ricordo dell’espressione
egestate patrii sermonis (Epist. IV 18, 1 = Lucr. I 832), rimane
confermata la conoscenza di Luctrezio nella comune cultura
dell’eta imperiale, anche in Lucano (cf. R. Verdiere, « Lucain 7,
62-65 », in Latomus 30 (1971), 723) : anzi potremmo dire quasi
una sua popolarita sulla base delle iscrizioni di Pompei, Carmina
Latina Epigraphica, conl. Fr. Buecheler, N. 1785, 2292 (e si
veda anche E. Lofstedt, « Zu lateinischen Inschriften», in
Eranos 13 (1913), 79-81, anche specialmente per il v. 29 di
Carm. Lat. Epigr. 1347 B Buecheler, dove la espressione eque
tuo semper dilectus pendeat ore richiama certo Lucrezio I 37 : eque
two pendet resupini spiritus ore). Ancora traccia di cultura tradi-
zionale rispetto a Lucrezio ¢ percepibile in Stazio !, che in
Sily. V 3, 19-27, e in Theb. VI 360-364 ne riprende versi, riferen-
dosi sempre a poesia di impegno cosmico, alla grande ricerca
sul’'universo, sia pur retoricamente ribadita; mentre una
valutazione sia pur scolastica e retorica, ma sensibile, ¢ in
Quintiliano * che riconosce nella « difficolta » di Luctezio perod
Peleganza, analogamente a Macro, che viceversa & hbumilis:
Macer et Lucretius legendi quidem sed non ut phrasin, id est corpus
eloquentiae faciant ; elegantes in sua quisque materia, sed alter bumilis
alter difficilis (Inst. X 1, 87 : ed ¢ interessante che segua Afacinus
Varro ; cosi come Macro € accostato a Lucrezio anche in XII

L Al riguardo R. Hewm, De P. Papinii Statii Thebaide (Berlin'1892), 67 ss.; e per
Giovenale, cf. anche W.]J. WarTts, « A Literary Reminiscence in Juvenal (IX, 96) »,
in Latomus 31 (1972), 519-520; D. NARDO, La sesta Satira di Giovenale e la tradizione
erotico-elegiaca latina (Padova 1973), 6-8 e n. 7 anche per i richiami bibliografici a
Lavagnini e Highet.

28i veda G. Giry, « Il giudizio di Quintiliano intorno a Luctezio», in Classici
e Neolatini 1911, 2-8.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 295§

11, 27). Anzi scolasticamente Quintiliano ricorda appunto la
funzione didattica che alla poesia assegna Luctezio in I 936 ss. e
IV 11 ss. : gua ratione se Lucretins dicit praecepta philosophiae carmine
esse complexum ; namaque hac, nt est notum, similitudine wntitur : ‘ac
veluti pueris ecc. (Inst. 1II 1, 4). B, spiritosamente riferito al
proprio libro III che inizia, aggiunge : sed nos veremur ne parum
hic liber mellis et absinthii multum habere videatur (111 1, 5). Impot-
tante ¢ I'impegno degli arcaicizzanti sia sul terreno della pole-
mica contro i classici sia per il gusto filologico della ricerca.
Del resto gia nel Dialogus de oratoribus 23 si parla di isti qui
Lucilium pro Horatio et Lucretium pro Vergilio legunt : cosi come
in Gellio si dice che non verba autem sola sed versus prope totos et
locos quoque Lucreti plurimos sectatum esse Vergilium videmus (1 21, 7).

Ma mentre I'arcaismo filologico ci dava commenti, come
I’edizione di Probo — forse anche una 1ifa Lucreti * — e degli
aliorum ricordati da San Girolamo Ady. Rufin. 1 16, nonche gli
studi linguistici di Verrio Flacco, o addirittura Pessenziale vita
di Suetonio, passando molto materiale poi nella tradizione
esegetica, vergiliana, ad esempio di Servio (e valga I’esempio
di aerea vox a proposito di Georg. 11 42-44 :

non ego cuncta meis amplecti versibus opto,
non, mihi si linguae centum sint oraque centuns,
ferrea vox.

dove Servio al v. 42 annota : non ego cuncta meis Lucretii versus ;
sed ille aerea vox, ait, non ferrea, e non ¢ il caso di fare qui la storia
di tutto il wémog *), a non parlare poi di Nonio e dialtri, ’arcaismo
letterario invece si limitava ad una esaltazione del poeta, talvolta
anche pertinente come in Frontone, ma sostanzialmente retorica.

1Si veda Suetonio, De poetis e biografi minori, restituzione e commento di A. Ro-
sTAGNI (Torino 1944), 153-158, € gia 57-59 per la 1i#a suetoniana.

2 Al riguardo F. Giancorti, « Aetea vox», 41-95, articolo assai dotto e che oftre
materiale alla presente ricerca.



296 LUIGI ALFONSI

Basterebbe al riguardo scorrere i luoghi frontoniani citati
dal Diels (pp. xxxvir-xxxix), dove Lucrezio ¢ accostato
agli altri antichi, senza essetle lui stesso abbastanza antico, ed
accompagnato da aggettivi o verbi che rivelano il gusto dell’
antitesi retorica, non gia il tentativo di una definizione critica:
si, sublimis & Lucrezio, come Frontone ripete da Ovidio in Epist.
ad M. Antoninum Imp. 1 13-15 (ed. M. P. J. van den Hout
(Leiden 1954), 131), ma lo ¢ in rapporto al gracilis... Lucilius,
ad Albucins aridus, al mediocris Pacuvius, all’inaequalis Accins, ad
Ennins multiformis. O altrove come letture Antonio Augusto (De
fer. Als, 3, 1 = ed. M. P. J. vah den Hout, p. 212): #F e
studinm legendi incessisset, aut te Plauto expolires, ant Accio expleres
aut Lucretio delenires aut Ennio incenderes. Al pit in questi elenchi,
in cui Lucrezio, oltreché con altri, appare associato sempre con
Ennio ed assai spesso con Accio, ¢ visibile un programma di
« letture » di antichi poeti. E questo gusto dell’ammucchiata in
forma massimamente acritica raggiunge la sua dxp# nel tardo
Sidonio Apollinare, Carz. 1X 259, dove accanto a Tibullo,
a Sulpicia, a Persio, a Properzio, a Catullo, ad Ennio ecc.
figurano allitteranti Laucilins hic Lucretinsque (v. 265). Ma oramai
siamo in un’altra epoca . E ben poco ci dice qualche discu-
tibile ricordo di Lucrezio in Apuleio e magari nei Panegyrici
(S. Brandt, « Beitrige zur Kritik der gallischen Panegyriker »,
in RhM 38 (1883), 6o3-611, pertinente per noi la p. 606) e in
altri testi come lo Pseudo-Solino (Fr. Buecheler, « Zum Gedicht
des Pseudosolinus », in RAM 51 (18906), 325-3206, pertinente per
noi la p. 3206), e in Avieno.

1 Sui forti limiti della cultura sidoniana in rapporto a Luctezio cf. A. Loyen,
« Sidoine Apollinaire et les derniers éclats de la culture classique dans la Gaule
occupée par les Goths », in I Goti in Occidente. Problemi, Centro italiano di studi
sull’Alto Medioevo, III (Spoleto 1956), 265-284, in patticolare 271.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 297

V. ETA CRISTIANA

Un nuovo volto di Lucrezio ci si dischiude in epoca cristiana.
E certo significativo che 'impiego, quasi dirtemmo la strumenta-
lizzazione e poetica ed ideologica di Lucrezio si abbia con gli
autori cristiani. E verrebbe voglia di osservare che come il
materialismo epicureo ¢ stato alla base della miccia esplosiva che
Carlo Marx ha innescato nel mondo moderno quale critica di
istituzioni tradite, cosi I'epicureismo ¢ servito ai Cristiani in
parte, anche esso, come coefficiente e deflagrante di critica
corrosiva del paganesimo. Nel caso di Lucrezio la presenza del
poeta e del grande e consacrato Autore della letteratura ha
favorito ancor pitt presso gli Apologisti latini 1'utilizzazione
negativa dell’epicureismo *. Pero ¢ notevole che nei Cristiani si
accentui l'antitesi tra Epicureismo vero e proprio, quello del
Maestro (ad es. in Giustino, tra i Greci), di cui pur San Girolamo
riconosceva la frugalita, e quello poetico dell’allievo, di Lucre-
zio. Il fatto incontestabile ¢ che circa nella stessa eta in cui
Patcaismo si baloccava con futili e generici giudizi, come si ¢
visto, il poeta risorgeva vivo e polemico per opera dei Cristiani.
Lasciamo stare S. Paolo, che certo non conosceva Lucrezio, e
forse aveva solo qualche nozione indiretta di Epicuro, mentre
non dovettero essergli ignoti Epicurei e Stoici (A4## degl
Apostoli 17, 18) e Arato poeta (A#7 degli Apostoli 17, 28) —
ma ¢ per lo meno interessante che il passo famoso sul matri-
monio ad Eph. 5, 31 xol Ecovron oi dbo elg cdpxa piay sembri
corrispondere a un’ immagine lucreziana %, nec penetrare et abire
in corpus corpore toto (IV 1111), dove si nega la possibilita di
fusione nell’amore degli amanti, « 'impossible union des 4dmes

1 Sull’ « epicureismo in eta cristiana» si veda E. PARATORE, « La problematica
sull’epicuteismo... », 204.

2 Al riguardo L. Avronst, in Aevum 52 (1977), 115-116; diversamente si veda
anche Platone, Smp. 211 c: dmwd évdg éml 8o xal dmwd Svoiv érl whvra & xahd
COUATX. ..



298 LUIGI ALFONSI

par les corps» di cui parla Sully Prudhomme. Testimonio di
un’atmosfera, di un mondo. In cui si afferma col Cristianesimo
come coscienza generale il postulato evemeristico dell’uomo
che in quanto benefattore dei suoi simili ¢ un vero e proprio
ebepyétns, cwthp, dio : deus ille fuit, dews... | qui princeps vitae
rationem invenit eam quae | nunc appellatur sapientia, quique per
artem | fluctibus e tantis vitam tantisque tenebris | in tam tranguillo et
tam clara luce locavit (V 8-12).

Si puo dire non ci sia Autore latino cristiano che non abbia
echi lucreziani, sino in Aratore Act. 1 372 : linguis facundia crevit
abortis (Lucrezio III 155) ; e non c’¢ da stupirsene, tenuto conto
che si tratta di letterati, retori convertiti, prima specialmente
nel caso degli Apologisti, e poi sempre di uomini di scuola e
di cultura come i grandi Padri. Ma se non molto ci dice Tertul-
liano in De anima 5, 6 (unde et Lucretins @ tangere enim et tangi,
nist corpus nulla potest res = Lucrezio I 304, ma & gia in Seneca,
Epist. 106, 8; inoltre ancora Ady. Marc. IV 8, 3 : etiam saecularis
sapientiae digna sententia, ma si tratta sempre dello stesso passo che
¢ in Seneca), assai piu interessa quanto rilevato e da Waszink e
da Schrijvers? circa la presenza di insegnamenti epicurei
mediati da Lucrezio, e come « le inserzioni cristiane in Tertulliano
corrispondono alle addizioni, specificamente epicuree di
Lucrezio » (teotia dei simulacra all’inizio del canto IV, digressioni
etiche all’inizio e alla fine dei canti III e IV), nonche le discus-
sioni del sonno e dei sogni. Cosi anche Cipriano si serve di

1 Al riguardo L. Arronst, « Sull’ € Itifallo > di Ermippo (?) », in RAM 106 (1963),
161-164 a proposito del sorgere di tale concezione, anche ad opera di Epicuro e
dell’ambiente epicureo.

2Si veda il commento di J. H. Waszink, Quinti Septimi Florentis Tertulliani
De anima (Amsterdam 1947), 130-131, e P. H. ScHRIJVERS, « La pensée d’Epicure
et de Lucrece sur le sommeil », in Efudes sur I’épicurisme antique, Cahiers de philo-
logie 1 (Lille 1976), 231-259, specialmente 235; inoltre H. HAGENDAHL, Latin
Fathers and the Classics (GOteborg 1958), 77-81 anche per gli echi assai evanescenti
in Minucio, p. 79; R. Braun, « Tertullien et les poetes latins », in Annales de /a
Faculté des Lettres et Sciences Humaines de Nice 1967, 21-33, ma specialmente 25-28
anche con il richiamo a Botleffs.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 299

colori lucreziani per descrivere la vecchiezza del mondo (Lucre-
zio Il 1150 ss.) in Ad Demetrianum 3 e sulla peste nel De mortali-
tate 14, onde bene il Pascal, che mise in rilievo queste conso-
nanze, pot¢ concludere: « a me par molto probabile che ’antico
famoso maestro di letterature... tisentisse I’efficacia dell’arte
lucreziana» *. Comincia quindi, anche se non & nominato, il
riconoscimento di Lucrezio poeta, che mette a disposizione dei
Cristiani la sua arte soprattutto, e anche certe concezioni
epicuree, pur se le deduzioni ultime sono nell'uno e negli
altri, come ¢ ovvio, ben differenti. Dunque Lucrezio come
poeta non gid di cosmiche vastita ed angosce, ma di qualche
drammatica rappresentazione e di vivide descrizioni: e il
culmine ¢ rappresentato dai due grandi Africani, maestro e
discepolo, Arnobio e Lattanzio, su cui gia la critica ha detto la
parola che potremmo dire definitiva, ad opera di Gabarrou,
Rapisarda, W. Schmid, Bignone ed Hagendahl. Ed in questo
quadro rientra anche quella che potremmo dire politica cultu-
rale cristiana, propaganda * se vogliamo, nei confronti dell’ul-
timo paganesimo. Dunque Gabarrou e Hagendahl ® hanno
soprattutto chiarito, a parte qualche eco verbale (addirittura
veratrum venenum est hominibus in Adp. nat. 1 11 che ricorda
Lucrezio IV 640 noto anche a Plinio ; e won plurima differitate
distantia di Adp. nat. 11 16 (= Lucr. IV 6306) e la citazione espli-
cita di Arnobio III 1o0: ab laccho Cererem, musa ut praedicat
Lucretia, mammosam (= Lucr. IV 1168)), come Iispirazione
lucreziana permei, soprattutto in Arnobio, la dottrina della
immortalita condizionata dell’anima ¢, quella sull’origine del

1 C. Pascary, « Luctrezio e Ciptriano», in RFIC 31 (1903), 555-557-

2 Si veda circa tutto il problema [ canali della propaganda wnel mondo antico, a cura
di M. Sorpr, Contributi dell’Istituto di Storia Antica IV (Milano 1976), passiz, in
generale.

3 F. GaABARROU, Arnobe — son wuvre (Patis 1921), 27-37; H. HAGENDAHL, Latin
Fathers..., 12-47 anche con ricordo della bibliografia precedente.

4 E. RarisarDA, Arnobio (Catania 1946), passim, pure per il lucrezianesimo.

Anche il Leopardi collegd un’espressione arnobiana a Lucrezio nel gia cit. Saggio
sopra gli ervori popolari degli antichi, Pensieri 11, 399.



300 LUIGI ALFONSI

mondo, la teoria della forma umana degli dei (al riguardo per
Lucrezio ed Epicuro si veda I. Dionigi, « Luct. 5, 1198-1203
e P. Oxy. 215 col. I 7-24 : L’epicureismo e la venerazione degli
dei», in SF/C N.S. 48 (1976), 118-1309, e citati proprio da Lat-
tanzio sono questi versi di Lucrezio) : ma soprattutto € notevole
che in Arnobio I 38 deus dici densque sentiri cominci la strumenta-
lizzazione dello elogio di Epicuro in Lucrezio (V 1) per I'elogio
del Cristo : che culminera poi in Lattanzio (/ust. 111 14, 2 € VII
27, 6 per Lucrezio VI 24 ss.). Altrettanto — ed ¢ stato special-
mente rilevato dal Marchesi * — lucreziano ¢ il profondo pessi-
mismo sulla vita umana e la pieta per Pumanita sofferente
(Luct. V 158-234 = Arnobio II 37-43). N¢& cio significa punto
che Arnobio, come altri apologisti, sia stato epicureo prima di
diventare cristiano. Il problema non riguarda gli studiosi di
Lucrezio, ma se mai quelli dell’epicureismo 2.

Per Lattanzio poi, dopo gli studi di tanti benemeriti da
Rapisarda a Iolanda Tomaselli Nicolosi, ad Antonietta Bufano,
da Brandt ad Hadzsits, a W. Schmid (« Lukrez und der Wandel
seines Bildes», in A & A 2 (1946), 193-219), a Hagendahl, la
conclusione ¢ che Lucrezio compare si in Lattanzio come epi-
curco ed espositore della dottrina epicurea — ¢ la prima volta
che Lucrezio ¢ messo in rapporto al Maestro —, ma soprattutto
come poeta, di cui si ammira Parte e si sente il dramma umano,
tanto che quasi si vorrebbe giustificarlo del suo epicureismo, che
illius [sc. Epicuri]... sunt omnia quae delirat Lucretius. Atteggia-
mento analogo Lattanzio ha per Ovidio, di cui tanto apprezza
la poesia ®. E quindi non poteva non subire il fascino dell’arte

1 C. Marcuesi, « Questioni atnobiane. II: Cristo ed Epicuto ?», in At R.
Istituto Veneto di Scienze, Lettere, e Arti 88 (1928/29), Parte II, 1018-1024; « Il
pessimismo di un apologeta cristiano », in Pegaso 2 (1930), I 536-550 = Voci di anti-
¢hi (Roma 1946), 159-187 = I/ cane di terracotta (Rocca San Casciano 1954), 49-76.
2F. DALrANE, « Se Arnobio sia stato un epicureo. Lucrezio e gli apologeti
cristiani Minucio Felice, Tertulliano, Cipriano, Lattanzio », in Rivisia di Storia
Antica 10 (19006), 403-435.

38i veda L. Avronsi, « Ovidio nelle ©Divinae Institutiones’ di Lattanzio »,
in VChr 14 (1960), 170-176, specialmente per la simpatia poetica ed umana per



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 301

e delle immagini (ad es. V 1, 14 = Luct. I 936) ripetendo rivolto
a Cristo Pelogio di Lucrezio ad Epicuro: e quasi con un com-
pianto per il pagano e epicureo, che puo ricordare il rammarico
suo nei confronti di Seneca che pozuit esse verus Dei cultor si quis
ibli monstrasset (Lact. Inst. VI 24, 13).

In sostanza, se la dottrina di Epicuro esposta da Luctezio
non poteva non essere respinta — salvo che per la condanna del
politeismo — in un’opera come quella lattanziana (e ci riferiamo
principalmente alle Divinae Institutiones, ma non solo ad esse),
di carattere dottrinario generale e non solo polemico, la poesia
non poteva non essete gustata, il poeta scusato del suo pagano
epicureismo (solo una volta delirat Lucretius, Opif. 6, 1) e quasi
assolto (merito... Lucretius exclamat ! altrove non errat Lucretins)
e recuperato nella positivita della sua funzione critica alla nuova
Fede . Inoltre Lattanzio ha forse il merito di aver mediato a
Dante la conoscenza di Lucrezio, poeta di vivide immagini di
natura, come nei vv. 112 ss. del XIV Canto del Paradiso dove
si ritraggono le anime nel Cielo di Marte :

Cosi si veggion qui diritte e torte
veloci e tarde, rinnovando vista

le minuzie dei corpi, lunghe e corte,
muoversi per lo raggio onde si lista
talora ’ombra che per sua difesa

la gente con ingegno ed arte acquista

da Lucrezio II 114-120 attraverso Lattanzio De ira Dei 10,
3 secondo mosttd il Bignone ed ¢ sfuggito ad Hagendahl
(E. Bignone, « Per la fortuna di Lucrezio e dell’epicureismo nel
Medio Evo», in RFIC 41 (1913), 230-262, ma specialmente 246-

Ovidio, anche quanto ai Phaenomena in Inst. 11 5, 24 (quanto igitur Naso prudentins
quam illi qui sapientiae studere se putant, qui sensit a deo lumina illa, ut horrorem tene-
brarum depellerent instituta...) di cui ci trasmette un frammento (il Fr. 4 Lenz). E
quasi lo scusa...

1 H. HAGENDAHL, Latin Fathers..., 48-76 e 81-88.



302 LUIGI ALFONSI

250 ; Storia della letteratura latina 11 205-2006) ; e Dante, Inf. 1
22-24, in rapporto all’inizio del Libro II di Lucrezio? E ancora
Dante, Purg. XXII 67-69, in rapporto a Lucrezio I 1114-1117
e 1T 79 (D. A. West, The Imagery and Poetry of Lucretins (Edin-
burgh 1969), 30-31).

Ma la avventura di Lucrezio poeta epicureo (philosophus ac
poeta : Lact. Inst. 11 3, 10) si, ma soprattutto poeta nel senso
pitt « puro» e disinteressato, si puo dire si chiuda in sede di
ampia conoscenza con Lattanzio ed in sede di creazione artistica
con Ilario di Poitiers nei cui /zni, in pesante rielaborazione
scolastica, ritornano echi della cosmica poesia lucreziana !:
mentre scarsa ne ¢ la presenza, se pure non assente, in veri e
genuini poeti come Damaso * e soprattutto Prudenzio partico-
larmente nell’ Hamartigenia e il misterioso Commodiano ?; in
Agostino, accanto alla battuta polemica (7estimonia 480 e 481
Hagendahl) sono da rilevare, come documento del fine sentire

1S8i veda M. PeLLEGRINO, « La poesia di Sant’llario di Poitiers», in VChr 1
(1947), zo01-226, specialmente 211-216.

2 Si veda ledizione degli Epigrammata Damasiana di A. FErrua (Citta del Vati-
cano 1942), pet gli Epigrammi 12; 21, 4; 33, 1 dove perd espressioni lucteziane
possono essere giunte al poeta per il tramite di Vergilio; ma Lucrezio si sente
soprattutto nell’ Epigr. 37 nella rappresentazione di Agnese martire innocente che
fa pensare alla rappresentazione lucreziana di Ifigenia (I 8o-101), naturalmente
con diversa ed opposta conclusione. Per possibili presenze in Paolino da Nola
si veda R. P. H. GRrEEN, The Poetry of Paulinus of Nola (Bruxelles 1971), 50-51, €
V. Erpr, Christentum und beidnisch-antike Bildung bei Paulin von Nola (Meisenheim/
Glan 1976), 66, ma si potrebbe anche pensare a presenza vergiliana.

3 Si veda C. BRAKMAN, « Quae ratio intercedat inter Lucretium et Prudentium »,
in Mnemosyne N.S. 48 (1920), 434-448; E. RarisaArRDA, « Influssi lucreziani in Pru-
denzio », in VChr 4 (1950), 46-60; A. SALVATORE, Studi prudenziani (Napoli 1958),
20 e ss.; € per Commodiano, Instructiones, Libro I, a cura di A. SALvATORE, I:
Testo latino e traduzione italiana; 11: Note esegetiche (Napoli 1966), 15; 35; 50;
114-115; € Instructiones, Libro secondo, a cura di A. SALvATORE (Napoli 1968),
133 n. 33 pet la clausola lucreziana; si veda inoltre I’edizione di B. DoMBART,
CSEL XV (Vindobonae 1887), p. v, ove, in aggiunta ai due riferimenti lucre-
ziani segnalati da M. HErTz, in Tndex lectionum aestivarum Vratislaviensinm anni
1880, p. 8, tra Apol. 123 e Lucrezio III 222 e IV 569; Apol. 876 (883) e Lucrezio
I 278, si accostano fnstr. 1 16, 4 a Luct. V 221 e Instr. 1 16, 13 a Lucr. I 763, per
concludere che Lucrezio ¢ noto a Commodiano. Inoltre, per altre imitazioni da



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 303

del letterato, immagini lucreziane inserite nel corpo del suo
stesso dettato : cosi come in 7esz. 481 Hagendahl dove Agostino
parlando dell'uvomo pio dice opponendolo allo illuminista Epi-
curo come configurato da Lucrezio, che praeposuit scientiam
scientiae, praeposuit scire infirmitatem suam magis quam Sscire mundi
moenia, fundamenta terrarum et fastigia caelorum; o in Test. 483:
immo adesto animo et rationis vias pietate fretus ingredere (= Luct. I
80-82); 0 in Test. 485 : istam totam corporum molem atque machinam
in qua sumus (= Luct. V 96; ed €& gia in Arnobio) 1. Ma quanto
differente l'atteggiamento e la conoscenza che Agostino ebbe
di Vergilio e di Cicerone | E Ambrogio ? Il problema ¢ aperto.

Mentre invece le citazioni di Girolamo, il Ciceronianus,
da Lucrezio — e non solo quella in Epist. 133, 3, 7 ¢t iuxta
illud Lucretii, cio¢ il ben noto e tradizionale (sino al Tasso !)
ac veluti pueris absinthia taetra medentes cum damus, ecc. — si
riferiscono o ad espressioni generali come propter paupertatem
linguae et rerum novitatem o aurata templa o simili, o alludono ad
interesse filosofico o grammaticale del grande Padre della
Chiesa urges ut respondeam de natura rerum — dice in Ady. Rufin. 111
29 — : sz esset Jocus possem tibi vel Lucretii opiniones inxta Epicurum
vel... dicere. Altrove, come si € visto, documenta la conoscenza di
commentarios in Lucretinm *; comunque la conoscenza di Lucrezio

Luctezio sino in Endelechio, si veda T. Avimonrti, Struttura, ideologia ed imita-
zione virgiliana nel © De mortibus boum ’ di Endelechio (Torino 19706), 102-104 € nn. 2§~
29; F. Corsaro, « L’autore del De mortibus boum, Paolino da Nola e la politica
religiosa di Teodosio », in Orpheus 2z (1975), 21.

1Si vedano anche i Test. 482 € 484, in H. HAGENDAHL, Augustine and the Latin
Classies 1 (Goteborg 1967), 211-212; II (GGteborg 1967), 382-383. Su mundi
moenia cf. P. COURCELLE, Connais-toi toi-méme de Socrate & saint Bernard 1 (Paris 1974),
150 ; III (Paris 1975), 719; sul ruolo di Lucrezio nella trasmissione di temi dell’
antichita greca cf. A. Gouron, « Le malheur de I’homme 24 la naissance», in
RE Aug 18 (1972), 3-26, € ancora, sul tema dei zempla serena in ambito pagano e
cristiano, L.F. PrzzoraTo, « Una possibile ptresenza lucteziana in Agostino (Conf.,
VII, 21, 27)», in REAug 17 (1971), 55-57, che accosta il passo agostiniano a
Lucrezio 1I 7-16.

2 H. HAGENDAHL, Latin Fathers and the Classics, 274-276; 1. OpELT, « Lukrez bei
Hietonymus », in Hermes 100 (1972), 76-81.



304 LUIGI ALFONSI

in Girolamo risulta infinitamente inferiore a quelle che lui
possiede di Cicerone, di Vergilio, ed anche di Plauto e soprat-
tutto di Terenzio.

Merito di Girolamo ¢ di averci trasmesso la 17772 suetoniana :
e nulla autorizza a credere che sia dipendente da una tradizione
ostile cristiana 1'in _furorem versus, cum aliguot libros per intervalla
insaniae conseripsisset, tanto pit che il delirat dello stesso Lattanzio
potrebbe gia confermarne in parte la presenza (o forse gia il
furor ambiguo di Stazio ?). Ma Iidea del poeta che compone in
lucidi intervalli piacque... non solo in etd romantica, ma addi-
rittura nel soo italiano se, come ha mostrato il Paratore, nella
Fantesca di G. B. Della Porta « Narticoforo » nell’ottava scena
dell’atto terzo allude al lemma geronimiano su Lucrezio com-
ponente il suo poema per intervalla insanaiae (« tu veramente deliri
e patisci di lucidi intervalli») .

VI. LA TARDA ANTICHITA E IL MEDIO EVO

A questo punto ¢ giusto anche parlare di un altro, seppur
pitt esiguo filone di cultura, che nella Spartantike conferma la
conoscenza di Lucrezio, in settori tradizionalisti. E vogliamo
considerare due casi: Tiberiano, citato da Servio e Fulgenzio,
e Macrobio. Si tratta dell’/mno al Dio Supremo (Carm. 4) di
Tiberiano contenuto nella raccolta del Bihrens dei Poetae
Latini Minores 111, pp. 267-268, di eta costantiniana, esempio di
innografia filosofica, anzi il primo esempio di tal genere nella
letteratura latina, anche se nelle soscrizioni dei codici si dice
che esso ¢ « tradotto da un inno greco di Platone », cio¢ di un
neoplatonico. Con esso si inizia in poesia — prescindendo dalla
traduzione cleantea di Seneca (Epist. 107, 10-11) — una tradi-
zione, che, come rilevato da Klingner, Theiler, Mohrmann,

L E. PARATORE, « Nuove prospettive sull’influsso del teatto classico nel ’so0»,
in Dal Petrarca all’ Alfieri (Firenze 1975), 105-262, ma specialmente 244.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 305

altri e infine Agozzino, dall’inno in prosa di Apuleio continua,
sempre in prosa, con Firmico Materno, e poi, in poesia, con
Ausonio, Paolino da Nola, Marziano Capella e Boezio. Per noi
quest’ /nno  cletico  gnostico-cosmologico ¢ importantissimo
nella celebrazione rituale della onnipotenza del dio che ¢ quello
ermetico del pseudoapuleiano Asclepins, in un travisamento o
meglio travestimento platonico ispirato al 77meo, e otfico
insieme, senza implicazione etica.

Ma lo stile arcaicizzante di Tiberiano nel chiedere al dio
angustas noscere cansas, ciot la yv@douwg tob xbopov, Tév Srwv ¢ di tipo
lucreziano. Ecco : Lucrezio, se non ¢ I'unico, finisce per essere
uno dei sommi maestri della preghiera : « il poeta piu religioso...
[che] aveva creato un linguaggio definitivo per le visioni poetiche
del cosmo e della divina Natura». Ed attraverso Tibetiano
stilemi di Lucrezio, che per lui « & Pauctor al posto di Vergilio »
(notevole 1), passano forse in Avieno, in Ausonio, sino a Mar-
ziano Capella, Boezio, Claudio Vittore, Draconzio ed altri™.
Macrobio poi: pate conoscesse Tiberiano e qualche volta vi
alludesse — come supposto da T. Agozzino, art. cit., 208 —,
presenta una conoscenza che ¢ certo abbastanza estesa del testo
lucreziano : una quarantina di passi da tutti i libri, solo che la
sua conoscenza non sembra dovuta a lettura diretta, quanto
piuttosto a tradizione scolastica di commentari, e di commentari
vergiliani pit che lucreziani, perche Lucrezio vi « & citato sempre
e soltanto in comparazione con Vergilio» 2. Ma, a parte la
validita di alcune lezioni, rimane che la massa stessa delle
citazioni dimostra che Lucrezio nella cultura esegetica non solo
passo come un classico, ma come un maestro del maggior poeta,

I Mi sono servito largamente, per 1’analisi di Tibetiano, dell’ampio saggio di
T. Acozzino, « Una preghiera gnostica pagana e lo stile lucreziano nel IV secolo »,
in « Dignam Dis», a G. Vallot, 169-210, cui rimando anche per maggiore docu-
mentazione e bibliografia; inoltre si veda H. LEwy, « A Latin Hymn to the Creator
ascribed to Plato», in H7hR 31 (1946), 243-258. Inoltre si veda la concettosa voce
Tiberianus, scritta da W. Scumip nel Lexikon der Alten Welt (Ziirich[Stuttgart
1965), 3083, che parla del « proémienhaft anmutendes Gebet an die Allgottheit ».

2 A. Pier1, Lucregio in Macrobio (Fitenze 1977), 256 e passim.



3006 LUIGI ALFONSI

che venne quasi accusato di furto nei suoi confronti. E analo-
gamente Isidoro di Siviglia !, probabilmente attingendo — ma
forse non sempre — per motivi di curiosita « scientifica» piu
che per amore di arte alla stessa tradizione grammaticale, sia
nel De natura rerum sia nelle Etymologiae, ha il merito di aver fatto
conoscete Lucrezio al Medio Evo, a Rabano ad esempio ;
cosi come Nonio e i grammatici qualche espressione lucreziana,
sicche si puo dire che tutte le citazioni lucreziane del tempo siano
di origine grammaticale, dipendenti al pit1 da Lattanzio e Isidoro,
salvo il passo di Ermenrico (} 874), Epist. ad Grimald. (Monu-
menta Germaniae Historica, Epist., vol. V, p. 554, 6-13) che
ricorda Lucrezio I 150 ss. ; e forse Micone (12 meta del sec. IX)
e Heirico (841-876 ?), Vita di §. Germano 1 96 (ed. L. Traube,
Mon. Germ. Hist., Poetae Latini Aevi Car., vol. 111, p. 441),

1 G. Gasrarorro, « Isidoro e Lucrezio», in Memorie della Accademia Patavina,
Cl. di Scmor., Lett. ed Arti 77 (1964/65), 285; J. FONTAINE, Isidore de Séville et la
culture classigue dans I’ Espagne wisigothigue (Patis 1959), soptattutto 652, ove si
ossetva che nell’esposizione dell’atomismo fatta da Isidoro i rapporti con Luctezio,
benche citato quattordici volte nelle Origines, sono indiretti: il De rerum natura
¢ per Isidoro una autorita piu che altro decorativa, citata di seconda o terza mano;
M. Manrrius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 1 (Miinchen 21965),
56; 65; in generale pp. 296, 289 e 295 per Rabano Mauro (784-856), ma ¢ assai
improbabile la conoscenza diretta; pp. 314-315 e 472 pet Micone; pp. 494-499 pet
Ermentico; p. 713 per Agnello Ravennate (805-854), ma Jucida tela da Lucrezio
I 147 ¢ nella tradizione grammaticale; nulla di diretto da Luctrezio V gos in
Berengario di Tours (1010-1088) che attinge ad Isidoro e ripotta stotpiato il verso;
in Liutprando (920-980 ?) forse in Antap. 2, 1 vitalis calor Arnulfi regis memibra
deserens ricorda Lucr. 111 128-129: ... calor... vitalis...|... qui nobis moribundos deserit
artus. Dubbi per Lucrezio nei Gesta S. Servatii (citca 1088) di ignoto autore
(M. Manrrius, op. ¢zt., 111 83); in Rainero di Liegi (1157-1182 ?) nel De conflictu
duorum ducum et animarum Lucrezio 1 4 genus omne animantum & tradizionale (E. Br-
GNONE, in RFIC 41 (1913), 242-243); interessante Lucrezio 1 779 naturam clandes-
tinam nelle Glosse di Sigeberto di Gembloux (1040-1112; M. MANTITIUS, 0p. ¢if.,
111 340); altrettanto Fulcoius di Beauvais (1030 P-1100; M. MaNTTIUS, 111 839 1. 2)
nella Vita S. Blandini al v. 235 in vitiginum rorem forse echeggia Lucrezio V 14-15;
pute attraverso Isidoro, come si ¢ visto per altro caso, la rapptresentazione della
chimera, da Lucrezio V gor ss., in Balderico di Bourgueil (1046-1130; M. MANITIUS,
op. ¢it., 111 892). Inoltre F. GrancorTl, « Aerea vox », particolarmente 88-95 pet
Teodolfo d’Orléans e per la versione poetica della Visio Tnugdali, in cui un’
immagine lucreziana ¢ passata, almeno nel primo, attraverso Servio.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 307

perche il molli del verso medievale vestibat teneras molli lanngine
malas ha riscontro solo in Luctezio V 889 :... et molli vestit
lanugine malas, mentre ¢ certo che c¢’¢ in Heirico « contaminatio »
con Vergilio, Aen. VIII 160 e X 324 ; Ovidio, Mez. XIII 754 ;
IX 398 ; XII 291 ; Lucano, X 135 (E. Bignone, art. cit., in
RFIC 41 (1913), 242). Inoltre pare anche in Vita S. Germani
VI 456 Heirico abbia preso spunto da Lucrezio (L. Traube,
p. 512). Certo la personalita di Dungal da a pensare se lui ¢,
come sembra accertato, il corrector dell’Oblongus *.

Da Macrobio provengono le tre citazioni lucreziane del
Petrarca e da Prisciano e da Servio dipendono — magari
attraverso 1 Mifografi Vaticani 11 e 111 — i due luoghi lucreziani
ricordati dal Boccaccio .. Ma per il Petrarca il problema si
ripropone aperto in due punti: uno a proposito della sconcet-
tante consonanza tra quanto detto da lui in De rem. wutriusque
fortunae 11 121 a proposito della morte di Lucrezio : amatorio
poculo accepto in morbum rabiemque compulsus gladio ad postremum
pro remedio wsus est (tma amatorio poculo ¢ geronimiano !), che
coincide in parte con il dato della cosidetta 17772 Borgiana :
in furias actus sibi necem conscivit reste gulam frangens, vel, ut alii
opinantur, gladio incubuit 5 e poi a proposito del Bucolicon Carmen,
Egloghe IX e XII, dove sembrerebbe proprio di poter trovare
echeggiati, sovrapposti e rielaborati, spunti di Lucrezio che non
potevano perd essergli pervenuti per lettura diretta . Ma non

L Cf. B. BiscHorr, « Geistiges Leben und Schriftkultut », in Kar/ der Grosse.
Werk und Wirkung (Aachen 1965), 190-2006, in patticolare 206. Il codice Oblongus
di Lucrezio (Voss. lat. F. 30), infatti, apptestato nella Francia notd-orientale nei
primi anni del IX secolo, ¢ uno dei primi esempi dell’attivita erudita rivolta
a un testo classico nell’eta carolina, fu cotretto e supplito in scrittura insulare dal
corrector Saxonicus, da identificarsi con ogni probabilita con I’itlandese Dungal:
cf. anche L. D. Reynorps-N. G. Wivson, Copisti e filologi. La tradizione dei classici
dall’antichita al rinascimento (Padova 1969), 92.

2Si veda E. BigNoNE, « Per la fortuna di Lucrezio...», in RFIC 41 (1913),
234-245 € poOi 254-2062.
3 G. GasparorTO, « 1l Petrarca conosceva direttamente Luctezio; le fonti della

Egloga IX, Quetulus, del Bucolicon Carmen», in Mew. Accad. Patavina, Cl. di
Sc. mor., Lett. ed Arti 80 (1967/68), 309-335 ; « Ancora Lucrezio nel ¢ Bucolicon



308 LUIGI ALFONSI

potrebbe trattarsi di lettura antologica ? Comunque ne verrebbe
confermato il ruolo di « padre dell’Umanesimo» che dal De
Nolhac e prima ancora viene riconosciuto al Petrarca.

Dunque la cultura medioevale sino al Petrarca conobbe di
Lucrezio solo singoli versi excerp#i dalla tradizione grammaticale,
salvo qualche problematica eccezione.! Il che non significa
affatto che Lucrezio non vivesse in qualche biblioteca clau-
strale 2, n¢ significa che il suo nome sia apparso come quello di
un « poeta maledetto », di uno scomunicato o messo all’indice.
Infatti nessuno dei medioevali che lo citano accompagna la sua
menzione con parole di condanna e di riprovazione, magari per
la filosofia epicurea, come pure ¢ avvenuto tra gli Apologeti
cristiani. Significa semplicemente che Luctezio, « surclassato »
davanti al maggiore Vergilio — la prova ce la offre Macrobio
che da Vergilio parte | — nella scuola ha perso terreno, nella
scuola, pagana o cristiana che fosse. E cosi, senza infamia, ma
anche senza il meritato lodo, il suo nome ¢ passato all’eta media.

Carmen ’ del Petrarca», in « Dignam Dis», a G. Vallot, 211-228; « Il nome di
Lucrezio nel Petrarca (La biografia geronimiana) », in Menz. Accad. Patavina... 85
(1972/73), 293-307, dove ¢ interessante notare che il ferus ardor del Petrarca (Epist.
ad fam. XXIV 11, vv. 18-19), che spinse a morte Lucrezio, non pud derivare dalle
Silvae staziane ignorate dal Poeta. Per il Boccaccio, poi, si vedano B. HEMMER-
DINGER, « Le Boccaccianus perdu de Luctéce», in Belfagor 23 (1968), 741, ¢
G. GasparoTTO, « Lucrezio fonte diretta del Boccaccio ?», in Mem. Accad.
Patavina... 81 (1968), 1-38; contra V. BRANCA, Boccaccio Medievale (Firenze *1975),
341.

1 Su presenze lucreziane tra la fine del IX e il X secolo in Eugenio Vulgario,
Agnello Ravennate, Canto delle scolte modenesi, cf. Guido BiLraNovicH, « ¢ Veterum
vestigia vatum’ nei carmi dei preumanisti padovani», in [falia Medicevale e
Umanistica 1 (1958), 155-243, in particolare 168; inoltre le pp. 182-184 su Lovato
e Lucrezio e 184-190 su Mussato e Lucrezio. Sulla presenza di Lucrezio, insieme
con Orazio, Vergilio, Ovidio, Lucano, Persio, Giovenale, Claudiano e i poeti
cristiani nel florilegio di exempla contenuto nel ms. Sangallensis 870 cf. E. MATTHEWS
SanrorD, « The Use of Classical Latin Authots in the Libri Manuales », in 7.4 Ph.A
55 (1924), 190-248, in particolare 208.

® Sulla presenza di un codice lucreziano nel catalogo mutatoriano di Bobbio
cf. M. Manrrius, Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliotheks-
katalogen, hrsg. von K. Manrirtius, Zentralblatt fiir Bibliothekswesen, Beiheft 67

(Leipzig 1935), 42.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 309

Tanto pit che nella scuola, come ci testimonia gid Quintiliano —
si ricordi — egli apparve dijficilis | E questo fu certo — anche
allora, nel confronto con Vergilio! —, a parte pregiudizi
pedagogici, un elemento deterrente : tanto pitt che per Lucrezio
rispetto a Vergilio non valeva neppure Poriginalita ¢ la varieta
metrica che tra i trattatisti e i grammatici assicurd una certa
vitalita ad Orazio tra i poeti augustei. In pit I’epicureismo,
dalla tarda antichita in poi, & sistema cosi lontano da interessi
della cultura che un poeta ad esso legato non poteva trovare
accoglienza, se non per ragione di erudizione esclusivamente
scolastica.

VII. ETA MODERNA

Poi fu la scoperta nel 1417 di Poggio Bracciolini *; e poi
ancora il Valla (1406-1457) ; e dalla seconda meta del sec. XV
la diffusione del culto e della conoscenza del poeta in tutto
I’'Umanesimo europeo, italiano e francese %, con la reazione
polignachiana ®, e fino in Inghilterra forse a Shakespeare *:
in ogni campo Umanisti filologi e poeti letterati come Ronsard,
Montaigne, Saint-Evtemond e Moliére uscito dalla scuola

LCf. R. SasBADINI, Le scoperte dei codici latini e greci ne’ secoli XIV ¢ X7 (Rist.
anast. Firenze 1967), I 80-81; II 233; L. D. ReEynoLDs-N. G. WiLson, Copisti e
filologi..., 121, e B. L. ULLMAN-Ph. A. STADTER, The Public Library of Renaissance
Florence (Padova 1972), 69, sull’apografo di Poggio, capostipite della famiglia
degli [tali, e sulla copia trattane dal Niccoli nel Laur. Med. 35, 30.

% Sulla diffusione del testo lucteziano in Polonia nei secc. XV e XVI cf. M.
Brozek, « Do problemu wczesnej recepcji Lukrecjusza w Polsce», in Eos 61
(1973), 77-90, € in generale sulla trasmissione del De rerum natura dall’antichita
ai tempi moderni « Dzieje tekstu poematu Lukrecjusza», in Meander 26 (1971),
IOI-II§.

3 Cf. E. ]J. AMenT, « The Anti-Lucretius of Cardinal Polighac», in 7.4APh.A 101
(1970), 29-49.

4Si veda G. Vavvor, in RFIC 94 (1966), 474-478, recensione alla miscellanea
luctreziana del Dudley. E per il Saint-Evremond in rapporto al Gassendi si veda
L. de Nawrvrs, I/ Cortegiano e eroe. Studio su Saint-Evremond (Firenze 1964), 16-28.



310 LUIGI ALFONSI

del Gassendi « che si ricordd di Luctezio in « Misanthrope »
act. 1T sc. 6%», Voltaire (V. E. Alfieri, Lucrezio (Firenze 1929),
221-222), e poi filosofi come Telesio, Bruno, Pascal, sino ai
pittori come Botticelli, ispirato dal Poliziano, come ¢ ben noto,
per non parlare delle ammirate parole dei filologi come Lambino
e Scaligero. Ma il momento europeo culminante fu tra la fine
del ’6oo e il 1700 pieno. Qui prescindendo da Goethe e dal
suo « Kreis» (su cui, nel modo che meglio non si poteva, si ¢
soffermato W. Schmid a cui rimando), completero il quadro
con qualcosa di meno noto citca la presenza e il significato di
Lucrezio in Italia dalla fine del sec. XVII in poi. E un capitolo
non comunemente rilevato neppure dai latinisti italiani, sebbene
si tratti di una parentesi di gustosa storia letteraria italiana,
almeno all’inizio, ma di una certa rilevanza europea per la
« fortuna» di Lucrezio nella cultura tra I’Illuminismo e il
preromanticismo : fortuna legata al diffondersi in Italia delle
dottrine dal Gassendi (1592-1655) tra il 1660 e il 1693. Interes-
sante l'interdizione disposta da Cosimo III di Toscana contro
il magistero della filosofia atomistica nella Universita di Pisa
nel 1661. Gli ¢ che nelle dottrine del Gassendi si incontravano
« gli spiriti arditi e inquieti» che sulla scia dell’inseghamento
galileiano puntavano a una spiegazione filosofico-sperimentale
della natura. A questo gruppo appartenne quell’Alessandro
Marchetti che fra il 1664 e il 1669 tradusse in italiano Lucrezio :
traduzione che fu pubblicata a Londra dal Rolli solo nel 1717
e che prima circold manoscritta, nonostante 'avvertenza dell’
Autore di non condividere « le ree e malvage cose» contenute
nel poema riguardo alla religione . Comunque le dottrine del
Gassendi ebbero sulla fine del 1600 larga diffusione in Italia,
a Napoli, a Padova, a Bologna, nella stessa Roma di Inno-
cenzo XI. E a Firenze nel 1727 si ebbe la pubblicazione : Pierre
Gassendi, Opera Opmmnia, cura Nicolai Averanii, Florentiae,

LCE. M. Saccenti, Lucrezio in Toscana. Studio su Alessandro Marchetti (Firenze
1966), in particolare il cap. « Silenzio su Lucrezio » alle pp. 77-100.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 311

Tartini, cio¢ il corpus completo del canonico di Digne . Dottri-
nalmente il Gassendi non insegnd molto. Invece il Marchetti,
che era eminentemente un letterato, un traduttore di Anacreonte,
con preoccupazioni specifiche poetiche e linguistiche, lascio
orma pit duratura, cosi come il Rolli, suo editote a Londra,
lui altrettanto un letterato. Resta che la traduzione del Marchetti
fu « oltrettutto importante agli occhi degli scrittori illuministici
e dei didascalici di meta Settecento e del loro gusto classicistico-
sensistico sia per la stessa materia e natura ideologica del testo
tradotto, sia per lo sforzo del traduttore a riprendere 'impegno
di resa evidente e sensuosa della descrizione di cose tutte sen-
soriali e materiali» (W. Binni, in op. ¢it., 522 e n. 1 e 2). Anzi,
a proposito di questa traduzione, che ebbe influenza anche sul
Parini (W. Binni, in 0p. ¢it., 843 e 857), sara utile riportare, per
la gentile segnalazione di W. Schmid, un pertinente giudizio
dello Herder col confronto della traduzione tedesca del Knebel :
« Vergessen macht eine Ubersetzung solcher Art Creech,
Coutieres..., ja Marchetti selbst: denn weder in englischen
Reimen noch in den Versi Toscani hért man die Stimme jener
weiten Romischen Brust, die wie eine Tuba tonet. Unsre Sprache
allein tonet ihr nach» a proposito di De rerum nat. 1 1-297
(W. Schmid, « Lukrez und der Wandel seines Bildes», in
Rémische Philosophie, htsg. von G. Maurach (Darmstadt 1976),
72 n. 52 : ¢ un’aggiunta rispetto alla prima pubblicazione dell’art.
citato, in A4 & A 2 del 1946). Il quale giudizio concorda in
fondo con quello del Vico relativamente a questa traduzione.
Infatti proprio quando nel 1693 a Napoli i fedeli erano stati
avvertiti, in seguito all’effetto avuto da questa traduzione di
Lucrezio, a « fuggire come mostri velenosi i libri infetti d’eresia
e dell’infame ateismo e specialmente 'empio Lucregio trasiato,
per arte del Demonio, in metro italiano, purtroppo applaudito,

! Prendo queste notizie da F. Diaz, « Politici e ideologi », in Storia della letteratura
italiana 111 (Milano 1968), 76-77, e W. Binng, « I1 Settecento letterario », ibid.,
320; T. GREGORY, Scetticismo ed empirismo. Studio su Gassendi (Bari 1961).



312 LUIGI ALFONSI

e altri (se. libri) di simil fazione », il Vico pubblico una canzone
di disperato pessimismo cosmico, di ispirazione lucreziana
intitolata Affetti di wun disperato. Ma poi nell’ Autobiografia,
scritta nel 1725, dice : « or per sapere ordinatamente i progresst
del Vico nelle filosofie fa qui bisogno ritornare alquanto indie-
tro : che nel tempo nel quale egli parti da Napoli si era comin-
ciata a coltivare la filosofia d’Epicuro sopra Pier Gassendi, e
due anni dopo ebbe novella che la gioventl a tutta voga si era
data a celebrarla ; onde in lui si destd voglia d’intenderla sopra
Lucrezio...» (Autobiografia (Napoli 1953), 19, da Giambattista
Vico, Opere, a cura di F. Nicolini). Ma conclude che tale studio
« servi a lui di gran motivo di confermarsi vie pit ne’ dogmi
di Platone » (p. 20) *. Per cui si ¢ potuto anche ipotizzare una
persistente tensione nel Vico «tra la giovanile adesione a
Lucrezio e il cristianesimo della maturita» (P. Rossi, in op. cit.,
48). E cosi siccome, accettando nella « Scienza Nuova» il
tema lucreziano delle ¢ origini ferine > della civilta collegato ai
nomi di Bacone e di Hobbes, rischiava di compromettere il
quadro tradizionale dello sviluppo della storia, fondato sul
racconto della Bibbia», egli tentd di dimostrare che quelle
origini, diversamente da quanto Lucrezio ed Hobbes volevano,
non riflettevano la comparsa dell'uomo sulla terra, ma riguar-
davano "'umanita posteriore al diluvio, risolvendosi in punizione
divina inflitta agli empi costruttori della torre di Babele (cf.
anche E. Paci, /ngens Sylva (Milano 1949), 18-24 € passim). In
tal modo « i tempi antidiluviani venivano ... esclusi dal quadro
tracciato dal Vico» (P. Rossi, in op. cit., 35-36). Ma se il Vico
dimostra buona conoscenza di Lucrezio, anche con osservazioni
particolari linguistiche ed estetiche (ad es. su animus ed anima
e sul flammantia moenia mundi), con commosse deplorazioni per
Vempieta del zantum religio potuit suadere malorum, soprattutto con
ispirazione per i suoi quadri di vita ferina primitiva, alle volte
con deduzioni addirittura glottologiche (su induperator per impe-

1Si veda P. Rosst, « Giambattista Vico », in Storia della letteratura italiana 111 7-9.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 313

rator 1), anche ingenue, minor apprezzamento sembra avere per
il poema lucreziano nel suo complesso come opera d’arte, e,
conseguenza implicita, ai fini artistici, anche per la traduzione del
Marchetti.

Nella prefazione del 1731 alla traduzione dell’opera del Fra-
castoro Sifilide dovuta a Pietro Belli, egli dice che il Belli nella
traduzione ha tenuto presente la versione delle Metamorfosi
ovidiane dell’Anguillara, quella dell’Exeisde del Caro, quella
della Tebaide del Bentivogli. E poi Vico continua: « Con assai
dritto giudizio [sc. al Belli] non gli ¢ paruta [s. la traduzione
del Marchetti] di tanto accagioncheé Tito Lucrezio Caro tenne
uno stile di sermon volgare latino, dello che meritd pur una
somma lode d’aver portato nella lingua latina, ed in versi di
pil, un’affatto nuova materia greca : ma, a riserva delle poetiche
introduzioni 2’ suoi libri e d’una o d’altra digressione — come
quella nella nota dilicata innimitabile descrizione della tenera
giovenca c’ha perduta la madre [errore del Vico ! il contrario !], e
quella nella nota grande incomparabile ove descrive la pesti-
lenza d’Atene — del rimanente tratta le materie fisiche con uno
stile niente diverso da quello con cui si sarebbon insegnate in
una scuola latina di filosofia naturale» (F. Nicolini, ed. delle
Opere di G. Vico, 946-947).

Dunque Lucrezio all’Tlluminismo italiano — e forse non solo
a quello — apparve maestro di liberatrice sapienza soprattutto,
o anche testimone insigne di cultura, trasmettitore linguistico
e scientifico di dottrina greca. Infine: dopo le sperimentazioni
didascaliche e realistiche di Parini, troviamo nell’ultimo Alfieri
Lucrezio poeta libero come Dante, contrapposto ai poeti corti-
giani (Virgilio, Orazio, Ariosto), nel suo trattato De/ Principe
e delle Jettere (W. Binni, «Il Settecento letterato», 1011-
1012).

Nell’eta preromantica e Romantica, come Lucrezio poeta fu
ammirato dai grandi Chénier, Byron e Browning, cosi fu caro
all’italo-greco Foscolo, che rivisse in lui il dramma dell’incer-
tezza ultraterrena :



314 LUIGI ALFONSI

« dopo l’esequie, errar vede il suo spirto
fra ’l compianto de’ templi Acherontei,
o ricovrarsi sotto le grandi ale

del perdono d’Iddio » :

dove il poeta, alla base di questo, che Klingner diceva un magni-
fico sublime contrasto, richiamava appunto Lucrezio III 85 *.
Ne si puo dimenticare il sottofondo lucreziano al motivo che
il Foscolo desume dal Vico nella storia dell’incivilimento umano :
« dal di che nozze e tribunali ed are [ dier alle umane belve esser
pietose ...» (vv. 91 e ss.). Ed in questa sede non ¢ da trascurare
Pimpronta lucreziana della Ginestra leopardiana 2, di quel Leo-
pardi filologo che non solo conosceva tutto Lucrezio — oltre
il resto —, ma anche in rapporto a Manilio.

Dunque dal Luctrezio visto solo come grande poeta al
Lucrezio poeta cosmico e maestro di arte di Vergilio, al poeta
citato dai grammatici e dai letterati dell’Impero sino al poeta
amato, nonostante il suo epicureismo, e « sfruttato » a fine ideo-
logico e propagandistico dai Cristiani, e, per certo stile di
preghiera, anche da pagani culturalmente impegnati, ma sempre
in quanto poeta. Poi decaduto nella scuola e sopravanzato da
altri. Risorto anche come maestro di liberta, ma sempre in
quanto poeta, o come tivelatore di verita scientifiche (sino alla
imitazione del Genovesi in /7yle, poemetto premiato ad Amster-
dam), infine anche come uwomo nella sua angoscia esistenziale.
E se certa critica nel secolo scorso in pieno razionalismo e
scientifismo positivista amo riportarsi a lui come ideologo pro-
gressista nell’ingenuo entusiasmo del Trezza ¢ nella fede socia-
lista del poeta italiano Mario Rapisardi, che ne diede anche una

LE si veda G. Broccia, « Un lucrezianismo in Foscolo», in Maia 24 (1972),
261-262.

% Cf. S. BorraA, Spiriti e forme affini in Lucrezio e Leopardi (Bologna *1934), passin ;
M. CArRBONARA NADDEI, Momenti del pensiero greco nella problematica leopardiana
(Lecce 1977), passim ; e gia si veda della Stessa « © Della Concordia * di Antifonte
e ‘ La Ginestra > di Leopatdi», in Seri#ti in onore di Cleto Carbonara (Napoli 1976),
122-135, anche con altri riferimenti bibliografici.



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 315§

versione !, ... stavolta non sottoposta a censura ?, ora tale
aspetto culmina nello studio di cui fu oggetto, a quanto pare,
intorno al 1947 nella Russia sovietica e nei paesi dell’Est®.
Indispensabile per la conoscenza dell’epicureismo Lucrezio ci
porta la testimonianza di un womo che ha vissuto il messaggio
di una filosofia con I’ardore di una fede fortificante e che a questo
messaggio ha saputo dare la voce di un’altissima poesia.

Anatole France (nel romanzo Les Dieux ont soif ) ci presenta
un « esprit fort » che si avvia alla ghigliottina leggendone 1 versi.
Forse meglio di ogni altro ha interpretata la lezione di fortezza
che ha saputo dare il poema che proclama #:/ igitur mors est ad
nos neque pertinet hilum *.

111 ricordo & anche in E. PARATORE, « La problematica sull’epicuteismo... », 119.
2 Si veda M. Saccenti, Lueregio in Toscana..., 135-140.
3 E. PARATORE, « La problematica sull’epicureismo... », 119 € n. 4 € 204.

* Eccessiva la tesi di L. PERELLI, Lucrezio poeta dell’angoscia (Firenze 1969).

In generale, sull’interesse destato da Luctrezio nell’Europa modetna cf. A. MICHEL,
« Le hasard et la nécessité : de Lucréce aux modetnes », in BAGB 1971, 253-269;
M. Brozex, « Lukrecjusz w przekladach polskich », in Eos 61 (1973), 239-253, in
patticolare per la prima traduzione polacca parziale ad opera di 1. Krasicki (1735-
1801) sino al Kasprowicz (1860-1926), che pensava di farne una traduzione poetica;
e ancora A. STUCKELBERGER, « Lucretius reviviscens. Von der antiken zur neu-
zeitlichen Atomphysik», in Arch. fiir Kulturgesch. 54 (1972), 1-25; W. ROSLER,
« Vom Scheitern eines literarischen Experiments. Brechts ¢ Manifest > und das
Lehrgedicht des Luktez », in Gymnasium 82 (1975), 1-25.



316 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Kleve : Ein niherer Vergleich zwischen der philosophischen
Terminologie in Cicero und Lukrez wird wahrscheinlich zeigen, dass
Cicero Lukrez gut gekannt und benutzt hat(sieche meine Untersuchung
iiber gewisse Termini in Cic. INat. deor. 1: SO 38 (1963), 28 fL.).

M. Alfonsi : 1l fatto delle coincidenze terminologiche, riguardanti
I’epicureismo, tra Cicerone e Lucrezio puo riportarsi allo stesso sotto-
fondo linguistico ed anche alla patrii sermonis egestas che costringeva
all’uso di formule fisse che una volta acquisite difficilmente potevano
essere sostituite da altre analoghe. In pit 'impiego necessitato di ter-
mini identici o affini pud provare conoscenza di Lucrezio da parte di
Cicerone, il che ¢ indubbio e confermato da ogni parte, ma nello
stesso tempo il limitato apprezzamento proprio per il silenzio ovun-
que osservato sull’autore. In realta, I'unico apprezzamento & quello
per la poesia con la sola esplicita menzione di Lucrezio : ma anche
io, ¢ in fondo

questo, fatto in una lettera familiare e quasi di passagg

ben poca cosa !

M. Gigon : 1) Welches der wirkliche Sinn der Briefstelle Ciceros
Ad Q. Fr. ist, scheint mir immer noch vollig unklar. Das kompakte
umfangreiche Lehrgedicht des Lukrez Ilowpara (Plural!) zu nennen
ist mehr als unkorrekt und ein nach Umfang und nach Anspruch so
reprasentatives Werk mit einem kurzen Satz abzufertigen, ist fir
einen Cicero eine kaum begreifliche Haltung. Es kommt dazu das
allgemeine Problem der « historischen Proportion ». Ist es glaubhaft,
dass Cicero von einem Werk solcher Dimension nur ein einziges Mal
in einem einzigen Satz gesprochen hat und sonst nirgends, weder in
den Philosophica, noch in der Korrespondenz mit Atticus oder
Anderen ? Wir diirfen bei der gesamten Lage auch annehmen, dass
wir es wiissten, wenn Cicero in irgendwelchem uns verlorenen Text



L’AVVENTURA DI LUCREZIO £17

sich iiber das Werk des Lukrez gedussert hitte. Es ist auch etwas
seltsam, dass (soweit ich sehe) die spitere Antike sich niemals etwa
gefragt hat, wie es mit den Beziehungen zwischen Cicero und Lukrez
stand und sich auch niemals gewundert hat, dass Cicero in den Philo-
sophica Lukrez niemals zitiert. Da liegt ein Kniuel von Problemen
vor, das wir, wie ich fiirchte, mit unseren Mitteln nicht auflésen
kénnen ; und bei dieser Sachlage halte ich es auch fiir wenig frucht-
bar, nach sprachlich-terminologischen Gleichungen zwischen Lukrez
und etwa Cicero Rep. oder Nat. deor. suchen zu wollen.

2) Was Laktanz angeht, so darf ich eine Kleinigkeit beisteuern,
die mich seit langem beschiftigt. Bekanntlich finden sich bei Laktanz
Informationen iiber die Philosophie Epikurs, die nach Umfang und
Qualitit ausgezeichnet sind und weit tiber die entsprechenden Mittei-
lungen iiber Platon oder Aristoteles hinausragen (H. Usener hat das
meiste in die Epicurea aufgenommen). Woher hat Laktanz diese
Angaben ? Augenscheinlich weder aus Cicero noch aus Seneca (hier
wie dort die verlorenen Schriften mit eingeschlossen). Nun gibt es
bei Hieronymus eine Notiz, die von Kommentaren zu Lukrez spricht
(H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics (Goteborg 1958), 175
und 275). Sollte Laktanz Lukrez mit einem solchen Kommentar
benutzt und daraus sein besonderes Wissen iiber Epikur geschopft
haben ? Davon abgesehen ist es fir die Wirkungsgeschichte des
Lukrez nicht ganz ohne Interesse, dass in der Kaiserzeit kommen-
tierte Ausgaben von De rerum natura existierten.

M. Alfonsi : In parte si & gia convenuto dell’importanza se mai
solo negativa dell’unica citazione ciceroniana, che mostra quindi i
limiti dell’interesse suo per Lucrezio. Verissimo — ma esulava dal
campo della mia ricerca — che il materiale epicureo offerto da
Lattanzio & pregevole per estensione e qualita, e rivela la sua pro-
venienza, non certo solo dalla lettura del poema ma da fonti pit varie,
anche di natura filosofica, diversamente, a quel che pare, da Arnobio.
Tra queste, oltre Cicerone (anche opere perdute! basta pensare
alla Consolatio ricostruibile in gran parte attraverso Lattanzio)



318 DISCUSSION

e Seneca (si pensi a S. Agostino ed al De virtutibus di Seneca da lui
citato) conosciuti dai Cristiani nella loro completezza, indubbia-
mente — ed & acuta e per mio conto accettabilissima proposta —
sono presenti quei Commentarii in Lucretium, anche se il testo geroni-
miano potrebbe piuttosto far pensare a esegesi letterarie: ... i
Vergilinm et Sallustium commentarios... et aliorum in alios Plautum vide-
licet, Lucretinm, Flaccum, Persium atque Lucanum.

M. Schriers : J’ai été frappé par les rapprochements que vous
avez faits entre Lucréce et Varron. J’avais déja recueilli moi-méme un
certain nombre de figurae etymologicae que les deux auteurs ont en
commun, et sur le plan des idées aussi, il vaudrait la peine d’étudier
exhaustivement ces rapports. A ma connaissance, cette étude n’a
jamais été entreprise.

M. Alfonsi : Si, il problema dei rapporti tra Varrone e Luctrezio
pud essere approfondito tenuto conto anche dell’atteggiamento pro-
babilmente antineoterico (nella Menippea Papia Papae) di Varrone e
della sua iniziale ostilita a Cesare. Comunque stupisce anche in questo
caso il silenzio dell’'uno nei confronti dell’altro o viceversa. Ma
Varrone non nomina neppure Catullo, n¢ ne ¢ nominato. Troppo
sbrigativa forse la negazione di rapporti tra I’ ’Avdpwmnéroig varro-
niana e Lucrezio II 43a ss. come fatta nel pur pregevole e documen-

tato studio di J.-P. Ce¢be. Ma ¢ gia suo merito aver posto il problema.

M. Schmid : Vielleicht sind noch einige Bemerkungen zu dem
Reichtum an Lukrezanklingen und -zitierungen angebracht, wie ihn
Herr Alfonsi auch fiir die christliche Spitantike und das Mittelalter
auszubreiten weiss. Er hat sicher recht, wenn er solche mittelalter-
lichen Lukrezspuren, die mit Sicherheit direkter Lukrezkenntnis
entstammen, das heisst : die nicht auf Grammatikerexzerpierungen,
Handbticher oder Florilegien zuriickgehen, eine ‘problematische
Ausnahme’ nennt — aber das Problematische ist hier wie so oft das
eigentlich Interessante, nicht zuletzt unter dem Aspekt der mittel-
alterlichen Uberlieferungsgeschichte. In diesem Sinne diirften wohl
zumindest einige der in dem interessanten Aufsatz von G. Billa-



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 319

novich, « Veterum vestigia vatum nei carmi dei preumanisti pado-
vaniy», in [ltalia Medioev. ¢ Umanist. 1 (1958), fiir Lukrez nachgewie-
senen Fille besondere Aufmerksamkeit beanspruchen kénnen. (Wie
mir Herr Alfonsi sagt, ist diese Abhandlung von ihm in den Anmer-
kungen genannt und benutzt.) Man moéchte wiinschen, dass sich etwa
gerade auch fiir das neunte Jahrhundert noch mehr hinzugesellt |

Natiirlich gibt es neben dem Gesichtspunkt etwaiger Verwert-
barkeit von westigia Lucretii fur ein klareres Bild der mittelalterlichen
Uberlieferung, wie man es erhofft, noch andere Griinde, sich um
Lukrezzitate und -anklinge zu bemiihen, etwa das rezeptions-
geschichtliche Interesse an der deutenden Einordnung. Wie ich das
meine, moge ein Fall der christlichen Spitantike zeigen, auf den ich
wohl zuriickkommen darf: unter den zahlreichen instruktiven
Beispielen, die Herr Alfonsi vorgefiihrt hat, kann als besonders
bemerkenswert die von ihm hervorgehobene Tatsache gelten, dass
das den Stifter des Kepos als Heilbringer, ja als Gott feiernde Epikur-
elogium zu Beginn des fiinften Lukrezbuches auf die arnobianische
Lobpreisung Christi eingewirkt hat (Arnob. Naz. I 38), und dass dann
Laktanz tiber das blosse Hineinweben literarischer Anspielungen in
den eigenen Text hinausgeht und die lukrezischen Jandes Epicuri in
mehrfacher Zitierung expressis verbis auf Christus bezieht. Nicht
nur der deutlichere und klarere Fall des Laktanz, sondern auch der
des Arnobius verdient Beachtung. Welchen Sinn haben bei Arnobius
die Lukrezallusionen ? Wer z.B. bedenkt, dass die sichtlich nach
Lukrez geformten Themen der Pythagorasdarstellung in den ovidi-
schen Metamorphosen nach der doch wohl zutreflenden Annahme man-
cher Erklirer die Verehrung Ovids gegeniiber Lukrez bezeugen sollen,
konnte zunichst geneigt sein, in der kunstreichen Verwendung von
Lukrezallusionen seitens des Arnobius eine Art Huldigung vor dem
Genius des Lukrez zu sehen. Demgegeniiber habe ich zu zeigen
versucht (vgl. RAC 5 (1962), 785 f. und besonders 813 f. mit einem
weiteren Beitrag), dass die Lukrezspuren des genannten Arnobius-
kapitels durchaus als ‘Kontrastallusionen’ anzusehen sind, die die
Funktion haben, gerade die Ablosung des lukrezischen durch das
arnobianische Credo zu proklamieren (welch letzteres tibrigens hier



320 DISCUSSION

eine gewisse Affinitdt christlicher Gnosis zur Hermetik erkennen
lisst, ganz im Sinne von J. Carcopinos Forschungen zum afrikani-
schen Hermetismus). Was nun Laktanzens Verwendung der lukre-
zischen /landes Epicuri im Hinblick auf Christus betrifft, so hat sich
Herr Alfonsi mit Recht davor gehiitet, hierin in Nachfolge K. Biich-
ners und anderer einen Beweis dafiir zu sehen, dass der Christ den
Atomisten Lukrez ‘in den religidsen Schwingungen seiner Seele
verstanden’ habe. Er scheint allerdings, wenn ich ihn recht verstehe,
den Fall mit auf dem Hintergrund jener berthmten Passage sehen zu
wollen, in der der Kirchenvater sich im Anschluss an die Zitierung
cines bekannten Senecawortes (Fr. 24 Haase, vgl. Lact. nsz. V1 24, 12)
iber das Verhiltnis des heidnischen Philosophen der Kaiserzeit zum
Christentum auslisst. Das Bedauern des Laktanz, dass Seneca kein
Christ ist, ist jedoch, meine ich, nicht mit seiner Zitierung der
Lukrezversc auf eine Stufe zu stellen. Denn immerhin nennt Laktanz
den das numen betreflenden Senecasatz eine mirabilis sententia,
wihrend ihm die von ihm zitierten Lukrezverse so, wie sie vom Dich-
ter gemeint sind : eben in ihrer Bezogenheit auf Epikur und nicht
auf Christus, geradezu ldcherlich vorkommen (/ust. III 17, 28:
quos equidem versus nunquam sine risu legere possum; dazu auch 111 14, 1:
inepte). Moglich, ja wahrscheinlich, dass Laktanz einen Sinn fiir
den ‘fascino dell’arte e delle immagini’ des Dichters gehabt hat,
aber zweifellos liuft seine Verwendung der Lukrezverse fir Christus
auf Korrektur, auf umwertende Besitzergreifung hinaus: « Was
Lukrez von Epikur behauptet, hat nur als Aussage tiber Christus
Giltigkeit ». Wem meine Beurteilung der arnobianischen /loci similes
(Arnob. I 38) im Sinne von Kontrastallusionen nicht einleuchten
sollte, der wird sich durch die von mir angefiihrten starken Aus-
driicke des Laktanz vielleicht wohl auch fiir Arnobius tiberzeugen
lassen. Aber dies will nicht als Einwand, sondern nur als kleine
Erginzung genommen werden, die Dank fiir das von Herrn Alfonsi
Gebotene sein mochte.

M. Alfonsi: Giusto Pinvito all’approfondimento dei vestigia
Lucretii nel Medio Evo; per quanto riguarda l'atteggiamento di



L’AVVENTURA DI LUCREZIO 321

Lattanzio citca le /landes Epicuri, si, esso & differente da quello nei
confronti della mirabilis sententia senecana: ma comunque le frequenti
citazioni da Lucrezio mostrano la simpatia poetica e umana dell’ Apo-
logista cristiano per il Poeta.



L g B = : S e ) . & o= : B o
~ o - - (L i o= B = . :
| . . - = = B v . W el P
B 0 5 :
E ] = - " .
= : . ES L] I
e - -x
. Lz - - ¥ k%
il . ' '
“w e B k,
B o = v I . p & e
. . R I v “
i _ a0
X - 5 -

gre

el




	L'avventura di Lucrezio nel mondo antico ... e oltre

