
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 24 (1978)

Artikel: L'avventura di Lucrezio nel mondo antico ... e oltre

Autor: Alfonsi, Luigi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Luigi Alfonsi

L'AVVENTURA DI LUCREZIO
NEL MONDO ANTICO E OLTRE

W. Schmid ha tracciato, come meglio non si sarebbe potuto fare,
anni fa, il« Wandel des Bildes » di Lucresfo nel suo insieme, nei suoi

significati fondamentali con particolare riguardo al mondo tedesco e

francese; piü recentemente il Paratore con molta dottrina ha segnato

la storia dell'epicureismo nel mondo romano, storia in cui entra, come

e ovvio, Lucresfo, ma non lui solo. La nostra indagine vuole essere una

ricostru^ione storica e storicamente ordinata della vicenda culturale

di Lucre^io attraverso il mondo antico e sino al Medio Evo, interpretanda

alia luce delle varie correnti letterarie ed ideologiche il ruolo

che a Lucretfo fu riconosciuto, particolarmente — e pud sembrare

assurdo — presso gli Apologisti cristiani, distruttori e demistificatori
dell'antico mondo religioso in fun^ione della nuova cattedrale. Si e poi,
quasi per effetto della suggestione esercitata dallo studio dello Schmid,
voluto dare uno sguardo pure sulla « rinascita » di Lucrecfo nell'Illu-
minismo e nel preromanticismo italiano: capitolo di solito trascurato
dai latinisti anche italiani, quanto vivacemente sviluppato, soprattutto

ora, da italianisti e storici della cultura e delpensiero. *

* Ringrazio il mio allievo Professore A. Roncoroni per la preziosa collaborazione
datami nella ricerca del materiale bibliografico.



272 LUIGI ALFONSI

I. ETÄ CESARIANA

Se pub rimanere incerto il rapporto di Lucrezio con Egnazio
per ragioni cronologiche (nonostante l'arcaica apocope della s

in labentibu' Phoebe, Fr. 2 Traglia 1 e l'aggettivo noctivagis riferito
ad astris, per cui si veda Lucrezio, V 1191 : noctivagaeque faces
caeli flammaeque volantes, e IV 582), autore indubbiamente se non
anteriore contemporaneo o di poco posteriore, gli indiscutibili
rapporti specie tra Catullo 63,6 ss.,261 ss. e Lucrezio II 618 ss., o
tra Catullo 64, 397 ss. e Lucrezio III 70 ss., per carenza di chiari
elementi di datazione sono unicamente registrabili, ma non
possono documentare conoscenza sicura o imitazione di Lucrezio

da parte del Veronese 2: e la critica implicita moralistica
— certo — in Lucrezio IV 1133-1136 al <3jv äacoTco?, al desidiose

agere aetatem histrisque perire, di Catullo ed amici vscoTspoi, che

pare riflettere Yotium, Catulle, tibi molestumst ecc. di 51, 13-16
E del resto i rapporti tra tutto Catullo 51 e Lucrezio III 154-160

rispetto a Saffo cpaLsrcd [201...? Resta che la prima testimonianza
esplicita sul poema della natura e quella di Cicerone nella
famosa lettera al fratello (II9 [10], 3) del febbraio del 54: Lucreti
poemata, ut scribis, ita sunt: multis luminibus ingeni, multae tarnen

artis, dove appunto ci pare che il testo trasmesso possa ben

essere conservato e inquadrato nella tradizione scolastica che

opponeva spesso Yingenium alYars, laddove Cicerone troverebbe,
nonostante i molti esempi in contrario, rilevati da altri (comin-
ciando da Orazio, Ars 408-410) in altri poeti3, in Lucrezio

1 Cf. Poetae novi, ed. A. Traglia (Roma 2i974), 8-9; 64; 136-137; inoltre N. Mari-
none, « I frammenti di Egnazio », in Poesia latina in frammenti. Miscellanea filologica,
Universitä di Genova, Facoltä di Lettere (1974), 179-199 con relativa bibliografia;
A. Traglia, «Interpretazioni neoteriche», in ASNP S. Ill, 7 (1977), 63-66
specialmente.
2 In proposito si veda Titi Lucreti Cari De rerum natura libri sex, ed. by C. Bailey,
vol. II (Oxford 1947), p. 904 vv. 618-620; vol. Ill (Oxford 1947), pp. 1753-1754.
3 Ad es. per Callimaco in Ovidio, Am. I 15, 14 quamvis ingenio non valet

^ arte valet;
Ennio per Ovidio e ingenio maximus, arte rudis {Trist. II 424) e in Am. I 15, 19
Ennius e arte carens.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 273

realizzata una fusione1 di fantasia lampeggiante, a sprazzi
(1'ablativo di qualita), eppure di controllo artistico eminente e

costante (il genitivo) 2.

Tanto piü notevole questo riconoscimento nell'enniano
Cicerone, in quanto egli si e lamentato altrove della rozzezza
con cui la filosofia epicurea veniva diffusa a Roma nulla arte
adhibita ad opera dei Rabirit, dei Catii, degli Amafinii, mail
verborum mterpretes3, e in quanto proprio in una lettera ad

Atticilm 4 del novembre del 50 ironizza sui vedjxepoi, e poi nel

45-44 contrappone Ennio poetam egregium ai cantoribus Eupho-
rioms 5. Quindi l'apprezzamento per Yars di Lucrezio, oltre che

per il balenante Ingenium sia pur cursoriamente espresso una
sola volta in una lettera familiare, rispondeva anche a premesse
estetiche. Controprove £L il fatto che piü di qualche eco del

poema non sia possibile raccogliere in Cicerone, a dimostrare
che il suo interesse per Lucrezio 6 e esclusivamente di natura
artistica. Non quindi in Cicerone ammirazione per il poeta-

1 Si veda E Malcovati, Cicerone e la poesia (Pavia 1943), 209-213 e note relative
2 Cf. E. Pasoli, « Cic. Q. Fr. II 9 (10), 3 », m Saggt di grammatica latma (Bologna
1961), 11-27
3 Fam. XV 16-19, 2- Cf E Paratore, L'eptcureismo e la sua dißustone nel mondo

latino (Roma i960), passim, «La problematica sull'epicureismo a Roma», m
Aufstieg lind Niedergang der romischen Welt I 4 (Berlin 1973), 117-204, P. Boyancl,
« L'epicurisme dans la societe et la litterature romaines », m BAGB i960, 499-516;
V GiurrRE, « L'agire ' sua causa, non civium'. Osservaziom sulla volgarizza-
zione dell'epicureismo a Roma », m Atti dell' Accademia Pontamana N.S. 21 (1973),
1-46; G. d'Anna, Alcuni aspetti della polemica antiepicurea dt Cicerone (Roma 1965),

7-52 e relativa bibliografia, T. Maslowski, « The Chronology of Cicero's Anti-
Epicureanism », m Eos 62 (1974), 55-78, specialmente H M Howe, « Amafimus,
Lucretius,and Cicero», in AJPh 72 (1951), 57-62, e I. Trencsenyi-Waldapfel,
« Ciceron et Lucrece», m AAntHung 6 (1958), 321-383, D Nardo, «Spectra
Catiana », in « Dignam Dis», a G. Vallot (Venezia 1972), 115-158, e gia P Giur-
frida, L'eptcureismo nella letteratura latma nel I sec a C I (Torino 1940), II (Torino
1950), passim.
4 VII 2, i
6 Tusc. III 19, 45.
6 Cf E. Malcovati, Cicerone e la poesia, 213-216, E. Paratore, « La problematica
sull'epicureismo ..», 140-143.



274 LUIGI ALFONSI

filosofo, l'unico che Roma abbia avuto da paragonare a Par-
menide o all'agrigentino Empedocle, ma sempbcemente per il
poeta, che anche sdlisdcamente ebbe affinita pure con le sue

giovani esperienze di poesia, come gli Aratea, nella fusione di
tecnica alessandrina e moduli enniani, e che anzi — pare — ne

riprese qualche immagine: come tereti cervice reposta (I 35) da

tereti cervice reflexum nella descrizione di una costellazione

(Fr. IX 5 Traglia) e in II 148 convestire sua perfundens omnia luce,

da rapportare al v. 60 Fr. XXXIV Traglia vestivit lumine Titan
e specialmente vv. 332 haec sol aeterno convestit lumine lustrans e

473 vestivit lumine terras. Ma, anche a non voler accordare
fiducia alia Vita Borgiana, resta il fatto che in essa si parla di
legami unicamente ardstici, anzi stilistici, di Cicerone con
Lucrezio, il che naturalmente non esclude la comune dipendenza
da Ennio 1. Ecco il testo: Cum T. Pomponio Attico, Cicerone,

M. Bruto et C. Cassio coniunctissime vixit. Ciceroni vero recentia

ostendebat carmina, eius limam secutus a quo inter legendum aliquando
admonitus ut in translationibus servaret verecundiam, ex quibus duo

potissimum loci referuntur « Neptuni lacunas » et « coeli cavernas»,
dove appunto la seconda espressione si ritrova sia in Cicerone,
Aratea (Fr. XXXIV 252 caeli lustrare cavernas) sia in Lucrezio
(IV 171 e VI 252 liquisse et magnas caeli complesse cavernas), e la

prima, — a parte salsas lacunas di Lucrezio III 1031, V 794 e I 115

an tenebras Orci visat vastasque lacunas, — ricorda la Retorica ad
Erennio IV 10, 15 in Neptunias depulsus erit lacunas. Ma, pur
trascurando la discussa Vita Borgiana — probiana o meno —,
c'e inequivocabile la testimonianza geronimiana, derivata da

Suetonio, a confermare il legame, sempre di natura letteraria e

stilistica, tra Cicerone e Lucrezio: cum aliquot libros per intervalla

insaniae conscripsisset quos postea Cicero emendavit, nel che e da

vedere, sempre riferita a Marco Tullio, sempbcemente l'attivitä
editoriale 2 del grande oratore, che, ripetiamo, prescindendo da

1 E. Bignone, Storia delta letteratura latina III (Firenze 1950), 573-577, e special-
mente 576 n. 2 ; E. Malcovati, Cicerone e la poesia, 205-206.
2 E. Paratore, « La problematica sulPepicureismo... », 140.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 275

singole frasi ed echil, ha visto in Lucrezio soprattutto il
poeta di alta ispirazione e il prosecutore dello stile enniano nel

verso, sia pure in legami tecnici con gli alessandrini. Altro
contatto cronologicamente non verificabile e quello con
Varrone Menippeo (non tenendo conto del frammento dubbio
riportato da Varrone, Ling. V 17 dove certo Lucretius va corretto
in Lucilius-, ed ancor piü Ling. VII 94), Fr. 36 Buecheler Fr. 1

dall' 'Av&pco7r67roXi<;, 7tspl YsveS-Xiaxyji;) :

non fit thensauris non auro pectu' solutum ;
non demunt animis curas ac religiones
Persarum montes, non atria diviti' Crassi

da rapportare, come notato da A. Ernout-L. Robin 2, ai vv. 44-
46 del II libro di Lucrezio :

his tibi tum rebus timefactae religiones

effugiunt animo pavidae; mortisque timores

tam vacuum pectus linquunt curaque solutum.

E poi ancora (vv. 47-53) :

quod si ridicula haec ludibriaque esse videmus

re veraque metus hominum curaeque sequaces

nec metuunt sonitus armorum nec fera tela

audacterque inter reges rerumque potentis
versantur neque fulgorem reverentur ab auro

nec clarum vestis splendorem purpureai,
quid dubitas quin omni' sit haec rationi' potestas

1 Si veda anche G. C. Pucci, « Echi lucreziani in Cicerone», in SIFC N.S. 38

(1966), 70-132, soprattutto per la seconda parte del I Libro delle Tusculanae e per
il II Libro del De divmatione. E giä W. A. Merrill, « Cicero's Knowledge of
Lucretius's Poem», in Univ. of Calif. Publications in Classical Philology 2 (Berkeley
1909), 35-42; ora J.-M. Andre, « Ciceron et Lucrece. Loi du silence et allusions

polemiques», in Melanges P. Boyance (Rome 1974), 21-38; J. Fontaine, « Le
Songe de Scipion premier Anti-Lucrece ?», in Melanges A.. Pigamol III (Paris 1966),

1711-1729.
2 Commentaire, tome I (Paris 1925), p. 217 al v. 46.



276 LUIGI ALFONSI

E in "Exw ere, 7tepl tux?]? ü Fr. 2 non puö essere in rapporto con
Lucrezio II 37 ss., appunto precedenti agli altri? E in KocrfxoTo-

puvv), rapl 9&opäi; xoapLou il Fr. 2 puö essere avvicinato a Lucrezio
I 29-30. E le Eumenides per il culto della Magna Mater

Ma il comune tema diatribico nel primo caso, nell'impos-
sibilitä di fissare la cronologia (che le Menippee, com'e ben noto,
nel loro complesso furono composte fra l'8o e il 67, salvo

qualche aggiunta posteriore, qualche «pezzo» piü recente
assolutamente nuovo 1), rimane documento dell'affinitä
concettuale, tanto piü dato l'impiego anche in Varrone dell'
esametro.

Comunque la presenza e l'importanza di Lucrezio nella
letteratura dell'epoca cesariana e confermata da un'altra testi-
monianza. £ di Cornelio Nepote nella Vita di Attico (12, 4),
di Cornelio Nepote che M. Ciceronis ut qui maxime amicus familiar

is fait (Gell. XV 28,1), amico anche di Varrone che forse gli
dedicö un Logistorico (Carisio, ed. C. Barwick-F. Kühnert
(Leipzig 1964), p. 74, 7), intimo di Catullo. In questa biografia,
nella parte scritta anteriormente alia morte di Attico, il ben noto
epicureo (19,1 : Haec hactenus Attico vivo edita a nobis sunt), quindi
intorno al 35, si parla del salvataggio di L. Iulium Calidum ad

opera di Attico, e Cornelio intervenendo direttamente aggiunge :

quern post Lucreti Catullique mortem midto elegantissimumpoetam
nostrum tulisse aetatem vere videor posse contendere. Quindi Lucrezio e

Catullo sono considerati insieme da Cornelio Nepote, e, parrebbe,
secondo un parametro di giudizio estetico tipicamente neoterico,
Yelegantia. E poi, come In quanto rappresentanti di due

1 L. Alfonsi, « Le ' Menippee ' di Varrone», in Aufstieg und Niedergang... I 3

(Berlin 1973), 33 specialmente; J.-P. Cebe (ed.), Varron, Satires Menippees, 2

(Rome 1974), p. 160 e n. 2, istituisce lui pure il confronto tra 1' 'Av^pconoTroXi?,

Fr. 1 e Lucrezio, ma esclude possibility di imitazione dall'uno all'altro o viceversa,
riducendo, nonostante riconosca che il testo lucreziano «ressemble au notre
[cioe al varroniano] jusque dans l'expression », il tutto a un « locus communis de la
Philosophie greco-latine ». Sulle Eumenides si veda anche D. Romano, «Varrone
e Cibele», in Atti del Congresso Internationale di Studi Varroniani II (Rieti 1976),
495-506.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 277

indirizzi differenti, il neoterico vero e proprio, tanto per inten-
derci, e l'enniano, oppure in un'ottica piü ravvicinata che non
sia la nostra attuale Vedendo insomma i rapporti tra Lucrezio
e Catullo quasi documentati dalle consonanze del primo coi
carmi 64 e 63 del secondo, come vorrebbe Tenney Frank, Catullus

and Horace (New York 2196 5), 104 O come il Ferrero, che

parlö di Poetica nuova in Eucree^io (Firenze 1949), inserendo con
il Rostagni l'opera lucreziana nel vivo della temperic letteraria
dell'epoca Ma c'e di piü : noi non escluderemmo che la

notizia anche circa Lucrezio, come per Catullo, sia stata giä
registrata da Cornelio nella sua « Cronaca », proprio sulla base

del proemio catulliano (anteriore quindi al 54) :

cui dono lepidum novom libellum
arida modo pumice expolitum
Corneli tibi: namque tu solebas

meas esse aliquid putare nugas,
iam tum cum ausus es unus Italorum
omne aevum tribus explicare cartis

doctis, Iuppiter, et laboriosis (vv. 1-7).

Dunque Cornelio Nepote, poeta pur lui (Plinio, Epist. V 3, 1-6),

come assegnava un posto a Catullo nella sua « Cronaca », pare
a noi possibile lo assegnasse anche al coevo Lucrezio, quale
riconoscimento di un altissimo livedo di arte sullo stesso piano
dei vewTspoi., o su un piano diverso, ma equipollente.

11. etA augustea

Poi dall'ammirazione proclamata ed esplicita dell' «etä
cesariana» si passa nell'etä augustea all'imitazione, anche

diffusa, ma implicita e quasi sottintesa : regna quella che e

stata definita suppergiü gia del Martha come la « congiura del

silenzio», modernamente potremmo dire una forma di con-
danna all' indice. Lucrezio e ripreso pure verbalmente (in



278 LUIGI ALFONSI

Gell. I 21, 7 esplicitamente si dice : non verba autem sola, sed

versus prope to tos et locos quo que Eucreti plurimos sectatum esse

Vergilium videmus), ma fino a Ovidio non e nominato \ Perche
Scartiamo anzitutto l'ipotesi della condanna ideologica per il
poeta epicureo : tenendo presente che proprio l'epicureismo fu
sistema filosofico largamente professato in epoca augustea, 2

che Orazio (insanientis... sapientiae / consultus: Carm. I 34, 2-3) e

Mecenate stesso furono epicurei3: e Vario col suo De morte 4

E che poeti come Gallo, pur cadud in disgrazia politica, furono
ricordati e prima e dopo la loro scomparsa, senza alcuna damna-

tio memoriae, da contemporanei come Vergilio nelle Ecloghe e

Properzio II 34, 91-92. AI piü si potrebbe ipodzzare una certa
freddezza politica, analoga a quella manifestata per Cicerone,

per un poeta che parlando di patriai tempore iniquo non pare
sognasse l'avvento come tocassana di una dittatura, di un
principato. O forse poteva spiacere il tremendo auspicio e quasi
presentimento, consentito si a Scipione Emiliano (Polibio,
XXXVIII 22, 2, di Scipione : cnmSwv oti xal izokzic, xal eD-vt) xal
dpypiQ oeKCuaac, Sei peTaßaXsiv c6<x7tsp dv&pwTtoui; Salpova, xal tout'
ena&e piv "lAtov..., recitando i vv. 448-449 da Iliade VI), e poi in
epoca piü matura a Tacito urgentibus iam imperii fatis (Germ.

33, 2), ma non a Lucrezio, quale espresso in V 95-98 e II
1144-1145 :

sic igitur magni quo que circum moenia mundi

expugnata dabunt labem putrisque ruinas,

quasi preannunciando prossima la fine del mondo :

1 Si veda A. Traina, «Lucrezio e la ' congiura del silenzio '», in Poeti latini
{e neolatini) (Bologna X975), 81-91 e relativa bibliografia.
2 Cf. P. Grimal, «L'epicurisme romain», in Actes du VIIIe Congres, Ass.
G. Bude (Paris 1969), 165; a parte la possibile ostilitä di Memmio per Cesare

(A. Rostagni, Virgilio Minore (Roma 2I90i), 377-384).
3 J.-M. Andre, Mec'ene (Paris 1967), 33 e 122; G. Mazzoli, «L'epicureismo di
Mecenate e il Prometheus », in Athenaeum 46 (1968), 300-326.
4 Cf. A. Rostagni, Virgilio Minore, 391-404.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 279

iamque adeo fracta est aetas effetaque tellus

vix animalia parva ereat... (II 1150-1151)

Ma forse ancor piü ne e da ricercare la motivazione in fattori
di carattere letterario. Prima di tutto gli augustei, in generale,
si contrappongono quasi in rivalitä letteraria ai grandi dell'etä
precedente. Secondariamente i poeti augustei amano citare
esplicitamente solo il o i loro modelli generali. Cosi Vergilio
per Teocrito, Esiodo (mentre non nomina ne Callimaco, ne
Eratostene, ne Catullo, ne Apollonio Rodio); cosi Orazio per
i giambografi negli Epodi e per VAeolium carmen nei Carmina,
omettendo ben altri nomi; cosi Properzio per Callimaco e

Filita. A meno che non si tratti di esemplifieazione (ad es.

Ligdamo III 6,41-42 per Catullo; Properzio II 25,4 per Calvo
e Catullo ; I 7, 3 per Omero e I 9, 11 per Mimnermo e Omero
contrapposti) o di una vera e propria rassegna di « precedenti»,
come asseverazione e giustificazione, anziehe come manifesto

programmatico della propria arte : e il caso di Properzio, II 34,
specialmente vv. 85-94 (ma tutta l'elegia e importante), o degli
elenchi ovidiani di Am. I 15 ; Am. Ill 9, specialmente vv. 5 5-66 ;

Ars III 333 ss. ; Ars III 536 ; Rem. 763-766 ; Trist. II 445 ss. ;

Trist. IV 10, 51-54 ; Trist. V 1, 15-20 x.

E cominciamo appunto da Ovidio e da Vitruvio, i due

augustei che nominano espressamente Lucrezio. Di quanto
materiale lucreziano, da tutti i libri di Lucrezio, Ovidio si sia

servito in tutte le sue opere e la testimonianza... anche eccessiva

nel libro di Anton Zingerle, Ovidius und sein Verhältnis syt den

Vorgängern und gleichzeitigen römischen Dichtern II (Hildesheim
1967), 12-47. E gli elogi di Ovidio sono stati frequentemente
citati come prova della sua comprensione per ilpoema: orbene

1 Si veda A. Ronconi, « Lucrezio nel bimillenario», in Da Lucrezio a Taciio

(Firenze 2i968), 27-30; Interpreta^ioni ktterark nei classici (Firenze 1972), 174;
P. Boyance, JLucrece et l'epieurisme (Paris 1963), 22-26, e specialmente per il nostro
problema p. 137, inoltre la bibliografia alle pp. 332-335; A. Traina, « Lucrezio
e la ' congiura del silenzio '», 81-91.



LUIGI ALFONSI

si tratta di una grande ammirazione per l'artista, espressa si col
solito Totoq della eternita della poesia, ma con moduli propri
di Lucrezio :

Carmina sublimis tunc suntperitura Rucreti
exitio terras cum dabit una dies {Am. I 15, 22-23)

che ricorda Lucrezio V 95-99 :

tma dies dabit exitio, multosque per annos

sustentata ruet moles et machina mundi.

nec me animi faliit quam res nova miraque menti
accidat exitium caeli terraeque futurum
et quam difficile id mihi sit pervincere dictis.

E per moles anche Ovidio, Met. I 256-258 :

adfore tempus

quo mare, quo tellus correptaque regia caeli

ardeat et mundi moles operosa laboret. 1

Inoltre l'aggettivo sublimis indica una particolare connotazione
stilistica, rapportando Lucrezio appunto al genere « nobile » 2.

Ma il modulo stilistico e caratteristico di Ovidio quando
vuole celebrare un poeta ammirato, garantendone l'eternita :

si veda per Arato Am. I 15, 16: cum sole et luna semper Aratus
erit. E cosi per Vergilio stesso Am. I 15, 25-26 :

Tityrus et fruges Aeneiaque arma legentur
Roma triumphati dum caput orbis erit ;

e poi per Tibullo, sempre in Am. I 15, 27-28 :

Donee erunt ignes arcusque Cupidinis arma,
discentur numeri, culte Tibulle, tui.

1 A. Zingerle, Ovidius und sein Verhältnis..., 13.
2 Sul giudizio ovidiano si vedano anche E. Paratore, « Ovidio e il giudizio
ciceroniano su Lucrezio», in RCCM 2 (i960), 130-140, e G.-B. Conte, «II
' trionfo della morte ' e la galleria dei grandi trapassati in Lucrezio III 1024-105 3 »,
in ALFC N.S. 37(1965), 114-132.



L'AWENTURA DI LUCREZIO Z8l

E cosi per Omero : vivet... Tenedos dum stabit et Ide, / dum... ecc. ;

altrettanto per Esiodo : vivet et Ascraeus, dum... (Am. I 15,

9-12); per Menandro : dum fallax servus ecc. / Menandros erit
(Am. I 15, 17-18); Ennio ed Accio casurum nulla tempore nomen

habent{Am. 115, 20). Per giungere alia conclusione :

ergo cum silices, cum dens patientis aratri
depereant aevo, carmina morte carent (Am. I 15, 31-32).

Inoltre Lucrezio e citato in Tristia II 425 in un elenco di poeti
greci e romani con cui Ovidio « cerca di giustificare al princeps
il suo carmen incriminato » 1:

explicat ut causas rapidi Lucretius ignis

casurumque triplex vaticinatur opus

(cf. Lucrezio V 93-94; e, per i versi ovidiani di Tristia II 261-

262, si ricordi proprio l'inizio del poema Aeneadum genetrix...) 2.

Comunque, a parte l'imitazione e l'esaltazione, certo sin-

cera, anche se retorica, Ovidio stoicheggiante, posidoniano e

pitagorico, ha, pur nel capovolgimento provvidenzialistico
dello sviluppo del mondo, voluto da un deus et melior natura e

culminante nell'apoteosi di Cesare nelle Metamorfosi, ricono-
sciuto la grandezza del poeta, in un punto, anzi, del poeta
cosmico:

quid vetat et Stellas, ut quaeque oriturque caditque,
dicere promissi pars sit et ista mei.

Felices animae, quibus haec cognoscere primis
inque domus superas scandere cura fuit! 3

;

e dalla copia delle immagini e di versi ripresi da Lucrezio in
tutto o in parte ne ha assunto anche un alto insegnamento
formale. Evidentemente l'esametro lucreziano non fu sentito
da Ovidio come qualcosa di arcaico e di sorpassato.

1 A. Traina, « Lucrezio e la ' congiura del silenzio '», 89.
2 A. Zingerle, Ovidius und sein Verhältnis.... 45.
3 Fast. I 295-298.



282 LUXGI ALFONSI

Un posto a parte merita Vitruvio nella Praefatio del IX libro
della sua opera, forse composta negli ultimi anni della sua
attivita (verso il 25) \ Qui Lucrezio e visto, proprio diversa-
mente dalla maggior parte degli augustei, assieme a Cicerone e a

Varrone, come uno dei grandi del passato — ma staccato dagli
arcaici —, educatori del presente : item plures post nostram memo-

riam nascentes ctim Ducretio videbuntur velut coram de rerum natura

disputare, de arte vero rhetorica cum Cicerone, multi posterorum cum

Varrone conferent sermonem de lingua Patina... per concludere : et
ad summam sapientium scriptorum sententiae corporibus absentibus

vetustate florentes, cum insunt inter consilia et disputationes, maiores

habent quam praesentium sunt, auctoritates omnes (§ 17). Attuale
quindi l'insegnamento lucreziano di dottrina, piü che di poesia,
analogo a quello retorico di Cicerone e a quello linguistico di
Varrone. Anzi parebbe che il dettato posidoniano echeggiato nel

proemio del De inventione ciceroniano circa i grandi Maestri
dell'Umanitä qui venga trasferito agli scrittori dell'eta cesa-
riana : e quibus qui a teneris aetatibus doctrinarum abundantia satian-

tur optimos habent sapientiae sensus (si noti!), instituunt civitatibus
humanitatis mores, aequa iura, leges... (§ 2, e anche per il concetto
ribadito §§ 15-16).

Ma, a parte queste due menzioni esplicite — e Vitruvio,
come e ben noto, e un po' un appartato nella cultura augu-
stea 2

—, i massimi poeti augustei, senza nominarlo, hanno,
ripetiamo, tenuto ben presente Lucrezio, secondo diverse

angolature, ma tutti tesaurizzando il suo magistero stilistico.
Prescindiamo dall'Appendix: ma sarä almeno da far men-

zione del Culex, in cui la presenza di Lucrezio e, pur in un
contesto di differente impostazione religiosa, perö fondamen-
tale, tanto che il Rostagni, convinto dell'autenticitä del poe-
metto, ha potuto intitolare il capitolo relativo ad esso del suo

1 A. Traina, « Lucrezio e la ' congiura del silenzio ' », 88-89.
2 H. Bardon, JLes empereurs et les lettres latines d'Auguste a Hadrien (Paris 2i968), 66.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 283

Virgilio Minore1: « L'appello di Lucrezio». E se pure non si

accetti la proposta del Paratore 2 di leggere al v. 38 non il
testo tradito gloria perpetuum lucens, mansura per aevum, ma

gloria JLucreti placidnm mansura per aevum, col che si evincerebbe

un'esplicita menzione di Lucrezio nell'Abpendix, affine a quella
ritenuta dal Paratore come allusione a lui del Carm. XII, v. 15

dei Priapea pseudo-vergiliani, pubblicati dal Baehrens nel vol. I
dei suoi Poetae Eatini Minores (pp. 61-62) e risalenti a detta dello
stesso Baehrens all'eta augustea (o meglio al I sec. d.C.), e cioe

ut credas Epicuron oscitari, se anche ciö non si accetti, resta che

il Culex e un documento della ammirazione ed imitazione da

Lucrezio quale poeta-maestro, quale rivelatore e propagatore di
un messaggio, piu che come artista puro, e creatore della lingua
poetica della filosofia. Altrettanto il ruolo di poeta della scienza

cosmica sembra riconosciuto a Lucrezio dall'eco che se ne trova
nel proemio della Ciris, e tanto piü se posteriore ad Ovidio, e

nell'esaltazione della natura di cui e pervasa YAetna, che puö
essere considerata svolgimento in esteso della trattazione conte-
nuta nel libro VI del De rerum natura (535-607 e 639 ss.),

certamente nata nell'ambiente di Seneca.

Ma nel Catalepton V, che noi abbiamo pensato sia forse il
primo o uno dei primi documenti poetici sicuri pervenutici di

Vergilio, c'e la piena adesione ai magni... docta dicta (cf. Lucrezio
V 113 e II 987, ma gia in Plauto, Trin. 380 e Asin. 5 2 5,nonche
Ennio, Ann. v. 270 Vahlen) Sironis, c'e l'anelito all'd-rapa^a
epicurea, ad beatos portus, per « vindicare » vitam ab omni ctira (e
cf. Lucrezio V 10-12 e II 1 ss.): ma lo stesso tipo di composizione
affine ai modi neoterici, lo stesso congedo dalla poesia, sia

pur velato di nostalgico rimpianto, la stessa ammissione delle
dulces Camenae, solo sed pudenter et raro, mostrano un certo' di-

1 Op. cit., 141-167 e giä 71-140, e si veda ancora A.rA. Barrett, « The Praise of
Country Life in the Culex», in PP 25 (1970), 323-327.
2 E. Paratore, « Postille lucreziane — I. Lucrezio e il Culex», in PP 2 (1947),

192-202.



284 LUIGI ALFONSI

stacco da Lucrezio : qui c'e Epicuro, c'e, se vogliamo, Sirone e

Filodemo e la scuola di Napoli, piü di Lucrezio. II quale viceversa
e ben presente, come poeta e poeta cosmico epicureo, nelle

Ecloghe. Nella V, nel canto di Menalca, dove non solo l'espres-
sione ergo alacris silvas et cetera rura voluptas / Panaque pastoresque
tenet Drjadasque puellas (58-59) richiama la voluptas epicurea \
ma proprio il grido di intonsi monies, di rupes e di arbusta annun-
ziante l'apoteosi di Dafni «deus, deus ille, Menalca» (62-64) e

chiarissima, esplicita eco di Lucrezio V 8: deus ille fuit, deus

inclyte Memmi2. Ma poi c'e la VI Ecloga, in cui il canto cosmo-
gonico di Sileno (Sirone et quasi sub persona Sileni Sironem

inducit loquentem, Servio, Eel. VI 13) rivela, come e stato ben
detto fin dal Cartault, piü il lettore di Lucrezio che l'uditore di
Sirone : ed e il Lucrezio poeta (canebat!) cosmico, che fornisce
concetti ed immagini per esprimere in forma concisa e forse
anche leggermente divergente (Boyance) il grandioso evento
della formazione del mondo : magnum per inane e in Lucrezio I
1018 ; liquidi ignis in VI 205 ; ignis / semina in VI 200-201 ; e cosi
lucreziani i quattro elementi fondamentali (exordia II 333)

ex igni terra atque anima (si noti!) procrescere et imbri (I 715);
analoga la costruzione di discludere (V 438). E la problematica
X Ecloga

Ma il trionfo di Lucrezio poeta cosmico e nelle Georgiche 3:

e non solo per fatti di struttura affine (proemi ed epiloghi,

1 Si veda, anche per quello che segue su Virgilio, L. Alfonsi, « L'epicureismo
nella storia spirituale di Vergilio», in Epicurea in memoriam Hectoris Bignone,

Universitä di Genova, Facoltä di Lettere (1959), 167-178; A. Traina, «Si num-

quam fallit imago. Riflessioni sulle ' Bucoliche ' e l'epicureismo », in Poeti latini
(e neolatini), 163-174 con bibliografia; E. Paratore, « La problematica sull' epicu-
reismo...», 194-200.
2 Si veda D. van Berchem, « La publication du De Kerum Natura et la VIe
Eglogue de Virgile », in MH 3 (1946), 26-39 e 'n particolare 34.
3 Si veda G. D. Hadzsits, Lucretius and his Influence (New York 2i963), 30-37;
E. Paratore, « Spunti lucreziani nelle ' Georgiche ' », in A 8c R S. III, 7 (1939),

177-202; « Ancora di Lucrezio e delle Georgiche», in Annali Facoltä di Magistero,
Universitä di Messina, 1940, 129-197; «La problematica sull'epicureismo...»,



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 285

episodi, la peste del Norico), non solo per gli echi verbali,
ma, nonostante l'interpretazione prowidenzialistica del pro-
gresso umano in Georg. I 121-135, per l'esaltazione quasi
mistico-religiosa della felicita che comporta la cpucnoXoyla, la
scienza liberatrice col dono dell' axapa^la. Solo che nella mutata
prospettiva, accanto all'ideale che pare privilegio difficilmente
raggiungibile da pochi, si allinea quello della semplice fede

felix qui potuit rerum cognoscere causas...;
fortunatus et ille deos qui novit agrestes

(e Servio spiega : felices sunt et rustici et qui philosophiae tribuunt

operam); e ciö senza implicare precisa presa di posizione pole-
mica, ma semplicemente, in nome dell'amore della natura e

della poesia, una equivalenza di due distinti ideali di vita. Tanto
piü che se il clima politico generale poteva favorire, anche con
l'accettazione dell'epicureismo, il programma di pace augustea,
ed il rinnovato culto per la natura e la campagna, la sintesi poetica
di alessandrinismo e di didascalismo 1 con tradizione enniana

poteva apparire agli occhi di Vergilio, ammiratore di Esiodo e

di Arato, in parte gia realizzata appunto da Lucrezio, che

perciö assumeva pure sotto questo profilo il ruolo di maestro.
E cosi ne.ll'Eneide, nel canto di Iopa (I 742-746) ritorna, con

l'eco delle Georgiche (A.en. I 745-746 Georg. II 481-482),
anche il canto cosmogonico di Sileno a mostrare appunto
l'interpretazione eminentemente poetica e naturalistica, piü che filoso-

195-197 specialmente; H. Klepl, Lukrex und Vergil in ihren Lehrgedichten (Darmstadt

1967), passim; e giä W. A. Merrill, « Parallels and Coincidences in Lucretius
and Vergil», in Univ. of Calif. Publications in Class. Philol. 3 (1918), 135-247;
C. Bailey, « Virgil and Lucretius», in Proceedings of the Class. Assoc. 1931, 21-39;
L. Hanon, Ltinfluence philosophique de Litcrece dans les Georgiques de Virgile (These
Louvain 1942/43); B. Farrington, «Vergil and Lucretius», in Acta Classica 1

(1958), 45"5°-
1 Si veda A. La Penna, « Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio», in
Hesiode et son influence, Entretiens Fondation Hardt 7 (Vandceuvres/Geneve 1962),

215-252.



286 LUIGI ALFONSI

fica, che Vergilio ha dato di Lucrezio. Si direbbe che l'epicu-
reismo si configuri in lui attraverso Lucrezio come messaggio
di piii approfondita e sensibile comprensione della natura, come
maggiore accostamento al suo mistero, anche religioso, per
trarne serenitä di vita semplice ed onesta, da etä saturnia, se mai
da superare sul piano di una maggiore consapevolezza storico-
politica, qualora nel tu regere imperio populos, Romane, memento

del VI Eneide (851) vogliamo vedere quanto meno una risposta
a Lucrezio V 1127-1128 :

ut satius multo iam sit parere quietum

quam regere imperio res velle et regna tenere,

col preciso impegno paneziano del dovere e della missione
altruistica anziehe di egoistico ritiro in se stesso : pacisque

imponere morem / parcere subiectis et debellare superbos 1

E la speranza del grande piano provvidenziale che vuole
conclusa in un patto di fraternita divina e umana la guerra che

divise cielo e terra.
Se quindi per Vergilio l'epicureismo e entrato come espe-

rienza poetica ed umana attraverso Lucrezio, se quindi per
Vergilio si puö parlare, in parte almeno, anche del maggior omag-
gio di sincera imitazione 2

per Lucrezio, il contrario riguarda
Orazio : in lui invece Lucrezio entra in quanto trasmettitore di
formule, di qualche formula epicurea o caso mai di qualche

spunto moralistico, come poi sara anche nel satirico Persio ;

Vergilio e — ripetiamo — lucreziano e subordinatamente epi-
cureo, Orazio e soprattutto epicureo contentus vivere parvo ;

parous deorum cultor et infrequens e poi insanientis sapientiae {Carm. I
34, 1-2), Epicuri degregeporcum (Epist. I 4, 16), che cerca appunto
di realizzare il suo ideale di ärapa^ta, come egli dice di Albius :

1 Am. VI 852-853. Cf. anche A. K. Michels, « Lucretius and the Sixth Book of
the A.eneidy>, in A.JPb 65 (1944), 135-148.
2 G. D. Hadzsits, op. cit34-35.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 287

an taciturn silvas inter reptare salubris

curantem quidquid dignum sapiente bonoque est

(Epist. I 4, 4-5)
inter spem curamque timores inter et iras
omnem crede diem tibi diluxisse supremum;
grata superveniet quae non sperabitur hora (ibid., 12-14)

£ sempre il motivo del carpe diem (Carm. I 11, 8) ripreso proprio
da Epicuro (Plutarco, De tranq. an. 16, 474 C, e Filodemo,
De morte IV, col. 38, 14). Del resto anche gli ideali poetici
antiarcaicizzanti di Orazio inducono noi a ridurre, se non il
volume degli echi, il significato pero della presenza e l'impor-
tanza di Lucrezio in lui1. Che in fondo tutto si risolve in
qualche ripresa verbale come in Sat. I 5, 101-103 :

namque deos didici securum agere aevum

nec siquid miri faciat natura, deos id
tristis ex alto caeli demittere tecto,

da Lucrezio V 82 : nam bene qui didicere deos securum agere aevom,

con quello che segue VI 58 ss.); o in Sat. I 1, 118-119 • e*

exacto contentus tempore vita / cedat uti conviva satur... in rapporto
a Lucrezio III 9 3 8-9 3 9 : cur non tit plenus vitae conviva recedis /
aequo animoque capis securam, stulte, quietem, di chiara origine
diatribica, come risulta dal pensiero di Bione tramandato attra-
verso Telete (cf. anche ora Q. Orazio Flacco, La satira I, 1,

Introduzione, traduzione e commento a cura di A. Minarini
(Bologna 1977), 115-116, col ricordo anche di Orazio, Epist. II

1 Viceversa si veda W. A. Merrill, « On the Relation of Horace to Lucretius »,
in Univ. of Calif. Publications in Class. Philol. x (Berkeley 1905), 111-129; G. D.
Hadzsits, op. at., 38-54; A. Weingaertner, De Horatio Lucretii imitatore,
Dissertationes Philologicae Haienses II (1876), 1-50; A. Traina, «Si nunquam

fallit imago...st, in Poeti latini (e neolatmi), 163; E. Paratore, «La problematica
sull'epicureismo...», 201-202; C. Brakman, «Horatiana», in Mnemosyne N.S. 49
(1921), 214-222. Inoltre si ricordino i libri del Woll, del Reisacker, del Woehler
e del Disch in generale sull'epicureismo nella poesia augustea e sulla specifica
imitazione da Lucrezio.



288 LUIGI ALFONSI

2, 213-216, pur se si insiste forse troppo sulla matrice epicurea
dell'immagine J), o simili: ad es. in Epist. II 1, 102 : hoc paces
habuere bonae ventique secundi, in rapporto a Lucrezio V 1229-1230 :

non divom pacem votis adit ac prece quaesit / ventorum pavidus paces

animasque secundas. Comunque tutti concordano che tale influenza,
se mai, e prevalente nel « primo » Orazio, delle Satire, tanto piü
che, come e stato osservato, proprio il riecheggiamento ora-
ziano in Sat. I 3, 99 ss. sull'origine della civilta umana da Lucrezio

V 925 ss. dimostra il distacco del poeta dell'eta raffinata di

Augusto, quasi la sua ripugnanza per quel mutum ac turpe genus
nei confronti della passione lucreziana (E. Bignone, Storia della

letteratura latina II (Firenze 1945), 292-293).
Sembrerebbe quindi che per Orazio, a differenza di Ver-

gilio, Lucrezio non sia il grande poeta cosmico, ma semplice-
mente il trasmettitore di formule epicuree, magari non senza un
po di ironia bonaria da parte di Orazio. Lo scadimento, senza
dare valore troppo negativo al termine, di Lucrezio a poeta di
formule scolastiche, sia pure legate a ideali e programmi di
poesia cosmogonica, e visibile a nostro avviso in due testi
lirici. Nel Panegyricus Messallae dello Ps.-Tibullo (vv. 18-27)

— che e una amplificazione del Catalepton IX, come ha mostrato
l'Hanslik 2 — c'e un attacco che ricorda, sia pure mediato, la

poesia cosmogonica di Lucrezio 3:

alter dicat opus magni mirabile mundi,

quails in immenso desederit aere tellus,

qualis et in curvom pontus confluxerit orbem,

et vagus, e terris qua surgere nititur, aer,
huic et contextus passim fluat igneus aether,

pendentique super claudantur ut omnia caelo.

1 Cf. J. Glazewski,' « Plenus vitas conviva. A Lucretian Concept in Horace's
Satires», in Class. Bull. 47 (1971), 85-88.
2 Si veda R. Hanslik, « Der Dichterkreis des Messalla», in A.A.WW 89 (1952),

22-38.
3 E. Bignone, Storia della letteratura latina II 340 — anche per Properzio.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 289

E nei w. 151-176, nella digressione sulle «zone»1, accanto
anche li agli echi ovidiani (v. 151 Met. I 12) e alia tradizione
diVarroneKx.iiZVa.o{Chorographia, Fr. 12,13c i4.Traglia) e chiara
traccia, naturalmente da totzoq scolastico, della discussione

echeggiata anche in Lucrezio V 200 ss. e legata ad illustri
precedend filosofici circa «zone» terrestri e celesti (cf. Vergilio,
Georg. I 231-239) : e gia gli antichi hanno al riguardo ricordato
1'« Hermes » di Eratostene, come i moderni — tra cui il Bignone
— hanno owiamente citato anche Posidonio.

Ed altrettanto in Properzio III 5, 25 ss. pur se con alquanta
ironia per gli alti impegni di poesia cosmica rimandati a quando...
venerem gravis interceperit aetas / sparserit et nigras alba senecta comas

(vv. 23-24) :

tum mihi naturae libeat perdiseere mores

in cui giä Rothstein osservö sia adesione alia filosofia epicurea
sia richiami a Lucrezio V 94-96 riguardo a sit Ventura dies mundi

quae subruat arces (Prop. Ill 5, 31), a Lucrezio VI 535-536, e per
unde tremor terris Verg. Georg. II 479 Prop. Ill 5, 33);
inline a Lucrezio V 751 ss. per il v. 34 di Properzio III 5, relativo
all'eclisse. Pare anzi che Properzio abbia tenuto presente con
Lucrezio anche il lucreziano Virgilio delle Georgiche e del canto
di Iopa nel I dell'Bneide. Ne occorre ricordare, se non a docu-
mento della diffusione del motivo, divenuto addirittura banale,
Tibullo II 4, 17-18 :

nec refero Solisque vias et qualis, ubi orbem

complevit, versis Luna recurrit equis.

1 Al riguardo L. Alfonsi, «La digressione delle ' zone ' nel Panegirico di
Messalla», in A.evum 26 (1952), 147-155 con tutta la bibliografia relativa anche
all' « Hermes » di Eratostene e all'opera del Bignone. Noto ora che il Leopardi
nel suo Saggio sopra gli errori popolari degli antichi del 1815 (Pensieri II, ed. Flora
(Milano 1940), 369-370) cita appunto insieme i testi di Lucrezio, Vergilio e

Pseudo-Tibullo.



290 LUIGI ALFONS!

III. GERMANICO E MANILIO

Ma ancora per questo lucrezianismo cosmogonico, anche in
chiave stoica, sono menzionabili due poeti di epoca immediata-
mente successiva ai grandi augustei. Testimoni pur essi, come
Properzio e l'ignoto Autore del Panegyricus, di un uso scolastico
del poeta, accettato ed imitato se non addirittura emulato come
tale, ma capovolto nella sua realtä filosofica. Un Lucrezio stoico
insomma sulla linea del lucrezianismo ovidiano, ma non
esplicitamente e polemicamente distinto e contrapposto al
filosofo epicureo, poeta della scienza. Germanico fin dall'inizio
della sua opera, in cui gli echi lucreziani sono ben frequenti1,
riprende il prologo lucreziano 2 alla A.eneadum genetrix rivol-
gendosi al genitor, tu, maximus auctor (v. 2) da « venerare»,
forse Augusto. Ed anche in Germanico la reminiscenza lucre-
ziana si fonde spesso a quella delle Georgiche fin dall'attacco tibi
sacra fero (v. 3) da comparare a Georg. II 476 (e si veda la recente
edizione di A. Le Bceuffle (Paris 1975), passim). Ma Germanico
e stato sicuramente influenzato da Manilio, circa dei suoi stessi

anni e di poco a lui precedente (A. Le Bceuffle, pp. ix-x
specialmente; e per i debiti di Germanico verso Manilio,
J. Moeller, Studia Maniliana (Marburg 1901)). Anzi sembrerebbe
che il « misterioso » Manilio 3, mentre da una parte nell'invoca-
zione proemiale a Caesarpatriae princepsque paterque (I 7) rievochi

1W. Leuthold, Die Übersetzung der Phaenomena durch Cicero und Germanicus

(Diss. Zürich 1942); R. Montanari Caldini, « L'astrologia nei ' Prognostica '

di Germanico », in SIFC N.S. 45 (1973), 137-204; « L'astrologia nella traduzione
aratea di Germanico », in SIFC N.S. 48 (1976), 29-117; C. Santini, II segno e la
tradizione in Germanico scrittore (Roma 1977), 33; 46; 50; 60; 61; 63 sulla funzione
fondamentale del prologo lucreziano in Germanico; 68, 73 n. 33 per i veterespoetae,
e 86 n. 3 5 ; ma giä A. Rostagni, Storia della letteratura latina II (Torino 3I9Ö4), 346.
2 E. Wistrand, «De Lucretii prooemii interpretatione», in Eranos 41 (1943),

43-47 e specialmente 46-47; W. Ludwig, « Anfang und Schluss der Aratea des

Germanicus», in Philologus 112 (1968), 217-221.
3 Sui rapporti tra Manilio e Lucrezio si veda C. Brakman, « Maniliana», in
Mnemosyne N.S. 30 (1922), 74-83; J. Woltjer, De Manilio poeta (Groningen 1881),



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 291

il proemio lucreziano, d'altro canto con l'affermazione e il vanto
di priorita, primus (v. 4), e il callimacheo hospita sacraferens nulli
memoratapriorum (v. 6), assuma un sapore leggermente polemico
che sarebbe convalidato dall'impegno di produrre carmine divinas

artes et conscia fati / sidera, diversos hominum variantia casus (vv. 1-2)

come conferma di un ordine provvidenziale, proprio quello
che gli Epicurei negavano, caelestis rationis opus (v. 3). Ma, c'e
la probabile ambita corrispondenza con i sei libri di Lucrezio,
ci sono le singole reminiscenze formali (Libro III, proemio);
il poema astronomico quindi si pone, piü che come un'antitesi,
come un parallelo nel suo complesso, pieno di devozione
religiosa, a Lucrezio (l'uomo in rapporto a Dio : Manil. II
105-126): e l'arte e proprio finalizzata, si direbbe, a questa
mistica propaganda {carminis et rerum « animato da due grandi
amori, della poesia e della scienza»). Importante e che Manilio,
reagendo alia poetica antica dell'asperger di soave licor gli
orli del vaso, dichiari invece... nec dulcia carmina quaeras: / ornari

res ipsa negat contenta doceri (III 38-39), segno che al poeta e

subentrato il grammatico, il precettore : al punto che egli non
lamenta lucrezianamente la patrii sermonis egestas, ma scrupulo-
samente rende i termini scientifici nella loro lingua originaria
— il greco — evitando di tradurli in latino. E forse perciö
insiste anche in II 57-59 : nostra loquar, nulli vatum debebimus

orsa, / nec furtum sed opus veniet, solo que volamus / in caelum curru,

propria rate pellimus undas, ed addirittura in III 3-4 dichiara,
rivolto alle Pierides : vestros extendere fines / conor. Una nuova arte
continuatrice e rinnovatrice della antica, con pretese di auto-
nomia ed originalita.

53; H. Rösch, Manilius und Lucres (Diss. Kiel 1911); notevole che anche il Leo-
pardi se ne sia accorto ed abbia collegato Manilio a Lucrezio a proposito della
teoria che la terra fosse sostenuta dall'acqua (Saggio sopra gli errori..., Pensieri IX

350-352).



292 LUIGI ALFONSI

IV. ETÄ imperiale

Ma nell'etä imperiale, se termina il culto di Lucrezio poeta,
tanto presente anche nella stessa differenziazione, si afferma nella
scuola lo studio di Lucrezio, catalogato ormai, ed esplicita-
mente nominate, come un autore classico, anche se i giudizi
critici o le citazioni della sua opera non sembrano rivelare
specifici approfondimenti o valutazioni critiche particolarmente
pertinenti. E insomma oggetto di studio, non gia di amoroso
culto di poesia. Negli arcaicizzanti addirittura pretesto di pole-
mica contro i moderni o i grandi autori dell'eta aurea. Ed e di

questo tempo la nascita dell'interesse grammaticale per la sua

opera e per la sua vita. Ma la sua poesia e la filosofia da lui tanto
appassionatamente professata, anche nell'affievolirsi o nello
scomparire dell'influenza dell'epicureismo e nel sorgere di
nuove istanze e teoretiche e religiose, suscitano, e specialmente
la filosofia, minore interesse. Che le Stesse citazioni che ne fa
Seneca sono estremamente cursorie (T. Lucreti Cari De rerum
natura libri sex, ed. H. Diels, I (Berlin 1923), pp. xxxvi-
xxxvii), e ben piü limitate di quelle di Virgilio (cf. A. Setaioli,
«Esegesi virgiliana in Seneca», in SIFC N.S. 37 (1965),
133-156) : quasi civetteria da letterato. Ben diversa ampiezza
hanno in Seneca viceversa i richiami ad Epicuro e agli altri
filosofi della scuola. E se Velleio Patercolo II 36, 2 accomuna
Lucrezio a Varrone {puis enim ignorat diremptos gradibus aetatis

floruisse hoc tempore Ciceronem... auctoresque carminum Varronem

ac Lucretium neque ullo in suspecti operis sui carmine minorem Catul-
luni), ben diversamente esaltando Catullo, dimostra i limiti
della sua comprensione. Accomunato a Varrone Quale
Molto probabilmente l'Atacino — e ciö conferma lo scadimento
nella valutazione della poesia di Lucrezio —, sull'analogia del

giudizio di Quintiliano I 4, 4 : nec, si rationem siderum ignoret
[sc. grammatice\ poetas intelligat qui (ut alia omittam) totiens ortu

occasuque signorum in declarandis temporibus utuntur; nec ignara
philosophiae cum propter plurimos in omnibus fere carminibus locos



L'AVVENTURA DI LUCREZIO

ex intima naturalium quaestionum subtilitate repetitos, tum vel

propter Empedoclen in Graecis, Varronem ac Lucretium in Latinis,
qui praecepta sapientiae versibus tradideruntl. E questo accosta-

mento di Lucrezio a Varrone e quasi tradizionale : si ritrova
giä in Ovidio, nell'elegia dianzi citata, Am. I 15, 21 (ma in
Trist. II 425-426 segue ad Ennio (423-424) ed e seguito da

Catullo (427-428)), in Stazio, Silvae II 7, 75-78 : cedet... / et docti

furor arduus Lucreti / et qui per freta duxit Argonautas / et qui

corpora prima transfigurat, dove il nesso docti furor e una callida

iunctura, e doctus ha il valore del doctus Catullus, e riceve luce
dall'antitesi con Ennio che precede, cedet musa rudis ferocis Enni :

cosi sembra implicare l'apprezzamento e per l'ars e per i lumina

ingeni, anzi secondo la democritea e platonica concezione dell'
lone, della poesia come D-sta gavia ; e tanto piü che Stazio e cono-
scitore di Lucrezio, come vedremo. E cosi fino in Lattanzio,
Inst. II 12, 4 accanto a Empedocle, quem nescias utrumne inter

poetas an inter philosophos numeres, quia de rerum natura versibus

scripsit ut aput Romanos Lucretius et Varro. Comunque, se la valu-
tazione stoica di un Seneca e, come si e detto, indifferente limi-
tandosi a gusto di letteraria citazione, le reminiscenze in Persio
{Sat. Ill 83-84) dei versi lucreziani sono o ironico poliptoto per
dileggiare l'epicureismo aegroti veteris meditantes somnia gigni / de

nihilo nihilum, in nihilum nil posse reverti (cf. Lucrezio I 150:
nullam rem e nihilo gigni divinitus umquam, e 156-157 : quas ob res

ubi viderimus nihil posse creari / de nihilo..., e I 237 : hand igitur
possunt ad nihilum quaeque reverti), analogamente a Sat. I 1 : 0

curas hominum, 0 quantum est in rebus inane, che contamina Lucrezio
II 14 e I 330; oin Sat. V 56 : hie satur inriguo mavult turgescere

somno che e echeggiamento di Lucrezio IV 907-908 : quibus

ille modis somnus per membra quietem / inriget atque animi curas e

pectore solvat, nonche di II 262 : motusper membra rigantur.

1 Si veda F.A. Schob, Vellerns Palerculus und seine literar-hisloriscben Abschnitte

(Tübingen 1908), 92-100.



294 LUIGI ALFONSI

Calpurnio sembrerebbe riprendere da Lucrezio I 163 parte
del v. 57 della VII Ecloga : vidi genus omne ferarum, che pero e

anche in Vergilio, Georg. IV 223 ; Plinio il Vecchio (Nat. I,
ind. liber X, ex auctoribus) ha un riferimento a Lucrezio IV
640 ss. per il veneni semen che ingrassa capreae et coturnices; e,

se Plinio il Giovane sembra limitarsi al ricordo dell'espressione
egestate patrn sermonis (.Epist. IV 18, 1 Lucr. I 832), rimane
confermata la conoscenza di Lucrezio nella comune cultura
dell'etä imperiale, anche in Lucano (cf. R. Verdiere, « Lucain 7,
62-65 in Latomus 30 (1971), 723) : anzi potremmo dire quasi
una sua popolarita sulla base delle iscrizioni di Pompei, Carmina
Latma Epigraphica, conl. Fr. Buecheler, N. 1785, 2292 (e si

veda anche E. Lofstedt, « Zu lateinischen Inschriften», in
Eranos 13 (1913), 79-81, anche specialmente per il v. 29 di
Carm. Eat. Epigr. 1347 B Buecheler, dove la espressione eque

tuo semper dilectuspendeat ore richiama certo Lucrezio I 37 : eque

tuo pendet resupini spiritus ore). Ancora traccia di cultura tradi-
zionale rispetto a Lucrezio e percepibile in Stazio 1, che in
Silv. V 3, 19-27, e in Theb. VI 360-364 ne riprende versi, riferen-
dosi sempre a poesia di impegno cosmico, alia grande ricerca
sull'universo, sia pur retoricamente ribadita; mentre una
valutazione sia pur scolastica e retorica, ma sensibile, e in
Quintiliano 2 che riconosce nella « difficoltä » di Lucrezio perö
l'eleganza, analogamente a Macro, che viceversa e humilis-.

Macer et Lucretius legendi quidem sed non ut phrasm, id est corpus

eloquentiae faciant; elegantes in sua quisque materia, sed alter humilis
alter difficilis (Inst. X 1, 87 : ed e interessante che segua Atacinus
Varro ; cosi come Macro e accostato a Lucrezio anche in XII

1 AI riguardo R Helm, De P. Papimi Statu Thebaide (Berlin 1892), 67 ss e per
Giovenale, cf anche W J Watts, « A Literary Reminiscence in Juvenal (IX, 96) »,

in Latomus 31(1972), 519-5 20; D Nardo, La sesta Satira di Giovenale e la tradi^ione
erotico-elegiaca latma (Padova 1973), 6-8 e n 7 anche per 1 nchiami bibliografici a

Lavagnini e Highet
2 Si veda G Giri, «II giudizio di Quintiliano intorno a Lucrezio », in Classia
e Neolatim 1911, 2-8.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO

ii, 27). Anzi scolasticamente Quintiüano ricorda appunto la
funzione didattica che alia poesia assegna Lucrezio in I 936 ss. e

IV 11 ss. : qua ratione se Lucretius dicitpraeceptaphilosophiae carmine

esse complexum ; namque hac, ut est notum, similitudine utitur: 'ac

veluti pueris ecc. {Inst. III 1, 4). E, spiritosamente riferito al

proprio libro III che inizia, agginnge : sed nos veremur ne parum
hic Uber mellis et absinthii multum habere videatur (III 1,5). Impor-
tante e l'impegno degli arcaicizzanti sia sul terreno della pole-
mica contro i classici sia per il gusto filologico della ricerca.
Del resto giä nel Dialogus de oratoribus 23 si park di isti qui
Lucilium pro Horatio et Lucretium pro Vergilio legunt: cosi come
in Gellio si dice che non verba autem sola sed versus prope totos et
locos quoque Lucretiplurimos sectatum esse Vergilium videmus (I 21, 7).

Ma mentre l'arcaismo filologico ci dava commend, come
l'edizione di Probo — forse anche una Vita Lucreti 1 — e degli
aliorum ricordati da San Girolamo Adv. Rufin. I 16, nonche gli
studi linguistici di Verrio Flacco, o addirittura l'essenziale vita
di Suetonio, passando molto materiale poi nella tradizione
esegetica, vergiliana, ad esempio di Servio (e valga l'esempio
di aerea vox a proposito di Georg. II 42-44 :

non ego cuncta meis amplecti versibus opto,

non, mihi si linguae centum sint oraque centum,

fierrea vox.

dove Servio al v. 42 annota : non ego cuncta meis Lucretii versus;
sed ille aerea vox, ait, non ferrea, e non e il caso di fare qui la storia
di tutto il tökoq 2), a non parlare poi di Nonio e di altri, l'arcaismo
letterario invece si limitava ad una esaltazione del poeta, talvolta
anche pertinente come in Frontone, ma sostanzialmente retorica.

1 Si veda Suetonio, De poetis e biografi minori, restituzione e commento di A. Ro-

stagni (Torino 1944), 153-158, e giä 57-59 per la Vita suetoniana.
2 AI riguardo F. Giancotti, « Aerea vox», 41-95, articolo assai dotto e che offre
materiale alla presente ricerca.



296 LUIGI ALFONSI

Basterebbe al riguardo scorrere i luoghi frontoniani citati
dal Diels (pp. xxxviii-xxxix), dove Lucrezio e accostato
agli altri antichi, senza esserle lui stesso abbastanza antico, ed

accompagnato da aggettivi o verbi che rivelano il gusto dell'
antitesi retorica, non gia il tentativo di una definizione critica:
si, sublimis e Lucrezio, come Frontone ripete da Ovidio in Epist.
ad M. Antoninum Imp. I 13-15 (ed. M. P. J. van den Hout
(Leiden 1954), 131), ma lo e in rapporto al gracilis... Lucilius,
ad Albucius aridus, al mediocris Pacuvius, all'inaequalis Accius, ad

Ennius multiformis. O altrove come letture Antonio Augusto {De
fer. Als. 3, 1 ed. M. P. J. van den Hout, p. 2x2) : ut te

Studium legendi incessisset, aut te Plauto expolires, aut Accio explores

aut Lucretio delenires aut Ennio incenderes. AI piu in questi elenchi,
in cui Lucrezio, oltreche con altri, appare associato sempre con
Ennio ed assai spesso con Accio, e visibile un programma di
«letture » di antichi poeti. E questo gusto dell'ammucchiata in
forma massimamente acritica raggiunge la sua äxgy) nel tardo
Sidonio Apollinare, Carm. IX 259, dove accanto a Tibullo,
a Sulpicia, a Persio, a Properzio, a Catullo, ad Ennio ecc.

figurano allitteranti Lucilius hie Lucretiusque (v. 265). Ma oramai
siamo in un'altra epoca b E ben poco ci dice qualche discu-
tibile ricordo di Lucrezio in Apuleio e magari nei Panegyrici
(S. Brandt, «Beiträge zur Kritik der gallischen Panegyriker»,
in RhM 38 (1883), 603-6x1, pertinente per noi la p. 606) e in
altri testi come lo Pseudo-Solino (Fr. Buecheler, « Zum Gedicht
des Pseudosolinus», in RhM 51 (1896), 325-326, pertinente per
noi la p. 326), e in Avieno.

1 Sui forti limiti della cultura sidoniana in rapporto a Lucrezio cf. A. Loyen,
« Sidoine Apollinaire et les derniers eclats de la culture classique dans la Gaule

occupee par les Goths », in I Goti in Occidente. Problemi, Centro italiano di studi
suirAlto Medioevo, III (Spoleto 1956), 265-284, in particolare 271.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO

V. ETA CRISTIANA

Un nuovo volto di Lucrezio ci si dischiude in epoca cristiana.
£, certo significativo che l'impiego, quasi diremmo la strumenta-
lizzazione e poetica ed ideologica di Lucrezio si abbia con gli
autori cristiani. E verrebbe voglia di osservare che come il
materialismo epicureo e stato alia base della miccia esplosiva che
Carlo Marx ha innescato nel mondo moderno quale critica di
istituzioni tradite, cosi l'epicureismo e servito ai Crisdani in
parte, anche esso, come coefficiente e deflagrante di critica
corrosiva del paganesimo. Nel caso di Lucrezio la presenza del

poeta e del grande e consacrato Autore della letteratura ha

favorito ancor piü presso gli Apologisti latini l'utilizzazione
negativa dell'epicureismo h Perö e notevole che nei Cristiani si

accentui l'antitesi tra l'Epicureismo vero e proprio, quello del
Maestro (ad es. in Giustino, tra i Greci), di cui pur San Girolamo
riconosceva la frugalita, e quello poetico dell'allievo, di Lucrezio.

II fatto incontestabile e che circa nella stessa eta in cui
l'arcaismo si baloccava con futili e generici giudizi, come si e

visto, il poeta risorgeva vivo e polemico per opera dei Cristiani.
Lasciamo stare S. Paolo, che certo non conosceva Lucrezio, e

forse aveva solo qualche nozione indiretta di Epicuro, mentre
non dovettero essergli ignoti Epicurei e Stoici {Atti degli

Apostoli 17, 18) e Arato poeta {Atti degli Apostoli 17, 28) — :

ma e per lo meno interessante che il passo famoso sul matri-
monio ad Eph. 5, 31 xal ecrovrca 0'. 8üo elc, crapxa piav sembri
corrispondere a un' immagine lucreziana 2, nec penetrare et abire

in corpus corpore toto (IV 1111), dove si nega la possibilita di
fusione nell'amore degli amanti, «l'impossible union des ämes

1 Sull' « epicureismo in etä cristiana » si veda E. Paratore, « La problematica
sull'epicureismo...», 204.
2 AI riguardo L. Alfonsi, in Aevum 52 (1977), 115-116; diversamente si veda
anche Platone, Smp. 211 c : OLizb ivbq sirl Suo xal arco Suotv sttI Tvavra va xaXa

CTcojj.aTa...



298 LUIGI ALFONSI

par les corps » di cui parla Sully Prudhomme. Tesdmonio di
un'atmosfera, di un mondo. In cui si afferma col Cristianesimo
come coscienza generale il postulato evemeristico dell'uomo
che in quanto benefattore dei suoi simili e un vero e proprio
eüspysrrjt;, crco-ojp, dio 1: dem ille fuit, dem... / qui princeps vitae

rationem invenit earn quae / nunc appellatur sapientia, quique per
artem / fluctibus e tantis vitam tantisque tenebris / in tarn tranquillo et

tam clara luce locavit (V 8-12).
Si puö dire non ci sia Autore latino cristiano che non abbia

echi lucreziani, sino in Aratore Act. I 372 : Unguisfacundia crevit
abortis (Lucrezio III 155) ; e non c'e da stupirsene, tenuto conto
che si tratta di letterati, retori convertiti, prima specialmente
nel caso degli Apologisti, e poi sempre di uomini di scuola e

di cultura come i grandi Padri. Ma se non molto ci dice Tertul-
liano in De anima 5, 6 (unde et Lucretius: tangere enim et tang},
nisi corpus nulla potest res Lucrezio I 304, ma e giä in Seneca,

Epist. 106, 8; inoltre ancora Adv. Marc. IV 8, 3 : etiam saecularis

sapientiae digna sententia, ma si tratta sempre dello stesso passo che

e in Seneca), assai piü interessa quanto rilevato e da Waszink e

da Schrijvers 2 circa la presenza di insegnamenti epicurei
mediati da Lucrezio, e come « le inserzioni cristiane in Tertulliano
corrispondono alle addizioni, specificamente epicuree di
Lucrezio »(teoria dei simulacra all'inizio del canto IV, digression!
etiche all'inizio e alia fine dei canti III e IV), nonche le discus-
sioni del sonno e dei sogni. Cosl anche Cipriano si serve di

1 AI riguardo L. Alfonsi, « Sull' ' Itifallo ' di Ermippo », in RhM 106 (1963),
161-164 a proposito del sorgere di tale concezione, anche ad opera di Epicuro e

dell'ambiente epicureo.
2 Si veda il commento di J. H. Waszink, Quinti Septimi Florentis Tertulliani
De anima (Amsterdam 1947), 130-131, e P. H. Schrijvers, « La pensee d'Lpicure
et de Lucrece sur le sommeil», in Dudes sur I'epicurisms antique, Cahiers de philo-
logie 1 (Lille 1976), 231-259, specialmente 235; inoltre H. Hagendahl, Latin
Fathers and the Classics (Goteborg 1958), 77-81 anche per gli echi assai evanescenti
in Minucio, p. 79; R. Braun, « Tertulhen et les poetes latins», in Annales de la
Faculte des Lettres et Sciences Humames de Nice 1967, 21-33, ma specialmente 25-28
anche con il richiamo a Borleffs.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO

colori lucreziani per descrivere la vecchiezza del mondo (Lucre-
zio II 1150 ss.) in Ad Demetrianum 3 e sulla peste nel De mortali-
tate 14, onde bene il Pascal, che mise in rilievo queste conso-
nanze, pote concludere: « a me par molto probabile che l'antico
famoso maestro di letterature... risentisse l'efficacia dell'arte
lucreziana» 1. Comincia quindi, anche se non e nominato, il
riconoscimento di Lucrezio poeta, che mette a disposizione dei
Cristiani la sua arte soprattutto, e anche certe concezioni
epicuree, pur se le deduzioni ultime sono nell'uno e negli
altri, come e ovvio, ben differenti. Dunque Lucrezio come

poeta non gia di cosmiche vastita ed angosce, ma di qualche
drammatica rappresentazione e di vivide descrizioni: e il
culmine e rappresentato dai due grandi Africani, maestro e

discepolo, Arnobio e Lattanzio, su cui gia la critica ha detto la

parola che potremmo dire definitiva, ad opera di Gabarrou,
Rapisarda, W. Schmid, Bignone ed Hagendahl. Ed in questo
quadro rientra anche quella che potremmo dire politica cultu-
rale cristiana, propaganda 2 se vogliamo, nei confronti dell'ul-
timo paganesimo. Dunque Gabarrou e Hagendahl3 hanno

soprattutto chiarito, a parte qualche eco verbale (addirittura
veratrum venerium est hominibus in Adv. nat. I 11 che ricorda
Lucrezio IV 640 noto anche a Plinio ; e non plurima differitate
distantia di Adv. nat. II 16 Lucr. IV 636) e la citazione espli-
cita di Arnobio III 10 : ab Iaccho Cererem, musa ut praedicat
Lucretia, mammosam Lucr. IV 1168)), come 1'ispirazione
lucreziana permei, soprattutto in Arnobio, la dottrina della

immortalita condizionata dell'anima4, quella sull'origine del

1 C. Pascal, « Lucrezio e Cipriano », in RFIC 31 (1903), 555-557.
2 Si yeda circa tutto il problcma I canali della propaganda nel mondo antico, a cura
di M. Sordi, Contributi dell'Istituto di Storia Antica IV (Milano 197b), passim, in
generale.
3 F. Gabarrou, Arnobe — son ceiwre (Paris 1921), 27-37; H. Hagendahl, Latin
Fathers..., 12-47 anche con ricordo della bibliografia precedente.
4 E. Rapisarda, Arnobio (Catania 1946), passim, pure per il lucrezianesimo.
Anche il Leopardi collegö un'espressione arnobiana a Lucrezio nel giä cit. Saggio

sopra gli erroripopolari degli antichi, Pensieri II, 399.



3oo LUIGI ALFONSI

mondo, la teoria della forma umana degli dei (al riguardo per
Lucrezio ed Epicuro si yeda I. Dionigi, « Lucr. 5, 1198-1203
e P. Oxy. 215 col. I 7-24 : L'epicureismo e la venerazione degli
dei», in SFIC N.S. 48 (1976), 118-139, e citati proprio da Lat-
tanzio sono questi versi di Lucrezio) : ma soprattutto e notevole
che in Arnobio I 38 deus did deusque sentiri cominci la strumenta-
lizzazione dello elogio di Epicuro in Lucrezio (V 1) per l'elogio
del Cristo : che culminera poi in Lattanzio {Inst. Ill 14, 2 e YII
27, 6 per Lucrezio VI 24 ss.). Altrettanto — ed e stato special-
men te rilevato dal Marchesi1 — lucreziano e il profondo pessi-
mismo sulla vita umana e la pieta per l'umanita sofferente

(Lucr. V 158-234 Arnobio II 37-43). Ne cio significa punto
che Arnobio, come altri apologisti, sia stato epicureo prima di
diventare cristiano. II problema non riguarda gli studiosi di
Lucrezio, ma se mai quelli dell'epicureismo 2.

Per Lattanzio poi, dopo gli studi di tanti benemeriti da

Rapisarda a Iolanda Tomaselli Nicolosi, ad Antonietta Bufano,
da Brandt ad Hadzsits, a W. Schmid (« Lukrez und der Wandel
seines Bildes», in A & A 2 (1946), 193-219), a Hagendahl, la
conclusione e che Lucrezio compare si in Lattanzio come
epicureo ed espositore della dottrina epicurea — e la prima volta
che Lucrezio e messo in rapporto al Maestro —, ma soprattutto
come poeta, di cui si ammira Parte e si sente il dramma umano,
tanto che quasi si vorrebbe giustificarlo del suo epicureismo, che

illius [sc. Epicuri]... sunt omnia quae delirat Lucretius. Atteggia-
mento analogo Lattanzio ha per Ovidio, di cui tanto apprezza
la poesia 3. E quindi non poteva non subire il fascino dell'arte

1 C. Marchesi, « Question! arnobiane. II: Cristo ed Epicuro ?», in Atti R.
Istituto Veneto di Science, Letters, e Arti 88 (1928/29), Parte II, 1018-1024; «II
pessimismo di un apologeta cristiano », in Pegaso 2 (1930), 1536-550 Vocidianti-
cbi (Roma 1946), 159-187 II cane di terracotta (Rocca San Casciano 1954), 49-76.
2 F. Dalpane, « Se Arnobio sia stato un epicureo. Lucrezio e gli apologeti
cristiani Minucio Felice, Tertulliano, Cipriano, Lattanzio», in Rivista di Storia
Antica 10 (1906), 403-435.
3 Si veda L. Alfonsi, « Ovidio nelle ' Divinae Institutiones' di Lattanzio»,
in VChr 14 (i960), 170-176, specialmente per la simpatia poetica ed umana per



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 301

e delle immagini (ad es. V 1, 14 Lucr. I 936) ripetendo rivolto
a Cristo l'elogio di Lucrezio ad Epicuro: e quasi con un com-
pianto per il pagano e l'epicureo, che puö ricordare il rammarico
suo nei confronti di Seneca che potuit esse vents Dei cultor si quis

illi monstrasset (Lact. Inst. VI 24, 13).

In sostanza, se la dottrina di Epicuro esposta da Lucrezio
non poteva non essere respinta — salvo che per la condanna del

politeismo — in un'opera come quella lattanziana (e ci riferiamo
principalmente alle Divinae Institutiones, ma non solo ad esse),

di carattere dottrinario generale e non solo polemico, la poesia
non poteva non essere gustata, il poeta scusato del suo pagano
epicureismo (solo una volta delirat Lucretius, Opif. 6, 1) e quasi
assolto (merito... Lucretius exclamat! altrove non errat Lucretius)
e recuperato nella positivita della sua funzione critica alia nuova
Fede 1. Inoltre Lattanzio ha forse il merito di aver mediato a

Dante la conoscenza di Lucrezio, poeta di vivide immagini di
natura, come nei vv. 112 ss. del XIV Canto del Paradiso dove
si ritraggono le anime nei Cielo di Marte :

Cosi si veggion qui diritte e torte
veloci e tarde, rinnovando vista
le minuzie dei corpi, lunghe e corte,
muoversi per lo raggio onde si lista
talora l'ombra che per sua difesa
la gente con ingegno ed arte acquista

da Lucrezio II 114-120 attraverso Lattanzio De ira Dei 10,

3 secondo moströ il Bignone ed e sfuggito ad Hagendahl
(E. Bignone, « Per la fortuna di Lucrezio e dell'epicureismo nei
Medio Evo », in RFIC 41 (1913), 230-262, ma specialmente 246-

Ovidio, anche quanto ai Phaenomena in Inst. II 5, 24 (quanta igitur Naso prudentius

quam illi qui sapientiae studere se putant, qui sensit a deo lumina ilia, ut horrorem tene-

brarum depellerent instituta...) di cui ci trasmette un frammento (ilFr. 4 Lenz). E
quasi lo scusa...
1 H. Hagendahl, Latin Fathers..., 48-76 e 81-88.



302 LUIGI ALFONSI

250 ; Storia della letteratura latina II 205-206); e Dante, Inf. I
22-24, in rapporto all'inizio del Libro II di Lucrezio E ancora
Dante, Purg. XXII 67-69, in rapporto a Lucrezio I 1114-1117
e II 79 (D. A. West, The Imagery and Poetry of Lucretius (Edinburgh

1969), 30-31).
Ma la awentura di Lucrezio poeta epicureo (philosophus ac

poeta : Lact. Inst. II 3, 10) si, ma soprattutto poeta nel senso

piü « puro » e disinteressato, si pub dire si chiuda in sede di
ampia conoscenza con Lattanzio ed in sede di creazione artistica

con Ilario di Poitiers nei cui Inm, in pesante rielaborazione
scolastica, ritornano echi della cosmica poesia lucreziana1:
mentre scarsa ne e la presenza, se pure non assente, in veri e

genuini poeti come Damaso 2 e soprattutto Prudenzio partico-
larmente nell'Hamartigenia e il misterioso Commodiano 3; in
Agostino, accanto alia battuta polemica (Ttstimonia 480 e 481

Hagendahl) sono da rilevare, come documento del fine sentire

1 Si veda M. Pellegrino, « La poesia di Sant'Ilario di Poitiers », in VChr 1

(1947), 201-226, specialmente 211-216.
2 Si veda l'edizione degli Epigrammata Damastana di A. Ferrua (Cltta del Vati-
cano 1942), per gli Eptgrammi 12, 21, 4; 33, 1 dove pero espressiom lucreziane

possono essere giunte al poeta per ll tramite di Vergilio, ma Lucrezio si sente

soprattutto nell'Epigr 3 7 nella rappresentazione dl Agnese martire innocente che
fa pensare alia rappresentazione lucreziana dl Ifigema (I 80-101), naturalmente
con diversa ed opposta conclusione Per possibili presenze in Paolino da Nola
si veda R P H. Green, The Poetry of Paulinus of Nola (Bruxelles 1971), 50-51, e

W. Erdt, Christentum und heidmsch-antike Bildung bei Paulin von Nola (Meisenheim/
Glan 1976), 66, ma si potrebbe anche pensare a presenza vergiliana.
3 Si veda C. Brakman, « Quae ratio intercedat inter Lucretium et Prudentium »,
in Mnemosyne N S 48 (1920), 434-448, E. Rapisarda, « Influssi lucreziani in
Prudenzio », in VChr 4 (1950), 46-60; A Salvatore, Studiprudengiani (Napoli 1958),
20 e ss ; e per Commodiano, Instructiones, Ltbro I, a cura di A. Salvatore, I-
Testo latino e traduzione ltaliana; II Note esegetiche (Napoli 1966), 15; 35; 50;

114-115; e Instructiones, Etbro secondo, a cura di A. Salvatore (Napoli 1968),

133 n. 33 per la clausola lucreziana; si veda inoltre l'edizione di B. Dombart,
CSEL XV (Vindobonae 1887), p. v, ove, m aggiunta ai due riferimenti lucreziani

segnalati da M. Hertz, in Index lecttonum aestivarum Vratislaviensium anni
1880, p. 8, tra Apol. 123 e Lucrezio III 222 e IV 569; Apol. 876 (883) e Lucrezio
I 278, si accostano Instr. I 16, 4 a Lucr. V 221 e Instr. I 16, 13 a Lucr. II 763, per
concludere che Lucrezio e noto a Commodiano. Inoltre, per altre lmitazioni da



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 303

del letterato, immagini lucreziane inserite nel corpo del suo
stesso dettato : cosi come in Test. 481 Hagendahl dove Agostino
parlando dell'uomo pio dice opponendolo alio illuminista Epi-
curo come configurato da Lucrezio, che praeposuit scientia??i

scientiae, praeposuit scire infirmitatem suam magis quam scire mundi

moenia, fundamenta terrarum et fastigia caelorum\ o in Test. 483:
immo adesto animo et rationis vias pietate fretus ingredere Lucr. I
80-82); o in Test. 485 : istam totam corporum molem atque machinam

in qua sumus Lucr. V 96; ed e gia in Arnobio) 1. Ma quanto
differente l'atteggiamento e la conoscenza che Agostino ebbe

di Vergilio e di Cicerone E Ambrogio Ii problema e aperto.
Mentre invece le citazioni di Girolamo, il Ciceronianus,

da Lucrezio — e non solo quella in Epist. 133, 3, 7 et iuxta
Mud Lucretii, cioe il ben noto e tradizionale (sino al Tasso

ac veluti pueris absinthia taetra medentes cum damus, ecc. — si

riferiscono o ad espressioni generali come propter paupertatem
linguae et rerum novitatem o aurata templa o simili, o alludono ad

interesse filosofico o grammaticale del grande Padre della
Chiesa urges ut respondeam de natura rerum — dice in Adv. Rufin. Ill
29 — : si esset locuspossem tibi vel Lucretii opiniones iuxta Epicurum
vel... dicere. Altrove, come si e visto, documenta la conoscenza di
commentarios in Lucretium 2; comunque la conoscenza di Lucrezio

Lucrezio sino in Endelechio, si veda T. Alimonti, Struttura, ideologia ed imitations

virgihana nel' De mortibus bourn ' di Endelechio (Torino 1976), 102-104 e nn. 25-
29; F. Corsaro, « L'autore del De mortibus bourn, Paolmo da Nola e la politica
religiosa di Teodosio », in Orpheus 22 (1975), 21.
1 Si vedano anche i Test. 482 e 484, in H. Hagendahl, Augustine and the Latin
Classics I (Goteborg 1967), 211-212; II (Goteborg 1967), 382-383. Su mundi

moenia di. P. Courcelle, Connais-toi toi-meme de Socrate ä saint Bernard I (Paris 1974),

150; III (Paris 1975), 719; sul ruolo di Lucrezio nella trasmissione di temi dell'
antichitä greca cf. A. Goulon, « Le malheur de l'homme ä la naissance», in
REAug 18 (1972), 3-26, e ancora, sul tema del templa serena in ambito pagano e

cristiano, L.F. Pizzolato, « Una possibile presenza lucreziana in Agostino (Conf..,

VII, 21, 27)», in REAug 17 (1971), 55-57, che accosta il passo agostiniano a

Lucrezio II 7-16.
2 H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics, 274-276; I. Opelt, « Lukrez bei

Hieronymus », in Hermes 100 (1972), 76-81.



LUIGI ALFONSI

in Girolamo risulta infinitamente inferiore a quelle che lui
possiede di Cicerone, di Vergilio, ed anche di Plauto e soprat-
tutto di Terenzio.

Merito di Girolamo e di averci trasmesso la Vita suetoniana :

e nulla autorizza a credere che sia dipendente da una tradizione
ostile cristiana Yin furorem versus, cum aliquot libros per intervalla
insaniae conscripsisset, tanto piü che il delirat dello stesso Lattanzio
potrebbe gia confermarne in parte la presenza (o forse giä il
furor ambiguo di Stazio Ma l'idea del poeta che comp one in
lucidi intervalli piacque... non solo in eta romantica, ma addi-
rittura nel 500 italiano se, come ha mostrato il Paratore, nella
Fantesca di G. B. Delia Porta « Narticoforo » nell'ottava scena
dell'atto terzo allude al lemma geronimiano su Lucrezio com-
ponente il suo poema per intervalla insanaiae (« tu veramente deliri
e patisci di lucidi intervalli») 1.

VI. LA TARDA ANTICHITÄ E IL MEDIO EVO

A questo punto e giusto anche parlare di un altro, seppur
piü esiguo filone di cultura, che nella Spätantike conferma la

conoscenza di Lucrezio, in settori tradizionalisti. E vogliamo
considerare due casi: Tiberiano, citato da Servio e Fulgenzio,
e Macrobio. Si tratta AelY Inno al Dio Supremo (Carm. 4) di
Tiberiano contenuto nella raccolta del Bährens dei Poetae

Latini Minores III, pp. 267-268, di eta costantiniana, esempio di
innografia filosofica, anzi il primo esempio di tal genere nella
letteratura latina, anche se nelle soscrizioni dei codici si dice
che esso e «tradotto da un inno greco di Platone », cioe di un
neoplatonico. Con esso si inizia in poesia — prescindendo dalla
traduzione cleantea di Seneca (Epist. 107, 10-11) — una
tradizione, che, come rilevato da Klingner, Theiler, Mohrmann,

1 E. Paratore, « Nuove prospettive sulPinflusso del teatro classico nel '500»,
in Dal Petrarca all3A.lfieri (Firenze 1975), 105-262, ma specialmente 244.



L'AWENTURA DI LUCREZIO

altri e infine Agozzino, dall'inno in prosa di Apuleio condnua,
sempre in prosa, con Firmico Materno, e poi, in poesia, con
Ausonio, Paolino da Nola, Marziano Capeila e Boezio. Per noi
quest'/»«o cletico gnostico-cosmologico e importantissimo
nella celebrazione rituale della onnipotenza del dio che e quello
ermetico del pseudoapuleiano Asclepius, in un travisamento o
meglio travestimento platonico ispirato al Timeo, e orfico
insieme, senza implicazione etica.

Ma lo sdle arcaicizzante di Tiberiano nel chiedere al dio
augustas noscere causas, cioe la yvcoarc; toü xoagou, t£>v oXwv e di tipo
lucreziano. Ecco : Lucrezio, se non e l'unico, finisce per essere

uno dei sommi maestri della preghiera : « il poeta piü religioso...
[che] aveva creato un linguaggio definitivo per le visioni poetiche
del cosmo e della divina Natura». Ed attraverso Tiberiano
stilemi di Lucrezio, che per lui« e Yauctor al posto di Vergilio »

(notevole passano forse in Avieno, in Ausonio, sino a
Marziano Capella, Boezio, Claudio Vittore, Draconzio ed altri1.
Macrobio poi: pare conoscesse Tiberiano e qualche volta vi
alludesse — come supposto da T. Agozzino, art. tit., 208 —,
presenta una conoscenza che e certo abbastanza estesa del testo
lucreziano : una quarantina di passi da tutti i libri, solo che la

sua conoscenza non sembra dovuta a lettura diretta, quanto
piuttosto a tradizione scolastica di commentari, e di commentari

vergiliani piü che lucreziani, perche Lucrezio vi« e citato sempre
e soltanto in comparazione con Vergilio» 2. Ma, a parte la

validita di alcune lezioni, rimane che la massa stessa delle
citazioni dimostra che Lucrezio nella cultura esegetica non solo

passö come un classico, ma come un maestro del maggior poeta,

1 Mi sono servito largamente, per l'analisi di Tiberiano, dell'ampio saggio di
T. Agozzino, « Una preghiera gnostica pagana e lo stile lucreziano nel IV secolo »,
in « Dignam Dis», a G. Vallot. 169-210, cui rimando anche per maggiore docu-
mentazione e bibliografia; inoltre si veda H. Lewy, « A Latin Hymn to the Creator
ascribed to Plato », in HThR 31 (1946), 243-258. Inoltre si veda la concettosa voce
Tiberianus, scritta da W. Schmid nel Lexikon der Alten Welt (Zurich/Stuttgart
1:965), 3083, che parla del « proomienhaft anmutendes Gebet an die Allgottheit».
2 A. Pieri, Lucrezio in Macrobio (Firenze 1977), 256 e passim.



306 LUIGI ALFONSI

che venne quasi accusato di furto nei suoi confronti. E analo-

gamente Isidoro di Siviglia l, probabilmente attingendo — ma
forse non sempre — per motivi di curiosita « scientifica» piü
che per amore di arte alia stessa tradizione grammaticale, sia

nel De natura rerum sia nelle Etjmologiae, ha il merito di aver fatto
conoscere Lucrezio al Medio Evo, a Rabano ad esempio ;

cosi come Nonio e i grammatici qualche espressione lucreziana,
sicche si puö dire che tutte le citazioni lucreziane del tempo siano
di origine grammaticale, dipendenti al piü da Lattanzio e Isidoro,
salvo il passo di Ermenrico (f 874), Epist. ad Grimald. {Monu-
menta Germaniae Historica, Epist., vol. V, p. 554, 6-13) che

ricorda Lucrezio I 150 ss. ; e forse Micone (ia meta del sec. IX)
e Heirico (841-876 Vita di S. Germano I 96 (ed. L. Traube,
Mon. Germ. Elist., Poetae Latini Aevi Car., vol. Ill, p. 441),

1 G. Gasparotto, « Isidoro e Lucrezio», in Memorie delta A.ccademia Patavwa,
CI. di Sc.mor., Lett, ed A.rti 77 (1964/65), 285; J. Fontaine, Isidore de Seville ei la
culture classique dans VEspagne msigothique (Paris 1959), soprattutto 652, ove si

osserva che nell'esposizione dell'atomismo fatta da Isidoro i rapporti con Lucrezio,
benche citato quattordici volte nelle Origines, sono indiretti: il De rerum natura
e per Isidoro una autoritä piü che altro decorativa, citata di seconda o terza mano;
M. Manitius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters I (München 2i965),
56; 65; in generale pp. 296, 289 e 295 per Rabano Mauro (784-856), ma e assai

improbabile la conoscenza diretta; pp. 314-315 e 472 per Micone; pp. 494-499 per
Ermenrico; p. 713 per Agnello Ravennate (805-854), ma lucida tela da Lucrezio
I 147 e nella tradizione grammaticale; nulla di diretto da Lucrezio V 905 in
Berengano di Tours (1010-1088) che attinge ad Isidoro e riporta storpiato il verso;
in Liutprando (920-980 forse in A.ntap. 2, 1 Vitalis calor A.rnulfi regis membra
deserens ricorda Lucr. III 128-129: calor... Vitalis.../... qui nobis moribundos deserit

artus. Dubbi per Lucrezio nei Gesta S. Servatu (circa 1088) di ignoto autore
(M. Manitius, op. cit.y III 83); in Rainero di Liegi (1157-1182 nel De conflictu
duorum ducum et animarum Lucrezio I 4 genus omne animantum e tradizionale (E. Bi-
gnone, in RFIC 41 (1913), 242-243); interessante Lucrezio I 779 naturam clandes-

tinam nelle Glosse di Sigeberto di Gembloux (1040-1112; M. Manitius, op. cit.y

III 340); altrettanto Fulcoius di Beauvais (1030 ?-noo; M. Manitius, III 839 n. 2)
nella Vita S. Blandim al v. 235 in vitiginum rorem forse echeggia Lucrezio V 14-15;
pure attraverso Isidoro, come si e visto per altro caso, la rappresentazione della
chimera, da Lucrezio V 901 ss., in Balderico di Bourgueil (1046-1130; M. Manitius,
op. cti.y III 892). Inoltre F. Giancotti, « Aerea vox», particolarmente 88-95 per
Teodolfo d'Orleans e per la versione poetica della Visio Tnugdah, in cui un'
immagine lucreziana e passata, almeno nel primo, attraverso Servio.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 307

perche il molli del verso medievale vestibat teneras molli lanugine
malas ha riscontro solo in Lucrezio V 889 et molli vestit

lanugine malas, mentre e certo che c'e in Heirico « contaminatio »

con Vergilio, Aen. VIII 160 e X 324 ; Ovidio, Met. XIII 754 ;

IX 398 ; XII 291 ; Lucano, X 135 (E. Bignone, art. tit., in
RFIC 41 (1913), 242). Inoltre pare anche in Vita S. Germani

VI 456 Heirico abbia preso spunto da Lucrezio (L. Traube,

p. 512). Certo la personalita di Dungal da a pensare se lui e,

come sembra accertato, il corrector dell'Oblongus 1.

Da Macrobio provengono le tre citazioni lucreziane del
Petrarca e da Prisciano e da Servio dipendono — magari
attraverso i Mitografi Vaticani II e III — i due luoghi lucreziani
ricordati dal Boccaccio 2. Ma per il Petrarca il problema si

ripropone aperto in due punti: uno a proposito della sconcer-
tante consonanza tra quanto detto da lui in De rem. utriusque

fortunae II 121 a proposito della morte di Lucrezio : amatorio

poculo accepto in morbum rabiemque compulsus gladio ad postremum

pro remedto usus est (ma amatorio poculo e geronimiano che

coincide in parte con il dato della cosidetta Vita Borgiana :

in furias actus sibi necem conscivit reste gidam frangens, vel, ut alii
opinantur, gladio incubuit; e poi a proposito del Bucolicon Carmen,

Egloghe IX e XII, dove sembrerebbe proprio di poter trovare
echeggiati, sovrapposti e rielaborati, spunti di Lucrezio che non
potevano perö essergli pervenuti per lettura diretta 3. Ma non

1 Cf. B. BisCHorr, « Geistiges Leben und Schriftkultur», in Karl der Grosse.

Werk und Wirkung (Aachen 1965), 190-206, in particolare 206. II codice Oblongus

dl Lucrezio (Voss. lat. F. 30), infatti, apprestato nella Francia nord-orientale nei

primi anni del IX secolo, e uno dei primi esempi dell'attivitä erudita rivolta
a un testo classico nell'etä Carolina, fu corretto e supplito in scnttura insulare dal
corrector Saxonicns, da identificarsi con ogni probability con l'irlandese Dungal:
cf. anche L. D. Reynolds-N. G. Wilson, Copisti e filologi. La tradiiyone dei classici

dall'antichitä al nnascimento (Padova 1969), 92.
2 Si veda E. Bignone, «Per la fortuna di Lucrezio...», in RFIC 41 (1913),

234-245 e poi 254-262.
3 G. Gasparotto, « II Petrarca conosceva direttamente Lucrezio; le fonti della

Egloga IX, Querulus, del Bucolicon Carmen», in Mem. Accad. Paiavina, Gl. di
Sc. mor., Lett, ed Arti 80 (1967/68), 309-335; « Ancora Lucrezio nel ' Bucolicon



LUIGI ALFONSI

potrebbe trattarsi di lettura antologica Comunque ne verrebbe
confermato il ruolo di « padre deH'Umanesimo» che dal De
Nolhac e prima ancora viene riconosciuto al Petrarca.

Dunque la cultura medioevale sino al Petrarca conobbe di
Lucrezio solo singoli versi excerpfi dalla tradizione grammaticale,
salvo qualche problematica eccezione. 1 II che non significa
affatto che Lucrezio non vivesse in qualche biblioteca clau-
strale 2, ne significa che il suo nome sia apparso come quello di
un « poeta maledetto », di uno scomunicato o messo all'indice.
Infatti nessuno dei medioevali che lo citano accompagna la sua

menzione con parole di condanna e di riprovazione, magari per
la filosofia epicurea, come pure e avvenuto tra gli Apologeti
cristiani. Significa sempliccmente che Lucrezio, « surclassato »

davanti al maggiore Vergilio — la prova ce la offre Macrobio
che da Vergilio parte — nella scuola ha perso terreno, nella
scuola, pagana o cristiana che fosse. E cosi, senza infamia, ma
anche senza il meritato lodo, il suo nome e passato all'etä media.

Carmen' del Petrarca», in « Dignam Dis», a G. Vallot, 211-228; «II nome di
Lucrezio nel Petrarca (La biografia gcronimiana) », in Mem. Accad. Patavma... 85

(1972/73), 293-307, dove e interessante notare che il ferns ardor del Petrarca (Epist.
adfam. XXIV n, vv. 18-19), che spinse a morte Lucrezio, non puö derivare dalle
Sthae staziane ignorate dal Poeta. Per il Boccaccio, poi, si vedano B. Hemmer-

dinger, « Le Boccaccianus perdu de Lucrece», in Belfagor 23 (1968), 741, e

G. Gasparotto, «Lucrezio fonte diretta del Boccaccio ?», in Mem. Accad.
Patavma... 81 (1968), 1-38; contra V. Branca, Boccaccio Medievale (Firenze L975),
341.
1 Su presenze lucreziane tra la fine del IX e il X secolo m Eugenio Vulgario,
Agnello Ravennate, Canto delle scolte modernst, cf. Guido Billanovich, « ' Veterum
vestigia vatum' nel carmi dei preumanisti padovani», in Italia Medioevale e

Umanistica i (1938), 155-243, in particolare 168; inoltre le pp. 182-184 su Lovato
e Lucrezio e 184-190 su Mussato e Lucrezio. Sulla presenza di Lucrezio, insieme

con Orazio, Vergilio, Ovidio, Lucano, Persio, Giovenale, Claudiano e i poeti
cristiani nel florilegio di exempla contenuto nel ms. Sangallensis 870 cf. E. Matthews
Santord, « The Use of Classical Latin Authors in the Libri Manuales », in TAPhA
55 (1924), 190-248, in particolare 208.
2 Sulla presenza di un codice lucreziano nel catalogo muratoriano di Bobbio
cf. M. Manitius, Handschriften antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliothekskatalogen,

hrsg. von K. Manitius, Zentralblatt fur Bibliothekswesen, Beiheft 67

(Leipzig 1935), 42.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 3°9

Tanto piü che nella scuola, come ci testimonia gia Quintiliano —
si ricordi — egli apparve difficilis E questo fu certo — anche

allora, nel confronto con Vergilio —, a parte piegiudizi
pedagogici, un elemento deterrente : tanto piü che per Lucrezio
rispetto a Vergilio non valeva neppure l'originalita e la varietä
metrica che tra i trattatisti e i grammatici assicurö una certa
vitalitä ad Orazio tra i poeti augustei. In piü l'epicureismo,
dalla tarda antichita in poi, e sistema cosi lontano da interessi
della cultura che un poeta ad esso legato non poteva trovare
accoglienza, se non per ragione di erudizione esclusivamente
scolastica.

VII. ETÄ MODERNA

Poi fu la scoperta nel 1417 di Poggio Bracciolini1; e poi
ancora il Valla (1406-1457); e dalla seconda meta del sec. XV
la diffusione del culto e della conoscenza del poeta in tutto
l'Umanesimo europeo, italiano e francese s, con la reazione

polignachiana 3, e fino in Inghilterra forse a Shakespeare 4:

in ogni campo Umanisti filologi e poeti letterati come Ronsard,
Montaigne, Saint-fivremond e Moliere uscito dalla scuola

1 Cf R Sabbadini, Le scoperts dei codici lahm e greet tie' secolt XIV e XV (Rist
anast Firenze 1967), I 80-81; II 233, L. D Reynolds-N G Wilson, Coptsit e

filologi 121, e B L. ÜLLMAN-Ph A Städter, The Public Library of Renaissance

Florence (Padova 1972), 69, sull'apografo di Poggio, capostipite della famigha
degli Itah, e sulla copia trattane dal Niccoll nel Laur Med 7/, 30
2 Sulla diffusione del testo lucreziano m Polonia nel secc XV e XVI cf M
Brozek, «Do problemu wczesnej reeepeji Lukrecjusza w Polsce», m Eos 61

(1973), 77-90, e m generale sulla trasmissione del De rerum natura dall'antichita
ai tempi moderm « Dzieje tekstu poematu Lukrecjusza », m Meander 26 (1971),

101-115
3 Cf E. J. Ament, « The Anti-Lucretius of Cardinal Polignac», in TAPhA 101

(1970), 29-49.
4 Si veda G. Vallot, in RFIC 94 (1966), 474-478, recensione alia miscellanea
lucreziana del Dudley E per il Samt-flvremond m rapporto al Gassendi si veda
L. de Nardis, II Cortegiano e I'eroe. Studio su Samt-Ifivremond (Firenze 1964), 16-28



LUIGI ALFONSI

del Gassendi « che si ricordö di Lucrezio in « Misanthrope»
act. II sc. 6a», Voltaire (V. E. Alfieri, Lucrezio (Firenze 1929),
221-222), e poi filosofi come Telesio, Bruno, Pascal, sino ai

pittori come Botticelli, ispirato dal Poliziano, come e ben noto,
per non parlare delle ammirate parole dei filologi come Lambino
e Scaligero. Ma il momento europeo culminante fu tra la fine
del '600 e il 1700 pieno. Qui prescindendo da Goethe e dal

suo « Kreis » (su cui, nel modo che meglio non si poteva, si e

soffermato W. Schmid a cui rimando), completerö il quadro
con qualcosa di meno noto circa la presenza e il significato di
Lucrezio in Italia dalla fine del sec. XVII in poi. £ un capitolo
non comunemente rilevato neppure dai latinisti italiani, sebbene

si tratti di una parentesi di gustosa storia letteraria italiana,
almeno all'inizio, ma di una certa rilevanza europea per la

«fortuna» di Lucrezio nella cultura tra l'llluminismo e il
preromanticismo : fortuna legata al diffondersi in Italia delle
dottrine dal Gassendi (1592-1655) tra il 1660 e il 1693. Interessante

l'interdizione disposta da Cosimo III di Toscana contro
il magistero della filosofia atomistica nella Universitä di Pisa

nel 1661. Gli e che nelle dottrine del Gassendi si incontravano
« gli spiriti arditi e inquieti» che sulla scia dell'insegnamento
galileiano puntavano a una spiegazione filosofico-sperimentale
della natura. A questo gruppo appartenne quell'Alessandro
Marchetti che fra il 1664 e il 1669 tradusse in italiano Lucrezio :

traduzione che fu pubblicata a Londra dal Rolli solo nel 1717
e che prima circolö manoscritta, nonostante l'avvertenza dell'
Autore di non condividere «le ree e malvage cose » contenute
nel poema riguardo alia religione l. Comunque le dottrine del
Gassendi ebbero sulla fine del 1600 larga diffusione in Italia,
a Napoli, a Padova, a Bologna, nella stessa Roma di Inno-
cenzo XI. E a Firenze nel 1727 si ebbe la pubblicazione : Pierre
Gassendi, Opera Omnia, cura Nicolai Averanii, Florentiae,

1 Cf. M. Saccenti, Lucrezio in Toscana. Studio su Alessandro Marchetti (Firenze
1966), in particolare il cap. « Silenzio su Lucrezio » alle pp. 77-100.



L'AWENTURA DI LUCREZIO 311

Tartini, cioe il corpus completo del canonico di Digne 1. Dottri-
nalmente il Gassendi non insegnö molto. Invece il Marchetti,
che era eminentemente un letterato, un traduttore di Anacreonte,
con preoccupazioni specifiche poetiche e linguistiche, lascio

orma piü duratura, cosi come il Rolli, suo editore a Londra,
lui altrettanto un letterato. Resta che la traduzione del Marchetti
fu « oltrettutto importante agli occhi degli scrittori illuministici
e dei didascaüci di metä Settecento e del loro gusto classicistico-
sensistico sia per la stessa materia e natura ideologica del testo
tradotto, sia per lo sforzo del traduttore a riprendere l'impegno
di resa evidente e sensuosa della descrizione di cose tutte sen-
soriali e materiaü» (W. Binni, in op. cit., 522 e n. 1 e 2). Anzi,
a proposito di questa traduzione, che ebbe influenza anche sul
Parini (W. Binni, in op. cit., 843 e 857), sara utile riportare, per
la gentile segnalazione di W. Schmid, un pertinente giudizio
dello Herder col confronto della traduzione tedesca del Knebel:
«Vergessen macht eine Ubersetzung solcher Art Creech,
Coutieres..., ja Marchetti selbst: denn weder in englischen
Reimen noch in den Versi Toscani hört man die Stimme jener
weiten Römischen Brust, die wie eine Tuba tönet. Unsre Sprache
allein tönet ihr nach» a proposito di De rerum nat. I 1-297
(W. Schmid, «Lukrez und der Wandel seines Bildes», in
Römische Philosophie, hrsg. von G. Maurach (Darmstadt 1976),

72 n. 5 2 : e un'aggiunta rispetto alla prima pubblicazione dell'art.
citato, in A. & A. 2 del 1946). II quale giudizio concorda in
fondo con quello del Vico relativamente a questa traduzione.
Infatti proprio quando nel 1693 a Napoli i fedeli erano stati

awertiti, in seguito all'effetto avuto da questa traduzione di
Lucrezio, a « fuggire come mostri velenosi i libri infetti d'eresia

e dell'infame ateismo e specialmente l'empio Lucrezio traslato,

per arte del Demonio, in metro italiano, purtroppo applaudito,

1 Prendo queste notizie da F. Diaz, « Politici e ideologi», in Storia della letteratura
itahana III (Milano 1968), 76-77, e W. Binni, «II Settecento letterario», ibid

329; T. Gregory, Scetticismo ed emptrtsmo. Studio su Gassendi (Bari 1961).



312 LUIGI ALFONSI

e altri (sc. libri) di simil fazione », il Vico pubblico una canzone
di disperato pessimismo cosmico, di ispirazione lucreziana
intitolata Affetti di un disperato. Ma poi nell'Autobiografia,
scritta nel 1725, dice : « or per sapere ordinatamente i progress!
del Vico nelle filosofie fa qui bisogno ritornare alquanto indie-
tro : che nel tempo nel quale egli parti da Napoli si era comin-
ciata a coltivare la filosofia d'Epicuro sopra Pier Gassendi, e

due anni dopo ebbe novella che la gioventu. a tutta voga si era
data a celebrarla; onde in lui si desto voglia d'intenderla sopra
Lucrezio...» (Autobiografia (Napoli 1953), 19, da Giambattista

Vico, Opere, a cura di F. Nicolini). Ma conclude che tale studio
« servi a lui di gran motivo di confermarsi vie piü ne' dogmi
di Piatone» (p. 20) b Per cui si e potuto anche ipotizzare una

persistente tensione nel Vico «tra la giovanile adesione a

Lucrezio e il cristianesimo della maturitä » (P. Rossi, in op. tit.,
48). E cost siccome, accettando nella « Scienza Nuova» il
tema lucreziano delle " origini ferine " della civiltä collegato ai

nomi di Bacone e di Hobbes, rischiava di compromettere il
quadro tradizionale dello sviluppo della storia, fondato sul

racconto della Bibbia», egli tentö di dimostrare che quelle
origini, diversamente da quanto Lucrezio ed Hobbes volevano,
non riflettevano la comparsa dell'uomo sulla terra, ma riguar-
davano l'umanitä posteriore al diluvio, risolvendosi in punizione
divina inflitta agli empi costruttori della torre di Babele (cf.
anche E. Paci, Ingens Sylva (Milano 1949), 18-24 e passim). In
tal modo « i tempi antidiluviani venivano esclusi dal quadro
tracciato dal Vico» (P. Rossi, in op. tit., 35-36). Ma se il Vico
dimostra buona conoscenza di Lucrezio, anche con osservazioni

particolari linguistiche ed estetiche (ad es. su animus ed anima

e sui flammantia moenia mundi), con commosse deplorazioni per
1'empieta del tantum religio potuit suadere malorum, soprattutto con
ispirazione per i suoi quadri di vita ferina primitiva, alle volte
con deduzioni addirittura glottologiche (su induperator per impe-

1 Si veda P. Rossi, « Giambattista Vico », in Storia della letteratura italiana III 7-9.



L'ÄVVENTURA DI LUCREZIO 3D

rator anche ingenue, minor apprezzamento sembra avere per
il poema lucreziano nel suo complesso come opera d'arte, e,

conseguenza implicita, ai fini artistici, anche per la traduzione del
Marchetti.

Nella prefazione del 1731 alia traduzione dell'opera del Fra-
castoro Sifilide dovuta a Pietro Belli, egli dice che il Belli nella
traduzione ha tenuto presente la versione delle Metamorfosi
ovidiane dell'Anguillara, quella dell'Eneide del Caro, quella
della Tebaide del Bentivogli. E poi Vico continua: « Con assai

dritto giudizio [jr. al Belli] non gli e paruta [jr. la traduzione
del Marchetti] di tanto accagionche Tito Lucrezio Caro tenne
uno stile di sermon volgare latino, dello che meritö pur una
somma lode d'aver portato nella lingua latina, ed in versi di

piü, un'affatto nuova materia greca : ma, a riserva delle poetiche
introduzioni a' suoi libri e d'una o d'altra digressione — come
quella nella nota dilicata innimitabile descrizione della tenera

giovenca c'ha perduta la madre [errore del Vico il contrario !], e

quella nella nota grande incomparabile ove descrive la pesti-
lenza d'Atene — del rimanente tratta le materie fisiche con uno
stile niente diverso da quello con cui si sarebbon insegnate in
una scuola latina di filosofia naturale» (F. Nicolini, ed. delle

Opere di G. Vico, 946-947).
Dunque Lucrezio allTlluminismo italiano — e forse non solo

a quello — apparve maestro di liberatrice sapienza soprattutto,
o anche testimone insigne di cultura, trasmettitore linguistico
e scientifico di dottrina greca. Inline: dopo le sperimentazioni
didascaliche e realistiche di Parini, troviamo nell'ultimo Alfieri
Lucrezio poeta libero come Dante, contrapposto ai poeti corti-
giani (Virgilio, Orazio, Ariosto), nel suo trattato Del Principe
e delle lettere (W. Binni, «II Settecento letterato», 1011-

1012).
Nell'eta preromantica e Romantica, come Lucrezio poeta fu

ammirato dai grandi Chenier, Byron e Browning, cosi fu caro
all'italo-greco Foscolo, che rivisse in lui il dramma dell'incer-
tezza ultraterrena :



314 LUIGI ALFONS!

« dopo l'esequie, errar vede il suo spirto
fra '1 compianto de' templi Acherontei,
o ricovrarsi sotto le grandi ale

del perdono d'Iddio » :

dove il poeta, alia base di questo, che Klingner diceva un magni-
fico sublime contrasto, richiamava appunto Lucrezio III 85 1.

Ne si puö dimenticare il sottofondo lucreziano al motivo che

il Foscolo desume dal Vico nella storia dell'incivilimento umano :

« dal di che nozze e tribunali ed are / dier alle umane belve esser

pietose ...» (vv. 91 e ss.). Ed in questa sede non e da trascurare
l'impronta lucreziana della Ginestra leopardiana 2, di quel Leo-
pardi filologo che non solo conosceva tutto Lucrezio — oltre
il resto —, ma anche in rapporto a Manilio.

Dunque dal Lucrezio visto solo come grande poeta al

Lucrezio poeta cosmico e maestro di arte di Vergilio, al poeta
citato dai grammatici e dai letterati dell'Impero sino al poeta
amato, nonostante il suo epicureismo, e « sfruttato » a fine ideo-
logico e propagandistico dai Cristiani, e, per certo stile di
preghiera, anche da pagani culturalmente impegnati, ma sempre
in quanto poeta. Poi decaduto nella scuola e sopravanzato da

altri. Risorto anche come maestro di libertä, ma sempre in
quanto poeta, o come rivelatore di veritä scientifiche (sino alia

imitazione del Genovesi in Hjle, poemetto premiato ad Amsterdam),

infine anche come uomo nella sua angoscia esistenziale.
E se certa critica nel secolo scorso in pieno razionalismo e

scientifismo positivista amö riportarsi a lui come ideologo pro-
gressista nell'ingenuo entusiasmo del Trezza e nella fede socia-
lista del poeta italiano Mario Rapisardi, che ne diede anche una

1 E si veda G. Broccia, « Un lucrezianismo in Foscolo», in Maia 24 (1972),
26l-262.
2 Cf. S. Borra, Spirit1 e forme affim m Lucrezio e Leopardi (Bologna 2i934)>passim ;

M. Carbonara Naddei, Momenti del pensiero greco nella problematica leopardiana
(Lecce 1977), passim ; e giä si veda della Stessa « ' Della Concordia ' di Antifonte
e ' La Ginestra ' di Leopardi», in Scritti in onore di Cleto Carbonara (Napoli 1976),

122-135, anche con altri rifenmenti bibliografici.



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 3 I 5

versione stavolta non sottoposta a censura 2, ora tale

aspetto culmina nello studio di cui fu oggetto, a quanto pare,
intorno al 1947 nella Russia sovietica e nei paesi dell'Est3.
Indispensabile per la conoscenza dell'epicureismo Lucrezio ci

porta la testimonianza di un uomo che ha vissuto il messaggio
di una filosofia con l'ardore di una fede fortificante e che a questo
messaggio ha saputo dare la voce di un'altissima poesia.

Anatole France (nel romanzo Les Dieux ont soif) ci presenta
un « esprit fort» che si avvia alia ghigliottina leggendone i versi.
Forse meglio di ogni altro ha interpretata la lezione di fortezza
che ha saputo dare il poema che proclama nil igitur mors est ad

nos neque pertinet hilum *.

1 II ricordo e anche in E. Paratore, « La problematica sull'epicureismo... », 119.
2 Si veda M. Saccenti, Lucrezio in Toscana..., 135-140.
3 E. Paratore, « La problematica sull'epicureismo...», 119 e n. 4 e 204.
4 Eccessiva la tesi di L. Perelli, Lucreziopoeta dell'angoscia (Firenze 1969).

In generale, sull'interesse destato da Lucrezio nell'Europa moderna cf. A. Michel,
« Le hasard et la necessite : de Lucrece aux modernes », in BAGB 1971, 253-269;
M. Brozek, « Lukrecjusz w przekladach polskich», in Eos 61 (1973), 239-253,in
particolare per la prima traduzione polacca parziale ad opera di I. Krasicki (1735-
1801) sino al Kasprowicz (1860-1926), che pensava di fame una traduzione poetica;
e ancora A. Stückelberger, « Lucretius reviviscens. Von der antiken zur
neuzeitlichen Atomphysik», in Arch, für Kuliurgesch. 54 (1972), 1-25; W. Rösler,
« Vom Scheitern eines literarischen Experiments. Brechts ' Manifest' und das

Lehrgedicht des Lukrez», in Gymnasium 82 (1975), 1-25.



3i6 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Kleve: Ein näherer Vergleich zwischen der philosophischen
Terminologie in Cicero und Lukrez wird wahrscheinlich zeigen, dass

Cicero Lukrez gut gekannt und benutzt hat(siehe meine Untersuchung
über gewisse Termini in Cic. Nat. dear. I: SO 38 (1963), 28 ff.).

M. Alfonsi: II fatto delle coincidenze terminologiche, riguardanti
l'epicureismo, tra Cicerone e Lucrezio puö riportarsi alio stesso sotto-
fondo linguistico ed anche alia patrii sermonis egestas che costringeva
all'uso di formule fisse che una volta acquisite difficilmente potevano
essere sostituite da altre analoghe. In piü l'impiego necessitato di
termini identici o affini puö provare conoscenza di Lucrezio da parte di
Cicerone, il che e indubbio e confermato da ogni parte, ma nello
stesso tempo il limitato apprezzamento proprio per il silenzio ovun-
que osservato sull'autore. In realtä, l'unico apprezzamento e quello

per la poesia con la sola esplicita menzione di Lucrezio : ma anche

questo, fatto in una lettera familiäre e quasi di passaggio, e in fondo
ben poca cosa

M. Gigoti: 1) Welches der wirkliche Sinn der Briefstelle Ciceros

AdQ. Fr. ist, scheint mir immer noch völlig unklar. Das kompakte
umfangreiche Lehrgedicht des Lukrez IIotY]p.ava (Plural!) zu nennen
ist mehr als unkorrekt und ein nach Umfang und nach Anspruch so

repräsentatives Werk mit einem kurzen Satz abzufertigen, ist für
einen Cicero eine kaum begreifliche Haltung. Es kommt dazu das

allgemeine Problem der « historischen Proportion ». Ist es glaubhaft,
dass Cicero von einem Werk solcher Dimension nur ein einziges Mal
in einem einzigen Satz gesprochen hat und sonst nirgends, weder in
den Pbilosophica, noch in der Korrespondenz mit Atticus oder

Anderen Wir dürfen bei der gesamten Lage auch annehmen, dass

wir es wüssten, wenn Cicero in irgendwelchem uns verlorenen Text



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 317

sich über das Werk des Lukrez geäussert hätte. Es ist auch etwas
seltsam, dass (soweit ich sehe) die spätere Antike sich niemals etwa

gefragt hat, wie es mit den Beziehungen zwischen Cicero und Lukrez
stand und sich auch niemals gewundert hat, dass Cicero in den

Philosophien Lukrez niemals zitiert. Da liegt ein Knäuel von Problemen

vor, das wir, wie ich fürchte, mit unseren Mitteln nicht auflösen

können ; und bei dieser Sachlage halte ich es auch für wenig fruchtbar,

nach sprachlich-terminologischen Gleichungen zwischen Lukrez
und etwa Cicero Rep. oder Nat. deor. suchen zu wollen.

2) Was Laktanz angeht, so darf ich eine Kleinigkeit beisteuern,
die mich seit langem beschäftigt. Bekanntlich finden sich bei Laktanz
Informationen über die Philosophie Epikurs, die nach Umfang und

Qualität ausgezeichnet sind und weit über die entsprechenden
Mitteilungen über Piaton oder Aristoteles hinausragen (H. Usener hat das

meiste in die Epicurea aufgenommen). Woher hat Laktanz diese

Angaben Augenscheinlich weder aus Cicero noch aus Seneca (hier
wie dort die verlorenen Schriften mit eingeschlossen). Nun gibt es

bei Hieronymus eine Notiz, die von Kommentaren zu Lukrez spricht
(H. Hagendahl, Eatin Fathers and the Classics (Göteborg 1958), 175

und 275). Sollte Laktanz Lukrez mit einem solchen Kommentar
benutzt und daraus sein besonderes Wissen über Epikur geschöpft
haben Davon abgesehen ist es für die Wirkungsgeschichte des

Lukrez nicht ganz ohne Interesse, dass in der Kaiserzeit kommentierte

Ausgaben von De rerum natura existierten.

M. Alfonsi: In parte si e giä convenuto dell'importanza se mai

solo negativa dell'unica citazione ciceroniana, che mostra quindi i
limiti dell'interesse suo per Lucrezio. Verissimo — ma esulava dal

campo della mia ricerca — che il materiale epicureo offerto da

Lattanzio e pregevole per estensione e qualitä, e rivela la sua pro-
venienza, non certo solo dalla lettura del poema ma da fonti piü varie,
anche di natura filosofica, diversamente, a quel che pare, da Arnobio.
Tra queste, oltre Cicerone (anche opere perdute basta pensare
alia Consolatio ricostruibile in gran parte attraverso Lattanzio)



3i8 DISCUSSION

e Seneca (si pensi a S. Agostino ed al De virtutibus di Seneca da lui
citato) conosciuti dai Cristiani nella loro completezza, indubbia-
mente — ed e acuta e per mio conto accettabilissima proposta —
sono presenti quei Commentarii in Lucretium, anche se il testo geroni-
miano potrebbe piuttosto far pensare a esegesi letterarie : in

Vergilium et Sallustium commentaries... et aliorum in alios Plautum
videlicet, Lucretium, Flaccum, Persium atque Lucanum.

M. Schrijvers: J'ai ete frappe par les rapprochements que vous
avez faits entre Lucrece et Varron. J'avais dejä recueilli moi-meme un
certain nombre de figurae etymologicae que les deux auteurs ont en

commun, et sur le plan des idees aussi, il vaudrait la peine d'etudier
exhaustivement ces rapports. A ma connaissance, cette etude n'a

jamais ete entreprise.

M. Alfonsi: Si, il problema dei rapporti tra Varrone e Lucrezio

puö essere approfondito tenuto conto anche dell'atteggiamento pro-
babilmente antineoterico (nella Menippea Papia Papae) di Varrone e

della sua iniziale ostilitä a Cesare. Comunque stupisce anche in questo
caso il silenzio dell'uno nei confronti dell'altro o viceversa. Ma
Varrone non nomina neppure Catullo, ne ne e nominato. Troppo
sbrigativa forse la negazione di rapporti tra 1' 'AvS-pwrroTOAt.!; varro-
niana e Lucrezio II 43a ss. come fatta nel pur pregevole e documen-

tato studio di J.-P. Cebe. Ma e giä suo merito aver posto il problema.

M. Schmid: Vielleicht sind noch einige Bemerkungen zu dem

Reichtum an Lukrezanklängen und -Zitierungen angebracht, wie ihn
Herr Alfonsi auch für die christliche Spätantike und das Mittelalter
auszubreiten weiss. Er hat sicher recht, wenn er solche mittelalterlichen

Lukrezspuren, die mit Sicherheit direkter Lukrezkenntnis

entstammen, das heisst: die nicht auf Grammatikerexzerpierungen,
Handbücher oder Florilegien zurückgehen, eine 'problematische
Ausnahme' nennt — aber das Problematische ist hier wie so oft das

eigentlich Interessante, nicht zuletzt unter dem Aspekt der
mittelalterlichen Überlieferungsgeschichte. In diesem Sinne dürften wohl
zumindest einige der in dem interessanten Aufsatz von G. Billa-



L'AWENTURA DI LUCREZIO

novich, « Veterum vestigia vatum nei carmi dei preumanisti pado-
vani», in Italia Medioev. e Umanist. I (1958), für Lukrez nachgewiesenen

Fälle besondere Aufmerksamkeit beanspruchen können. (Wie
mir Herr Alfonsi sagt, ist diese Abhandlung von ihm in den Anmerkungen

genannt und benutzt.) Man möchte wünschen, dass sich etwa

gerade auch für das neunte Jahrhundert noch mehr hinzugesellt
Natürlich gibt es neben dem Gesichtspunkt etwaiger Verwertbarkeit

von vestigia Eucretii für ein klareres Bild der mittelalterlichen
Überlieferung, wie man es erhofft, noch andere Gründe, sich um
Lukrezzitate und -anklänge zu bemühen, etwa das

rezeptionsgeschichtliche Interesse an der deutenden Einordnung. Wie ich das

meine, möge ein Fall der christlichen Spätantike zeigen, auf den ich

wohl zurückkommen darf: unter den zahlreichen instruktiven
Beispielen, die Herr Alfonsi vorgeführt hat, kann als besonders

bemerkenswert die von ihm hervorgehobene Tatsache gelten, dass

das den Stifter des Kepos als Heilbringer, ja als Gott feiernde Epikur-
elogium zu Beginn des fünften Lukrezbuches auf die arnobianische

Lobpreisung Christi eingewirkt hat (Arnob. Nat. I 3 8), und dass dann

Laktanz über das blosse Hineinweben literarischer Anspielungen in
den eigenen Text hinausgeht und die lukrezischen laudes Epicuri in
mehrfacher Zitierung expressis verbis auf Christus bezieht. Nicht
nur der deutlichere und klarere Fall des Laktanz, sondern auch der

des Arnobius verdient Beachtung. Welchen Sinn haben bei Arnobius
die Lukrezallusionen Wer z.B. bedenkt, dass die sichtlich nach

Lukrez geformten Themen der Pythagorasdarstellung in den ovidi-
schen Metamorphosen nach der doch wohl zutreffenden Annahme mancher

Erklärer die Verehrung Ovids gegenüber Lukrez bezeugen sollen,
könnte zunächst geneigt sein, in der kunstreichen Verwendung von
Lukrezallusionen seitens des Arnobius eine Art Huldigung vor dem

Genius des Lukrez zu sehen. Demgegenüber habe ich zu zeigen
versucht (vgl. RAC 5 (1962), 785 f. und besonders 813 f. mit einem

weiteren Beitrag), dass die Lukrezspuren des genannten Arnobius-

kapitels durchaus als 'Kontrastallusionen' anzusehen sind, die die

Funktion haben, gerade die Ablösung des lukrezischen durch das

arnobianische Credo zu proklamieren (welch letzteres übrigens hier



320 DISCUSSION

eine gewisse Affinität christlicher Gnosis zur Hermetik erkennen

lässt, ganz im Sinne von J. Carcopinos Forschungen zum afrikanischen

Hermetismus). Was nun Laktanzens Verwendung der lukre-
zischen laudes Epicuri im Hinblick auf Christus betrifft, so hat sich

Herr Alfonsi mit Recht davor gehütet, hierin in Nachfolge K. Büchners

und anderer einen Beweis dafür zu sehen, dass der Christ den

Atomisten Lukrez 'in den religiösen Schwingungen seiner Seele

verstanden' habe. Er scheint allerdings, wenn ich ihn recht verstehe,
den Fall mit auf dem Hintergrund jener berühmten Passage sehen zu

wollen, in der der Kirchenvater sich im Anschluss an die Zitierung
eines bekannten Senecawortes (Fr. 24 Haase, vgl. Lact. Inst. VI 24,12)
über das Verhältnis des heidnischen Philosophen der Kaiserzeit zum
Christentum auslässt. Das Bedauern des Laktanz, dass Seneca kein
Christ ist, ist jedoch, meine ich, nicht mit seiner Zitierung der

Lukrezversc auf eine Stufe zu stellen. Denn immerhin nennt Laktanz
den das numen betreffenden Senecasatz eine mirabilis sententia,

während ihm die von ihm zitierten Lukrezverse so, wie sie vom Dichter

gemeint sind : eben in ihrer Bezogenheit auf Epikur und nicht
auf Christus, geradezu lächerlich vorkommen {Inst. III 17, 28 :

quos equidem versus nunquam sine risu legere possum; dazu auch III 14, 1:

inepte). Möglich, ja wahrscheinlich, dass Laktanz einen Sinn für
den 'fascino dell'arte e delle immagini' des Dichters gehabt hat,
aber zweifellos läuft seine Verwendung der Lukrezverse für Christus

auf Korrektur, auf umwertende Besitzergreifung hinaus : «Was
Lukrez von Epikur behauptet, hat nur als Aussage über Christus

Gültigkeit». Wem meine Beurteilung der arnobianischen loci similes

(Arnob. I 38) im Sinne von Kontrastallusionen nicht einleuchten

sollte, der wird sich durch die von mir angeführten starken
Ausdrücke des Laktanz vielleicht wohl auch für Arnobius überzeugen
lassen. Aber dies will nicht als Einwand, sondern nur als kleine

Ergänzung genommen werden, die Dank für das von Herrn Alfonsi
Gebotene sein möchte.

M. Alfonsi: Giusto l'invito all'approfondimento dei vestigia

Lucretii nel Medio Evo; per quanto riguarda l'atteggiamento di



L'AVVENTURA DI LUCREZIO 32I

Lattanzio circa le laudes Epicuri, si, esso e differente da quello nei

confronti della mirabilis sententia senecana: ma comunque le frequenti
citazioni da Lucrezio mostrano la simpatia poetica e umana dell'Apo-
logista cristiano per il Poeta.




	L'avventura di Lucrezio nel mondo antico ... e oltre

