Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 24 (1978)

Artikel: Le poeéme de Lucréce en son temps
Autor: Grimal, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660868

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI1I

PiErrRE GRIMAL

LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS

Longtemps, le poéme de Lucréce a été considéré comme
un fait littéraire isolé, voire quelque peu anachronique. P. Boyancé
insiste sur cette idée, aussi bien lorsqu’il écrit : « Il demeurera
toujours surprenant que, alors que nous connaissons relative-
ment bien en ce temps au moins trois courants ou foyers d’épi-
curisme, il ne se trouve dans ce qui concerne chacun d’eux
aucune trace certaine de Lucrece et cela ne contribue pas peu
a dresser devant nous sa hautaine figure comme celle dun
isolé », que, un peu plus loin, lorsqu’il déclare qu’il convient
de nous « restituer I’étonnement nécessaire devant une ceuvre
qui, en réalité, au Ier siecle avant notre ere, devait étre inatten-
due» . Nous espérons montrer que cette impression nait
surtout de nos ignorances, qu’en réalité le poeme Sur /a nature
est en rapports étroits avec une réalité politique et spirituelle
qui est celle des dernieres années de la République romaine,
qu’il s’efforce de répondre a des aspirations multiples de ce
temps, sur lesquelles nous possédons des témoignages suffi-
samment précis pour que Lucréce cesse d’étre a nos yeux
Pécrivain mystérieux, le visionnaire situé hors du temps que
se plaisent a imaginer les Modernes.

1 P. Bovanct, Lucréce et Pépicurisme (Paris 1963), 12 et §7.



234 PIERRE GRIMAL

Certes, les démonstrations scientifiques que présente Lucréece
se prétaient mal 4 des allusions historiques directes : une cos-
mogonie est, par essence, indifférente aux menus événements
du siecle ; ni les personnages ni les faits contemporains n’y ont
leur place. Cependant, un poete ne saurait, pas plus qu’un autre
écrivain, échapper entierement au présent qui l’environne.
Et un philosophe moins qu’un autre, s’il est vrai que la réflexion
philosophique est avant tout une réponse aux problémes qui
hantent les hommes au moment ou elle se développe. D’autre
part, un poete réagit forcément a l'esthétique de son temps,
aussi bien §’il la refuse que §’il 'accepte. Autant de voies qui
s’ouvrent a nous pour l'enquéte que nous nous proposons
d’entreprendre. Nous distinguerons ainsi trois domaines, dans
lesquels nous croyons possible de saisir I'insertion de Lucrece
en son temps: son « moment politique », par rapport a ’état
de la cité romaine et aux problémes qui se posaient alors ; son
« moment philosophique » : essayer de voir dans quelle mesure
le poeme de Lucrece répond aux grandes préoccupations des
penseurs et des théoriciens de ce temps, sur les dieux, leurs
rapports avec les hommes, mais aussi sur les fins de la vie
humaine ; il nous restera alors a considérer le « moment poé-
tique », c’est-a-dire ’effort du poete sur le langage qu’il trouve
autour de lui, sa lutte pour exprimer en latin les théories
d’Epicure, enfin les lois de son esthétique, comparées a celles
des pocetes ses contemporains et, semble-t-il, ses compagnons.

LE MOMENT POLITIQUE

Les données dont nous disposons pour déterminer la période
au cours de laquelle Lucréce composa son poéme ne sont pas
totalement certaines. On sait que la date de sa mort préte a



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 235

controverses *. Il est inutile de reprendre ici Iensemble du
dossier. Deux dates sont possibles, celle de 55 et celle de 53.
La critique des témoignages a conduit A. Rostagni a considérer
que la plus probable est la seconde 2, et nous nous sommes
autrefois rallié a sa these, pour des raisons de vraisemblance
externe, que nous ne ferons ici que résumer 3, mais qui touchent
a la position personnelle de Lucréce dans le monde politique.

Et, a ce point encore, nous nous heurtons a une nouvelle
incertitude. Le poeme est dédié a un certain Memmius. Or, nous
ne savons pas d’une maniére indiscutable qui était ce personnage.
Pourtant, s’il est théoriquement possible de soutenir d’autres
hypothéses, un accord presque total semble s’étre fait entre
les critiques modernes en faveur de C. Memmius, le préteur
de 58 av. J.-C. Clest la these que nous suivrons, nous aussi,
en dépit des quelques objections, au moins apparentes, que ’on
ne manque pas de lui opposer; mais les éléments positifs
Iemportent de beaucoup, et, si on s’en tient a ce que nous
savons de ce Memmius, il apparait que Lucrece peut fort bien
avoir appartenu au cercle de celui qui fut, on le sait, un homme
d’une grande culture, et plus enclin a aimer la littérature grecque
que les ouvrages latins ¢, mais qui compta parmi ses familiers
un poete comme Catulle et plusieurs poetae noui.

Nous accepterons donc, au moins provisoirement, et comme
hypothese de travail, que Lucréce a choisi de dédier son poeme
a C. Memmius, membre de I'illustre famille des Memmii, qui
prétend remonter aux compagnons d’Enée. Nous admettrons

1 On trouvera la bibliographie essentielle dans P. BoyaNCE, op. ¢it., 332-335. On
ajoutera l'article de L. HErrRMANN, « Catulle et Lucréce », in Latomus 15 (1956),
465-480, qui soutient une these treés aventurée, faisant mourir Catulle et Lucrece
en 47 av. J.-C.

2 Suetonio De poetis e Biografi minori (Totino 1944), 57-58. Thése souvent tefusée,
mais pour des raisons dont aucune ne parait décisive. Nous laisserons de c6té les
conséquences que ’on tire (abusivement) de la lettre de Cicéron, A4 Q. fr. 11 9.

3 P. GrimAL, « Luctéce et ’hymne 2 Vénus», in REL 35 (1957), 184-195.

4 Cic. Brut. 70, 247: perfectus litteris, sed Graecis, fastidiosus sane Latinarum.



236 PIERRE GRIMAL

d’autre part, et avec la méme restriction, que Lucréce mourut
le 15 octobre 53. Ces deux données constituent, au point de
départ de notre analyse, ce que nous pourrions appeler la « ligne
de plus grande vraisemblance », une ligne dont seuls les points
d’arrivée pourront prouver la légitimité.

Si, donc, le poeme de Lucrece était encore inachevé (mais
assez proche de sa compléte réalisation, ce qui est évident) le
15 octobre §3, on peut en induire qu’il fut commencé au plus
tot vers 6o av. J.-C. Nous constatons en effet que Virgile, qui
travaillait a loisir, consacra un peu moins de dix années 4 la
rédaction de I’Enéide, qui est sensiblement plus longue que le
De rerum natura. On ne risque guere de se tromper en admettant
que Lucréce — méme s’il fut géné, sur la fin de sa vie, par la
maladie mentale que 'on sait et ne put écrire que per interualla
insaniae, mais cela n’est nullement prouvé — poursuivit la
composition de son grand poéme entre le moment ou se forma
le premier triumvirat et celui ou, Crassus ayant été tué a Carrhes
(9 juin 53) et Julie morte depuis un an (septembre §4), ce méme
triumvirat était sur le point de céder la place 4 une lutte entre
les deux survivants, César et Pompée. Il est bien difficile d’ad-
mettre, par conséquent, que Lucrece ait écrit sous le coup d’un
événement comme la conjuration de Catilina, et, moins encore,
sous l'influence des guerres qui avaient engagé les forces
romaines contre les pirates et contre le roi du Pont. Cest une
Rome victorieuse, triomphante, dont les armes, a 'extérieur,
n’ont rien a craindre d’aucune puissance !, que Lucréce sent
autour de lui. Certes, la vie politique y est fort troublée, mais
ce sont des troubles intérieurs, qui ne semblent pas encore étre
le prélude a une guerre véritable.

Tout change avec l'année 54 : en automne, les nations
gauloises commencent a bouger ; quinze cohortes, commandées
par Sabinus, sont massacrées par les Eburons 2. L’habileté de

Y Cic. Catil. 11 5, 11: nulla enim est natio quam pertimescamus, nullus rex qui bellum
populo Romano facere possit...

* Caes. Gall. V 26-38. Cf. Dio Cass. XL 5-7.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 237

César évita le pire. Mais 'année 53 commenga sous de bien
sombres auspices. Dion Cassius écrit en effet :

« Lotsque commenga I’hiver au cours duquel Gnaeus
Calvinus et Valerius Messalla devinrent consuls, beaucoup de
présages se produisirent, 2 Rome méme. On vit des hiboux et
des loups, des chiens errants hurlerent, des statues répandirent
une sueur, d’autres furent frappées par la foudre... Les affaires,
dans la cité, étaient confuses et troublées, les Gaules recom-
mencaient 4 bouger, et les Romains se trouvaient, sans savoir
comment, en guerre contre les Parthes» . De tels présages
ne pouvaient manquer de terrifier le peuple. Le vieux cauchemar
gaulois semblait recommencer, par la faute de César.

Or, dans le poeme de Lucrece, il est une page célebre, celle
qui sert de prologue a tout I’ouvrage, dans laquelle nous lisons :

« Fais en sorte que, pendant ce temps, les farouches travaux
de la guerre, sur toutes les mers et sur toutes les terres, s’apaisent.
Car toi seule tu peux dispenser aux mortels le bienfait d’une
paix tranquille puisque c’est Mars, le maitre des armées, qui
régne sur les travaux farouches de la guerre...» 2.

De tels vers, une telle priére ne se comprennent que pendant
la période comprise entre 'automne de 54 et — au plus tot —
celui de 53, ot mourut Lucrece. Elle etit été encore valable au
début de l'année 52, lors du soulévement général provoqué
par Vercingétorix ; mais elle I’était déja pendant tout le cours
de 'année précédente. Les termes dont se sert Lucréce ne peu-
vent s’appliquer qu’a la guerre extérieure (per maria ac fterras
ommis sopita quiescant), et non aux troubles intérieurs. La fin du
méme prologue confirme cette interprétation :

« Car nous ne pouvons poursuivte notre entreprise le cceur
tranquille si la patrie connait des jours malheureux, et Uillustre

1 Dio Cass. XL 17, 1-2.
1 29-33.



23 8 PIERRE GRIMAL

descendance des Memmii ne saurait, en de telles circonstances,
mangquer au salut de tous» *.

Certes, Lucrece ne dit pas que la situation est critique 2,
mais il parait craindre qu’elle ne le devienne : si les menaces
que les circonstances accumulent aux frontiéres de Rome, en
Occident et en Orient, se font plus graves, alors le poéte ne
pourra en toute quiétude achever son ceuvre.

Si 'on accepte cette premicre conséquence des deux hypo-
théses de base, il faudra que le prologue de ouvrage, les vers
1 4 48 du livre I, aient €té composés parmi les derniers, ce qui
n’est pas pour surprendre, puisque, on le sait, les poetes antiques
avalent coutume de rédiger en tout dernier lieu le poeme
liminaire du recueil.

Mais cela entraine une autre conséquence : pendant ce méme
automne de 54, la situation de C. Memmius a traversé, elle
aussi, une crise grave. Au cours de sa préture, en 58, Memmius
s’était signalé comme ennemi de César. Il avait essayé de faire
déclarer nuls les actes de 59. Il n’y était point parvenu ®. Mais
il n’avait pas manqué de faire savoir a Cicéron qu’il s’opposerait
de toutes ses forces aux entreprises de P. Clodius, alots tribun
de la plebe; il tenait alors le méme langage que Curion le
Jeune 4. Pourtant, il ne semble pas avoir lutté avec beaucoup
de fermeté pour empécher I'exil de Cicéron ; lorsqu’il appela
devant son tribunal I'ancien tribun Vatinius, accusé par C.
Licinius Calvus, le poeéte (ami de Catulle), d’avoir contrevenu
aux prescriptions concernant le dépét des propositions de lois,
il fut attaqué par les bandes de P. Clodius et s’enfuit
honteusement °.

1T 41-43.

* F. Giancorri, I/ preludio di Lucrezio (Messina 1959), 139 sqq.

8 P. GRMAL, Etudes de chronologie cicéronienne (Paris 1967), 26 n. 4; 50 sqq.
4 Cic. Azt 11 12, 2 (19 avril 59).

5 Cic. Vatin. 14, 33 sqq.; Sest. 64, 134.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 239

En 57, apres sa préture, il partit, on le sait, gouverner la
province de Bithynie, ou il eut dans sa cobors praetoria Licinius
Calvus, C. Helvius Cinna et Catulle, tout un groupe de poezae
noni. Nous ne savons au juste quelle était sa situation politique
lorsqu’il revint de sa province, dans le courant de I’année 56.
Nous savons seulement que, lorsqu’il fut candidat au consulat,
pour 'année 53 (donc, aux comices consulaires de 54), il comp-
tait sur appui de César. Ce retournement, qui précéda celui de
Curion le Jeune, avait peut-étre été facilité par le divorce de
Memmius, qui avait répudié Fausta 1, dans le courant de 'année
56, ou au début de 55 (si on tient compte du délai de viduité).

Il nous a semblé naguere que ce ralliement de Memmius
a César n’avait pas été autre chose qu’unie manceuvre de circons-
tance, peut-étre inspirée par Appius Claudius 2. Il fut certaine-
ment facilité par la faveur avec laquelle ’opinion romaine avait
accueilli les succes obtenus par César en Gaule au cours de
Pannée 55, faveur dont les discours prononcés par Cicéron
cette année-la et 'année précédente nous apportent le témoi-
gnage ®. L’un des amis et protégés de C. Memmius, le poete
Catulle, avait, comme Cicéron, fait sa « palinodie » : la piece 11,
qui mentionne le passage du Rhin et le débarquement en Grande-
Bretagne doit étre prise au sérieux . Le « cercle de Memmius »,
deés 55, devient « césarien», ou du moins cesse ses attaques
contre César.

Dans ces conditions, un autre aspect de U'Hymne a Vénus
se découvre a nous. Dans le mémoire que nous avons cité,
nous avions mis l'accent sur le fait que la Vénus invoquée

1 Cic. A##. 1V 13, 1 (matiage de Milon et de Fausta), lettre écrite vers le 15 novem-
bre 55.

2 Cf. 'introduction 2 notre édition du Pro Scauro (Patis 1976), 143 sqq.

8 Le discouts contte Pison en 55, le discours pour Sestius en 56.

4 C. J. Forpycg, Catullus. A Commentary (Oxford, réimptession 1973), 124 sq.;
E. V. MarMORALE, L’ultimo Catullo (Napoli 1952), 167 sqq., pense (pour les
besoins de sa chronologie) que ce poé¢me date au plus tét de 54, mais sans apporter
aucun argument positif.



240 PIERRE GRIMAL

par le poete porte I'épithete de Genitrix ', tandis que la Vénus
pompéienne, célébrée par le vainqueur de Mithridate en 55,
portait celle de ictrix. Cela nous avait semblé un indice assez
fort en faveur du « césarisme » de Lucrece 2. A lui seul, ce fait
avait paru assez mince ; a la lumiére de tous ceux que nous
venons de rappeler, il devient significatif et clair. Si 'on accepte
de penser que le prologue au poe¢me de Lucréce n’a pu étre
composé qu’en 54 ou 53, en un moment ou Memmius et ses
amis sont réconciliés avec Vimperator victorieux, il faut bien
que le terme de Genitrix — celui sous lequel César invoquait
sa protectrice — ait pris tout son sens. Pour Lucréce et, surtout,
pour ceux auxquels il s’adressait !

¥
kK *

Un autre indice vient appuyer cette conclusion: c’est
autour de César que nous entrevoyons les cercles épicuriens
de Rome pendant cette période. On sait que César avait alors
pour beau-pere Calpurnius Piso, le consul de §8. On sait aussi
que ce Pison était un adepte d’Epicure, et Cicéron a longuement
évoqué la maniere dont il pratiquait la doctrine épicurienne .
On sait aussi qu’il avait comme « directeur de conscience »
Iépicurien Philodéme de Gadara, qui était, en méme temps,
poete et grand faiseur d’épigrammes amoureuses. On n’ignore
pas non plus que ce cercle épicurien de Philodéme avait essaimé
en Campanie ; la villa d’Herculanum ou ont été retrouvés tant
de traités de Philodéme aurait appartenu aux Pisons, et I'on
peut admettre que ’école de Siron, ou vécut Virgile, était en
rapport avec les épicuriens d’Herculanum.

On sait, d’autre part, que de nombreux épicuriens ont rejoint,
pendant la guerre civile (mais déja lors de la campagne de Gaule),

1 Voit REL 35 (1957), 184-195.
% Idée rejetée comme sans valeur par P. BovancE, op. cif., 14 0. 2.

3 Pis., passim.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 241

’état-major de César '. Nous avons essayé de montrer, aussi,
que, pendant les derniéres années de la guerre civile, lorsqu’il
s’agissait de reconstruire la cité romaine, Philodeme s’était mis
au service de César et, en s’inspirant de la doctrine épicurienne,
avait proposé un programme politique, dans un traité intitulé
« Le bon roi selon Homere » 2. N’est-il pas possible, dans ces
conditions, de se demander si le poeme de Lucréce ne con-
tiendrait pas, déja, certaines prises de position politiques ?

Certes, une précaution s’impose : il convient, d’abord, de
ne pas oublier que la doctrine méme d’Epicure n’est pas, «
priori, favorable aux engagements politiques. Un tel engage-
ment entraine, en effet, bien des troubles de I’ame ; il expose
celui qui brigue les magistratures a 'inimitié de ses semblables,
ce qui est une source de chagrin et compromet lataraxie.
Philodeme le sait parfaitement ?, et sur ce point, il ne se sépare
pas du Maitre. Mais il sait aussi la différence qui existe entre
’action politique, qui lance celui qui la meéne dans une véritable
guerre avec ses concitoyens, et la réflexion sur les conditions
les meilleures imaginables pour la vie de la cité. Une réflexion
sur la politique differe d’un engagement de fait. Epicure lui-
méme n’avait-il pas rédigé un livre Sur la Royauté * »

D’autre part, on ne doit pas imaginer, parce que, a4 la fin
de sa vie, Lucrece a fait allusion a la « religion » césarienne de
Vénus, s’alignant ainsi sur Pattitude de C. Memmius et de ses
amis, que, pendant tout le temps ou il a rédigé son poéme, il
avait en vue les solutions « césariennes » aux problémes politiques
de Rome. L’idée d’un Lucréce césarien par principe est absurde,
et d’abord parce qu’elle est anachronique. Si, apres 48, Philodeéme

L A. MoMIGLIANO, Secondo contributo alla storia degli studi classici (Roma 1960),
375-388. |

2 P. GrRIMAL, « Le ‘bon roi’ de Philodéme et la royauté de César», in REL 44
(1966), 254-285.

8 Epicurea, ed. H. USENER, p. 328 (sous le Fr. 552) = Phld. Here.2 VII 176: l'activité
politique est ce qui nuit le plus 2 'amitié.

4 H. UseNER, Epicurea, p. 94. Voir Diog. Laert, X 28.



242 PIERRE GRIMAL

pouvait élaborer un programme politique d’inspiration césa-
rienne, Lucrece, entre Go et 55, ne le pouvait guere. Pour la
raison essentielle que César ne possédait pas le pouvoir, qu’il
n’était pas le maitre de Rome, et que, mis a part ’ensemble des
Lois Juliennes de 59, qui ne constituaient pas, d’ailleurs, un
programme de réformes cohérent, il apparaissait plutdét comme
un ambitieux 4 la conquéte du pouvoir personnel que comme
le législateur qu’il deviendra a partir de 46. Mais ce qui nous
importe, c’est de constater, d’abord, que Lucréce n’a pas
répugné a saluer, fit-ce indirectement, César, au début du
premier chant, ensuite, que les réflexions qu’il présente, dans
le cours de son poéme, sur la vie politique, trouveront un écho
dans le nouveau mécanisme de la cité, que César va s’efforcer
de monter.

I’état de trouble dans lequel vécut Rome pendant les dix
derniéres années de la République n’avait pu manquer de frapper
Lucréce, quelle que fit sa condition sociale — et il y a lieu de
croire qu’il était un témoin, plutét qu’un acteur. Les causes
profondes de cette situation ne lui échappent point : le vice le
plus grave que peuvent connaitre les Etats est ’znuidia, la jalousie
qui dresse les citoyens les uns contre les autres et provoque la
discorde. On connait la page dans laquelle Lucréce expose ce
qu’il considere (avec Epicure) comme une loi des sociétés
humaines : le désir du pouvoir, inné chez les hommes, les con-
duit 4 se hausser au premier rang, mais 1’ /nuidia les foudroie,
avant qu’ils n’aient atteint le sommet, et les précipite dans le
Tartare — si bien qu’il vaut mieux, pour assurer sa propre paix
intérieure, étre sujet qu’étre roi :

ut satius multo iam sit parere quietum
quam regere imperio res uelle et regna tenere * ;

et Lucrece ajoute (1135) :
nec magis id nunc est neque erit mox quanm fuit ante.

1V 1127-1128 ( = 1129-1130 Ernout).



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 243

La situation qu’il décrit est de tous les temps ; elle est du moment
présent. Certes, les hommes ont essayé d’éviter la «loi de la
jungle», et de limiter les effets de 1'inuidia et de la discorde.
Ils ont, pour cela, imaginé de se donner des lois égales pour tous
(aequis legibus, 1149), ce qui eut pour effet de supprimer, ou du
moins d’atténuer la crainte engendrée par un état de violence.
Les remarques qui suivent, sur les conséquences de toute
violence, et des manquements «aux pactes communs de la paix» *
ne pouvaient pas ne pas suggérer des rapprochements avec la
vie politique contemporaine, alors que le Forum était livré
aux bandes rivales, depuis que Clodius avait organisé systéma-
tiquement émeutes et obstruction : les épicuriens, ou les hommes
qui consentent 4 écouter les lecons de I’épicurisme, s’abstien-
dront de tels actes. Ils se rangeront du coté de 'ordre et des lois.

Dans cette évolution des sociétés humaines, le réle principal
est donné a deux forces, dont Lucrece pouvait mesurer la puis-
sance dans la société contemporaine, I’ambition et le désir des
richesses. Aussi longtemps que les hommes avaient vécu « selon
la nature», c’est-a-dire en ne tenant compte que des mérites
particuliers de chacun — la beauté, la vigueur physique, I'intel-
ligence * —, la concorde avait pu régner. Mais on avait inventé
la richesse (7es) et 'usage de 'or, et tout s’était gaté ; parce que
la richesse, telle que la congoivent les hommes, est une illusion.
Les hommes, dans leur désir de surmonter le temps et la « cor-
ruption » qu’il entraine, c’est-a-dire la mort, se sont efforcés de
conquérir des ressources telles qu’ils n’aient plus rien a craindre
d’un changement de fortune ?, et c’est a2 ce moment que ’Envie
a surgi, avec les conséquences que nous avons dites.

Cette analyse suit de fort pres celle que 'on trouvait chez
Polybe, au livre VI, présentée a propos de la constitution

YV 1155: qui uiolat factis communia foedera pacis.
2V 1111: pro facie cuinsque et uiribus ingenioque.

3V t1121-1122: #f fundamento stabili fortuna maneret | et placidam possent opulenti
degere uitam.



244 PIERRE GRIMAL

romaine. Polybe, lui aussi, montrait le role de largent dans
Pévolution des cités et les changements constitutionnels*:
les hommes au pouvoir, aussi bien dans une oligarchie que dans
une tyrannie, provoquent 'envie des autres, dans la mesure ou
ils accaparent les prétendus biens ? ; d’autre part, plus une cité
est riche et prospére, plus elle est livrée 24 la corruption politique
et sombre bientdét dans le « gouvernement de la canaille»
(ochlocratie). Ces pages de Polybe illustrent parfaitement la
situation dans laquelle Rome se trouvait plongée depuis les
grandes conquétes du siecle précédent. Les richesses dont
disposaient les hommes au pouvoir attiraient, ainsi que le dit
Polybe, une clientele sur laquelle ils appuyaient leurs ambitions .
Or, la méme idée est exprimée par Lucréce, lorsqu’il dit: «le
plus souvent, les riches trouvent pour les suivre les hommes
les plus beaux et les plus vigoureux » 4,

On se souviendra aussi que, au cours de ces mémes années,
Cicéron, dans le De republica, reprendra des themes analogues,
montrant comment les différents régimes politiques se trans-
forment les uns dans les autres : lorsqu’un peuple a choisi, pour
le diriger, les hommes dont le mérite est le plus grand, tout le
monde accepte leur gouvernement ; mais, peu a peu, les « opi-
nions fausses» font que l'on considére comme « les meilleurs
ceux qui sont les plus riches et les plus fortunés » °.

Il est évident que Lucrece, lorsqu’il expose les grandes theéses
de la politique selon Epicure, n’est pas indifférent aux réalités
romaines. Nous en avons la preuve dans un passage du prologue
au second chant, malheureusement corrompu, mais dont le
sens général est malgré tout intelligible. Décrivant le bonheur

L Plb. VI 5 sqq.; VI 57 sqq.
2 Plb. VI 8, 5: dppioavreg ol pdv éml mhcovebloay xod @uiapyvploy &ducov, of 8 éml
wédog xal Tag &uo ToadTong dmAnotoug edwyles. Noter le terme d’dmifotous, qui a
une résonnance épicurienne.

8 Plb. VI g, 7.
1V 1115-1116.
> Rep. 1 34, 51: opulentos homines et copiosos, tum genere nobili natos esse optimos putant.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 245

simple que donnent les biens naturels, Luctéce ajoute : « puis-
que les trésors ne nous sont d’aucune utilité pour nottre cotps,
pas plus que la noblesse ni la gloire de régner, il faut, par analogie
(quod superest), penser que tout cela n’est pas utile non plus a
notre ame, s’il n’est pas vrai que, lorsque tu verrais tes propres
légions bouillonner sur 'espace du Champ de Mars, engagées
dans 'image de la guerre... les craintes superstiticuses, effrayées,
s’enfuient de ton ame...» . L’allusion est évidente, aux déploie-
ments de troupes et aux manceuvres d’entrainement qui avaient
lieu, 2 Rome méme, sur le Champ de Mars. Si ’on veut aller
plus loin, on pensera aux circonstances dans lesquelles César
avait rassemblé son armée, au début de I'année 58, avant de
partir pour la Gaule. On sait qu’une partie au moins des forces
qu’il devait emmener demeurérent 2 Rome aussi longtemps
que les lois de Clodius frappant Cicéron ne furent pas votées 2.
Peut-étre les vers que nous avons cités furent-ils écrits sous
Iimpression de ce déploiement de forces extraordinaire. Hypo-
thése assurément fragile...

Quoi qu’il en soit, Luctrece a évidemment cherché a illustrer
par 'expérience contemporaine les préceptes généraux de la doc-
trine. Il condamne, comme contraire a la sagesse épicurienne,
et au bonheur personnel, tout ce que recherchent les hommes,
’ambition qui les pousse vers les honneurs et surtout leur passion
pour la richesse. Nous avons vu la conclusion que le poéte
tirait de son analyse : il vaut mieux obéir plutdt que de vouloir
commander 3. Or, cela résume fort bien lesprit dans lequel se
fera la révolution d’ou sortira le principat. Philodéme, nous

110 37-45.

% Sest. 18, 41; Plut. Caes. 14, 9. On pourrait penser aussi (a cause de la mention
des « supetstitions » qui troublent les 4mes) au départ de Crassus pout la province
de Sytie, poutsuivi par les malédictions du tribun Ateius Capito, a la fin de 'an-
née 55 (J. Bayer, « Les malédictions du tribun C. Ateius Capito », in Hommages
& G. Dumézil (Bruxelles 1960), 31-45), mais la date est un peu tardive pour un
texte qui, selon toute vraisemblance, fut rédigé antérieurement — a moins que
I’on ne suppose que Lucrece n’ait composé les prologues qu’a la fin de son travail.

3V 1127-1128.



246 PIERRE GRIMAL

Pavons dit, proposera une « bonne monarchie», dans P’esprit
épicurien . Cicéron estimera que la République devra confier
la direction des affaires aux plus «sages», a ceux dont les
mérites réels seront les plus éminents et qu’un « premier citoyen »
dominera de son autorité. Loin d’étre 4 contre-courant, Lucréce
suit le fil de I’histoire et participe a la prise de conscience qui
se produit alors dans ’opinion — il y participe, et il y contribue,
en dénongant comme tres réels les maux dont souffre 'Etat ;
certes, il ne propose pas des solutions pratiques, mais il montre
que les fausses valeurs, celles qui détruisent I’ataraxie, sont aussi
celles qui, dans I’histoire des cités, provoquent le désordre et
I'anarchie. L’épicurisme en sort réconcilié¢ avec I'intérét le plus
haut de Rome.

Il n’est pas indifférent non plus de constater que cette
nocivité de la richesse et de l'axaritia fut reconnue, a plusieurs
reprises, par les politiques eux-mémes. Nous la voyons dénoncée
dans les lettres de Salluste a César ? ; et nous savons que l'une
des mesures prises par le nouveau régime sera de réduire consi-
dérablement I’activité des publicains. Ainsi politique réelle
et philosophie convergent-elles et ’'on peut affirmer que, méme
a ce point de vue, Lucrece est loin d’étre un isolé.

%
% X

LE MOMENT PHILOSOPHIQUE

La théorie politique sous-jacente a la philosophie de Lucréce
se rattache aux theéses fondamentales de I’épicurisme. Le pocte
en a repensé les grands thémes en se référant aux problémes
propres a la cité romaine. On peut alors se demander si d’autres
points de la doctrine, tout en appartenant a la plus stricte
orthodoxie, n’en sont pas moins présentés en fonction de ce qui
préoccupait alors les Romains.

1 Supra p. 241 n. 2.
* Notamment la lettre 11 s, 4.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 247

On sait que 'un des buts essentiels que se propose Lucréce
consiste a faire en sorte que 'dme de son disciple soit libérée
de la crainte que nous inspire la mort. Cette crainte, ainsi que
le dit Epicure lui-méme *, provient des mythes, qui présentent
les Enfers comme un lieu de tortures, ou tout au moins de
tristesse et d’angoisse. Cicéron, dans les 7usculanes, objecte aux
épicuriens que personne, de son temps, ne croit plus a ces
choses. Le passage est célebre : « Quelle vieille femme existe-t-il,
assez folle pour craindre ce que vous, apparemment, si vous
n’aviez appris la structure du monde, vous redouteriez ? » 2.

P. Boyancé fait observer que tout le monde n’était pas aussi
sceptique en face de Poutre-tombe : il allegue les apparitions
de spectres, qui émouvaient les spectateurs, au théitre, les
représentations eschatologiques dans la peinture étrusque, et
ajoute que ces terreurs « avaient leur origine en Gréce, notam-
ment dans les poé¢mes des orphiques» 2. Certes, cela est fort
exact, mais si les supplices infernaux jouent un role, pour Lucréce,
dans la crainte de la mort, ce n’est pas la seule considération
qui explique ce sentiment. Nous avons méme I'impression que
c’est la le moindre des arguments considérés. En réalité, ce que
veut détruire Lucréce, c’est moins I'image du monde infernal,
avec sa mythologie propre et traditionnelle, en Grece (mais
depuis quand ?) et sans doute dans le monde étrusque, que la
croyance en une survie personnelle. Et 1a, il est de plain-pied
avec la « spiritualité » italique et romaine. Est-ce la peine de
rappeler que la plus ancienne religion romaine prescrit des rites
pour apaiser les Maines, considérés comme des «esprits»
malfaisants ? Et que cette conception, d’abord vague, avait
fini par donner naissance a I’idée que chaque mort survivait,
sous une forme quasi divine ? Il est remarquable que le premier
exemple du mot manes pour désigner 'ame d’un mort déterminé

1 Ep. ad Hd?. 81.
2 Tuse. 1 21, 48.
3 P. BoYANCE, op. cit., 149.



248 PIERRE GRIMAL

soit fourni par le discours de Cicéron Contre Pison, qui date de
Patinice 55 %

Lucréce, ici encore, s’adresse moins a des Grecs initiés 2
Porphisme qu’a des Romains : ce qui tourmente les vivants,
c’est 'idée non qu’aprés la mort ils devront expier leurs fautes,
mais qu’ils seront privés des plaisirs de la vie. Et Pessentiel de son
discours tend a montrer ’'absurdité d’un tel regret — puisque,
dans toute la premiere partie du livre 111, il estime avoir démontré
de maniere irréfutable que la mort physique marquait la fin de
toute sensibilité et de toute conscience. Si bien que la derniere
partie du chant III, loin d’étre, comme on I’a dit, un discours
diatribique, ou chacun pourra trouver son compte, touche au
fond méme du probleme ; chaque lecteur, entrainé par ’opinion
commune, qui veut que les défunts ne retournent pas totalement
au néant, redoute pour lui-méme le temps qui suivra sa propre
mozt. Sunt aliquid Manes, écrira Properce, bien des années plus
tard. Les contemporains de Luctéce n’en étaient pas moins
persuadés que ne le fut le poete d’Assise.

Cicéron, qui ridiculise les épicuriens parce qu’ils nient les
supplices infligés aux dmes dans les Enfers, et qui, lui, croit a
Pexistence d’une dme immortelle dans chaque étre humain,
n’en éprouvera pas moins le besoin de prononcer, pour con-
clure le premier livre des Tusculanes, un éloge en régle de la
mort 2. Et, ce faisant, il retrouve (ou emprunte a Lucréce) un
bon nombre des arguments que nous lisons au chant III. On
ne saurait dire si Lucréce est sa source dans ce passage et cela
ne nous importe gueére ici; ce qui nous importe, c’est de cons-
tater que les philosophes, en ce milieu du IeT siecle av. J. C,
sont intéressés par le probléeme de la mort et que, quelle que
soit la doctrine de leur choix, platonisme, teinté ou non de

Pis. 7, 16: coninratorum manes.

%2 Tusc. 1 34, 82 sqq. Sur les rapports existant entre Cicéron et Luctéce, 4 propos
de ce passage en particuliet, voir J. M. ANDRE, « Cicéron et Lucrece », in Mélanges
P. Boyancé (Rome 1974), 26 sq.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 249

stoicisme, ou épicurisme, tous s’accordent a justifier la mort.
A Torigine de leur désir de réhabiliter ce qui, en d’autres temps,
passe pour le mal par excellence, un chitiment envoyé par la
divinité a la créature, on discerne une volonté délibérée d’opti-
misme, de considérer comme bon tout ce qui est donné par la
Nature *. Cicéron pense que la mort résulte, comme tout ce qui
est, d’'une Providence divine. Lucreéce est d’un avis contraire.
Pourtant, 'acquiescement a la loi universelle est aussi un argu-
ment invoqué par Lucréce : I'ordre du monde est a lui seul un
objet de contemplation suffisant pour justifier la mort des indi-
vidus. La mort appartient a cet ordre ; elle lui est nécessaire.
Elle arrache le sot, 'ignorant, a ses maux * — et, en cela, elle
lui est un bien, méme s’il ne le comprend pas. Quant au « sage »,
il a compris depuis longtemps que la possession du bonheur
absolu ne se situe pas dans la durée, mais dans chaque instant
qui est vécu °.

La « prédication » de Lucrece s’accorde donc parfaitement
avec les préoccupations majeures de ce temps, dans la mesure
ou lon sefforce alors de retrouver les raisons qui peuvent
inspirer les hommes et les inciter a vivre : cette « fin» de Pexis-
tence humaine parait étre la conformité a la Nature, une volonté
de purification, afin de retrouver I’homme dans son intégrité,
délivré des erreurs de 'opinion. L’antique socratisme porte ses
fruits, a travers les doctrines issues de lui, et au-deld de leurs
divergences.

Cette aspiration a retrouver la « nature», ou, du moins, 2
discerner ce qui vient d’elle et ce que les hommes lui ont ajouté
domine toute la pensée philosophique de cette période, dans tous
les domaines. On songera aux efforts de Posidonius pour
instituer une anthropologie fondée sur l'observation. On se

Y Cic. Tuse. 1 49, 118: nihilque in malis ducamus quod sit uel a dis immortalibus wel a
natura parente omninm constitutum.

2111 1045-1052.
8 111 1076-1004.



250 PIERRE GRIMAL

souviendra aussi de la tentative de Diodore, au moment méme
ou Lucréce composait son poeéme, pour retracer, en un ensemble
cohérent, I’histoire de I’humanité, a partir de ses origines
biologiques. Certes, il est évident que I'un des garants de telles
recherches est Aristote et son école, mais c’est dans le monde
romain, et grice (Diodore le dit explicitement) aux facilités
que la domination de Rome sur le monde fournissait aux
savants !, que I'enquéte put se développer et se préciser. Il s’en
est suivi un vaste mouvement, dont ’'Encyclopédie de Varron
est un aspect ; non seulement les Anziguités de Rome en appor-
tent le témoignage, mais surtout les travaux du méme Varron
sur le langage, qui sont un moyen pour saisir la nature d’un
phénomene déconcertant, contemporain de I’humanité méme
et essentiel a son étre. Cela apparait en particulier pour I’éty-
mologie, qui est un effort pour remonter aux sources du voca-
bulaire. Les suggestions du Cratyle hantent les esprits. Le passage
que Lucréce consacre au langage s’insére dans un ensemble
extrémement riche ; il prend parti dans la lutte des théories,
et il le fait, ainsi qu’on I'a remarqué, avec une véhémence qui
montre que la querelle entre les tenants de la création conven-
tionnelle du langage et ceux qui considéraient celui-ci comme un
phénomene naturel, dans lequel la « nature » seule avait joué un
role, était encore bien vivace 2.

* §
b S Lk

La querelle relative au langage n’est qu’un aspect d’un choix
métaphysique : le langage, forme et moyen de la rationalité,
est-il un don d’une Raison transcendante, comme le veulent

les stoiciens, a la suite des platoniciens, ou n’est-il que le produit
d’un devenir historique dans lequel ’homme ne jouit d’aucun

1 Diod. I 4, 1 sqq.
2 J. Covrart, Varron, grammairien latin (Patis 1954), 268. Sur le probléme,
P. BOoYANCE, 0p. cit., 245 sqq.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 251

privilege ? Répondre a cette question implique que Pon a,
auparavant, répondu a une autre, celle qui concerne le réle des
dieux dans 'organisation de I'univers.

Or, si la doctrine d’Epicure avait, depuis longtemps, apporté
sa réponse, en affirmant que les dieux ne sauraient intervenir
dans la conduite des choses, le platonisme et le stoicisme faisaient
une large place a 'action d’une Providence. Mais le probléme
ne se débattait pas seulement a 'intérieur des écoles ; 2 Rome,
il concernait la cité tout entiere, puisqu’il n’était pas une ins-
titution qui n’y reposat sur le postulat d’une intervention divine.
Il suffira de rappeler 'importance, dans la vie publique, de la
prise des auspices. Et, précisément, depuis le consulat de César,
et déja auparavant, 'on assistait a2 une manipulation éhontée
des présages. César avait refusé d’accepter les obnuntiationes qu’on
lui opposait et, par ce moyen, avait contraint son collégue
Bibulus 2 s’enfermer dans I’inaction. Ce faisant, César se com-
portait en épicurien, du moins sur le plan de la théorie. La doc-
trine d’Epicure pouvait donc apparaitre comme fort dangereuse,
et susceptible de bouleverser tout I’Etat.

Mais I'épicurisme n’était pas la seule philosophie qui pré-
sentdt ce danger ; toute la réflexion savante, depuis bien des
générations, et 2 Rome méme, tendait 4 instaurer une critique
de la religion officielle *. On sait quel fut a cet égard le role de
Q. Mucius Scaevola le pontife ?, et celui de Varron. Tout
compte fait, les Romains qui se préoccupaient de philosophie,
a ce moment, sont dans un grand embarras : ils savent bien que
les cités ne peuvent subsister sans ’appui de la religion ; mais
ils savent aussi que les opinions regues concernant les divinités
ne répondent pas a une vérité certaine. C’est le traité de Cicéron
sut la Nature des dienx qui donne I'image la plus claire de cette
embarrassante situation. En face de I’épicurien Velleius et du
stoicien Balbus, dont chacun professe sur les dieux des opinions

1 P. BovANCE, « Sur la théologie de Vatron», in REA 57 (1955), 57-84.
2 Par le témoignage d’Augustin, Ciz. IV 27.



252 PIERRE GRIMAL

fermes, le pontife C. Aurelius Cotta (qui avait été consul en 75)
avoue un scepticisme presque total. Il le fait en disciple de I’ Aca-
démie — une Académie sceptique dont Cicéron n’est pas le
disciple fidele —, de ceux qui aiment a disputer pro et contra.
Au total, dit Cotta, il n’existe aucun bon argument pour prouvet,
ni d’ailleurs pour nier P’existence des dieux. Ce qui compte,
c’est la nécessité d’observer les rites de la religion politique.
Son scepticisme méme I’y invite. Au nom de quelle « vérité »
inaccessible aurait-il le droit d’ébranler ce qui est I'un des piliers
de la vie sociale ? Les opinions regues sont, au méme titre que
les théories philosophiques, des opinions possibles — elles
sont méme probables, et d’une probabilité accrue par le fait
que cette religion politique a permis la grandeur de Rome *.
Dans la mesure ou les épicuriens ne participent pas 4 la vie
politique active, leur opinion sur les dieux ne concerne pas la
religion politique, et tel n’est pas le terrain sur lequel se place
Lucréce. Ce qui lui importe, c’est de montrer 2 Memmius le
role des divinités dans la vie spirituelle des hommes. En fait,
autour de lui, et dans le cercle méme de son protecteur, Lucréce
pouvait constater que le débat sur les dieux ne concernait pas,
essentiellement, les philosophes, ni méme les politiques, mais
qu’il mettait en question les réactions spontanées de la sensibi-
lité et les aspirations des consciences individuelles. On pensera
aux progres accomplis par ce que ’on appelle, assez vaguement,
les « religions orientales ». Catulle compose un po¢me sur Attis,
qui s’achéve par une priere du poete demandant a la déesse de
lui épargner ses fureurs® Cette intervention personnelle de
Catulle ne s’expliquerait pas si la religion de Cybele n’exergait
pas un attrait sur certains esprits ®. Toute la structure de la

! Discours de Cotta, Cic. Na#. deor. 111 2, 5-6. Voir J. M. ANDRE, « La philosophie
religieuse de Cicéron», in Ciceroniana. Hommages & K. Kumaniecki (Leiden 1975),
11-21,

% Catull. 63, 91-93.

8 De cet attrait témoigne Lucréce lui-méme, II 600 sqq.; voir P. Bovanck,
« Cybele aux Mégalésies », in Latomus 13 (1954), 337-342.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 253

piece 64, avec son jeu de symboles, qui place au centre de la
composition I'apothéose d’Ariane, divinisée par I'amour de
Bacchus, indique bien que Catulle était sensible aux aspirations
religieuses du monde qui l’entourait, méme si, comme on I’a
soutenu, il ne fut pas, a la fin de sa vie, « converti» a la religion
dionysiaque. Il est hautement probable que les mysteres de
Dionysos ont trouvé, au temps de César, des fideles de plus en
plus nombreux, et ’on admettra que le dictateur a pu autoriser
lui-méme la reconstitution des Thiases *.

Lucréce ne pouvait ignorer non plus I'essor pris, en Cam-
panie, puis a Rome, par la religion d’Isis et Sarapis. Sulla avait
permis (ou patronné) la fondation d’un college des Pastophores,
qui parait avoir duré pendant des siecles. Lucréce avait pu
utiliser des monnaies frappées de son vivant et ornées de
symboles isiaques 2. Il connaissait aussi les épisodes de la lutte
menée par les autorités pour empécher les fideles d’élever
temples et autels aux divinités venues d’Egypte. Les magistrats
et le sénat en ordonnaient la démolition, mais, toujours, ils
renaissaient, et lon a fait observer que, lorsque le consul
L. Aemilius Paulus (en 50 av. J.-C.) voulut faire détruire les
sanctuaires d’Isis et de Sarapis, il ne trouva aucun ouvrier qui
osit porter la main sur ces édifices sacrés ®, ce qui indique bien
que les gens du peuple éprouvaient, a I’égard de ces divinités,
un sentiment de crainte et de respect.

Les problemes religieux, depuis une génération au moins,
avaient pris une dimension nouvelle. Il ne s’agissait plus de
mettre en question les dieux de la cité — leur religion demeurait
intangible, comme une institution sacrée, mais personne ne
s’interrogeait vraiment 4 leur sujet —; le véritable probléme
était de savoir comment satisfaire les aspirations profondes de
la conscience individuelle en face du divin. Et cela concernait

1 Avec E. V. MARMORALE, L’'ultimo Catullo, 176 sqq.
2 Exemples in V. TrRaN Tam TiNu, Essai sur le culte d’Isis & Pompéi (Patis 1964),

20 5qq.
3 Val. Max. I 4; V. Tran Tam TINH, 0p. ¢it., 22.



254 PIERRE GRIMAL

les formes non officielles, ou, si 'on veut, « extra-pontificales »,
de la priere et du culte. Et c’est bien a ce probléeme que, déja,
s’était attaqué le fondateur de I’épicurisme. Il avait constaté
que ’dme humaine possédait une « prénotion» des divinités,
et il s’était demandé quelle était la valeur de cette notion, qui
avait donné lieu, entre autres, aux diverses religions des cités.
Si bien que son analyse part d’'une donnée de la conscience,
non d’une tradition ni d’une institution!. Et I’on comprend
comment le poéme de Lucréce se trouvait aller au-devant des
préoccupations religieuses de ses contemporains.

Le dessein d’Epicure n’était pas — et celui de Lucrece non
plus — de nier 'existence des dieux, bien au contraire ; il s’agis-
sait de confirmer cette existence, par des arguments philoso-
phiques, et surtout de montrer que ces divinités apparemment
inutiles dans le systeme du monde avaient en fait un trés grand
role a4 jouer dans la conquéte de la sagesse et du bonheur. 11 est
inutile de rappeler ici quel était ce role 2, comment les divinités,
accessibles a4 une contemplation ditecte grice aux simulacres
qu’elles émettent, offraient aux humains I'image de la beauté
et du bonheur, proposant 4 leur imitation un idéal qui était,
précisément, celui du bonheur épicurien, dans Iataraxie.
L’analyse épicurienne du divin n’est pas négative ; elle ne réfute
qu’une conception irrationnelle de la divinité, qui trouble ’ame
et met le désordre dans la pensée. Elle installe au contraire les
dieux a leur place juste dans le systéme du monde, et on peut
dire qu’elle les réconcilie avec les hommes.

On voit I'importance d’une telle doctrine au moment ou
les cultes orientaux apportaient aux Romains ce que I"on pour-
rait appeler le frisson religieux primitif et barbare; ils les
rendent semblables a ces premiers hommes que Lucréce montre
écrasés par la peur qu’ils ont des coleres divines °.

1 Voir ’exposé de Velleius, in Cic. INat. deor. 1 16, 42 sqq.
2 A.-]. FESTUGIERE, Epicure et ses dienx (Paris 21968).

3V 1194-1197; 1218-1240.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 255

Mais il n’y avait pas que 'invasion des cultes orientaux qui
justifiait la diatribe lucrétienne. Quelques années plus tard,
Cicéron lui-méme, aprés la mort de sa fille, non seulement sera
infidele a la thése qu’il expose au premier livre des 7usculanes,
mais il se laissera aller a diviniser la morte, en lui élevant un
sanctuaire. Ce faisant, se montre-t-il seulement disciple de
Crantor * — et philosophe — ou ne se laisse-t-il pas entrainer
lui aussi par des « superstitions » orientales sur I’héroisation,
de celles qui méconnaissent (diraient les épicuriens) la différence
essentielle de nature qui existe entre les mortels et les immortels ?
Mais peut-étre n’était-il pas nécessaire de chercher en Orient
les origines de cette apothéose. Les Romains eux-mémes
étaient assez enclins a4 admettre qu’un personnage hors du
commun pouvait devenir dieu. Lucrece lui-méme ne s’en fait
pas faute, en divinisant Epicure, et ce n’est pas une dizaine
d’années avant 'apothéose — populaire — de César que I'on
pourrait douter que ce ft la une tendance tres répandue.

*
K K

LE MOMENT POETIQUE

Les quelque dix années pendant lesquelles nous pensons
que Lucréce composa son poeme sont celles ou s’affirme avec
éclat ’école des poetae nout, des cantores Euphorionis, pout repren-
dre le mot de Cicéron, qui les oppose a Ennius. Or, tout le
monde s’accorde a dire que Lucrece est « du coté d’Ennius » :
il compose un long poéme, de caractére a la fois épique (au
moins par la langue et le meétre) et didactique, comme pouvait
étre dans une certaine mesure I’ Evhémeére d’Ennius. Ici, donc,
il semblerait que Lucrece flt « 4 contre-courant» de son époque.
Et c’est 1a ce qui aurait motivé le jugement célebre de Cicéron
sur les poemata de Luctece : Lucreti poemata, ut scribis, ita sunt

1 P. Bovanck, « L’apothéose de Tullia», in RE.A 46 (1944), 179-184.



256 PIERRE GRIMAL

multis luminibus ingeni, multae tamen artis*. L’ars, la technique
poétique, aux yeux de Cicéron, ne saurait étre que celle dont
avaient usé les poctes « solides », grazes, d’autrefois.

Mais il n’est pas aussi aisé d’échapper aux impératifs de son
époque. Le dessein des poetae noui était d’importer dans la litté-
rature latine des formes grecques qui n’avaient jamais été jus-
que-la utilisées 2 Rome. Leur « philhellénisme » n’était que relatif.
Nous avons dit que Memmius, homme cultivé, ne croyait pas
a la possibilité pour les lettres latines de rivaliser avec les grec-
ques. Lucrece fait écho a cette opinion, lorsqu’il écrit, avec
quelque complaisance, sans doute, pour les préférences de
Memmius : « Je ne me dissimule pas, dans mon cceur, qu’il est
difficile d’exposer clairement dans des vers latins les découvertes
obscures des Grecs, surtout étant donné qu’il faut recourir a
des mots nouveaux, pour exposer beaucoup de choses, a cause
de la pauvreté de notre langue et de la nouveauté du sujet » 2.
Cet effort pour annexer de nouvelles provinces au latin est bien
proche de celui que faisait Catulle, vers le méme moment,
lorsqu’il traduisait 1’élégie de Callimaque sur la boucle de Béré-
nice | Indirectement, mais non pas malgré lui, Lucréce participe
a cette grande évolution de la langue latine, a ce travail qui pré-
pare le classicisme, et qui ressemble a celui d’un printemps.
Nous en avons la preuve dans I'influence exercée par la langue
poétique que Lucrece est en train de créer sur celle de Virgile,
des Géorgiques a I’ Enéide.

Le probleme de Lucréce est le méme que celui qui se posait
a Cicéron, et dont les termes sont énoncés par lui dans les
Académiques, en 45 av. ].-C.: « Pourquoi, dit-il, les gens qui
connaissent bien les lettres grecques lisent-ils les poetes latins,
mais ne lisent pas les philosophes écrivant en cette langue ?
Mais, puisque Ennius, Pacuvius, Accius, et beaucoup d’autres
leur plaisent, qui ont exprimé non pas les mots des poétes grecs,

1 Cic. Ad Q. fr. 11 9, 3 (lettre écrite avant le 12 février 54).
21 136-139.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 25%

mais le sens de leur ceuvre, combien trouvera-t-on plus de plai-
sir si les philosophes latins, suivant 'exemple des poétes qui
imitent Eschyle, Sophocle, Euripide, imitent Platon, Aristote,
Théophraste ?» . C’est tout le probléeme de I'imitation créatrice.
De méme que Catulle, puis, bientot, Virgile, recréent la poésie
de leurs modeles, de méme Lucréce se donne pour tiche de
repenser I’épicurisme.

On pourra apprécier 'ampleur de cette recréation en com-
parant la langue de Lucréce a celle qui, avant lui, avait servi a
exposer, en latin, la doctrine épicurienne. Amafinius, 2 qui ’on
devait le premier ouvrage latin sur I’épicurisme, avait usé des
mots les plus simples ; il appelait les atomes corpuscala. Catius,
contemporain de Lucrece, appelait les simulacres spectra. Et
Cicéron a raison de penser que ce vocabulaire était fort peu
efficace ; il n’était formé que de signes mis sur des réalités dont
ils ne cernaient pas la nature. Il en allait de méme pour le sys-
teéme préconisé par Varron, qui voulait que ’on format des néo-
logismes pour traduire en latin les notions imaginées par les
philosophes grecs. Dans cette hypothese, les atomes devenaient
simplement afomi. Mais on voit que cette solution ne résout
pas le probléme, qui consiste a mettre esprit d’un interlocu-
teur, qui n’a jamais entendu parler de la physique épicurienne,
au contact méme de la notion d’atome. A ce moment intervient
la poésie, seule capable d’assurer cette vision directe de I’objet
décrit. Les implications méthodologiques de ce fait ont été
montrées par P. H. Schrijvers 2. Remarquons seulement ici
que Lucréce utilise des ressources encore inexploitées de la
langue latine, si abondante en images, si vivement « affective »,
et dont Cicéron vantait si justement la richesse ®. L’exposé
philosophique ne reposera pas sur un jeu de concepts, comme
en grec, mais se résoudra en une série d’images et de visions.

1 Cic. Ae. 1 3, 10.

® Horror ac Divina Voluptas (Amsterdam 1970), 87sqq.: la poétique physique; voir
surtout p. 91 analyse de Vanimi iniectus.

¥ Cic. Fim 1 3, 10, €. Tare. H 13; 35,



258 PIERRE GRIMAL

Reste le probléeme des rapports, souvent signalés, entre
Lucréce et Catulle *. Qui, des deux poétes, a imité lautre ?
Les deux théses ont été soutenues, selon les besoins de la cause
que l'on défendait. Pour clarifier quelque peu le probleme, il
convient d’abord de distinguer entre des rencontres d’expres-
sion peu significatives et des emprunts que ’on peut considérer
comme certains. Ainsi, ’on ne tiendra pas compte de ressem-
blances assez vagues, comme celles que 'on croit déceler dans
la piece 76 * et la piece 11 de Catulle ®. On notera d’ailleurs que
ces deux picces ne sont pas écrites en hexametres, mais que 'une
est en distiques élégiaques, 'autre en strophes sapphiques. Ce
qui rend d’autant plus significatif le fait que les seuls rappro-
chements convaincants s’établissent entre la piéce 64 de carac-
tere épique, et le poeme de Lucréce. Ainsi :

Catulle, 64, 195-198 (guerelas)... quae quoniam wuerae nascuntur
pectore ab imo ; Lucréce, 111 §7-58 : nam uerae soces tum demum
pectore ab imo | eliciuntur. On ajoutera que le commencement
du vers de Catulle (grnae guoniam) a une sonorité particulierement
lucrétienne.

Catulle, 64, 282: awra parit flores fepidi fecunda Fanoni
Lucrece, I 11 : genitabilis aura Fauoni (ou la formule de Lucrece
est en accord avec tout le développement, imposée par lui;
celle de Catulle est un « ornement »).

! Depuis H. A. J. Munro (ed.), T. Luctetii Cati De Rerum Natura libri sex, with
notes and a transl. (Cambridge 1864); puis J. JESSEN, Lukrez und sein Verbiltnis
zu Catull und Spateren, Gymn.-Progr. (Kiel 1872); C. Grussan (ed.), T. Lucreti
Cari De rerum natura libri sex, vol. 1I (Torino 1896), comm. ad II 618 sqq.;
L. Wovrr, De poetis Latinis Lucreti imitatoribus (Diss. Freiburg im Br. 1907);
Catulli Veronensis liber, erkl. von G. Friepricu (Leipzig 1908), 395-397
(injustement critiqué par Marmorale); E. V. MARMORALE, L’u/timo Catullo, 172 sqq.;
L. HERRMANN, « Catulle et Luctéce » (supra p. 235 n. 1).

2 Catull. 76, 15: hoc est #ibi peruincendum; Lucr. V 99: peruincere dictis. Catull. 76, 18:
iam ipsa in morte; Luct. V1 1157: leti iam limine in ipso.

8 Catull. 11, 13-14: quaecumaque feret noluntas | caelitum; Luct. 111 44: si fert ita forte

oluntas. Cf. Sall. Tug. 54, 4: quo cuinsque animus fert, eo discedunt. Voir aussi Ov,
Mer. 1 1.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 259

Catulle, 64, 205-206: guo motu tellus atque horrida contre-
muterunt | aequora concussitque micantia sidera mundus (vers qui se
souviennent de I’ //iade, 1 528) ; Lucrece, 111 834-835 : omnia cum
belli trepido concussa tumultu | horrida contremuere sub altis aetheris
oris (vers « enniens» ; cf. Ann. v. 310 Vahlen : Africa terribili
tremit horrida terra tumultn); Luct. V 514 : quo woluenda micant
aeterni sidera mundi (la fin du vers est caractéristique, et se retrouve
dans le passage de Catulle) ; Luct. V 1204-1205 : nam cum sus-
picimus magni caelestia mundi | templa super, stellisque micantibus
aethera fixum (ol surgit un autre souvenir d’Ennius, Hécube, Fr.
163 Ribbeck : 0 magna templa caelitum commixta stellis splendidis).
Ce groupe de vers paralleles suggere ici encore I'impression
que Lucréce est Iinitiateur et Catulle, si I’on veut, lutilisateur
des formules ainsi créées a partir de la langue épique d’Ennius.
Tout se passe comme si Catulle, voulant exprimer d’une maniere
« sublime» I’idée du roi des dieux ébranlant 'univers, awvait
recouru a des expressions et des cellules rythmiques fagonnées
par Luctece.

Catulle, 64, 6z : magnis curarum fluctuat undis ; Lucrece, 111
298 : nec capere irarum fluctus in pectore possunt ; N1 34 : noluere
curardm tristis in pectore fluctus ; N1 74 1 constitues magnos irarum
soluere fluctus. 11 est peu probable que Lucrece ait repris aussi
souvent une expression qu’il aurait trouvée dans Catulle ; les
probabilités sont en faveur de la situation inverse: Catulle
utilisant une formule lucrétienne, qui réapparaitra chez Virgile
(Aen. VIII 19 : magno curarum fluctuat aestu).

Un rapprochement comme le suivant (Catulle, 64, 50 : haec
uestis priscis hominum wariata figuris ; Luctece, 11 335 : percipe
multigenis guam sint nariata figuris) nous semble concluant : le vers
de Lucrece ne pouvait pas étre autrement rédigé, le terme de
figura ayant ici sa valeur technique, irremplagable. Il n’en va
pas de méme pour le vers de Catulle, ou le mot de fignra appar-
tient 4 la langue courante. Ce qui s’est imposé a Catulle, c’est
la fin du vers, souvenir de la formule qu’il avait lue chez Lucrece.



260 PIERRE GRIMAL

Un vers (malheureusement isolé¢) de Varron de I’Aude,
provenant de ses .Argonautiques (livee IV), montre que le procédé
employé par Lucréce, son attitude a l'égard de la langue
d’Ennius, ne lui sont point particuliers. Nous lisons en effet
chez Varron *:

semianimesque micant oculi lucemque requirunt,

et une glose de Servius * nous apprend que c’est la un vers
d’Ennius, transporté sans changement par Varron dans son
pocme.

Si, enfin, 'on remarque, avec Skutsch ?, que Furius Bibaculus
n’avait pas dédaigné de se rattacher a Ennius, il faut bien
conclure que d’authentiques poefae noui ne se faisaient pas faute
d’utiliser la langue forgée par le vieux poéte. Si bien que 'on
ne peut souscrire a I'opinion de Skutsch lui-méme, écrivant
que Lucréce est un « archaisant », et qu’entre Catulle et lui il
semble y avoir une différence d’un siecle * — opinion que le
méme philologue contredit, dans la phrase suivante, lorsqu’il
ajoute : « pourtant, il était d’ores et déja impossible, méme
pour qui le voulait, de se soustraire, lorsqu’on écrivait en
hexametres, a I'influence d’Ennius », et il rappelle que quelques
expressions enniennes sont contenues dans le po¢me 64.

En réalité, il apparait que les rapports entre les poefae noui
(parmi lesquels 'on peut, jusqu’a un certain point, ranger
Lucréce ®) sont plus subtils qu’on ne le disait au début de notre
siecle, sur la foi du jugement cicéronien qui opposait, trop
rapidement et d’une maniére trop absolue, les sectateurs

1'W. MoreL (ed.), Fragmenta poetarum Latinorum, p. 96, v. 11 (10). F. SkurscHh,
in RE V 2, 26106, 7 sqq., rattache ce fragment au Be/lum Sequanicum.

2 Serv. Aen. X 396.
8In REV 2, 2615 sq.
4 F. Skursch, #bid.: « BEs kann keinen eigentiimlicheren Gegensatz geben als

zwischen Catull 64 und Luctez; nicht um wenige Jahre, sondern um ein Jaht-
hundert scheinen sie sprachlich auseinander zu liegen » (art. paru en 1905).

5 L. FerRERO, Poetica nuova in Lucrezio (Firenze 1949).



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 261

d’Ennius et les cantores Euphorionis. E. Pasoli, récemment !,
a noté que Lucréce, tout en devant beaucoup a Ennius, prenait
ses distances par rapport 4 lui, dans la mesure surtout ou leurs
choix philosophiques différaient. Mais il y a plus: Lucrece
adopte, a ’égard d’Ennius, une attitude analogue a celle des
poctes alexandrins a I’égard d’Homere et d’Hésiode. I.’influence
de Callimaque sur lui est indéniable 2. Enfin, Lucréce se joint
d’une autre facon encore au mouvement des poetae noui, lorsqu’il
veut, lui aussi, annexer un canton nouveau a la poésie latine.
Son maitre véritable, avec Epicure, est Empédocle, et Lucrece
sera le premier 4 composer un poeme cosmogonique. Or, nous
savons qu’a la méme époque, un certain Sallustius composait
des Empedoclea ®*. Apparemment, Empédocle était alors a la
mode, comme étaient les Phénoménes d’Aratos, que traduisait
Cicéron. Les poctes latins éprouvaient le besoin de doter leur
patrie d’un nouveau « genre », celui de I’épopée cosmogonique.
Parmi eux, seul Lucrece avait le génie suffisant pour y parvenir.

*
* *

Telles sont les principales directions dans lesquelles il nous
a semblé que I'on pouvait discerner les attaches de Lucréce
avec son temps. Il se situe sur les trois grandes lignes de force
qui sont en train de provoquer la révolution politique et spiri-
tuelle d’ol1 naitra P’Empire. Loin d’étre un « isolé », un« attardé »,
il fait figure de précurseur.

Est-il besoin de rappeler la dette de Virgile a son égard,
Virgile, le chantre du monde nouveau en gestation ? Non seule-
ment il a montré au poete de Mantoue qu’il était possible de
réconcilier la poésie et la doctrine épicurienne, plus profondé-

1« Su un’immagine lucreziana, Naturam... latrare (2,17)», in GIF 21 (1969),
259-265; « Ideologia nella poesia. Lo stile di Lucrezio », in Lingua e Stile 5 (1970),
367-386.

2 E. PasoLr, « Ideologia. . . », 380.

Y Cic, A4 0. fr: g, 5.



262 PIERRE GRIMAL

ment que ne le faisait Philodéme, non seulement il lui a fourni
plus et mieux que Pébauche d’un langage épique plus parfait
et plus intense que celui d’Ennius, tout en respectant I'essentiel,
a cet égard, de la tradition romaine déja établie, non seulement
il a ainsi travaillé a réaliser la continuité nationale de la poésie
latine, mais il a prouvé que lexpression poétique pouvait
cesser d’étre un /usus (au sens ou 'entendaient Laevius et encore
Catulle) et concerner les aspirations essentielles de la vie inté-
rieure. Il a contribué a ouvrir a la poésie humaine une véritable
« chambre d’échos », et ainsi, parallelement a Catulle, 4 en faire
un instrument au service de la conscience la plus secréte.

Lucrece a, en outre, été sensible aux aspirations politiques
de son temps. Il fut, avant ceux que 'on nomme les poctes
« augustéens », le chantre de la paix. Tibulle, Horace tiendront
le méme langage. Assez pessimiste, en ce domaine, il savait,
a la fois, qu’un Etat livré a ’anarchie devait trouver un maitre,
mais, que, le maitre venu, la jalousie, Uinuidia qu’il susciterait
ne pourrait manquer de I'abattre. Les événements lui donnérent
raison, puisque César, salué comme un sauveur par les épicuriens
autour de Philodéme, fut abattu par le complot des « républi-
cains ». Mais, d’une maniere assez inattendue, Auguste saura
rompre cette malédiction et, tout en rétablissant le pouvoir des
lois, échapper a Vinuidia, ainsi que le découvrira Virgile, au
temps des Géorgigues *. Lucréce avait eu le mérite de rappeler
que la vieille analyse épicurienne était toujours actuelle. La
réflexion des historiens sur les causes de la guerre civile s’en
inspirera, lorsqu’elle insistera sur les méfaits de Vawmaritia et,
en général, de la richesse, destructrice de la concordia. Loin d’aller
a contre-courant de la pensée romaine traditionnelle, 'ensei-
gnement de Lucréce contribua a en étendre la portée, tout en
rappelant que 'une des fins possibles de la vie humaine était
la sagesse et la contemplation raisonnée de I'Univers.

1 Voit notte atticle « Inuidia infelix et la ‘conversion’ de Vitgile», in Hommages
& J. Bayet (Bruxelles 1964), 242-254.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 203

DISCUSSION

M. Godel : La date assignée par M. Grimal a Pactivité d’ Amafinius
m’a étonné. Ce vulgarisateur de la doctrine épicurienne n’est connu
que par deux passages de Cicéron (Ac. I 2, 5-6 ; Tuse. IV 3, 5-7), tous
deux de ’année 45. Il porte un nom osque, ce qui fait penser a la
Campanie.

Il est vrai que le contexte du second passage de Cicéron semble
donner raison a M. Grimal.

M. Grimal: Les dates d’Amafinius ne sont pas connues avec
certitude ; il y a toutefois de bonnes raisons d’admettre, sur la foi
du texte des Zusculanes (IV 3, 5-7) qui le nomme, une date voisine
de I’an 100 av. J.-C., et cela contrairement 4 'opinion de Herbert
H. Howe, « Amafinius, Lucretius and Cicero», in A JPh 72 (1951),
57 sqq., qui en fait un contemporain de Lucréce, mais sans apporter
d’arguments bien convaincants. Pour Cicéron, Amafinius semble
bien étre venu aussitot apres la floraison du « cercle des Scipions ».
Quant a savoir pourquoi Lucréce ne fait aucune allusion a lui, et
se dit le premier a avoir exposé en latin ’épicurisme, nous en sommes
réduits a des hypotheses, dont la plus plausible, c’est que le poéme
de Lucrece appartient a un genre tout différent des exposés popu-
laires d’Amafinius.

M. Kleve : Two important problems remain unsolved, probably
because the commentators of Lucretius have not shown any interest
in the Herculaneum papyri : the Epicurean attitude towards politics
and poetry. Hitherto one has been content with the short, negative
statements from Epicurus in Diog. Laert. But the Epicureans lived
in a political and literary reality and must have held more complex
theories on these subjects. A closer inspection of the views on
literary tépdrg and #3ov in Philodemus Ileplt mommudtey might



264 DISCUSSION

give some results, That Epicureanism played a practical role in
Roman politics can be seen e.g. from Cic. Fam. XV 16, 3.

When Lucretius writes on the fear of after-life, that ought to be
taken as a sign that such a fear really existed among his contemporaries.

M. Grimal: 11 conviendrait d’approfondir, certainement, T’atti-
tude des épicuriens et d’Epicure lui-méme a I’égard de la vie politique.
Leur refus de la politique (refus d’ailleurs nuancé, puisque 'on peut
étre autorisé a pratiquer la politique si I’absence d’une telle activité
risque de compromettre votre équilibre intérieur) n’implique pas
qu’ils refusent de réfléchir sur les conditions de la vie politique.
De méme pour la poésie : Philodéeme n’est pas infidéle a ’épicurisme
lorsqu’il compose des épigrammes ; les épicuriens ne refusent pas
Iérotisme en tant que tel, ils veulent seulement que la poésie ou
’amour ne soient pas une géne dans la conquéte de la sagesse. Quant
au sentiment religieux, il convient de distinguer trés précisément la
crainte des Enfers, qui est secondaire, et dont Lucréce ne parle que
dans la mesure ou Pargument avait été mis en avant par Epicure,
et 'espérance en une survie personnelle, qui appartient surtout au
monde romain, au moins depuis une ou deux générations.

M. Furley : It seems to me that there is a right way and a wrong
way of seeking to relate Epicurean doctrine about the fear of death to
contemporary feelings and practices. I am glad to find here an
excellent example of the right way.

Lucretius treats the fear of death, not so much as a phenomenon
to be observed directly in the lives of men, but rather as an explanatory
hypothesis that will account for other aspects of irrational behaviour.
The fear of death is an illness that has observable symptoms—
political ambition, excessive greed, profligate living, restlessness,
and the rest of the afflictions satirized at the end of Book III.
Lucretius treated the fear of death as a fundamental concept, in
rather the same way that Freud treated the experience that we have
in infancy—especially sexual experience—as a fundamental concept
in his psychological theory. To seek for evidence of heightened



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 265

fear of death in the time of Epicurus or Lucretius may well be as
futile as to claim that babies must have been unusually sexual in
Freud’s Vienna.

It is important, however, to examine the guality of thought about
death at these periods of history. We can expect that the way in
which men thought about death would affect the way in which
Lucretius diagnosed the connections between this basic mental
illness and its symptoms. M. Grimal’s analysis seems to me, therefore,
an indispensable preliminary to the elucidation of the arguments
of III 830 ff.—a passage that still awaits a satisfactory philosophical
commentary.

M. Grimal : On peut analyser la peur de la mort en fonction des
tendances de la sensibilité romaine contemporaine de Lucréce.
La peur des Enfers apparait en Etrurie et, sans doute aussi, en
Lucanie et en Italie méridionale. Mais les monuments étrusques et
les peintures funéraires de Paestum remontent a une date bien
antérieure 2 Lucréce. A Rome, nous ne connaissons aucun monument
attestant cette peur pour le temps de Lucréce et de Cicéron. La peur
de la mort a pris une autre forme, plus intérieure, moins grossiére.

M. Schrijvers : Pour ce qui est des rapports entre le De rerum
natura et, disons, «le moment religieux», on pourrait distinguer
quatre aspects :

1) la religion pontificale ne pose aucun probleme aux /lectores
docti de Lucréce : donc, Lucréce se tait ;

2) les références a la vera pietas épicurienne sont tres rares dans le
De rerum natura (N 1203 ; VI 68 sqq.): il est probable que cette
réticence, de méme que la décision d’ajourner ’explication de la
théologie épicurienne (V 155), s’explique par linsensibilité que
Lucréce présuppose chez son public romain par rapport a cette
religiosité si purifiée, si intériorisée, mais aussi 4 ce point intellec-
tuelle ;



266 DISCUSSION

3) la divinisation d’Epicure correspond sans aucun doute aux
courants de levhémérisme de 1’époque; les exemples cités par
Lucrece dans le prologue du chant V (Céres, Liber, Hercule) cons-
tituent une liste tout 24 fait traditionnelle ;

4) quant 2 la crainte des dieux, le méme probléme de « réception »
se pose que pour la crainte des Enfers (cf. Cic. Nat. deor. 1 31, 86...
mortem dico et deos; qguibus mediocres homines non ita valde moventur, bis
tlle clamat omnium mortalium mentes esse perterritas). Comme K. Latte
I’a déja dit dans sa Rimische Religionsgeschichte (p. 41), la crainte est
un trait caractéristique de la religion romaine. L’expression wetus
divom est a peu prés synonyme de religio ; en outre, tandis que Pex-
pression amor dei est virtuellement absente dans des textes latins
classiques, des expressions comme ra deum, deis iratis sont trés
fréquentes. C’est justement la conception de 'zra deum que Lucrece
combat dans son poe¢me (cf. surtout V 1195 ; VI 72-74, ainsi que
V 399 ; VI 753) : la doctrine olite dpyals... cuvéystar est donc parti-
culierement appropriée dans un contexte romain. Le concept de
pax deumr implique pour les Romains des rapports verticaux entre
les dieux et les hommes (cf. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedens-
gedanke (Betlin 19206)). C’est justement 2 cette verticalité que Lucrece
s’oppose (cf. les termes imperium, regnum, dominus, V1 54-63 ; V 87 ;
IT 1091, et opposition entre le haut et le bas aux vers I 62 sqq. ;
VI 51-53). En face de ces fausses conceptions, I’épicurisme présente
I’idéal des rapports « horizontaux » de I’amitié entre les dieux et les
sages (xohel Te xal TOUG Gogovs T@V [Jedv] pihoug xal Tobg deode

v copdyv, Fr. 386 Usener).

M. Alfonsi : Si desiderebbe qualche chiarimento circa il concetto
dell’zra det (o deorum), che poi avra sviluppi anche nell’apologetica
cristiana (basta pensare al De ira de; di Lattanzio, in rapporto alla
concezione biblica della divinita), e circa quello della pax deorum, tra
loro e con gli uomini. Quando e contro chi si scatena la collera degli
dei, quando e con chi si realizza la pax deorum ?



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 267

M. Grimal : 1l est certain que Lucréce ne fait aucune allusion a la
religion pontificale. C’est sans doute qu’il se refuse a poser le pro-
bleme de la « religion politique», et, en cela, il peut accepter (au
moins d’une maniére implicite) la division établie par Varron entre
les différentes théologies. Ce qui lui importe, c’est le role du senti-
ment religieux (qu’il ne nie pas) dans la vie intérieure personnelle ;
en quoi il se rapproche de Catulle, qui met sa vie sous le regard des
dieux : sz #itam puriter egi... La encore, il y a un trait d’époque. Autre-
fois, un homme comme Scipion I’Africain, lorsqu’il se rendait au
Capitole pour prier Jupiter, le faisait en dwx, en magistrat romain
responsable, ou en homme d’Etat. Il reprenait ainsi une tradition
royale latino-sabine (celle de Numa). Il ne le faisait pas comme
homme, pour ce que nous appellerions son « salut ». Il en va autre-
ment des sectateurs d’Isis, etc., au temps de Lucréce.

L’évhémérisme de Lucrece est en accord avec I'idée que les
« grands hommes» ont pu jouer le réle d’inspirateurs, comme
Epicure ; les dieux présentent I'image et le modele de la sagesse ;
or c’est précisément ce qu’a fait Epicure. Il est donc « divin». De
méme, Céres et d’autres dieux correspondent chacun a un aspect de la
vie philosophique, Cérés éloignant la souffrance causée par la faim, etc.

Dans les développements de Lucreéce relatifs ala crainte des dieux,
il me semble possible de discerner au moins deux éléments princi-
paux : certains thémes viennent directement d’Epicure, d’autres
sont le résultat de la méditation de Lucréce sur son propre temps,
un temps ol la religion politique n’est pas vraiment mise en question
sur le plan des institutions — elle est de 'ordre des lois —, mais ou
la religion personnelle apparait, comme une dimension nouvelle,
et relativement autonome, du sentiment religieux.

M. Gigon: Ich mochte zuerst nachdriicklich betonen, dass ich
mit dem Urteil von Herrn Grimal tber das unselige Phantom der
« Diatribe » v6llig tibereinstimme. Als Bezeichnung einer literarischen
Gattung ist das Wort modern. Und wenn es Traktate kynisch-
stoischen Charakters ebenso umfasst wie peripatetische Mono-
graphien und die Werke des Lucilius, die Sermones des Horaz und



268 g DISCUSSION

die Satiren des Persius und Iuvenal, dann ist es kaum brauchbar. Ich
wiirde dringend empfehlen, auf seine Anwendung ganz zu verzichten.
Umgekehrt darf ich als advocatus diaboli hervorheben, dass der
FEindruck der «isolierten Stellung » des Lukrez in seiner Zeit nicht
zufillig ist. Dass wir von ihm, der in einer im {ibrigen gut bekannten
Epoche lebte, biographisch so gut wie nichts wissen, bleibt auffallend.
Die Erzihlungen iiber seinen Tod sind wertlos ; auch das Datum
des 15. Oktober bleibt bedenklich. Dass er an dem Tage stirbt, an
dem der grossere Erbe in der Gattung der hexametrischen Dichtung,
Vergil, die foga virilis anlegt, stimmt zu gut, um nicht verdichtig zu
sein.

Es kommt dazu, dass die Zahl ausdriicklicher Hinweise auf
die Gegenwartsgeschichte im Werk des Lukrez verschwindend
gering ist. Wenn wir iiber den Schiiler und Freund Memmius nicht
mehr wiissten als was uns Lukrez selber sagt, hitten wir so gut wie
nichts als einige Banalititen; dass er an Epikurs Philosophie
interessiert ist und als Romer einige politische und militdrische
Pflichten hat. Wer behaupten wollte, dass Lukrezens Memmius
keineswegs mit dem Pritor des Jahres 58 identisch zu sein braucht,
ist nicht strikte zu widerlegen. Dass das Bild des Dichters und
Epikureers sich schwerer in den Kontext der ersten Hilfte des
1. Jhdt. v. Chr. fiigt als das mancher anderer Personlichkeiten der

Zeit, ist zu begreifen.

M. Grimal : Certes, Lucréce nous semble isolé, parce que nous
manquons de renscignements biographiques a son sujet. Ceux que
nous avons n’en sont que plus précieux, et les coincidences de date
signalées (les Ides d’octobre), méme si elles sont suspectes, n’en
sont pas pour autant impossibles.

D’autre part, s’il ne donne pas sur son temps plus de rensei-
gnements, c’est que le genre de I’épopée méme didactique ne le
comporte pas. Dans la perspective d’une cosmogonie, les anecdotes
liées au temps présent sont insignifiantes, et, plus que cela, déplacées.
D’autre part, les « grands genres», en poésie (tragédie, épopée),
semblent s’étre toujours défiés de l'anecdotique et du particulier.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 269

Cela est vrai de la tragédie attique et, bien str, de I’Enéide. Il est
remarquable aussi que la comédie nouvelle grecque ait renoncé
(sans doute sous l'influence de la tragédie) aux personnalisations,
qui sont si nombreuses dans la comédie d’ Aristophane. Cela ne signifie
pas que les auteurs de la comédie nouvelle aient renoncé, par pru-
dence, aux attaques et aux allusions contemporaines (il est facile d’en
trouver), mais il y a un changement d’esthétique. Et cela sera valable
aussi pour les Dialogues de Sénéque et méme (ce qui surprend toujours)
pour les Lettres a Lucilius, qui accordent si peu de place a I'anec-
dotique.

On peut regretter aussi que Lucrece n’ait rien dit de précis au
sujet de C. Memmius ; mais il est probable qu’il était par rapport a
celui-ci dans une position trés inférieure socialement, contrairement
a Catulle et aux autres poetes du cercle. Enfin, les conventions de
I’épopée s’opposaient a l'adoption d’un ton trop personnel. On
pourra comparer la mani¢re dont Virgile s’adresse 2 Mécéne dans
les Géorgiques ; c’est seulement chez Properce, mais dans I’élégie,
que le ton est moins solennel et que I'on devine la proximité de
I’homme.

M"™ Bréguet : Si Lucréce, loin d’étre un isolé, a fait partie du
« cercle de Memmius », avec Catulle et d’autres poétes et prosateurs
que nous connaissons, comment se fait-il quaucun d’eux n’ait fait
allusion 2 ses vers, ni méme ne 'ait nommé ? Seul, en dehots d’eux,
Cicéron exprime, dans une lettre a son frére, en 54, un jugement
admiratif, mais bref et peu explicite, sur le poeme de Lucrece, qu’il
édita, dit-on. Cependant il ne le nomme jamais plus, quand il présente,
dans ses ouvrages philosophiques, par la bouche de personnages
romains, des theéses épicuriennes.

M. Grimal : 11 est vrai que Cicéron ne nous a rien laissé sur I'uti-
lisation qu’il a pu faire de Lucrece, ni sur le poete lui-méme. Peut-étre
faut-il en chercher la raison dans la situation sociale de Lucréce, et
aussi dans la succession chronologique des événements. Cicéron,
pendant cette période, pense 2 autre chose qu’a la poésie. Bientot



270 DISCUSSION

il partira pour la Cilicie, et Lucréce, comme homme, a trés bien pu
disparaitre de son horizon, ainsi que I’a jadis suggéré Denis van
Berchem. Nous n’oublierons pas non plus que nous ne possédons
qu’une partie relativement faible de la correspondance de Cicéron.

M. Miiller : Eine kurze Frage : ist nicht das Verhiltnis des Lukrez
zu Memmius wie das zu einem Gonner, um dessen Sympathie man
wirbt ? Der hochgestellte Mann soll fir Epikurs Lehre gewonnen
und dadurch zum Freunde des Dichters werden : sperata voluptas
SHavis amicitiae.

M. Grimal: Tout le poeme de Lucréce est une ceuvre d’amitié,
puisqu’il s’agit de donner 2 Memmius la vraie sagesse et le bonheur.
Mais cette amitié ne pourra étre vraiment réalisée qu’au moment
ou Memmius aura atteint cette sagesse. Seulement alors s’accomplira
cette « union des dmes », dont Séneque (a la suite, sur ce point, des
épicuriens) dira qu’elle est la condition nécessaire de 1’amitié philo-
sophique. Or, apparemment, Memmius s’est arrété en chemin, puis-
qu’il a voulu s’emparer du Jardin...



	Le poème de Lucrèce en son temps

