
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 24 (1978)

Artikel: Le poème de Lucrèce en son temps

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Pierre Grimal

LE POfiME DE LUCRfiCE EN SON TEMPS

Longtemps, le poeme de Lucrece a ete considere comme
un fait litteraire isole, voire quelque peu anachronique. P. Boyance
insiste sur cette idee, aussi bien lorsqu'il ecrit: «II demeurera

toujours surprenant que, alors que nous connaissons relative -

ment bien en ce temps au moins trois courants ou foyers d'epi-
curisme, il ne se trouve dans ce qui concerne chacun d'eux
aucune trace certaine de Lucrece et cela ne contribue pas peu
ä dresser devant nous sa hautaine figure comme celle d'un
isole», que, un peu plus loin, lorsqu'il declare qu'il convient
de nous « restituer l'etonnement necessaire devant une ceuvre

qui, en realite, au Ier siecle avant notre ere, devait etre inatten-
due»b Nous esperons montrer que cette impression nait
surtout de nos ignorances, qu'en realite le poeme Sur la nature

est en rapports etroits avec une realite politique et spirituelle
qui est celle des dernieres annees de la Republique romaine,
qu'il s'efforce de repondre ä des aspirations multiples de ce

temps, sur lesquelles nous possedons des temoignages suffi-
samment precis pour que Lucrece cesse d'etre ä nos yeux
l'ecrivain mysterieux, le visionnaire situe hors du temps que
se plaisent a imaginer les Modernes.

1 P. Boyance, Lucrece et I'epicurisme (Paris 1963), 12 et 57.



234 PIERRE GRIMAL

Certes, les demonstrations scientifiques que presente Lucrece
se pretaient mal ä des allusions historiques directes : une cos-

mogonie est, par essence, indifferente aux menus evenements
du siecle ; ni les personnages ni les faits contemporains n'y ont
leur place. Cependant, un poete ne saurait, pas plus qu'un autre
ecrivain, echapper entierement au present qui l'environne.
Et un philosophe moins qu'un autre, s'il est vrai que la reflexion
philosophique est avant tout une reponse aux problemes qui
hantent les hommes au moment oil eile se developpe. D'autre
part, un poete reagit forcement a l'esthetique de son temps,
aussi bien s'il la refuse que s'il l'accepte. Autant de voies qui
s'ouvrent ä nous pour l'enquete que nous nous proposons
d'entreprendre. Nous distinguerons ainsi trois domaines, dans

lesquels nous croyons possible de saisir l'insertion de Lucrece
en son temps : son « moment politique », par rapport ä l'etat
de la cite romaine et aux problemes qui se posaient alors ; son
« moment philosophique » : essayer de voir dans quelle mesure
le poeme de Lucrece repond aux grandes preoccupations des

penseurs et des theoriciens de ce temps, sur les dieux, leurs

rapports avec les hommes, mais aussi sur les fins de la vie
humaine ; il nous restera alors a considerer le « moment poe-
tique », c'est-ä-dire l'effort du poete sur le langage qu'il trouve
autour de lui, sa lutte pour exprimer en latin les theories

d'Epicure, enfin les lois de son esthetique, comparees ä celles

des poetes ses contemporains et, semble-t-il, ses compagnons.

** *

Le moment politique

Les donnees dont nous disposons pour determiner la periode
au cours de laquelle Lucrece composa son poeme ne sont pas
totalement certaines. On sait que la date de sa mort prete ä



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 235

controverses h II est inutile de reprendre ici l'ensemble du
dossier. Deux dates sont possibles, celle de 55 et celle de 5 3.

La critique des temoignages a conduit A. Rostagni a considerer

que la plus probable est la seconde 2, et nous nous sommes
autrefois rallie a sa these, pour des raisons de vraisemblance

externe, que nous ne ferons ici que resumer 3, mais qui touchent
ä la position personnelle de Lucrece dans le monde politique.

Et, a ce point encore, nous nous heurtons a une nouvelle
incertitude. Le poeme est dedie a un certain Memmius. Or, nous
ne savons pas d'une maniere indiscutable qui etait ce personnage.
Pourtant, s'il est theoriquement possible de soutenir d'autres

hypotheses, un accord presque total semble s'etre fait entre
les critiques modernes en faveur de C. Memmius, le preteur
de 58 av. J.-C. C'est la these que nous suivrons, nous aussi,

en depit des quelques objections, au moins apparentes, que l'on
ne manque pas de lui opposer; mais les elements positifs
l'emportent de beaucoup, et, si l'on s'en tient a ce que nous
savons de ce Memmius, il apparait que Lucrece peut fort bien
avoir appartenu au cercle de celui qui fut, on le sait, un homme
d'une grande culture, et plus enclin ä aimer la litterature grecque
que les ouvrages latins 4, mais qui compta parmi ses familiers

un poete comme Catulle et plusieurs poetae noui.

Nous accepterons done, au moins provisoirement, et comme
hypothese de travail, que Lucrece a choisi de dedier son poeme
a C. Memmius, membre de l'illustre famille des Memmii, qui
pretend remonter aux compagnons d'Enee. Nous admettrons

1 On trouvera la bibliographie essentielle dans P. Boyance, op. cit., 332-335. On
ajoutera Particle de L. Herrmann, « Catulle et Lucrece», in Latomus 15 (1956),
465-480, qui soutient une these tres aventuree, faisant mourir Catulle et Lucrece
en 47 av. J.-C.
2 Suetonio De poetis e Biografi minori (Torino 1944), 5 7-5 8. These souvent refusee,
mais pour des raisons dont aucune ne parait decisive. Nous laisserons de cote les

consequences que l'on tire (abusivement) de la lettre de Ciceron, AdQ.fr. II 9.
3 P. Grimal, «Lucrece et l'hymne ä Venus», in REL 35 (1957), 184-195.
4 Cic. Brut. 70, 247: perfectus litteris, sed Graecis, fastidiosus sane Latinarum.



236 PIERRE GRIMAL

d'autre part, et avec la meme restriction, que Lucrece mourut
le 15 octobre 53. Ces deux donnees constituent, au point de

depart de notre analyse, ce que nous pourrions appeler la « ligne
de plus grande vraisemblance », une ligne dont seuls les points
d'arrivee pourront prouver la legitimite.

Si, done, le poeme de Lucrece etait encore inacheve (mais
assez proche de sa complete realisation, ce qui est evident) le

15 octobre 53, on peut en induire qu'il fut commence au plus
tot vers 60 av. J.-C. Nous constatons en effet que Virgile, qui
travaillait ä loisir, consacra un peu moins de dix annees a la

redaction de 1 'Eneide, qui est sensiblement plus longue que le

De verum natura. On ne risque guere de se tromper en admettant

que Lucrece — meme s'il fut gene, sur la fin de sa vie, par la

maladie mentale que l'on sait et ne put ecrire que per interualla

insaniae, mais cela n'est nullement prouve — poursuivit la

composition de son grand poeme entre le moment oü se forma
le premier triumvirat et celui oü, Crassus ayant ete tue ä Carrhes

(9 juin 5 3) et Julie morte depuis un an (septembre 54), ce meme
triumvirat etait sur le point de ceder la place a une lutte entre
les deux survivants, Cesar et Pompee. II est bien difficile d'ad-

mettre, par consequent, que Lucrece ait ecrit sous le coup d'un
evenement comme la conjuration de Catilina, et, moins encore,
sous l'influence des guerres qui avaient engage les forces
romaines contre les pirates et contre le roi du Pont. C'est une
Rome victorieuse, triomphante, dont les armes, ä l'exterieur,
n'ont rien a craindre d'aucune puissance x, que Lucrece sent
autour de lui. Certes, la vie politique y est fort troublee, mais

ce sont des troubles interieurs, qui ne semblent pas encore etre
le prelude a une guerre veritable.

Tout change avec l'annee 54: en automne, les nations

gauloises commencent ä bouger ; quinze cohortes, commandees

par Sabinus, sont massacrees par les Eburons 2. L'habilete de

1 Cic. Catil. II 5, 11: nulla enim est natio quam pertimescamus, nullus rex qui bellum

populo Romano facere possit....
2 Caes. Gall. V 26-38. Cf. Dio Cass. XL 5-7.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 237

Cesar evita le pire. Mais l'annee 53 commen§a sous de bien
sombres auspices. Dion Cassius ecrit en effet:

«Lorsque commenga l'hiver au cours duquel Gnaeus
Calvinus et Valerius Messalla devinrent consuls, beaucoup de

presages se produisirent, a Rome meme. On vit des hiboux et
des loups, des chiens errants hurlerent, des statues repandirent
une sueur, d'autres furent frappees par la foudre... Les affaires,
dans la cite, etaient confuses et troublees, les Gaules recom-
menjaient a bouger, et les Romains se trouvaient, sans savoir
comment, en guerre contre les Parthes» h De tels presages
ne pouvaient manquer de terrifier le peuple. Le vieux cauchemar

gaulois semblait recommencer, par la faute de Cesar.

Or, dans le poeme de Lucrece, il est une page celebre, celle

qui sert de prologue a tout l'ouvrage, dans laquelle nous lisons :

« Fais en sorte que, pendant ce temps, les farouches travaux
de la guerre, sur toutes les mers et sur toutes les terres, s'apaisent.
Car toi seule tu peux dispenser aux mortels le bienfait d'une
paix tranquille puisque c'est Mars, le maitre des armees, qui
regne sur les travaux farouches de la guerre...» 2.

De tels vers, une telle priere ne se comprennent que pendant
la periode comprise entre l'automne de 54 et — au plus tot —
celui de 53, oü mourut Lucrece. Elle eüt ete encore valable au
debut de l'annee 52, lors du soulevement general provoque
par Vercingetorix; mais eile l'etait deja pendant tout le cours
de l'annee precedente. Les termes dont se sert Lucrece ne peu-
vent s'appliquer qu'a la guerre exterieure (per maria ac terras
omnis sopita quiescant), et non aux troubles interieurs. La fin du

meme prologue confirme cette interpretation :

« Car nous ne pouvons poursuivre notre entreprise le cceur

tranquille si la patrie connait des jours malheureux, et l'illustre

1 Dio Cass. XL 17, 1-2.
2 I 29-33-



238 PIERRE GRIMAL

descendance des Memmii ne saurait, en de telles circonstances,

manquer au salut de tous » \
Certes, Lucrece ne dit pas que la situation est critique 2,

mais il parait craindre qu'elle ne le devienne : si les menaces

que les circonstances accumulent aux frontieres de Rome, en
Occident et en Orient, se font plus graves, alors le poete ne

pourra en toute quietude achever son ceuvre.
Si l'on accepte cette premiere consequence des deux

hypotheses de base, il faudra que le prologue de l'ouvrage, les vers
i ä 48 du livre I, aient ete composes parmi les derniers, ce qui
n'est pas pour surprendre, puisque, on le sait, les poetes antiques
avaient coutume de rediger en tout dernier Heu le poeme
liminaire du recueil.

Mais cela entraine une autre consequence : pendant ce meme
automne de 54, la situation de C. Memmius a traverse, eile

aussi, une crise grave. Au cours de sa preture, en 58, Memmius
s'etait signale comme ennemi de Cesar. II avait essaye de faire
declarer nuls les actes de 59. II n'y etait point parvenu 3. Mais
il n'avait pas manque de faire savoir a Ciceron qu'il s'opposerait
de toutes ses forces aux entreprises de P. Clodius, alors tribun
de la plebe ; il tenait alors le meme langage que Curion le

Jeune 4. Pourtant, il ne semble pas avoir lutte avec beaucoup
de fermete pour empecher l'exil de Ciceron; lorsqu'il appela
devant son tribunal l'ancien tribun Vatinius, accuse par C.

Licinius Calvus, le poete (ami de Catulle), d'avoir contrevenu
aux prescriptions concernant le depot des propositions de lois,
il fut attaque par les bandes de P. Clodius et s'enfuit
honteusement5.

11 41-43.
2 F. Giancotti, 11preludio di Lucre^io (Messina 1959), 139 sqq.
3 P. Grimal, Etudes de Chronologie ciceronienne (Paris 1967), 26 n. 4; 50 sqq.
4 Cic. Att. II 12, 2 (19 avril 59).
6 Cic. Vatin. 14, 33 sqq.; Sest. 64, 134.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 239

En 57, apres sa preture, il partit, on le sait, gouverner la

province de Bithynie, ou il eut dans sa cohors praetoria Licinius
Calvus, C. Helvius Cinna et Catulle, tout un groupe de poetae
noui. Nous ne savons au juste quelle etait sa situation politique
lorsqu'il revint de sa province, dans le courant de l'annee 56.

Nous savons seulement que, lorsqu'il fut candidat au consulat,

pour l'annee 53 (done, aux cornices consulaires de 54), il comp-
tait sur l'appui de Cesar. Ce retournement, qui preceda celui de

Curion le Jeune, avait peut-etre ete facilite par le divorce de

Memmius, qui avait repudie Fausta 1, dans le courant de l'annee

56, ou au debut de 55 (si l'on tient compte du delai de viduite).
II nous a semble naguere que ce ralliement de Memmius

a Cesar n'avait pas ete autre chose qu'une manoeuvre de circons-

tance, peut-etre inspiree par Appius Claudius 2. II fut certaine-

ment facilite par la faveur avec laquelle 1'opinion romaine avait
accueilli les succes obtenus par Cesar en Gaule au cours de

l'annee 5 5, faveur dont les discours prononces par Ciceron
cette annee-lä et l'annee precedente nous apportent le temoi-

gnage 3. L'un des amis et proteges de C. Memmius, le poete
Catulle, avait, comme Ciceron, fait sa « palinodie » : la piece 11,

qui mentionne le passage du Rhin et le debarquement en Grande-

Bretagne doit etre prise au serieux 4. Le « cercle de Memmius »,
des 5 5, devient « cesarien», ou du moins cesse ses attaques
contre Cesar.

Dans ces conditions, un autre aspect de 1 'Hymne ä Venus

se decouvre ä nous. Dans le memoire que nous avons cite,
nous avions mis l'accent sur le fait que la Venus invoquee

1 Cic. Att. IV 13, i (mariage de Milon et de Fausta), lettre ecrite vers le 15 novem-
bre 55.
2 Cf. l'introduction ä notre edition du Pro Scauro (Paris 1976), 143 sqq.
3 Le discours contre Pison en 55, le discours pour Sestius en 56.
4 C. J. Fordyce, Catullus. A Commentary (Oxford, reimpression 1973), 124 sq.;
E. V. Marmorale, IJultimo Catullo (Napoli 1952), 167 sqq., pense (pour les

besoins de sa Chronologie) que ce poeme date au plus tot de 54, mais sans apporter
aueun argument positif.



240 PIERRE GRIMAL

par le poete porte l'epithete de Genitrix x, tandis que la Venus

pompeienne, celebree par le vainqueur de Mithridate en 55,

portait celle de Victrix. Cela nous avait semble un indice assez

fort en faveur du « cesarisme » de Lucrece 2. A lui seul, ce fait
avait paru assez mince ; a la lumiere de tous ceux que nous
venons de rappeler, il devient significatif et clair. Si l'on accepte
de penser que le prologue au poeme de Lucrece n'a pu etre

compose qu'en 54 ou 53, en un moment oü Memmius et ses

amis sont reconcilies avec Yimperator victorieux, il faut bien

que le terme de Genitrix — celui sous lequel Cesar invoquait
sa protectrice — ait pris tout son sens. Pour Lucrece et, surtout,
pour ceux auxquels il s'adressait!

** *

Un autre indice vient appuyer cette conclusion: c'est

autour de Cesar que nous entrevoyons les cercles epicuriens
de Rome pendant cette periode. On sait que Cesar avait alors

pour beau-pere Calpurnius Piso, le consul de 58. On sait aussi

que ce Pison etait un adepte d'Epicure, et Ciceron a longuement
evoque la maniere dont il pratiquait la doctrine epicurienne 3.

On sait aussi qu'il avait comme « directeur de conscience»

l'epicurien Philodeme de Gadara, qui etait, en meme temps,
poete et grand faiseur d'epigrammes amoureuses. On n'ignore
pas non plus que ce cercle epicurien de Philodeme avait essaime

en Campanie ; la villa d'Herculanum oü ont ete retrouves tant
de traites de Philodeme aurait appartenu aux Pisons, et l'on
peut admettre que l'ecole de Siron, oü vecut Virgile, etait en

rapport avec les epicuriens d'Herculanum.
On sait, d'autre part, que de nombreux epicuriens ont rejoint,

pendant la guerre civile (mais deja lors de la campagne de Gaule),

1 Voir REL 35 (1957), 184-195.
2 Idee rejetee comme sans valeur par P. Boyance, op. cit14 n. 2.
3 Pis., passim.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 24I

l'etat-major de Cesar h Nous avons essaye de montrer, aussi,

que, pendant les dernieres annees de la guerre civile, lorsqu'il
s'agissait de reconstruire la cite romaine, Philodeme s'etait mis
au service de Cesar et, en s'inspirant de la doctrine epicurienne,
avait propose un programme politique, dans un traite intitule
« Le bon roi selon Homere » 2. N'est-il pas possible, dans ces

conditions, de se demander si le poeme de Lucrece ne con-
tiendrait pas, dejä, certaines prises de position politiques

Certes, une precaution s'impose : il convient, d'abord, de

ne pas oublier que la doctrine meme d'Epicure n'est pas, a

priori, favorable aux engagements politiques. Un tel engagement

entraine, en effet, bien des troubles de l'äme; il expose
celui qui brigue les magistratures ä l'inimitie de ses semblables,
ce qui est une source de chagrin et compromet l'ataraxie.
Philodeme le sait parfaitement3, et sur ce point, il ne se separe

pas du Maitre. Mais il sait aussi la difference qui existe entre
faction politique, qui lance celui qui la mene dans une veritable

guerre avec ses concitoyens, et la reflexion sur les conditions
les meilleures imaginables pour la vie de la cite. Une reflexion
sur la politique differe d'un engagement de fait. Epicure lui-
meme n'avait-il pas redige un livre Sur la Rojaute 4

D'autre part, on ne doit pas imaginer, parce que, a la fin
de sa vie, Lucrece a fait allusion ä la « religion » cesarienne de

Venus, s'alignant ainsi sur l'attitude de C. Memmius et de ses

amis, que, pendant tout le temps ou il a redige son poeme, il
avait en vue les solutions « cesariennes » aux problemes politiques
de Rome. L'idee d'un Lucrece cesarien par principe est absurde,
et d'abord parce qu'elle est anachronique. Si, apres 48, Philodeme

1 A. Momigliano, Secondo contributo alia storia degli studi classics (Roma i960),
375-388.
2 P. Grimal, « Le 'bon roi' de Philodeme et la royaute de Cesar», in REL 44
(1966), 254-285.
3 Epicurea, ed. H. Usener, p. 328 (sous le Fr. 552) Phld. Here} VII176: l'activite
politique est ce qui nuit le plus ä l'amitie.
4 H. Usener, Epicurea, p. 94. Voir Diog. Laert. X 28.



242 PIERRE GRIMAL

pouvait elaborer un programme politique d'inspiration cesa-

rienne, Lucrece, entre 60 et 55, ne le pouvait guere. Pour la

raison essentielle que Cesar ne possedait pas le pouvoir, qu'il
n'etait pas le maitre de Rome, et que, mis a part 1'ensemble des

Lois Juliennes de 59, qui ne constituaient pas, d'ailleurs, un
programme de reformes coherent, il apparaissait plutot comme
un ambitieux ä la conquete du pouvoir personnel que comme
le legislateur qu'il deviendra ä partir de 46. Mais ce qui nous
importe, c'est de constater, d'abord, que Lucrece n'a pas

repugne ä saluer, fut-ce indirectement, Cesar, au debut du

premier chant, ensuite, que les reflexions qu'il presente, dans
le cours de son poeme, sur la vie politique, trouveront un echo
dans le nouveau mecanisme de la cite, que Cesar va s'efforcer
de monter.

L'etat de trouble dans lequel vecut Rome pendant les dix
dernieres annees de la Republique n'avait pu manquer de frapper
Lucrece, quelle que füt sa condition sociale — et il y a lieu de

croire qu'il etait un temoin, plutot qu'un acteur. Les causes

profondes de cette situation ne lui echappent point: le vice le

plus grave que peuvent connaitre les Etats est Yinuidia, la jalousie
qui dresse les citoyens les uns contre les autres et provoque la
discorde. On connait la page dans laquelle Lucrece expose ce

qu'il considere (avec Epicure) comme une loi des societes
humaines : le desir du pouvoir, inne chez les hommes, les conduit

a se hausser au premier rang, mais Yinuidia les foudroie,
avant qu'ils n'aient atteint le sommet, et les precipite dans le
Tartare — si bien qu'il vaut mieux, pour assurer sa propre paix
interieure, etre sujet qu'etre roi:

ut satius multo iam sit parere quietum

quam regere imperio res uelle et regna tenere 1;

et Lucrece ajoute (1135) :

nec magis id nunc est neque erit mox quam fuit ante.

1127-1128 1129-1130 Ernout).



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 243

La situation qu'il decrit est de tous les temps; eile est du moment
present. Certes, les hommes ont essaye d'eviter la «loi de la

jungle», et de limiter les effets de 1 'inuidia et de la discorde.
Iis ont, pour cela, imagine de se donner des lois egales pour tous
(aequis legibus, 1149), ce qui eut pour effet de supprimer, ou du
moins d'attenuer la crainte engendree par un etat de violence.
Les remarques qui suivent, sur les consequences de toute
violence, et des manquements « aux pactes communs de la paix»1
ne pouvaient pas ne pas suggerer des rapprochements avec la

vie politique contemporaine, alors que le Forum etait livre
aux bandes rivales, depuis que Clodius avait organise systema-
tiquement erneutes et obstruction : les epicuriens, ou les hommes

qui consentent ä ecouter les lemons de l'epicurisme, s'abstien-
dront de tels actes. lis se rangeront du cote de l'ordre et des lois.

Dans cette evolution des societes humaines, le role principal
est donne a deux forces, dont Lucrece pouvait mesurer la

puissance dans la societe contemporaine, l'ambition et le desir des

richesses. Aussi longtemps que les hommes avaient vecu « selon
la nature», c'est-a-dire en ne tenant compte que des merites

particuliers de chacun — la beaute, la vigueur physique, l'intel-
ligence 2

—, la concorde avait pu regner. Mais on avait invente
la richesse (res) et l'usage de l'or, et tout s'etait gate ; parce que
la richesse, telle que la con9oivent les hommes, est une illusion.
Les hommes, dans leur desir de surmonter le temps et la «

corruption » qu'il entraine, c'est-a-dire la mort, se sont efforces de

conquerir des ressources telles qu'ils n'aient plus rien ä craindre
d'un changement de fortune 3, et c'est a ce moment que l'Envie
a surgi, avec les consequences que nous avons dites.

Cette analyse suit de fort pres celle que l'on trouvait chez

Polybe, au livre VI, presentee a propos de la constitution

1 V 115 5: qui uiolat jactis communia foedera pacts.
2 V 1111: pro facie cuiusque et uiribus ingenioque.

3V 1121-1122: ut fundamento stabili fortuna maneret / et placidam possent opulenti
degere uitam.



244 PIERRE GRIMAL

romaine. Polybe, lui aussi, montrait le role de l'argent dans

devolution des cites et les changements constitutionnels 1:
les hommes au pouvoir, aussi bien dans une Oligarchie que dans

une tyrannie, provoquent l'envie des autres, dans la mesure ou
ils accaparent les pretendus biens 2

; d'autre part, plus une cite
est riche et prospere, plus eile est livree a la corruption politique
et sombre bientot dans le «gouvernement de la canaille»
(ochlocratie). Ces pages de Polybe illustrent parfaitement la
situation dans laquelle Rome se trouvait plongee depuis les

grandes conquetes du siecle precedent. Les richesses dont
disposaient les hommes au pouvoir attiraient, ainsi que le dit
Polybe, une clientele sur laquelle ils appuyaient leurs ambitions 3.

Or, la meme idee est exprimee par Lucrece, lorsqu'il dit: «le
plus souvent, les riches trouvent pour les suivre les hommes
les plus beaux et les plus vigoureux » 4.

On se souviendra aussi que, au cours de ces memes annees,
Ciceron, dans le De republica, reprendra des themes analogues,
montrant comment les differents regimes politiques se

transformed les uns dans les autres : lorsqu'un peuple a choisi, pour
le diriger, les hommes dont le merite est le plus grand, tout le

monde accepte leur gouvernement; mais, peu a peu, les «
opinions fausses » font que l'on considere comme «les meilleurs
ceux qui sont les plus riches et les plus fortunes » 6.

II est evident que Lucrece, lorsqu'il expose les grandes theses

de la politique selon Epicure, n'est pas indifferent aux realites
romaines. Nous en avons la preuve dans un passage du prologue
au second chant, malheureusement corrompu, mais dont le

sens general est malgre tout intelligible. Decrivant le bonheur

1 Plb. YI 5 sqq.; VI 57 sqq.
2 Plb. VI 8, 5: 6pjj.r)aavTe<; 01 psv iizi tiXeovelpio xai <piXapyuplav äSixov, oi 8' tnl

xal Tap <ma rauraip äjrXrjaToup s-jtoyiac. Noter le terme d'aTtXTjaToup, qui a

une resonnance epicurienne.
3 Plb. VI 9, 7.
4 V 1115-1116.
5 Rep. I 34, 51: opulentos homines et copiosos, tum genere nohili natos esse optimos putant.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 245

simple que donnent les biens naturels, Lucrece ajoute : « puis-
que les tresors ne nous sont d'aucune utilite pour notre corps,
pas plus que la noblesse ni la gloire de regner, il faut, par analogie
(quod superest), penser que tout cela n'est pas utile non plus a

notre äme, s'il n'est pas vrai que, lorsque tu verrais tes propres
legions bouillonner sur l'espace du Champ de Mars, engagees
dans l'image de la guerre... les craintes superstitieuses, effrayees,
s'enfuient de ton äme...» h L'allusion est evidente, aux deployments

de troupes et aux manoeuvres d'entrainement qui avaient
lieu, ä Rome meme, sur le Champ de Mars. Si l'on veut aller
plus loin, on pensera aux circonstances dans lesquelles Cesar

avait rassemble son armee, au debut de l'annee 58, avant de

partir pour la Gaule. On sait qu'une partie au moins des forces

qu'il devait emmener demeurerent ä Rome aussi longtemps
que les lois de Clodius frappant Ciceron ne furent pas votees 2.

Peut-etre les vers que nous avons cites furent-ils ecrits sous

l'impression de ce deploiement de forces extraordinaire. Hypothese

assurement fragile...
Quoi qu'il en soit, Lucrece a evidemment cherche ä illustrer

par 1'experience contemporaine les preceptes generaux de la
doctrine. II condamne, comme contraire ä la sagesse epicurienne,
et au bonheur personnel, tout ce que recherchent les hommes,
l'ambition qui les pousse vers les honneurs et surtout leur passion

pour la richesse. Nous avons vu la conclusion que le poete
tirait de son analyse : il vaut mieux obeir plutot que de vouloir
commander 3. Or, cela resume fort bien l'esprit dans lequel se

fera la revolution d'ou sortira le principat. Philodeme, nous

1II 37-45-
2 Sest. 18, 41; Plut. Caes. 14, 9. On pourrait penser aussi (a cause de la mention
des « superstitions » qui troublent les ämes) au depart de Crassus pour la province
de Syrie, poursuivi par les maledictions du tribun Ateius Capita, ä la fin de l'an-
n6e 55 (J. Bayet, «Les maledictions du tribun C. Ateius Capito », in Hornmages
ä G. Dumespl (Bruxelles i960), 31-45), mais la date est un peu tardive pour un
texte qui, selon taute vraisemblance, fut redige anterieurement — ä moins que
l'on ne suppose que Lucrece n'ait compose les prologues qu'ä la fin de son travail.
3 V 1127-1128.



246 PIERRE GRIMAL

l'avons dit, proposera une « bonne monarchic », dans l'esprit
epicurien \ Ciceron estimera que la Republique devra confier
la direction des affaires aux plus « sages», a ceux dont les

merites reels seront les plus eminents et qu'un « premier citoyen »

dominera de son autorite. Loin d'etre a contre-courant, Lucrece
suit le fil de l'histoire et participe a la prise de conscience qui
se produit alors dans 1'opinion — il y participe, et il y contribue,
en denon9ant comme tres reels les maux dont souffre l'Etat;
certes, il ne propose pas des solutions pratiques, mais il montre
que les fausses valeurs, celles qui detruisent l'ataraxie, sont aussi
celles qui, dans l'histoire des cites, provoquent le desordre et
l'anarchie. L'epicurisme en sort reconcilie avec l'interet le plus
haut de Rome.

II n'est pas indifferent non plus de constater que cette
nocivite de la richesse et de Yaiiaritia fut reconnue, a plusieurs
reprises, par les politiques eux-memes. Nous la voyons denoncee
dans les lettres de Salluste a Cesar 2; et nous savons que l'une
des mesures prises par le nouveau regime sera de reduire consi-
derablement l'activite des publicains. Ainsi politique reelle

et philosophic convergent-elles et l'on peut affirmer que, meme
ä ce point de vue, Lucrece est loin d'etre un isole.

** *

Le moment philosophique

La theorie politique sous-jacente a la philosophic de Lucrece
se rattache aux theses fondamentales de l'epicurisme. Le poete
en a repense les grands themes en se referant aux problemes

propres a la cite romaine. On peut alors se demander si d'autres

points de la doctrine, tout en appartenant ä la plus stricte
orthodoxie, n'en sont pas moins presentes en fonction de ce qui
preoccupait alors les Romains.

1 Supra p. 241 n. 2.
2 Notamment la lettre II 5, 4.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 247

On sait que l'un des buts essentiels que se propose Lucrece
consiste ä faire en sorte que l'äme de son disciple soit liberee
de la crainte que nous inspire la mort. Cette crainte, ainsi que
le dit Epicure lui-meme 1, provient des mythes, qui presentent
les Enfers comme un lieu de tortures, ou tout au moins de

tristesse et d'angoisse. Ciceron, dans les Tusculanes, objecte aux
epicuriens que personne, de son temps, ne croit plus a ces

choses. Le passage est celebre : « Quelle vieille femme existe-t-il,
assez folle pour craindre ce que vous, apparemment, si vous
n'aviez appris la structure du monde, vous redouteriez » 2.

P. Boyance fait observer que tout le monde n'etait pas aussi

sceptique en face de l'outre-tombe : il allegue les apparitions
de spectres, qui emouvaient les spectateurs, au theatre, les

representations eschatologiques dans la peinture etrusque, et

ajoute que ces terreurs « avaient leur origine en Grece, notam-
ment dans les poemes des orphiques» 3. Certes, cela est fort
exact, mais si les supplices infernaux jouent un role, pour Lucrece,
dans la crainte de la mort, ce n'est pas la seule consideration

qui explique ce sentiment. Nous avons meme l'impression que
c'est lä le moindre des arguments consideres. En realite, ce que
veut detruire Lucrece, c'est moins l'image du monde infernal,
avec sa mythologie propre et traditionnelle, en Grece (mais
depuis quand et sans doute dans le monde etrusque, que la

croyance en une survie personnelle. Et la, il est de plain-pied
avec la « spiritualite» italique et romaine. Est-ce la peine de

rappeler que la plus ancienne religion romaine prescrit des rites

pour apaiser les Manes, consideres comme des «esprits»
malfaisants Et que cette conception, d'abord vague, avait
fini par donner naissance ä l'idee que chaque mort survivait,
sous une forme quasi divine II est remarquable que le premier
exemple du mot manes pour designer l'äme d'un mort determine

1 Ep. ad Hdt. 81.
2 Tusc. I 21, 48.
3 P. Boyance, op. cit., 149.



248 PIERRE GRIMAL

soit fourni par le discours de Ciceron Contre Pison, qui date de

l'annee 5 5 1.

Lucrece, ici encore, s'adresse moins ä des Grecs inities ä

l'orphisme qu'ä des Romains : ce qui tourmente les vivants,
c'est l'idee non qu'apres la mort ils devront expier leurs fautes,
mais qu'ils seront prives des plaisirs de la vie. Et l'essentiel de son
discours tend ä montrer l'absurdite d'un tel regret — puisque,
dans toute la premiere partie du livre III, il estime avoir demontre
de maniere irrefutable que la mort physique marquait la fin de

toute sensibilite et de toute conscience. Si bien que la derniere

partie du chant III, loin d'etre, comme on l'a dit, un discours

diatribique, ou chacun pourra trouver son compte, touche au
fond meme du probleme ; chaque lecteur, entraine par l'opinion
commune, qui veut que les defunts ne retournent pas totalement
au neant, redoute pour lui-meme le temps qui suivra sa propre
mort. Sunt aliquid Manes, ecrira Properce, bien des annees plus
tard. Les contemporains de Lucrece n'en etaient pas moins
persuades que ne le fut le poete d'Assise.

Ciceron, qui ridiculise les epicuriens parce qu'ils nient les

supplices infliges aux ämes dans les Enfers, et qui, lui, croit a

l'existence d'une äme immortelle dans chaque etre humain,
n'en eprouvera pas moins le besoin de prononcer, pour con-
clure le premier livre des Tusculanes, un eloge en regle de la

mort2. Et, ce faisant, il retrouve (ou emprunte a Lucrece) un
bon nombre des arguments que nous lisons au chant III. On
ne saurait dire si Lucrece est sa source dans ce passage et cela

ne nous importe guere ici; ce qui nous importe, c'est de cons-
tater que les philosophes, en ce milieu du Ier siecle av. J. C.,
sont interesses par le probleme de la mort et que, quelle que
soit la doctrine de leur choix, platonisme, teinte ou non de

Pis. 7, 16: coniuratorum manes.
2 Tusc. I 34, 82 sqq. Sur les rapports existant entre Ciceron et Lucrece, k propos
de ce passage en particulier, voir J. M. Andre, « Ciceron et Lucrece », in Melanges

P. Boyance (Rome 1974), 26 sq.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 249

stoi'cisme, ou epicurisme, tous s'accordent ä justifier la mort.
A l'origine de leur desir de rehabiliter ce qui, en d'autres temps,
passe pour le mal par excellence, un chätiment envoye par la

divinite a la creature, on discerne une volonte deliberee d'opti-
misme, de considerer comme bon tout ce qui est donne par la

Nature 1. Ciceron pense que la mort resulte, comme tout ce qui
est, d'une Providence divine. Lucrece est d'un avis contraire.
Pourtant, l'acquiescement ä la loi universelle est aussi un argument

invoque par Lucrece : l'ordre du monde est a lui seul un
objet de contemplation süffisant pour justifier la mort des indi-
vidus. La mort appartient ä cet ordre ; eile lui est necessaire.

Elle arrache le sot, l'ignorant, a ses maux 2 — et, en cela, elle

lui est un bien, meme s'il ne le comprend pas. Quant au « sage »,

il a compris depuis longtemps que la possession du bonheur
absolu ne se situe pas dans la duree, mais dans chaque instant

qui est vecu 3.

La « predication » de Lucrece s'accorde done parfaitement
avec les preoccupations majeures de ce temps, dans la mesure

ou l'on s'efforce alors de retrouver les raisons qui peuvent
inspirer les hommes et les inciter a vivre : cette « fin » de 1'existence

humaine parait etre la conformite ä la Nature, une volonte
de purification, afin de retrouver l'homme dans son integrite,
delivre des erreurs de l'opinion. L'antique socratisme porte ses

fruits, a travers les doctrines issues de lui, et au-dela de leurs

divergences.
Cette aspiration a retrouver la « nature », ou, du moins, a

discerner ce qui vient d'elle et ce que les hommes lui ont ajoute
domine toute la pensee philosophique de cette periode, dans tous
les domaines. On songera aux efforts de Posidonius pour
instituer une anthropologic fondee sur l'observation. On se

1 Cic. Tusc. I 49, 118: nihilque in malis ducamus quod sit uel a dis immortalibus uel a

natura parente omnium constitutum.
2 III 1045-1052.
8 III 1076-1094.



250 PIERRE GRIMAL

souviendra aussi de la tentative de Diodore, au moment meme
oü Lucrece composait son poeme, pour retracer, en un ensemble
coherent, l'histoire de l'humanite, a partir de ses origines
biologiques. Certes, il est evident que Tun des garants de telles
recherches est Aristote et son ecole, mais c'est dans le monde
romain, et grace (Diodore le dit explicitement) aux facilites

que la domination de Rome sur le monde fournissait aux
savants *, que l'enquete put se developper et se preciser. II s'en
est suivi un vaste mouvement, dont l'Encyclopedie de Varron
est un aspect; non seulement les Antiquites de Rome en appor-
tent le temoignage, mais surtout les travaux du meme Varron
sur le langage, qui sont un moyen pour saisir la nature d'un
phenomene deconcertant, contemporain de l'humanite meme
et essentiel ä son etre. Cela apparait en particulier pour l'ety-
mologie, qui est un effort pour remonter aux sources du voca-
bulaire. Les suggestions du Cratyle hantent les esprits. Le passage

que Lucrece consacre au langage s'insere dans un ensemble

extremement riche; il prend parti dans la lutte des theories,
et il le fait, ainsi qu'on l'a remarque, avec une vehemence qui
montre que la quereile entre les tenants de la creation conven-
tionnelle du langage et ceux qui consideraient celui-ci comme un
phenomene naturel, dans lequel la « nature» seule avait joue un
role, etait encore bien vivace 2.

* ä

* L*

La quereile relative au langage n'est qu'un aspect d'un choix
metaphysique : le langage, forme et moyen de la rationalite,
est-il un don d'une Raison transcendante, comme le veulent
les stoiciens, a la suite des platoniciens, ou n'est-il que le produit
d'un devenir historique dans lequel l'homme ne jouit d'aucun

1 Diod. I 4, 1 sqq.
2 J. Collart, Varron, grammairim latin (Paris 1954), 268. Sur le probleme,
P. Boyance, op. cit., 245 sqq.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 25 1

privilege Repondre ä cette question implique que Ton a,

auparavant, repondu a une autre, celle qui concerne le role des

dieux dans l'organisation de l'univers.
Or, si la doctrine d'Epicure avait, depuis longtemps, apporte

sa reponse, en affirmant que les dieux ne sauraient intervenir
dans la conduite des choses, le platonisme et le sto'icisme faisaient

une large place a Taction d'une Providence. Mais le probleme
ne se debattait pas seulement ä Tinterieur des ecoles ; ä Rome,
il concernait la cite tout entiere, puisqu'il n'etait pas une
institution qui n'y reposät sur le postulat d'une intervention divine.
II suffira de rappeler l'importance, dans la vie publique, de la

prise des auspices. Et, precisement, depuis le consulat de Cesar,

et deja auparavant, Ton assistait ä une manipulation ehontee
des presages. Cesar avait refuse d'accepter les obnuntiationes qu'on
lui opposait et, par ce moyen, avait contraint son collegue
Bibulus a s'enfermer dans l'inaction. Ce faisant, Cesar se com-
portait en epicurien, du moins sur le plan de la theorie. La
doctrine d'Epicure pouvait done apparaitre comme fort dangereuse,
et susceptible de bouleverser tout l'Etat.

Mais l'epicurisme n'etait pas la seule philosophic qui pre-
sentät ce danger; toute la reflexion savante, depuis bien des

generations, et a Rome meme, tendait ä instaurer une critique
de la religion officielle 1. On sait quel fut a cet egard le role de

Q. Mucius Scaevola le pontife 2, et celui de Varron. Tout
compte fait, les Romains qui se preoccupaient de philosophic,
ä ce moment, sont dans un grand embarras : ils savent bien que
les cites ne peuvent subsister sans l'appui de la religion ; mais
ils savent aussi que les opinions re$ues concernant les divinites
ne repondent pas a une verite certaine. C'est le traite de Ciceron
sur la Nature des dieux qui donne l'image la plus claire de cette
embarrassante situation. En face de Tepicurien Vellerns et du
stoicien Balbus, dont chacun professe sur les dieux des opinions

1 P. Boyance, « Sur la theologie de Varron», in REA 57 (1955), 57-84.
2 Par le temoignage d'Augustin, Civ. IV 27.



252 PIERRE GRIMAL

fermes, le pontife C. Aurelius Cotta (qui avait ete consul en 75)

avoue un scepticisme presque total. II le fait en disciple de l'Aca-
demie — une Academie sceptique dont Ciceron n'est pas le

disciple fidele —, de ceux qui aiment a disputer pro et contra.

Au total, dit Cotta, il n'existe aucun bon argument pour prouver,
ni d'ailleurs pour nier l'existence des dieux. Ce qui compte,
c'est la necessite d'observer les rites de la religion politique.
Son scepticisme meme l'y invite. Au nom de quelle « verite »

inaccessible aurait-il le droit d'ebranler ce qui est l'un des piliers
de la vie sociale Les opinions regues sont, au meme titre que
les theories philosophiques, des opinions possibles — elles

sont meme probables, et d'une probability accrue par le fait
que cette religion politique a permis la grandeur de Rome h

Dans la mesure ou les epicuriens ne participent pas ä la vie
politique active, leur opinion sur les dieux ne concerne pas la

religion politique, et tel n'est pas le terrain sur lequel se place
Lucrece. Ce qui lui importe, c'est de montrer a Memmius le
role des divinites dans la vie spirituelle des hommes. En fait,
autour de lui, et dans le cercle meme de son protecteur, Lucrece

pouvait constater que le debat sur les dieux ne concernait pas,
essentiellement, les philosophes, ni meme les politiques, mais

qu'il mettait en question les reactions spontanees de la sensibi-
lite et les aspirations des consciences individuelles. On pensera
aux progres accomplis par ce que l'on appelle, assez vaguement,
les « religions orientales ». Catulle compose un poeme sur Attis,
qui s'acheve par une priere du poete demandant a la deesse de

lui epargner ses fureurs 2. Cette intervention personnelle de

Catulle ne s'expliquerait pas si la religion de Cybele n'exergait
pas un attrait sur certains esprits 3. Toute la structure de la

1 Discours de Cotta, Cic. Nat. dear. Ill 2, 5-6. Voir J. M. Andre, « La philosophic
religieuse de Ciceron», in Ciceroniana. Hommages ä K. Kumaniecki (Leiden 1975),
11-21.
2 Catull. 63, 91-93.
3 De cet attrait temoigne Lucrece lui-meme, II 600 sqq.; voir P. Boyance,
« Cybele aux Migalesies », in Latomus 13 (1954), 337-342.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 253

piece 64, avec son jeu de symboles, qui place au centre de la

composition l'apotheose d'Ariane, divinisee par l'amour de

Bacchus, indique bien que Catulle etait sensible aux aspirations
religieuses du monde qui l'entourait, meme si, comme on l'a
soutenu, il ne fut pas, a la fin de sa vie, « converti» a la religion
dionysiaque. II est hautement probable que les mysteres de

Dionysos ont trouve, au temps de Cesar, des fideles de plus en

plus nombreux, et l'on admettra que le dictateur a pu autoriser
lui-meme la reconstitution des Thiases 1.

Lucrece ne pouvait ignorer non plus l'essor pris, en Cam-

panie, puis ä Rome, par la religion d'Isis et Sarapis. Sulla avait

permis (ou patronne) la fondation d'un college des Pastophores,
qui parait avoir dure pendant des siecles. Lucrece avait pu
utiliser des monnaies frappees de son vivant et ornees de

symboles isiaques 2. II connaissait aussi les episodes de la lutte
menee par les autorites pour empecher les fideles d'elever

temples et autels aux divinites venues d'Egypte. Les magistrats
et le senat en ordonnaient la demolition, mais, toujours, ils
renaissaient, et l'on a fait observer que, lorsque le consul
L. Aemilius Paulus (en 50 av. J.-C.) voulut faire detruire les

sanctuaires d'Isis et de Sarapis, il ne trouva aucun ouvrier qui
osät porter la main sur ces edifices sacres 3, ce qui indique bien

que les gens du peuple eprouvaient, a l'egard de ces divinites,
un sentiment de crainte et de respect.

Les problemes religieux, depuis une generation au moins,
avaient pris une dimension nouvelle. II ne s'agissait plus de

mettre en question les dieux de la cite — leur religion demeurait

intangible, comme une institution sacree, mais personne ne

s'interrogeait vraiment a leur sujet —; le veritable probleme
etait de savoir comment satisfaire les aspirations profondes de

la conscience individuelle en face du divin. Et cela concernait

1 Avec E. V. Marmorale, L'ultimo Catullo, 176 sqq.
2 Exemples in V. Tran Tam Tinh, Essai sur le culte d'Isis a Pompei (Paris 1964),

20 sqq.
3 Val. Max. I 4; V. Tran Tam Tinh, op. cit., 22.



254 PIERRE GRIMAL

les formes non officielles, ou, si l'on veut, « extra-pontificales »,
de la priere et du culte. Et c'est bien a ce probleme que, deja,
s'etait attaque le fondateur de l'epicurisme. II avait constate

que l'äme humaine possedait une « prenotion» des divinites,
et il s'etait demande quelle etait la valeur de cette notion, qui
avait donne lieu, entre autres, aux diverses religions des cites.
Si bien que son analyse part d'une donnee de la conscience,

non d'une tradition ni d'une institution h Et l'on comprend
comment le poeme de Lucrece se trouvait aller au-devant des

preoccupations reügieuses de ses contemporains.
Le dessein d'Epicure n'etait pas — et celui de Lucrece non

plus — de nier l'existence des dieux, bien au contraire ; il s'agis-
sait de confirmer cette existence, par des arguments philoso-
phiques, et surtout de montrer que ces divinites apparemment
inutiles dans le Systeme du monde avaient en fait un tres grand
role a jouer dans la conquete de la sagesse et du bonheur. II est
inutile de rappeler ici quel etait ce role 2, comment les divinites,
accessibles a une contemplation directe grace aux simulacres

qu'elles emettent, offraient aux humains l'image de la beaute

et du bonheur, proposant a leur imitation un ideal qui etait,
precisement, celui du bonheur epicurien, dans l'ataraxie.

L'analyse epicurienne du divin n'est pas negative ; elle ne refute

qu'une conception irrationnelle de la divinite, qui trouble l'äme
et met le desordre dans la pensee. Elle installe au contraire les

dieux ä leur place juste dans le Systeme du monde, et l'on peut
dire qu'elle les reconcilie avec les hommes.

On voit l'importance d'une telle doctrine au moment ou
les cultes orientaux apportaient aux Romains ce que l'on pour-
rait appeler le frisson religieux primitif et barbare ; ils les

rendent semblables ä ces premiers hommes que Lucrece montre
ecrases par la peur qu'ils ont des coleres divines 3.

1 Voir l'expose de Vellerns, in Cic. Nat. dear. I 16, 42 sqq.
2 A.-J. Festugiere, Epicure et ses dieux (Paris 2i9Ö8).
3 V 1194-1197; 1218-1240.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 255

Mais il n'y avait pas que l'invasion des cultes orientaux qui
justifiait la diatribe lucretienne. Quelques annees plus tard,
Ciceron lui-meme, apres la mort de sa fille, non seulement sera
infidele a la these qu'il expose au premier livre des Tusculanes,

mais il se laissera aller a diviniser la morte, en lui elevant un
sanctuaire. Ce faisant, se montre-t-il seulement disciple de

Crantor 1 — et philosophe — ou ne se laisse-t-il pas entrainer
lui aussi par des « superstitions » orientales sur l'heroisation,
de celles qui meconnaissent (diraient les epicuriens) la difference
essentielle de nature qui existe entre les mortels et les immortels
Mais peut-etre n'etait-il pas necessaire de chercher en Orient
les origines de cette apotheose. Les Romains eux-memes
etaient assez enclins a admettre qu'un personnage hors du
commun pouvait devenir dieu. Lucrece lui-meme ne s'en fait
pas faute, en divinisant Epicure, et ce n'est pas une dizaine
d'annees avant l'apotheose — populaire — de Cesar que l'on
pourrait douter que ce füt la une tendance tres repandue.

** *

LE MOMENT POETIQUE

Les quelque dix annees pendant lesquelles nous pensons
que Lucrece composa son poeme sont celles ou s'afhrme avec
eclat l'ecole des poetae noui, des cantores Euphorionis, pour repren-
dre le mot de Ciceron, qui les oppose a Ennius. Or, tout le

monde s'accorde a dire que Lucrece est « du cote d'Ennius » :

il compose un long poeme, de caractere a la fois epique (au
moins par la langue et le metre) et didactique, comme pouvait
etre dans une certaine mesure YEvhemere d'Ennius. Ici, done,
il semblerait que Lucrece füt« a contre-courant» de son epoque.
Et e'est la ce qui aurait motive le jugement celebre de Ciceron
sur les poemata de Lucrece : Lucreti poemata, ut scribis, ita sunt

1 P. Boyance, « L'apotheose de Tullia », in REA 46 (1944), 179-184.



256 PIERRE GRIMAL

multis Itminibus ingeni, multae tarnen artis 1. L'ars, la technique
poetique, aux yeux de Ciceron, ne saurait etre que celle dont
avaient use les poetes « solides », graues, d'autrefois.

Mais il n'est pas aussi aise d'echapper aux imperatifs de son

epoque. Le dessein des poetae noui etait d'importer dans la litte-
rature latine des formes grecques qui n'avaient jamais ete jus-
que-lä utilisees ä Rome. Leur« philhellenisme » n'etait que relatif.
Nous avons dit que Memmius, homme cultive, ne croyait pas
a la possibility pour les lettres latines de rivaliser avec les grecques.

Lucrece fait echo ä cette opinion, lorsqu'il ecrit, avec
quelque complaisance, sans doute, pour les preferences de

Memmius : « Je ne me dissimule pas, dans mon cceur, qu'il est
difficile d'exposer clairement dans des vers latins les decouvertes
obscures des Grecs, surtout etant donne qu'il faut recourir ä

des mots nouveaux, pour exposer beaucoup de choses, ä cause
de la pauvrete de notre langue et de la nouveaute du sujet» 2.

Cet effort pour annexer de nouvelles provinces au latin est bien

proche de celui que faisait Catulle, vers le meme moment,
lorsqu'il traduisait l'elegie de Callimaque sur la boucle de Berenice

Indirectement, mais non pas malgre lui, Lucrece participe
a cette grande evolution de la langue latine, ä ce travail qui
prepare le classicisme, et qui ressemble a celui d'un printemps.
Nous en avons la preuve dans l'influence exercee par la langue
poetique que Lucrece est en train de creer sur celle de Virgile,
des Georgiques ä YEneide.

Le probleme de Lucrece est le meme que celui qui se posait
ä Ciceron, et dont les termes sont enonces par lui dans les

Academiques, en 45 av. J.-C. : « Pourquoi, dit-il, les gens qui
connaissent bien les lettres grecques lisent-ils les poetes latins,
mais ne lisent pas les philosophes ecrivant en cette langue
Mais, puisque Ennius, Pacuvius, Accius, et beaucoup d'autres
leur plaisent, qui ont exprime non pas les mots des poetes grecs,

1 Cic. AdQ.fr- H 9, 3 (lettre ecrite avant le 12 fevrier 34).
2 I 136-139.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 257

mais le sens de leur ceuvre, combien trouvera-t-on plus de plai-
sir si les philosophes latins, suivant l'exemple des poetes qui
imitent Eschyle, Sophocle, Euripide, imitent Platon, Aristote,
Theophraste »h C'est tout le probleme de l'imitation creatrice.
De meme que Catulle, puis, bientot, Virgile, recreent la poesie
de leurs modeles, de meme Lucrece se donne pour täche de

repenser l'epicurisme.
On pourra apprecier l'ampleur de cette recreation en com-

parant la langue de Lucrece a celle qui, avant lui, avait servi ä

exposer, en latin, la doctrine epicurienne. Amafinius, ä qui l'on
devait le premier ouvrage latin sur l'epicurisme, avait use des

mots les plus simples ; il appelait les atomes corpuscula. Catius,
contemporain de Lucrece, appelait les simulacres spectra. Et
Ciceron a raison de penser que ce vocabulaire etait fort peu
efficace ; il n'etait forme que de signes mis sur des realites dont
ils ne cernaient pas la nature. II en allait de meme pour le

Systeme preconisepar Varron, qui voulait que l'on format des neo-
logismes pour traduire en latin les notions imaginees par les

philosophes grecs. Dans cette hypothese, les atomes devenaient

simplement atomi. Mais on voit que cette solution ne resout

pas le probleme, qui consiste ä mettre l'esprit d'un interlocu-
teur, qui n'a jamais entendu parier de la physique epicurienne,
au contact meme de la notion d'atome. A ce moment intervient
la poesie, seule capable d'assurer cette vision directe de l'objet
decrit. Les implications methodologiques de ce fait ont ete

montrees par P. H. Schrijvers 2. Remarquons seulement ici
que Lucrece utilise des ressources encore inexploitees de la

langue latine, si abondante en images, si vivement « affective »,

et dont Ciceron vantait si justement la richesse 3. L'expose
philosophique ne reposera pas sur un jeu de concepts, comme
en grec, mais se resoudra en une serie d'images et de visions.

1 Cic. Ac. I 3, 10.
s Horror ac Divina Volnptas (Amsterdam 1970), 87 sqq.: la poetique physique; voir
surtout p. 91 l'analyse de Yanimi iniectus.
3 Cic. Fin. I 3, 10. Cf. Tnsc. II 15, 33.



PIERRE GRIMAL

Reste le probleme des rapports, souvent signales, entre
Lucrece et Catulle h Qui, des deux poetes, a imite l'autre
Les deux theses ont ete soutenues, selon les besoins de la cause

que l'on defendait. Pour clarifier quelque peu le probleme, il
convient d'abord de distinguer entre des rencontres d'expres-
sion peu significatives et des emprunts que l'on peut considerer

comme certains. Ainsi, l'on ne tiendra pas compte de ressem-
blances assez vagues, comme celles que l'on croit deceler dans

la piece 76 2 et la piece 11 de Catulle 3. On notera d'ailleurs que
ces deux pieces ne sont pas ecrites en hexametres, mais que l'une
est en distiques elegiaques, l'autre en strophes sapphiques. Ce

qui rend d'autant plus significatif le fait que les seuls
rapprochements convaincants s'etablissent entre la piece 64 de carac-
tere epique, et le poeme de Lucrece. Ainsi :

Catulle, 64, 195-198 {querelas)... quae quoniam uerae nascuntur

pectore ab imo ; Lucrece, III 57-58 : nam uerae uoces tum demum

pectore ab imo / eliciuntur. On ajoutera que le commencement
du vers de Catulle {quae quoniam) a une sonorite particulierement
lucretienne.

Catulle, 64, 282 : aura parit flores tepidi fecunda Fauoni;
Lucrece, In: genitabilis aura Fauoni (ou la formule de Lucrece
est en accord avec tout le developpement, imposee par lui;
celle de Catulle est un « ornement»).

1 Depuis H. A. J. Munro (ed.), T. Lucrctu Carl De Herum Natura librt sex, with
notes and a transl. (Cambridge 1864); puis J. Jessen, Lukrez und sew Verhältnis

%it Catull und Spateren, Gymn.-Progr. (Kiel 1872), C. Giussani (ed.), T. Lucreti
Cari De rerum natura libri sex, vol. II (Torino 1896), comm. ad II 618 sqq.;
L. Woll, De poelts Datmis Lucreti imitatoribus (Diss. Freiburg im Br. 1907) ;

Catulli Veronensis liber, erkl. von G. Friedrich (Leipzig 1908), 395-397
(injustement critique par Marmorale); E. V. Marmorale, L'ultimo Catullo, 172 sqq.;
L. Herrmann, « Catulle et Lucrece» (supra p. 235 n. 1).
2 Catull. 76, 15: hoc est tibiperumcendum\ Lucr. V 99: permncere dictis. Catull. 76, 18:

lam ipsa in morte\ Lucr. VI 115 7: lett lam limine in ipso.
3 Catull. 11, 13-14' quaecumque feret uoluntas / caelitum\ Lucr. Ill 44' si fert ita forte
uoluntas. Cf. Sail. lug. 54, 4: quo cuiusque animus fert, eo discedunt. Voir aussi Ov.
Met. I I.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 259

Catulle, 64, 205-206 : quo motu tellus atque horrida contre-

muerunt / aequora concussitque micantia sidera mundus (vers qui se

souviennent de V Iliade, I 528) ; Lucrece, III 834-835 : omnia cum

belli trepido concussa tumultu / horrida contremuere sub altis aetheris

oris (vers « enniens» ; cf. Ann. v. 3x0 Vahlen : Africa terribili
tremit horrida terra tumultu); Lucr. V 514: quo uoluenda micant
aeterni sidera mundi (la fin du vers est caracteristique, et se retrouve
dans le passage de Catulle) ; Lucr. V 1204-1205 : nam cum sus-

picimus magni caelestia mundi / templa super, stellisque micantibus

aethera fixum (ou surgit un autre souvenir d'Ennius, Hecube, Fr.
163 Ribbeck : 0 magna templa caelitum commixta stellis splendidis).
Ce groupe de vers paralleles suggere ici encore l'impression
que Lucrece est l'initiateur et Catulle, si l'on veut, l'utilisateur
des formules ainsi creees ä partir de la langue epique d'Ennius.
Tout se passe comme si Catulle, voulant exprimer d'une maniere
« sublime» l'idee du roi des dieux ebranlant l'univers, avait
recouru a des expressions et des cellules rythmiques fa§onnees

par Lucrece.

Catulle, 64, 62 : magnis curarum fiuctuat undis; Lucrece, III
298 : nec capere irarum fluctus in pectore possunt; VI 34 : uoluere

curarum tristis in pectore fluctus; VI 74 : constitues magnos irarum
uoluere fluctus. II est peu probable que Lucrece ait repris aussi

souvent une expression qu'il aurait trouvee dans Catulle ; les

probabilites sont en faveur de la situation inverse : Catulle
utilisant une formule lucretienne, qui reapparaitra chez Virgile
(Aen. VIII 19 : magno curarum fluctuat aestu).

Un rapprochement comme le suivant (Catulle, 64, 50 : haec

uestis priscis hominum uariata figuris; Lucrece, II 335: percipe

midtigenis quam sint uariata figuris) nous semble concluant: le vers
de Lucrece ne pouvait pas etre autrement redige, le terme de

figura ayant ici sa valeur technique, irremplagable. II n'en va

pas de meme pour le vers de Catulle, ou le mot de figura appar-
tient ä la langue courante. Ce qui s'est impose ä Catulle, c'est
la fin du vers, souvenir de la formule qu'il avait lue chez Lucrece.



z6o PIERRE GRIMAL

Un vers (malheureusement isole) de Varron de l'Aude,
provenant de ses Argonautiques (livre IV), montre que le procede
employe par Lucrece, son attitude ä l'egard de la langue
d'Ennius, ne lui sont point particulars. Nous lisons en effet
chez Varron 1

:

semianimesque micant oculi lucemque requirmt,

et une glose de Servius 2 nous apprend que c'est la un vers
d'Ennius, transports sans changement par Varron dans son

poeme.
Si, enfin, Ton remarque, avec Skutsch 3, que Furius Bibaculus

n'avait pas dedaigne de se rattacher ä Ennius, il faut bien
conclure que d'authentiques poetae noui ne se faisaient pas faute
d'utiliser la langue forgee par le vieux poete. Si bien que l'on
ne peut souscrire a l'opinion de Skutsch lui-meme, ecrivant

que Lucrece est un « archaisant», et qu'entre Catulle et lui il
semble y avoir une difference d'un siecle 4 — opinion que le

meme philologue contredit, dans la phrase suivante, lorsqu'il
ajoute : « pourtant, il etait d'ores et dejä impossible, meme

pour qui le voulait, de se soustraire, lorsqu'on ecrivait en
hexametres, a l'influence d'Ennius », et il rappelle que quelques
expressions enniennes sont contenues dans le poeme 64.

En realite, il apparait que les rapports entre les poetae noui

(parmi lesquels l'on peut, jusqu'a un certain point, ranger
Lucrece 5) sont plus subtils qu'on ne le disait au debut de notre
siecle, sur la foi du jugement ciceronien qui opposait, trop
rapidement et d'une maniere trop absolue, les sectateurs

1 W. Morel (ed.), Fragmenta poetarum Eatinorum, p. 96, v. 11 (10). F. Skutsch,
in RE V 2, 2616, 7 sqq., rattache ce fragment au Bellum Sequanicum.
2 Serv. Aen. X 396.
3 In RE V 2, 2615 sq.
4 F. Skutsch, ibid.\ «Es kann keinen eigentümlicheren Gegensatz geben als
zwischen Catull 64 und Lucrez; nicht um wenige Jahre, sondern um ein
Jahrhundert scheinen sie sprachlich auseinander zu liegen » (art. paru en 1905).
5 L. Ferrero, Poetica nuova in Lucre~io (Firenze 1949).



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 261

d'Ennius et les cantores Eupborionis. E. Pasoli, recemment',
a note que Lucrece, tout en devant beaucoup a Ennius, prenait
ses distances par rapport a lui, dans la mesure surtout ou leurs
choix philosophiques differaient. Mais il y a plus : Lucrece

adopte, ä l'egard d'Ennius, une attitude analogue a celle des

poetes alexandrins a l'egard d'Homere et d'Hesiode. L'influence
de Callimaque sur lui est indeniable 2. Enfin, Lucrece se joint
d'une autre facon encore au mouvement des poetae noni, lorsqu'il
veut, lui aussi, annexer un canton nouveau ä la poesie latine.
Son maitre veritable, avec Epicure, est Empedocle, et Lucrece
sera le premier a composer un poeme cosmogonique. Or, nous
savons qu'a la meme epoque, un certain Sallustius composait
des Empedoclea3. Apparemment, Empedocle etait alors ä la

mode, comme l'etaient les Phenomenes d'Aratos, que traduisait
Ciceron. Les poetes latins eprouvaient le besoin de doter leur
patrie d'un nouveau « genre », celui de l'epopee cosmogonique.
Parmi eux, seul Lucrece avait le genie süffisant pour y parvenir.

** *

Teiles sont les principales directions dans lesquelles il nous
a semble que l'on pouvait discerner les attaches de Lucrece

avec son temps. II se situe sur les trois grandes lignes de force

qui sont en train de provoquer la revolution politique et
spirituelle d'oü naitra l'Empire. Loin d'etre un« isole », un« attarde »,
il fait figure de precurseur.

Est-il besoin de rappeler la dette de Virgile a son egard,
Virgile, le chantre du monde nouveau en gestation Non seule-

ment il a montre au poete de Mantoue qu'il etait possible de

reconcilier la poesie et la doctrine epicurienne, plus profonde-

1«Su un'immagine lucreziana, Naturam. latrare (2,17)», in GIF 21 (1969),
259-265; « Ideologia nella poesia. Lo stile di Lucrezio », in Lingua e Stile 5 (1970),
567-386.
2 E. Pasoli, « Ideologia ...»,380.
3 Cic. Ad Q. fr. II 9, 5.



2Ö2 PIERRE GRIMAL

ment que ne le faisait Philodeme, non seulement il lui a fourni
plus et mieux que l'ebauche d'un langage epique plus parfait
et plus intense que celui d'Ennius, tout en respectant l'essentiel,
ä cet egard, de la tradition romaine deja etabüe, non seulement
il a ainsi travaille a realiser la continuite nationale de la poesie
latine, mais il a prouve que l'expression poetique pouvait
cesser d'etre un lusus (au sens oü l'entendaient Laevius et encore
Catulle) et concerner les aspirations essentielles de la vie inte-
rieure. II a contribue a ouvrir a la poesie humaine une veritable
« chambre d'echos », et ainsi, parallelement ä Catulle, a en faire

un instrument au service de la conscience la plus secrete.
Lucrece a, en outre, ete sensible aux aspirations politiques

de son temps. II fut, avant ceux que l'on nomme les poetes
« augusteens », le chantre de la paix. Tibulle, Horace tiendront
le meme langage. Assez pessimiste, en ce domaine, il savait,
a la fois, qu'un Etat livre ä l'anarchie devait trouver un maitre,
mais, que, le maitre venu, la jalousie, Yiniiidia qu'il susciterait

ne pourrait manquer de l'abattre. Les evenements lui donnerent
raison, puisque Cesar, salue comme un sauveur par les epicuriens
autour de Philodeme, fut abattu par le complot des « republicans».

Mais, d'une maniere assez inattendue, Auguste saura

rompre cette malediction et, tout en retablissant le pouvoir des

lois, echapper a Yinuidia, ainsi que le decouvrira Virgile, au

temps des Georgiques h Lucrece avait eu le merite de rappeler
que la vieille analyse epicurienne etait toujours actuelle. La
reflexion des historiens sur les causes de la guerre civile s'en

inspirera, lorsqu'elle insistera sur les mefaits de Yauaritia et,
en general, de la richesse, destructrice de la concordia. Loin d'aller
a contre-courant de la pensee romaine traditionnelle, l'ensei-

gnement de Lucrece contribua a en etendre la portee, tout en

rappelant que l'une des fins possibles de la vie humaine etait
la sagesse et la contemplation raisonnee de l'Univers.

1 Voir notre article «Inuidia infelix et la 'conversion' de Virgile », in Hommages
ä J. Bayet (Bruxelles 1964), 242-254.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 263

DISCUSSION

M. Godel: La date assignee par M. Grimal ä l'activite d'Amafinius
m'a etonne. Ce vulgarisateur de la doctrine epicurienne n'est connu

que par deux passages de Ciceron {A.c. I 2, 5-6 ; Tusc. IV 3, 5-7), tous
deux de l'annee 45. U porte un nom osque, ce qui fait penser ä la

Campanie.
II est vrai que le contexte du second passage de Ciceron semble

donner raison ä M. Grimal.

M. Grimal: Les dates d'Amafinius ne sont pas connues avec

certitude; il y a toutefois de bonnes raisons d'admettre, sur la foi
du texte des Tusculanes (IV 3, 5-7) qui le nomme, une date voisine
de l'an 100 av. J.-C., et cela contrairement ä l'opinion de Herbert
H. Howe, « Amafinius, Lucretius and Cicero», in AJPh 72 (1951),

57 sqq., qui en fait un contemporain de Lucrece, mais sans apporter
d'arguments bien convaincants. Pour Ciceron, Amafinius semble

bien etre venu aussitot apres la floraison du « cercle des Scipions ».

Quant ä savoir pourquoi Lucrece ne fait aucune allusion ä lui, et

se dit le premier ä avoir expose en latin l'epicurisme, nous en sommes
reduits a des hypotheses, dont la plus plausible, c'est que le poeme
de Lucrece appartient ä un genre tout different des exposes populates

d'Amafinius.

M. Kleve : Two important problems remain unsolved, probably
because the commentators of Lucretius have not shown any interest
in the Herculaneum papyri : the Epicurean attitude towards politics
and poetry. Hitherto one has been content with the short, negative
statements from Epicurus in Diog. Laert. But the Epicureans lived
in a political and literary reality and must have held more complex
theories on these subjects. A closer inspection of the views on
literary xep^i? and qSovq in Philodemus IIspl TrotqpaTcov might



264 DISCUSSION

give some results. That Epicureanism played a practical role in
Roman politics can be seen e.g. from Cic. Fam. XV 16, 3.

When Lucretius writes on the fear of after-life, that ought to be

taken as a sign that such a fear really existed among his contemporaries.

M. Grimal: II conviendrait d'approfondir, certainement, l'atti-
tude des epicuriens et d'Epicure lui-meme ä l'egard de la vie politique.
Leur refus de la politique (refus d'ailleurs nuance, puisque l'on peut
etre autorise ä pratiquer la politique si l'absence d'une telle activite

risque de compromettre votre equilibre interieur) n'implique pas

qu'ils refusent de reflechir sur les conditions de la vie politique.
De meme pour la poesie : Philodeme n'est pas infidele ä l'epicurisme
lorsqu'il compose des epigrammes ; les epicuriens ne refusent pas
l'erotisme en tant que tel, ils veulent seulement que la poesie ou
l'amour ne soient pas une gene dans la conquete de la sagesse. Quant
au sentiment religieux, il convient de distinguer tres prdcisement la

crainte des Enfers, qui est secondaire, et dont Lucrece ne parle que
dans la mesure ou l'argument avait ete mis en avant par Epicure,
et l'esperance en une survie personnelle, qui appartient surtout au

monde romain, au moins depuis une ou deux generations.

M. Furlej : It seems to me that there is a right way and a wrong
way of seeking to relate Epicurean doctrine about the fear of death to
contemporary feelings and practices. I am glad to find here an

excellent example of the right way.
Lucretius treats the fear of death, not so much as a phenomenon

to be observed directly in the lives of men, but rather as an explanatory
hypothesis that will account for other aspects of irrational behaviour.
The fear of death is an illness that has observable symptoms—
political ambition, excessive greed, profligate living, restlessness,

and the rest of the afflictions satirized at the end of Book III.
Lucretius treated the fear of death as a fundamental concept, in
rather the same way that Freud treated the experience that we have

in infancy—especially sexual experience—as a fundamental concept
in his psychological theory. To seek for evidence of heightened



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 265

fear of death in the time of Epicurus or Lucretius may well be as

futile as to claim that babies must have been unusually sexual in
Freud's Vienna.

It is important, however, to examine the quality of thought about
death at these periods of history. We can expect that the way in
which men thought about death would affect the way in which
Lucretius diagnosed the connections between this basic mental
illness and its symptoms. M. Grimal's analysis seems to me, therefore,

an indispensable preliminary to the elucidation of the arguments
of III 830 ff.—a passage that still awaits a satisfactory philosophical
commentary.

M. Grimal: On peut analyser la peur de la mort en fonction des

tendances de la sensibilite romaine contemporaine de Lucrece.

La peur des Enfers apparait en Etrurie et, sans doute aussi, en
Lucanie et en Italie meridionale. Mais les monuments etrusques et
les peintures funeraires de Paestum remontent ä une date bien
anterieure ä Lucrece. A Rome, nous ne connaissons aucun monument
attestant cette peur pour le temps de Lucrece et de Ciceron. La peur
de la mort a pris une autre forme, plus interieure, moins grossiere.

M. Schrijvers: Pour ce qui est des rapports entre le De rerum

natura et, disons, « le moment religieux», on pourrait distinguer
quatre aspects :

1) la religion pontificale ne pose aucun probleme aux lectores

docti de Lucrece : done, Lucrece se tait;

2) les references ä la vera pietas epicurienne sont tres rares dans le

De rerum natura (V 1203 ; VI 68 sqq.) : il est probable que cette
reticence, de meme que la decision d'ajourner l'explication de la

theologie epicurienne (V 155), s'explique par l'insensibilite que
Lucrece presuppose chez son public romain par rapport ä cette

religiosite si purifiee, si interiorisee, mais aussi ä ce point intellec-
tuelle ;



i66 DISCUSSION

3) la divinisation d'Epicure correspond sans aucun doute aux
courants de l'evhemerisme de l'epoque; les exemples cites par
Lucrece dans le prologue du chant V (Ceres, Liber, Hercule)
constituent une liste tout ä fait traditionnelle ;

4) quant ä la crainte des dieux, le meme probleme de « reception »

se pose que pour la crainte des Enfers (cf. Cic. Nat. deor. I 31, 86...

mortem dico et deos; quibus mediocres homines non ita valde moventur, his

ille clamat omnium mortalium mentes esse perterritas). Comme K. Latte
l'a dejä dit dans sa Römische Religionsgeschichte (p. 41), la crainte est

un trait caracteristique de la religion romaine. L'expression metus

divom est ä peu pres synonyme de religio ; en outre, tandis que
l'expression amor dei est virtuellement absente dans des textes latins

classiques, des expressions comme ira deum, deis iratis sont tres

frequentes. C'est justement la conception de 1 'ira deum que Lucrece
combat dans son poeme (cf. surtout V 1195 ; VI 72-74, ainsi que
V 399 ; VI 753) : la doctrine outs opyctiq... auvs^eTca est done parti-
culierement appropriee dans un contexte romain. Le concept de

pax deum implique pour les Romains des rapports verticaux entre
les dieux et les hommes (cf. H. Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke

(Berlin 1926)). C'est justement ä cette verticalite que Lucrece

s'oppose (cf. les termes imperium, regnum, dominus, VI 54-63 ; V 87 ;

II 1091, et l'opposition entre le haut et le bas aux vers I 62 sqq. ;

VI 51-53). En face de ces fausses conceptions, l'epicurisme presente
l'ideal des rapports « horizontaux » de l'amitie entre les dieux et les

sages (xcxAe 1 te xod to6<; uocpoui; töv [Hewv] cp'iAotx; xal touc, Ueou?

tcöv (tocpcüv, Fr. 386 Usener).

M. Alfonsi: Si desiderebbe qualche chiarimento circa il concetto
dell 'ira dei (o deorum), che poi avrä sviluppi anche nell'apologetica
cristiana (basta pensare al De ira dei di Lattanzio, in rapporto alla

concezione biblica della divinitä), e circa quello della pax deorum, tra
loro e con gli uomini. Quando e contro chi si scatena la collera degli
dei, quando e con chi si realizza la pax deorum



LE POEME DE LUCR&CE EN SON TEMPS 267

M. Grimal: II est certain que Lucrece ne fait aucune allusion a la

religion pontificale. C'est sans doute qu'il se refuse ä poser le pro-
bleme de la « religion politique», et, en cela, il peut accepter (au
moins d'une maniere implicite) la division etablie par Varron entre
les differentes theologies. Ce qui lui importe, c'est le role du sentiment

religieux (qu'il ne nie pas) dans la vie interieure personnelle ;

en quoi il se rapproche de Catulle, qui met sa vie sous le regard des

dieux : si uitam puriter egi... La encore, il y a un trait d'epoque. Autrefois,

un homme comme Scipion l'Africain, lorsqu'il se rendait au

Capitole pour prier Jupiter, le faisait en dux, en magistrat romain

responsable, ou en homme d'Etat. II reprenait ainsi une tradition
royale latino-sabine (celle de Numa). II ne le faisait pas comme
homme, pour ce que nous appellerions son « salut». II en va autre-

ment des sectateurs d'Isis, etc., au temps de Lucrece.

L'evhemerisme de Lucrece est en accord avec l'idee que les

«grands hommes» ont pu jouer le role d'inspirateurs, comme

Epicure ; les dieux presentent l'image et le modele de la sagesse ;

or c'est precisement ce qu'a fait Epicure. II est done « divin ». De

meme, Ceres et d'autres dieux correspondent chacun ä un aspect de la

vie philosophique, Ceres eloignant la souffrance causee par la faim, etc.
Dans les developpements de Lucrece relatifs ä la crainte des dieux,

il me semble possible de discerner au moins deux elements princi-
paux: certains themes viennent directement d'Epicure, d'autres

sont le resultat de la meditation de Lucrece sur son propre temps,
un temps ou la religion politique n'est pas vraiment mise en question
sur le plan des institutions — eile est de l'ordre des lois —, mais oü
la religion personnelle apparait, comme une dimension nouvelle,
et relativement autonome, du sentiment religieux.

M. Gigon : Ich möchte zuerst nachdrücklich betonen, dass ich
mit dem Urteil von Herrn Grimal über das unselige Phantom der

« Diatribe » völlig übereinstimme. Als Bezeichnung einer literarischen

Gattung ist das Wort modern. Und wenn es Traktate kynisch-
stoischen Charakters ebenso umfasst wie peripatetische
Monographien und die Werke des Lucilius, die Sermones des Horaz und



208 DISCUSSION

die Satiren des Persius und Iuvenal, dann ist es kaum brauchbar. Ich
würde dringend empfehlen, auf seine Anwendung ganz zu verzichten.

Umgekehrt darf ich als advocatus diaboli hervorheben, dass der

Eindruck der « isolierten Stellung » des Lukrez in seiner Zeit nicht
zufällig ist. Dass wir von ihm, der in einer im übrigen gut bekannten

Epoche lebte, biographisch so gut wie nichts wissen, bleibt auffallend.

Die Erzählungen über seinen Tod sind wertlos ; auch das Datum
des 15. Oktober bleibt bedenklich. Dass er an dem Tage stirbt, an
dem der grössere Erbe in der Gattung der hexametrischen Dichtung,
Vergil, die toga virilis anlegt, stimmt zu gut, um nicht verdächtig zu
sein.

Es kommt dazu, dass die Zahl ausdrücklicher Hinweise auf
die Gegenwartsgeschichte im Werk des Lukrez verschwindend

gering ist. Wenn wir über den Schüler und Freund Memmius nicht
mehr wüssten als was uns Lukrez selber sagt, hätten wir so gut wie
nichts als einige Banalitäten; dass er an Epikurs Philosophie
interessiert ist und als Römer einige politische und militärische
Pflichten hat. Wer behaupten wollte, dass Lukrezens Memmius

keineswegs mit dem Prätor des Jahres 58 identisch zu sein braucht,
ist nicht strikte zu widerlegen. Dass das Bild des Dichters und

Epikureers sich schwerer in den Kontext der ersten Hälfte des

1. Jhdt. v. Chr. fügt als das mancher anderer Persönlichkeiten der

Zeit, ist zu begreifen.

M. Grimal: Certes, Lucrece nous semble isole, parce que nous

manquons de renseignements biographiques ä son sujet. Ceux que
nous avons n'en sont que plus precieux, et les coincidences de date

signalees (les Ides d'octobre), meme si elles sont suspectes, n'en

sont pas pour autant impossibles.
D'autre part, s'il ne donne pas sur son temps plus de

renseignements, c'est que le genre de l'epopee meme didactique ne le

comporte pas. Dans la perspective d'une cosmogonie, les anecdotes

liees au temps present sont insignifiantes, et, plus que cela, deplacees.

D'autre part, les «grands genres», en poesie (tragedie, epopee),
semblent s'etre toujours defies de l'anecdotique et du particulier.



LE POEME DE LUCRECE EN SON TEMPS 269

Cela est vrai de la tragedie attique et, bien sür, de YEneide. II est

remarquable aussi que la comedie nouvelle grecque ait renonce
(sans doute sous l'influence de la tragedie) aux personnalisations,

qui sont si nombreuses dans la comedie d'Aristophane. Cela ne signifie

pas que les auteurs de la comedie nouvelle aient renonce, par
prudence, aux attaques et aux allusions contemporaines (il est facile d'en

trouver), mais il y a un changement d'esthetique. Et cela sera valable
aussi pour les Dialogues de Seneque et meme (ce qui surprend toujours)

pour les Lettres d Lttcilius, qui accordent si peu de place ä l'anec-

dotique.
On peut regretter aussi que Lucrece n'ait rien dit de precis au

sujet de C. Memmius ; mais il est probable qu'il etait par rapport ä

celui-ci dans une position tres inferieure socialement, contrairement
k Catulle et aux autres poetes du cercle. Enfin, les conventions de

l'epopee s'opposaient ä l'adoption d'un ton trop personnel. On

pourra comparer la maniere dont Virgile s'adresse ä Mecene dans

les Georgiques; c'est seulement chez Properce, mais dans l'elegie,

que le ton est moins solennel et que l'on devine la proximite de

l'homme.

Mlle Briguet: Si Lucrece, loin d'etre un isole, a fait partie du

« cercle de Memmius », avec Catulle et d'autres poetes et prosateurs

que nous connaissons, comment se fait-il qu'aucun d'eux n'ait fait
allusion ä ses vers, ni meme ne l'ait nomme Seul, en dehors d'eux,
Ciceron exprime, dans une lettre k son frere, en 54, un jugement
admiratif, mais bref et peu explicite, sur le poeme de Lucrece, qu'il
edita, dit-on. Cependant il ne le nomme jamais plus, quand il presente,
dans ses ouvrages philosophiques, par la bouche de personnages
romains, des theses epicuriennes.

M. Grimal: II est vrai que Ciceron ne nous a rien laisse sur l'uti-
lisation qu'il a pu faire de Lucrece, ni sur le poete lui-meme. Peut-etre

faut-il en chercher la raison dans la situation sociale de Lucrece, et

aussi dans la succession chronologique des evenements. Ciceron,

pendant cette periode, pense ä autre chose qu'ä la poesie. Bientot



ZJO DISCUSSION

il partira pour la Cilicie, et Lucrece, comme homme, a tres bien pu
disparaitre de son horizon, ainsi que l'a jadis suggere Denis van
Berchem. Nous n'oublierons pas non plus que nous ne possedons

qu'une partie relativement faible de la correspondance de Ciceron.

M. Müller : Eine kurze Frage : ist nicht das Verhältnis des Lukrez
zu Memmius wie das zu einem Gönner, um dessen Sympathie man
wirbt Der hochgestellte Mann soll für Epikurs Lehre gewonnen
und dadurch zum Freunde des Dichters werden : sperata voluptas

suavis amicitiae.

M. Grimal: Tout le poeme de Lucrece est une ceuvre d'amitie,

puisqu'il s'agit de donner ä Memmius la vraie sagesse et le bonheur.
Mais cette amitie ne pourra etre vraiment realisee qu'au moment
oü Memmius aura atteint cette sagesse. Seulement alors s'accomplira
cette « union des ämes », dont Seneque (ä la suite, sur ce point, des

epicuriens) dira qu'elle est la condition necessaire de l'amitie philo-
sophique. Or, apparemment, Memmius s'est arrete en chemin, puisqu'il

a voulu s'emparer du Jardin...


	Le poème de Lucrèce en son temps

