
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 24 (1978)

Artikel: Die Finalia der sechs Bücher des Lucrez

Autor: Müller, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Gerhard Müller

DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER
DES LUCREZ

Finalia als gesonderte poetische Teile, von den beweisenden
Partien zu unterscheiden wie die Finalia in Vergils Georgica,

gibt es bei Lucrez nicht. Die Beschreibung der athenischen
Pest ist nicht wirklich ablösbar vom Beweisgang. Die letzten
vier Verse des i. Buches, die auf das folgende hinweisen, und
die zehn letzten des 5. Buches, die zusammenfassen und ein
Stichwort für das 6. Proömium geben, möchte ich nicht als

Ansatz zur Form des Finale bewerten 1. Als Finale eines Buches
kann man aber wohl das letzte Hauptstück seiner Darlegung
bezeichnen, das inhaltlich zur Gesamtheit des Beweisganges
gehört. Denn Lucrez hat diese letzten Hauptstücke so angelegt,
dass sie erstens den oder einen zentralen Gedanken des Buches,
oder jedenfalls die Anwendung davon auf die Lebensführung,
deutlich herausarbeiten, dass aber zweitens die sich ergebende
Wahrheit mit den herkömmlichen Irrtümern der Menschen
konfrontiert wird. Ich möchte hier die These aufstellen, deren

Begründung alle meine folgenden Ausführungen dienen sollen :

der Dichter stellt in den sechs Finalia auf verschiedene Weise,

1 Ich widerspreche hier, nur in diesem Punkte, der interessanten Darlegung von
E. Pöhlmann, « Charakteristika des römischen Lehrgedichts », in Aufstieg und

Niedergang der römischen Welt I 3 (Berlin/New York 1973), 888 f.



198 GERHARD MÜLLER

aber letztlich in gleichem Sinne, Irrtum und Leiden der uner-
lösten Menschen im Angesicht der maiestas cogtita rerum dar;
und das tut er, wie er im 2. Proömium gesteht, vom Standort
dessen aus, der durch Einsicht dies Leiden überwunden hat
und wie vom sicheren Hafen aus mit einem gewissen Genuss

beobachtet, der nichts von Schadenfreude an sich hat, sondern
sich mit menschlichen Mitgefühl und mit missionarischem
Eifer verbindet, den einzigen Weg zur Rettung zu verkünden.
In der Art, wie er Verirrung vor dem Tribunal der Wahrheit
beschreibt, zeigt Lucrez eine bewundernswerte Kunst.

Dem Missverständnis mancher Philologen, Pessimismus
und Verzweiflung, wie sie Lucrez beschreibt, spiegelten seinen

eigenen Seelenzustand wieder, ist neuerdings stärkerer Widerspruch

entgegengetreten als früher h Das ist nur zu begrüssen.
Für eine Seelengeschichte des Dichters bietet das Gedicht kein
Material. Vielmehr haben wir seiner Kunstform abzulesen,

was der Dichter uns sagen will; und das ist der grundsätzliche
Sieg der wahren Lebensfreude.

Das Finale des 1. Buches führt uns (ab v. 951) die Unendlichkeit

von Raum und Materie vor. Die Argumentation arbeitet
mit dem anschaulichen Kontinuum des Raumes, das keine
Grenze zulässt, und mit dem anschaulichen Bilde, wie im
endlichen Räume jeglicher Stoff angesichts der Abwärtsbewegung
sich nur am Boden zusammenballen könnte, so dass alle Bewegung

erstürbe. Dass eine nicht unendliche Stoffmenge nur im
Unendlichen zerflattern würde und zu keiner Weltbildung
führen könnte, lehrt gleichfalls die Anschauung. Nur muss
lebensnotwendig die epikureische Prämisse hinzutreten, dass

es kein ordnendes Prinzip, theologisch oder immanent
zielgerichtet, bei der Bildung unserer Welt gegeben hat. Unser
Kosmos kam experimentell nach vielen vergeblichen Versuchen
der Kombination von Atomen zustande, als sich ergebende dis-

1 Er bestimmt durchgehend die Interpretationen z.B. bei P. H. Schrijvers,
Horror ac Divina Voluptas. ßtudes sur la poetique et la poesie de Lucrece (Amsterdam
1970).



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 199

positurae plötzlich einmal ein auf Zeit lebensfähiges Gebilde
ermöglichten. Hier sind wir im Zentrum epikureischer Lehre
und epikureischen Lebensgefühls (y. 1021 ff.). Aus diesem

Unendlichen, von dem eine beliebige Stelle unsere Welt entstehen

sah, brachte Epikur nach dem Hymnus des 1. Proömiums wie
ein triumphierender Imperator die Einsicht in Werden und
Vergehen, in den alte terminus haerens jedes geschaffenen Wesens

zurück. Daran muss sich der Leser erinnern, wenn er jetzt von
einem experimentell gewordenen Kosmos hört, dessen Vergänglichkeit

feststeht. Ist er doch, um überhaupt zusammenhalten

zu können, auf dauernde Atomschläge von aussen angewiesen.
Diesem wahren Bilde unserer Welt wird nun, und das ist die

Pointe dieses Buchschlusses, ihr falsches Bild nach aristotelischstoischem

Konzept gegenübergestellt und als unsinnig abgetan.
Die Wichtigkeit dieser Polemik wird von vornherein durch
eine Anrede an Memmius, eine Seltenheit, hervorgehoben
(1052). Dann wird die angeblich kugelförmige Erde mit den

angeblichen Antipoden unserer Anschauung so vorgeführt,
dass sie von selbst als aller Erfahrung widerstreitend und als

törichte Erfindung erscheint. Freischwebendes Ruhen in der

Mitte kraft einer medii cuppedo kann es nach der Atomlehre
nicht geben. Aber der Gipfel der Widerlegung folgt zum
Schluss. Der von den Stoikern angenommenen Aufwärtsbewegung

von Feuer und Luft müsste die Auflösung der moenia

mundi, ihr Zerstieben ins All und danach der Zusammenbruch
des Weltgebäudes folgen, indem die inneren Teile des Himmels

(penetralia templd) einstürzen würden und alles bisher Feste

sich unter unseren Füssen als Atomstaub verflüchtigen. Vor
dem Hintergrund der richtigen Kosmologie, die uns vorgeführt

wurde, ist nun der falsch konzipierte Kosmos,
Machtbereich aller theologischen und teleologischen Lebensdeutung,
aller Glaubhaftigkeit beraubt. Die Folgen, die diese Einsicht
hat für unser Leben und seine richtige Führung, werden noch

aufgespart. Es genügt hier, wenn die Voraussetzungen dafür

geschaffen sind, dass das zweite Buch nun die Kinetik im



200 GERHARD MÜLLER

unendlichen Raum und somit Werden und Vergehen unseres
Kosmos als eines Gattungswesens entwickeln kann. Aber in
Wahrheit liegen auch die Voraussetzungen bereit für die
ethische Befreiung unseres Lebens. Erst dadurch, dass die
moenia mundi eingerissen sind und der Zugang zum
Atomgeschehen im Unendlichen eröffnet ist, wird sich der Weg
finden lassen zur Überwindung der Todesfurcht, zur Freiheit
in der zweckfreien Freude am vergänglichen Dasein. Wenn
der letzte Vers des 2. Proömiums (v. 53 ; 54-61 sind interpoliert)

dessen ethische Überlegungen mit dem Satz abschüesst:

quid dubitas, quin omnis sit haec rationis potestas, so ist das Fundament

dieser befreienden ratio eben im 1. Finale gelegt, als der

Sieg über die falsche ratio errungen wurde.
Man muss von diesem Buchschluss gleicherweise nach

rückwärts wie nach vorwärts schauen. Vom Bezug auf das

1. Proömium war schon die Rede. Nicht weniger deutlich ist
derjenige auf das vor das letzte Hauptstück plazierte Binnen-
proömium, das eine Art Ruhepause darstellt nach der elementaren

Einführung in die Atomlehre und der anschliessenden
Polemik gegen die ionischen Physiker. Die proömienartige
Erklärung des Dichters über seine Poetik, die im schwer
beladenen 1. Proömium keinen Platz mehr finden sollte, ist in
jener Ruhepause sehr passend untergebracht, weil von nun an
der Gedankengang anfängt, menschlich und ethisch wichtig
und entscheidungsvoll zu werden. Dabei soll das Vertrauen in
die Einzigkeit und Sinnhaftigkeit unseres Kosmos zerstört
werden zugunsten einer Auffassung, die plerumque videtur tri-
stior esse, quibus non est traetata, und von der es heisst: retro que

volgus abhorret ab hac (943-945). Die Aufgabe des Gedichts, mit
dem süssen Honig seiner Kunst die bitter scheinende Wahrheit
schmackhaft zu machen, wird also gerade hier akut werden.
Es geht um die wichtigste Wahrheit, an der alles Weitere für
uns Menschen hängt.

Es ist noch hinzuzufügen, dass die vier letzten Verse des

1. Buches nach Ausweis der Futura clarescet, eripiet, accendent



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 20I

eine Ankündigung des folgenden Buches mit seiner Kinetik
darstellen. Eine solche Überleitung gibt es nur zwischen dem

ersten und zweiten Buche, die enger miteinander verknüpft
sind als die beiden anderen Buchpaare. In Wahrheit gehen sie

ineinander über ; denn von I 951 bis zum Ende von II läuft über
das 2. Proömium hinweg ein geschlossener Gedankengang durch.
Als einziges in diesem Gedicht hat das 2. Proömium keine eigene
Inhaltsangabe und keinerlei Verweis auf das Resultat des

vorangehenden Buches. Auch in dem singulären Einsatz nunc

age (v. 62) nach dem Proömium zeigt sich die Kontinuität des

Gedankengangs : nunc age dient sonst (so auch I 953!) der

Innengliederung. An analoger Stelle setzen die anderen Bücher,
einen neuen Gedankengang beginnend, mit principium, primum
oder in primis ein. Der Charakter der Überleitung geht nun aber

den letzten Versen verloren, wenn man es verschmäht, mit den

Itaü und H. A. J. Munro das überlieferte sie in sei zu ändern
und eine Apodosis, mit parva perduetus opella schon beginnend,
in einer Lücke von einem Vers zu ergänzen h Gemeint ist mit
Sicherheit: wer das Ergebnis von I erfasst hat, dem wird die

anschliessende Lehre von der Kinetik leichter fasslich werden.
Ähnliche gedankliche Übergänge gibt es bei VI 527-534 und
bei I 402-409, hier mit dem Gleichnis der Spürhunde, die,
einmal auf richtige Fährte gesetzt, alles leichter finden werden.

Der bei I 951 einsetzende lange Gedankengang gipfelt im
zweiten Finale (ab v. 1023) mit dem Beweis, dass unser Kosmos
zugrundegehen wird, weil er ein Gattungswesen ist.
Ungewöhnlicherweise bereitet eine besondere Vorrede (1023-1047)
auf die unerhörte Wahrheit vor, die viele erschrecken muss.
Aber der erste Eindruck ist kein Kriterium ; sonst müsste das

Staunen beim ersten Anblick unseres Himmels denen, die ihr
Flöhlendasein eben verliessen, die Wahrheit der göttlich gelenk-

1 Man mag siepernosces auf den im Moment vollzogenen Denkakt beziehen können,
aber die Begründung durch namque.. mit Futura als Prädikaten wäre unmöglich.
Konrad Müller, in seiner Ausgabe (Zürich 1975), sieht die Schwierigkeit und
fordert cetera pernosces, das er begreiflicherweise nicht in den Text setzt.



202 GERHARD MÜLLER

ten einzigen Welt garantieren. (Lucrez spielt auf das

Höhlengleichnis des Aristoteles nach Cicero, Nat. deor. II 37, 95-96
ohne Nennung des Autors an). Wie jene anfängliche Bewunderung

durch Gewohnheit verblasst, so muss auch der erste
Schrecken vor dem neuen Weltbild schwinden und den starken

Vernunftgründen weichen. Es ist unmöglich, dass unendlicher
Stoff im unendlichen Raum keine Weltgebilde zustandebringen
sollte. Er muss sie zustandebringen wie das unsere und ebenso

zufällig; der experimentelle Charakter der Entstehung wird
erneut, nach dem 1. Finale, stark betont. Nichts kann die Kraft
der Natur an solchen Bildungen hindern. Überhaupt gibt es

nichts Geschaffenes, das nicht Exemplar einer Gattung wäre, als

solches ohne Plan geschaffen, als solches zu späterem Untergang
bestimmt. Die Anwendung dieses Gedankens auf uns Menschen
bleibt dem 3. Buche vorbehalten. Die Vorstellung göttlicher
Weltlenker wird, dies ist allein hier wichtig, angesichts der
vielen vergänglichen Welten absurd.

Wie es nun zum Vergehen unseres Kosmos kommt, versteht

man aus dem schwindenden Zustrom von Atomen aus dem

Unendlichen, auf den das Wachstum unserer wie jeder anderen
Welt angewiesen ist. Nach erreichter Reife dieses quasi-Lebe-
wesens tritt ein Missverhältnis zwischen dem dauernden

Abgang von Atomen und der geminderten Zufuhr an Atom-
Nahrung ein. Diese Nahrung kann nämlich nicht mehr
ausreichend in die alten Glieder dieses Lebewesens verteilt werden.
In solchem Zustand befindet sich nun schon unsere altersmüde

Erde, die sich nicht mehr erneuern kann. Diesem Weltteil
merken wir die Entkräftung zuerst an und werden nicht
erschrecken darüber, wenn wir durch die Physiologia über die

Notwendigkeit dieses Prozesses belehrt sind. Aber solcher
Einsicht stellt der Dichter die Torheit der natürlichen
Weltanschauung gegenüber, hier vertreten durch zwei biedere

Bauern, die den sinkenden Ertrag ihrer Äcker auf Launen
Fortunas oder, noch schlimmer, auf Zorn der Götter über
zunehmende Unfrömmigkeit zurückführen. Wer hier den



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 203

Pessimismus des Dichters ausgedrückt findet1 und darin eine

Vorandeutung desselben Pessimismus am Schluss des 6. Buches,
der verkennt die kompositorische Kunst des Dichters, vermöge
deren wieder am Schluss eines Buches das Falsche und das

Wahre, Verblendung und Einsicht konfrontiert werden. Die

gewonnene Einsicht kann sich jetzt am wirklichen Ende der
Welt bewähren und ihren Sieg sinnfällig werden lassen. Der
dramatische Zusammenbruch am Ende von Buch I war ja nur
ein fiktives Bild, das eine falsche Kosmologie widerlegen sollte.
Dem faktischen Absterben unseres Kosmos, des wirklichen,
den wir so gern für ewig halten (und der antike Mensch tat es

immer mit Ausnahme der Atomisten), furchtlos ins Auge zu
schauen, das ist es, wozu uns die lange Entwicklung der Kinetik,
die nun am Ziel ist, helfen möchte.

Eine gewisse Beziehung dieses Schlusses zum 2. Proömium
scheint mir deutlich. Zwar geht es dort um Habsucht und
Machtgier ; aber es wird ohne weiteres deren Herkunft aus

religio und aus Todesfurcht angenommen, noch ehe sie im 3.

Proömium explizit ausgesagt ist (II 44-46). Wenn nun das 2.

Proömium mit dem Satz schliesst (53), nur die ratio könne
unsere Seele befreien, so kann mit der ratio nicht die Kenntnis
ethischer Vorschriften, etwa die Unterscheidung natürlicher
und notwendiger Begierden von solchen, die es nicht sind 2,

gemeint sein; sondern ratio ist hier gewiss die im 2. Buch zu
entwickelnde physikalische Lehre, zu der die am Schluss von
I erreichte Unendlichkeit des Alls nach Raum und Materie die

Voraussetzung bildet. Das Verstehen der natura rerum macht

1 Fr. Klingner, « Philosophie und Dichtkunst am Ende des zweiten Buches des

Lucrez», in Hermes 80 (1952), 3-31. Entschiedener Dissens bei G. Jachmann,
« Lucrez im Urteil des Cicero », in Athenaeum 45 (1967), 89-118.
2 So meint P. Boyance, in Gnomon 32 (i960), 621 f., der gegen mich einwendet,
nur mit einem impliziten, nicht ausgedruckten Gedanken könne ich einen Bezug
des 2. Proomiums aufsein Buch konstruieren und analog bei den anderen Proomien.
Aber dass die Physiologia von der Todesfurcht befreit (und schon dadurch ethisch
reinigende Wirkung tut), ist ein Grundgedanke, der das Proömium mit dem
Buchschluss verbindet.



204 GERHARD MÜLLER

uns frei. Diesem Grundgedanken des Epikur gilt ja das ganze
Pathos des Gedichtes. Aus ihm folgt auch, dass die ethische
Problematik des 2. Proömiums keineswegs gegen seine untrennbare

Zugehörigkeit zu diesem seinem Buche spricht, dessen

Inhalt ganz zur Physiologia gehört. Die epikureische Ethik
hängt eben am richtigen Verstehen der natura rerum. Übrigens
ist keines der lucrezischen Proömien austauschbar nach Art
der Proömien von Ciceros Dialogen. Auch dass der Gegensatz
zwischen Finsternis und Licht, der im ersten Verse des 3. Buches

so wunderbar verwendet wird, eben derjenige zwischen dem
Zustand unerleuchteter Menschen und der Physiologia ist,
dass er also die Konfrontation vom Ende des 2. Buches
wiederaufnimmt, scheint mir nicht unglaubhaft. So würde eine gewisse

Verbindung zwischen endendem und anfangendem Buch auch
hier gegeben sein, obwohl die stoffliche und formale Cäsur nach
dem ersten Buchpaar (wie nach dem zweiten) grösser ist als nach
den Büchern I, III und V. Nach I kann man von Cäsur kaum
noch sprechen. Zwischen IV und V läuft dagegen gar keine

Verbindung.
Es bestätigt sich uns auch am zweiten Buchschluss, dass

Lucrez das Falsche ins Licht der Wahrheit stellen will. Er
beschreibt das recht deutlich, wogegen er den Leser einnehmen
möchte, um ihn zur wahren Lehre zu führen. Er ist mit Leidenschaft,

wie Goethe gesagt hat, «ein dichterischer Rhetor».
Man darf ihm nicht wegen der glanzvollen Fähigkeit, die er
bei der Beschreibung der falschen Sache zeigt, sympathetische
Verbundenheit mit dieser diagnostizieren.

Unsere Neigung, vom Buchschluss nach vorwärts und
rückwärts zu schauen und kompositorische Beziehungen zu
anderen Teilen zu finden, wird ermutigt durch eine Beziehung,
die sich aufdrängt, zwischen dem Untergang unserer Erde, wie
er am Ende von Buch II behandelt wird, und dem Exkurs
über den Kult der Magna Mater, der in der Mitte des Buches,
also an bedeutungsvoller Stelle, plaziert ist. Er steht in einem
Abschnitt über die Verschiedenartigkeit von Atomkom-



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 205

binationen. Da heisst es (598 f.): die Erde ist, weil sie eine
reiche Fülle solcher verschiedenen Kombinationen in sich birgt,
Mutter der Götter, der Menschen und Tiere genannt worden.
An diesen Satz schliesst sich eine extppaai? des Kultes der

Magna Mater, wie ihn die alten Dichter der Griechen besungen
haben, in Wahrheit aber doch nicht so, nämlich nicht in der

ungebrochenen Gestalt eines alten Mythos, sondern
untermischt mit stoischer Allegorese, die aus dem mythischen
Vorgang physikalische und besonders ethische Wahrheiten
herausliest wie Einschüchterung der Unfrommen, Entmannung
der galli als Strafe für Gottesfrevel oder Undankbarkeit, Pflicht
der Kinder, den Eltern fügsam zu sein oder die Eltern wie das

Vaterland zu verteidigen. Abgeschlossen wird diese sx9paai<;
durch das harte Verdikt : quae bene et eximie quamvis disposta

ferantur, / longe sunt tarnen a vera ratione repulsa (644 f.). Diese

allegorische Deutung heisst «gut und vortrefflich
zurechtgelegt», aber eben zurechtgelegt, um so schlimmer, weil sie

anerkennenswerte Wahrheiten so herausinterpretiert, dass

Würde und Hoheit, ja göttliche Erhabenheit der Magna Mater
nicht genommen, sondern voll belassen werden. Das Volk
erweist ihr ergriffen kultische Ehrungen, die ausführlich
beschrieben werden. Horrifice zieht das Bild der göttlichen
Mutter durch die Länder (609). Aber Fascination und horror

gelten legitim nur dem Unendlichen und dem zweckfreien

Spiel der Atome in ihm, das nicht auf den Menschen bezogen
und nicht auf Verehrung angewiesen ist (III 26-30). Die Erde
darf den Blick in dies Unendliche nicht versperren, die Wonneschauer

können niemals ihr gelten, auch nicht anteilweise :

nec tellus obstat, quin omnia dispiciantur, / sub pedibus quaecumque

infra per inane geruntur. Mit der epikureischen Lehre ist irgend
eine auch noch so entmythologisierte Verehrung der Erde als

unserer Mutter und Nährerin unvereinbar. Sie wird verdrängt
durch die Physiologia, die unserer Erde ihren relativen Platz

im Prozess des Werdens und Vergehens anweist. Dies ist aber

genau das Ergebnis, in dem das 2. Buch an seinem Ende gipfelt.



20Ö GERHARD MÜLLER

Der Bück, den wir von dort aus auf den Exkurs in der Buchmitte

warfen, bestätigt die gegebene Interpretation. Von der

Komposition über weite Strecken hin, die für Lucrez
charakteristisch ist, haben wir hier ein schönes Beispiel. Die
Verurteilung jener allegorischen Auslegung des Magna Mater-
Kults wird nun offensichtlich durch die zugegebene treffliche
Zurechtlegung nicht im geringsten eingeschränkt, im Gegenteil:
longe sunt tarnen a vera ratione repulsa (II 645).

Die nächsten sechs Verse charakterisieren Wesen und
räumliche Entfernung der wahren Götter, zu denen die Erde
nicht gehört. Erst der largus sermo, den V 15 5 verspricht, wird
den Beweis dafür bringen, wie es mit den echten Göttern steht.

(Gewisse grundlegende Sachverhalte können, nicht nur in
Proömien, vor ihrer lehrmässigen Behandlung vorweggenommen

werden). An diese kurze theologische Erklärung schüesst
sich nun der entscheidende Satz (652-654) : «Die Erde jedoch
existiert zu aller Zeit ohne Bewusstsein ; und nur weil sie über
die Grundstoffe zu vielen Dingen verfügt, kann sie vieles auf
vielfache Weise ans Licht der Sonne bringen». Erst nachdem

so die Erde jeden Restes von Verehrungswürdigkeit entkleidet
ist, erlaubt der Dichter in einem Anhang von sechs Versen
(655 ff.) die Bezeichnung der Erde als deum mater, nämlich die
herkömmliche, und ebenso erlaubt er ähnliche Metonymien,
wenn nur der Redende solche Metonymien wirklich als nur
Xoyco gemeint versteht, nicht als epYV vera re 659). Denn
damit würde er sich (animum, natürlich den eigenen) mit schimpflicher

Religion beflecken.1 Die Praxis des Lucrez entspricht

1 Entschiedenen Widerspruch verdient die Meinung von P. H. Schrijvers
(op. cit., 57 ff.), vera re sei a vera ratione, dies solle, mit parcat verbunden statt mit
contingere, bedeuten « grace ä la verite objective » und animum sei der des Lesers.
Alle drei Diagnosen sind sprachlich evident unmöglich. Schwerwiegender ist die
weitere Meinung {ibid., 54-56), Lucrez bejahe die mythische Darstellung im
Exkurs als Mittel, epikureische Wahrheit dem Volke einleuchtend zu machen

(Propagieren durch Sakralisieren, dies sogar dem Honig musischer Darstellung
von I 945 gleichgestellt, ibid., 5 8 Anm. 8). Aber a vera ratione repulsa{645) bezeichnet
nicht etwa nur die poetologisch notwendige Distanz zwischen Wahrheit und



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 207

dieser seiner Forderung, die ja in ihrem positiven Teile nur der

Notwendigkeit des epischen Stils gehorcht. Im i. Proömium
gibt er der epikureischen voluptas den Namen Venus und sogar
im allegorischen Sinn den Beinamen Aeneadum genetrix, um
stilgemäss in seinem ersten Verse einsetzen zu können 1. Vom
Acheron-Mythos im 3. Buche und seiner Beurteilung wird
noch zu reden sein.

Die vorliegende Betrachtung des ganzen Exkurses lehrt,
dass der Dichter in ihm wie sonst das Falsche darstellt, um von
ihm abzuschrecken. Er verlangt einen Leser, der bis zum Ende
des Buches die dichterische Rhetorik im Gedächtnis bewahrt,
die in der Buchmitte den religiösen Wahn über unsere Erde
negativ beschrieben hatte.

Der lange Schlussteil des 3. Buches kämpft mit Formen
aus Diatribe und Konsolationsliteratur gegen die Todesfurcht
an, die trotz anerkannter Beweise der Sterblichkeit mächtig
weiterwirkt. Nur dies Ganze ist als Finale anzusehen. Alle
nichtepikureischen Elemente in ihm sind ins Denken Epikurs
einbezogen. Der Torheit wird die Einsicht entgegengehalten,
dass der Tod uns nichts angeht. Auf diese negative Einsicht
kommt alles an, da sie nach der Lehre des Meisters das sterbliche
Leben genussreich macht. Denn laut v. 41-93 des Proömiums
ist die Todesfurcht Flauptursache der grossen Laster, die das

Leben vergiften. Befreien von ihr kann nur naturae species ratioque.

Einkleidung, sondern die schroffste Ablehnung des sakralen Vorgangs, den der
Dichter auch nach der ethischen Ausdeutung verabscheut.
1 Eigentlich allegorisch redet Lucrez in dem Bilde des i. Proömiums, das Mars
in Venus' Armen liegend zeigt. Es soll klarlich ausdrucken, dass nur die epikureisch

verstandene voluptas dem Kriegsgeist Einhalt gebieten kann, der die romische
Gegenwart erfüllt. Dies ist so wenig ein Ruckfall in die schlimme religio wie die
Mythen Piatons ein Ruckfall in die vom Philosophen abgelehnte mythische
Theologie sind. Die Nacherzählung der Fabel vom Sturze Phaethons (V 396-405),
die eine falsche kosmologische Theorie, wohl die stoische exirupcoat?,
veranschaulichen soll, zeugt mehr von stoischer Allegorese als von lucrezischer. Die
ironische Ablehnung in V 405 und die dogmatische in 406 sind unuberhörbar.
Analoges gilt von II 1154.



208 GERHARD MÜLLER

Das, was diese bisher lehrte, lässt für den Menschen nur die

mors immortalis übrig ; mit ihm verstockte Gemüter vertraut
zu machen, dienen die Mahnungen und sarkastischen
Widerlegungen in den neun Abschnitten des Finale. Das Thema,
das für die Ethik fundamental ist, wird hier, in der Mitte des

Gedichts, mit viel Abwechslung variiert.
Den Anfang macht der Gedanke (830-864) : alle Schrecken

der Geschichte nach unserem Tode berühren uns so wenig wie
deren Schrecken vor unserer Geburt. Der Tod macht es sogar
gleichgültig, ob man vorher gelebt hat oder nicht*, « sobald
der unsterbliche Tod das sterbliche Leben genommen hat»
(869). Am Schluss des Buches wird dieser Hauptgedanke in
der Form eingehämmert, dass keiner durch Verlängerung
seines Lebens um beliebig viele Menschenalter der mors aeterna

auch nur das geringste wegnehmen könnte. Die Dauer der
Nichtexistenz bleibt dieselbe, ob einer heute stirbt oder vor
vielen Jahren gestorben ist. Damit ist negativ ausgedrückt,
dass der Sinn der Lebenserfüllung in jedem Falle in der
gegebenen Zeitspanne gefunden werden muss, auf deren Länge es

gar nicht ankommt. Aber diese positive Mahnung Epikurs
auch so positiv zu formulieren,wie wir sie etwa im Katechismus
(Küpicu So^ai 19) lesen, wird vermieden. Es gehört vielmehr
zum Stil dieses Finale, die Absurdität des dumpfen Hängens am
Leben drastisch zu zeigen. Stets ist der törichte Mensch der

Adressat, der sich bei aller äusseren Unsicherheit des Lebens
doch immer wieder von der Zukunft, also von aussen eine
bessere Befriedigung erwartet. Ihm wird gesagt, was schon
die natura rerum in der Mitte des Finale gesagt hatte : nec nova
vivendo proeuditur ulla voluptas (1081). Da er das nicht begreifen
will, gleicht sein Zustand dem Fass der Danaiden (1084), von

1 Dijferre 868 fordert eine Doppelfrage, da differt an nicht lateinisch scheint. Die
von R. Heinze und Bailey angenommene Ergänzung utritm aliquo vor elliptischem
an nitllo ist unzumutbar, auch bliebe dann tarn unverstandlich, das zu differre in
dieser Stellung trotz Bailey nicht gehören kann. Also ist K. Lachmanns ante ullo

durch S. Brandts necne zu erganzen, natns ist überflüssig.



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ ZOC)

dem nicht lange vorher die Rede war. Man sieht, dass dieser
letzte Abschnitt die ethische Kritik, die das Finale bezweckt,
zusammenfassend höchst glücklich neu formuliert und die

mors aeterna mit menschlicher Blindheit wirkungsvoll konfrontiert.

Indirekt wird so deutlicher als durch Wiederholung eines

positiven Lehrsatzes, woher allein Heilung zu erwarten ist:
aus der Bejahung der eigenen Vergänglichkeit. Deren Fehlen
ist das eigentliche Unglück des Menschen.

C. Giussani irrte sehr, als er hier nur ungeordnete Zusätze
des Dichters sehen und den ursprünglichen Schluss des Buches
bei v. 1075 finden wollte 1. Vielmehr weist dieser vorangehende
Abschnitt (105 3-1075) auf den letzten deutlich voraus. In einer
Weise, die wir aus der Satire kennen, beschreibt er unstetes
Leben unter einer Belastung der Seele (1054), von der nur das

Studium der natura rerum befreit. Ihre Lehre wird hier aber nur
als Problem so formuliert, dass man die Antwort schon hört,
die im letzten Abschnitt ausdrücklich wird. Das Problem ist
der auf ewig geltende Zustand, in dem sich für Sterbliche alle
nach dem Tode bevorstehende Zeit2 befindet. Gemeint ist
die ungeheuere Macht der mors aeterna, angesichts deren die

kurzfristigen Sorgen des Menschen (imius horae 1073) belanglos
scheinen.

1 Vernunftiger Widerspruch gegen Giussani in der Saarbrucker Dissertation von
T. Stork, Nil igitur mors est ad nos (Bonn 1970), 146 ff. Auch sonst tragt sie Gutes

zur Interpretation bei.
2 Status 1074 als Zustand der Menschen (Bailey) ist hier sachlich und stilistisch
unmöglich. E. J. Kenney (ed., De rerum natura. Book III (Cambridge 1971))
nimmt Doppelsinn an und hört in status auch den rhetorischen Sinn (creiau;).

Dagegen spricht in quo, das man dann gegen die Stellung zu temporis ziehen musste.

— Manendo 1075 ist mit Heinze zu halten. Restat manendo ist intensivierende
Verdoppelung: « steht noch aus, indem sie bevorsteht»; die unbesiegbare Macht
der mors immortalis ist ausgedruckt. Manenda scheint trotz Lambin und Lachmann
nicht lateinisch. Ich habe passivische Formen nur vom intransitiven tnanere

gefunden. Die transitive Bedeutung « erwarten » ist von exspectare nur auf das

Aktiv von manere ubergegangen. Wie es scheint, kann man nicht sagen: res futurae
manentur.



2IO GERHARD MÜLLER

In der Mitte des dritten Finale steht als längster und gewichtigster

Passus die Anklagerede, die die natura rerum selbst

gegen das normale Verhalten der Menschen hält. Die Form
des Lehrgedichts belebt sich durch 7tpoaa>7to7toua entgegen
einer gewissen griechischen Theorie, die ihm das verbietet. 1

Schon vorher gab der Dichter anderen Personen das Wort, aber

törichten, die in Klagen über den Verlust eines Angehörigen
oder in Klagen über die Vergänglichkeit ihrer Lebensfreuden
ihren Unverstand konventionell zum Ausdruck bringen (894-

911 ; 912-930). Epikurs Physis dagegen redet epikureisch.
Doch erfordert die Form der Scheltrede negative Wendungen,
aus denen die Mahnung des Meisters herauszuhören ist:
geniesse die Lust begrenzter Zeit und ziehe die Qualität der

Quantität vor ; durch Verlängerung wird nichts gewonnen,
eadem sunt omnia semper (945). In einer zweiten Rede weist die

strenge Anklägerin den Alten zurecht, der immer noch nicht
sterben will; das Prinzip der Succession zwingt, Jüngeren
Platz zu machen. Dies führt der Dichter in eigener Rede weiter
aus und prägt den Satz, der einen vorepikureischen Gemeinplatz

in die Sprache römischen Rechts umsetzt: vitaque mancipio
nullt datur, omnibus usu (971). Dann wiederholt er den Gedanken
des ersten Abschnitts über die ävcaofbjola des Todes. Die
Vokabeln horribile und triste (976) dienen dem Übergang zu den

mythischen Höllenstrafen.
Diese Mythen werden verurteilt wie der von der Magna

Mater. Doch wird gesagt: solche Qualen gibt es wirklich, wie
sie von Tantalus, Tityos, Sisyphus und den Danaiden erzählt
werden. Es sind die Qualen der falsch lebenden Menschen.
Da sie ihre Todesfurcht nicht als Ursache ihrer Leidenschaften
und Leiden durchschauen und ihren Qualen keine Grenze zu
setzen wissen (1021), projizieren sie selbst2 diese Qualen in
eine jenseitige Hölle, um sich dadurch das Leben erst recht

1 Cf. E. Pöhlmann, art. cit., 828 f.
2 Der Gedanke schon bei Demokrit, Vorsokr. 68 B 297, dann vielleicht epikureisch.



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 211

zur Hölle zu machen. Was aus Todesfurcht entstand, verstärkt
diese Todesfurcht wieder. Betreibt hier nun Lucrez allegorische
Auslegung von Mythen, wie vielfach behauptet wird
Allegorisch deuten heisst doch den Sinn bewahren, den man vom
faktischen Inhalt ablöst. Bleibt für Lucrez der Sinn dieser

Mythen erhalten, indem er sich im Diesseits verwirklicht
War es der Wunsch des missionarischen Predigers, der die
Herzen reinigen wollte, die Bilder endloser Qual als erzieherische
Poesie zur Abschreckung zu verwenden Wollte er nicht
vielmehr den mythischen Inhalt mitsamt seiner Plerkunft, also

mitsamt seinem Sinn analytisch beseitigen Ist nicht der Tadel
deutlich genug, der gegen das Unvermögen gerichtet wird,
den Qualen der Seele eine Grenze zu setzen Kann das Streben
nach einem 7rs7ispaapivov der Lebensfreude durch die Ausmalung
eines a7tst.pov an Qualen ermutigt werden Ich vermute,
Lucrez wollte von den ins Diesseits projizierten Höllenstrafen so

wenig wissen wie vom Kult der Magna Mater, wenn er ethisch

gedeutet ist. Das braucht er deswegen nicht ausdrücklich zu

sagen, weil er die Laster, die den Mythen zugrundeliegen, als

Folgen der Todesfurcht längst zu seinem Angriffsziel gemacht
hat.

Im nächsten Abschnitt lässt der Dichter einmal die Stimme
des zur Einsicht gelangenden Menschen ertönen, eine
willkommene Abwechslung. Er lässt ihn sein eigenes mittel-
mässiges Leben an dem grosser Männer messen, die doch alle

in den Tod gegangen sind. Wie beschämend käme es da dem

Sprecher vor, wenn er sich der Bejahung des Todes entziehen
wollte. Auch der zweite Abschnitt (870-887) kämpft wie zwei
schon genannte gegen banalen Kummer über das Sterben mit
dem Argument der Empfindungslosigkeit des Toten an ; dies

ist der verbindende Gesichtspunkt, weil Lucrez auf die mors

immortalis hinauswill. Es geht hier um die Furcht vor dem
Schicksal der eigenen Leiche, die auch Leute peinigt, die nicht
an Unsterblichkeit glauben. Ihre Inkonsequenz wird im
unsinnigen Bilde eines Mannes aufgezeigt, der zusieht, wie seine



2X2 GERHARD MÜLLER

Leiche von Tieren zerfressen wird. Seit dem Proömium der
Ilias ist es für antike Menschen die schrecklichste Aussicht,
nach dem Tode von Hunden und Vögeln gefressen zu werden.
Aber bei normaler Beerdigung, in welcher Form immer, müsste,
so argumentiert Lucrez, das Unheil gleich gross und die
Furcht nicht geringer, aber auch nicht sinnvoller sein. In der

Konsequenz epikureischen Denkens wird es wohl gleichgültig,
wie und ob überhaupt eine Leiche beerdigt wird.

Schliesslich ist zu bedenken, dass wir am Ende des 3. Buches

in der Mitte des Gedichtes, aber auch in der Mitte seiner

Botschaft stehen. Nachdem uns bisher die Vergänglichkeit der

xotjjrot im Unendlichen und die Vergänglichkeit der Menschenseelen

bewiesen ist, wird der alltägliche Mensch mit seinem

herkömmlichen Verhalten vor diese Wirklichkeit gestellt.
Nun soll er sich ganz mit dem Gefühl der Vergänglichkeit
durchdringen und von da aus die allein sinnvolle Lebensführung
lernen. Die Form der Belehrung in diesem Finale ergibt sich

aus der Notwendigkeit, diesen alltäglichen Menschen
aufzuklären und seine Denkgewohnheiten gründlich zu korrigieren.
Daher die volkstümlichen Widerlegungen, Mahnungen und
Schelten. Siegreich steht über dem Buchschluss die strahlende
Wahrheit, zu der diese Art von Belehrung auf den Weg bringen
möchte.

Im vierten Finale lesen wir die bitterböse Entwertung der

Liebesleidenschaft, die das Leben vergifte und reine, epikureische
vohiptas unmöglich mache. Schuld daran ist das Missverstehen
der simulacra, die beim Liebesakt eine notwendige Funktion
haben, aber nicht Anlass zu unsinnigen Erwartungen geben
dürfen, als ob ein Einswerden mit der Person, von der die
simulacra ausgehen, möglich wäre (penetrare et abire in corpus

corpore toto 1111). Dies Verlangen ist eine Krankheit der Seele

{aerumna, furor 1069). Um ihr zu entgehen, muss man die Rolle
der simulacra in der Liebe auf ihren physischen Zweck
beschränken ; damit setzt das Finale ein. Modell für das richtige
Verständnis sind die Pollutionen von Pubertierenden, bei denen



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 21 3

simulacra, von beliebigen Körpern kommend, unbewusste

Wirkung tun. Es heisst dann (1037) : sollicitatur id nobis, quod

diximus ante, / semen, nämlich beim reifen Manne. Hier muss id
mit quod diximus verbunden werden (der Stellung nach, und
weil id semen unpassend wäre) ; der innere Akkusativ ist sicher,
und es drängt sich als Ergänzung der fehlenden Silbe idem

geradezu auf: eandem sollicitationem sollicitatur,1 nämlich wie
sie 1030-1036 beschrieben wurde. Stellt man dann noch mit
R. Waltz in 1039 den notwendigen Nebensatz her (cum movet

statt commovet), dann leitet der Hauptsatz ex homine humanum

semen ciet una hominis vis die exakte Begründung für die Parallelität
des bewussten erotischen Aktes mit jenen Pollutionen ein.

Die Liebesverbindung wird auf einen physiologischen Vorgang
reduziert, der nicht mit der Leidenschaft des Gemüts verbunden
werden darf, die krank macht, indem sie den unerfüllbaren
Wunsch der Befriedigung durch die geliebte Person nährt. Nur
die leidenschaftslose Befriedigung des Triebs, sei es auch bei
der Venus vulgivaga, gewährt gesunde voluptas. Die epikureische
Lebensfreude verträgt sich also nicht mit Liebe im Sinne der

Neoteriker, gegen deren Auffassungen und Lebensweise denn
auch eine sarkastische Polemik geführt wird ; auch sie bedient
sich satirischer und diatribenhafter Redeweise. Dann werden
noch falsche Vorstellungen über Vererbung und Kinderlosigkeit

durch physiologische Erklärung zurechtgerückt. Die
Schlussverse des Buches geben in humorvollem Tone dem
ehelichen Zusammenleben einen besseren Ersatz für das ihm
geraubte spcoxixov tox&oc; in Gestalt der Gewöhnung und ruhigen
Zuneigung. Sollten uns nicht die Worte consuetudo concinnat

1 Eine Lücke nach 1037 (Giussani, K. Müller) erkenne ich nicht an. Ich habe die
editio princeps Brixiensis und die drei folgenden italienischen Ausgaben auf meiner
Seite, die laut H. A. J. Munro schon idem hatten. Die evidente Besserung von
R. Waltz steht in REL 29 (1951), 193. In v. 1058 nehme ich Th. Creechs

Emendation auf: hinc autemst numen amoris. Die Weihe durch eine göttliche Macht
ist vernichtet. Übrigens ist auf den Liebeswahn das anwendbar, was Epikur
(Ep. ad Hdt. 30 f.) über Verfälschung von Sinnesdaten durch ein TrpocSo^a^öfrevov

sagt.



214 GERHARD MÜLLER

amorem (1283) auf den Gedanken bringen, die so verstandene
eheliche Verbundenheit mit der epikureischen Freundschaft
gleichzusetzen, da doch Epikureer bei Cicero {Fin. I 20, 69)
das consuetudine adamare gerade ein Charakteristikum der Freundschaft

nennen Frauen waren im Kepos von der cpiAla, dem

wichtigsten Wege zur Glückseligkeit, nicht ausgeschlossen.
Und dass bei solcher Auffassung dem falschen Versuch des

Einswerdens das wahre, philosophische Einswerden mit dem
Meister und mit den Göttern, das doch die Freundschaft
ausmacht, entgegengestellt wäre, würde gut zu der hier versuchten

Interpretation der Finalia passen. Es würde auch die Vermutung
unterstützen, die sich ohnehin nahelegt, Lucrez habe den leeren
Platz des 4. Proömiums, der für uns von fremder Hand mit
Versen aus Buch I, einer unmöglichen Iteration, ausgefüllt ist,
einem Flymnus auf die Freundschaft oder auf Epikur als ihren
Stifter zugedacht. Es wäre verwunderlich, wenn sie im
vollendeten Gedicht nicht verherrlicht würde. Es ist doch einem
Freunde mit Emphase gewidmet. Die inhaltliche Verbindung
aber, die wir zwischen dem Ende des 3. Buches und dem

4. Proömium fordern müssten, würde sehr glücklich die sein :

der von der Todesfurcht Befreite braucht vor allem die Freundschaft,

um den Weg zur Glückseligkeit zu finden (Küpioa So^ai

27). Über das 4. Buch aber, das mit dem Thema simulacra

ausgefüllt ist, würde sich der Bogen spannen von den heilbringenden
simtilacra von Göttern zu den oft unheilbringenden simulacra

von schönen Körpern.
Die Kulturgeschichte im umfangreichen 5. Finale arbeitet

die Antinomie zwischen Fortschritt und Glück heraus. Wer im
letzten Vers des Buches artibus ad summum donec venere cacumen

(1457) einen optimistischen Ausklang hört, hat den Dichter
nicht verstanden 1, der einen irrigen Glauben an den höchsten

1 Mit der Diagnose von P. Giuffrida, « II finale (vv. 1440-1457) del V libro di
Lucrezio», in Ephurea in memoriam H. Bignone (Genova 1959), 129-165, komme
ich im wesentlichen überein; er behandelt nur vv. 1440-1457.



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 215

Gipfel meint. Kurz vorher (1430-143 5) hatte er die Diagnose
gestellt, dass die Menschen das Mass des Besitzes und der
wahren Freude nicht kennen, sondern in nichtigen Sorgen
und mit schuldhafter Übersteigerung der Lebensansprüche
unselig leben und die Schrecken des Krieges mehren. Schon
das Proömium hatte die Errungenschaften von Brot und Wein
wie von Sicherheit vor Bestien stark abgewertet gegenüber
der Reinigung der Herzen durch Epikur. Genau so verkündet
das eng an den Ausgang von V anschliessende Proömium VI,
dass Ackerbau und Poliskultur, die Athen verdankt werden,
den Grunddefekt des Menschen nicht verdecken konnten, und
dass erst der Athener Epikur das summum bonum als Norm
aufrichtete, die zur Heilung führen kann.

Dass die drei kurzen Abschnitte, die nach jener Diagnose
das 5. Buch abschlössen, die Fragwürdigkeit des Fortschritts
ausdrücken, darf man nicht verkennen. Zuerst heisst es(1436-
1439), Sonne und Mond hätten die Menschen über die Ordnung
des Jahres und des kosmischen Geschehens belehrt. Dies ist
eine legitime neue Einsicht, doch von Wert nur, solange die

Bewegungen von Sonne und Mond im Rahmen der natura

gubernans (V 77) epikureisch verstanden und nicht als

Bewegungen ihres eigenen oder göttlichen Willens missdeutet werden.
Vor dieser Gefahr hatte der Syllabus (78-81) gewarnt; auch

gehörten die Bewegungen am Himmel in v. 1204-1214 zu den

Hauptursachen des Weiterlebens der religio. Ein zweiter Fall
ambivalenten Fortschritts folgt (1440-1447) : die Schrift und
in ihrem Gefolge die Dichtung entstanden spät, nach
Stadtkultur, Seefahrt und internationalen Verbindungen. (Dreimal
muss dem cum coepere 1444 iam vorausgehen, also ist Lachmanns
iam für tum 1442 sicher.) Infolge ihrer späten Entstehung kennt
die Dichtung, also das Epos und die von ihm abhängigen
Gattungen, die Wahrheit über die Frühzeit des Menschen

nicht, sondern bietet uns Mythen an, die wir als wahr ansehen

sollen. Die völlige Ablehnung dieser alten Dichtung wird hier
unüberhörbar ausgesprochen, in Übereinstimmung mit Epikur.



zi6 GERHARD MÜLLER

Auch die zehn Schlussverse des Buches sagen mehr aus, als

es auf den ersten Blick scheint. Sie sind gewiss eine stichwortartige

Zusammenfassung der behandelten Themen mit geringen
Zusätzen. Aber darüber hinaus nennen sie usus et impigrae
mentis experientia als die Motoren, die von Anfang an bis heute,
gleichzeitig wirkend (simul, nicht in Phasen, wie Bailey meint),
die Entwicklung der Kultur vorantreiben, die also ein Natur-
prozess ist wie andere solche und gleich ihnen hinzunehmen
ist. Menschen mussten in Anpassung an eine gnadenlose
Wirklichkeit einen solchen Prozess vorantreiben, denn : alid
ex alio clarescere corde videbant. Das bedeutet einmal die

Konsequenz im Prozess. Aber diese Wendung klingt erstaunlich
gleich wie die für die innere Folgerichtigkeit epikureischer
Naturbetrachtung verwendete : namque alid ex alio clarescet

(I ii 15), nur dass dort, am Schluss des 1. Buches, der

konsequente Weg zur Einsicht in die ultima naturai führte. Hier
dagegen sehen die Menschen (videbant) das Licht des Fortschritts,
der sie aber nur für die artes auf den Gipfel führt. Das ist etwas
Beschränktes und Ambivalentes; damit wird gewiss der

Fortschrittsglaube relativiert, um nicht zu sagen als Wahn
erklärt gemessen an der eüSaipiovla. Dazu stimmt, dass eine

freudige Bejahung des Fortschritts in der vorangehenden
Kulturgeschichte nirgends zu finden ist. Die einzeln Phasen

von deren Entwicklung unterscheiden sich nicht durch
eu8ai[j.ovta. Die verfeinerte musikalische Technik späterer Zeit
erhöhte keineswegs die Freude, die primitive Waldbewohner
an der frisch entdeckten einfachen Musik empfanden (1379-
1411). Eü8ai[xov[a ist nicht an Zeit und Entwicklungsstufe
gebunden. Was als wertvoll und begehrenswert gilt, wechselt
mit der Zeit, so Erz und Gold (1273-1280), aber das ist nur ein
Beispiel. Tierfelle und Purpurgewänder dienen derselben

Notdurft; aber die Schuld, die der Mensch im Kampf um
Bekleidung auf sich zieht, wird um so grösser, je üppiger und

überflüssiger der Luxus ist (1418-1429). So kann Fortschritt
Unheil bringen. Am deutlichsten zeigt das die verbesserte



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCRE2 217

Kriegstechnik, die deswegen so ausführlich behandelt wird
(1297-1340). Wer die militärische Verwendung wilder Tiere
erfand, musste erleben, dass diese die eigenen Reihen
verheerten.

Dieser Sinn der lucrezischen Kulturgeschichte wird auch
durch die Beobachtung ihrer Komposition bestätigt. In ihrer
Mitte steht der zweigeteilte Abschnitt über die Religion.
Zuerst wird ihre Entstehung erzählt (i 161-1197), dann (1204-
1240) erklärt, wieso sie auch nach Epikur ihre unverminderte
Macht über die Gemüter behielt. Diese beiden Stücke, fast

gleich lang, rahmen ein kurzes Zwischenstück (1198-1203)
ein, das einzige vom Dichter verfasste Fragment1 des

versprochenen (V 155) largus sermo über die wahren Götter. Dies

dreiteilige Ganze ist nun nochmals eingerahmt von den beiden
Teilen der allgemeinen Kulturgeschichte. Wenn wir deren
zweiten Teil lesen, wissen wir, dass die falsche religio weiterlebt
und zugleich mit ihr, wie könnte es anders sein in unerleuchteten
Seelen, timor und cupido, deren Wirkung oft genug
hervorgehoben wird, besonders in der negativen Diagnose über die

Menschen, die den drei Schlussbemerkungen vorangeht.
Kann angesichts solcher Komposition zweifelhaft bleiben,
dass der höchste Gipfel der artes im letzten Vers des Buches

nur für verblendete Anhänger des jeweils Neuesten (oder für
gewisse Denker, die mit einer sinnhaften Geschichte rechnen)
einen rein positiven Wert haben kann, dass also der Dichter
auch hier menschliche Verblendung im Licht epikureischer
Ethik beschreibt

Es wäre merkwürdig, wenn das 6. Finale einen völlig
verschiedenen Sinn hätte als die anderen. Doch scheint es schwierig,
an der Beschreibung der athenischen Pest, wo man nur Dunkelheit

sieht, eine Konfrontation von Dunkelheit und Licht zu
bemerken. So haben manche, z. B. Giussani, diesen Schluss

für völlig unepikureisch erklärt; und P. Boyance (Lucrece

1 S. G. Müller, « Die fehlende Theologie im Lucreztext», in Monnmentum Chi-
lotiiense. Festschrift E. Burck (Amsterdam 1975), 277-295.



2i8 GERHARD MÜLLER

et Fepicurisme (Paris 1963), 285-287) spricht der Pestbeschreibung

als einem rein literarischen Exkurs jede Beziehung auf
das philosophische Thema des Gedichts ab. Wie
unwahrscheinlich Auch E. Bignones Vermutung, hinter diese

Beschreibung habe Lucrez die fehlende Theologie stellen

wollen, ist unglaubhaft. Der Rahmen, den die Inhaltsangabe
des Proömiums zieht, durfte nicht überschritten werden; auch
ist die Kulturgeschichte im 5. Buche ein viel besserer Platz für
die Theologie. Ich meine also, die Pestbeschreibung sei der

gewollte Abschluss des Gedichtes und dürfe nur epikureisch
verstanden werden, und das in einem doppelten Sinne : erstens
als Beispiel für die motus exitiales in der Welt, für die das

Menschenleben bedeutungslos ist, also als Gegenbild zum
Bild wonnig gedeihenden Lebens im 1. Proömium, zweitens
als Extremfall menschlicher Hilflosigkeit vor extremem Unheil,
also als Gegenbild zur epikureischen Seelenruhe. Diese

Beschreibung verlässt nicht den Lehrzusammenhang des

Gedichts, sondern zeigt, wie die natura rerum ihr Spiel treibt,
diesmal nicht Leben fördernd, sondern Leben sinnlos zerstörend.
Das ist gut epikureisch gesehen. Die Kontrapositur zwischen

Anfang und Ende des gesamten Gedichts ist von vielen
Beurteilern als grossartiger Kunstgriff des Dichters empfunden
worden. Auch den zweiten Sinn dieses Finale vermittelt uns
die Komposition ; es ist geboten, sich wieder durch die Beziehung

zwischen Proömium und Finale leiten zu lassen. Nicht
zufällig fügt Lucrez im Epikurpreis des 6. Proömiums den
beiden Verdiensten des Meisters, Reinigung der Herzen von
timor und cupido und Verkündung des sumrmtm bonum, noch ein
drittes hinzu, das für die aussergewöhnlichen Phänomene am
Plimmel und auf Erden, Gegenstand des Buches, passend
formuliert ist, am passendsten aber für die Pest. Es heisst da

(29-32) : Er zeigte, « durch welchen Zufall1 oder Gewalt der

1 J. Woltjer hat (in Jahrb. f. Class. Philol. 125 (1882), 471) gesehen, dass in v. 29
quid durch qttod, in v. ;o quod durch quo id zu ersetzen ist; der Relativsatz geht wie
V 56 f. dem Fragesatz voraus. Ouodque ist in v. 29 quodn vorzuziehen.



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ ZIC)

Natur, weil sie es so gewollt hat, alles Unheil, das es im
sterblichen Leben überall gibt, zustande kommt und sich

wahllos verbreitet, und» (er zeigte auch), «aus welchen

Verteidigungspositionen man einem jeden solchen Unheil
begegnen müsse ». Das ist vor allem im Hinblick auf dasjenige
Unheil formuliert, das als letztes im 6. Buch und als

unvergleichlich brutalstes naturwissenschaftlich zu erklären sein

wird. Mit furchtlosem Herzen unter Bewahrung des summum
bonum sollte gerade ein solches als extremer Probefall bestanden
werden. Bei allen vorher behandelten Feindseligkeiten der
Natur ist das ja wesentlich einfacher. An die so gemeinte
Verteidigungsposition (portae) muss besonders der verstehende
Leser der Pestschilderung denken. Die Erkenntnis der zweckfreien

Majestät der natura verum, die göttlichen Wonneschauer
einflösst, bedeutet doch für Epikur den Seelenfrieden; dieser

wäre das Verteidigungstor, aus dem man auch ärgster Not
entgegentreten könnte. So bekämpfte er stärkste körperliche
Schmerzen mit der Freude, die ihm die Erinnerung an früher
geführte Gespräche mit Idomeneus gewährte (Fr. 138 Usener).
Er war fähig zu sagen, selbst die Folter würde dem Weisen die

süScajiovta nicht rauben, auch wenn er stöhnen müsste (Fr. 601

Us.). Lucrez wünscht sich, die fortuna gubernans möge es ihm
ersparen, den Untergang unserer Welt, der sicher bevorsteht,
miterleben zu müssen (V 107). Damit sagt er nicht dem Ideal ab,

pacata posse omnia mente tueri (V 1203); die Kraft dazu ist die
wahre pietas, die befähigt, wie ein Gott unter Menschen zu
leben, wie es Epikurs Brief an Menoikeus im letzten Satz
ausdrückt. Eine ethische Belehrung dieser Art konnte Lucrez dem

Unglück der Athener vom Jahre 430 nicht entgegenstellen
und sie kritisieren, dass sie keine Epikureer vor Epikur waren.
Ausserdem würde eine solche Belehrung die andere Absicht
der Pestbeschreibung, Gegenbild zur Lebenswonne zu sein,
durchkreuzen. Die Bilder stünden sich nicht mehr rein gegenüber.

Aus demselben Grunde ist ja die naturwissenschaftliche

Erklärung für Pestilenz generell vorweggenommen, ehe von



zzo GERHARD MÜLLER

der athenischen erzählt wird. Es gibt also klare Gründe, warum
das Positive, die epikureische Wahrheit, die viele Interpreten
gern ergänzen möchten, hier auf keinen Fall explizit erscheinen
kann. Der Dichter erwartet vom Leser, dass er sich nicht nur
an den bedeutungsvollen Hinweis im Epikurpreis des 6. Pro-
ömiums hält, sondern an alles, was er über die wahre Philosophie
im gesamten Gedicht gelernt hat, um so gelenkt die Erzählung
vom athenischen Unheil in das richtige Licht zu stellen. Diese

Erzählung unterscheidet sich von der thukydideischen vor
allem dadurch, dass sie das damals Geschehene als Paradigma
für etwas nimmt, was die natura rerum den Menschen jederzeit
wieder antun könnte an sinnloser Vernichtung. Die kollektive
Hilflosigkeit würde heute und in Zukunft dieselbe sein wie
damals, ausgenommen die erleuchteten Seelen, die im Geist
des Meisters individuell dem Verderben gelassen ins Auge sehen

könnten. An den Athenern von damals wird uns also das

nichtphilosophische Reagieren gezeigt, das Fehlen von
seelischem Widerstand soll spürbar werden. Die Ampliflkation,
der die sachlich unpathetischen Mitteilungen des Thukydides
durch den dichterischen Rhetor unterworfen werden, hebt
zweierlei hervor und veranschaulicht es, die rücksichtslose
Grausamkeit der Pest und die dumpfe Ratlosigkeit der Menschen.

Dumpf ist auch die Sucht, am Leben festzuhalten, selbst wenn
Llände, Füsse oder Augen verloren gegangen sind (VI izio f.).
Bei Lucrez anders als bei Thukydides soll eine absurde

Konsequenz aufgezeigt werden, wo die philosophische Heiterkeit
am Platze gewesen wäre, die der Pest ihr Werk gelassen erlaubt
hätte, das man nicht hindern konnte. Die Religion wird ganz
ausgeschaltet, aber nicht durch Aufklärung überwunden, nur
ratlos beiseitegeschoben, weil sie nicht helfen kann. So erübrigt
sich eine antitheologische Polemik des Dichters, die auch
stilistisch nicht ins Bild gepasst hätte. Der geheiligte Ritus der

Bestattung wird undurchführbar, wo sich in den Tempeln
die Leichen stapeln; er wird durch ein behelfsmässiges Verfahren
ersetzt. Aber da muss man für die Leichen seiner Angehörigen



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 221

Platz auf fremden Scheiterhaufen erkämpfen; statt die Leichen
liegen zu lassen, lässt man sich in eine inhumane Rauferei ein.
Dies Bild, mit dem das Gedicht schliesst, ersetzt ein negatives
Urteil analog jenem nec tenet, mit dem der Dichter am Schluss
des 2. Buches (II 1173) aus Anlass des Weltuntergangs die
Torheit des frommen Winzers verurteilt h

Dies sind die Gründe, warum ich daran festhalte, dass der

vorliegende Schluss des 6. Buches der vom Dichter gewollte
ist, und warum ich in ihm nicht das unbedeutendste Zeugnis
seiner Genialität sehe. Die beziehungstiftende Anordnung der
Teile des Gedichts, die man bei der Betrachtung der Finalia
bemerkt, ist auch sonst nirgends von Vorlagen abhängig,
sondern Lucrezens eigene Leistung. Abschliessend zusammenfassende

Bemerkungen, wie sie Fachbücher in Prosa oder
hellenistische Lehrgedichte oder auch Epikurs Briefe zeigen, sind
nicht gleichwertig diesen kunstvollen Gebilden, in denen
Lucrez das Falsche so darstellt, dass das Wahre deutlich
hindurchscheint.

1 Es geht um falsches Verhalten gegenüber einer von aussen kommenden
Katastrophe. Deshalb kann diese Schilderung nicht gleichzeitig « Symbole du desordre
moral» in der romischen Gesellschaft der Zeit sein, wie P. H. Schrijvers, op. cit.,
312-325 vorschlagt. Vorausging mit etwas unklaren, halbherzigen Formulierungen
H. S. Commager, « Lucretius' Interpretation of the Plague », in HSCPh 62 (1957),
105-118.



222 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Schmid: Wenn ich das Wort ergreife, so nur um zu begründen,
warum ich als jemand, der von Herrn Müllers Lukrez-Arbeiten viel

gelernt hat und der auch in der soeben entwickelten Betrachtungsweise

allerhand Bedenkenswertes findet, doch dem errichteten

Gedankengebäude nicht im Vollsinne zustimmen kann ; der Grund :

über den Schluss des VI. Buches denke ich anders als Herr Müller ;

dass das, was am Schluss dieses Buches und damit des Gesamtwerkes

(VI 1280-1286) steht, der vom Dichter so gewollte Schluss ist und

man darin sogar eine besondere Pointe zu sehen hat, vermag ich mir
nicht zu eigen zu machen. Ich lege dabei Wert auf die Feststellung,
dass dieses mein Geständnis nicht unbedingt eine Zustimmung zu
der von Herrn Müller in seinem Vortrag abgelehnten Hypothese
Bignones über das Finale des Gesamtwerkes bedeutet. Es gibt in
bestimmten Fällen eben Grenzen des Wissbaren, die man als solche

nicht überschreiten sollte.

M. Müller: Wenn der vorliegende Schluss nicht von Lukrez

gewollt ist, dann muss entweder am Bilde der Pest etwas fehlen

(ich wüsste aber nicht, was das sein sollte), oder man muss sich etwas

ganz anderes vorstellen, das folgen und das Buch abschliessen sollte.
Der Katalog der Phänomene, die im Proömium als Thema
angekündigt werden, scheint aber erschöpft; und mit der Pest scheint
eine Culmination erreicht. Die bezeichnete Thematik darf nicht
überschritten werden. Als dritte Möglichkeit bleibt natürlich
Agnostizismus des Interpreten ; nur verstehe ich nicht wieso Sie

das Bild von Irrtum und Torheit der Menschen das an fünf
Buchschlüssen erscheint, beim sechsten unbefriedigend finden.

M. Gigon: Ich habe nur zu zwei Punkten Fragen und Bedenken

anzubringen. Zunächst zum vielbehandelten Exkurs über die Magna



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 225

Mater. Hier wird man den « positiven » und den « negativen » Aspekt
scharf zu unterscheiden haben. Die Metapher terra rnater erscheint
bei Lukrez bekanntlich mehrfach. Sie bezeichnet eine echte Analogie
im Sinne von Herrn Schrijvers : bestimmte Funktionen der Erde
sind anhand der Funktion der Mutter im biologischen Bereich

herauszuarbeiten und zu umgrenzen. Dass umgekehrt die barbarisch

wilden Züge des Kultes, auch wenn sie durch eine (stoische

allegorische Deutung begreifbar gemacht werden können, entschieden

abgelehnt werden, ist klar. Dass endlich Beziehungen zu Ennius
bestehen können, habe ich schon gesagt.

Zweitens muss ich auf V 1436-1457 zurückkommen und mit
M. Furley betonen, dass diese Übersicht über die Kulturleistungen
durchaus deskriptiv-neutral gehalten ist. Das gilt vor allem für den

Abschnitt V 1442-1447. Die Abfolge ist klar : Den Anfang machen

grosse spekulative Ereignisse wie die Argonautenfahrt oder der

Troische Krieg, dann kommen die Dichter, die eben diese Ereignisse
besingen ; diese dichterische Leistung wiederum setzt die Erfindung
der Schrift voraus ; denn nur die Schrift gestattet es, in Spuren die

Erinnerung an vergangenes Geschehen festzuhalten. Ich halte es für
notwendig, die Verse V 1445-1447 ganz auf die Erfindung der

Schrift zu beziehen. Es ist die ratio, die der Vernunft der Menschen

verdankte Erfindung, die uns auch heute (monstrat) Spuren des

Vergangenen erkennen lässt. Von einer Entwertung der Dichtung
ist keine Rede.

M. Müller: 1) Das Wesentliche am Magna Mater-Abschnitt
scheint mir das Negative. Was bleibt positiv übrig Nur die aus

Gründen dichterischen Stils zugelassene Metonymie « Mutter der

Götter», II 659; es steht nicht einmal da «unsere Mutter» wie

II 598 f., so wenig kommt es hier darauf an, d.h. die sogenannte
Analogie ist dem Lukrez an dieser Stelle nicht wichtig. Die Ent-

göttlichung der Erde durch Physiologie, die Warnung vor Befleckung
des Geistes durch religio (II 65 9 ; 680) ist allein das, was hier intendiert
wird.



224 DISCUSSION

2) Daspropterea inV 1446 kann ich nur auf den gesamten Gedanken

1440-1445 beziehen : die späte Entstehung der Dichtung, d.h. des

Epos, hat schwere Irrtümer über die res gestae zur Folge, die wir durch

unsere ratio und ihre Rekonstruktionen korrigieren müssen. Die
Schrift als Voraussetzung der Dichtung erscheint in V 1445 nur in
einem angehängten Sätzchen, das nicht den Weitergang des

Gedankens bestimmt. Der «deskriptivneutrale» Charakter der Übersicht

über den Fortschritt (ab 1436) wird, wie nicht vergessen werden

darf, gleichzeitig relativiert; er bleibt unter dem Verdikt (1430-143 5)

über die stets anhaltende Torheit der Menschen, die mit dem
Fortschritt sich steigernde Folgen hat.

M. Furley: It is perhaps worth adding that the subject matter
of the finale of Book I is certainly out of place in the consecutive

exposition of Lucretius' argument — it depends on certain ideas that
are not set out until Book II. This tells us something about the

composition of Lucretius' poem : he certainly felt the need for some

important theme—a theme that would warrant a heightened poetic
tone—at the end of a book.

On the structure of Book V, there are still wide differences of
opinion between M. Müller and me. For the reasons set out in my
paper, I do not believe there is any gap in our text between 1203 and

1204, and I think the argument can be reinforced. It is virtually
impossible that oppressa in 1207 should be taken with cura (as Robin
takes it), instead of withpectora. That would be contrary to Epicurean
psychology. It could only mean that this anxiety (that the gods
make the stars go round) was hitherto repressed by other anxieties.

But there is ample evidence in both Epicurus and Lucretius that

they held the eminently sensible view that one anxiety generates
another. This is the message of Küpiai So^ai. 12 : if one remains

anxious about any feature of the natural world, then no pleasure is

untainted. It is also quite clearly the message of the simile of the

dirty pitcher in Lucretius VI 17 ff. And other texts could be cited.

But if aliis oppressa malis must be taken with pectora, then it is

clearly contrasted with pacata (or placata) mente in 1203. And that



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 22 5

makes the assumption of a lacuna between 1203 and 1204 virtually-
impossible.

With regard to the end of the book, I think M. Müller is in agreement

with me that V 1436-1457 constitutes a non-moral ending.
I should like to emphasize again what is meant by this. To say that

progress in technology does not lead, of itself, to happiness is not
to say that it does lead to misery : Lucretius makes up his mind about
each case on its merits. The discovery of gold led to harm (V 1275

with 1113 ff.), the discovery of horticulture led to pleasure (V 1361-

1378).

M. Müller: i) Die Einführung des nach Raum und Stoff unendlichen

Alls im Finale von Buch I schafft die Voraussetzung für die

Bewegungslehre in Buch II. Dass der gehobene poetische Ton für
den Buchschluss erstrebt und passend ist, behaupte ich auch. Die
Widerlegung des begrenzten aristotelischen Kosmos kann ich nach

dem Beweis der Unendlichkeit noch vor der Kinetik im Unendlichen
nicht out ofplace finden.

2) Ich komme nicht über die Skrupel hinweg, die mir das

unmögliche Bild einer cura erweckt, die ihr Haupt in pectora erhebt.

Ferner macht die Doppelung expergefactum — erigere deutlich, dass

die cura bisher zugedeckt war, tagsüber und in den Sorgen des

täglichen Lebens. — Ferner möchte ich insistieren : nam in V 1204

begründet keineswegs den Gedanken von V 1198-1203, sondern

den hier fehlenden Gedanken : die falsche Religion setzt sich immer
wieder durch gegen die echte pietas. Auch 1198 nec pietas ullast hat

keinen Anschluss nach rückwärts. Diese beiden Defekte dürfen
keinesfalls geleugnet werden.

3) Ob ein technischer Fortschritt ein Glück oder ein Unglück
ist, hängt nicht von ihm selbst, sondern nur vom Zustand des

Gemüts ab. Das gilt prinzipiell. Es gibt weniges, was nicht sinnvoll

verwendet, nichts, was nicht missbraucht werden kann.

M. Schrijvers: 1) A la fin de son aper£u sur l'epicurisme grec,
publie dans les Actes du VIIIs Congres Bude, en 1969, O. R. Bloch a



22 6 DISCUSSION

esquisse deux positions opposees : faut-il donner la priorite au cote

ethique de l'epicurisme ou ä son cote scientifique Sans doute la

physique est-elle, pour les Epicuriens, subordonnee ä l'ethique :

mais, de cela on ne saurait deduire qu'il faille lire partout, entre les

lignes des finales du De rerum natura, un message ethique Les etudes

de W. Spoerri, Th. Cole, K. Thraede n'ont-elles pas mis en lumiere
les traditions scientifiques qui se trouvent ä la base du finale du

chant V La curiosite scientifique de Lucrece se manifeste aussi

dans les grands passages techniques du finale du chant IV. Quant
ä la description de la peste, au chant VI, eile est egalement riche de

notations scientifiques sur les epidemies en general et d'emprunts
faits au corpus hippocratique. Signalons enfin les rapports qui, sur
le plan methodologique, ont existe entre l'epicurisme et l'ecole
medicale des empiriques, si bien que le principe empirique de

Yhistoria peut avoir ete un des facteurs qui ont inspire la traduction
de Lucrece.

2) Vous avez mis la digression sur la Magna Mater en rapport
avec le final du chant II, et ä propos des vers II 644-645 vous avez

parle d'une « harte Zurückweisung der Mutter Erde ». La formule
est ä mon avis trop large : ce n'est pas la conception de la terre-mere

que combat Lucrece, mais celle de la terre consideree comme une
deesse. La meme objection s'applique ä votre interpretation du vers

II 652, selon laquelle Lucrece n'attribue ä la terre « keine Ehrwürdig-
keit», terme assez equivoque. Carere sensu implique, pour la theorie

epicurienne, qu'on ne saurait tenir la terre pour un etre divin, puis-
qu'elle n'est pas un £wov. Comme il existe une grande coupure au

vers II 1023 (991-1022 constituant une Sorte de finale, suivi d'une
introduction assez longue, 1023-1044), je suis plutöt enclin ä mettre
en rapport la digression II 600-660 et les descriptions elogieuses
de la mater terra aux chants I et II (jusqu'au vers 1023).

M. Müller: 1) Wissenschaftliche Interessen des Lucrez leugne
ich prinzipiell nicht, nur scheint mit der ethisch-missionarische

Zweck in den Finalia überwältigend stark hervorzutreten und die



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ ZZ~J

Komposition zu bestimmen. Die Pest in Athen wird so beschrieben,
dass ein Bild des Grauens und der Hilflosigkeit entsteht; das

Wissenschaftliche ist in V 1090-1137 vorweggenommen, um die Funktion
jenes Bildes davon zu entlasten.

2) Der Schnitt bei II 1023, wo das Finale beginnt, nicht bei 991,
hindert nicht die übergreifende Beziehung des Buchabschlusses zur
Buchmitte. « Mutter Erde» ist nach II 658 ff. nur Metonymie, nicht
anders als Venus für Lebenswonne, Mars für Krieg verwendet wird.

M. Kleve : Lukrezens Angriff auf die Liebe Ende des IV. Buches

ist nicht gegen den platonischen Eros gerichtet, sondern ist als eine

Warnung gegen das Verhältnis des gewöhnlichen Menschen der

Liebe gegenüber zu verstehen.

In Lukrezens Idee, dass das Alte dem Jungen weichen muss,
eine Inkonsequenz zu sehen, weil dieser Gedanke nur zur Vorstellung
eines begrenzten Kosmos passt, scheint mir nicht glücklich. Es ist
unwahrscheinlich, dass Lukrez in einem so zentralen Lehrstück
unbedenklich eklektisch vorgegangen sein soll. Der Gedanke ist
empirisch fundiert, und das Verhältnis muss auch epikureisch gesehen
innerhalb einer Welt seine Gültigkeit haben. Wir müssen uns hüten,
den Epikureern Inkonsequenzen zuzuschreiben, bevor wir alle

Auswege ihres eigenen Systems ausgeschöpft haben.

M. Müller: 1) Sicher ist die Verliebtheit des gewöhnlichen
Menschen Ziel der Kritik, aber noch darüber hinaus grundsatzlich
Wert und Sinn persönlicher Liebesbeziehung, die Piaton metaphysisch
als Eros deutet.

2) Nur wenn man an unseren Kosmos allein denkt, dessen

Stoffmenge endlich bleibt, kann man so argumentieren, wie wir es

V 963-968 lesen.

M. Alfonsi: Si conferma la concezione complessa dell'amore-

amkitia,foedus amicitiae di Catullo e degli elegiaci : dove la componente
epicurea si combina con elemento tradizionale romano, e con la



228 DISCUSSION

teofrastea concezione d&\\'amicitia espressa nel De amicitia ciceroniano.

II sottoscritto non puö che aver piacere di trovare confermato

quanto da lui giä espresso anni fa nei Poetae novi e in altri lavori, che

cioe le amare ironie lucreziane contro il acrci-r«? degli innamorati
si riferiscano alle sdolcinature grecizzanti — almeno cosl giudicate
da Lucrezio — di Levio e dei vscovspoi. (analogamente a spunti
analoghi delle Menippee varroniane, particolarmente la satira Papia
Papae rapl eyxajptcov): pur se non credo a una troppo rigida
contrapposizione di Lucrezio ai cantores Eupborionis.

Interessanti le novitä sui cosidetti epiloghi : e se si riconosce

giusto il richiamo a considerarli piü intimamente inerenti al complesso

dell'opera (specialmente per il V libro), si rimane perplessi a negarne
la realtä, riconosciuta anche dalle imitazioni strutturali della poesia
didattica successiva come le Georgiche.

M. Spoerri: Ich habe noch eine Frage zu V 1452 an Herrn
Müller. Wenn ich mich recht entsinne, verstehen Sie hier usus

nicht als Prinzip der Erfahrung (spjreipla, xpijcu;, Ttsip«), sondern

in der Bedeutung von xps'a « Not(lage) », « Bedürfnis » (auch xps'la

ist bekanntlich ambivalent). Wie begründen Sie diese Ihre Auffassung
der Stelle

M. Müller: Grundgedanke der Kulturgeschichte ist, dass die

Not in einer nicht für ihn gemachten Welt den Menschen treibt,
durch Erfahrung sich anzupassen. Es darf neben experientia mentis

der andere Faktor der Notdurft nicht fehlen. Simul beweist, dass

zwei getrennte Dinge verbunden werden.

M. Spoerri: Ja, simul, das usus und experientia (impigrae mentis)

verbindet, ist nur möglich, wenn die beiden Begriffe
Verschiedenes bezeichnen. Ihre Erklärung der Stelle erfüllt diese

Bedingung. Trotzdem bleiben Bedenken. Im Gegensatz zu der

besonders in deutschsprachigen Arbeiten verbreiteten Auffassung,
wonach usus als kulturschaffender Faktor in erster Linie gr. XPS'10L im
Sinne von « Not», « Bedürfnis », « Mangel» usw. entspricht, habe



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 229

ich seinerzeit in meiner Studie Späthellenistische Berichte über Welt,

Kultur und Götter (Basel 1959), 145; 147 Anm. 22, daraufhingewiesen,
dass usus auch das empirische Moment (Gebrauch ; Nutzen ; Praxis ;

Betätigungsweisen und Praktiken, zu denen der Mensch sich

veranlasst sieht; usw.) zum Ausdruck bringen kann. Dieser Ansatz
wurde weiter ausgebaut von Kl. Thraede (in RAG 5 (1962), 1216 ;

in RhM 105 (1962), 167 f. mit Anm. 28) und H.-R. Hollerbach (Zur
Bedeutung des Wortes jpzla. (Diss. Köln 1964)), die auch die Ambivalenz

von xpsla ins rechte Licht rückten und gar schliessen zu können

glaubten, dass nur an relativ wenigen Stellen xpsw im Sinne von evSeta

verstanden werden darf. Nach Meinung von A. Dihle (in Entretiens

Hardt 8 (1962), 212 Anm. 1) besitzt xpsta in Texten aus der

hellenistischen Kulturentstehungslehre sogar «immer die Bedeutung

usus», « nie die Bedeutung egestas» ; hier scheint also nicht einmal

die Ambivalenz von usus anerkannt zu werden. Wie dem nun auch

sei, ich frage mich ernstlich, ob nicht doch an unserer Lukrezstelle

usus «Praxis», «Gebrauch» bedeutet. Aufschlussreich ist die

Zusammenstellung der Belege für usus bei H.-R. Hollerbach (op. cit.,

100 f.). Auch bei dieser Deutung von usus lassen sich usus und

experientia impigrae mentis (nicht einfaches experientia wohl stärker

voneinander differenzieren, als es zunächst den Anschein hat; vgl.
etwa Manil. I 61 : per varios usus artem experientia fecit. Zu experientia

vgl. die Kommentare von L. Robin (tome III, p. 189) und C. Bailey,
vol. III, S. 15 49, mit usus « practice», « utility» (S. 1548 allerdings
« necessity » ; dass Lukrez mit usus und experientia gar zwei Stufen

in der Kulturentwicklung bezeichnen wollte, wird durch simut

widerlegt). H. A. J. Munro, in seinem Kommentar (vol. II 4, S. 351),

stellt den ganzen Abschnitt V 1448-1457 unter das Motto «experience

». Da in 1448 ff. auch von Erfindungen die Rede ist, die schon

einen höheren Lebensstandard voraussetzen (vgl. Arist. Metaph.

981 b 17 sqq. ; 982 b 22 sqq.), bleibt, so scheint mir, usus « Not
(läge) », « Bedürfnis » für unsere Stelle unbefriedigend. Ich glaube
aber nicht, dass man generell usus ganz auf das Empirische reduzieren

kann; usus war nun einmal die gegebene Übersetzung des ambivalenten

griechischen Terminus %psta (von P. H. Schrijvers, in Mnemosyne



230 DISCUSSION

S. IV, 27 (1974), 343 nicht beachtet). Um nur ein eindeutiges
Beispiel anzuführen: Verg. Georg. I 133 erzwingt der Kontext
geradezu die Bedeutung «Notlage», «Bedürfnis» (V. 146: egestas

[W. Spoerri, Späthellenistische Berichte..., 145 Anm. 10]) ; Kl. Thraede

(in RhM 105 (1962), Anm. 28 a.S. 169) und H.-R. Hollerbach
(op. cit., 100 Anm. 1 a.S. 101) vermag ich nicht zu folgen. Verg.
Georg. II 22 passt hinwiederum nur « Praxis ».

M. Schrijvers: Nous devons traduire, a mon avis, usus au vers V
1452 par « pratique». Le Lexicon de Forcellini a raison, je pense, de

n'admettre le sens de « besoin » que dans les locutions impersonnelles
du type usus est mihi. La oü les dictionnaires signalent le sens de

besoin, want, need, etc., la traduction est imposee par le contexte

(par exemple dans des expressions quae belli usus poscunt (Liv. XXVI
43, 7) ; quorum indiget usus (Verg. Eel. II 71)). Le probleme meriterait

une etude separee qui s'occuperait egalement du vers 71 de 1'Art
Poetique d'Horace : si volet usus (cf. la note 18 de mon article sur

l'origine du langage chez Lucrece, in Mnemosyne S. IV, 27 (1974),

342-343)-

M. Müller: Der Kontext erzwingt die Bedeutung « Notdurft»
für V 1452. In usus est «es besteht die Notwendigkeit», bei
Plautus und Terenz, hat usus keinen anderen Sinn als hier. Auch

genügt ein Blick auf VI 9, wo es heisst : ad victim quae flagitat usus,

zum Beweis, dass usus ohne weiteres die Not bedeuten kann. Herr
Spoerri gibt zu bedenken, dass sich die in V 1448-1451 aufgezählten

Errungenschaften doch nicht alle auf den Zwang der Not zurückführen

lassen. Gewiss nicht; aber was überschiesst über die Beseitigung

der Not, über die Befriedigung des Bedürfnisses, wird eben

der experientia des ruhelosen Menschengeistes verdankt, die simultan
mit der Not ihre Antriebe gibt. Dass auch der rührigste Erfindergeist
mit seinen Leistungen die Menschen nicht glücklich machen konnte,
unterlässt der Dichter hier zu sagen, weil er diesen Gedanken für
das 6. Proömium aufbewahren will. So klingt der Ausgang der

Kulturgeschichte so, als wäre er positiv oder mindestens wertfrei;



DIE FINALIA DER SECHS BÜCHER DES LUCREZ 231

dabei ist er doch so nicht gemeint: man erinnere sich an V 1430-

1435. Diesen Kunstgriff des Dichters muss man verstehen. Jedenfalls
ist aber sicher, dass nur die Kombination von Not und Erfindergeist
die Entwicklung der Kultur vorantrieb. Nur so ist simul verstehbar.
Es bliebe absurd, wenn man mit Herrn Spoerri «Praxis» mit
« Erfahrung» kombiniert sähe. Ich halte für todsicher, dass Bailey
recht hat mit « necessity » und « inventiveness » (so vol. III, S. 1548

und zu VI 9, dagegen nicht ganz übereinstimmend zu V 1452 : usus

« practice », « utility ») ; nur wirken die beiden Faktoren gleichzeitig,

nicht, wie Bailey will, successiv.




	Die Finalia der sechs Bücher des Lucrez

