Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 24 (1978)

Artikel: Die Finalia der sechs Biicher des Lucrez
Autor: Miuller, Gerhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

GERHARD MULLER

DIE FINALIA DER SECHS BUCHER
DES LUCREZ

Finalia als gesonderte poetische Teile, von den beweisenden
Partien zu unterscheiden wie die Finalia in Vergils Georgica,
gibt es bei Lucrez nicht. Die Beschreibung der athenischen
Pest ist nicht wirklich ablosbar vom Beweisgang. Die letzten
vier Verse des 1. Buches, die auf das folgende hinweisen, und
die zehn letzten des 5. Buches, die zusammenfassen und ein
Stichwort fiir das 6. Proomium geben, mochte ich nicht als
Ansatz zur Form des Finale bewerten *. Als Finale eines Buches
kann man aber wohl das letzte Hauptstiick seiner Darlegung
bezeichnen, das inhaltlich zur Gesamtheit des Beweisganges
gehort. Denn Lucrez hat diese letzten Hauptstiicke so angelegt,
dass sie erstens den oder einen zentralen Gedanken des Buches,
oder jedenfalls die Anwendung davon auf die Lebensfithrung,
deutlich herausarbeiten, dass aber zweitens die sich ergebende
Wahrheit mit den herkédmmlichen Irrtiimern der Menschen
konfrontiert wird. Ich mochte hier die These aufstellen, deren
Begriindung alle meine folgenden Austithrungen dienen sollen :
der Dichter stellt in den sechs Finalia auf verschiedene Weise,

1 Ich widerspreche hiet, nur in diesem Punkte, der interessanten Datlegung von
E. PérLMANN, « Charakteristika des romischen Lehrgedichts », in Aufstieg und
Niedergang der romischen Welt 1 3 (Betlin/New Yotk 1973), 888 f.



198 GERHARD MULLER

aber letztlich in gleichem Sinne, Irrtum und Leiden der uner-
losten Menschen im Angesicht der maiestas cognita rerum dar ;
und das tut er, wie er im 2. Proémium gesteht, vom Standort
dessen aus, der durch Einsicht dies Leiden iiberwunden hat
und wie vom sicheren Hafen aus mit einem gewissen Genuss
beobachtet, der nichts von Schadenfreude an sich hat, sondern
sich mit menschlichen Mitgefithl und mit missionarischem
Eifer verbindet, den einzigen Weg zur Rettung zu verkiinden.
In der Art, wie er Verirrung vor dem Tribunal der Wahrheit
beschreibt, zeigt Lucrez eine bewundernswerte Kunst.

Dem Missverstindnis mancher Philologen, Pessimismus
und Verzweiflung, wie sie Lucrez beschreibt, spiegelten seinen
cigenen Seelenzustand wieder, ist neuerdings stirkerer Wider-
spruch entgegengetreten als frither *. Das ist nur zu begriissen.
Fir eine Seelengeschichte des Dichters bietet das Gedicht kein
Material. Vielmeht haben wir seiner Kunstform abzulesen,
was der Dichter uns sagen will ; und das ist der grundsitzliche
Sieg der wahren Lebensfreude.

Das Finale des 1. Buches fihrt uns (ab v. 951) die Unendlich-
keit von Raum und Materie vor. Die Argumentation arbeitet
mit dem anschaulichen Kontinuum des Raumes, das keine
Grenze zuldsst, und mit dem anschaulichen Bilde, wie im end-
lichen Raume jeglicher Stoff angesichts der Abwirtsbewegung
sich nur am Boden zusammenballen konnte, so dass alle Bewe-
gung erstiirbe. Dass eine nicht unendliche Stoffmenge nur im
Unendlichen zerflattern wiirde und zu keiner Weltbildung
fihren konnte, lehrt gleichfalls die Anschauung. Nur muss
lebensnotwendig die epikureische Primisse hinzutreten, dass
es kein ordnendes Prinzip, theologisch oder immanent ziel-
gerichtet, bei der Bildung unserer Welt gegeben hat. Unser
Kosmos kam experimentell nach vielen vergeblichen Versuchen
der Kombination von Atomen zustande, als sich ergebende dis-

1 Bt bestimmt dutchgehend die Interpretationen z.B. bei P. H. SCHRIJVERS,
Horror ac Divina Voluptas. Etudes sur la poétique et la poésie de Lucréce (Amsterdam

1970).



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 199

positurae plotzlich einmal ein auf Zeit lebensfihiges Gebilde
ermoglichten. Hier sind wir im Zentrum epikureischer Lehre
und epikureischen Lebensgefithls (v. 1021 fI.). Aus diesem
Unendlichen, von dem eine beliebige Stelle unsere Welt entstehen
sah, brachte Epikur nach dem Hymnus des 1. Pro6miums wie
ein triumphierender imperator die Einsicht in Werden und
Vergehen, in den alte terminus haerens jedes geschaffenen Wesens
zuriick. Daran muss sich der Leser erinnern, wenn et jetzt von
einem experimentell gewordenen Kosmos hort, dessen Verging-
lichkeit feststeht. Ist er doch, um iiberhaupt zusammenhalten
zu konnen, auf dauernde Atomschlige von aussen angewiesen.
Diesem wahten Bilde unserer Welt wird nun, und das ist die
Pointe dieses Buchschlusses, ihr falsches Bild nach aristotelisch-
stoischem Konzept gegeniibergestellt und als unsinnig abgetan.
Die Wichtigkeit dieser Polemik wird von vornherein durch
cine Anrede an Memmius, eine Seltenheit, hervorgehoben
(1052). Dann wird die angeblich kugelférmige Erde mit den
angeblichen Antipoden unserer Anschauung so vorgefithrt,
dass sie von selbst als aller Erfahrung widerstreitend und als
torichte Erfindung erscheint. Freischwebendes Ruhen in der
Mitte kraft einer wmedii cuppedo kann es nach der Atomlehre
nicht geben. Aber der Gipfel der Widerlegung folgt zum
Schluss. Det von den Stoikern angenommenen Aufwirtsbewe-
gung von Feuer und Luft misste die Auflosung der moenia
mundi, ihr Zerstieben ins All und danach der Zusammenbruch
des Weltgebiudes folgen, indem die inneren Teile des Himmels
(penetralia templa) einstiirzen wiitden und alles bisher Feste
sich unter unseren Fissen als Atomstaub verflichtigen. Vor
dem Hintergrund der richtigen Kosmologie, die uns vorge-
fithrt wurde, ist nun der falsch konzipierte Kosmos, Macht-
bereich aller theologischen und teleologischen Lebensdeutung,
aller Glaubhaftigkeit beraubt. Die Folgen, die diese Einsicht
hat fiir unser Leben und seine richtige Fithrung, werden noch
aufgespart. Hs geniigt hier, wenn die Voraussetzungen dafiir
geschaffen sind, dass das zweite Buch nun die Kinetik im



200 GERHARD MULLER

unendlichen Raum und somit Werden und Vergehen unseres
Kosmos als eines Gattungswesens entwickeln kann. Aber in
Wahrheit liegen auch die Voraussetzungen bereit fiir die
ethische Befreiung unseres Lebens. Erst dadurch, dass die
moenia mundi eingerissen sind und der Zugang zum Atom-
geschehen im Unendlichen eroffnet ist, wird sich der Weg
finden lassen zur Uberwindung der Todesfutcht, zur Freiheit
in der zweckfreien Freude am verginglichen Dasein. Wenn
der letzte Vers des 2. Proomiums (v. 53 ; 54-61 sind interpo-
liert) dessen ethische Ubetlegungen mit dem Satz abschliesst :
quid dubitas, quin ommnis sit baec rationis potestas, so ist das Funda-
ment dieser befreienden ratio eben im 1. Finale gelegt, als der
Sieg tber die falsche ratio errungen wurde.

Man muss von diesem Buchschluss gleicherweise nach
riickwirts wie nach vorwirts schauen. Vom Bezug auf das
1. Proomium war schon die Rede. Nicht weniger deutlich ist
derjenige auf das vor das letzte Hauptstiick plazierte Binnen-
prodmium, das eine Art Ruhepause darstellt nach der elemen-
taren Einfithrung in die Atomlehre und der anschliessenden
Polemik gegen die ionischen Physiker. Die prodmienartige
Erklirung des Dichters iiber seine Poetik, die im schwer
beladenen 1. Proomium keinen Platz mehr finden sollte, ist in
jener Ruhepause sehr passend untergebracht, weil von nun an
der Gedankengang anfingt, menschlich und ethisch wichtig
und entscheidungsvoll zu werden. Dabei soll das Vertrauen in
die Finzigkeit und Sinnhaftigkeit unseres Kosmos zerstort
werden zugunsten einer Auffassung, die plerumque videtur tri-
stior esse, quibus non est tractata, und von der es heisst : retrogue
volgus abhorret ab hac (943-945). Die Aufgabe des Gedichts, mit
dem siissen Honig seiner Kunst die bitter scheinende Wahrheit
schmackhaft zu machen, wird also gerade hier akut werden.
Es geht um die wichtigste Wahrheit, an der alles Weitere fiir
uns Menschen hingt.

Es ist noch hinzuzufiigen, dass die vier letzten Verse des
1. Buches nach Ausweis der Futura clarescet, eripiet, accendent



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 201

eine Ankindigung des folgenden Buches mit seiner Kinetik
darstellen. Eine solche Uberleitung gibt es nur zwischen dem
ersten und zweiten Buche, die enger miteinander verkniipft
sind als die beiden anderen Buchpaare. In Wahrheit gehen sie
ineinander iiber ; denn von I 951 bis zum Ende von II lduft tiber
das 2. Proomium hinweg ein geschlossener Gedankengang durch.
Als einziges in diesem Gedicht hat das 2. Proomium keine eigene
Inhaltsangabe und keinerlei Verweis auf das Resultat des
vorangehenden Buches. Auch in dem singuliren Einsatz nunc
age (v. 62) nach dem Proomium zeigt sich die Kontinuitit des
Gedankengangs : nunc age dient sonst (so auch I 953!) der
Innengliederung. An analoger Stelle setzen die anderen Biichert,
einen neuen Gedankengang beginnend, mit principium, primum
oder in primis ein. Der Charakter der Uberleitung geht nun aber
den letzten Versen verloren, wenn man es verschmiht, mit den
Itali und H. A. J. Munro das tiberlieferte szic in se/ zu dndern
und eine Apodosis, mit parva perductus opella schon beginnend,
in einer Liicke von einem Vers zu erginzen !. Gemeint ist mit
Sicherheit : wer das Ergebnis von I erfasst hat, dem wird die
anschliessende Lehtre von der Kinetik leichter fasslich werden.
Ahnliche gedankliche Uberginge gibt es bei VI 527-534 und
bei I 402-409, hier mit dem Gleichnis der Spiirhunde, die,
einmal auf richtige Fihrte gesetzt, alles leichter finden werden.

Der bei I 951 cinsetzende lange Gedankengang gipfelt im
zweiten Finale (ab v. 1023) mit dem Beweis, dass unser Kosmos
zugrundegehen wird, weil er ein Gattungswesen ist. Unge-
wohnlicherweise bereitet eine besondere Vortede (1023-1047)
auf die unerhorte Wahrheit vor, die viele erschrecken muss.
Aber der erste Eindruck ist kein Kriterium ; sonst miisste das
Staunen beim ersten Anblick unseres Himmels denen, die iht
Hohlendasein eben vetliessen, die Wahrheit der gottlich gelenk-

! Man mag sic pernosces auf den im Moment vollzogenen Denkakt beziehen kénnen,
aber die Begriindung durch #amque. . . mit Futura als Pridikaten wire unmoglich.
Konrad MULLER, in seiner Ausgabe (Ziirich 1975), sieht die Schwierigkeit und
fordert cetera pernosces, das er begreiflicherweise nicht in den Text setzt.



202 GERHARD MULLER

ten einzigen Welt garantieren. (Lucrez spielt auf das Hohlen-
gleichnis des Aristoteles nach Cicero, INat. deor. 11 37, 95-96
ohne Nennung des Autors an). Wie jene anfingliche Bewunde-
rung durch Gewohnheit verblasst, so muss auch der erste
Schrecken vor dem neuen Weltbild schwinden und den starken
Vernunftgriinden weichen. Es ist unmoglich, dass unendlicher
Stoff im unendlichen Raum keine Weltgebilde zustandebringen
sollte. Er muss sie zustandebringen wie das unsere und ebenso
zufillig ; der experimentelle Charakter der Entstehung wird
erneut, nach dem 1. Finale, stark betont. Nichts kann die Kraft
der Natur an solchen Bildungen hindern. Uberhaupt gibt es
nichts Geschaffenes, das nicht Exemplar einer Gattung wire, als
solches ohne Plan geschaffen, als solches zu spiterem Untergang
bestimmt. Die Anwendung dieses Gedankens auf uns Menschen
bleibt dem 3. Buche vorbehalten. Die Vorstellung gottlicher
Weltlenker wird, dies ist allein hier wichtig, angesichts der
vielen verginglichen Welten absurd.

Wie es nun zum Vergehen unseres Kosmos kommt, versteht
man aus dem schwindenden Zustrom von Atomen aus dem
Unendlichen, auf den das Wachstum unserer wie jeder anderen
Welt angewiesen ist. Nach erreichter Reife dieses quasi-Lebe-
wesens tritt ein Missverhidltnis zwischen dem dauernden
Abgang von Atomen und der geminderten Zufuhr an Atom-
Nahrung ein. Diese Nahrung kann nidmlich nicht mehr aus-
reichend in die alten Glieder dieses Lebewesens verteilt werden.
In solchem Zustand befindet sich nun schon unsere altersmiide
Erde, die sich nicht mehr ernecuern kann. Diesem Weltteil
merken wir die Entkriftung zuerst an und werden nicht
erschrecken dariiber, wenn wir durch die Physiologia tiber die
Notwendigkeit dieses Prozesses belehrt sind. Aber solcher
Finsicht stellt der Dichter die Torheit der natiirlichen Welt-
anschauung gegentiber, hier vertreten durch zwei biedere
Bauern, die den sinkenden Ertrag ihrer Acker auf Launen
Fortunas oder, noch schlimmer, auf Zorn der Gotter itber
zunehmende Unfrommigkeit zurickfithren. Wer hier den



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 203

Pessimismus des Dichters ausgedriickt findet * und darin eine
Vorandeutung desselben Pessimismus am Schluss des 6. Buches,
der verkennt die kompositorische Kunst des Dichters, vermoge
deren wieder am Schluss eines Buches das Falsche und das
Wahre, Verblendung und Finsicht konfrontiert werden. Die
gewonnene Einsicht kann sich jetzt am wirklichen Ende der
Welt bewihren und ihren Sieg sinnfillig werden lassen. Det
dramatische Zusammenbruch am Ende von Buch I war ja nur
ein fiktives Bild, das eine falsche Kosmologie widerlegen sollte.
Dem faktischen Absterben unseres Kosmos, des wirklichen,
den wir so gern fir ewig halten (und der antike Mensch tat es
immer mit Ausnahme der Atomisten), furchtlos ins Auge zu
schauen, das ist es, wozu uns die lange Entwicklung der Kinetik,
die nun am Ziel ist, helfen mo6chte.

Eine gewisse Bezichung dieses Schlusses zum 2. Proomium
scheint mir deutlich. Zwar geht es dort um Habsucht und
Machtgier ; aber es wird ohne weiteres deren Herkunft aus
religio und aus Todesfurcht angenommen, noch ehe sie im 3.
Pro6mium explizit ausgesagt ist (II 44-46). Wenn nun das 2.
Proomium mit dem Satz schliesst (53), nur die ratio konne
unsere Seele befreien, so kann mit der ratio nicht die Kenntnis
ethischer Vorschriften, etwa die Unterscheidung natiirlicher
und notwendiger Begierden von solchen, die es nicht sind 2,
gemeint sein ; sondern rafio ist hier gewiss die im 2. Buch zu
entwickelnde physikalische Lehte, zu der die am Schluss von
I erreichte Unendlichkeit des Alls nach Raum und Materie die
Voraussetzung bildet. Das Verstehen der natura rerum macht

1 Fr. KuiNnGneR, « Philosophie und Dichtkunst am Ende des zweiten Buches des
Luctez», in Hermes 80 (1952), 3-31. Entschiedener Dissens bei G. JACHMANN,
« Lucrez im Utrteil des Cicero », in Athenaeun 45 (1967), 89-118.

2 So meint P. Bovance, in Gromon 32 (1960), 621 f., der gegen mich einwendet,
nur mit einem impliziten, nicht ausgedriickten Gedanken konne ich einen Bezug
des 2. Proomiums auf sein Buch konstruieren und analog bei den anderen Proomien.
Aber dass die Physiologia von der Todesfurcht befreit (und schon dadurch ethisch
reinigende Wirkung tut), ist ein Grundgedanke, der das Proomium mit dem
Buchschluss verbindet.



204 GERHARD MULLER

uns frei. Diesem Grundgedanken des Epikur gilt ja das ganze
Pathos des Gedichtes. Aus ihm folgt auch, dass die ethische
Problematik des 2. Proomiums keineswegs gegen seine untrenn-
bare Zugehorigkeit zu diesem seinem Buche spricht, dessen
Inhalt ganz zur Physiologia gehort. Die epikureische Ethik
hiingt eben am richtigen Verstehen der natura rerum. Ubrigens
ist keines der lucrezischen Prodmien austauschbar nach Art
der Proomien von Ciceros Dialogen. Auch dass der Gegensatz
zwischen Finsternis und Licht, der im ersten Verse des 3. Buches
so wunderbar verwendet wird, eben derjenige zwischen dem
Zustand unerleuchteter Menschen und der Physiologia ist,
dass er also die Konfrontation vom Ende des z. Buches wiedet-
aufnimmt, scheint mir nicht unglaubhaft. So wiirde eine gewisse
Verbindung zwischen endendem und anfangendem Buch auch
hier gegeben sein, obwohl die stoffliche und formale Cisur nach
dem ersten Buchpaar (wie nach dem zweiten) grosser ist als nach
den Biichern I, III und V. Nach I kann man von Cisur kaum
noch sprechen. Zwischen IV und V liuft dagegen gar keine
Verbindung.

Es bestitigt sich uns auch am zweiten Buchschluss, dass
Lucrez das Falsche ins Licht der Wahrheit stellen will. Er
beschreibt das recht deutlich, wogegen er den Leser einnehmen
mochte, um ihn zur wahren Lehre zu fithren. Er ist mit Leiden-
schaft, wie Goethe gesagt hat, «ein dichterischer Rhetor ».
Man darf ihm nicht wegen der glanzvollen Fihigkeit, die er
bei der Beschreibung der falschen Sache zeigt, sympathetische
Verbundenheit mit dieser diagnostizieren.

Unsere Neigung, vom Buchschluss nach vorwirts und
riickwirts zu schauen und kompositorische Beziehungen zu
anderen Teilen zu finden, wird ermutigt durch eine Beziehung,
die sich aufdringt, zwischen dem Untergang unserer Erde, wie
er am Ende von Buch II behandelt witd, und dem Exkurs
iber den Kult der Magna Mater, der in der Mitte des Buches,
also an bedeutungsvoller Stelle, plaziert ist. Er steht in einem
Abschnitt tber die Verschiedenartigkeit von Atomkom-



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 205

binationen. Da heisst es (598 f.): die Erde ist, weil sie eine
reiche Fiille solcher verschiedenen Kombinationen in sich birgt,
Mutter der Gotter, der Menschen und Tiere genannt worden.
An diesen Satz schliesst sich eine #xgpacig des Kultes der
Magna Mater, wie ihn die alten Dichter der Griechen besungen
haben, in Wahrheit aber doch nicht so, nimlich nicht in der
ungebrochenen Gestalt eines alten Mythos, sondern unter-
mischt mit stoischer Allegorese, die aus dem mythischen
Vorgang physikalische und besonders ethische Wahrheiten
herausliest wie Einschiichterung der Unfrommen, Entmannung
der galli als Strafe fiir Gottesfrevel oder Undankbarkeit, Pflicht
der Kinder, den Eltern fiigsam zu sein oder die Eltern wie das
Vaterland zu verteidigen. Abgeschlossen wird diese &xgpaoig
durch das harte Verdikt: guae bene et eximie quamvis disposta
ferantur, | longe sunt tamen a vera ratione repulsa (644 f.). Diese
allegorische Deutung heisst « gut und vortrefflich zurecht-
gelegt », aber eben zurechtgelegt, um so schlimmer, weil sie
anerkennenswerte Wahrheiten so herausinterpretiert, dass
Wiirde und Hoheit, ja gottliche Erhabenheit der Magna Mater
nicht genommen, sondern voll belassen werden. Das Volk
erweist ihr ergriffen kultische Ehrungen, die ausfiihrlich
beschrieben werden. Horrifice zieht das Bild der gottlichen
Mutter durch die Linder (609). Aber Fascination und horror
gelten legitim nur dem Unendlichen und dem zweckfreien
Spiel der Atome in ihm, das nicht auf den Menschen bezogen
und nicht auf Verchrung angewiesen ist (III 26-30). Die Erde
datf den Blick in dies Unendliche nicht versperren, die Wonne-
schauer konnen niemals ihr gelten, auch nicht anteilweise :
nec tellus obstat, quin ommia dispiciantur, | sub pedibus quaecumque
infra per inane geruntur. Mit der epikureischen Lehre ist irgend
eine auch noch so entmythologisierte Verehrung der Erde als
unserer Mutter und Nihrerin unvereinbar. Sie wird verdringt
durch die Physiologia, die unserer Erde ihren relativen Platz
im Prozess des Werdens und Vergehens anweist. Dies ist aber
genau das Ergebnis, in dem das 2. Buch an seinem Ende gipfelt.



206 GERHARD MULLER

Der Blick, den wir von dort aus auf den Exkurs in der Buch-
mitte warfen, bestitigt die gegebene Interpretation. Von det
Komposition iiber weite Strecken hin, die fiir Lucrez charak-
teristisch ist, haben wir hier ein schones Beispiel. Die Ver-
urteilung jener allegorischen Auslegung des Magna Mater-
Kults wird nun offensichtlich durch die zugegebene treffliche
Zurechtlegung nicht im geringsten eingeschrinkt, im Gegenteil :
longe sunt tamen a vera ratione repulsa (11 645).

Die nichsten sechs Verse charakterisieren Wesen und
riumliche Entfernung der wahren Gotter, zu denen die Erde
nicht gehort. Erst der Jargus sermo, den V 155 verspricht, wird
den Beweis dafiir bringen, wie es mit den echten Géttern steht.
(Gewisse grundlegende Sachverhalte koénnen, nicht nur in
Proomien, vor ihrer lehrmissigen Behandlung vorweggenom-
men werden). An diese kurze theologische Erklirung schliesst
sich nun der entscheidende Satz (652-654) : « Die Erde jedoch
existiert zu aller Zeit ohne Bewusstsein ; und nur weil sie iber
die Grundstoffe zu vielen Dingen verfiigt, kann sie vieles auf
vielfache Weise ans Licht der Sonne bringen». Erst nachdem
so die Erde jeden Restes von Verehrungswiirdigkeit entkleidet
ist, erlaubt der Dichter in einem Anhang von sechs Versen
(655 f1.) die Bezeichnung der Erde als deww mater, nimlich die
herkommliche, und ebenso erlaubt er dhnliche Metonymien,
wenn nur der Redende solche Metonymien wirklich als nur
Moy gemeint versteht, nicht als &pyw ( = wera re 659). Denn
damit wiirde er sich (animum, natiitlich den eigenen) mit schimpf-
licher Religion beflecken.? Die Praxis des Lucrez entspricht

! Entschiedenen Widerspruch verdient die Meinung von P. H. ScHRIjVERs
(op. cit., 57 fL.), vera re sei = a vera ratione, dies solle, mit parcat verbunden statt mit
contingere, bedeuten « grice a la vérité objective » und animum sei der des Lesers.
Alle drei Diagnosen sind sprachlich evident unmaoglich. Schwerwiegender ist die
weitete Meinung (zbid., 54-56), Luctez bejahe die mythische Datstellung im
Exkurs als Mittel, epikureische Wahrheit dem Volke einleuchtend zu machen
(Propagieren durch Sakralisieren, dies sogar dem Honig musischer Darstellung
von I 945 gleichgestellt, /bid., 58 Anm. 8). Abet a vera ratione repulsa(645) bezeichnet
nicht etwa nur die poetologisch notwendige Distanz zwischen Wahrheit und



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 207

dieser seiner Forderung, die ja in ihrem positiven Teile nur der
Notwendigkeit des epischen Stils gehorcht. Im 1. Prodémium
gibt er der epikureischen »o/uptas den Namen Venus und sogat
im allegorischen Sinn den Beinamen Aeneadum genetrix, um
stilgemiss in seinem ersten Verse einsetzen zu konnen . Vom
Acheron-Mythos im 3. Buche und seiner Beurteilung wird
noch zu reden sein.

Die vorliegende Betrachtung des ganzen Exkurses lehrt,
dass der Dichter in ihm wie sonst das Falsche darstellt, um von
ihm abzuschrecken. Er verlangt einen Leser, der bis zum Ende
des Buches die dichterische Rhetorik im Gedichtnis bewahtt,
die in der Buchmitte den religiosen Wahn tiber unsere Erde
negativ beschriecben hatte.

Der lange Schlussteil des 3. Buches kimptft mit Formen
aus Diatribe und Konsolationsliteratur gegen die Todesfurcht
an, die trotz anerkannter Beweise der Sterblichkeit michtig
weiterwirkt. Nur dies Ganze ist als Finale anzusehen. Alle
nichtepikureischen Elemente in ihm sind ins Denken Epikurs
einbezogen. Der Torheit wird die Einsicht entgegengehalten,
dass der Tod uns nichts angeht. Auf diese negative Einsicht
kommt alles an, da sie nach der Lehre des Meisters das sterbliche
Leben genussreich macht. Denn laut v. 41-93 des Proémiums
ist die Todesfurcht Hauptursache der grossen Laster, die das
Leben vergiften. Befreien von ihr kann nur naturae species ratioqgue.

Einkleidung, sondern die schroffste Ablehnung des sakralen Vorgangs, den der
Dichter auch nach det ethischen Ausdeutung verabscheut.

1 Eigentlich allegorisch redet Lucrez in dem Bilde des 1. Proomiums, das Mars
in Venus’ Armen liegend zeigt. Es soll klitlich ausdtiicken, dass nur die epikut-
eisch verstandene voluptas dem Kriegsgeist Einhalt gebieten kann, der die romische
Gegenwart erfiillt. Dies ist so wenig ein Rickfall in die schlimme re/igio wie die
Mythen Platons ein Riickfall in die vom Philosophen abgelehnte mythische
Theologie sind. Die Nacherzihlung der Fabel vom Sturze Phaethons (V 396-405),
die eine falsche kosmologische Theorie, wohl die stoische éxmbpwoig, veran-
schaulichen soll, zeugt mehr von stoischer Allegorese als von lucrezischer. Die
ironische Ablehnung in V 405 und die dogmatische in 406 sind uniiberhorbar.
Analoges gilt von IT 1154.



208 GERHARD MULLER

Das, was diese bisher lehrte, lisst fiit den Menschen nur die
mors immortalis tibrig ; mit thm verstockte Gemiiter vertraut
zu machen, dienen die Mahnungen und sarkastischen Wider-
legungen in den neun Abschnitten des Finale. Das Thema,
das fir die Ethik fundamental ist, wird hier, in der Mitte des
Gedichts, mit viel Abwechslung variiert.

Den Anfang macht der Gedanke (830-864) : alle Schrecken
der Geschichte nach unserem Tode bertihren uns so wenig wie
deren Schrecken vor unserer Geburt. Der Tod macht es sogar
gleichgiiltig, ob man vorher gelebt hat oder nicht?, « sobald
der unsterbliche Tod das sterbliche Leben genommen hat»
(869). Am Schluss des Buches wird dieser Hauptgedanke in
der Form eingehimmert, dass keiner durch Verlingerung
seines Lebens um beliebig viele Menschenalter der wors aeterna
auch nur das geringste wegnehmen konnte. Die Dauer der
Nichtexistenz bleibt dieselbe, ob einetr heute stirbt oder vor
vielen Jahren gestorben ist. Damit ist negativ ausgedriickt,
dass der Sinn der Lebensetfiillung in jedem Falle in der gege-
benen Zeitspanne gefunden werden muss, auf deren Linge es
gar nicht ankommt. Aber diese positive Mahnung Epikurs
auch so positiv zu formulieren,wie wir sie etwa im Katechismus
(Kbpraw 868 19) lesen, wird vermieden. Es gehort vielmehr
zum Stil dieses Finale, die Absurditit des dumpfen Hingens am
Leben drastisch zu zeigen. Stets ist der torichte Mensch der
Adressat, der sich bei aller dusseren Unsicherheit des Lebens
doch immer wieder von der Zukunft, also von aussen eine
bessere Befriedigung erwartet. Thm wird gesagt, was schon
die natura rerum in der Mitte des Finale gesagt hatte : nec nova
vivendo procuditur ulla voluptas (1081). Da er das nicht begreifen
will, gleicht sein Zustand dem Fass der Danaiden (1084), von

L Differre 868 fordert eine Doppelfrage, da differt an nicht lateinisch scheint. Die
von R. Heinze und Bailey angenommene Ergianzung wtrum aliquo vor elliptischem
an allo ist unzumutbar, auch bliebe dann Zaz unverstindlich, das zu differre in
dieser Stellung trotz Bailey nicht gehoren kann. Also ist K. Lachmanns ante ullo
durch S. Brandts necne zu erginzen, natus ist tiberflussig.



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 209

dem nicht lange vorher die Rede war. Man sieht, dass dieser
letzte Abschnitt die ethische Kritik, die das Finale bezweckt,
zusammenfassend hochst glicklich neu formuliert und die
mors aeterna mit menschlicher Blindheit wirkungsvoll konfron-
tiert. Indirekt wird so deutlicher als durch Wiederholung eines
positiven Lehrsatzes, woher allein Heilung zu erwarten ist:
aus der Bejahung der eigenen Verginglichkeit. Deren Fehlen
ist das eigentliche Ungliick des Menschen.

C. Giussani irrte sehr, als er hier nur ungeordnete Zusitze
des Dichters sehen und den urspriinglichen Schluss des Buches
bei v. 1075 finden wollte *. Vielmehr weist dieser vorangehende
Abschnitt (1053-1075) auf den letzten deutlich voraus. In einer
Weise, die wir aus der Satire kennen, beschreibt er unstetes
Leben unter einer Belastung der Seele (1054), von der nur das
Studium der natura rerum befreit. IThre Lehre wird hier aber nur
als Problem so formuliert, dass man die Antwort schon hort,
die im letzten Abschnitt ausdriicklich wird. Das Problem ist
der auf ewig geltende Zustand, in dem sich fiir Sterbliche alle
nach dem Tode bevorstehende Zeit? befindet. Gemeint ist
die ungeheuere Macht der mors aeferna, angesichts deren die
kurzfristigen Sorgen des Menschen (#nius horae 1073) belanglos
scheinen.

1 Verniinftiger Widerspruch gegen Giussani in der Saarbriicker Dissertation von
T. Stork, INil igitur mors est ad nos (Bonn 1970), 146 ff. Auch sonst trigt sie Gutes
zur Interpretation bei.

2 Status 1074 als Zustand der Menschen (Bailey) ist hier sachlich und stilistisch
unmoglich. E. J. Kenney (ed., De rerum natura. Book 111 (Cambridge 1971))
nimmt Doppelsinn an und hort in stafus auch den rhetorischen Sinn (ovdoug).
Dagegen spricht 7n gio, das man dann gegen die Stellung zu femporis zichen miisste.
— Manendo 1075 ist mit Heinze zu halten. Restat manendo ist intensivierende
Verdoppelung: « steht noch aus, indem sie bevorsteht »; die unbesiegbare Macht
der mors immortalis ist ausgedriickt. Manenda scheint trotz Lambin und Lachmann
nicht lateinisch. Ich habe passivische Formen nur vom intransitiven manere
gefunden. Die transitive Bedeutung « erwarten » ist von exspectare nur auf das
Aktiv von manere ibergegangen, Wie es scheint, kann man nicht sagen: res futurae
manentur.



210 GERHARD MULLER

In der Mitte des dritten Finale steht als lingster und gewich-
tigster Passus die Anklagerede, die die natura rerum selbst
gegen das normale Verhalten der Menschen hilt. Die Form
des Lehrgedichts belebt sich durch wposwmoraiia entgegen
einer gewissen griechischen Theorie, die ihm das verbietet. *
Schon vorher gab der Dichter anderen Personen das Wort, aber
torichten, die in Klagen iiber den Verlust eines Angehorigen
oder in Klagen tiber die Verginglichkeit ihrer Lebensfreuden
ihren Unverstand konventionell zum Ausdruck bringen (894-
911 ; 912-930). Epikurs Physis dagegen redet epikureisch.
Doch erfordert die Form der Scheltrede negative Wendungen,
aus denen die Mahnung des Meisters herauszuhoren ist:
geniesse die Lust begrenzter Zeit und ziehe die Qualitit der
Quantitit vor; durch Verlingerung wird nichts gewonnen,
eademn sunt ommnia semper (945). In einer zweiten Rede weist die
strenge Ankligerin den Alten zurecht, der immer noch nicht
stetben will ; das Prinzip der Succession zwingt, Jingeren
Platz zu machen. Dies fiihrt der Dichter in eigener Rede weiter
aus und priagt den Satz, der einen vorepikureischen Gemein-
platz in die Sprache rémischen Rechts umsetzt : vitague mancipio
nulli datur, ommibus usu (971). Dann wiederholt er den Gedanken
des ersten Abschnitts tber die avorodnota des Todes. Die
Vokabeln borribile und triste (976) dienen dem Ubergang zu den
mythischen Héllenstrafen.

Diese Mythen werden verurteilt wie der von der Magna
Mater. Doch wird gesagt : solche Qualen gibt es wirklich, wie
sie von Tantalus, Tityos, Sisyphus und den Danaiden erzihlt
werden. Es sind die Qualen der falsch lebenden Menschen.
Da sie ihre Todesfurcht nicht als Ursache ihrer Leidenschaften
und Leiden dutchschauen und ihren Qualen keine Grenze zu
setzen wissen (1021), projizieren sie selbst ®* diese Qualen in
eine jenseitige Holle, um sich dadurch das Leben erst recht

1 Cf. E. POHLMANN, art. cit., 828 f.
* Der Gedanke schon bei Demoktit, Vorsokr. 68 B 297, dann vielleicht epikureisch.



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 211

zur Holle zu machen. Was aus Todesfurcht entstand, verstirkt
diese Todesfurcht wieder. Betreibt hier nun Lucrez allegorische
Auslegung von Mythen, wie vielfach behauptet wird ? Alle-
gorisch deuten heisst doch den Sinn bewahren, den man vom
faktischen Inhalt ablost. Bleibt fiir Lucrez der Sinn dieser
Mythen erhalten, indem er sich im Diesseits verwirklicht ?
War es der Wunsch des missionarischen Predigers, der die
Herzen reinigen wollte, die Bilder endloser Qual als erzieherische
Poesie zur Abschreckung zu verwenden ? Wollte er nicht
vielmehr den mythischen Inhalt mitsamt seiner Herkunft, also
mitsamt seinem Sinn analytisch beseitigen ? Ist nicht der Tadel
deutlich genug, der gegen das Unvermogen gerichtet wird,
den Qualen der Seele eine Grenze zu setzen ? Kann das Streben
nach einem memepaspévov der Lebensfreude durch die Ausmalung
cines édmetpov an Qualen ermutigt werden ? Ich vermute,
Lucrez wollte von den ins Diesseits projizierten Hollenstrafen so
wenig wissen wie vom Kult der Magna Mater, wenn er ethisch
gedeutet ist. Das braucht er deswegen nicht ausdriicklich zu
sagen, weil er die Laster, die den Mythen zugrundeliegen, als
Folgen der Todesfurcht lingst zu seinem Angriffsziel gemacht
hat.

Im nichsten Abschnitt lisst der Dichter einmal die Stimme
des zur Einsicht gelangenden Menschen erténen, eine will-
kommene Abwechslung. Er ldsst ihn sein eigenes mittel-
missiges Leben an dem grosser Minner messen, die doch alle
in den Tod gegangen sind. Wie beschimend kime es da dem
Sprecher vor, wenn er sich der Bejahung des Todes entziehen
wollte. Auch der zweite Abschnitt (870-887) kimpft wie zwei
schon genannte gegen banalen Kummer tber das Sterben mit
dem Argument der Empfindungslosigkeit des Toten an ; dies
ist der verbindende Gesichtspunkt, weil Lucrez auf die mors
immortalis hinauswill. Hs geht hier um die Furcht vor dem
Schicksal der eigenen Leiche, die auch Leute peinigt, die nicht
an Unsterblichkeit glauben. Thre Inkonsequenz wird im
unsinnigen Bilde eines Mannes aufgezeigt, der zusieht, wie seine



212 GERHARD MULLER

Leiche von Tieren zerfressen wird. Seit dem Proomium der
llias ist es fir antike Menschen die schrecklichste Aussicht,
nach dem Tode von Hunden und Vogeln gefressen zu werden.
Aber bei normaler Beerdigung, in welcher Form immer, misste,
so argumentiert Lucrez, das Unheil gleich gross und die
Furcht nicht geringer, aber auch nicht sinnvoller sein. In der
Konsequenz epikureischen Denkens wird es wohl gleichgtltig,
wie und ob tiberhaupt eine Leiche beerdigt wird.

Schliesslich ist zu bedenken, dass wir am Ende des 3. Buches
in der Mitte des Gedichtes, aber auch in der Mitte seiner
Botschaft stehen. Nachdem uns bisher die Verginglichkeit der
xoopor im Unendlichen und die Verginglichkeit der Menschen-
seelen bewiesen ist, wird der alltigliche Mensch mit seinem
herkémmlichen Verhalten vor diese Wirklichkeit gestellt.
Nun soll er sich ganz mit dem Gefthl der Verginglichkeit durch-
dringen und von da aus die allein sinnvolle Lebensfithrung
lernen. Die Form der Belehrung in diesem Finale ergibt sich
aus der Notwendigkeit, diesen alltiglichen Menschen auf-
zukldren und seine Denkgewohnheiten griindlich zu korrigieren.
Daher die volkstiimlichen Widerlegungen, Mahnungen und
Schelten. Siegreich steht iiber dem Buchschluss die strahlende
Wahrheit, zu der diese Art von Belehrung auf den Weg bringen
mochte.

Im vierten Finale lesen wir die bitterbose Entwertung der
Liebesleidenschaft, die das Leben vergifte und reine, epikureische
voluptas unmoglich mache. Schuld daran ist das Missverstehen
der simulacra, die beim Liebesakt eine notwendige Funktion
haben, aber nicht Anlass zu unsinnigen Erwartungen geben
diirfen, als ob ein Einswerden mit der Person, von der die
simulacra ausgehen, moglich wire (penetrare et abire in corpus
corpore foto 1111). Dies Verlangen ist eine Krankheit der Seele
(aerumna, furor 1069). Um ihr zu entgehen, muss man die Rolle
der simulacra in der Liebe auf ihren physischen Zweck be-
schrinken ; damit setzt das Finale ein. Modell fiir das richtige
Verstindnis sind die Pollutionen von Pubertierenden, bei denen



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 213%

simulacra, von beliebigen Korpern kommend, unbewusste
Wirkung tun. Es heisst dann (1037) : sollicitatur id nobis, quod
diximus ante, | semen, namlich beim reifen Manne. Hier muss 7d
mit guod diximus vetbunden werden (der Stellung nach, und
well 7d semen unpassend wire) ; der innere Akkusativ ist sicher,
und es dringt sich als Erginzung der fehlenden Silbe idew
geradezu auf : eandem sollicitationem sollicitatur,® nimlich wie
sie 1030-1036 beschrieben wurde. Stellt man dann noch mit
R. Waltz in 1039 den notwendigen Nebensatz her (cum movet
statt commovet), dann leitet der Hauptsatz ex homine bumanum
semen ciet una howinis vis die exakte Begriindung fiir die Parallelitit
des bewussten erotischen Aktes mit jenen Pollutionen ein.
Die Liebesverbindung wird auf einen physiologischen Vorgang
reduziert, der nicht mit der Leidenschaft des Gemiits verbunden
werden darf, die krank macht, indem sie den unerfiillbaren
Wunsch der Betriedigung durch die geliebte Person nidhrt. Nur
die leidenschaftslose Befriedigung des Triebs, sei es auch bei
detr Venus vulgivaga, gewihrt gesunde voluptas. Die epikureische
Lebensfreude vertrigt sich also nicht mit Liebe im Sinne der
Neoteriker, gegen deren Auffassungen und Lebensweise denn
auch eine sarkastische Polemik gefithrt wird ; auch sie bedient
sich satirischer und diatribenhafter Redeweise. Dann werden
noch falsche Vorstellungen iiber Vererbung und Kinderlosig-
keit durch physiologische Erklirung zurechtgeriickt. Die
Schlussverse des Buches geben in humorvollem Tone dem
chelichen Zusammenleben einen besseren Ersatz fiir das ihm
geraubte épwtixdv madog in Gestalt der Gewohnung und ruhigen
Zuneigung. Sollten uns nicht die Worte consuetudo concinnat

1 Eine Liicke nach 1037 (Giussani, K. Miiller) erkenne ich nicht an. Ich habe die
editio princeps Brixiensis und die drei folgenden italienischen Ausgaben auf meiner
Seite, die laut H. A. J. Munto schon ides hatten. Die evidente Besserung von
R. Wavrrz steht in REL 29 (1951), 193. In v. 1058 nehme ich Th. Creechs
‘Emendation auf: binc antemst numen amoris. Die Weihe durch eine gottliche Macht
ist vernichtet. Ubrigens ist auf den Liebeswahn das anwendbar, was Epikur
(Ep. ad Hdt. 50 f.) iiber Vetfilschung von Sinnesdaten durch ein mposdoZalépevoy
sagt.



214 GERHARD MULLER

amorer (1283) auf den Gedanken bringen, die so verstandene
eheliche Verbundenheit mit der epikureischen Freundschaft
gleichzusetzen, da doch Epikureer bei Cicero (F7n. 1 20, 69)
das consuetudine adamare gerade ein Charakteristikum der Freund-
schaft nennen ? Frauen waren im Kepos von der ¢urix, dem
wichtigsten Wege zur Gliickseligkeit, nicht ausgeschlossen.
Und dass bei solcher Auffassung dem falschen Versuch des
Einswerdens das wahre, philosophische Einswerden mit dem
Meister und mit den Gottern, das doch die Freundschaft aus-
macht, entgegengestellt wire, wiirde gut zu der hier versuchten
Interpretation der Finalia passen. Es wiirde auch die Vermutung
unterstiitzen, die sich ohnehin nahelegt, Lucrez habe den leeren
Platz des 4. Proomiums, der fiir uns von fremder Hand mit
Versen aus Buch I, einer unmoglichen Iteration, ausgefiillt ist,
einem Hymnus aut die Freundschaft oder auf Epikur als ihren
Stifter zugedacht. Es wire verwunderlich, wenn sie im voll-
endeten Gedicht nicht verherrlicht wiitde. Es ist doch einem
Freunde mit Emphase gewidmet. Die inhaltliche Verbindung
aber, die wir zwischen dem Ende des 3. Buches und dem
4. Proomium fordern miissten, wiirde sehr gliicklich die sein :
der von der Todesfurcht Beftreite braucht vor allem die Freund-
schaft, um den Weg zur Glickseligkeit zu finden (Kdpuow 36&o
27). Uber das 4. Buch aber, das mit dem Thema simulacra aus-
gefullt ist, wiirde sich der Bogen spannen von den heilbringenden
simulacra von Gottern zu den oft unheilbringenden simulacra
von schénen Korpern.

Die Kulturgeschichte im umfangreichen . Finale arbeitet
die Antinomie zwischen Fortschritt und Gliick heraus. Wer im
letzten Vers des Buches artibus ad summmnm donec venere cacumen
(1457) einen optimistischen Ausklang hoért, hat den Dichter
nicht verstanden ', der einen irrigen Glauben an den héchsten

1 Mit der Diagnose von P. GIUFFRIDA, « Il finale (vv. 1440-1457) del V libro di
Lucrezio », in Epicurea in memoriam . Bignone (Genova 1959), 129-165, komme
ich im wesentlichen {iberein; et behandelt nur vv. 1440-1457.



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 215

Gipfel meint. Kurz vorher (1430-1435) hatte er die Diagnose
gestellt, dass die Menschen das Mass des Besitzes und der
wahren Freude nicht kennen, sondern in nichtigen Sorgen
und mit schuldhafter Ubersteigerung der Lebensanspriiche
unselig leben und die Schrecken des Krieges mehren. Schon
das Proomium hatte die Errungenschaften von Brot und Wein
wie von Sicherheit vor Bestien stark abgewertet gegentiber
der Reinigung der Herzen durch Epikur. Genau so verkiindet
das eng an den Ausgang von V anschliessende Proomium VI,
dass Ackerbau und Poliskultur, die Athen verdankt werden,
den Grunddefekt des Menschen nicht verdecken konnten, und
dass erst der Athener Epikur das swmmum bonum als Norm
aufrichtete, die zur Heilung fithren kann.

Dass die drei kurzen Abschnitte, die nach jener Diagnose
das 5. Buch abschliessen, die Fragwiirdigkeit des Fortschritts
ausdriicken, darf man nicht verkennen. Zuerst heisst es(1436-
1439), Sonne und Mond hitten die Menschen tiber die Ordnung
des Jahres und des kosmischen Geschehens belehrt. Dies ist
eine legitime neue Einsicht, doch von Wert nur, solange die
Bewegungen von Sonne und Mond im Rahmen der #atura
gubernans (N 77) epikureisch verstanden und nicht als Bewe-
gungen ihres eigenen oder gottlichen Willens missdeutet werden.
Vor dieser Gefahr hatte der Syllabus (78-81) gewarnt; auch
gehorten die Bewegungen am Himmel in v. 1204-1214 2zu den
Hauptursachen des Weiterlebens der re/igio. Ein zweiter Fall
ambivalenten Fortschritts folgt (1440-1447): die Schrift und
in ihrem Gefolge die Dichtung entstanden spit, nach Stadt-
kultur, Seefahrt und internationalen Verbindungen. (Dreimal
muss dem ¢um coepere 1444 iam vorausgehen, also ist Lachmanns
iam fur tum 1442 sicher.) Infolge ihrer spiten Entstehung kennt
die Dichtung, also das Epos und die von ihm abhingigen
Gattungen, die Wahrheit iiber die Frithzeit des Menschen
nicht, sondern bietet uns Mythen an, die wir als wahr ansehen
sollen. Die vollige Ablehnung dieser alten Dichtung wird hier
uniiberhdrbar ausgesprochen, in Ubereinstimmung mit Epikut.



216 GERHARD MULLER

Auch die zehn Schlussverse des Buches sagen mehr aus, als
es auf den ersten Blick scheint. Sie sind gewiss eine stichwortar-
tige Zusammenfassung der behandelten Themen mit geringen
Zusitzen. Aber dariiber hinaus nennen sie usus et impigrae
mentis experientia als die Motoren, die von Anfang an bis heute,
gleichzeitig wirkend (sémul/, nicht in Phasen, wie Bailey meint),
die Entwicklung der Kultur vorantreiben, die also ein Natur-
prozess ist wie andere solche und gleich ihnen hinzunehmen
ist. Menschen mussten in Anpassung an eine gnadenlose
Wirklichkeit einen solchen Prozess votrantreiben, denn: a/id
ex alio clarescere corde videbant. Das bedeutet einmal die Kon-
sequenz im Prozess. Aber diese Wendung klingt erstaunlich
gleich wie die fiir die innere Folgerichtigkeit epikuteischer
Naturbetrachtung verwendete : namque alid ex alio clarescet
(I 1115), nur dass dort, am Schluss des 1. Buches, der kon-
sequente Weg zur Einsicht in die #/fima naturai fihrte. Hier
dagegen sehen die Menschen (videbant) das Licht des Fortschritts,
der sie aber nur fiir die arzes auf den Gipfel fithrt. Das ist etwas
Beschrinktes und Ambivalentes; damit wird gewiss der
Fortschrittsglaube relativiert, um nicht zu sagen als Wahn
erklirt gemessen an der eddwwpovix. Dazu stimmt, dass eine
freudige Bejahung des Fortschritts in der vorangehenden
Kulturgeschichte nirgends zu finden ist. Die einzeln Phasen
von deren Entwicklung wunterscheiden sich mnicht durch
eddeupovia. Die verfeinerte musikalische Technik spiterer Zeit
erhohte keineswegs die Freude, die primitive Waldbewohner
an der frisch entdeckten einfachen Musik empfanden (1379-
1411). Eddarpovie ist nicht an Zeit und Entwicklungsstufe
gebunden. Was als wertvoll und begehrenswert gilt, wechselt
mit der Zeit, so Erz und Gold (1273-1280), aber das ist nut ein
Beispiel. Tierfelle und Purpurgewinder dienen derselben
Notdurft ; aber die Schuld, die der Mensch im Kampf um
Bekleidung auf sich zieht, wird um so grosser, je iippiger und
iiberflissiger der Luxus ist (1418-1429). So kann Fortschritt
Unheil bringen. Am deutlichsten zeigt das die verbessette



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 217

Kriegstechnik, die deswegen so ausfithrlich behandelt wird
(1297-1340). Wer die militirische Verwendung wilder Tiere
erfand, musste erleben, dass diese die eigenen Reihen ver-
heerten.

Dieser Sinn der lucrezischen Kulturgeschichte wird auch
durch die Beobachtung ihrer Komposition bestitigt. In ihrer
Mitte steht der zweigeteilte Abschnitt iiber die Religion.
Zuerst wird ihre Entstehung erzihlt (1161-1197), dann (1204-
1240) erkldrt, wieso sie auch nach Epikur ihre unverminderte
Macht iiber die Gemiiter behielt. Diese beiden Stiicke, fast
gleich lang, rahmen ein kurzes Zwischenstiick (1198-1203)
ein, das einzige vom Dichter verfasste Fragment' des vet-
sprochenen (V 155) Jargus sermo iiber die wahren Gotter. Dies
dreiteilige Ganze ist nun nochmals eingerahmt von den beiden
Teilen der allgemeinen Kulturgeschichte. Wenn wir deren
zweiten Teil lesen, wissen wir, dass die falsche re/zgio weiterlebt
und zugleich mit ihr, wie kénnte es anders sein in unerleuchteten
Seelen, #imor und cupido, deren Wirkung oft genug hervor-
gehoben wird, besonders in der negativen Diagnose iiber die
Menschen, die den drei Schlussbemerkungen vorangeht.
Kann angesichts solcher Komposition zweifelhaft bleiben,
dass der hochste Gipfel der arfes im letzten Vers des Buches
nur fiir verblendete Anhinger des jeweils Neuesten (oder fiir
gewisse Denker, die mit einer sinnhaften Geschichte rechnen)
einen rein positiven Wert haben kann, dass also der Dichter
auch hier menschliche Verblendung im Licht epikureischer
Ethik beschreibt ?

Es wire merkwiirdig, wenn das 6. Finale einen vollig ver-
schiedenen Sinn hitte als die anderen. Doch scheint es schwierig,
an der Beschreibung der athenischen Pest, wo man nur Dunkel-
heit sieht, eine Konfrontation von Dunkelheit und Licht zu
bemerken. So haben manche, z. B. Giussani, diesen Schluss
fir vollig unepikureisch erklirt; und P. Boyancé (Lucréce

. 18. G. MiiLLER, « Die fehlende Theologie im Lucteztext», in Monumentum Chi-
loniense. Festschrift E. Burck (Amsterdam 1975), 277-295.



218 GERHARD MULLER

et épicurisme (Paris 1963), 285-287) spricht der Pestbeschrei-
bung als einem rein literarischen Exkurs jede Beziehung auf
das philosophische Thema des Gedichts ab. Wie unwaht-
scheinlich! Auch E. Bignones Vermutung, hinter diese
Beschreibung habe Lucrez die fehlende Theologie stellen
wollen, ist unglaubhaft. Der Rahmen, den die Inhaltsangabe
des Proomiums zieht, durfte nicht iiberschritten werden ; auch
ist die Kulturgeschichte im 5. Buche ein viel besserer Platz fiir
die Theologie. Ich meine also, die Pestbeschreibung sei der
gewollte Abschluss des Gedichtes und dirfe nur epikureisch
verstanden werden, und das in einem doppelten Sinne : erstens
als Beispiel fiir die motus exitiales in der Welt, fur die das
Menschenleben bedeutungslos ist, also als Gegenbild zum
Bild wonnig gedeihenden Lebens im 1. Proémium, zweitens
als Extremfall menschlicher Hilflosigkeit vor extremem Unheil,
also als Gegenbild zur epikureischen Seelenruhe. Diese
Beschreibung verlisst nicht den Lehrzusammenhang des
Gedichts, sondern zeigt, wie die natura rerum ihr Spiel treibt,
diesmal nicht I.eben fordernd, sondern Ieben sinnlos zerstorend.
Das ist gut epikureisch gesehen. Die Kontrapositur zwischen
Anfang und Ende des gesamten Gedichts ist von vielen
Beurteilern als grossartiger Kunstgriff des Dichters empfunden
worden. Auch den zweiten Sinn dieses Finale vermittelt uns
die Komposition ; es ist geboten, sich wieder durch die Bezie-
hung zwischen Pro6mium und Finale leiten zu lassen. Nicht
zufillig fugt Lucrez im Epikurpreis des 6. Proomiums den
beiden Verdiensten des Meisters, Reinigung der Herzen von
timor und cupido und Verktindung des summum bonum, noch ein
drittes hinzu, das fiir die aussergewthnlichen Phidnomene am
Himmel und auf Erden, Gegenstand des Buches, passend
formuliert ist, am passendsten aber fiir die Pest. Es heisst da
(29-32) : Er zeigte, « durch welchen Zufall* oder Gewalt der

L J. Wourjer hat (in Jabrb. f. Class. Philol. 125 (1882), 471) gesehen, dass in v. 29
quid dutch quod, in v. 30 quod dutch quo id zu ersetzen ist; der Relativsatz geht wie
V 56 f. dem Fragesatz voraus. Quodque ist in v. 29 quodve vorzuzichen.



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 219

Natur, weil sie es so gewollt hat, alles Unheil, das es im
sterblichen Leben tiberall gibt, zustande kommt und sich
wahllos verbreitet, und» (er zeigte auch), «aus welchen
Verteidigungspositionen man einem jeden solchen Unheil
begegnen miisse ». Das ist vor allem im Hinblick auf dasjenige
Unbheil formuliert, das als letztes im 6. Buch und als unver-
gleichlich brutalstes naturwissenschaftlich zu erkliren sein
wird. Mit furchtlosem Herzen unter Bewahrung des swmmum
bonum sollte gerade ein solches als extremer Probefall bestanden
werden. Bei allen vorher behandelten Feindseligkeiten der
Natur ist das ja wesentlich einfacher. An die so gemeinte
Verteidigungsposition ( portae) muss besonders der verstehende
Leser der Pestschilderung denken. Die Erkenntnis der zweck-
freien Majestit der natura rerum, die gottlichen Wonneschauer
einflosst, bedeutet doch fir Epikur den Seelenfrieden ; dieser
wiare das Verteidigungstor, aus dem man auch drgster Not
entgegentreten konnte. So bekidmpfte er stirkste korperliche
Schmerzen mit der Freude, die ihm die Erinnerung an frither
gefithrte Gespriche mit Idomeneus gewihrte (Fr. 138 Usener).
Er war fihig zu sagen, selbst die Folter wiirde dem Weisen die
eddarpoviee nicht rauben, auch wenn er stéhnen misste (Fr. 6o1
Us.). Lucrez wiunscht sich, die fortuna gubernans moge es ihm
ersparen, den Untergang unserer Welt, der sicher bevorsteht,
miterleben zu miissen (V 107). Damit sagt er nicht dem Ideal ab,
pacata posse omnia mente tueri (N 1203) ; die Kraft dazu ist die
wahre pietas, die befdhigt, wie ein Gott unter Menschen zu
leben, wie es Epikurs Brief an Menoikens im letzten Satz aus-
driickt. Eine ethische Belehrung dieser Art konnte Lucrez dem
Unglick der Athener vom Jahre 430 nicht entgegenstellen
und sie kritisieren, dass sie keine Epikureer vor Epikur waren.
Ausserdem wiirde eine solche Belehrung die andere Absicht
der Pestbeschreibung, Gegenbild zur Lebenswonne zu sein,
durchkreuzen. Die Bilder stiinden sich nicht mehr rein gegen-
tiber. Aus demselben Grunde ist ja die naturwissenschaftliche
Erklirung fur Pestilenz generell vorweggenommen, ehe von



220 GERHARD MULLER

der athenischen erzihlt wird. Es gibt also klare Griinde, warum
das Positive, die epikureische Wahrheit, die viele Interpreten
gern erginzen mochten, hier auf keinen Fall explizit erscheinen
kann. Der Dichter erwartet vom Leser, dass er sich nicht nur
an den bedeutungsvollen Hinweis im Epikurpreis des 6. Pro-
6miums hilt, sondern an alles, was er iiber die wahre Philosophie
im gesamten Gedicht gelernt hat, um so gelenkt die Erzihlung
vom athenischen Unheil in das richtige Licht zu stellen. Diese
Erzihlung wunterscheidet sich von der thukydideischen vor
allem dadurch, dass sie das damals Geschehene als Paradigma
tir etwas nimmt, was die #atura rerum den Menschen jederzeit
wieder antun kénnte an sinnloser Vernichtung. Die kollektive
Hilflosigkeit wiirde heute und in Zukunft dieselbe sein wie
damals, ausgenommen die erleuchteten Seelen, die im Geist
des Meisters individuell dem Verderben gelassen ins Auge sehen
konnten. An den Athenern von damals wird uns also das
nichtphilosophische Reagieten gezeigt, das Fehlen von see-
lischem Widerstand soll spiitbar werden. Die Amplifikation,
der die sachlich unpathetischen Mitteilungen des Thukydides
durch den dichterischen Rhetor unterworfen werden, hebt
zweietlei hervor und veranschaulicht es, die tiicksichtslose
Grausamkeit der Pest und die dumpfe Ratlosigkeit der Menschen.
Dumpf ist auch die Sucht, am Leben festzuhalten, selbst wenn
Hinde, Fiisse oder Augen verloren gegangen sind (VI 1210 £.).
Bei Luctez anders als bei Thukydides soll eine absurde Kon-
sequenz aufgezeigt werden, wo die philosophische Heiterkeit
am Platze gewesen wiire, die der Pest ihr Werk gelassen erlaubt
hitte, das man nicht hindern konnte. Die Religion wird ganz
ausgeschaltet, aber nicht durch Aufklirung tiberwunden, nur
ratlos beiseitegeschoben, weil sie nicht helfen kann. So eriibrigt
sich eine antitheologische Polemik des Dichters, die auch
stilistisch nicht ins Bild gepasst hitte. Der geheiligte Ritus der
Bestattung wird undurchfihrbar, wo sich in den Tempeln
die Leichen stapeln; er wird durch ein behelfsmissiges Verfahren
ersetzt. Aber da muss man fir die Leichen seiner Angehérigen



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 221

Platz auf fremden Scheiterhaufen erkdmpfen ; statt die Leichen
liegen zu lassen, lisst man sich in eine inhumane Rauferei ein.
Dies Bild, mit dem das Gedicht schliesst, etsetzt ein negatives
Urteil analog jenem nec fenet, mit dem der Dichter am Schluss
des 2. Buches (Il 1173) aus Anlass des Weltuntergangs die
Torheit des frommen Winzers verurteilt *.

Dies sind die Griinde, warum ich daran festhalte, dass der
vorliegende Schluss des 6. Buches der vom Dichter gewollte
ist, und warum ich in ihm nicht das unbedeutendste Zeugnis
seiner Genialitit sehe. Die bezichungstiftende Anordnung der
Teile des Gedichts, die man bei der Betrachtung der Finalia
bemerkt, ist auch sonst nirgends von Vorlagen abhingig,
sondern Lucrezens eigene Leistung. Abschliessend zusammen-
fassende Bemerkungen, wie sie Fachbiicher in Prosa oder
hellenistische Lehrgedichte oder auch Epikurs Briefe zeigen, sind
nicht gleichwertig diesen kunstvollen Gebilden, in denen
Lucrez das Falsche so darstellt, dass das Wahre deutlich hin-
durchscheint.

1 Es geht um falsches Verhalten gegeniibet einer von aussen kommenden Kata-
sttophe. Deshalb kann diese Schilderung nicht gleichzeitig « symbole du désordre
moral » in det tomischen Gesellschaft det Zeit sein, wie P. H. SCHRIJVERS, 0p. ¢/f.,
312-325 votrschligt. Vorausging mit etwas unklaren, halbherzigen Formulierungen
H. S. CoOMMAGER, « Lucretius’ Interpretation of the Plague », in HSCPh 62 (1957),
105-118.



222 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Schmid : Wenn ich das Wort ergreife, so nur um zu begriinden,
warum ich als jemand, der von Herrn Millers Lukrez-Arbeiten viel
gelernt hat und der auch in der soeben entwickelten Betrachtungs-
weise allethand Bedenkenswertes findet, doch dem errichteten
Gedankengebdude nicht im Vollsinne zustimmen kann ; der Grund :
tiber den Schluss des VI. Buches denke ich anders als Herr Miiller ;
dass das, was am Schluss dieses Buches und damit des Gesamtwerkes
(VI 1280-12806) steht, der vom Dichter so gewollte Schluss ist und
man darin sogar cine besondere Pointe zu sehen hat, vermag ich mir
nicht zu eigen zu machen. Ich lege dabei Wert auf die Feststellung,
dass dieses mein Gestindnis nicht unbedingt eine Zustimmung zu
der von Herrn Miiller in seinem Vortrag abgelehnten Hypothese
Bignones tiber das Finale des Gesamtwerkes bedeutet. Es gibt in
bestimmten Fillen eben Grenzen des Wissbaren, die man als solche
nicht tberschreiten sollte.

M. Miiller : Wenn der vorliegende Schluss nicht von Lukrez
gewollt ist, dann muss entweder am Bilde der Pest etwas fehlen
(ich wiisste aber nicht, was das sein sollte), oder man muss sich etwas
ganz anderes vorstellen, das folgen und das Buch abschliessen sollte.
Der Katalog der Phinomene, die im Proomium als Thema ange-
kiindigt werden, scheint aber erschopft; und mit der Pest scheint
eine Culmination erreicht. Die bezeichnete Thematik darf nicht
Uberschritten werden. Als dritte Moglichkeit bleibt natiirlich
Agnostizismus des Interpreten; nur verstehe ich nicht wieso Sie
das Bild von Irrtum und Torheit der Menschen das an funf Buch-
schliissen erscheint, beim sechsten unbefriedigend finden.

M. Gigon : Ich habe nur zu zwei Punkten Fragen und Bedenken
anzubringen. Zunichst zum vielbehandelten Exkurs iiber die Magna



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 223

Mater. Hierwird man den « positiven » und den « negativen » Aspekt
scharf zu unterscheiden haben. Die Metapher terra mater etscheint
bei Lukrez bekanntlich mehrfach. Sie bezeichnet eine echte Analogie
im Sinne von Herrn Schrijvers : bestimmte Funktionen der Erde
sind anhand der Funktion der Mutter im biologischen Bereich
herauszuarbeiten und zu umgrenzen. Dass umgekehrt die barbarisch
wilden Ziige des Kultes, auch wenn sie durch eine (stoische ?)
allegorische Deutung begreifbar gemacht werden konnen, entschieden
abgelehnt werden, ist klar. Dass endlich Beziehungen zu Ennius
bestehen kénnen, habe ich schon gesagt.

Zweitens muss ich auf V 1436-1457 zuriickkommen und mit
M. Furley betonen, dass diese Ubersicht iiber die Kulturleistungen
durchaus deskriptiv-neutral gehalten ist. Das gilt vor allem fiir den
Abschnitt V' 1442-1447. Die Abfolge ist klar : Den Anfang machen
grosse spekulative Ereignisse wie die Argonautenfahrt oder der
Troische Krieg, dann kommen die Dichter, die eben diese Ereignisse
besingen ; diese dichterische Leistung wiederum setzt die Erfindung
der Schrift voraus ; denn nur die Schrift gestattet es, in Spuren die
Erinnerung an vergangenes Geschehen festzuhalten. Ich halte es fir
notwendig, die Verse V 1445-1447 ganz auf die Erfindung der
Schrift zu beziehen. Es ist die ra#io, die der Vernunft der Menschen
verdankte Erfindung, die uns auch heute (monstrat) Spuren des
Vergangenen erkennen lisst. Von einer Entwertung der Dichtung
ist keine Rede.

M. Miller: 1) Das Wesentliche am Magna Mater-Abschnitt
scheint mir das Negative. Was bleibt positiv tbrig ? Nur die aus
Griinden dichterischen Stils zugelassene Metonymie « Mutter der
Gotter», II 659 ; es steht nicht einmal da «unsere Mutter » wie
II 598 f., so wenig kommt es hier darauf an, d.h. die sogenannte
Analogie ist dem Lukrez an dieser Stelle nicht wichtig. Die Ent-
gottlichung der Erde durch Physiologie, die Warnung vor Befleckung
des Geistes durch re/igio (I 659 ; 680) ist allein das, was hier intendiert
wird.



224 DISCUSSION

2) Das proptereain’V 1446 kann ich nur auf den gesamten Gedanken
1440-1445 beziehen : die spite Entstehung der Dichtung, d.h. des
Epos, hat schwere Irrtiimer ber die res gestae zur Folge, die wir durch
unsere ratio und ihre Rekonstruktionen korrigieren miissen. Die
Schrift als Voraussetzung der Dichtung erscheint in V 1445 nur in
einem angehingten Sitzchen, das nicht den Weitergang des
Gedankens bestimmt. Der « deskriptivneutrale» Charakter der Uber-
sicht iiber den Fortschritt (ab 1436) wird, wie nicht vergessen werden
darf, ¢
iiber die stets anhaltende Torheit det Menschen, die mit dem Fort-
schritt sich steigernde Folgen hat.

leichzeitig relativiert ; er bleibt unter dem Verdikt (1430-1435)

M. Furley : It is perhaps worth adding that the subject matter
of the finale of Book I is certainly out of place in the consecutive
exposition of Lucretius’ argument — it depends on certain ideas that
are not set out until Book II. This tells us something about the com-
position of Lucretius’ poem : he certainly felt the need for some
important theme—a theme that would warrant a heightened poetic
tone—at the end of a book.

On the structure of Book V, there are still wide differences of
opinion between M. Miiller and me. For the reasons set out in my
paper, I do not believe there is any gap in our text between 1203 and
1204, and I think the argument can be reinforced. It is virtually
impossible that oppressa in 1207 should be taken with c#ra (as Robin
takes it), instead of with pecfora. That would be contrary to Epicurean
psychology. It could only mean that this anxiety (that the gods
make the stars go round) was hitherto repressed by other anxieties.
But there is ample evidence in both Epicurus and Lucretius that
they held the eminently sensible view that one anxiety generates
another. This is the message of Kipua 86Eer 12 : if one remains
anxious about azy feature of the natural world, then no pleasure is
untainted. It is also quite clearly the message of the simile of the
dirty pitcher in Lucretius VI 17 ff. And other texts could be cited.

But if aliis oppressa malis must be taken with pecfora, then it is
clearly contrasted with pacata (or placata) mentfe in 1203. And that



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 225

makes the assumption of a lacuna between 1203 and 1204 virtually
impossible.

With regard to the end of the book, I think M. Miiller is in agree-
ment with me that V 1436-1457 constitutes a non-moral ending.
I should like to emphasize again what is meant by this. To say that
progress in technology does not lead, of itself, to happiness is not
to say that it does lead to misery : Lucretius makes up his mind about
each case on its merits. The discovery of gold led to harm (V 1275
with 1113 ff.), the discovery of horticulture led to pleasure (V 1361-

1378).

M. Miiller : 1) Die Einfithrung des nach Raum und Stoff unend-
lichen Alls im Finale von Buch I schafit die Voraussetzung fiir die
Bewegungslehre in Buch II. Dass der gehobene poetische Ton fur
den Buchschluss erstrebt und passend ist, behaupte ich auch. Die
Widerlegung des begrenzten aristotelischen Kosmos kann ich nach
dem Beweis der Unendlichkeit noch vor der Kinetik im Unendlichen
nicht out of place finden.

2) Ich komme nicht tiber die Skrupel hinweg, die mir das
unmogliche Bild einer cxra erweckt, die ihr Haupt 7z pecfora erhebt.
Ferner macht die Doppelung expergefacturmn — erigere deutlich, dass
die cura bisher zugedeckt war, tagsiiber und in den Sorgen des
tiglichen Lebens. — Ferner mochte ich insistieren : #zam in V 1204
begriindet keineswegs den Gedanken von V 1198-1203, sondern
den hier fehlenden Gedanken : die falsche Religion setzt sich immer
wieder durch gegen die echte piefas. Auch 1198 nec pietas ullast hat
keinen Anschluss nach riickwirts. Diese beiden Defekte dirfen
keinesfalls geleugnet werden.

3) Ob ein technischer Fortschritt ein Glick oder ein Unglick
ist, hingt nicht von ihm selbst, sondern nur vom Zustand des
Gemiits ab. Das gilt prinzipiell. Es gibt weniges, was nicht sinnvoll
verwendet, nichts, was nicht missbraucht werden kann.

M. Schrijvers: 1) A la fin de son apergu sur I’épicurisme grec,
publié dans les Actes dn V' I11° Congrés Budé, en 1969, O. R. Bloch a



226 DISCUSSION

esquissé deux positions opposées : faut-il donner la priorité au coté
éthique de I’épicurisme ou a son coté scientifique ? Sans doute la
physique est-elle, pour les Epicuriens, subordonnée a I’éthique :
mais, de cela on ne saurait déduire qu’il faille lire partout, entre les
lignes des finales du De rerum natura, un message éthique ! Les études
de W. Spoerri, Th. Cole, K. Thraede n’ont-elles pas mis en lumiere
les traditions scientifiques qui se trouvent a la base du finale du
chant V ? La curiosité scientifique de Lucréce se manifeste aussi
dans les grands passages techniques du finale du chant IV. Quant
a la description de la peste, au chant VI, elle est également riche de
notations scientifiques sur les épidémies en général et d’emprunts
faits au corpus hippocratique. Signalons enfin les rapports qui, sur
le plan méthodologique, ont existé entre I’épicurisme et I’école
médicale des empiriques, si bien que le principe empirique de
Uhistoria peut avoir été un des facteurs qui ont inspiré la traduction
de Lucrice,

2) Vous avez mis la digression sur la Magna Mater en rapport
avec le final du chant II, et a4 propos des vers II 644-645 vous avez
parlé d’une « harte Zuriickweisung der Mutter Erde». La formule
est 2 mon avis trop large : ce n’est pas la conception de la terre-mere
que combat Lucréce, mais celle de la terre considérée comme une
déesse. La méme objection s’applique a votre interprétation du vers
IT 652, selon laquelle Lucréce n’attribue 2 la terre « keine Ehrwiirdig-
keit », terme assez équivoque. Cuarere sensu implique, pour la théorie
épicurienne, qu’on ne saurait tenir la terre pour un étre divin, puis-
qu’elle n’est pas un {éov. Comme il existe une grande coupure au
vers II 1023 (991-1022 constituant une sorte de finale, suivi d’une
introduction assez longue, 1023-1044), je suis plutdt enclin 4 mettre
en rapport la digression II 6oo-66o et les descriptions élogieuses
de la mater terra aux chants I et IT (jusqu’au vers 1023).

M. Miller : 1) Wissenschaftliche Interessen des Lucrez leugne
ich prinzipiell nicht, nur scheint mit der ethisch-missionarische
Zweck in den Finalia iiberwiltigend stark hervorzutreten und die



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 227

Komposition zu bestimmen. Die Pest in Athen wird so beschrieben,
dass ein Bild des Grauens und der Hilflosigkeit entsteht ; das Wissen-
schaftliche ist in V 1090-1137 vorweggenommen, um die Funktion
jenes Bildes davon zu entlasten.

2) Der Schnitt bei II 1023, wo das Finale beginnt, nicht bei 991,
hindert nicht die tibergreifende Beziehung des Buchabschlusses zur
Buchmitte. « Mutter Erde » ist nach II 658 ff. nur Metonymie, nicht
anders als Venus fiir Lebenswonne, Mars fiir Krieg verwendet wird.

M. Kleve : Lukrezens Angriff auf die Liebe Ende des IV. Buches
ist nicht gegen den platonischen Eros gerichtet, sondern ist als eine
Warnung gegen das Verhiltnis des gewohnlichen Menschen der
Liebe gegeniiber zu verstehen.

In Lukrezens Idee, dass das Alte dem Jungen weichen muss,
eine Inkonsequenz zu sehen, weil dieser Gedanke nur zur Vorstellung
eines begrenzten Kosmos passt, scheint mir nicht glicklich. Es ist
unwahtscheinlich, dass Lukrez in einem so zentralen Lehrstiick
unbedenklich eklektisch vorgegangen sein soll. Der Gedanke ist
empirisch fundiert, und das Verhiltnis muss auch epikureisch gesehen
innerhalb einer Welt seine Giiltigkeit haben. Wir miissen uns hiiten,
den Epikureern Inkonsequenzen zuzuschreiben, bevor wir alle
Auswege ihres eigenen Systems ausgeschopft haben.

M. Miller : 1) Sicher ist die Verliebtheit des gewd&hnlichen
Menschen Ziel der Kritik, aber noch dariiber hinaus grundsitzlich
Wert und Sinn personlicher Liebesbeziehung, die Platon metaphysisch

als Fros deutet.

2) Nur wenn man an unseren Kosmos allein denkt, dessen
Stoffmenge endlich bleibt, kann man so argumentieren, wie wir es

V 963-968 lesen.

M. Alfonsi : Si conferma la concezione complessa dell’amore-
amicitia, foedus amicitiae di Catullo e degli elegiaci : dove la componente

epicurea si combina con elemento tradizionale romano, e con la



228 DISCUSSION

teofrastea concezione dell’amicitia espressa nel De amicitia ciceroniano.
Il sottoscritto non pud che aver piacere di trovare confermato
quanto da lui gia espresso anni fa nei Poefae novi e in altri lavori, che
cioe le amare ironie lucreziane contro il {fv acwtee degli innamorati
si riferiscano alle sdolcinature grecizzanti — almeno cosi giudicate
da Lucrezio — di Levio e dei vemtepol (analogamente a spunti
analoghi delle Menippee varroniane, particolarmente la satira Papia
Papae mepl eyxowpiov): pur se non credo a una troppo rigida
contrapposizione di Lucrezio ai cantores Euphorionis.

Interessanti le novita sui cosidetti epiloghi: e se si riconosce
giusto il richiamo a considerarli pit intimamente inerenti al complesso
dell’opera (specialmente per il V libro), si rimane perplessi a negarne
la realta, riconosciuta anche dalle imitazioni strutturali della poesia
didattica successiva come le Georgiche.

M. Spoerri: Ich habe noch eine Frage zu V 1452 an Herrn
Miller. Wenn ich mich recht entsinne, verstehen Sie hier wsus
nicht als Prinzip der Erfahrung (éumeipta, yo%olg, melpa), sondern
in der Bedeutung von ypeia « Not(lage) », « Bediirfnis » (auch ypela

ist bekanntlich ambivalent). Wie begriinden Sie diese Thre Auffassung
der Stelle ?

M. Miiller : Grundgedanke der Kulturgeschichte ist, dass die
Not in einer nicht fiir ihn gemachten Welt den Menschen treibt,
durch Erfahrung sich anzupassen. Hs darf neben experientia mentis
der andere Faktor der Notdurft nicht fehlen. Simu/ beweist, dass
zwei getrennte Dinge verbunden werden.

M. Spoerri : Ja, simul, das usus und experientia (impigrae mentis)
verbindet, ist nur moglich, wenn die beiden Begriffe Vetr-
schiedenes bezeichnen. Ihre FErklirung der Stelle erfiillt diese
Bedingung. Trotzdem bleiben Bedenken. Im Gegensatz zu der
besonders in deutschsprachigen Arbeiten verbreiteten Auffassung,
wonach #sus als kulturschaffender Faktor in erster Linie gr. ypete im
Sinne von « Not», « Bediirfnis », « Mangel» usw. entspricht, habe



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 229

ich seinerzeit in meiner Studie Spdthellenistische Berichte #ber Welt,
Kultur und Gotter (Basel 1959), 145 ; 147 Anm. 22, darauf hingewiesen,
dass #sus auch das empirische Moment (Gebrauch ; Nutzen ; Praxis ;
Betitigungsweisen und Praktiken, zu denen der Mensch sich
veranlasst sieht ; usw.) zum Ausdruck bringen kann. Dieser Ansatz
wurde weiter ausgebaut von Kl. Thraede (in RAC 5 (1962), 1216 ;
in RhM 105 (1962), 167 f. mit Anm. 28) und H.-R. Hollerbach (Zar
Bedeutung des Wortes ypeta (Diss. Koln 1964)), die auch die Ambivalenz
von ypeeto ins rechte Licht riickten und gar schliessen zu konnen
glaubten, dass nur an relativ wenigen Stellen ypeix im Sinne von &v8eia
verstanden werden darf. Nach Meinung von A. Dihle (in Entretiens
Hardt 8 (1962), 212 Anm. 1) besitzt ypeix in Texten aus der hel-
lenistischen Kulturentstehungslehre sogar « immer die Bedeutung
usus», « nie die Bedeutung egesfas» ; hier scheint also nicht einmal
die Ambivalenz von #s#s anerkannt zu werden. Wie dem nun auch
sei, ich frage mich ernstlich, ob nicht doch an unserer Lukrezstelle
usus « Praxis», « Gebrauch» bedeutet. Aufschlussreich ist die
Zusammenstellung der Belege fir wsus bei H.-R. Hollerbach (op. cit.,
100 f.). Auch bei dieser Deutung von wsus lassen sich #sus und
experientia impigrae mentis (nicht einfaches experiential) wohl stirker
voneinander differenzieren, als es zunichst den Anschein hat; vgl
etwa Manil. I 61 : per varios usus artem experientia fecit. Zu experientia
vgl. die Kommentare von L. Robin (tome I1I, p. 189) und C. Bailey,
vol. ITL, S. 1549, mit #sus = « practice », « utility » (S. 1548 allerdings
« necessity » ; dass Lukrez mit #us und experientia gar zwei Stufen
in der Kulturentwicklung bezeichnen wollte, wird durch simu
widerlegt). H. A. J. Munro, in seinem Kommentar (vol. IT %, S. 351),
stellt den ganzen Abschnitt V 1448-1457 unter das Motto « expe-
tience ». Da in 1448 ff. auch von Erfindungen die Rede ist, die schon
einen hoheren Lebensstandard voraussetzen (vgl. Arist. Metaph.
981 b 17 sqq.; 982 b 22 sqq.), bleibt, so scheint mir, #us = « Not
(lage) », « Bediitfnis » fiir unsere Stelle unbefriedigend. Ich glaube
aber nicht, dass man generell #us ganz auf das Empirische reduzieren
kann ; #sus war nun einmal die gegebene Ubersetzung des ambivalenten
griechischen Terminus ypela (von P. H. Schrijvers, in Mnemosyne



230 DISCUSSION

S. IV, 27 (1974), 343 nicht beachtet). Um nur ein eindeutiges
Beispiel anzufiihren: Verg. Georg. 1 133 erzwingt der Kontext
geradezu die Bedeutung « Notlage », « Bediirfnis» (V. 146 : egestas
[W. Spoerri, Spdthellenistische Berichte..., 145 Anm. 10]) ; Kl. Thraede
(in RhM 105 (1962), Anm. 28 a.S. 169) und H.-R. Hollerbach
(op. c¢it., 1oo Anm. 1 a.S. 101) Vermag ich nicht zu folgen. Verg.
Georg. 11 22 passt hinwiederum nur « Praxis ».

M. Schrijvers : Nous devons traduire, a mon avis, #sus au vers V
1452 par « pratique ». Le Lexicon de Forcellini a raison, je pense, de
n’admettre le sens de « besoin » que dans les locutions impersonnelles
du type #sus est mibi. La ou les dictionnaires signalent le sens de
besoin, want, need, etc., la traduction est imposée par le contexte
(par exemple dans des expressions guae belli usus poscunt (Liv. XXVI
43, 7) ; quorum indiget usus (Verg. Ecl 11 71)). Le probléme mériterait
une étude séparée qui s’occuperait également du vers 71 de I'Arz
Poétigue d’Horace : sz volet usus (cf. la note 18 de mon article sur
Porigine du langage chez Lucrece, in Muemosyne S. IV, 27 (1974),

342-343).

M. Miller : Der Kontext erzwingt die Bedeutung « Notdurft»
fir V 1452. In usus est = «es besteht die Notwendigkeit», bei
Plautus und Terenz, hat zsus keinen anderen Sinn als hier. Auch
gentigt ein Blick auf VI 9, wo es heisst : ad victum quae flagitat usus,
zum Beweis, dass #s#s ohne weiteres die Not bedeuten kann. Herr
Spoerri gibt zu bedenken, dass sich die in V 1448-1451 aufgezihlten
Errungenschaften doch nicht alle auf den Zwang der Not zuriick-
fuhren lassen. Gewiss nicht ; aber was tuberschiesst tiber die Beseit-
igung der Not, tiber die Befriedigung des Bediirfnisses, wird eben
der experientia des ruhelosen Menschengeistes verdankt, die simultan
mit der Not ithre Antriebe gibt. Dass auch der rithrigste Erfindergeist
mit seinen Leistungen die Menschen nicht gliicklich machen konnte,
unterldsst der Dichter hier zu sagen, weil er diesen Gedanken fir
das 6. Proomium aufbewahren will. So klingt der Ausgang der
Kulturgeschichte so, als wire er positiv oder mindestens wertfrei;



DIE FINALIA DER SECHS BUCHER DES LUCREZ 231

dabei ist er doch so nicht gemeint : man erinnere sich an V 1430-
1435. Diesen Kunstgriff des Dichters muss man verstehen. Jedenfalls
ist aber sicher, dass nur die Kombination von Not und Erfindergeist
die Entwicklung der Kultur vorantrieb. Nur so ist siz#/ verstehbar.
Es bliebe absurd, wenn man mit Herrn Spoerri « Praxis» mit
« Erfahrung » kombiniert sihe. Ich halte fiir todsicher, dass Bailey
recht hat mit « necessity » und « inventiveness » (so vol. III, S. 1548
und zu VI 9, dagegen nicht ganz iibereinstimmend zu V 1452 : #sus
= « practice », « utility ») ; nur wirken die beiden Faktoren gleich-
zeitig, nicht, wie Bailey will, successiv.



.

watey |

e

.d
s



	Die Finalia der sechs Bücher des Lucrez

