Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 24 (1978)

Artikel: Lukrez und Ennius
Autor: Gigon, Olof
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

Ovror GiGoN

LUKREZ UND ENNIUS

Das im Titel angezeigte Problem ist nicht neu. Seitdem es
eine moderne Lukrez-Interpretation gibt, hat es sich immer
wieder gestellt. Heute liegen schon sehr zahlreiche Beobach-
tungen und Feststellungen vor. Was man vermissen mag, ist
eine systematische Untersuchung der verschiedenen Bezie-
hungen zwischen den beiden Dichtern. Eine solche soll hier,
wenigstens als Skizze, unternommen werden.

Die Beziehungen verteilen sich auf drei Typen. Ein erster
ist derjenige der sprachlichen Gestaltung im weitesten Sinne.
Dass die Kunstsprache des Lukrez sich auf diejenige des
Ennius stiitzt, liegt auf der Hand. Einen zweiten Typus bilden
die thematisch ausdriicklichen Bezichungen. Systematisch
gesehen sind zwei Perspektiven moglich. Die eine kénnte von
der Philosophie Epikurs im Ganzen ausgehen und die Frage
verfolgen, ob und wie weit im Kontext der Annales des Ennius
ein Anlass bestanden haben konnte, auf Epikur und seine
Philosophie einzutreten ; dass Ennius grundsitzlich an philo-
sophischen Fragen interessiert war, zeigen neben dem Prooe-
mium der Awnnalen seine Bearbeitung der Sacra Historia des
Euhemeros, der ZEpicharmus und manche FEinzelheiten der
Tragidien. Die zweite Perspektive, fiir uns von tberragender



168 OLOF GIGON

Wichtigkeit, wird denjenigen Text in die Mitte stellen, in dem
sich Lukrez seinerseits ausdriicklich mit Ennius auseinander-
setzt, also (weit gefasst) I 102-135.

Eine dritte Beziehung endlich ist die sporadische. Lukrez
beriihrt 6fters Ereignisse der rémischen Geschichte, von denen
auch Ennius gesprochen haben muss. Man darf vor allem nicht
tbersehen, dass Ennius, spiter Zeitgenosse der grossen
hellenistischen Homerphilologie, sich iiber die « Gesetze »
der Gattung im klaren war und diese befolgt haben wird ;
es wird also an Goétterversammlungen und Gottererscheinungen,
Wahrtraumen und anderen Zeichen (Sonnen- und Mond-
finsternisse etwa), an Reden homerischen Stiles, endlich an
Geichnissen und an &xgpdoeig, die im Flusse der Erzihlung
Ruhepunkte setzten (Beschreibungen von Landschatten, natut-
wissenschaftlichen Savpdoix, Berichte tber Kultgriindungen
u.dgl.), nicht gefehlt haben. Was die Savpdowx angeht, so darf
man an den Aetna, den Avernersee oder den Nil denken, —
und tiber diese Phinomene hat sich auch Lukrez ausfithrlich
ausgelassen. Anders gesagt: Wenn jedes einzelne Buch der
Annalen des Ennius nach der Schitzung von Johannes Vahlen
ebenso wie von Otto Skutsch nicht weniger als rund 1500 bis
1800 Verse umfasste (und wir nach Skutsch nur etwa ein Fiinf-
zigstel des Ganzen besitzen), so versteht es sich von selbst,
dass der Dichter nicht ausschliesslich und pausenlos von
politisch-militirischen Staatsaktionen geredet haben kann,
sondern der wariatio zuliebe Exkurse eingelegt haben wird,
von denen mindestens einige Lukrez nahegekommen sein
konnen.

Wir lassen dies nun vorldufig und wenden uns zunichst
der ersten Bezichung zu.

Die Kunstsprache des Lukrez hilt sich bewusst an diejenige
des Ennius. Zahlreiche Belege sind schon von den Kommenta-
toren von K. Lachmann bis zu A. Ernout und C. Bailey
gesammelt worden, und die Sammlung liesse sich wohl
noch vergrossern, vor allem wenn man bedenkt, dass die



LUKREZ UND ENNIUS 169

Berithrungen zwischen Vergil in der .deneis und Lukrez, aber
auch diejenigen zwischen Ovid in den Metamorphosen und
Lukrez vermutlich zur Hauptsache gar nicht auf Lukrez,
sondern liber diesen hinweg auf Ennius zielen dirften.

Allerdings : Wihrend Vergil und Ovid nur in Anspielungen
an Ennius erinnern wollen, hat sich Lukrez offensichtlich
vorgenommen, die Sprache des Ennius im Ganzen nach-
zubilden. Dies ist zu explizieren.

Ennius hat sich wie bekannt seinem Publikum als der
romische Homer vorgestellt. Er hat also Zkas und Odyssee als
Modell genommen, und dies, wie soeben schon angedeutet,
zusammen mit der Apparatur der hellenistischen Homer-
philologie, also mit Kommentaren und mit Spezialunter-
suchungen iiber homerische Poetik und tber die Eigenttimlich-
keiten der homerischen Kunstsprache. Dass diese Sprache sich
bewusst ebenso von der Sprache des Alltags abhob, wie die
erzihlten Ereignisse einem Heroenzeitalter angehorten, das
nicht unsere Zeit ist, ist sicherlich betont worden.

Daran hat sich Ennius orientiert, als er seine lateinische
Kunstsprache schuf. Freilich war eine auffallende Schwierigkeit
nicht zu iibersehen. Der Gegenstand seiner Awnalen war zwar
zundchst auch so etwas wie ein Heroenzeitalter (zumal da bei
ihm Romulus und Remus die Enkel des Aeneas waren), aber
er ging nach der ersten Buch-Trias hinab in die geschichtlichen
Zeiten und bis in die eigene Gegenwart. Die Ereignisse der
Gegenwart und der jingsten Vergangenheit ins Hometisch-
Heroische umzustilisieren war gewiss nicht einfach und ist
zweifellos hiufig nur unter seltsamen Verzerrungen zustande
gekommen. Immerhin muss auch da die griechische Literatur
vorangegangen sein ; nur sind uns epische Darstellungen etwa
von etfolgreichen Kriegsziigen hellenistischer Herrscher nicht
mehr fassbar.

Das Programm des Ennius muss wesentlich durch rémische
Interessen und Traditionen bestimmt gewesen sein. Man hat
wohl noch nicht nachdriicklich hervorgehoben, dass er zunichst



170 OLOF GIGON

ein Epos in der klassischen Zahl von zwolf Biichern geplant
und geschrieben, also bei der Abfassung des Prooemiums auch
angekiindigt hat. Deutlich erkennbar ist die Aufgliederung in
vier Mal drei Bucher, wobei jede Trias durch einen Musen-
anruf eingeleitet worden zu sein scheint. Als Finale des Ganzen
bietet sich am ehesten das Jahr 194 an, der Triumph des
T. Quinctius Flamininus tber Philipp V. von Makedonien
(vgl. Liv. XXXIV 48-52). Flamininus hat damals Rom den
Griechen als Garanten ihrer Freiheit von makedonischer
Bedriickung vorgestellt. Man mag sich spekulativ seine Gedan-
ken dariiber machen, dass in der Perspektive des romischen
Homer durch jenes Ereignis das gesamte Verhiltnis Roms zu
Griechenland auf eine neue Basis gestellt war und dass er dies
auch entsprechend herausgearbeitet hat.

Lukzrez hat die Sprache des Ennius iibernommen, obschon
er von keinen Heroentaten im konventionellen Sinne zu
berichten hatte. Immerhin tritt auch der Gegenstand seines
Werkes aus dem Alltag heraus als die Verkiindigung einer
endgiiltigen Wahrheit, zu der ein einziger, einzelner Mann
dank seiner geistigen Tapferkeit vorgedrungen ist. Der unver-
gleichlichen Leistung ist die hohe Sprache gemiss. Natirlich
hat neben Ennius auch Empedokles vielfach auf Lukrez ein-
gewirkt. Hier berithre ich nur die Frage, ob nicht in das Portrit
Epikurs auch Ziige des Selbstportrits des Empedokles ein-
gegangen sein koénnen. Empedokles ist selbst als ein heil-
bringender und die Wahrheit verkiindigender Gott seinen
Akragantinern gegentiber getreten ; bei Lukrez wird Epikur
wie ein heilbringender Gott enthusiastisch verehrt.

Dass schliesslich Lukrez seinen Sprachstil bewusst gewihlt
hat, obschon er anders hitte schreiben kénnen, wenn er gewollt
hitte, dies legt die Parallele von Ciceros Aratea nahe, das
Sterngedicht, das ungefdhr zur selben Zeit wie Lukrezens
De rerum natura entstanden sein diirfte (ich merke an, dass
man mit Vermutungen tiber die Chronologie des Lukrez wie
auch iiber die Person des Memmius nicht vorsichtig genug



LUKREZ UND ENNIUS I71

sein kann ; tiber Memmius erfahten wir aus Lukrez nur, dass
er ein fir die Philosophie empfinglicher Freund des Dichtets
war und im ibrigen wie jeder Romer bestimmte politisch-
militirische Pflichten hatte ; ob dies fiir eine Identifikation
mit dem Praetor des Jahres 58 ausreicht, bleibe dahingestellt.
Bedenklich sind die Angaben der Biographie iiber Todestag
und -Jahr des Lukrez; die bedeutungsschwere Koinzidenz
mit Vergil ist gewiss nicht vollig unmoglich, bleibt aber
unbehaglich. Die frithesten sicheren Zeugnisse fir das Werk
des Lukrez sind nach wie vor Verg. E¢/. VI 31 ff., Hor. Saz. 1 5,
101 und Cornelius Nepos, A#2. 12, 4). Die Sprachform von
Ciceros Lehrgedicht ist spurbar moderner als die des Lukrez
und schon auf dem Wege zu Vergil. Lukrez hat sich absichtlich
an Ennius gehalten, nicht aus Archaismus, sondern weil dem
hohen Gegenstand nur die anspruchsvollste Kunstsprache zu
geniligen vermochte.

Was die zweite Beziehung angeht, so kann man zuerst die
Frage aufwerfen, ob Ennius irgendeinen Anlass hatte, in den
Apnnalen Epikur zu erwihnen.

Soweit ich sehe, kommen ernsthaft nur zwei Ereignisse
in Betracht. Das erste ist die Gesandtschaft des Kineas, des
politischen Beraters von Konig Pyrrhos, in Rom nach der
Schlacht bei Ausculum 279 v. Chr. Das sechste Buch der
Apnnalen berichtete dariiber. V. 202-203 Vahlen stammt aus
der Rede des Ap. Claudius Caecus, der den Senat im letzten
Augenblick bewog, das Friedensangebot des Kineas abzulehnen.
V. 207 gehort zum Abschluss: Kineas kehrt unverrichteter
Dinge zu Pyrrhos zurtick.

Nun ist bezeugt, dass Kineas Epikureer war ; beachtet man
die Chronologie, so muss er Epikur personlich gehort und zu
diesem in einem #hnlichen Verhiltnis gestanden haben wie
Idomeneus, der Berater des Konigs Lysimachos. Das eine
Zeugnis ist Cicero, Cafo 13, 43 in der Erorterung der voluptas
im Greisenalter. Wir horen, dass C. Fabricius als Gesandter
Roms bei Pyrrhos (aus dem Gesprich des Pyrrhos mit Fabricius



172 OLOF GIGON

stammt das prachtige Fragment V. 194-201) den Thessaler
Kineas kennen gelernt und von ihm vernommen habe, in
Athen lebe ein Mann, der sich selbst als sapiens bezeichne und
lehte ommnia quae faceremus ad voluptatem esse referenda. Nach Rom
zuriickgekehrt erzihlt dies Fabricius seinen Freunden M’. Curius
und T1. Coruncanius (vgl. V. 373 Vahlen), worauf diese erkliren,
sie hofften, die Samniten und Pyrrhos wiirden sich zu dieser
Lehre bekehren, um desto leichter besiegt werden zu konnen.
Der Text gibt sich als Erinnerung Catos, doch versteht es sich
von selbst, dass Cicero einen literarischen Text zugrundelegt.
Es kann ein Text Catos selber (aus einer der Reden eher als aus
den Origines) gewesen sein, oder vielleicht Ennius. Val.
Max. IV 3, 6 scheint aus unserer Cicero-Stelle zu stammen.
Das andere Zeugnis ist Plut. Pyrrh. 20: Kineas empfiehlt in
Rom dem Fabricius die Philosophie Epikurs. Die Pointe ist
dieselbe wie bei Cicero : Detr Romer kann nur wiinschen, dass
Pytrhos und die Samniten dieser Lehre anhingen (zum Typ
der Pointe vgl. das Apophthegma des Antisthenes Diog.
Laert. VI 8). Bei Ennius kann etwas derart vorgekommen sein.
Beweisbar ist nichts, und wahtscheinlich ist es wohl auch nicht.

Einen zweiten Zusammenhang deutet Athen. XII 547 2 an.
Unter dem Konsulat des L. Postumius (wohl 173 v. Chr.)
wurden die Epikureer Alkios und Philiskos wegen ihrer Lehre
von der #3ovf) aus Rom weggewiesen. Dies konnte im letzten,
18. Buch der Awnalen berichtet worden sein. Der Sache nach
passt der Vorfall in den Kontext des Bacchanalienskandals
von 186 wie in denjenigen der Entdeckung des Numa-Grabes
mit seinen Biichern im Jahre 181. Ob und in welcher Weise
Ennius von diesen Dingen erzihlt hat, wissen wir nicht. Es
lohnt sich nicht, bei spekulativen Vermutungen dariiber zu
verweilen.

Auf sicherem Boden stehen wir umgekehrt mit Lucr. I
102-135, wo ausdriicklich Ennius genannt ist.

In I 80-83 hatte Lukrez befiirchtet, der Adressat konne
meinen, er solle zu Gottlosigkeit verfithrt werden. Das Beispiel



LUKREZ UND ENNIUS 173

der Iphigenie beweist, dass vielmehr die re/igio Ruchlosigkeiten
ermoglicht (darf man anmerken, dass Ennius nach V. 221
Vahlen von den Menschenopfern der Karthager gesprochen
hat, sie vermutlich auch energisch missbilligt hat ?). I 101
schliesst kriftig ab. Man ist etwas iiberrascht, dass I 102-103 neu
anhebt und ohne Riicksicht auf das soeben Dargelegte mit
einem erstaunlich apodiktischen guaeres erklirt, der Adressat
werde sich irgendeinmal von Lukrez lossagen, iberwiltigt
vatum | terriloquis... dictis.

Wir sind wohl wverpflichtet, unter wafes zunichst die
griechischen pdvreig zu verstehen, die den Menschen mit
Bildern von den Qualen, die in det Unterwelt auf sie warten,
Angst machen. Es sind die pdvreig, deren Aktivitit Adeimantos
in beunruhigter Ironie in Platons Politeia 362 e-366 b schildert.

Was sie erzahlen, sind freilich blosse somnia, Phantastereien ;
doch die Menschen kénnen ihnen nicht widerstehen, so lange
sie nicht wissen, dass mit dem Ende des Lebens auch alle
Sorgen und Angste ein Ende haben. Wer das nicht weiss, wird
ewige Strafen nach dem Tode fiirchten.

Wir werden uns bei den Merkwiirdigkeiten dieses Gedan-
kengangs nicht zu lange aufhalten: dabei etwa, dass mit
erstaunlicher Selbstverstindlichkeit nur von den Unter-
weltsleiden und nicht etwa vom Gegenstiick, der Seligkeit
in der Nihe der Gotter, die Rede ist und dass I 111 ebenso
selbstverstindlich insinuiert, nach FEpikurs Lehre brauche
niemand, also auch der Verbrecher nicht, irgendwelche Unter-
weltsstrafen zu fiirchten ; die Frage, ob denn alle Menschen
solche Strafen zu fiirchten haben und ob es Epikurs Meinung
ist, dass sie in Wahrheit straflos ausgehen oder dass ihre Strafe
eine andere ist, bleibt zwischen den Zeilen hidngen. Erst in
IIT 978-1023 erfahren wir, dass unsere irdische Welt sozusagen
der wahre Hades ist und dass die grossen Verbrecher schon in
dieser Welt ihre Strafe erleiden.

In unserm Zusammenhang wichtiger ist die andere Frage,
die vorerst nur eingeschaltet sei: Gab es bei Ennius Schilder-



174 OLOF GIGON

ungen von Jenseitsqualen grosser Verbrecher » Wir werden
gleich sehen, wie Homers eidwiov dem Dichter in der Unter-
welt begegnete ; es ist eine tritbsinnige Unterwelt, doch ist
Homer immerhin kein Verbrecher, der aefernas poenas abzubtissen
hitte. Spielerisch mag man vermuten, dass ein Verriter wie
Mettius Fufetius (V. 126 und 138-139 Vahlen), vielleicht auch
die vatermorderischen Tochter des Servius Tullius in eine
Holle verbannt wurden 4hnlich detjenigen, die Platon dem
Makedonenkoénig Archelaos oder dem pamphylischen Tyrannen
Ardiaios zugedacht hatte.

Von I 112 an wird der Text zielstrebiger. Fine erste
Alternative wird formuliert : Die Seele entsteht entweder mit
dem Korper oder sie tritt (priexistent) bei der Geburt hinzu ;
insinuari ist der Schlisselbegriff (vgl. 9dpadev émeiciévar Arist.
GA 736 b 28). Die Komplementiralternative differenziert :
Die Seele vergeht entweder mit dem Korper oder wenn sie
dies nicht tut, so gelangt sie entweder in die Unterwelt oder
korpert sich in andere Lebewesen ein.

Dazu wird Ennius zitiert, der beide letztgenannten Moglich-
keiten annimmit.

I 118-119 ein Lob, wohl in Anlehnung an Worte des Ennius
selbst. Denn dass der Dichter sich aut den Musenberg Helikon
begeben und von dort einen Kranz aus immergriinendem Laub
mitgebracht hat, wird keine Erfindung des Lukrez sein. Die
Streitfrage ist allerdings alt, ob das Prooemium der Annalen des
Ennius neben der Begegnung mit Homer auch eine solche mit
den Musen erzihlte (J. H. Waszink, in Muemosyne S. 1V, 3 (1950),
215 ff.; 15 (1962), 115 ff.; in WS 76 (1963), 79 fI. ; dagegen
A. Kambylis, Die Dichterweibe und ibre Symbolik (Heidelberg
1965), 198 fI.). Es scheint mir, dass nach den Zeugnissen beides
vorgekommen sein muss. V. 1 gehort als Anrede an die Musen
zum Prooemium des ersten Buches; V. 2, in welchem die
Musen dem Dichter selbst mitteilen, sie seien mit den romischen
Camenae identisch, wird man ungerne an ecine andere Stelle
ricken, und dazu treten die andern Belege, vor allem Properz



LUKREZ UND ENNIUS TS

IIT 3, 1-14: da trdumt der Dichter, auf dem Helikon an der
Musenquelle eingeschlafen zu sein und nun ein Gedicht tber
die Konige von Alba Longa (die bei Ennius nicht vorkamen)
in Angriff zu nehmen. Er war im Begriff, aus derselben Quelle
zu trinken, aus der einst pater Ennius getrunken und darauf
hin gesungen hatte von den grossen Ereignissen der rémischen
Geschichte, beginnend mit den Horatiern und Curiatiern,
endend mit dem wunderbaren Eingreifen der romischen Lares,
die ihre Stadt vor Hannibal schiitzten. Properz freilich wird am
Trinken gehindert. Der delphische Apollon erspiht ihn und
erklirt ihm ohne Umschweife, dieser Quell sei nichts fiir ihn.
Parva... admoram... ora (5) greift hintuber zu cum me (13), und das
cecini (7) det codd. deter. ist unmoglich ; dass sich Properz im
Traum tber sechs verschiedene Ereignisse der dltern Geschichte
(die allesamt bei Ennius vorgekommen sein miissen) verbreitet
hitte, ehe Apollon intervenierte, wire pedantisch bis zur
Geschmacklosigkeit. Richtig ist allein cecimiz, und dann darf
man nicht nur V. 7-12 fir die Awnalen auswerten, sondern auch
die Ausgangssituation fiir Ennius selbst in Anspruch nehmen.
Bestitigend tritt dazu Persius Pro/. 1-7 mit Scholien.

Man datf sich wirklich nicht daran stossen, dass bald vom
Olymp, bald vom Helikon, bald vom Parnass die Rede ist,
und darf auch nicht zu genau nachrechnen, dass die Begegnung
mit den Musen und diejenige mit Homer einander in einem
gewissen Umfang gestort haben moégen. Ennius ist noch nicht
Vergil, und einem zwar hellenistisch gebildeten und dennoch
archaischen Dichter wird man es zugute halten miissen, dass
er es sowohl mit der Topographie nicht so genau nimmt wie
auch in der Hiufung von Bildern zuweilen des Guten etwas
zuviel getan haben wird.

Vom Musenberg sprach das Prooemium des siebenten
Buches, mit dem die Geschichte der Punischen Kriege begann
(V. 215), ein Anruf an die Muse eroffnete das zehnte Buch und
die Erzihlung des Krieges gegen Konig Philipp (V. 326-327) ;
die Hypothese dringt sich auf, dass auch das vierte Buch, mit



176 OLOF GIGON

dem die Geschichte der Romischen Republik anhob, mit einer
Huldigung an die Musen eingeleitet worden ist.

Nur kurz sei auf die Stellen aufmerksam gemacht, an denen
im spitern Verlauf Lukrez von den Musen spricht. I 924-930
bringt eine charakteristische Kumulation von Bildern, die das
Neue anzeigen, was der Dichter leistet: noch unbetretene
Wege, noch ungetritbte Quellen, neue Blumen zum Kranze.
III 1037-1038 nennt in einem Kontext, in dem Reminiszenzen
an Ennius nicht fehlen (s. 7#fra) die Begleiter der Heliconiades,
unter ihnen Homer, der auch hat sterben missen, obschon er
sceptra potitus war ; hat ihn schon Ennius auf diese Weise als
Konig unter den Dichtern gepriesen ? Den Wagen der Pieriden
nennt VI 47, und dem entspricht VI 92-95, wo Kalliope die
Muse ist, die ihm den Weg bis zum Ziele weisen soll. In diesen
Versen kann einiges Ennianische stecken, das wir nicht mehr
zu identifizieren vermogen.

Ennius V. 3-4 ist durch H. Ilberg und O. Skutsch im Hinblick
auf Luct. I 119 emendiert worden : Latos (per) populos res atque
poemata nostra [ (clara) cluebunt. Zum Gebrauch von poemata mag
man die beriichtigte Stelle Ciceros Ad Q. fr. I 10 vergleichen.

Ist auch I 119, per gentis Italas aus Ennius zitiert ? Von der
Thematik detr Annalen her ist es nicht ganz selbstverstindlich,
dass ein ganz der Grosse Roms gewidmetes Epos bei allen
italischen Volkern Ruhm erhofft. Man versteht es, wenn man
bedenkt, wie nachdriicklich Ennius in der Sphragis von Buch
XII von seiner Herkunft aus Stditalien gesprochen hat. Er hat
sich als Messaper aus Rudiae in Calabrien vorgestellt ; auch die
Beziehung zu Tarent, auf die Hieronymus-Sueton Fr. 8 Reiff.
anspielt, wird er selbst erwdhnt haben. I 120 scheint einen
Widerspruch bei Ennius zu signalisieren. Dieser hat nicht nur
von der Seelenwanderung, sondern auch von der Unterwelt
gesprochen. Doch der Widerspruch ist nur scheinbar. Wenn
ausdriicklich betont wird, dass in der Unterwelt weder unsere
Seelen noch unsere Korper sind, sondern nur blasse 8’!:80)?\&.,.‘
dann ist der Weg frei fiir die Annahme, dass zwar die Korper



LUKREZ UND ENNIUS 377

zur BErde zuriickkehren, die Seelen aber ihre Wanderung dutch
andere Korper antreten konnen. Es liegt also ein Kompromiss
zwischen homerischer Anschauung und pythagoreischer Dok-
trin vor, den Ennius selber wohl schon vorgefunden haben mag.

Die Begegnung mit Homer ist aufs dusserste verkiirzt (124-
126). Wo und unter welchen Umstinden die Begegnung sich
abspielte, erfahren wir nicht. Dass Homer bittere Trinen
vergoss, wird mit Ennius V. 7 tibereinstimmen, wo der Dichter
seinen Schrecken iiber den traurigen Anblick schildert. Homer
ist natiirlich kein biissender Schurke wie Tantalos und Tityos,
und so grisslich zugerichtet wie Hektor bei Verg. Aen. II
270-279 wird er auch nicht gewesen sein. Dennoch wird ihn
Ennius als Jammergestalt beschrieben, und wird Homer selbst
erzihlt haben, wie grauenvoll trostlos das Leben in der
Unterwelt sei. In V. 8 ist es Homer, der den Dichter anredet ;
pietas muss sich darauf beziehen, dass Ennius Homer immer
verehrt, wohl auch schon seit langem gewdiinscht hat, ihm zu
begegnen. Etwas hart ist unstreitig semper florentis. Nachdem
wir soeben voraussetzen mussten, dass Homer nur als bleiches
ctdwhov erschien, ist die Wendung semper florentis befremdlich,
selbst wenn wir zum Ausweg greifen, es sei da nicht von der
Person Homers, sondern von seinem ewigen Ruhme die Rede.

Peinlich unbestimmt ist I 126. Was hat Homer gesagt ?
Gewiss war mit einiger Ausfiihrlichkeit von der Unsterblich-
keit der Seele, von der Seelenwanderungslehre und von Homers
eigenen fritheren Einkorperungen gesprochen. Fiel der Name
des Pythagoras ausdriicklich, oder haben ihn Horaz, Persius
und Tertullian aus eigenem Wissen beigegeben ? Und warum
hat sich Homer gerade in einen Pfau eingekorpert (V. 15
Vahlen) ? Eine andere Erklirung als die, dass damit der heilige
Vogel der samischen Hera gemeint ist und dass Homer aus
welchen Griinden auch immer als besonderer Gilinstling der
Hera galt, ist kaum moglich.

Doch rerum natura ist nattrlich mehr als eine philosophische
Seelenlehre und als die Begriindung dafiir, dass die Seele



178 OLOF GIGON

Homers nun in den Korper des Ennius iiberzugehen im Begriffe
sei. Es muss irgendein allgemeines, die Kosmologie im ganzen
beherrschendes Prinzip zur Sprache gekommen sein; dabei
braucht es nicht notwendigerweise, wie die Seelenwanderungs-
lehre, eine Theorie gewesen zu sein, die Lukrez von seinem
Standpunkt aus ablehnen musste.

Skutsch hat auf V. 69 Vahlen aufmerksam gemacht und das
Versbruchstiick mit Luct. V 261-272 in Verbindung gebracht.
Da ist (in besonderer Anwendung) von einem Theorem die
Rede, das bei Lukrez eine sehr bedeutende Rolle spielt: vom
Ausgleich, der immer wieder zwischen Entstehen und Vergehen
stattfindet ; das Wasser verdunstet, doch neues Wasser stromt
immetfort zu, das Lebende stirbt und wird das Material, aus
dem neue Lebewesen entstehen usw. Es ist ein bedeutendes
Theorem, das als solches nicht genuin epikureisch, sondern
dlter sein diirfte (was an dieser Stelle nicht nachzuweisen ist).
Hat Homer, wie Skutsch vermutet, dies dargelegt ? Moglich
scheint es, doch Sicherheit ist nicht zu erlangen.

Luct. I 127 setzt neu ein. Ein Programm wird skizziert :
Die Dinge tiber der Erde und auf der Erde sind zu behandeln,
dann vor allem, wie schon 112 betonte, animus und anima. Was
folgt, ist eine systematische Erginzung zu 113-116. Die Lehre
von der Unsterblichkeit der Seele hat eine michtige Stiitze in
den Erscheinungen von Toten, denen wir im Wachen, wenn
wir krank sind (gedacht ist wohl an Zustinde des Wahnsinns
und der Trunkenheit), oder im Traume zu begegnen ver-
meinen.

Hat Ennius von solchen Totenerscheinungen gesprochen ?
In den 7ragidien haben sie gewiss nicht gefehlt, doch wie stand
es damit in den Amnalen ? Unmoglich ist es nicht; dem
Hannibal mag sein toter Vater Hamilkar und manchen Rémern
mogen ihte verstorbenen Ahnen als Berater und Warner im
Traume erschienen sein. Nur wissen wir nichts dariiber.

Es erhebt sich die weitere Frage, ob Lukrez im Verlauf des
Gedichtes auf eben diese von Ennius vorausgesetzten und



LUKREZ UND ENNIUS 179

vorgetragenen Lehren von der Seele und ihrem Schicksal
noch einmal Bezug genommen und sie im Hinblick auf Ennius
diskutiert und widerlegt hat. Ich bemerke sofort, dass wit
nirgends {iber héchst unbestimmte Hypothesen und Moglich-
keiten hinausgelangen. Immerhin mag es von Interesse sein,
die Stellen kurz zu iiberblicken, die grundsitzlich in diesem
Kontext zu beachten sind. Drei Hauptpunkte stehen im Mit-
telpunkt : die Seelenwanderung und dass die Seele bei der
Geburt « von aussen » in den Korper eintritt, dann die Frage,
ob es eine Unterwelt gibt und endlich die Méglichkeit von
Totenerscheinungen. Zum ersten Problem sind einige unter
den in IIT 417-828 aufgehiuften Beweisen zu beachten, zunichst
624-633, wo (in offensichtlich stirkster Verkiirzung) erklirt wird,
die Vorstellungen der Maler (Polygnot ?) und Schriftsteller
fritherer Zeiten setzten voraus, dass die Seelen im Hades mit
allen funf Sinnen (die in 631-632 einzeln aufgezihlt werden)
ausgestattet seien ; doch konnten die Sinne nicht ohne die
Seele selbst funktionieren (und umgekehrt, und die Sinnes-
organe setzten Korperlichkeit, also Verginglichkeit voraus).
Es ist seltsamerweise die einzige Stelle bei Lukrez, die aus-
driicklich von der Fiinfzahl der Sinne spricht ; die Pointe, dass
die Wahrnehmungs- und Leidensfihigkeit der Seele im Hades
(die sich auch in der Erzihlung Homers vom Elendsdasein in
der Unterwelt gedussert hatte) ohne Koérperlichkeit undenkbar
ist, kommt im Text nicht recht klar heraus.

IIT 634-669 spricht von der Zerteilbarkeit der Seele. Fin
Beleg ist hier die Verstimmelung von Menschen durch die
Sichelwagen (III 652-656), die nach dem schénen Nachweis
von W. H. Friedrich, in Philologus 97 (1948), 297 fI., auf die
ennianische Beschreibung der Schlacht bei Magnesia, in der
Antiochos III. von Syrien Sichelwagen eingesetzt hatte, zurtick-
geht (vgl. noch V 13071).

In III 670-783 findet sich nicht weniger als acht Mal das Ver-
bum zusinuare, insinnari, das wir in I 113 und 116 vorfanden. 67o-
678 macht den klassischen, schon im aristotelischen Eudemos Fr. §



180 OLOF GIGON

Ross vorgetragenen und diskutierten Einwand geltend, dass
wir von einer Prdexistenz unserer Secele nicht die geringste
Erinnerung haben ; das kann man mit III 830-842 verbinden,
wo 833-837 deutlich Wendungen des Ennius verwendet sind
(s. infra).

Sorgtiltig ausgearbeitet, aber ohne greifbare Bezichung
zu Ennius ist IIT 679-712, ebenso 713-740 ; grosseres Interesse
beansprucht III 741-775, wo nun thematisch die Seelenwande-
rung im Sinne von I 116 zur Sprache kommt : Die Vererbung
von Eigenschaften (zu 741-742 vgl. V 862-863 und III 294-
306) wird unerklirlich, wenn die Menschenseelen sich beliebig
in Tieren oder andern Menschen einkorpern konnten. Ein
hitbsches Beispiel lukrezischer Ironie ist III 776-783. Endlich
bildet 784-805 eine Art von Abschluss. Die allgemeine These,
dass Alles an seinen bestimmten Ort gebunden ist (vgl. I 161 1),
also auch Menschenseelen sich nur in den fiir sie geeigneten
Korper einkorpern konnen, ist letztlich dieselbe, die schon
Aristoteles gegen die pythagoreische Seelenwanderungslehre
vorgebracht hatte (De An. 407 a 13-16). Spezifische Bezie-
hungen zu Ennius sind fiir uns nicht zu erkennen.

Dass in der Tiefe unter unserer Erdoberfliche eine diistere,
von cidwix bewohnte Unterwelt existiert, wird im Gedicht
des Lukrez nirgends ausdriicklich widerlegt. Alle Stellen, die
vom Acherusischen Reiche, vom Otrcus und vom Tartaros
reden, haben einen eher beildufigen Charakter. Am interessan-
testen ist ITT 18-27, wo der Gedanke von I 68 . weitergesponnen
wird. Im unendlichen Leeren werden die Sitze der Gotter
sichtbar, beschrieben in evidenter Anlehnung an Hom. Od.
VI 42 ff. (die Verse Homers waren berithmt, und dass Lukrez
sie selbstindig tbersetzt hat, will ich nicht ausschliessen ;
immerhim kann sie schon Ennius fiir die Szenerie einer seiner
zahlreichen Gotterversammlungen (vgl. Annalen V. 6o fI.;
175 ; 286 B und 291 Vahlen) verwendet haben ; vgl. auch die
Diskussion iiber das Verhiltnis Vergil-Ennius-Homer bei
Macr. Sat. VI 3, 1-4); doch eine Unterwelt ist nirgends



LUKREZ UND ENNIUS 181

zu sehen, und die Erde ist transparent bis in unendliche
Tiefen.

Die naheliegende Frage, warum die Menschen eine Vetrban-
nung in die Unterwelt glauben fiirchten zu miissen, nicht aber
eine Erhohung zu den Gottern hoffen diitfen, witrd nicht
gestellt, dies, obschon Ennius jedenfalls die Entriickung des
Romulus in aller Breite beschrieben zu haben scheint ; ausser
V. 110-117 wird man Cicero, Leg. I 1,3 heranziehen, das nach
dem Kontext nur besagen kann, dass schon bei Ennius Romulus
sich dem Proculus lulius als Gott Quirinus zu erkennen gegeben
und die Dedikation eines Tempels angeordnet hat, vielleicht
sogar Horaz, Carm. 111 3, 15-16 ; denn dass Romulus auf dem
Streitwagen seines Vaters Mars, Martis equis zu den Gottern
emporgefahren ist, ist kein unverbindlicher Einfall des Horaz,
den dann Ovid, Fasz. 11 496, Mez. XIV 820 ff. aufgegriffen hitte.
Ich wire geneigt anzunehmen, dass Ennius iiberhaupt der erste
gewesen ist, der von griechischen Vorbildern angeregt (denn die
Tradition der rémischen Religion gab dergleichen nicht her) den
Stadtgriinder durch eine derartige Apotheose verherrlicht hat
(dass die Gleichung Romulus = Quirinus schon im Jahre 293 v.
Chr. vorausgesetzt war, wie K. Latte, Romische Religionsgeschichte
(Miinchen 1960), 113 vermutet, ist nicht unmoglich, aber mir
cher unwahrscheinlich ; dass die Gesamtgeschichte erst in
cisarischer Zeit und im Hinblick auf Caesar so ausgestaltet
wurde, halte ich umgekehrt fiir ausgeschlossen). Lukrez hat die
Erzihlung und ihre theologischen Implikationen mit keinem
Worte berticksichtigt.

IIT 37-86 legt umstindlich dar, dass der Mensch nichts so sehr
zu fiirchten pflegt wie den Tod und die Unterwelt. Der Text
ist keineswegs homogen. Ich verweise auf die merkwiirdigen
Verse 51-54, die nur besagen konnen, dass man den unterir-
dischen Gottern Opfer darbringt, um sie zu veranlassen, einen
nicht vorzeitig in ihr Reich zu holen. Die Verse haben ein stark
romisches Kolorit und machen den Eindruck, mit einer bestimm-
ten historischen Situation in Verbindung zu stehen, also



182 OLOF GIGON

moglicherweise aus Ennius zu stammen. Man wird auch
notieren, dass die Wirkungen der Geldgier viel grausamer
geschildert werden (70-73) als diejenigen des Ehrgeizes
(74-78 ; zwischen 77 und 78 ist wohl eine Textliicke anzu-
setzen). BEndlich wirkt 83-86 nach der Klimax 79-82 wie ein
nicht sehr geschickt angebrachter Nachtrag ; auch diese stich-
wortartigen Bemerkungen tber die Auflésung aller gesell-
schaftlichen Ordnung durch die Todesangst wirken wie
Anspielungen auf bestimmte geschichtliche Situationen.

Ich erwihne nur noch IIT 964-971 (der Tartaros kann nicht
existieren, weil alles Tote immer wieder als Material fiir neues
Leben Verwendung findet), endlich V 1126, wo vom Sturz
der Tyrannen die Rede ist, die zuweilen durch die imvidia der
Andern in Tartara taetra geschleudert werden, eine Floskel, die
sachlich schief ist und eine starke Alliteration aufweist und
darum aus Ennius iibernommen sein witd.

Das Problem der Totenerscheinungen wird in IV 29-41 in
aller Form wieder aufgenommen, die Sache selbst erdrtert in
IV 722-774, vor allem in 733-734 und 757-761. Wir sehen im
Traume eidowra der Toten, geben uns aber nicht Rechenschaft
dariiber, dass es eben blosse ei8wix sind und nicht die leibhaf-
tigen Toten. Erginzend figt 962-1036 bei, dass wir im Traume
zu sehen pflegen, was uns am Tage beschiftigt; man darf
sich vielleicht fragen, ob Cicero, Rep. VI 10 ein Recht zur
Vermutung gibt, Ennius selbst habe sein Traum von Homer
schon ausdriicklich auf diese Weise erklirt.

Von dergleichen Totenerscheinungen spricht nochmals
kurz V §59-63. Auf anderer Ebene stehen die Abbildungen der
Gotter, die von den Intermundien zu uns dringen. Sie vermdogen
in der Tat Hinweise auf das wirkliche Wesen der Gotter zu
geben, auf ihre Unsterblichkeit und ihre Seligkeit (V 1169-1182,
dazu VI 68-78). Falsche Gottesvorstellungen bewirken, dass
wir die Abbilder der Gotter nicht auf die richtige Weise in uns
aufnehmen. Dass es bei Ennius an Goéttererscheinungen nicht
gefehlt haben kann, versteht sich von selbst. Unmittelbare



LUKREZ UND ENNIUS 183

Beziehungen zwischen den genannten Texten des Lukrez und
vermutbaren Szenen bei Ennius sind freilich nicht fassbar.

Ein letzter Gesichtspunkt betrifft einzelne Stellen, die mit
Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit auf Ennius anspielen bzw.
von ihm angeregt sind. Hier bleibt nichts anderes tibrig als eine
Liste vorzufiihren und in tunlichster Knappheit durchzuinter-
pretieren. I 459-482 iiber das Wesen der Zeit ist eine heillos
schwierige und in dem fir das systematische Verstindnis
entscheidenden Vers 469 noch nicht befriedigend hergestellte
Stelle. Der Sache nach muss der Vers von 481-482 her zu
etkliren sein, doch der Text der Uberlieferung ist trotz
W. Theiler (in Guomon 5 (1929), 679) nicht zu halten. Unser
Problem bertihrt dies freilich nicht unmittelbar. Lukrez wihlt
als ein Freignis der fernen Vergangenheit den Troischen Krieg
und bezeichnet genau dessen Anfang (464 und 473-475) und
dessen Ende (464-465 und 476-477). Wir hitten kaum einen
ausreichenden Grund, uns an Ennius zu erinnern, wire nicht
die auffallend gewihlte, beinahe prezidse Formulierung von
476-477. In der Tat ist die kithne Metapher partu nocturno aus
Ennius Alexander Fr. 26 Jocelyn belegt; die Annahme ist
erlaubt, dass der Dichter in den Annalen nach V. 17 Vahlen
die Katastrophe Troias dhnlich beschrieben hat.

Es wire sodann verwunderlich, wenn der Bericht iber den
ersten Punischen Krieg (den Ennius mit Riicksicht auf Naevius
zwar knapp behandelt, aber nattirlich nicht einfach weggelassen
hat wie die summarische Ausdrucksweise Ciceros Brut. 19,75 f.
zu behaupten scheint) nicht mit einer Beschreibung Siziliens
als des zentralen Kriegsschauplatzes verbunden gewesen wire.
Dies verweist uns zunichst auf I 716-733, die Einleitung zur
Diskussion tber Empedokles. Fiir uns interessant sind nur
717-725. Da klingt 720 an Aun. V. 302 an, und an der Beschrei-
bung des Aetna fillt der Nachdruck auf, mit dem erklirt wird,
man fiirchte, der Vulkan werde « wiederum» (rarsum-iterum-
rursum) ausbrechen. Man datf in der Ubersetzung diese Nuance
nicht verwischen. Die Stelle setzt die Beschreibung eines



184 OLOF GIGON

fritheren Ausbruchs, der sich wiederholen konnte, voraus.
Damit gelangen wir iiber II 592 hinweg zu VI 639-702, wo in
der Tat von einem solchen vergangenen Ausbruch die Rede
ist. Ldsst sich dieser chronologisch fixieren ? Ich bezweifle,
dass der grosse Ausbruch von 122 v. Chr. gemeint ist, iiber den
nach Cicero Nat. deor. 11 38, 96 Poseidonios berichtet hat. Man
kann genau so gut an denjenigen von 396 v. Chr. denken, der
bei Diod. XIV 59 und Oros. Hist. 11 18, 6 bezeugt ist, also
sieben Jahre vor der Sonnenfinsternis, die Ennius V. 163 aus-
driicklich erwihnt hat. Die Aitiologie des Vulkanismus bietet
Lucr. VI 680-702, wozu sonderbarerweise Tust. IV 1, 2-7 die
nichste Parallele ist. Dass Ennius, wenn er vom Aetna als der
bedeutendsten Sehenswirdigkeit Siziliens sprach, auch eine
Aitiologie in hellenistischem Geschmack beigegeben hat, nimmt
man gerne an; dass es dieselbe Aitiologie war, die Lukrez
bietet, ist nicht allzu wahrscheinlich.

Eine eigentiimliche Kleinigkeit ist IT 416-417. Widerwirtige
und angenehme Gerliche werden einander gegentibergestellt.
Im Theater duftet es croco Cilici, der Altar stromt Panchaeos odores
aus. Fur die zweite Bemerkung ist der Befund eindeutig.
Panchaia ist der Name der wunderbaren Insel, die Euhemeros
von Messene besucht zu haben behauptete und wo er angeblich
die Inschrift fand, die Zeus und die andern grossen Gotter als
Urkonige auswies. Es kann kein Zufall sein, dass in der lateini-
schen Dichtung Panchaia an unserer Stelle zum ersten Male
erwihnt wird und dass Ennius das Werk des Euhemeros ins
Lateinische tibersetzt hat (FGrH 63). Die Frage ist demnach
nur, ob schon Ennius selbst in den Awnalen von den Panchaei
odores geredet hat (er kann zu den Jahren 179 — vgl. Liv. XL
51, 3 —, oder 174 — Liv. XLI 27, 5 — von den ersten réomischen
Theaterbauten gehandelt haben) oder ob es bei Lukrez eine
unmittelbare Reminiszenz an die Sacra Historia ist.

So oder so ergibt sich ein gewisses Pridjudiz fiir den kiliki-
schen Safran. Strabo (XIV s, 5, p. 670) und Plinius (Naf. XXI
31) berichten, der beste Safran wachse in der Tat in Kilikien



LUKREZ UND ENNIUS 185

und zwar im Gebiet der korykischen Hohle. Lukrez liefert auch
da den iltesten Beleg, denn Sallust, Hisz. Fr. II 81 Maur. und
Hor. Saz. 11 4, 68 sind jinger. Hat Lukrez eine zeitgenossische
Sitte im Auge (was nicht auszuschliessen ist) oder bezieht er
sich auch da auf Ennius ?

Gegen die Annahme einer unendlichen Zahl von Atomen
gleicher Gestalt besteht der Einwand, dass bestimmte Wesen
nur in sehr wenigen Exemplaren vorkommen. Dies ist jedoch
lokal bedingt. II 532-540 fithrt aus, die anguimanus elephanti
seien bei uns in der Tat selten, doch in Indien so hiufig, dass
sie mit ihren Elfenbeinzihnen an den Grenzen des Landes
einen Wall bilden, den keinetr durchbrechen kann.

Die Stelle ist singuldr. Bailey wird recht haben mit der
Vermutung, dass eine bestimmte fabulése Erzihlung dahinter-
steht, schwerlich gerade aus der Alexandergeschichte (sonst
hitten wir noch weitere Belege), wohl aber aus einer allge-
meinen Charakterisierung der Elefanten.

Ennius hat 6fters von ihnen gesprochen, wie V. 232, 474,
6o7 Vahlen zeigen. Er hatte ja auch ausreichend Gelegenheit
dazu, denn die Karthager kimpften mit (afrikanischen) Elefanten,
dann Pyrrhos (was ihnen bekanntlich den Namen bos Luca
eintrug, vgl. Plin. Naz. VIII 16), dann Antiochos III. von
Syrien. So verlohnt es sich, auch die tibrigen Stellen, in denen
von Elefanten die Rede ist, zu tberblicken. Es sind zwei
Komplexe des funften Buches, die nicht ohne Interesse sind.

Von V 1204 an erortert Lukrez die Ursachen der super-
stitio : der Anblick des gestirnten Himmels tiberhaupt (1204-
1217, ein schwieriger und untibersichtlicher Text, auf dessen
Probleme wir hier nicht eingehen koénnen), dann Blitz und
Donner (1218-1225), dann die Seestiirme (1226-1235), endlich
die Erdbeben (1236-1240). Es fillt sofort auf, dass Blitz, Donner
und Erdbeben seit iltesten Zeiten als unheimliche Ereignisse
Schrecken verbreitet haben und als Interventionen der Gotter
gedeutet worden sind, wihrend man dies von den Seestiirmen,
die begreifbare und oft prognostizierbare Utrsachen haben,



186 OLOF GIGON

nicht sagen kann. Sie fallen in unserm Zusammenhang aus dem
Rahmen, und nicht nur dies. Lukrez beschreibt das Schicksal
einer Kriegsflotte cum legionibus... atque elephantis, die trotz den
Gebeten des Imperators (1229 sehr romisch formuliert) im
Sturme untergeht. Dass eine Kiriegsflotte auch Elefanten
transportiert, war nun gewiss keine alltigliche Erscheinung.
Der Verdacht dringt sich auf, dass ein bestimmtes historisches
Ereignis gemeint ist. Sicher identifizieren konnen wir es
allerdings nicht. Bailey spricht vage von einer « tradition of
the invasion of Pyrrhus», was man priziser auf den Seesturm
bezichen koénnte, der im Frihjahr 280 einen grossen Teil der
Flotte des Konigs vernichtete (vgl. Plut. Pyrrh. 15-16); man
kann aber natiirlich auch an Katastrophen karthagischer
Flotten denken. Die Romer ihrerseits haben, soweit ich sehe,
zuerst gegen Philipp V. Elefanten eingesetzt (Liv. XXXI 36).
Es mag spiterer Forschung einmal gelingen, sachlich und
chronologisch die Stelle bei Ennius zu lokalisieren, auf die
Lukrez mit grosster Wahrscheinlichkeit anspielt.

Auch im Kapitel tiber die Entwicklung der Kriegskunst V
1297-1349 diirfte ennianisches Gut stecken. V 1301 nennt die
Sichelwagen, von denen zu III 634-669 schon die Rede
war, es folgen die turmbewehrten Elefanten der Karthager,
dann in einer fiir uns singuldren Liste die Kampfstiere, wilden
Eber und Lowen, wobei die gefihrliche Unberechenbarkeit
der Tiere gebithrend hervorgehoben wird ; es ist ein fiir Lukrez
charakteristisches Raisonnement, dass iht Einsatz, aristotelisch
gesprochen, « maten» ist, weil er seinen Zweck gar nicht
erreicht. 1344-1346 ist evident ein Fremdkoérper, eine Vers-
gruppe, die vermutlich aus einem theologischen Zusammen-
hang (vgl. V 1161-1240) verschentlich an seine gegenwirtige
Stelle geraten ist. Das nunec in 1339 wird man hochst ungern
auf die eigene Gegenwart des Dichters beziehen, eher doch
wohl auf den historisch bekanntesten Fall, die Panik, die die
Elefanten des Pyrrhos in der Schlacht bei Benevent ergriffen
hatte (Ael. NA 1 38 ; Plin. Nat. VIII 16 ; Flor. Epif. 1 18).



LUKREZ UND ENNIUS 187

Ein bertithmtes Stiick ist der Exkurs tiber die Magna Mater
und ihr Gefolge II Goo-68o. Er ist anldsslich der These, dass
alle Dinge, also auch die Erde aus Atomen der verschiedensten
Art zusammengesetzt sind, fiir unsern Geschmack einiger-
massen an den Haaren herbeigezogen. Fiir uns hat der Text
sein Interesse daher, dass der Kult der Magna Mater in Rom
auf Grund eines Sibyllenspruches 205 v. Chr. eingefithrt worden
ist (K. Latte, Romische Religionsgeschichte (Miinchen 1960),
258 f£.; vel. Liv. XXIX 10 wnd 1473 Ov. Fas. IV 181 1.
Sil. XVII 1 f1. u.a.). Man kann sich kaum vorstellen, dass Ennius
dieses auf seine Weise spektakulire Ereignis nicht erwihnt
hitte ; sein Platz musste im neunten Buch gewesen sein, das
die Zeit von etwa 207 bis zum Ende des zweiten Punischen
Krieges behandelte. Im Texte des Lukrez wird man natiirlich
die allegorische Ausdeutung der Magna Mater, ihrer Attribute
usw. von der Beschreibung des Kultes als solchen abzutrennen
haben ; es wire allzu unvorsichtig, Ennius mehr als nur eben
die Beschreibung zu geben, also die Verse 1I 618-619 (die schon
durch ihre starke Alliteration aus dem Kontext heraustreten)
und 624-632. Ob und wie weit auch Ovid, Fast. IV 183-190
und 246-372 und Silius, XVII 18-22 Ennius benutzt haben,
konnte nur eine sorgfiltige Interpretation des Einzelnen zeigen.

Nur als Anmerkung sei die Frage beigefiigt, ob Ennius im
funften Buch auch schon die im Jahre 293 erfolgte Einholung
des Asklepios-Aesculapius erzihlt hat, einen Vorgang, der an
kultgeschichtlicher Bedeutung der Einfithrung der Magna
Mater nicht nachstand (K. Latte, op. cit., 225 fl. ; Ov. Mez. XV
622-744).

In IIT 832-837 haben wir eine ausdriickliche Anspielung aut
die Punischen Kriege. Dem Leser soll vor Augen gefiihrt
werden, dass ihn weder die gewaltigsten Ereignisse der Vorzeit
berithrt haben konne, da er damals noch gar nicht existierte,
noch die kosmischen Katastrophen der Zukunft (III 842), da
er dann nicht mehr existieren wird. Die Dimensionen der
Punischen Kriege werden hervorgehoben in Wendungen, die



188 OLOF GIGON

deutlich an Ennius anklingen. Zu Vers 834 vgl. Ann. V. 310, zu
836-837 vgl. Ann. V. 196-198 aus der Rede des Pyrrhos an den
romischen Gesandten. Die Frage ist hier wie dort, wer schliess-
lich zur (Welt-) Herrschaft bestimmt ist. Sollte sich der Wortlaut
unserer Stelle bis ins einzelne an Ennius anlehnen, so wire dies
besonders wichtig. Sie hat es ausdriicklich mit der Herrschaft
- iber die gesamte Menschheit zu tun, und dass gerade Ennius
an der Entstehung des eigentiimlich rémischen Anspruchs auf
Weltherrschaft wesentlich beteiligt ist, wird man ohnehin
gerne annehmen.

In IIT 1024-1038 werden Beispicle dafiir aufgefiihrt, dass
alle Menschen sterben miissen. Durch Festus wissen wir, dass
1025 ein wortlich tibernommener Ennius-Vers ist, der einzige
zufillig nachweisbare Fall, aber gewiss nicht der einzige Fall
tiberhaupt. 1026 klingt homerisierend (//. XXI 107). 1028
scheint von Hor. Saz. 1 6, 3-4 zitiert, doch empfiehlt der Kontext
eher einen Zusammenhang mit Ennius ; bei Lukrez liegt der
Akzent auf der Verginglichkeit irdischer Grosse, was Horaz
seinem Freunde Maecenas und dessen Ahnen gegentiber
schwerlich hat in Erinnerung rufen wollen. Die Formel kann
bei Ennius mehrfach verwendet worden sein. 1029-1033 bezieht
sich auf Xerxes und dessen Hellespontbriicke. Die Ausdrucks-
weise ist fullig, aber nicht tbermissig abundant, und Bailey
hat wohl mit Recht auf dem Komplementircharakter von
pedibus 1031 und equis 1032 insistiert. Der Name des #//e wird
nicht genannt. Die Argumentation, er sei so bekannt gewesen,
dass sich dies eriibrigt hitte, ist nicht unbedenklich ; man misste
etwas genauer wissen, wie bekannt die Geschichte war und wie
weit Lukrez damit rechnen konnte, dass seine rémischen Leser
Bescheid wussten. Ennius scheint in seinem 13. Buch anlésslich
der Hellespontiberschreitung des Antiochos III. von der
Briicke des Xerxes gesprochen zu haben (V. 378). 1034-1035
erwihnt Scipio, eine Gestalt, der Ennius ein eigenes Gedicht
gewidmet hat (pp. 212-214 Vahlen). Heranzuziehen ist sodann
aus den Annalen V. 312-313 : Da ist die Rede von der Fortuna.



LUKREZ UND ENNIUS 189

die den Regenten stiirzt, so dass er in famal infimus wird, bei
Lukrez stirbt Scipio genau so wie ein famul infimus (dazu
natiirlich noch Od. XI 489-4971).

Mit IV 682-683 steht Ennius V. 164-165 im Zusammenhang
und damit das leidige Problem, wie bei Ennius die Ereignisse
von 390 v. Chr. berichtet waren, konkret : Hat er die Gallier
ganz Rom erobern lassen oder nicht ? Die Interpretation von
O. Skutsch (Studia Enniana(London 1968), 138 ff.) befriedigt nicht.

V. 164-165 berichtet, dass die Gallier heimlich bei Nacht
zur Spitze der arx emporklettern und tberraschend die Wach-
posten toten. Damit ist aber noch keineswegs gesagt, dass es
ihnen auch gelingt, den Juppitertempel zu besetzen. Es liegt
gerade umgekehrt nahe, zu erginzen, dass in dem Augenblick,
da die menschliche Verteidigung ausfillt, die Gottheit selbst
unerwartet eingreift, eben durch das Geschrei der Ginse, das
die rémische Hauptmacht, die sich unter dem Schutz der Wach-
posten zum Schlafen niedergelegt hatte, alarmiert. Es ist
eminent sinnvoll, dass einzig und allein der Juppitertempel
nicht in die Hand der Barbaren fillt. Damit stimmt sowohl das
Zeugnis des Properz, III 3, 12 wie auch die von Skutsch
herangezogene Stelle Tac. F/ist. III 72 iberein. Ebenso darf
auch unsere, lisslicher formulierte Stelle des Lukrez auf Ennius
bezogen werden.

Ein weitliufiges Problem wiire es, ob in dem vieldiskutierten,
aber noch nie zureichend interpretierten Schlussteil des fiinften
Buches (V 925-1457) Ennius benutzt ist. Dies gilt vor allem
fiir die teilweise merkwiirdig inkohirente Schilderung der
politischen Entwicklung der Menschheit V 1105-1160. Dies zu
analysieren wire indessen eine Aufgabe, die den Rahmen der
gegenwirtigen Ubersicht vollig sprengen miisste. Ennius kann
sowohl an die Entstehung und den Untergang des rémischen
Konigtums wie auch etwa an die Urgeschichte Karthagos
(Ann. V. 220, vgl. V. 290) allgemeine Betrachtungen tber
das Werden des Staates und der einzelnen Staatsformen ange-
schlossen haben. Wir lassen dies hier auf sich beruhen.



190 OLOF GIGON

Von Blitzen, die Unheil verkiindeten, wird bei Ennius
ofters die Rede gewesen sein. Ob sich die Polemik in Luct. VI
379-422 auch gegen ihn richtet, muss offen bleiben.

Ich trage nach, dass das Problem der Sonnen- und Mond-
finsternisse, das auch bei Ennius eine Rolle gespielt haben muss
(vgl. V. 163), von Lukrez erstaunlich knapp erledigt wird ;
zweimal drei Erklirungen werden geboten, vom r&misch-
religiosen Aspekt der Phinomene ist iiberhaupt nicht die Rede
(V 751-770). Dagegen darf auf eine Versgruppe kurz vorher
aufmerksam gemacht werden: Die Liste der Jahreszeiten
V' 737-747 ist auflallend hochpoetisch formuliert. Die Hypo-
these, dass da, wie in I 31-40 eine Bilddarstellung zugrunde-
liegen konnte, reicht nicht ganz aus, um die Konzentration
anspruchsvollster Wendungen zu motivieren. Will Lukrez
auf einen dlteren poetischen Text verweisen, moglicherweise,
aber nicht notwendigerweise die Annalen des Ennius ?

Vom Nil hat Ennius sicher gesprochen und auch eine
Aitiologie der Niliiberschwemmungen gegeben: Fr. inc. 43
aus Serv. Aen. I 741 und Schol. ad Lucan. X 249. Das fiihrt
auf Lucr. VI 712-737, wo vier mogliche Ursachen aufgezihlt
werden. Die vierte scheint diejenige zu sein, die auch Ennius
vorgetragen hat: die Schneeschmelze in den aethiopischen
Bergen im Hochsommer (VI 735-737).

Den Avernersee hat Hannibal besichtigt, als er im Jahre
214 in Campanien war (Liv. XXIV 12-13; 20). Nach Plin.
Nat. XXXI 21 scheint Coelius Antipater anldsslich dieses
Besuches austiihrlich von den Wundern des Sees gesprochen
zu haben (vgl. auch Sil. XII 120 ff.). Lukrez behandelt ihn und
verwandte Savpdcie ausfihrlich in VI 738-839, genauer 738-
748 und 818-839. Skurril wirkt da vor allem der Vergleich der
Anziehungskraft der di manes am Avernersee mit der Anzie-
hungskraft, die das Schnauben der Hirsche auf Schlangen haben
soll. Ennianisches kann in diesem ganzen Abschnitt stecken ;
es mnachzuweisen diirfte freilich eine mithsame Aufgabe
sein.



LUKREZ UND ENNIUS I91

Dies ist alles, was in diesem Rahmen vorzufithren war. Es
sollte ohnehin eher ein moégliches Maximum als ein verlissliches
Minimum an Bezichungen skizziert werden. Noch einmal ist
schliesslich in Erinnerung zu rufen, wie verzweifelt wenig wir
von Ennius besitzen und wie viel von diesem Wenigen erst
noch (bisher) kaum deutbar und lokalisierbar ist. Vahlen
verzeichnet als Ann. Lib. inc. ber 170 Verse und Versteile ;
dazu kommen noch die reinen zzcerta mit abermals 53 Nummern.
Das Material ldsst sich sicher noch vermehren, aus Cicero, aus
den Dichtern bis hinab auf Ovid, aus den Grammatikern. Und
es wird sich lohnen, an diesem Material und seiner Vermehrung
zu arbeiten, einmal weil Ennius das Selbstverstindnis des
Romers entscheidend geformt haben diirfte, und dann weil es
von hohem Interesse ist, das Verhiltnis gerade des Lukrez, der
eine von Grund auf apolitische Wahrheit zu verkiinden unter-
nahm, zu Ennius, der als Dichter das Werden des romischen
Staates schilderte, so genau als moglich kennen zu lernen.



192 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Schmid : Wie steht es — so mochte ich noch fragen dirfen —
mit der Annahme gelegentlicher ennianischer Nuancierungen von
parodierendem Charakter, die sich heute mitunter den Inter-
preten nahelegt, die an die Ironie als Charakteristikum der Diatribe
denken ? Ich verweise da z.B. auf III 832-837, Verse, deren Hinweis
auf die Punischen Kriege in einer Weise erfolgt, die vielleicht nicht
nur an Nachahmung, sondern auch an ein Parodieren des hohen
epischen Stils denken lassen kann. Jedenfalls stellt Kenney diesen
Gedanken zur Diskussion, mit dem ich mich gar nicht unbedingt
identifizieren mochte, der aber vielleicht in unserem Zusammenhang
bedacht zu werden verdient.

M. Gigon : s kommt darauf an, was man unter Parodie versteht.
Den Kontrast zwischen den gewaltigen Ereignissen der Vergangen-
heit (Punische Kriege) und der Zukunft (Zusammenbruch der Welt)
einerseits und der totalen Indifferenz des Menschen andererseits,
der noch nicht bezw. nicht mehr existiert, kann man parodisch
nennen. Dass die Stelle tiber die Punischen Kriege von Ennius
angeregt ist, ist mir nicht zweifelhaft.

M. Sehmid : Ennianische Reflexe auch bei Lucr. IIT 1058 . : guid
sibi quisque velit nescire und was folgt lassen einige Kommentare,
ich glaube mit Recht, durch den Chor in Ennius’ Iphigenia, Sec.
234-241 Vahlen? (= V. 195-202 Jocelyn), beeinflusst sein oder
heben doch jedenfalls die Parallele hervor.

M. Gigon : Ich bin vollig einverstanden : mit dem Einfluss von
Tragodien des Ennius auf einzelne Stellen des Lukrez ist sicher zu
rechnen.



LUKREZ UND ENNIUS 193

M. Schrijvers : Au début de votre exposé, vous avez mentionné
deux criteres pour déterminer I'influence d’Ennius chez Lucréce :
un critére linguistique, ou, si vous préférez, stylistique, et un critére
thématique. C’est surtout, je crois, la combinaison de ces deux critéres
qui constitue le meilleur indice d’une influence d’Ennius. J’ai été
frappé de constater que 1 ol vous exprimez vos propres doutes sur
Vimitatio I’Ennius par Lucréce (p. ex. aux vers III 670-740), le texte
se soustrait au critére linguistique. La citation d’Homere (III 18-22)
dérive plutot de la tradition philosophique que de 'imitation d’Ennius.
Il est peut-étre intéressant de noter, aussi du point de vue de mon
propre exposé, que la méme citation se rencontre dans le De mundo
(400 a 11 sqq.). Pour ce qui est du vers I 133, je crois que Lucrece
s’inspire plutot des théories médicales sur les réves.

A propos de la « parodie » découverte par E. J. Kenney aux vers
III 832-842 et discutée par M. Schmid, je voudrais remarquer que,
chez des critiques littéraires anglo-saxons et américains, le terme de
« parody » ou d’«irony» a un autre sens que chez les auteurs
continentaux. La parodie n’est pas dirigée personnellement contre
Ennius, mais le poete recourt a des éléments enniens pour créer
un contraste entre le style hautement épique et le fait réel: i/
sensimus ; C’est ce contraste qui est appelé « parody» ou «irony »
(cf. les remarques de Kenney sur « the grammar of allusion » dans son
étude « Doctus Lucretius », in Mremosyne 23 (1970), 372).

M. Gigon: Die in III 18-22 verwendeten Homerverse sind
natlirlich berithmt. Dass sie in De mundo in stoisch-peripatetischer
Tradition auftauchen, verwundert nicht. Doch gerade dieser Umstand
macht bedenklich. Lukrez wird schwetlich eine stoisch-peripatetische
Tradition zur Illustration eines epikureischen Theologumenon
benutzt haben. So mochte ich die Moglichkeit, dass Ennius ver-
wendet ist, doch offen lassen. Mit den Bemerkungen zu III 832 fi.
bin ich vollig einverstanden.

M. Alfonsi : Mentre non credo possibile, contro proposte di
recenti commentatori, il vedere parodia — almeno nel significato



104 DISCUSSION

usuale del termine — di Ennio da parte di Lucrezio sull’analogia
di quanto avviene nell” Amphitruo di Plauto o in Orazio (ma Lucrezio
non ¢ neé Plauto né Orazio !), penso che I’esame comparativo di Ennio
e di Lucrezio possa, come detto dal relatore, portare ancora buoni
frutti. Interessante il rapporto tra enunciazioni contenute nel 7e/amone
di Ennio e I’epicureismo : pur se non si possa escludere, attraverso
Euripide, I'influsso di idee come quelle del sofista Trasimaco (cf.
L. Alfonsi, in Dioniso 42 (1968), 8-11). Altrettanto enniano, o meglio
mediato certo da Ennio, ¢ il motivo tipicamente callimacheo espresso
in I 926 sqq., anche con la base del confronto di Properzio (cf.
E. Bignone, Storia della letteratura latina 11 170-171). Infine si darebbe
al primus, riferito a Ennio in I 117 un valore di particolare pregnanza
quasi di mpdrog edperne nell’inaugurazione di un nuovo tipo,
quasi di una nuova era della poesia, rifiutando quella dei fauni vatesque
di Andronico, di Nevio stesso, sull’analogia di quanto mostrato da
Pagliaro per il primus dei primi versi dell’Eneide riferito ad Enea
(Troiae qui primus ab oris), o dal sottoscritto per il Cynthia prima di
Properzio I 1, 1, che segnano l'inizio, I'uno di una nuova epoca
storica, I’altro di una nuova epoca nella vita e nella poesia dell’amore.
11 primus riferito ad Ennio si allinea alle formule consimili per Empe-
docle e soprattutto per Epicuro.

Ultimo punto : l'antitesi empedoclea rilevata dal Norden negli
Annales di Ennio tra la discordia e la pace puo riflettersi nella dialettica
lucreziana tra il patriai tempore iniquo, i riflessi sofferti delle guerre, e
’aspirazione, espressa sin dai primissimi versi del poeta, alla placidan
Romanis pacem (1 40-41).

M. Gigon : Ich habe dem Gesagten nichts beizufiigen.

M. Grimal : A propos du passage V 1222 sqq. : un rapprochement
chronologique permet de choisir entre les allusions historiques
possibles. Le roi serait Pyrrhus, puni par la divinité, apres le pillage
du temple d’Héra Lacinia (1224 : 0b admissum foede dictumue superbe),
d’abord par le naufrage de sa flotte (qui comportait des transports
d’éléphants). Pyrrhus avait promis, pendant la tempéte, de réparer sa



LUKREZ UND ENNIUS 195

faute. Mais il n’en avait pas moins été poursuivi par la colere de la
déesse, s’il est vrai qu’elle avait pris la forme d’une vieille femme
pour frapper le roi a la téte avec un vase, pendant le siege de Sparte.
Cette mort de Pyrrhus survint en 272, deux ans avant la mort d’Epi-
cure. Ne pourrait-on avoir dans le passage de Lucréce ’écho d’une
polémique qui aurait surgi alors sur «les délais de la vengeance
divine» ?

A propos du sacrifice d’Iphigénie : peut-il y avoir influence de la
tragédie d’Ennius sur I 84 sqq. ? On peut répondre par la négative.
Lucrece évoque en effet un cheeur de citoyens (I 91) ; le cheeur de la
tragédie d’Ennius est composé de soldats. Mais, ce qui est plus
important, Lucréce écrit que la malheureuse s’effondra muta metu.
Or, dans la tragédie d’Ennius, c’est elle-méme qui invite le sacrifi-
cateur a la frapper. Ici, Lucréce n’a certainement pas suivi Ennius.

M. Gigon : Dass V 1224 sich auf Pyrrhos bezieht, habe ich Miihe,
zu glauben. Nichts weist darauf hin, dass Ennius den Konig als einen
von den Gottern gestraften Tempelschinder bezeichnet hitte. —
Mit der Bemerkung tber I 84 fI. bin ich dagegen vollig einverstanden.

M. Kleve: Wir dirfen damit warten, vafes (I 102) als poetae zu
interpretieren, bis wir die Stellen in Diog.Oen. untersucht haben,
wo er uber pavtixy und pavreig, scheinbar in Verbindung mit
der Seelenwanderungslehre, spricht (vgl. Fr. 30, 31, 32 in Verbindung
mit Fr. 34 ; mehrere Hinweise C. W. Chilton, Diogenes of Oenoanda.
The Fragments. A Translation and Commentary (London 1971),
82, und A. Grilli, in Studi di filosofia greca. Pubblicagione in onore di
R. Mondolfo (Bari 1950), 407).

Es scheint nicht nétig, einen Gegensatz zwischen simulacra
pallentia und semper florentis Homeri (1 123 sq.) zu sehen. Dass Homer
semper florens ist, hat nichts mit der Schattenwelt der Toten zu schaffen,
sondern bezieht sich auf sein Wirken auf die Leser aller Zeiten.

M. Gigon : Der Hinweis auf Diog. Oen. ist in der Tat wichtig.
Die Erklirung von I 123-124 ist gewiss nicht unmdoglich, doch das



196 DISCUSSION

Aufeinanderprallen von simulacra pallentia und semper florentis bleibt
hart.

M. Miller : Bine Schwierigkeit machte mir immer I 126 rerum
naturam expandere dictis, gesagt von Homer, dessen Schatten dem
Ennius im Traum erscheint. Was hat Homer zu diesem Thema zu
sagen ? Ist die Seelenwanderung gemeint, wie man zuerst denkt,
da ja in Ennius die Seele Homers libergegangen ist? Wenn nicht oder
nicht nur, was hitte Homer zum Thema zu sagen gehabt ? Ist
allegorische Umdeutung von Homerstellen (wie die aus dem ‘lepog
yawos herausgelesene Kosmologie) vorausgesetzt ? Aber die wire
doch nicht nach Lukrezens Sinn. Sicherlich soll Homer als
Begriinder des hexametrischen Lehrgedichts bezeichnet werden.
Wir sehen auch in I 734 sqq. Empedokles wegen vieler genialer Ent-
deckungen in der Naturphilosophie hoch gepriesen, obwohl seine
Elementenlehre als fundamental verfehlt bezeichnet wird. Aber
welche genialen Entdeckungen liessen sich von Lukrezens Standort
aus dem Homer zuschreiben ? Wer 16st das Ritsel ? Oder ist es gar
keines, sondern man muss denken, dass Homer tber das Leben von
Menschen im Krieg und Frieden, auf Seefahrt und zuhause handelt
und damit immer zugleich in gewissem Sinne von der #atura rerum?



	Lukrez und Ennius

