
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 24 (1978)

Artikel: Lukrez und Ennius

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Olof Gigon

LUKREZ UND ENNIUS

Das im Titel angezeigte Problem ist nicht neu. Seitdem es

eine moderne Lukrez-Interpretation gibt, hat es sich immer
wieder gestellt. Heute liegen schon sehr zahlreiche Beobachtungen

und Feststellungen vor. Was man vermissen mag, ist
eine systematische Untersuchung der verschiedenen
Beziehungen zwischen den beiden Dichtern. Eine solche soll hier,
wenigstens als Skizze, unternommen werden.

Die Beziehungen verteilen sich auf drei Typen. Ein erster
ist derjenige der sprachlichen Gestaltung im weitesten Sinne.
Dass die Kunstsprache des Lukrez sich auf diejenige des

Ennius stützt, liegt auf der Hand. Einen zweiten Typus bilden
die thematisch ausdrücklichen Beziehungen. Systematisch
gesehen sind zwei Perspektiven möglich. Die eine könnte von
der Philosophie Epikurs im Ganzen ausgehen und die Frage
verfolgen, ob und wie weit im Kontext der Annales des Ennius
ein Anlass bestanden haben könnte, auf Epikur und seine

Philosophie einzutreten; dass Ennius grundsätzlich an
philosophischen Fragen interessiert war, zeigen neben dem Prooe-
mium der Annalen seine Bearbeitung der Sacra Historia des

Euhemeros, der Epicharmus und manche Einzelheiten der

Tragödien. Die zweite Perspektive, für uns von überragender



168 OLOF GIGON

Wichtigkeit, wird denjenigen Text in die Mitte stellen, in dem
sich Lukrez seinerseits ausdrücklich mit Ennius auseinandersetzt,

also (weit gefasst) I 102-135.
Eine dritte Beziehung endlich ist die sporadische. Lukrez

berührt öfters Ereignisse der römischen Geschichte, von denen
auch Ennius gesprochen haben muss. Man darf vor allem nicht
übersehen, dass Ennius, später Zeitgenosse der grossen
hellenistischen Homerphilologie, sich über die «Gesetze»
der Gattung im klaren war und diese befolgt haben wird ;

es wird also an Götterversammlungen und Göttererscheinungen,
Wahrträumen und anderen Zeichen (Sonnen- und
Mondfinsternisse etwa), an Reden homerischen Stiles, endlich an
Geichnissen und an excppacreu;, die im Flusse der Erzählung
Ruhepunkte setzten (Beschreibungen von Landschaften,
naturwissenschaftlichen S-aupdcTia, Berichte über Kultgründungen
u.dgl.), nicht gefehlt haben. Was die Saup.d(jia angeht, so darf
man an den Aetna, den Avernersee oder den Nil denken, —
und über diese Phänomene hat sich auch Lukrez ausführlich
ausgelassen. Anders gesagt: Wenn jedes einzelne Buch der
Annalen des Ennius nach der Schätzung von Johannes Vahlen
ebenso wie von Otto Skutsch nicht weniger als rund 1500 bis
1800 Verse umfasste (und wir nach Skutsch nur etwa ein Fünf-
zigstel des Ganzen besitzen), so versteht es sich von selbst,
dass der Dichter nicht ausschliesslich und pausenlos von
politisch-militärischen Staatsaktionen geredet haben kann,
sondern der variatio zuliebe Exkurse eingelegt haben wird,
von denen mindestens einige Lukrez nahegekommen sein
können.

Wir lassen dies nun vorläufig und wenden uns zunächst
der ersten Beziehung zu.

Die Kunstsprache des Lukrez hält sich bewusst an diejenige
des Ennius. Zahlreiche Belege sind schon von den Kommentatoren

von K. Lachmann bis zu A. Ernout und C. Bailey
gesammelt worden, und die Sammlung Hesse sich wohl
noch vergrössern, vor allem wenn man bedenkt, dass die



LUKREZ UND ENNIUS 169

Berührungen zwischen Vergil in der Aeneis und Lukrez, aber
auch diejenigen zwischen Ovid in den Metamorphosen und
Lukrez vermutlich zur Hauptsache gar nicht auf Lukrez,
sondern über diesen hinweg auf Ennius zielen dürften.

Allerdings : Während Vergil und Ovid nur in Anspielungen
an Ennius erinnern wollen, hat sich Lukrez offensichtlich

vorgenommen, die Sprache des Ennius im Ganzen
nachzubilden. Dies ist zu explizieren.

Ennius hat sich wie bekannt seinem Publikum als der
römische Homer vorgestellt. Er hat also llias und Odyssee als

Modell genommen, und dies, wie soeben schon angedeutet,
zusammen mit der Apparatur der hellenistischen
Homerphilologie, also mit Kommentaren und mit Spezialuntersuchungen

über homerische Poetik und über die Eigentümlichkeiten

der homerischen Kunstsprache. Dass diese Sprache sich
bewusst ebenso von der Sprache des Alltags abhob, wie die
erzählten Ereignisse einem Heroenzeitalter angehörten, das

nicht unsere Zeit ist, ist sicherlich betont worden.
Daran hat sich Ennius orientiert, als er seine lateinische

Kunstsprache schuf. Freilich war eine auffallende Schwierigkeit
nicht zu übersehen. Der Gegenstand seiner Annalen war zwar
zunächst auch so etwas wie ein Heroenzeitalter (zumal da bei
ihm Romulus und Remus die Enkel des Aeneas waren), aber

er ging nach der ersten Buch-Trias hinab in die geschichtlichen
Zeiten und bis in die eigene Gegenwart. Die Ereignisse der

Gegenwart und der jüngsten Vergangenheit ins Homerisch-
Heroische umzustilisieren war gewiss nicht einfach und ist
zweifellos häufig nur unter seltsamen Verzerrungen zustande

gekommen. Immerhin muss auch da die griechische Literatur
vorangegangen sein; nur sind uns epische Darstellungen etwa

von erfolgreichen Kriegszügen hellenistischer Herrscher nicht
mehr fassbar.

Das Programm des Ennius muss wesentlich durch römische
Interessen und Traditionen bestimmt gewesen sein. Man hat
wohl noch nicht nachdrücklich hervorgehoben, dass er zunächst



OLOF GIGON

ein Epos in der klassischen Zahl von zwölf Büchern geplant
und geschrieben, also bei der Abfassung des Prooemiums auch

angekündigt hat. Deutlich erkennbar ist die Aufgliederung in
vier Mal drei Bücher, wobei jede Trias durch einen Musenanruf

eingeleitet worden zu sein scheint. Als Finale des Ganzen
bietet sich am ehesten das Jahr 194 an, der Triumph des

T. Quinctius Flamininus über Philipp V. von Makedonien

(vgl. Liv. XXXIY 48-52). Flamininus hat damals Rom den
Griechen als Garanten ihrer Freiheit von makedonischer

Bedrückung vorgestellt. Man mag sich spekulativ seine Gedanken

darüber machen, dass in der Perspektive des römischen
Homer durch jenes Ereignis das gesamte Verhältnis Roms zu
Griechenland auf eine neue Basis gestellt war und dass er dies

auch entsprechend herausgearbeitet hat.
Lukrez hat die Sprache des Ennius übernommen, obschon

er von keinen Heroentaten im konventionellen Sinne zu
berichten hatte. Immerhin tritt auch der Gegenstand seines

Werkes aus dem Alltag heraus als die Verkündigung einer

endgültigen Wahrheit, zu der ein einziger, einzelner Mann
dank seiner geistigen Tapferkeit vorgedrungen ist. Der
unvergleichlichen Leistung ist die hohe Sprache gemäss. Natürlich
hat neben Ennius auch Empedokles vielfach auf Lukrez
eingewirkt. Liier berühre ich nur die Frage, ob nicht in das Porträt
Epikurs auch Züge des Selbstporträts des Empedokles
eingegangen sein können. Empedokles ist selbst als ein

heilbringender und die Wahrheit verkündigender Gott seinen

Akragantinern gegenüber getreten ; bei Lukrez wird Epikur
wie ein heilbringender Gott enthusiastisch verehrt.

Dass schliesslich Lukrez seinen Sprachstil bewusst gewählt
hat, obschon er anders hätte schreiben können, wenn er gewollt
hätte, dies legt die Parallele von Ciceros Aratea nahe, das

Sterngedicht, das ungefähr zur selben Zeit wie Lukrezens
De rerum natura entstanden sein dürfte (ich merke an, dass

man mit Vermutungen über die Chronologie des Lukrez wie
auch über die Person des Memmius nicht vorsichtig genug



LUKREZ UND ENNIUS

sein kann ; über Memmius erfahren wir aus Lukrez nur, dass

er ein für die Philosophie empfänglicher Freund des Dichters
war und im übrigen wie jeder Römer bestimmte
politischmilitärische Pflichten hatte; ob dies für eine Identifikation
mit dem Praetor des Jahres 58 ausreicht, bleibe dahingestellt.
Bedenklich sind die Angaben der Biographie über Todestag
und -Jahr des Lukrez; die bedeutungsschwere Koinzidenz
mit Vergil ist gewiss nicht völlig unmöglich, bleibt aber

unbehaglich. Die frühesten sicheren Zeugnisse für das Werk
des Lukrez sind nach wie vor Verg. Eel. VI 31 ff., Hör. Sat. I 5,

101 und Cornelius Nepos, Att. 12, 4). Die Sprachform von
Ciceros Lehrgedicht ist spürbar moderner als die des Lukrez
und schon auf dem Wege zu Vergil. Lukrez hat sich absichtlich
an Ennius gehalten, nicht aus Archaismus, sondern weil dem
hohen Gegenstand nur die anspruchsvollste Kunstsprache zu

genügen vermochte.
Was die zweite Beziehung angeht, so kann man zuerst die

Frage aufwerfen, ob Ennius irgendeinen Anlass hatte, in den
Annalen Epikur zu erwähnen.

Soweit ich sehe, kommen ernsthaft nur zwei Ereignisse
in Betracht. Das erste ist die Gesandtschaft des Kineas, des

politischen Beraters von König Pyrrhos, in Rom nach der
Schlacht bei Ausculum 279 v. Chr. Das sechste Buch der
Annalen berichtete darüber. V. 202-203 Vahlen stammt aus
der Rede des Ap. Claudius Caecus, der den Senat im letzten

Augenblick bewog, das Friedensangebot des Kineas abzulehnen.

V. 207 gehört zum Abschluss: Kineas kehrt unverrichteter
Dinge zu Pyrrhos zurück.

Nun ist bezeugt, dass Kineas Epikureer war ; beachtet man
die Chronologie, so muss er Epikur persönlich gehört und zu
diesem in einem ähnlichen Verhältnis gestanden haben wie

Idomeneus, der Berater des Königs Lysimachos. Das eine

Zeugnis ist Cicero, Cato 13, 43 in der Erörterung der voluptas

im Greisenalter. Wir hören, dass C. Fabricius als Gesandter

Roms bei Pyrrhos (aus dem Gespräch des Pyrrhos mit Fabricius



I 72 OLOF GIGON

stammt das prächtige Fragment Y. 194-201) den Thessaler
Kineas kennen gelernt und von ihm vernommen habe, in
Athen lebe ein Mann, der sich selbst als sapiens bezeichne und
lehre omnia quae faceremus ad voluptatem esse referenda. Nach Rom
zurückgekehrt erzählt dies Fabricius seinen Freunden M\ Curius
und Ti. Coruncanius (vgl. V. 373 Vahlen), worauf diese erklären,
sie hofften, die Samniten und Pyrrhos würden sich zu dieser
Lehre bekehren, um desto leichter besiegt werden zu können.
Der Text gibt sich als Erinnerung Catos, doch versteht es sich

von selbst, dass Cicero einen literarischen Text zugrundelegt.
Es kann ein Text Catos selber (aus einer der Reden eher als aus
den Origines) gewesen sein, oder vielleicht Ennius. Val.
Max. IV 3, 6 scheint aus unserer Cicero-Stelle zu stammen.
Das andere Zeugnis ist Plut. Pjrrh. 20 : Kineas empfiehlt in
Rom dem Fabricius die Philosophie Epikurs. Die Pointe ist
dieselbe wie bei Cicero : Der Römer kann nur wünschen, dass

Pyrrhos und die Samniten dieser Lehre anhängen (zum Typ
der Pointe vgl. das Apophthegma des Antisthenes Diog.
Laert. VI 8). Bei Ennius kann etwas derart vorgekommen sein.

Beweisbar ist nichts, und wahrscheinlich ist es wohl auch nicht.
Einen zweiten Zusammenhang deutet Athen. XII 547 a an.

Unter dem Konsulat des L. Postumius (wohl 173 v. Chr.)
wurden die Epikureer Alkios und Philiskos wegen ihrer Lehre

von der rjSovr) aus Rom weggewiesen. Dies könnte im letzten,
18. Buch der Annalen berichtet worden sein. Der Sache nach

passt der Vorfall in den Kontext des Bacchanalienskandals

von 186 wie in denjenigen der Entdeckung des Numa-Grabes
mit seinen Büchern im Jahre 181. Ob und in welcher Weise
Ennius von diesen Dingen erzählt hat, wissen wir nicht. Es
lohnt sich nicht, bei spekulativen Vermutungen darüber zu
verweilen.

Auf sicherem Boden stehen wir umgekehrt mit Lucr. I
102-135, wo ausdrücklich Ennius genannt ist.

In I 80-83 hatte Lukrez befürchtet, der Adressat könne
meinen, er solle zu Gottlosigkeit verführt werden. Das Beispiel



LUKREZ UND ENNIUS 173

der Iphigenie beweist, dass vielmehr die religio Ruchlosigkeiten
ermöglicht (darf man anmerken, dass Ennius nach V. 221

Vahlen von den Menschenopfern der Karthager gesprochen
hat, sie vermutlich auch energisch missbilligt hat I 101

schliesst kräftig ab. Man ist etwas überrascht, dass I 102-103 neu
anhebt und ohne Rücksicht auf das soeben Dargelegte mit
einem erstaunlich apodiktischen quaeres erklärt, der Adressat
werde sich irgendeinmal von Lukrez lossagen, überwältigt
vatum / terriloquis... dictis.

Wir sind wohl verpflichtet, unter vates zunächst die

griechischen [ravTa? zu verstehen, die den Menschen mit
Bildern von den Qualen, die in der Unterwelt auf sie warten,
Angst machen. Es sind die (rav-rei?, deren Aktivität Adeimantos
in beunruhigter Ironie in Piatons Politeia 362 e-366 b schildert.

Was sie erzählen, sind freilich blosse somnia, Phantastereien ;

doch die Menschen können ihnen nicht widerstehen, so lange
sie nicht wissen, dass mit dem Ende des Lebens auch alle

Sorgen und Ängste ein Ende haben. Wer das nicht weiss, wird
ewige Strafen nach dem Tode fürchten.

Wir werden uns bei den Merkwürdigkeiten dieses

Gedankengangs nicht zu lange aufhalten: dabei etwa, dass mit
ersfaunlicher Selbstverständlichkeit nur von den
Unterweltsleiden und nicht etwa vom Gegenstück, der Seligkeit
in der Nähe der Götter, die Rede ist und dass I in ebenso

selbstverständlich insinuiert, nach Epikurs Lehre brauche

niemand, also auch der Verbrecher nicht, irgendwelche
Unterweltsstrafen zu fürchten; die Frage, ob denn alle Menschen
solche Strafen zu fürchten haben und ob es Epikurs Meinung
ist, dass sie in Wahrheit straflos ausgehen oder dass ihre Strafe

eine andere ist, bleibt zwischen den Zeilen hängen. Erst in
III 978-1023 erfahren wir, dass unsere irdische Welt sozusagen
der wahre Hades ist und dass die grossen Verbrecher schon in
dieser Welt ihre Strafe erleiden.

In unserm Zusammenhang wichtiger ist die andere Frage,
die vorerst nur eingeschaltet sei: Gab es bei Ennius Schilder-



174 OLOF GIGON

ungen von Jenseitsqualen grosser Verbrecher Wir werden

gleich sehen, wie Homers siScoXov dem Dichter in der Unterwelt

begegnete ; es ist eine trübsinnige Unterwelt, doch ist
Homer immerhin kein Verbrecher, der aeternaspoenas abzubüssen
hätte. Spielerisch mag man vermuten, dass ein Verräter wie
Mettius Fufetius (V. 126 und 138-139 Vahlen), vielleicht auch
die vatermörderischen Töchter des Servius Tullius in eine

Hölle verbannt wurden ähnlich derjenigen, die Piaton dem

Makedonenkönig Archelaos oder dem pamphylischen Tyrannen
Ardiaios zugedacht hatte.

Von I 112 an wird der Text zielstrebiger. Eine erste
Alternative wird formuliert: Die Seele entsteht entweder mit
dem Körper oder sie tritt (präexistent) bei der Geburt hinzu;
insinuari ist der Schlüsselbegriff (vgl. FupaFsv e-rieiodvoa Arist.
GA 736 b 28). Die Komplementäralternative differenziert:
Die Seele vergeht entweder mit dem Körper oder wenn sie

dies nicht tut, so gelangt sie entweder in die Unterwelt oder

körpert sich in andere Lebewesen ein.

Dazu wird Ennius zitiert, der beide letztgenannten Möglichkeiten

annimmt.
I 118-119 e^n L°b, wohl in Anlehnung an Worte des Ennius

selbst. Denn dass der Dichter sich auf den Musenberg Helikon
begeben und von dort einen Kranz aus immergrünendem Laub

mitgebracht hat, wird keine Erfindung des Lukrez sein. Die
Streitfrage ist allerdings alt, ob das Prooemium der Annalen des

Ennius neben der Begegnung mit Homer auch eine solche mit
den Musen erzählte (J. H. Waszink, in Mnemosyne S. IV, 3 (1950),

215 ff. ; 15 (1962), 113 ff. ; in WS 76 (1963), 79 ff. ; dagegen
A. Kambylis, Die Dichterweihe und ihre Symbolik (Heidelberg
1965), 198 ff.). Es scheint mir, dass nach den Zeugnissen beides

vorgekommen sein muss. V. 1 gehört als Anrede an die Musen

zum Prooemium des ersten Buches ; V. 2, in welchem die
Musen dem Dichter selbst mitteilen, sie seien mit den römischen
Camenae identisch, wird man ungerne an eine andere Stelle

rücken, und dazu treten die andern Belege, vor allem Properz



LUKREZ UND ENNIUS x75

III 3, i-14 : da träumt der Dichter, auf dem Helikon an der

Musenquelle eingeschlafen zu sein und nun ein Gedicht über
die Könige von Alba Longa (die bei Ennius nicht vorkamen)
in Angriff zu nehmen. Er war im Begriff, aus derselben Quelle
zu trinken, aus der einst pater Ennius getrunken und darauf
hin gesungen hatte von den grossen Ereignissen der römischen
Geschichte, beginnend mit den Horatiern und Curiatiern,
endend mit dem wunderbaren Eingreifen der römischen Lares,
die ihre Stadt vor Hannibal schützten. Properz freilich wird am
Trinken gehindert. Der delphische Apollon erspäht ihn und
erklärt ihm ohne Umschweife, dieser Quell sei nichts für ihn.
Parva... admoram... ora (5) greift hinüber zu cum me (13), und das

cecini (7) der codd. deter, ist unmöglich ; dass sich Properz im
Traum über sechs verschiedene Ereignisse der ältern Geschichte

(die allesamt bei Ennius vorgekommen sein müssen) verbreitet
hätte, ehe Apollon intervenierte, wäre pedantisch bis zur
Geschmacklosigkeit. Richtig ist allein cecinit, und dann darf
man nicht nur V. 7-12 für die Annalen auswerten, sondern auch
die Ausgangssituation für Ennius selbst in Anspruch nehmen.

Bestätigend tritt dazu Persius Prol. 1-7 mit Scholien.

Man darf sich wirklich nicht daran stossen, dass bald vom
Olymp, bald vom Helikon, bald vom Parnass die Rede ist,
und darf auch nicht zu genau nachrechnen, dass die Begegnung
mit den Musen und diejenige mit Homer einander in einem

gewissen Umfang gestört haben mögen. Ennius ist noch nicht
Vergil, und einem zwar hellenistisch gebildeten und dennoch
archaischen Dichter wird man es zugute halten müssen, dass

er es sowohl mit der Topographie nicht so genau nimmt wie
auch in der Häufung von Bildern zuweilen des Guten etwas
zuviel getan haben wird.

Vom Musenberg sprach das Prooemium des siebenten

Buches, mit dem die Geschichte der Punischen Kriege begann

(V. 215), ein Anruf an die Muse eröffnete das zehnte Buch und
die Erzählung des Krieges gegen König Philipp (V. 326-327) ;

die Hypothese drängt sich auf, dass auch das vierte Buch, mit



176 OLOF GIGON

dem die Geschichte der Römischen Republik anhob, mit einer

Huldigung an die Musen eingeleitet worden ist.
Nur kurz sei auf die Stellen aufmerksam gemacht, an denen

im spätem Verlauf Lukrez von den Musen spricht. I 924-930
bringt eine charakteristische Kumulation von Bildern, die das

Neue anzeigen, was der Dichter leistet: noch unbetretene

Wege, noch ungetrübte Quellen, neue Blumen zum Kranze.

III 1037-1038 nennt in einem Kontext, in dem Reminiszenzen

an Ennius nicht fehlen (s. infra) die Begleiter der Heliconiades,

unter ihnen Homer, der auch hat sterben müssen, obschon er

sceptra potitus war; hat ihn schon Ennius auf diese Weise als

König unter den Dichtern gepriesen Den Wagen der Pieriden
nennt VI 47, und dem entspricht VI 92-95, wo Kalliope die
Muse ist, die ihm den Weg bis zum Ziele weisen soll. In diesen

Versen kann einiges Ennianische stecken, das wir nicht mehr
zu identifizieren vermögen.

Ennius V. 3-4 ist durch H. Ilberg und O. Skutsch im Hinblick
auf Lucr. I 119 emendiert worden : Latos(per) populos res atque

poemata nostra / (clara) clnebunt. Zum Gebrauch von poemata mag
man die berüchtigte Stelle Ciceros A.d O. fr. II 10 vergleichen.

Ist auch I 119, per gentis Italas aus Ennius zitiert Von der
Thematik der A.nnalen her ist es nicht ganz selbstverständlich,
dass ein ganz der Grösse Roms gewidmetes Epos bei allen
italischen Völkern Ruhm erhofft. Man versteht es, wenn man
bedenkt, wie nachdrücklich Ennius in der Sphragis von Buch
XII von seiner Herkunft aus Süditalien gesprochen hat. Er hat
sich als Messaper aus Rudiae in Calabrien vorgestellt; auch die

Beziehung zu Tarent, auf die Hieronymus-Sueton Fr. 8 Reiff,

anspielt, wird er selbst erwähnt haben. I 120 scheint einen

Widerspruch bei Ennius zu signalisieren. Dieser hat nicht nur
von der Seelenwanderung, sondern auch von der Unterwelt
gesprochen. Doch der Widerspruch ist nur scheinbar. Wenn
ausdrücklich betont wird, dass in der Unterwelt weder unsere
Seelen noch unsere Körper sind, sondern nur blasse sÜScoXa,

dann ist der Weg frei für die Annahme, dass zwar die Körper



LUKREZ UND ENNIUS I77

zur Erde zurückkehren, die Seelen aber ihre Wanderung durch
andere Körper antreten können. Es liegt also ein Kompromiss
zwischen homerischer Anschauung und pythagoreischer Doktrin

vor, den Ennius selber wohl schon vorgefunden haben mag.
Die Begegnung mit Homer ist aufs äusserste verkürzt (124-

126). Wo und unter welchen Umständen die Begegnung sich
abspielte, erfahren wir nicht. Dass Homer bittere Tränen

vergoss, wird mit Ennius V. 7 übereinstimmen, wo der Dichter
seinen Schrecken über den traurigen Anblick schildert. Homer
ist natürlich kein büssender Schurke wie Tantalos und Tityos,
und so grässüch zugerichtet wie Hektor bei Verg. Aen. II
270-279 wird er auch nicht gewesen sein. Dennoch wird ihn
Ennius als Jammergestalt beschrieben, und wird Homer selbst
erzählt haben, wie grauenvoll trostlos das Leben in der
Unterwelt sei. In V. 8 ist es Homer, der den Dichter anredet;
pietas muss sich darauf beziehen, dass Ennius Homer immer
verehrt, wohl auch schon seit langem gewünscht hat, ihm zu
begegnen. Etwas hart ist unstreitig semper florentis. Nachdem
wir soeben voraussetzen mussten, dass Homer nur als bleiches
sl'SoAov erschien, ist die Wendung semper florentis befremdlich,
selbst wenn wir zum Ausweg greifen, es sei da nicht von der
Person Plomers, sondern von seinem ewigen Ruhme die Rede.

Peinlich unbestimmt ist I 126. Was hat Homer gesagt
Gewiss war mit einiger Ausführlichkeit von der Unsterblichkeit

der Seele, von der Seelenwanderungslehre und von Plomers

eigenen früheren Einkörperungen gesprochen. Fiel der Name
des Pythagoras ausdrücklich, oder haben ihn Horaz, Persius
und Tertullian aus eigenem Wissen beigegeben Und warum
hat sich Plomer gerade in einen Pfau eingekörpert (V. 15

Vahlen) Eine andere Erklärung als die, dass damit der heilige
Vogel der samischen Hera gemeint ist und dass Homer aus
welchen Gründen auch immer als besonderer Günstling der
Hera galt, ist kaum möglich.

Doch rerum natura ist natürlich mehr als eine philosophische
Seelenlehre und als die Begründung dafür, dass die Seele



i7B OLOF GIGON

Homers nun in den Körper des Ennius überzugehen im Begriffe
sei. Es muss irgendein allgemeines, die Kosmologie im ganzen
beherrschendes Prinzip zur Sprache gekommen sein; dabei

braucht es nicht notwendigerweise, wie die Seelenwanderungslehre,

eine Theorie gewesen zu sein, die Lukrez von seinem

Standpunkt aus ablehnen musste.
Skutsch hat auf V. 69 Vahlen aufmerksam gemacht und das

Versbruchstück mit Lucr. V 261-272 in Verbindung gebracht.
Da ist (in besonderer Anwendung) von einem Theorem die

Rede, das bei Lukrez eine sehr bedeutende Rolle spielt: vom
Ausgleich, der immer wieder zwischen Entstehen und Vergehen
stattfindet; das Wasser verdunstet, doch neues Wasser strömt
immerfort zu, das Lebende stirbt und wird das Material, aus
dem neue Lebewesen entstehen usw. Es ist ein bedeutendes

Theorem, das als solches nicht genuin epikureisch, sondern
älter sein dürfte (was an dieser Stelle nicht nachzuweisen ist).
LIat Homer, wie Skutsch vermutet, dies dargelegt Möglich
scheint es, doch Sicherheit ist nicht zu erlangen.

Lucr. I 127 setzt neu ein. Ein Programm wird skizziert:
Die Dinge über der Erde und auf der Erde sind zu behandeln,
dann vor allem, wie schon 112 betonte, animus und anima. Was

folgt, ist eine systematische Ergänzung zu 113-116. Die Lehre

von der Unsterblichkeit der Seele hat eine mächtige Stütze in
den Erscheinungen von Toten, denen wir im Wachen, wenn
wir krank sind (gedacht ist wohl an Zustände des Wahnsinns
und der Trunkenheit), oder im Traume zu begegnen
vermeinen.

Hat Ennius von solchen Totenerscheinungen gesprochen
In den Tragödien haben sie gewiss nicht gefehlt, doch wie stand

es damit in den Annalen Unmöglich ist es nicht; dem

Hannibal mag sein toter Vater Hamilkar und manchen Römern
möeren ihre verstorbenen Ahnen als Berater und Warner im

O

Traume erschienen sein. Nur wissen wir nichts darüber.
Es erhebt sich die weitere Frage, ob Lukrez im Verlauf des

Gedichtes auf eben diese von Ennius vorausgesetzten und



LUKREZ UND ENNIUS T79

vorgetragenen Lehren von der Seele und ihrem Schicksal
noch einmal Bezug genommen und sie im Hinblick auf Ennius
diskutiert und widerlegt hat. Ich bemerke sofort, dass wir
nirgends über höchst unbestimmte Hypothesen und Möglichkeiten

hinausgelangen. Immerhin mag es von Interesse sein,
die Stellen kurz zu uberblicken, die grundsatzlich in diesem
Kontext zu beachten sind. Drei Hauptpunkte stehen im
Mittelpunkt : die Seelenwanderung und dass die Seele bei der
Geburt « von aussen » in den Korper eintritt, dann die Frage,
ob es eine Unterwelt gibt und endlich die Möglichkeit von
Totenerscheinungen. Zum ersten Problem sind einige unter
den in III 417-828 aufgehäuften Beweisen zu beachten, zunächst

624-633, wo (in offensichtlich stärkster Verkürzung) erklart wird,
die Vorstellungen der Maler (Polygnot und Schriftsteller
früherer Zeiten setzten voraus, dass die Seelen im Hades mit
allen fünf Sinnen (die in 631-632 einzeln aufgezahlt werden)
ausgestattet seien; doch konnten die Sinne nicht ohne die
Seele selbst funktionieren (und umgekehrt, und die Sinnesorgane

setzten Körperlichkeit, also Vergänglichkeit voraus).
Es ist seltsamerweise die einzige Stelle bei Lukrez, die
ausdrucklich von der Funfzahl der Sinne spricht; die Pointe, dass

die Wahrnehmungs- und Leidensfahigkeit der Seele im Hades

(die sich auch in der Erzählung Homers vom Elendsdasein in
der Unterwelt geäussert hatte) ohne Körperlichkeit undenkbar
ist, kommt im Text nicht recht klar heraus.

III 634-669 spricht von der Zerteilbarkeit der Seele. Ein
Beleg ist hier die Verstümmelung von Menschen durch die

Sichelwagen (III 652-656), die nach dem schönen Nachweis

von W. H. Friedrich, in Philologus 97 (1948), 297 ff., auf die

ennianische Beschreibung der Schlacht bei Magnesia, in der
Antiochos III. von Syrien Sichelwagen eingesetzt hatte, zurückgeht

(vgl. noch V 1301).
In III 670-783 findet sich nicht weniger als acht Mal das Ver-

bum msinuare, insmuari, das wir in I 113 und 116 vorfanden. 670-

678 macht den klassischen, schon im aristotelischen Eudemos Fr. 5



i8o OLOF GIGON

Ross vorgetragenen und diskutierten Einwand geltend, dass

wir von einer Präexistenz unserer Seele nicht die geringste
Erinnerung haben; das kann man mit III 830-842 verbinden,
wo 83 3-837 deutlich Wendungen des Ennius verwendet sind

(s. infra).
Sorgfältig ausgearbeitet, aber ohne greifbare Beziehung

zu Ennius ist III 679-712, ebenso 713-740 ; grösseres Interesse

beansprucht III 741-775, wo nun thematisch die Seelenwanderung

im Sinne von I 116 zur Sprache kommt: Die Vererbung
von Eigenschaften (zu 741-742 vgl. V 862-863 und III 294-
306) wird unerklärlich, wenn die Menschenseelen sich beliebig
in Tieren oder andern Menschen einkörpern könnten. Ein
hübsches Beispiel lukrezischer Ironie ist III 776-783. Endlich
bildet 784-805 eine Art von Abschluss. Die allgemeine These,
dass Alles an seinen bestimmten Ort gebunden ist (vgl. I 161 ff.),
also auch Menschenseelen sich nur in den für sie geeigneten
Körper einkörpern können, ist letztlich dieselbe, die schon
Aristoteles gegen die pythagoreische Seelenwanderungslehre
vorgebracht hatte {De An. 407 a 13-16). Spezifische
Beziehungen zu Ennius sind für uns nicht zu erkennen.

Dass in der Tiefe unter unserer Erdoberfläche eine düstere,

von si'SwXa bewohnte Unterwelt existiert, wird im Gedicht
des Lukrez nirgends ausdrücklich widerlegt. Alle Stellen, die

vom Acherusischen Reiche, vom Orcus und vom Tartaros
reden, haben einen eher beiläufigen Charakter. Am interessantesten

ist III 18-27, wo der Gedanke von I 68 ff. weitergesponnen
wird. Im unendlichen Leeren werden die Sitze der Götter
sichtbar, beschrieben in evidenter Anlehnung an Horn. Od.

VI 42 ff. (die Verse Homers waren berühmt, und dass Lukrez
sie selbständig übersetzt hat, will ich nicht ausschliessen;
immerhim kann sie schon Ennius für die Szenerie einer seiner
zahlreichen Götterversammlungen (vgl. Annalen V. 60 ff.;
175 ; 286 B und 291 Vahlen) verwendet haben ; vgl. auch die
Diskussion über das Verhältnis Vergil-Ennius-Homer bei
Macr. Sat. VI 3, 1-4); doch eine Unterwelt ist nirgends



LUKREZ UND ENNIUS 181

zu sehen, und die Erde ist transparent bis in unendliche
Tiefen.

Die naheliegende Frage, warum die Menschen eine Verbannung

in die Unterwelt glauben fürchten zu müssen, nicht aber
eine Erhöhung zu den Göttern hoffen dürfen, wird nicht
gestellt, dies, obschon Ennius jedenfalls die Entrückung des

Romulus in aller Breite beschrieben zu haben scheint; ausser
V. 110-117 wird man Cicero, Leg. I 1,3 heranziehen, das nach
dem Kontext nur besagen kann, dass schon bei Ennius Romulus
sich dem Proculus Iulius als Gott Quirinus zu erkennen gegeben
und die Dedikation eines Tempels angeordnet hat, vielleicht
sogar Horaz, Carm. III 3, 15-16 ; denn dass Romulus auf dem

Streitwagen seines Vaters Mars, Martis equis zu den Göttern
emporgefahren ist, ist kein unverbindlicher Einfall des Horaz,
den dann Ovid, Fast. II 496, Met. XIV 820 ff. aufgegriffen hätte.
Ich wäre geneigt anzunehmen, dass Ennius überhaupt der erste

gewesen ist, der von griechischen Vorbildern angeregt (denn die
Tradition der römischen Religion gab dergleichen nicht her) den

Stadtgründer durch eine derartige Apotheose verherrlicht hat
(dass die Gleichung Romulus Quirinus schon im Jahre 293 V.

Chr. vorausgesetzt war, wie K. Latte, Römische Religionsgeschichte

(München i960), 113 vermutet, ist nicht unmöglich, aber mir
eher unwahrscheinlich; dass die Gesamtgeschichte erst in
cäsarischer Zeit und im Hinblick auf Caesar so ausgestaltet
wurde, halte ich umgekehrt für ausgeschlossen). Lukrez hat die

Erzählung und ihre theologischen Implikationen mit keinem
Worte berücksichtigt.

III 37-86 legt umständlich dar, dass der Mensch nichts so sehr

zu fürchten pflegt wie den Tod und die Unterwelt. Der Text
ist keineswegs homogen. Ich verweise auf die merkwürdigen
Verse 51-54, die nur besagen können, dass man den unterirdischen

Göttern Opfer darbringt, um sie zu veranlassen, einen

nicht vorzeitig in ihr Reich zu holen. Die Verse haben ein stark
römisches Kolorit und machen den Eindruck, mit einer bestimmten

historischen Situation in Verbindung zu stehen, also



182 OLOF GIGON

möglicherweise aus Ennius zu stammen. Man wird auch

notieren, dass die Wirkungen der Geldgier viel grausamer
geschildert werden (70-73) als diejenigen des Ehrgeizes
(74-78 ; zwischen 77 und 78 ist wohl eine Textlücke
anzusetzen). Endlich wirkt 83-86 nach der Klimax 79-82 wie ein
nicht sehr geschickt angebrachter Nachtrag; auch diese

stichwortartigen Bemerkungen über die Auflösung aller
gesellschaftlichen Ordnung durch die Todesangst wirken wie
Anspielungen auf bestimmte geschichtliche Situationen.

Ich erwähne nur noch III 964-971 (der Tartaros kann nicht
existieren, weil alles Tote immer wieder als Material für neues
Leben Verwendung findet), endlich V 1126, wo vom Sturz
der Tyrannen die Rede ist, die zuweilen durch die invidia der
Andern in Tartara taetra geschleudert werden, eine Floskel, die
sachlich schief ist und eine starke Alliteration aufweist und
darum aus Ennius übernommen sein wird.

Das Problem der Totenerscheinungen wird in IV 29-41 in
aller Form wieder aufgenommen, die Sache selbst erörtert in
IV 722-774, vor allem in 733-734 und 757-761. Wir sehen im
Traume ei'SwXa der Toten, geben uns aber nicht Rechenschaft
darüber, dass es eben blosse el'SoXa sind und nicht die leibhaftigen

Toten. Ergänzend fügt 962-1036 bei, dass wir im Traume
zu sehen pflegen, was uns am Tage beschäftigt; man darf
sich vielleicht fragen, ob Cicero, Rep. VI 10 ein Recht zur
Vermutung gibt, Ennius selbst habe sein Traum von Flomer
schon ausdrücklich auf diese Weise erklärt.

Von dergleichen Totenerscheinungen spricht nochmals
kurz V 59-63. Auf anderer Ebene stehen die Abbildungen der

Götter, die von den Intermundien zu uns dringen. Sie vermögen
in der Tat Hinweise auf das wirkliche Wesen der Götter zu
geben, auf ihre Unsterblichkeit und ihre Seligkeit (V 1169-1182,
dazu VI 68-78). Falsche Gottesvorstellungen bewirken, dass

wir die Abbilder der Götter nicht auf die richtige Weise in uns
aufnehmen. Dass es bei Ennius an Göttererscheinungen nicht
gefehlt haben kann, versteht sich von selbst. Unmittelbare



LUKREZ UND ENNIUS 183

Beziehungen zwischen den genannten Texten des Lukrez und
vermutbaren Szenen bei Ennius sind freilich nicht fassbar.

Ein letzter Gesichtspunkt betrifft einzelne Stellen, die mit
Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit auf Ennius anspielen bzw.
von ihm angeregt sind. Hier bleibt nichts anderes übrig als eine
Liste vorzuführen und in tunlichster Knappheit durchzuinter-
pretieren. I 459-482 über das Wesen der Zeit ist eine heillos
schwierige und in dem für das systematische Verständnis
entscheidenden Vers 469 noch nicht befriedigend hergestellte
Stelle. Der Sache nach muss der Vers von 481-482 her zu
erklären sein, doch der Text der Überlieferung ist trotz
W. Theiler (in Gnomon 5 (1929), 679) nicht zu halten. Unser
Problem berührt dies freilich nicht unmittelbar. Lukrez wählt
als ein Ereignis der fernen Vergangenheit den Troischen Krieg
und bezeichnet genau dessen Anfang (464 und 473-475) und
dessen Ende (464-465 und 476-477). Wir hätten kaum einen
ausreichenden Grund, uns an Ennius zu erinnern, wäre nicht
die auffallend gewählte, beinahe preziöse Formulierung von
476-477. In der Tat ist die kühne Metapher partu nocturno aus
Ennius Alexander Fr. 26 Jocelyn belegt; die Annahme ist
erlaubt, dass der Dichter in den Annalen nach V. 17 Vahlen
die Katastrophe Troias ähnlich beschrieben hat.

Es wäre sodann verwunderlich, wenn der Bericht über den

ersten Punischen Krieg (den Ennius mit Rücksicht auf Naevius

zwar knapp behandelt, aber natürlich nicht einfach weggelassen
hat wie die summarische Ausdrucksweise Ciceros Brut. 19,75 f.

zu behaupten scheint) nicht mit einer Beschreibung Siziliens
als des zentralen Kriegsschauplatzes verbunden gewesen wäre.
Dies verweist uns zunächst auf I 716-733, die Einleitung zur
Diskussion über Empedokles. Für uns interessant sind nur
717-725. Da klingt 720 an Ann. V. 302 an, und an der Beschreibung

des Aetna fällt der Nachdruck auf, mit dem erklärt wird,
man fürchte, der Vulkan werde «wiederum» (rursum-iterum-

rursum) ausbrechen. Man darf in der Übersetzung diese Nuance
nicht verwischen. Die Stelle setzt die Beschreibung eines



184 OLOF GIGON

früheren Ausbruchs, der sich wiederholen könnte, voraus.
Damit gelangen wir über II 592 hinweg zu VI 639-702, wo in
der Tat von einem solchen vergangenen Ausbruch die Rede
ist. Lässt sich dieser chronologisch fixieren Ich bezweifle,
dass der grosse Ausbruch von 122 v. Chr. gemeint ist, über den
nach Cicero Nat. deor. II 38, 96 Poseidonios berichtet hat. Man
kann genau so gut an denjenigen von 396 v. Chr. denken, der
bei Diod. XIV 59 und Oros. Hist. II 18, 6 bezeugt ist, also
sieben Jahre vor der Sonnenfinsternis, die Ennius V. 163
ausdrücklich erwähnt hat. Die Aitiologie des Vulkanismus bietet
Lucr. VI 680-702, wozu sonderbarerweise lust. IV 1, 2-7 die
nächste Parallele ist. Dass Ennius, wenn er vom Aetna als der
bedeutendsten Sehenswürdigkeit Siziliens sprach, auch eine

Aitiologie in hellenistischem Geschmack beigegeben hat, nimmt
man gerne an ; dass es dieselbe Aitiologie war, die Lukrez
bietet, ist nicht allzu wahrscheinlich.

Eine eigentümliche Kleinigkeit ist II 416-417. Widerwärtige
und angenehme Gerüche werden einander gegenübergestellt.
Im Theater duftet es croco Cilici, der Altar strömt Panchaeos odores

aus. Für die zweite Bemerkung ist der Befund eindeutig.
Panchaia ist der Name der wunderbaren Insel, die Euhemeros

von Messene besucht zu haben behauptete und wo er angeblich
die Inschrift fand, die Zeus und die andern grossen Götter als

Urkönige auswies. Es kann kein Zufall sein, dass in der lateinischen

Dichtung Panchaia an unserer Stelle zum ersten Male
erwähnt wird und dass Ennius das Werk des Euhemeros ins
Lateinische übersetzt hat (FGrH 63). Die Frage ist demnach

nur, ob schon Ennius selbst in den Annalen von den Pancbaei

odores geredet hat (er kann zu den Jahren 179 — vgl. Liv. XL
51,3 —, oder 174 — Liv. XLI 27, 5 — von den ersten römischen
Theaterbauten gehandelt haben) oder ob es bei Lukrez eine
unmittelbare Reminiszenz an die Sacra Historia ist.

So oder so ergibt sich ein gewisses Präjudiz für den kiliki-
schen Safran. Strabo (XIV 5, 5, p. 670) und Plinius (Nat. XXI
31) berichten, der beste Safran wachse in der Tat in Kilikien



LUKREZ UND ENNIUS 185

und zwar im Gebiet der korykischen Höhle. Lukrez liefert auch
da den ältesten Beleg, denn Sallust, Hist. Fr. II 81 Maur. und
Hör. Sat. II 4, 68 sind jünger. Hat Lukrez eine zeitgenössische
Sitte im Auge (was nicht auszuschüessen ist) oder bezieht er
sich auch da auf Ennius

Gegen die Annahme einer unendlichen Zahl von Atomen
gleicher Gestalt besteht der Einwand, dass bestimmte Wesen

nur in sehr wenigen Exemplaren vorkommen. Dies ist jedoch
lokal bedingt. II 532-540 führt aus, die anguimanus elephanti
seien bei uns in der Tat selten, doch in Indien so häufig, dass

sie mit ihren Elfenbeinzähnen an den Grenzen des Landes
einen Wall bilden, den keiner durchbrechen kann.

Die Stelle ist singulär. Bailey wird recht haben mit der

Vermutung, dass eine bestimmte fabulöse Erzählung dahintersteht,

schwerlich gerade aus der Alexandergeschichte (sonst
hätten wir noch weitere Belege), wohl aber aus einer
allgemeinen Charakterisierung der Elefanten.

Ennius hat öfters von ihnen gesprochen, wie V. 232, 474,
607 Vahlen zeigen. Er hatte ja auch ausreichend Gelegenheit
dazu, denn die Karthager kämpften mit (afrikanischen) Elefanten,
dann Pyrrhos (was ihnen bekanntlich den Namen bos Luca

eintrug, vgl. Plin. Nat. VIII 16), dann Antiochos III. von
Syrien. So verlohnt es sich, auch die übrigen Stellen, in denen

von Elefanten die Rede ist, zu überblicken. Es sind zwei

Komplexe des fünften Buches, die nicht ohne Interesse sind.
Von V 1204 an erörtert Lukrez die Ursachen der super-

stitio : der Anblick des gestirnten Himmels überhaupt (1204-

1217, ein schwieriger und unübersichtlicher Text, auf dessen

Probleme wir hier nicht eingehen können), dann Blitz und
Donner (1218-1225), dann die Seestürme (1226-1235), endlich
die Erdbeben (1236-1240). Es fällt sofort auf, dass Blitz, Donner
und Erdbeben seit ältesten Zeiten als unheimliche Ereignisse
Schrecken verbreitet haben und als Interventionen der Götter
gedeutet worden sind, während man dies von den Seestürmen,
die begreifbare und oft prognostizierbare Ursachen haben,



186 OLOF GIGON

nicht sagen kann. Sie fallen in unserm Zusammenhang aus dem
Rahmen, und nicht nur dies. Lukrez beschreibt das Schicksal
einer Kriegsflotte cum legionibus... atque elephantis, die trotz den
Gebeten des Imperators (1229 sehr römisch formuliert) im
Sturme untergeht. Dass eine Kriegsflotte auch Elefanten

transportiert, war nun gewiss keine alltägliche Erscheinung.
Der Verdacht drängt sich auf, dass ein bestimmtes historisches

Ereignis gemeint ist. Sicher identifizieren können wir es

allerdings nicht. Bailey spricht vage von einer « tradition of
the invasion of Pyrrhus », was man präziser auf den Sees türm
beziehen könnte, der im Frühjahr 280 einen grossen Teil der
Flotte des Königs vernichtete (vgl. Plut. Pyrrh. 15-16); man
kann aber natürlich auch an Katastrophen karthagischer
Flotten denken. Die Römer ihrerseits haben, soweit ich sehe,

zuerst gegen Philipp V. Elefanten eingesetzt (Liv. XXXI 36).
Es mag späterer Forschung einmal gelingen, sachlich und
chronologisch die Stelle bei Ennius zu lokalisieren, auf die
Lukrez mit grösster Wahrscheinlichkeit anspielt.

Auch im Kapitel über die Entwicklung der Kriegskunst V
12 97-13 49 dürfte ennianisches Gut stecken. V 1301 nennt die

Sichelwagen, von denen zu III 634-669 schon die Rede

war, es folgen die turmbewehrten Elefanten der Karthager,
dann in einer für uns singulären Liste die Kampfstiere, wilden
Eber und Löwen, wobei die gefährliche Unberechenbarkeit
der Tiere gebührend hervorgehoben wird ; es ist ein für Lukrez
charakteristisches Raisonnement, dass ihr Einsatz, aristotelisch
gesprochen, «maten» ist, weil er seinen Zweck gar nicht
erreicht. 1344-1346 ist evident ein Fremdkörper, eine

Versgruppe, die vermutlich aus einem theologischen Zusammenhang

(vgl. V 1161-1240) versehentlich an seine gegenwärtige
Stelle geraten ist. Das nunc in 1339 witd man höchst ungern
auf die eigene Gegenwart des Dichters beziehen, eher doch
wohl auf den historisch bekanntesten Fall, die Panik, die die
Elefanten des Pyrrhos in der Schlacht bei Benevent ergriffen
hatte (Ael. NA I 38 ; Plin. Nat. VIII 16 ; Flor. Epit. I 18).



LUKREZ UND ENNIUS 187

Ein berühmtes Stück ist der Exkurs über die Magna Mater
und ihr Gefolge II 600-680. Er ist anlässlich der These, dass

alle Dinge, also auch die Erde aus Atomen der verschiedensten

Art zusammengesetzt sind, für unsern Geschmack einiger-
massen an den Haaren herbeigezogen. Für uns hat der Text
sein Interesse daher, dass der Kult der Magna Mater in Rom
auf Grund eines Sibyllenspruches 205 v. Chr. eingeführt worden
ist (K. Latte, Römische Religionsgeschichte (München i960),
258 ff. ; vgl. Liv. XXIX 10 und 14 ; Ov. Fast. IV 181 ff. ;

Sil. XVII 1 ff. u.a.). Man kann sich kaum vorstellen, dass Ennius
dieses auf seine Weise spektakuläre Ereignis nicht erwähnt
hätte ; sein Platz müsste im neunten Buch gewesen sein, das

die Zeit von etwa 207 bis zum Ende des zweiten Punischen

Krieges behandelte. Im Texte des Lukrez wird man natürlich
die allegorische Ausdeutung der Magna Mater, ihrer Attribute
usw. von der Beschreibung des Kultes als solchen abzutrennen
haben ; es wäre allzu unvorsichtig, Ennius mehr als nur eben

die Beschreibung zu geben, also die Verse II 618-619 (die schon
durch ihre starke Alliteration aus dem Kontext heraustreten)
und 624-632. Ob und wie weit auch Ovid, Fast. IV 183-190
und 246-372 und Silius, XVII 18-22 Ennius benutzt haben,
könnte nur eine sorgfältige Interpretation des Einzelnen zeigen.

Nur als Anmerkung sei die Frage beigefügt, ob Ennius im
fünften Buch auch schon die im Jahre 293 erfolgte Einholung
des Asklepios-Aesculapius erzählt hat, einen Vorgang, der an

kultgeschichtlicher Bedeutung der Einführung der Magna
Mater nicht nachstand (K. Latte, op. cit., 225 ff. ; Ov. Met. XV
622-744).

In III 832-837 haben wir eine ausdrückliche Anspielung auf
die Punischen Kriege. Dem Leser soll vor Augen geführt
werden, dass ihn weder die gewaltigsten Ereignisse der Vorzeit
berührt haben könne, da er damals noch gar nicht existierte,
noch die kosmischen Katastrophen der Zukunft (III 842), da

er dann nicht mehr existieren wird. Die Dimensionen der
Punischen Kriege werden hervorgehoben in Wendungen, die



188 OLOF GIGON

deutlich an Ennius anklingen. Zu Vers 834 vgl. Ann. V. 310, zu
836-837 vgl. Ann. V. 196-198 aus der Rede des Pyrrhos an den
römischen Gesandten. Die Frage ist hier wie dort, wer schliesslich

zur (Welt-) Herrschaft bestimmt ist. Sollte sich der Wortlaut
unserer Stelle bis ins einzelne an Ennius anlehnen, so wäre dies

besonders wichtig. Sie hat es ausdrücklich mit der Herrschaft
über die gesamte Menschheit zu tun, und dass gerade Ennius
an der Entstehung des eigentümlich römischen Anspruchs auf
Weltherrschaft wesentlich beteiligt ist, wird man ohnehin

gerne annehmen.

In III 1024-1038 werden Beispiele dafür aufgeführt, dass

alle Menschen sterben müssen. Durch Festus wissen wir, dass

1025 ein wörtlich übernommener Ennius-Vers ist, der einzige
zufällig nachweisbare Fall, aber gewiss nicht der einzige Fall
überhaupt. 1026 klingt homerisierend (II. XXI 107). 1028

scheint von Hör. Sat. I 6, 3-4 zitiert, doch empfiehlt der Kontext
eher einen Zusammenhang mit Ennius ; bei Lukrez liegt der
Akzent auf der Vergänglichkeit irdischer Grösse, was Horaz
seinem Freunde Maecenas und dessen Ahnen gegenüber
schwerlich hat in Erinnerung rufen wollen. Die Formel kann
bei Ennius mehrfach verwendet worden sein. 1029-1033 bezieht
sich auf Xerxes und dessen Hellespontbrücke. Die Ausdrucksweise

ist füllig, aber nicht übermässig abundant, und Bailey
hat wohl mit Recht auf dem Komplementärcharakter von
pedibus 1031 und equis 1032 insistiert. Der Name des ille wird
nicht genannt. Die Argumentation, er sei so bekannt gewesen,
dass sich dies erübrigt hätte, ist nicht unbedenklich ; man müsste

etwas genauer wissen, wie bekannt die Geschichte war und wie
weit Lukrez damit rechnen konnte, dass seine römischen Leser
Bescheid wussten. Ennius scheint in seinem 13. Buch anlässlich
der Hellespontliberschreitung des Antiochos III. von der
Brücke des Xerxes gesprochen zu haben (V. 378). 1034-1035
erwähnt Scipio, eine Gestalt, der Ennius ein eigenes Gedicht
gewidmet hat (pp. 212-214 Vahlen). Heranzuziehen ist sodann

aus den Annalen V. 312-313 : Da ist die Rede von der Fortuna.



LUKREZ UND ENNIUS 189

die den Regenten stürzt, so dass er in famul infimus wird, bei
Lukrez stirbt Scipio genau so wie ein famul infimus (dazu
natürlich noch Od. XI 489-491).

Mit IV 682-683 steht Ennius V. 164-165 im Zusammenhang
und damit das leidige Problem, wie bei Ennius die Ereignisse
von 390 v. Chr. berichtet waren, konkret: Hat er die Gallier

ganz Rom erobern lassen oder nicht Die Interpretation von
O. Skutsch (Studia EnnianafLon&on 1968), 13 8 ff.) befriedigt nicht.

V. 164-165 berichtet, dass die Gallier heimlich bei Nacht
zur Spitze der arx emporklettern und überraschend die

Wachposten töten. Damit ist aber noch keineswegs gesagt, dass es

ihnen auch gelingt, den Juppitertempel zu besetzen. Es liegt
gerade umgekehrt nahe, zu ergänzen, dass in dem Augenblick,
da die menschliche Verteidigung ausfällt, die Gottheit selbst

unerwartet eingreift, eben durch das Geschrei der Gänse, das

die römische Hauptmacht, die sich unter dem Schutz der

Wachposten zum Schlafen niedergelegt hatte, alarmiert. Es ist
eminent sinnvoll, dass einzig und allein der Juppitertempel
nicht in die Hand der Barbaren fällt. Damit stimmt sowohl das

Zeugnis des Properz, III 3, 12 wie auch die von Skutsch

herangezogene Stelle Tac. Hist. III 72 überein. Ebenso darf
auch unsere, lässlicher formulierte Stelle des Lukrez auf Ennius
bezogen werden.

Ein weitläufiges Problem wäre es, ob in dem vieldiskutierten,
aber noch nie zureichend interpretierten Schlussteil des fünften
Buches (V 925-1457) Ennius benutzt ist. Dies gilt vor allem

für die teilweise merkwürdig inkohärente Schilderung der

politischen Entwicklung der Menschheit V 1105-1160. Dies zu
analysieren wäre indessen eine Aufgabe, die den Rahmen der

gegenwärtigen Übersicht völlig sprengen müsste. Ennius kann
sowohl an die Entstehung und den Untergang des römischen

Königtums wie auch etwa an die Urgeschichte Karthagos
(.Ann. V. 220, vgl. V. 290) allgemeine Betrachtungen über
das Werden des Staates und der einzelnen Staatsformen
angeschlossen haben. Wir lassen dies hier auf sich beruhen.



190 OLOF GIGON

Von Blitzen, die Unheil verkündeten, wird bei Ennius
öfters die Rede gewesen sein. Ob sich die Polemik in Lucr. VI
379-422 auch gegen ihn richtet, muss offen bleiben.

Ich trage nach, dass das Problem der Sonnen- und
Mondfinsternisse, das auch bei Ennius eine Rolle gespielt haben muss

(vgl. V. 163), von Lukrez erstaunlich knapp erledigt wird;
zweimal drei Erklärungen werden geboten, vom
römischreligiösen Aspekt der Phänomene ist überhaupt nicht die Rede

(V 751-770). Dagegen darf auf eine Versgruppe kurz vorher
aufmerksam gemacht werden: Die Liste der Jahreszeiten
V 737-747 ist auffallend hochpoetisch formuliert. Die Hypothese,

dass da, wie in I 31-40 eine Bilddarstellung zugrundeliegen

könnte, reicht nicht ganz aus, um die Konzentration
anspruchsvollster Wendungen zu motivieren. Will Lukrez
auf einen älteren poetischen Text verweisen, möglicherweise,
aber nicht notwendigerweise die Annalen des Ennius

Vom Nil hat Ennius sicher gesprochen und auch eine

Aitiologie der Nilüberschwemmungen gegeben: Fr. inc. 43

aus Serv. Aen. I 741 und Schol. ad Lucan. X 249. Das führt
auf Lucr. VI 7x2-737, wo vier mögliche Ursachen aufgezählt
werden. Die vierte scheint diejenige zu sein, die auch Ennius

vorgetragen hat: die Schneeschmelze in den aethiopischen
Bergen im Hochsommer (VI 735-737).

Den Avernersee hat Hannibal besichtigt, als er im Jahre
214 in Campanien war (Liv. XXIV 12-13 5 z0)- Nach Plin.
Nat. XXXI 21 scheint Coelius Antipater anlässlich dieses

Besuches ausführlich von den Wundern des Sees gesprochen
zu haben (vgl. auch Sil. XII 120 ff.). Lukrez behandelt ihn und
verwandte &au[xaaia ausführlich in VI 738-839, genauer 738-
748 und 818-839. Skurril wirkt da vor allem der Vergleich der

Anziehungskraft der di manes am Avernersee mit der
Anziehungskraft, die das Schnauben der Hirsche auf Schlangen haben
soll. Ennianisches kann in diesem ganzen Abschnitt stecken;
es nachzuweisen dürfte freilich eine mühsame Aufgabe
sein.



LUKREZ UND ENNXUS

Dies ist alles, was in diesem Rahmen vorzuführen war. Es
sollte ohnehin eher ein mögliches Maximum als ein verlässliches
Minimum an Beziehungen skizziert werden. Noch einmal ist
schliesslich in Erinnerung zu rufen, wie verzweifelt wenig wir
von Ennius besitzen und wie viel von diesem Wenigen erst
noch (bisher) kaum deutbar und lokalisierbar ist. Vahlen
verzeichnet als Ann. Lib. inc. über 170 Verse und Versteile ;

dazu kommen noch die reinen incerta mit abermals 5 3 Nummern.
Das Material lässt sich sicher noch vermehren, aus Cicero, aus
den Dichtern bis hinab auf Ovid, aus den Grammatikern. Und
es wird sich lohnen, an diesem Material und seiner Vermehrung
zu arbeiten, einmal weil Ennius das Selbstverständnis des

Römers entscheidend geformt haben dürfte, und dann weil es

von hohem Interesse ist, das Verhältnis gerade des Lukrez, der
eine von Grund auf apolitische Wahrheit zu verkünden
unternahm, zu Ennius, der als Dichter das Werden des römischen
Staates schilderte, so genau als möglich kennen zu lernen.



192 DISCUSSION

DISCUSSION

AI. Schmid: Wie steht es — so möchte ich noch fragen dürfen —
mit der Annahme gelegentlicher ennianischer Nuancierungen von
parodierendem Charakter, die sich heute mitunter den
Interpreten nahelegt, die an die Ironie als Charakteristikum der Diatribe
denken Ich verweise da z.B. auf III 832-837, Verse, deren Hinweis
auf die Punischen Kriege in einer Weise erfolgt, die vielleicht nicht

nur an Nachahmung, sondern auch an ein Parodieren des hohen

epischen Stils denken lassen kann. Jedenfalls stellt Kenney diesen

Gedanken zur Diskussion, mit dem ich mich gar nicht unbedingt
identifizieren möchte, der aber vielleicht in unserem Zusammenhang
bedacht zu werden verdient.

AI. Gigon: Es kommt darauf an, was man unter Parodie versteht.
Den Kontrast zwischen den gewaltigen Ereignissen der Vergangenheit

(Punische Kriege) und der Zukunft (Zusammenbruch der Welt)
einerseits und der totalen Indifferenz des Menschen andererseits,
der noch nicht bezw. nicht mehr existiert, kann man parodisch
nennen. Dass die Stelle über die Punischen Kriege von Ennius

angeregt ist, ist mir nicht zweifelhaft.

M. Scbmid: Ennianische Reflexe auch bei Lucr. III 1058 ff. : quid
sibi quisque velit nescire und was folgt lassen einige Kommentare,
ich glaube mit Recht, durch den Chor in Ennius' Iphigenia, Sc.

234-241 Vahlen2 V. 195-202 Jocelyn), beeinflusst sein oder
heben doch jedenfalls die Parallele hervor.

M. Gigon: Ich bin völlig einverstanden : mit dem Einfluss von
Tragödien des Ennius auf einzelne Stellen des Lukrez ist sicher zu
rechnen.



LUKREZ UND ENNIUS 193

M. Schrijvers: Au debut de votre expose, vous avez mentionne
deux criteres pour determiner l'influence d'Ennius chez Lucrece :

un critere linguistique, ou, si vous preferez, stylistique, et un critere

thematique. C'est surtout, je crois, la combinaison de ces deux criteres

qui constitue le meilleur indice d'une influence d'Ennius. J'ai ete

frappe de constater que la ou vous exprimez vos propres doutes sur
Yimitatio d'Ennius par Lucrece (p. ex. aux vers III 670-740), le texte
se soustrait au critere linguistique. La citation d'Homere (III 18-22)
derive plutot de la tradition philosophique que de Limitation d'Ennius.
II est peut-etre interessant de noter, aussi du point de vue de mon

propre expose, que la meme citation se rencontre dans le De mundo

(400 a 11 sqq.). Pour ce qui est du vers I 133, je crois que Lucrece

s'inspire plutot des theories medicales sur les reves.

A propos de la « parodie» decouverte par E. J. Kenney aux vers

III 832-842 et discutee par M. Schmid, je voudrais remarquer que,
chez des critiques litteraires anglo-saxons et americains, le terme de

«parody» ou d'« irony» a un autre sens que chez les auteurs
continentaux. La parodie n'est pas dirigee personnellement contre
Ennius, mais le poete recourt ä des elements enniens pour creer

un contraste entre le style hautement epique et le fait reel: nil
sensimus; c'est ce contraste qui est appele « parody» ou « irony»
(cf. les remarques de Kenney sur « the grammar of allusion » dans son
etude « Doctus Lucretius », in Mnemosyne 23 (1970), 372).

M. Gigon: Die in III 18-22 verwendeten Homerverse sind

natürlich berühmt. Dass sie in De mundo in stoisch-peripatetischer
Tradition auftauchen, verwundert nicht. Doch gerade dieser Umstand
macht bedenklich. Lukrez wird schwerlich eine stoisch-peripatetische
Tradition zur Illustration eines epikureischen Theologumenon
benutzt haben. So möchte ich die Möglichkeit, dass Ennius
verwendet ist, doch offen lassen. Mit den Bemerkungen zu III 832 ff.

bin ich völlig einverstanden.

M. Alfons!: Mentre non credo possibile, contro proposte di
recenti commentatori, il vedere parodia — almeno nel significato



194 DISCUSSION

usuale del termine — di Ennio da parte di Lucrezio sull'analogia
di quanto avviene nell' Amphitruo di Plauto o in Orazio (ma Lucrezio

non e ne Plauto ne Orazio penso che l'esame comparativo di Ennio
e di Lucrezio possa, come detto dal relatore, portare ancora buoni
frutti. Interessante il rapporto tra enunciazioni contenute nel Telamone

di Ennio e l'epicureismo : pur se non si possa escludere, attraverso

Euripide, l'influsso di idee come quelle del sofista Trasimaco (cf.

L. Alfonsi, in Dioniso 42 (1968), 8-11). Altrettanto enniano, o meglio
mediato certo da Ennio, e il motivo tipicamente callimacheo espresso
in I 926 sqq., anche con la base del confronto di Properzio (cf.
E. Bignone, Storia delta letteratura latina II 170-171). Infine si darebbe

al primus, riferito a Ennio in I 117 un valore di particolare pregnanza
quasi di icpwTo? super*)? nell'inaugurazione di un nuovo tipo,
quasi di una nuova era della poesia, rifiutando quella dei fauni vatesque

di Andronico, di Nevio stesso, sull'analogia di quanto mostrato da

Pagliaro per il primus dei primi versi dtll'Eneide riferito ad Enea

{Troiae qui primus ab oris), o dal sottoscritto per il Cynthia prima di

Properzio I 1, 1, che segnano 1'inizio, l'uno di una nuova epoca
storica, l'altro di una nuova epoca nella vita e nella poesia dell'amore.

II primus riferito ad Ennio si allinea alle formule consimili per Empe-
docle e soprattutto per Epicuro.

Ultimo punto : l'antitesi empedoclea rilevata dal Norden negli
Annales di Ennio tra la discordia e la pace puö riflettersi nella dialettica
lucreziana tra il patriai tempore iniquo, i riflessi sofferti delle guerre, e

l'aspirazione, espressa sin dai primissimi versi del poeta, alia placidam
Romanis pacem (I 40-41).

M. Gigon : Ich habe dem Gesagten nichts beizufügen.

M. Grimal: A propos du passage V 1222 sqq. : un rapprochement
chronologique permet de choisir entre les allusions historiques
possibles. Le roi serait Pyrrhus, puni par la divinite, apres le pillage
du temple d'Hera Lacinia (1224 : ob admissum foede dictumue süperbe),

d'abord par le naufrage de sa flotte (qui comportait des transports
d'elephants). Pyrrhus avait promis, pendant la tempete, de reparer sa



LUKREZ UND ENNIUS 195

faute. Mais il n'en avait pas moins ete poursuivi par la colere de la

deesse, s'il est vrai qu'elle avait pris la forme d'une vieille femme

pour frapper le roi ä la tete avec un vase, pendant le siege de Sparte.
Cette mort de Pyrrhus survint en 272, deux ans avant la mort d'Epi-
cure. Ne pourrait-on avoir dans le passage de Lucrece l'echo d'une

polemique qui aurait surgi alors sur «les delais de la vengeance
divine»

A propos du sacrifice d'lphigenie : peut-il y avoir influence de la

tragedie d'Ennius sur I 84 sqq. On peut repondre par la negative.
Lucrece evoque en effet un chceur de citoyens (I 91) ; le choeur de la

tragedie d'Ennius est compose de soldats. Mais, ce qui est plus

important, Lucrece ecrit que la malheureuse s'effondra muta metu.

Or, dans la tragedie d'Ennius, c'est elle-meme qui invite le sacrifi-

cateur ä la frapper. Ici, Lucrece n'a certainement pas suivi Ennius.

M. Gigon : Dass V 1224 sich auf Pyrrhos bezieht, habe ich Mühe,
zu glauben. Nichts weist darauf hin, dass Ennius den König als einen

von den Göttern gestraften Tempelschänder bezeichnet hätte. —
Mit der Bemerkung über I 84 ff. bin ich dagegen völlig einverstanden.

M. Kleve: Wir dürfen damit warten, vates (I 102) als poetae zu

interpretieren, bis wir die Stellen in Diog.Oen. untersucht haben,

wo er über pavTixv] und (xavreii;, scheinbar in Verbindung mit
der Seelenwanderungslehre, spricht (vgl. Fr. 30, 31, 32 in Verbindung
mit Fr. 34 ; mehrere Hinweise C. W. Chilton, Diogenes of Oenoanda.

The Fragments. A Translation and Commentary (London 1971),

82, und A. Grilli, in Studi di filosofia greca. Pubblicaspone in onore di

R. Mondolfo (Bari 1950), 407).
Es scheint nicht nötig, einen Gegensatz zwischen simulacra

pallentia und semper florentis Homeri (I 123 sq.) zu sehen. Dass Homer

semperflorens ist, hat nichts mit der Schattenwelt der Toten zu schaffen,

sondern bezieht sich auf sein Wirken auf die Leser aller Zeiten.

M. Gigon: Der Hinweis auf Diog. Oen. ist in der Tat wichtig.
Die Erklärung von I 123-124 ist gewiss nicht unmöglich, doch das



196 DISCUSSION

Aufeinanderprallen von simulacra pallentia und semper florentis bleibt
hart.

M. Müller: Eine Schwierigkeit machte mir immer I 126 rerum

naturam expandere dictis, gesagt von Homer, dessen Schatten dem

Ennius im Traum erscheint. Was hat Homer zu diesem Thema zu

sagen Ist die Seelenwanderung gemeint, wie man zuerst denkt,
da ja in Ennius die Seele Homers übergegangen ist? Wenn nicht oder

nicht nur, was hätte Homer zum Thema zu sagen gehabt Ist
allegorische Umdeutung von Homerstellen (wie die aus dem Tspö?

ydcpoi; herausgelesene Kosmologie) vorausgesetzt Aber die wäre
doch nicht nach Lukrezens Sinn. Sicherlich soll Homer als

Begründer des hexametrischen Lehrgedichts bezeichnet werden.

Wir sehen auch in I 734 sqq. Empedokles wegen vieler genialer
Entdeckungen in der Naturphilosophie hoch gepriesen, obwohl seine

Elementenlehre als fundamental verfehlt bezeichnet wird. Aber
welche genialen Entdeckungen liessen sich von Lukrezens Standort

aus dem Homer zuschreiben Wer lost das Ratsei Oder ist es gar
keines, sondern man muss denken, dass Homer über das Leben von
Menschen im Krieg und Frieden, auf Seefahrt und zuhause handelt
und damit immer zugleich in gewissem Sinne von der natura rerum


	Lukrez und Ennius

