
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 24 (1978)

Artikel: Lucretius ethicus

Autor: Schmid, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

Wolfgang Schmid

LUCRETIUS ETHICUS

Die vielleicht beste zusammenfassende Darstellung des

lukrezischen Gedichtes, die das neunzehnte Jahrhundert
hervorgebracht hat: die von W. Y. Sellar 1, hat eines ihrer vier
dem Dichter gewidmeten Kapitel « The philosophy of Lucretius

», ein anderes « The religious attitude and moral teaching
of L. » betitelt, eine Unterscheidung, die nicht nur — objektiv —
in der Tatsache begründet ist, dass die Ethisches berührenden

Passagen nun einmal ausserhalb der eigentlichen Thematik
stehen 2: Sellar, der neben das « moral teaching » auch noch das

« moral painting » stellt, geht im zweiten der beiden genannten
Kapitel stärker literarhistorisch vor, behandelt da insbesondere
manches von dem, was für die spätere römische Dichtung von
Horaz bis Juvenal und darüber hinaus hat bedeutsam werden
können. Vom «moral teaching» oder gar «moral painting»
hebt sich ab das, was C. Bailey — z.B. in den « Prolegomena»
seines grossen Kommentars — die «moral theory» nennt,
wobei er selbst zugibt, dass diese im Werk nur von Zeit zu Zeit
hervortrete («it emerges from time to time »); in der Tat sind die

1 The Roman Poets of the Republic (Oxford 3i 889), 280-407.
2 Das darf man trotz der bekannten Interdependenz von Ethik und Physik in
Epikurs Philosophie sagen.



124 WOLFGANG SCHMID

Zeugnisse, die er aus dem lukrezischen Gedicht zu seinem
instruktiven « general account» der epikureischen Ethik beitragen

kann, aufs Ganze gesehen nicht eben zahlreich — wohl
niemand wird einen andern Befund erwartet haben. Als
Probleme, an die der Titel meines Beitrags in erster Linie denken
lässt, dürften wohl besonders die der diatribenhaften Darstellung
ethischer Gehalte gelten können, die — über das von Oltramare 1

und anderen Festgestellte hinaus — seit den sechziger Jahren
in steigendem Maße die Forschung beschäftigt habena. Ich
selbst werde eine Art Mittelweg einschlagen : ich werde zwar
nur die beiden vor allem in Frage kommenden, in innerer
Beziehung stehenden Lehr- und Sinnzusammenhänge der
lukrezischen « moral theory », nämlich :

(A) die Empfehlung des einfachen Lebens gemäss
der Natur, sowie

(B) die Zurückweisung des « unbegrenzten Begehrens »

behandeln 3, aber es in einer Weise tun, die sich bewusst bleibt,
dass beide gewissermassen die bedeutsamen systematischen
Grundelemente im Kontext dessen sind, was man abkürzend
« die lukrezische Diatribe » nennen kann. Die unterschiedliche

Gewichtung, die ich den beiden Teilen gebe, erklärt sich leicht:
bei (A) kommt es vor allem darauf an, dem von Lukrez in
lateinische Verse gebrachten Grundprinzip der epikureischen
Ethik die richtige Textform zu geben, die in den heutigen

1 Vgl. A. Oltramare, Res origines de la diatribe romatne (Geneve 1926), in ff.; seine

Anregungen weiterführend P. Vallette, « Lucrece et la diatribe », in RERi 42
(l940), 532 ff.
2 Vgl. den knappen und doch originellen Kommentar von E. J. Kenney (ed.),
Lucretius. De rerum natura. Book III (Cambridge 1971), 17 ff. und passim, sowie
noch ganz zuletzt Barbara P. Wallach, Lucretius and the Diatribe against the Fear
of Death (Leiden 1976) (mit umfassender Bibliographie, in der der beträchtliche
Zuwachs von Spezialarbeiten zur lukrezischen Diatribe gut überschaubar ist).
3 Zur Funktion der Ethik als «Heilerin der Begierden» bei Lukrez auch

M. Rozelaar, Lukre% — Versuch einer Deutung (Amsterdam 1943), 144 ff.



LUCRETIUS ETHICUS 125

Ausgaben leider noch immer verfehlt wird, und was sonst
beizusteuern ist, muss sich für diesmal Kürze gefallen lassen;
hingegen macht (B) zunächst die Rekonstruktion eines

gemeinepikureischen Lehrzusammenhangs notwendig, der trotz der

Möglichkeit eines Anknüpfens an wertvolle Erkenntnisse einer

Epikurabhandlung C. Dianos 1, die von der Lukrezerklärung
offensichtlich zu wenig zur Kenntnis genommen worden sind,
ohne ein weiteres Ausholen kaum darstellbar ist: man wird es

mir, denke ich, zugutehalten, wenn ich dabei eine Weile
stärker von Lukrez weg- und zu Epikur hinführe, als es einem

Lukrez-Colloquium auf den ersten Blick vielleicht lieb ist.
Immerhin wird, so hoffe ich, durch den scheinbaren Umweg
sich am Ende bei aller Kürze eine gewisse Perspektive für die

Gesamtproblematik des « Lucretius ethicus » gewinnen lassen.

Ehe wir mit dem ersten Sinnzusammenhang der lukrezi-
schen « moral theory» beginnen können, sollte zunächst der

wichtige Passus aus dem Anfang des dritten Proöms kurz
besprochen werden, der die bedeutsame Aussage des Dichters
über die aurea dicta des Meisters enthält (III 10 ff.) : tuisqueex,
inclute, chartis, / floriferis ut apes in saltibus omnia libant, / omnia

nos itidem depascimur atirea dicta, j aurea eqs. Kürzlich hat J. H.
Waszink in seiner inhaltsreichen und fesselnden Studie Biene

und Honig als Symbol des Dichters und der Dichtung in der griechisch-
römischen Antike 2 die Stelle erneut diskutiert und sich bei dieser

Gelegenheit auch mit seinem Landsmann P. H. Schrijvers
auseinandergesetzt3. Waszink hält an der traditionellen
Auffassung fest, wonach der Dichter als Dichter, eben im Sinne
des bekannten Topos, sich hier mit piXiaaat. dvOoAoyoutrsvai

1« La psicologia d'Epicuro e la teoria delle passioni», in Giorn. Crit. della Filos.
Ital. (1942), 121 ff. Scritti Epicurei (Firenze 1974), 269 ff.; im folgenden wird
nach dem Neudruck zitiert.
2 Rhein.-Westfäl. Akad. der Wissensch., Vorträge, G 196 (Opladen 1974).
3 Vgl. sein Buch: Horror ac Divina Voluptas (Amsterdam 1970), 36 Anm. 18; dazu
auch ders., « Elements psychagogiques dans l'ceuvre de Lucrece», in Actes du

VIIIe Congres, Ass. G. Bude (Paris 1969), 370-376.



iz6 WOLFGANG SCHMID

vergleiche ; dabei sieht er sich zuletzt zu der Deutung gedrängt1,
Lukrez wolle sagen, er schöpfe den goldenen Honig der aurea
dicta — und das seien eben die Küptoa So^at (Ratae Sententiae) —
aus den 37 Büchern Ilepi (phased? (ibid., zz in Verbindung mit
S. 31). Ich sehe da Schwierigkeiten, denn es lässt sich doch
wirklich nicht annehmen, dass sich die Substanz der Ratae
Sententiae in nennenswertem Maße aus dem (wie immer zu
bestimmenden) Physikwerk habe gewinnen lassen, dem
Lukrez vorwiegend folgt. Schrijvers hat das Verdienst, das

Vorliegen des traditionellen Bildes vom Dichter als Biene an
unserer Stelle, an der ja gar nicht vom « Abweiden » (Aus-lesen)
poetischer Stoffe, sondern philosophischer Texte die Rede ist,
in Frage gestellt und sich um eine neue Erklärung bemüht zu
haben, die jetzt auf die « Anverwandlung» des den Schriften
Epikurs Entnommenen durch den Epikurjünger überhaupt
abzuzielen scheint2. Ich kann freilich gewisse Bedenken dagegen,
dass dabei depasci eine Art Entsprechung sein soll zum perpotare
in dem bekannten Bechervergleich I 937 ff. (als Gegensatz zum
Verwerfen der epikureischen Doktrin, dem expuere ex animo

rationem II 1041), nicht ganz unterdrücken. Lässt sich die

Symbolik des Honigs in III 11 f. wirklich mit derjenigen von
I 937 ff. in eins sehen 3 Meine eigene Auffassung ist die

folgende : Wenn man nobis in tu patria nobis / suppeditas praecepta

(III 9 f.) auf die Epikureer im allgemeinen bezieht4, muss man
es gewiss auch mit depascimur so halten, aber man sollte dann
wohl an die Zusammenstellung philosophischer Anthologien :

1 Vgl. auch eine relativ ähnliche Äusserung bei O. Ribbeck, Geschichte der romischen

Dichtung I (Stuttgart 1887), 276.
2 Vgl. P. H. Schrijvers, « Elements psychagogiques... », 372 f.: « le poete designe
l'assimilation de la doctrine epicurienne... » samt dem folgenden Kontext und ders.,
Horror..., 36 Anm. 18.

3 Gegen diese « unification » zweier in Wahrheit doch verschiedener Vergleiche
wendet sich schon J. H. Waszink, Biene und Honig..., 22 Anm. 37.
4 Vgl. u.a. schon W. E. Leonard — S. B. Smith, ed. with comm. (Madison 1942),

422 zu Lucr. III 9.



LUCRETIUS ETHICUS I27

der 'Emxoupou cpcovcu, durch die Epikureer denken; ich folge
H. Usener und R. Philippson gegen E. Bignone und andere

darin, sogar die Ratae Sententiae — von anderen epikureischen
Spruchsammlungen gar nicht zu reden — als nicht von Epikur
selbst zusammengestellt anzusehen. (In der Vorgeschichte
des Begriffs « Florilegium» darf unser Lukrezpassus als Fall
einer aus der ursprünglichen Symbolik dann sekundär erwachsenen

Neuprägung nicht fehlen x). Es liegt nahe, die aurea dicta

bei Lukrez als von der Sache her verwandt neben die bekannte

— später erfolgte — Titelgebung xPUfA iny im pythagoreischen
Bereich zu halten 2. Damit soll nun nicht gesagt sein, dass

unbedingt nur an den besonders geschätzten Katechismus —
eben die Ratae Sententiae — zu denken ist (vgl. auch Lucr. V
5 o ff. und VI 24; beide Male ohne das charakterisierende
Beiwort aurea). Epikur, unter dessen Augen die früheste

Spruchsammlung, der Katechismus, wohl schon entstanden

ist, hat ja generell gesagt, man solle « nimmermehr aufhören,
rat; Ix tt)<; <piXocro<pia<; cpwvat; sich vorzusagen » {Gnom. Vat.
41). — Was soll das alles an dieser Stelle, gewissermassen zur
Vorbereitung meiner Betrachtung des « Lucretius ethicus»
Nun, bei der Beantwortung der Frage nach der Provenienz
der Elemente eigentlicher « moral theory » bei Lukrez sind die

Ergebnisse der Forschungen P. Rabbows 3 zur epikureischen
Psychagogik nicht ausser Acht zu lassen : es ist keine Frage,
dass auch relativ schwierige Inhalte der so erstaunlichen
memorierenden Beherzigungsakte dem wahren Epikureer
jederzeit «griffbereit», «zuhanden» (icpoxsipa) gewesen sind.
Das kann doch nicht ganz unwichtig sein für etwaige
Überlegungen zur Problematik der Annahme sogenannter « Vorlagen »

1 Dies scheint bei A. S. F. Gow — D. L. Page (edd.), Hellenistic Epigrams II
(Cambridge 1965), 594 mit Anm. 2, verkannt zu sein.
2 Vgl. A. Ernout — L. Robin (Kommentar) zu III 12.
3 Vgl. sein Buch: Seelenführung (München 1954), 127 ff.; 336 ff.; dazu W. Schmid,
Epikur, in RAC 5 (1962), 743 ff.; P. H. Schrijvers,« Elementspsychagogiques... »,

370 ff.



128 WOLFGANG SCHMID

in den ethischen Partien. Dies der Grund, weshalb ich es für
legitim hielt, die nach ihrem Sinn manchmal etwas verkannte
Aussage des Dichters über die anrea dicta hier überhaupt ein-
zubeziehen, eben als Äusserung aus Lukrezens eigenem Munde
zur Bedeutung der philosophischen —vorwiegend ethischen—

Anthologien. Wir werden darauf später zurückkommen1.
Zunächst wenden wir uns nun dem zweiten Proöm zu, aus dem

wir nur das in unserem Zusammenhang Wichtigste vorführen
können 2.

A. Die Empfehlung des einfachen
LEBENS GEMÄSS DER NATUR

Aus der diatribenhaften Gestaltungsform des zweiten
Proöms (II 1-61) hebt sich in V. 16 ff. leicht erkennbar heraus
der die Grundprinzipien der ethischen Lehre Epikurs
vermittelnde Komplex 16-23, von dem der letzte Vers (23) ganz
ungezwungen wieder zum Ton der Diatribe zurücklenkt.
Dass die Verse 17-19 die Entsprechung zum [A]ts öXyew xa-ra

ccopia fur)Ts Tapa-creaS-oa xaxa des Menoikeusbriefs (Diog.
Laert. X 131) sind sowie 20 f. mit quae demant cumque dolorem

sich auf die 7tavTo<; toü okyomroc, uTte^atpsci? von Rat. Sent. 3

bezieht, bedürfte hier kaum einer näheren Ausführung, wäre
nicht die erstaunliche Tatsache zu vermelden, dass unter allen

Ausgaben von K. Lachmann bis Konrad Müller keine anzutreffen

ist, in der es nicht in Textgestaltung oder beigegebener
Erklärung oder in beidem irgendwo haperte: eben deshalb

müssen wir die das Fundament der Ethik gebenden Lukrezverse

1 Vgl. infra S. 155 f.
2 Für die allgemeinen Probleme dieses Prooms seien genannt: W. Schmid,« Lukrez
über die Machtigen und ihre Ängste », in Symbola Coloniensia 1. Kroll oblata (Köln
1949), 101 ff.; A. Grilli, in SIFC 29 (1957), 259 ff.; R. Vischer, Das einfache

Leben (Gottingen 1965), 71 ff.; G.-B. Conte, in Maia 18 (1966), 338 ff.; Barbara P.

Wallach, « Lucretius and the Diatribe, De rerum natura II, 1-61 », in Gesellschaft.

Kultur. Literatur. Rezeption und Originalität... Beiträge L. Wallach gewidmet

(Stuttgart 1975), 49 ff.



LUCRETIUS ETHICUS 129

hier doch behandeln. Ein detaillierteres Eingehen auf
Textkritik ist dabei nicht möglich, aber es muss doch wenigstens
meine Position deutlich werden, schon um eine weitere Epikur-
reminiszenz richtig zu bestimmen, über die es Zweifel geben
könnte. Etwaige Hemmungen gegenüber meiner Textbehandlung

lassen sich durch Leos Hinweise auf das gerade für die

Lukrezüberlieferung so bedeutsame Problem der « graphischen
Variante» leicht beschwichtigen1; auch sollte bedacht werden,
dass die Aussprache des herzustellenden Dativs cui von
derjenigen der indefiniten Partikel qui, die an unserer Stelle

unbrauchbar ist, nicht sehr verschieden gewesen zu sein

scheint. Für die Verse 16-23 darf ich hier wohl den von meiner

Deutung vorausgesetzten Text voranstellen :

16 nonne videre

ml aliud, sibi naturam latrare nisi ut, cut a (naturae I)

corpore seiunctus dolor absit, menti' ^ jruatur (sc. natura)
mcundo sensu cura semota metuque

20 ergo corpoream ad naturam pauca videmus

esse opus ommno, quae de?nant cumque dolorem,

dehcias quoque uti midtas subsiernerc possis c,

gratius interdum neque natura ipsa requirit>
si non aurea sunt luvenum simulacra eqs.

a qui trad.: cui Avancius quoi Gifanius cum Lambinus
b mente trad.: menti' (genit.) Lachmann mensque Marullus
c possmt trad.: possis Postgate, Corp. poet. Cat. 2 (1903)>p. 30 in app. crit. adL,ucr. II
21-23; de distinctione et mterpretatione necessaria baud omnimodo cum eo congrua cf.

W. Schmid, in MH 36 (1979)

Bei dieser richtigen Textgestaltung kommt besonders klar
heraus, dass das [ay)ts dcXyetv xa-ra crüfia gv]ts TapaTTscS-ai. xaxa tjmxV
das dringende Desiderat der natura ist (Vers 17-19). Dies

richtig erkannt zu haben ist das Verdienst H. A. J. Munros, dem

später Bignone 2 folgte ; beide haben ihrer richtigen Einsicht

1 Vgl. Fr. Leo, Plautinische Forschungen (Berlin 2i9i2), 304 Anm. 4 (« mensque ist
eine Änderung, mentis nicht»).
2 Vgl. « Osservazioni sul Proemio del libro secondo di Lucrezio», in Melanges

Bide^ (Bruxelles 1934), 19 f.; dazu ders., UAristotele perduto e la formations filosofica

di Epicuro I (Firenze 1936), 317 mit Anm. 2.



130 WOLFGANG SCHMID

aber insofern geschadet, als sie zugleich für utqui eintraten,
das doch bei angenommener Beziehung von fruatur auf die

natura einen harten Subjektswechsel ergibt. Ein Vorzug von
cui ist auch der, die Vorbedingung für die geistige y]Sovy] recht

gut syntaktisch unterzuordnen 1. Dass sich der Übergang von
der allgemeinen zur spezifisch menschlichen Natur schon bei

Epikur leicht vollzieht, ist offenkundig und tritt auch in der

epikureischen Fassung der Oikeiosislehre — oder in den

Ansätzen zu ihr 2 — in Erscheinung: je nachdem nimmt cpucr?

durchaus die Bedeutung « menschliche Natur » an ; das braucht
nicht so deutlich erkennbar zu sein wie etwa bei Polystratos,
col. 23 a, 7 ff. : to (ri) Süvatjöat Siayvwvai, tL t) cpticn? Tjfxdiv oluty)

teXo<;, vielmehr denke ich hier auch an Fälle wie Gnom.

Vat. 37 : dcc&EV7)<; 7) cpuaic; ecjtI 7rpo<; to xaxov, oü TCpöc; to aya&ov

xtX. Ich möchte annehmen, dass Cicero auch in dem nicht
durch Griechisches gedeckten Stück von Fr. 67 Us. Cic.
Tusc. III 18, 41) ganz wörtlich übersetzt hat: fore ut natura...
dolore careat3. Bemerkt sei noch, dass die Verbindung iucundo

sensu mit dem Genitiv menti' (bzw. mente) durchaus nicht
anstössig ist, man mag etwa Fragm. Comparetti Ethica Epicurea
col. 6, 12 Sch. : dar' ETraiafWjp.dcTCüv twv toü yatpovTO^ vergleichen.

Nun kommen die eigentlichen Schwierigkeiten, die im
Grunde nur die Verse 22 f. betreffen : Welch ein Wirrwarr von
Dissensen der Exegese Ist Vers 22 (delicias quoqile titi eqs.)
noch zum Vorhergehenden zu ziehen Wenn ja, hat uti... pos-

1 Hier sei an die treffende Formulierung von C. Bailey in 1 he Greek Atomists and

Epicurus (Oxford 1928), 505 erinnert, aus der er freilich als Lukrezeditor keine

Folgerungen gezogen hat: « the conception of the blessed life, whose end is
the health of the body and tranquillity of the mind, the latter being the direct
outcome of the former. »
2 H. Steckel, Epikurs Prinzip der Einheit von Schwerelosigkeit und Lust (Diss.
Gottingen i960), 19 ff.
3 Vgl. auch die Wiederherstellung der bei Usener angetasteten Uberlieferung
durch M. Pohlenz — R. Westman (ed. Teubn.) sowie B. Einarson — Ph. FI.
De Lacy (ed. Loeb) im Falle von Plutarch, Non posse suaviter vivi secundum Epicurum
7, 1091 A (Epic. Fr. 423, p. 283, 18 Usener).



LUCRETIUS ETHICUS

sint finalen bzw. konsekutiven oder konzessiven Sinn Oder
ist der Vers konzessiver Vordersatz zum Folgenden Was ist
überhaupt das Subjekt zu possint Ist scharfe Interpunktion
hinter dolorem (21) oder aber hinter possint (22) oder gar hinter
interdum (23) anzusetzen Ist in Vers 23 neque natura ipsa requirit
etwa gar eine Art Parenthese Wie steht es mit interdum, das

so verschieden beurteilt wird Hier hängt wirklich eins am
andern ; es ist schwer, dies in der nun einmal gebotenen knappen
Zusammenfassung gut sichtbar zu machen. Als vielleicht
wichtigsten Punkt möchte ich vor allem betonen, dass die

pauca, als die raiTjTixa der katastematischen Lust, ganz gewiss
nicht auch noch die inns-pizelc, xivyjctsie; — eben die 7roixiX|iaTa

— produzieren können; die deliciae (rep-revd) können hier
kaum von etwas anderem als von Bewegungslust gesagt sein.

Munro, nicht selten ein wirklich scharfsinniger Interpret,
vollbrachte an unserer Stelle (22) das Wunder, die Subjekte
zu possint, die auch nach seiner Meinung nicht die pauca sein

konnten, aus den folgenden aurea... simulacra (24) eqs. gewinnen
zu wollen. Das wird man nicht mitmachen und lieber ehrlich
feststellen : ein Subjekt zu possint ist weit und breit nicht in
Sicht. Remedur kann da nur die zweite Person des Singulars
schaffen (possis), was die Zahl der acht überlieferten Du-Anreden
des Diatribenstils im vorliegenden Proöm (vgl. II 4 ; 5 ; 9 ;

36 ; 40; 41 ; 44 ; 53) in nicht unerwünschter Weise um eine

weitere vermehren würde : 4 careas; 5 tua sine parte pericli;
9 queas, nun also 22 possis, 36 iacteris usf. Aber, wohlgemerkt,
nicht dies ist der Grund, der die Änderung erforderlich macht. —
Auf die Gesamtauffassung ist von nicht geringem Einfluss auch
die Bedeutung, die man dem interdum (23) gibt; die beiden
Verfasser des mit Recht beliebten französischen Kommentars,
Ernout und Robin, lassen ihre Divergenz in dieser Frage bis

in Ausgabe und Kommentar hinein sichtbar werden. Hier

vermag E. Löfstedt, Syntactica II (Paris 1933), 305 Anm. 1

weiterzuhelfen, auf den ich jetzt leider nur verweisen kann ;

übrigens geht dieser selbst auf unsere Lukrezstelle nicht ein,



I32 WOLFGANG SCHMID

aber sein Material wird manchem — wie schon mir — die
Zuversicht stärken, hier in Vers 23 für interdum nicht mit der

Bedeutung « zuweilen, von Zeit zu Zeit, evtors » zu rechnen,
sondern vielmehr mit der anderen, grundsätzlich auch denkbaren

interim, « unterdessen» interea). Dass die von uns

angenommene Verwendung des interdum ein leicht
volkstümliches Timbre hat, braucht ebensowenig zu stören
wie z.B. ein — an sich ebenfalls leicht volkstümlich getöntes —
vivitur si vive) bei Horaz, Carm. II 16, 13. Nach diesen

Vorbemerkungen über possis und interdum kann ich mit einem

(gelegentlich nur paraphrasierenden) Übersetzungsversuch
aufwarten, an den sich dann die notwendigen Bemerkungen zur
Klärung und Entscheidung sachlicher Fragen — darunter
auch derjenigen der Annahme bzw. Zurückweisung von
philosophischen Parallelen aus dem Menoikeusbrief — besser

werden anschliessen lassen.

Ich setze wieder ein bei Vers 16 : «Vernehmlich begehrt
die Natur nichts anderes als, bei Freisein von körperlicher
Unlust, im Besitz geistiger Lustempfindung zu sein, gelöst
von Sorge und Furcht. Somit sehen wir, dass für die körperliche
Natur nur weniges, eben das der Beseitigung der Unlust
Dienende, vonnöten ist. Magst du auch noch zahlreiche Genüsse

hinzubringen können : die Natur selbst verlangt vorerst (d.h.
solange die eingetretene Befriedigung des Zustands der evSeta

anhält!) keinerlei1 Lustzuwachs, wenn ('cum Vers 29), in
Ermangelung eines veritablen Banketts ä la Alkinoos in
kostbarer Umgebung und festlicher Regie (Vers 24 ff. si non... nec...

nec... eqs.), eine Gruppe im Grünen... hingelagert, ein Picknick
ohne allen Aufwand veranstaltet, das von Wetter und Jahreszeiten

begünstigt ist...». Man sieht: bei der hier voraus-

1 Uber neque als aus der alteren Sprache bekanntes Äquivalent von non vgl. schon
Munro ad loc.\ ob man, ahnlich wie in dem von Munro u.a. genannten Fall VI
1214, hier Nahe zum Gebrauch von neque im Sinne von « auch nicht» oder « nicht
einmal» (dazu etwa E. Lofstedt, Philologischer Kommentar %ur Peregrinatio Aetheriae
(Uppsala 1911), 88 f.) statuieren soll, bleibe dahingestellt.



LUCRETIUS ETHICUS *33

gesetzten Exegese bekommt requirit in dem Satz neque natura

ipsa requirit (23) endlich mit gratius wieder ein Objekt, das ihm
z.B. bei der jetzt oft akzeptierten Erklärung H. Dillers entzogen
wird (insofern da gratius als Adverb zu delicias... substernere

possint treten soll).« Die Gewöhnung an einfache Lebensführung
macht uns gegenüber reichen Genüssen aufnahmefähiger, wenn
sie von Zeit zu Zeit an uns herantreten» : nur dies möchte
Diller \ unter Hinweis auf Ep. ad Men. 131 (toi? ttoXuteXsoiv

ex SiaXEtpiptaTCov 7tpooEp/op.EVOi? xpsccrov Tjfiä? SiaTbhjar), als

erforderlichen Sinn des Passus gelten lassen. Eine solche
diätetische Gesundheitsregel, deren freilich trivialere Variante
etwa bei Celsus I 1, 2 vorliegt (interdum in convictu esse, interdum

se ab eo retrahere; modo plus iusto, modo non amplius adsumere),

ist im Kontext zwar denkbar, aber zur unmittelbaren
Fortführung des Fundamentalen doch weniger geeignet als ein
Hinweis darauf, dass die gerade erwähnten Variationen der
Lust nicht etwa eine Steigerung der Lust bedeuten: Rat.
Sent. 18 : oüx E7tco!>i?STC« ev ttj oapxl 4 yjSovy), EirsiSav a7tai; to xoct'

EvSstav äXyoöv l^aipsffv), äXXa pcovov TrooaXXsTai, (vgl. auch

Ep. ad Men. 128), sowie Fr. 417 p. 281, 21 Us. : to? t% qZosco?

TrspaiTspco TTpoeXS-ew oüx scooT)? xoctö, piys&o?. Unmerklich
vollzieht sich dann schon mit dem E-Satz (24) der Übergang —
oder sagen wir : die Rückkehr — von der « Theorie »(16 fin.- 23)

zur freien diatribenhaften Form, die nun die für den Menoi-

keusbrief so bezeichnende Gegenüberstellung von tcoXutsXeicc

und a7rXT) SiatTa 2 anschaubar werden lässt in der Antithese
« Festbankett in raffiniert luxuriösem Milieu» — « schlichtes
Mahl unter anziehenden Umständen in der freien Natur». Zu
beidem soll noch weniges bemerkt werden, vor allem das,

was die letzten, hier zu nennenden Spezialbehandlungen von

1 Kleine Schriften {München 1971), 517014 — nicht unproblematischer — Annahme
einer Entsprechung von gratius bei Lukrez und xpeiTTov im Menoikeusbrief.
2 Vgl. Ep. ad Men. 130-132 (dort zuletzt auch 7roXuTeXT;i;TpaTOt(a).



D4 WOLFGANG SCHMID

Ronconi1 und B. P. Wallach 2 zu ergänzen oder zu modifizieren

vermag.
Zunächst zur Ofi^rr^reminiszenz VII 100 ff. (II 24 ff.). Dass

gerade diese der Episode von Odysseus bei Alkinoos
entstammende Homerzitierung schon in der Auseinandersetzung
Epikurs mit dem frühen Aristoteles vorkam, war eine These

Bignones 3, die sich freilich bis heute nicht wirklich hat durchsetzen

können. Hätte Bignone im vollen Umfang seiner

Anschauungsweise recht, so müsste man damit rechnen, dass

Lukrez im zweiten Proöm, mehr oder weniger frei para-
phrasierend, einem bestimmten Epikurtext folgte
(wohlgemerkt : nicht etwa nur den Sprüchen und dem Menoikeushrief).
Im Gegensatz zu solchen Vorstellungen pflegt man heute eher

zu betonen, dass die Phäakenlegende nachweislich in der

stoisch-kynischen Tradition eine Rolle gespielt hat, wo sie

freilich eine gewisse Deformation erfuhr in dem Sinne, dass

nun die Schwelgerei wichtiger wurde als der märchenhafte
Zauber des epischen Prunks. Bei Lukrez ist in erster Linie auf
die TOAufsAsia von Kunstentfaltung und Kunstdarbietung
Wert gelegt, die immerhin edler sind als Tpucpyj (mögen sie auch

in der bekannten — hier II 20 ff. nur der Sache nach
vorkommenden, nicht expressis verbis genannten — epikureischen
Klassifizierung der Begierden zu den sTciS-upiiai oute epucrixai

oute dvayxaiai zählen). Ich habe bei meiner Wiedergabe des

Kontextes (vgl. supra S. 132) die Paraphrase «Bankett a la

Alkinoos» gewählt um anzudeuten, dass die
Homerreminiszenz als solche sich durchaus mit der Annahme einer
aktuellen Anspielung auf römische Herrensitze der Zeit verträgt.
Unter einer Voraussetzung freilich nur : dass man für Italien
etwa seit der zweiten Llälfte des 1. vorchristl. Jahrhunderts

1 A. Ronconi, Interpreti latini di Omero (Torino 1973), 33 f.
2 B. P. Wallach, art. cit. (supra S. 128 Anm. 2), 49 ff.; dazu auch G.-B. Conte,
« "YJo? e diatriba nello Stile di Lucrezio », in Mala 18 (1966), 338 ff.
3 E. Bignone, L'Aristotele perduto... I 317, mit Anm. 1.



LUCRETIUS ETHICUS 135

mit dem Vorhandensein von bronzenen Lychnouchoi —
vergoldeten oder solchen in heller, unpatinierter Bronze —
rechnen darf (vgl. aurea... simulacra eqs. in Vers 24 Das hatte
noch Rumpf in einem für die Lychnouchoi grundlegenden,
berühmten Aufsatz von 1939 mit seltener Bestimmtheit
ausgeschlossen \ doch wissen wir heute, dass das unberechtigt war 2.

Erst recht kann man annehmen, dass Kassettendecken in der
Innenarchitektur der Patrizierhäuser schon seit sullanischer
Zeit nichts Ungewöhnliches sind 3. Man darf somit feststellen :

gleichviel, ob Lukrez die Homerzitierung von Epikur oder von
der späteren ausserepikureischen — etwa kynischen —
Moralphilosophie übernimmt oder aus eigenem Antrieb einfügt:
er stellt sie in den Dienst eines aktuellen Bezuges, und auch das

wird man wohl als Merkmal des Diatribenstils zu werten haben.

Den Kontrast zum Milieu des Banketts im Herrenhaus
bildet das « bukolische Mahl» am«locus amoenus» (Vers 29-33).
Soll man die idyllische Szenerie dieser Verse aus Theokrit
herleiten Das hat man getan und bestimmte Passagen des

griechischen Bukolikers genannt. Nun, gewiss hat Lukrez
Theokrit gelesen, aber im vorliegenden Fall ist es kaum ratsam,
mit einer ganz sicheren Theokritreminiszenz des römischen
Dichters zu rechnen4. Und wenn Lukrez Bions berühmte

Prosopopoiie der Penia — für uns greifbar bei Teles in dessen

Diatribe Über die Autarkie (p. 7, 1 ff., ed. O. Hense) — gekannt
hat, wofür Verschiedenes in der lukrezischen Prosopopoiie
der Natura von Buch III spricht, so gewinnt man doch kaum
den Eindruck, dass Lucr. II 29 ff. die bioneische Passage (p. 7,
5 f. Hense) über die Quellen voll köstlichen Wassers und die

1 Vgl. A. Rumpf, in La Critica d'Arte 19/20 (1939), 25.
2 Vgl. P. Zanker, Klassizistische Statuen (Mainz 1974), 34 f.; 37 f. und besonders

88 in Verbindung mit 77.
3 Vgl. G.-B. Conte, art. cit. (supra S. 134 Anm. 2), 348 Anm. 25.
4 Vgl. D. J. Gillis, « Pastoral Poetry in Lucretius», in Latomus 26 (1967), 351 f.;
abweichend davon B. P. Wallach, art. cit. (supra S. 128 Anm. 2), 62, wo primär
an Imitation von Theoc. VII 132 f. in Verbindung mit VII 136 f. gedacht ist.



136 WOLFGANG SCHMID

Lagerstätten im Freien voraussetzt1. Nicht unerwähnt lassen

möchte ich nun aber dies, dass für das Picknick in der Natur
(31 non magnis opibus iucunde corpora curant) auch an Darstellungen
der Bildkunst erinnert werden darf2: unter den nicht speziell
christlich geprägten idyllischen Szenen der Sarkophagplastik
des dritten und vierten Jahrhunderts, die gewiss Früheres

widerspiegeln, findet sich auch der Typus des « bukolischen
Mahles», z.B. auf einem Deckelfragment des Museo Chia-
ramonti (Nr. 214), bei dem die mittlere Figur unter dem Baum
sich durchaus als prostratus bezeichnen Hesse. Lernen wir aus
dem Fall, dass der Mögfichkeiten der Anregung zum Umsetzen
der ethischen Grundlehren ins Diatribenhafte mitunter viele
sein können und man dann auf ganz sicher auftretende

Fixierungen im Literarischen besser verzichtet. Es muss noch gesagt
werden, dass die Verdeutlichung des einfachen Lebens durch
das Bild des schKchten Mahles unter freiem Himmel wie auch
die anschliessende Gegenüberstellung von Purpurdecke und
plebeia vestis (Vers 36) im späteren Lukrez gegenwärtig bleiben,
so teils bei, teils aus Anlass der Schilderung der Kulturentwicklung

in Buch V : Allerdings würde uns ein Eingehen auf
das Problem, ob die Verse V 1392-1396 gegenüber II 29-33
sowie V 1427-1429 gegenüber II 34-36 «protogen» oder

«hysterogen» sind3, mit einer Problematik konfrontieren,
zu der Stellung zu nehmen hier zu sehr ins Detail führen
müsste. So kann ich jetzt nur meine These hinstellen : mit
kunstvoller Allusionstechnik will Lukrez im Kontext des

fünften Buches zum Ausdruck bringen, dass die Menschen
der Vorzeit dem Leben im Sinne der Philosophie näher sind

1 Dazu freilich B. P. Wallach, art. cit. (supra S. 128 Anm. 2), 59.
2 Vgl. zuletzt N. Himmelmann, Typologische Untersuchungen an römischen Sarkophagreliefs

des 3. und 4. Jhdts. n. Chr. (Mainz 1973), 24 ff. (mit Tafel 44 a).
3 Vgl. H. Diller, Kleine Schriften (München 1971), 518 f., und K. Büchner,
Studien %ur römischen Literatur I (Wiesbaden 1964), 75; bei Buchner ein entscheidendes

Argument zugunsten der Priorität yon Proom II, gegen Dillers gegenteilige
Auffassung.



LUCRETIUS ETHICUS 137

als die in den Zivilisationsbetrieb der Gegenwart verstrickten
Zeitgenossen; es ist wie die Wiederkehr eines Leitmotivs in
einem Musikstück.

B. Die Zurückweisung
DES « UNBEGRENZTEN BEGEHRENS »

Unter allen die philosophische Ethik betreffenden Aussagen
des Lukrez gibt es kaum eine, die in den Kommentaren so

wenig eine sichere, wirklich voll befriedigende Beurteilung
gefunden hat wie die Herleitung der als typisch für sein Zeitalter
angesehenen Exzesse von Gewinnsucht und Machtstreben aus
der Todesfurcht (III 59 ff.): avarities et bonorum caeca cupido

I... I non minimam partem mortisformtdine aluntur. La Grange, der
bekannte Übersetzer und Erklärer des Lukrez im Frankreich
des achtzehnten Jahrhunderts, hat nicht nur dem Leser seines

Jahrhunderts aus dem Herzen gesprochen, wenn er die lukre-
zische These merkwürdig fand und über die Verse und ihren
Kontext das Urteil abgab : « Ce magnifique morceau de morale...
est difficile ä saisir au premier abord. On ne con$oit pas aise-

ment comment la crainte de la mort fait naitre dans les hommes
l'avarice et l'ambition.» 1 Noch der etwa zehn Jahre nach dem
Erscheinen von Useners Epicurea publizierte, gewiss mit Recht
als eine der besten Lukrezerklärungen geltende Kommentar
von C. Giussani (1896/98), der das am Ende des neunzehnten

Jahrhunderts Erreichte geschickt und mit ausgezeichneter
gedanklicher Durchdringung der philosophischen Bezüge
zusammenfasst, meint vor einer «impressione un po' strana »

zu stehen und beruhigt sich nach längeren Überlegungen bei
dem Gedanken, es liege wohl bei dem römischen Dichter eine

übertreibende Ausgestaltung dessen vor, was irgendwie schon
bei Epikur selbst angelegt gewesen sei. Irgendwie, sage ich,
denn Giussani — übrigens auch der gleichzeitig mit Giussanis
Werk vorgelegte Spezialkommentar zum dritten Lukrezbuch

1 Lucrece, De la Nattire des Choses, t. I (Paris 1794), 343.



138 WOLFGANG SCHMID

von R. Heinze (1897), der doch durch besonderen Stoffreichtum
im Ausbreiten des philosophischen Parallelenmaterials immer
wieder zu exzellieren weiss — hat die erstaunliche Aussage des

Dichters wohl nicht in ausreichender Bestimmtheit und voll
überzeugend aus den Denkmöglichkeiten der epikureischen
Philosophie zu erklären vermocht. Sehe ich recht, so ist noch
der immerhin ein halbes Jahrhundert nach Giussani und Pleinze
erschienene grosse Kommentar von C. Bailey (1946) in der

Beurteilung der fraglichen Problematik prinzipiell kaum

weitergekommen, spricht er doch von einem «far-fetched

argument» ohne den Versuch seiner Aufhellung h Wenn schon
kurz vorher J. Perret2 und C. Diano 3 umfassender begründete
Lösungsversuche boten — jeder in ganz verschiedener Weise —,
so hat nur der erstere im neuesten Kommentar, dem Spezial-
kommentar von E. J. Kenney 4, Berücksichtigung gefunden :

das ist insofern zu bedauern, als Diano mit seiner sehr intensiven
Behandlung der Frage einen weitreichenden Sinnzusammenhang
epikureischer Ethik rekonstruiert — ein Faktum das man für
die heutige Lukrezphilologie gewissermassen erst entdecken

muss 5. Mit dieser Feststellung wird hoffentlich ein Bedenken

zerstreut, das sich schon geregt haben mag : das Bedenken,
warum denn gerade dieses ethische Problem anscheinend
doch nur partieller Relevanz hier stärkere Beachtung finden
solle Jener Sinnzusammenhang lässt sich «Unbegrenztes
Begehren» umschreiben ; zunächst die Zeitkritik des dritten
Proöms prägend, ist er doch keineswegs auf sie beschränkt,
und ihm kommt für die allgemeine ethische Theorie des

1 Vgl. vol. II, S. 1170.
2 Vgl. in Melanges offerts ä AlfredErnoui (Paris 1940), 277-284 (« L'amour del'argent,
l'ambition et la crainte de la mort, Lucrecc, III, 59-86»); dazu spater A. Des-
mouliez — teils zustimmend, teils kritisch — (Latomus 17 (1958), 317-323).
3 Scritti Epicurei (dazu supra S. 125 Anm. 1).
4 De rerum natura. Book ///(Cambridge 1971), 84.
5 Hier sei ein fur allemal ausgesprochen, dass ich mich in verschiedenen Punkten
Diano stark verpflichtet fühle.



LUCRETIUS ETHICUS I39

Dichters eine stärkere Bedeutung zu als es die Lukrezerklärung
oft wahrhaben will. Sehen wir uns die schon angegebene
Textstelle und ihre unmittelbare Umgebung näher an

Es empfiehlt sich wohl, aus der lukrezischen Zeitkritik
(III 41-86), von der C. Martha besonders die Verse 72 f. mit den
Worten charakterisieren konnte « c'est du Salluste en vers»,
wenigstens das Stück 59-67 in Ubersetzung herauszuheben.

« Endlich die Habsucht und die blinde Begierde nach Ehren,
die die armen Menschen zwingen die Grenzen des Rechts zu
überschreiten und des öfteren, als Komplizen und Helfershelfer
bei Verbrechen, in beträchtlicher Anstrengung sich um den

Aufstieg zur Macht zu mühen, diese Wunden des Lebens
werden nicht zum geringsten Teile von der Todesfurcht
genährt (mortis formidine aluntur). Schimpfliche Missachtung
(65 turpis... contemptus) nämlich und bittere Armut (acris egestas)

scheinen gewöhnlich mit einem süssen und ruhigen Leben
unvereinbar zu sein (semota ab dulci vita stabilique videtur) und
gewissermassen schon vor den Pforten des Todes zu verweilen. »

Es folgen die bedeutsamen Verse 68 f. : unde homines dum se

falso terrore coacti / effugisse vohtnt longe longeque remosse eqs., wobei
das daran anschliessende Stück (bis 73) ebenso ausschliesslich
auf die — als ganz kriminell gezeichnete — Gruppe der

Habsüchtigen zielt wie die Verse 74-78 auf die Ehrgeizigen
und Machthungrigen, die als oft von der invidia getrieben
hingestellt werden. Soweit vorerst der für uns entscheidende

Verskomplex. Aus dem reichhaltigen, zur Verfügung stehenden

Erklärungsmaterial benötigen wir hier vor allem Heinzes

Bemerkung zu Vers 65 ; sie lautet: « Sie [die geschilderten
miseri homines] bezeichnen als turpis contemptus das, was dem

Weisen ein glückliches Xafteiv ist, und Armut erscheint ihnen
als acris egestas, ebenfalls töricht, neque enim est unquam penuria

parvi (V 1119). Aber ihre Vorstellung einer dulcis vita ist eben

irrig, und durch Streben nach Macht denken sie die stabilitas

vitae zu gewinnen : claros homines voluertint se atque potentes, / ut
fundamento stabili fortuna maneret (V 1120 nach Rat. Sent. 7 :



140 WOLFGANG SCHMID

evSo^oi xou 7tep[ßXs7rrot xivst; eßouXyjlbjcjav Ysveu&at. xt)v iE, dcvS-pco-

7Tcov <xo-cpaXs(,av ouxw vopl^ovxsi; 7rspi.7ioi.-r)aetj9'a!.) : und wie selten

gelingt ihnen das in Wahrheit.» Wer wie Heinze — und
andere — im Zusammenhang mit Lucr. III 59 ff. nicht auf
Rat. Sent. 7 als Parallele verzichten möchte, kommt in der Tat
leicht auf den Gedanken, die vita stabilis in Vers 66 zu xl]v iE
äv&pcoroov äcrcpaXsiav in Rat. Sent. 7 (sowie aacpaXy]?... ß[o<; in
ihrem weiteren Verlauf) zu stellen ; andererseits könnte dulci

vita stabilique je nachdem auch mit Robin als Anklang an die

technisch-terminologische Bedeutung der voluptas (dulci
stabilis verstanden werden h

Plier ist nun der Punkt erreicht, an dem wir uns der

Auseinandersetzung mit den eben erwähnten bedeutsamen Aufstellungen

Perrets zum Thema « L'amour de l'argent, l'ambition et
la crainte de la mort, Lucrece, III, 59-86 » zuwenden können ; sie

haben nicht nur bei P. Boyance 2 und A. Desmouliez 3 starke

Beachtung gefunden, sondern beginnen auch sonst Terrain
zu gewinnen 4. Das liegt vermutlich an der grösseren
Konsequenz, mit der Perret die schon von Heinze durchaus betonten
zeitgeschichtlichen Bezüge für seine Gesamtauffassung
bestimmend werden lässt. Pleinze hatte die — wie er sagt —
« kühne Behauptung » des Dichters, wonach die Plauptwurzel
auch der Übel Habsucht und Ehrgeiz die Todesfurcht sein

soll, zwar einerseits « echt epikureisch» genannt, andererseits
aber erklärt: « Dass Lukrez... hier nicht aus philosophischen
Kompendien, sondern aus der Stimmung seiner Zeit geschöpft

1 Vgl. L. Robin im Kommentar von Ernout-Robin zu III 66; fur die 'allgemeine'
Bedeutung tritt gegen Robin ein Bailey in seinem Kommentar zur gleichen Stelle

(vol. II, S. 1000).
2 Lucrece et I'epicurisms (Paris 1963), 146 f.
3 Latomus 17 (1958), 317-323 (nicht in allem zustimmend).
4 Allerdings liegt eine bemerkenswerte Kritik an der grundsatzlichen Position
von Perret (sowie Desmouliez) bei P. H. Schrijvers, Horror..., 286 ff. vor, worauf
ich hier umso nachdrucklicher hinweisen mochte, als seine Erwägungen, im
Gegensatz zu den meinen, nicht aus der Analyse des Epikurfragments 438 Us.
erwachsen sind.



LUCRETIUS ETHICUS 141

hat, fühlt man.» Die « Kompendien» gibt man in dem Satz

Heinzes ohnehin gern preis, aber wenn gerade bei dem
entscheidenden Aspekt der Erklärung die Diagnose «echt
epikureisch» grundsätzlich richtig sein soll, möchte man die

Frage nach dem Umfang der zeitgeschichtlichen Aktualisierung,
d.h. die Frage nach dem etwaigen spezifisch lukrezischen
Anteil an der Ausprägung des Gedankens, gerne klarer gestellt
und womöglich genauer beantwortet sehen. Dies hat Perret

nun in der Tat versucht — ob mit Erfolg, wird sich zeigen.
Wollen wir seine Position näher umreissen, so tun wir gut
daran, seine Auffassung abkürzend etwa so zu rekapitulieren :

« die Habsüchtigen und Machthungrigen entfalten ihr hemmungsloses

Treiben grösstenteils (non minimam partem) eben deshalb,
weil sie den Tod fürchten (und gegenüber der ständigen
Bedrohung durch den Tod sich durch Vermehrung von Besitz
und Macht eine Position der Sicherheit zu verschaffen suchen)» ;

ähnlich Boyance. Der Einwand liegt nahe, dass in turbulenten
Zeiten die durch Reichtum und Stellung Herausragenden doch
in mancher Hinsicht gefährdeter sind als der kleine Mann;
demgegenüber meint Perret: « Etre politiquement puissant
et etre craint, etre riche et pouvoir subsister dans un desarroi

general, se menager les complaisances necessaires ou fuir ä

temps, seuls moyens parfois de sauver sa vie» {art. cit., 282).

(Ganz auf der Linie solcher Vorstellungen Perrets liegt, was

Boyance 1 über Reichtümer und Ehren als « assurances... contre
les risques de mort» bemerkt). In der Tat ist zuzugeben, dass

von den im öffentlichen Leben agierenden Zeitgenossen des

Lukrez manch einer in die Lage gekommen sein mag, erworbene
divitiae und honores auch zum persönlichen Schutz vor drohender

Todesgefahr zu nutzen, und in diesem Zusammenhang wird
man gewiss auch an die Bedeutung der Klientel für die politischen

Zeitverhältnisse sich erinnern. Nur: werden solche

Vorstellungen durch das, was der lukrezische Text an der

1 P. Boyance, op. cit., 147.



142 WOLFGANG SCHMID

fraglichen Stelle hergibt, wirklich deutlich genug zum Ausdruck
gebracht Perret glaubt diese Frage bejahen zu dürfen, und
nicht nur dies : er meint nun auch in dem punctum saliens, wie
er es sieht, mit Sicherheit die ganz originelle Leistung des

Lukrez gegenüber Epikur zu erkennen. 1 Das lässt es ratsam
erscheinen, sich hier zunächst einmal Epikurs oft beigezogene
Rat. Sent. 7 (sowie ihre lukrezische Entsprechung in Buch V)
näher anzusehen 2:

Epic. Rat. Sent. 7 : Manche woll- Lucr. V 1120 ff. : at claros

ten berühmt und angesehen (IvSo- hominis voluerunt se atque
E01 xxi 7teplßXs7iTot) werden in der potentes, / ut fundamento

Meinung, sich damit die Sicherheit stahili fortuna maneret /
vor den Menschen (ty]v iE, ävS-pw- et placidam possent opulen-

tcwv aacpaXsiav) verschaffen zu kön- ti degere vitam, / nequi-

nen. Ist nun das Leben solcher quam, quoniam ad summum
Menschen tatsächlich sicher ge- succedere honorem / certan-

worden(äa-cpaX7)i; 6 xüv toioütmv ßlop), tes iter infestum fecere

so haben sie das naturgemässe viai, / et tarnen e summo,
Gut erlangt. Ist es aber nicht sicher quasi falmen, deicit ictos /
geworden, so besitzen sie nicht, invidia interdum contemp-
wonach sie ursprünglich der Natur tim in Tartara taetra

entsprechend strebten. eqs.

Dass es in beiden Texten tatsächlich um das gleiche Problem —
das Streben politisch Handelnder nach Sicherheit des Lebens —
geht, wäre selbst dann deutlich, wenn die drei ersten Verse des

Dichters nicht mehr oder weniger geradezu wie eine Übersetzung

des griechischen Textes wirkten. In der Sentenz ist der

1 Vgl. J. Perret, art.cit., 282 Anm. 3; über den Unterschied zwischen der
allgemeinepikureischen Optik (« assurance contre des souffrances et des maux eventuels »),
fur die er auf Rat. Sent. 7 verweist, und der lukrezischen (« assurance contre la
mort») äussert er sich ibid., 283.
2 Auf die Divergenz, die in der Beurteilung dieser Epikursentenz zwischen der

Kommentierung Bignones und anderer einerseits sowie R. Philippsons (in A.GPh
23 (1910), 308) andererseits besteht, kann hier nur hingewiesen werden.



LUCRETIUS ETHICUS *43

Ton der einer ruhigen, objektiven Darlegung ; dass Epikur
von den zwei offen gelassenen Möglichkeiten die zweite stark
akzentuiert und wohl nur mit ihr ernsthaft rechnet, ist dabei
der sich aufdrängende Eindruck h Bei Lukrez ist der Beginn als

VergangenheitsSchilderung zwar sicher im Kontext verankert
(Aufstieg patriarchalischer Herrscher und ihr Streben nach

Sicherheit), aber es soll dabei doch auch etwas von der politischen

Dynamik und Unruhe der eigenen Gegenwart anklingen,
ja zuletzt gelingt fast nahtlos der Übergang in eine veritable
Gegenwarts-Digression 2

gegen die ambitio. Die Ausgestaltung
des nüchternen ragionamento Epikurs durch teilweise pathetisch
wirkendes Kolorit bei Lukrez kann sicher nicht die Annahme
einer Veränderung oder Verschiebung der Anschauungsweise
begründen. Aber man darf doch sagen, dass der Dichter im
vorliegenden Fall mit seinem Lieblingswort nequiquam eher
entschiedener als der hier gelassen-ironisch wirkende Epikur
sein Nein denen gegenüber ausspricht, die von Berühmtheit
und Einfluss als den Mitteln zur Gewinnung von äcjcpaXeia

schlechthin sich alles versprechen. Wäre nun im Gesamtkomplex
der Zeitkritik des dritten Proöms die Hindeutung auf die
mortis jormido (III 64) in der Weise Perrets zu verstehen, so

müsste sie da als zu vage und unbestimmt gelten, um sinnvoll
zu sein ; Wesentliches, worauf es gerade dann ankäme, bliebe

ungesagt3. Das ist schwer zu glauben.
Man sieht: die von Perret so energisch verfochtene

Differenzierung zwischen Epikur und Lukrez bei der Problematik
«avaritia, ambitio und Todesfurcht» (art. cit., 282 mit Anm. 3)

1 Vgl. O. Gigon (ed.), Epikur. Von der Überwindung der Furcht (Zurich 2i968), 174.
2 Dazu W. Schmid, « Lukrez und der Wandel seines Bildes », in A & A 2 (1946),

204 Römische Philosophie, hrsg. von G. Maurach, WdF 193 (Darmstadt 1976),

54 f-
3 Zur generellen Fassung des epikureischen Gedankens der Unmöglichkeit von
äaipdXsia gegenüber dem Tode vgl. z. B. Metrodor Fr. 51 Körte (Epic. Fr. 339 Us.)
und dazu die Übernahme der charakteristischen Formulierung sowie nähere

Begründung des Satzes bei Philodem, Mart. IV, col. 37,27 f.



i44 WOLFGANG SCHMID

löst sich mehr oder weniger in nichts auf. Ja, die Beiziehung

von Rat. Sent. 7 als solche kann überhaupt solange nicht
befriedigen, wie nicht der beherrschende Gesichtspunkt der

Deutung aus Fr. 458 Us. Porph. Abst. I 54) gewonnen
wird : gerade dies Zeugnis hat nun aber Perret (ibid.) für die
Zwecke der Lukrezerklärung ganz beiseitegeschoben und in
seiner kardinalen Bedeutung offensichtlich verkannt. Es
müsste ja naheliegen, vor allem deshalb, weil die so manchem

Interpreten problematisch bleibende Todesfurcht von Lucr. III
64 eben nun doch ganz an cptAoTtAoima (III 59) und cptXoSo^Ea (ibid.)
geknüpft ist, auf die sonstigen Aussagen Epikurs gerade über
diese vitia zu achten, etwa auf Rat. Sent. 15, wonach der Reichtum

der nichtigen Doxai — im Gegensatz zum naturgemässen
und leicht zu beschaffenden — ins Unendliche geht (de, areipov
SX7UTCTS!.), oder aber auf Fr. 548 Us. : « Glück und Seligkeit
liegen nicht in einer Menge Geld... und auch nicht in
Regierungsämtern und Macht, sondern in Schmerzlosigkeit, Ruhe
der Leidenschaften und einer Seelenverfassung, die das Natur-
gemässe abgrenzt (SidS-sai? to xar« cpüuiv opt^ouaa). »

Diesen wie andern Belegen (z.B. auch Gnom. Vat. 81, einem

Zeugnis, das wir später noch benötigen werden, dazu auch

ibid., 25) ist nun in der Tat gemeinsam das Eintreten für das

«begrenzende Maß der Begierden» (to Apat; rüv etu&u-

pucdv : so Rat. Sent. 10). Will man den für Lukrez so wichtigen

Gesamtkomplex «Zurückweisung der unbegrenzten
Begierden» in einigen seiner wesentlichen Elemente zurückgewinnen,

so kann man auf die Beachtung gerade von Fr. 458 Us.
nicht verzichten. Ich stelle zunächst eine Übersetzung voran.
Dabei weise ich schon hier darauf hin, dass das Stück in Dianos
Textdarbietung 1 in einer von Usener etwas verschiedenen

1 Epicuri Ethica, ed. C. Diano (Firenze 1946), 145,41-146,20; dazu die schon
mehrfach genannten Scritti Epicurei (vgl. supra S. 125 Anm. 1). — G. Arrighetti
(ed.), Epicuro. Opere (Torino ai973), brauchte den Text als indirektes Fragment
nach seiner Zielsetzung nicht aufzunehmen.



LUCRETIUS ETHICUS 145

Weise aus dem Porphyriostext1 herausgelöst ist, der ich
teilweise folge : aus diesem Grunde gebe ich bei dem Fragment
in verschiedenen Fällen auch die Zeilenzählung Dianos.

«Ins Unbegrenzte darf man keineswegs den Sinn richten
(äopiaxsiv), sondern sollte Grenze und Maß, wie in diesen

Dingen angebracht (opou xcd pixpou toü ev toii; toioütoi,«;),
einhalten und bedenken, dass der die vegetarische Lebensweise

Fürchtende, wofern er um des Genusses willen am Fleischessen

hängt, den Tod fürchtet. Denn mit dem Wegfall der betreffenden

Speisen verknüpft er das Eintreten von etwas unbegrenzt
Schlimmem, worin der Tod bestünde (ouvd7rrsi äoplorou Ttvo?
Sslvoü 7rapoucuav, iE 6 HdvaTOi;). Infolge solcher und
ähnlicher Ursachen kommt es dann zu der unersättlichen
Begierde nach dem Leben überhaupt (yj toü £y}v iäforAi)cjTo<; Spe^i?),

nach Reichtum und Geld und Ehre (tAoütou xcd xpyjpiaTcov

xal So^t)<;), insofern man vermeint, all das hiermit gegebene
Gute dank der längeren Zeitdauer zu vermehren, und das mit
dem Tode verknüpfte Übel als etwas Unbegrenztes fürchtet
(to 2 xaTa. tov D-avarov Setvov w? aTtepavxov cpoßeia&ca). Die aus
der Üppigkeit (noAuTeAsia) entspringende Lust aber kommt

ganz und gar nicht nahe der, die aus der Selbstgenügsamkeit
(aÜTapxsia) dem diese Übenden zuteil wird. Denn es liegt
eine grosse Befriedigung darin zu wissen, wie weniger Dinge
man selbst bedarf. Entfällt nämlich die Üppigkeit, entfällt die
Leidenschaft in Liebesdingen : was bedarf es da noch verderbter
Ehrsucht (s^wAou? qxAoTipuoa;), was bedarf es unnützen Reichtums

(tAovtou äpyoü), der uns zu nichts dienlich ist, sondern

nur beschwert ?» Die dann folgenden Reflexionen gipfeln
in der Mahnung, es gelte opov -9-sIvai. to ävayxaiov, pb) to äopicrrov,

und es heisst dann weiter : « So wird man sich nicht nach dem
Guten über das Notwendige hinaus noch nach Zeit sehnen,

1 Als neueste Ausgabe ist jetzt zu nennen: Porphyte. De I'abstinence, Tome I, von
J. Bouitartigue — M. Patillon (Paris 1977).
2 Bouffartigue's Textanderung (rä statt des uberlieferten und von Usener mit
Recht gehaltenen to) ist abzulehnen; allenfalls ware möglich <rä> xö.



146 WOLFGANG SCHMID

als könne sie grösseren Lustgewinn hinzutun (oüxox; oüS' aüxo

E7U tcXeov 7tolH)aet oüSs xöv ^P°vov 7Tpoa-9-7]aovxa aüx£> ptst^ov

äyaD-ov). Man wird so vielmehr wahrhaft reich sein und den
Reichtum an der natürlichen Begrenzung, nicht an leeren

Meinungen messen (xco cputnxü öpm... oü So^ou? xevatg). »

Es bedarf kaum besonderer Betonung, dass die Benutzung
des Zusammenhangs für die Zwecke des Themas rap! dbro

auf das Konto des Porphyrios kommt, d.h. dass

Epikur damit nichts zu tun hat (so sicher gerade er, ganz wie es

unser Text tut, das « unbegrenzte Begehren» nicht lediglich
mit cpiXoxipua und <piXo7rXotma, sondern auch mit den ßpcoxa

und atppoSlaia in Verbindung gebracht haben wird *, vgl.
hierzu auch Cic. Fin. I 18, 59 : cupiditates immensae et inanes

divitiarum, gloriae, dominationis, libidinosarum etiam vohiptatum).
Vielleicht liegt es an eben diesem — mitunter möglicherweise
als etwas kurios angesehenen — « Einstieg» des Neuplatonikers
in die Problematik, dass das Fragment in seiner generellen
Bedeutung, auch für die Erklärung des Lukrezpassus, so oft
verkannt worden ist. Sehen wir von dem besonderen Zweck ab,

um dessentwillen Porphyrios den Text heranzieht, so dürfen
wir sicher sein, im Wesentlichen einen genuin epikureischen
Reflexionszusammenhang vor uns zu haben. Es gibt bekanntlich
zahlreiche Beispiele dafür, dass Porphyrios neben wörtlich
zitierten Sentenzen Epikurs auch ganze Gedankenreihen von
ihm referierend übernimmt, wobei der Sinn selbst bei Umfor-
mulierungen kaum stärker angetastet wird 2. Man tut gut, noch
Useners Fr. 470 Porph. APst. I 51) hinzuzunehmen.

Will man den Anfang von Fr. 458, so wie es in Dianos
Ausgabe abgeteilt ist, vom individuell Bedingten ins Allge-

1 Vgl. auch den Schluss von Gnom. 1'Sat. 81 (out' aXXo ~i xcöv reapä Tap aSioptaxou?

aiTiap).
2 Vgl. H. Usener (ed.), Epicurea, Praef. p. LVIII sqq.; danach W. Schmid, in
RhM 94 (1951), 144-149, sowie Epikur, in RAC 5 (1962), 771 f., und jetzt vor
allem die Analyse in der genannten Ausgabe von J. Bouffartigue — M. Patillon,
Tome I, 18 ff.



LUCRETIUS ETHICUS 147

meine zurückverwandeln, so ist äopiareüv... oüSagoü Sei xrX.

(p. 145, 41 sq. Diano) nichts, was der epikureischen Sinnrichtung

zuwiderwäre (vgl. auch p. 146, 12 sq. : opov S-sivai rö
ävayxaiov p.4 to äopiarov). Sieht man nun von Einzelnem wie
den Gegensätzen xoXureXsia — aorapxeia (p. 146, 5 sq.) oder
xsval So^ai — cpuaixov (p. 146, 16) ab, die aus dem Menoikeusbrief
oder aus Rat. Sent. 15 unschwer zu belegen sind, so wird man
sich für Deutung und Einordnung des Fragments vor allem
die die Arkana der Lustphilosophie konzentriert darbietende
Sentenzentrias Rat. Sent. 18-20 vor Augen zu halten haben,
aus der hier wenigstens die letzte (20) angeführt werden soll:
« Für das Fleisch liegen die Grenzen der Lust (t<* xepaxa xt]<;

•yjSov?)«;) im Unendlichen, und es bedürfte unendlicher Zeit,
um sie zu beschaffen. Das Denken aber, das die Einsicht in das

Ziel und die Grenze des Fleisches erlangt und die Ängste
hinsichtlich des Aion zerstreut hat, bietet das vollkommene
Leben und bedarf nicht noch der unendlichen Zeit. Doch
flieht es weder die Lust noch endigt es, wenn die Verhältnisse
den Abschied vom Leben herbeiführen, so, als wenn ihm irgend
etwas am vollkommenen Leben abginge » h In dem aus Por-
phyrios gewonnenen Fr. 458 wird das Lehrstück, dass

Zeitzuwachs nicht auch Lustzuwachs bedeutet, zweimal berührt
(p. 146, 3 sq. ; p. 146,14 sq.). Endlich ist noch darauf aufmerksam

zu machen, dass der gerade auch für Lukrez (III 1077 : mala...

vital tanta cupido) interessante Ausdruck 4 xoü axX-yjaxcx; opsfyc,

(p. 146, 2) in griechischen epikureischen Texten eine Parallele
hat bei Philodem, Mort. IV, col. 39, 6 f. (tö cpiXo^wov ex xoö xe-

cppixevai tov 9-dvaxov xrX.), wovon noch die Rede wird sein

müssen.
Nach diesen Einzelnachweisen nun zum Gedankengang im

Ganzen Wer dem «unbegrenzten Begehren» Raum gibt,

1 Vgl. O. Gigon (ed.), Epikur. Von der Überwindimg der Furcht (Zurich 2i968), 62;
die hier gegebene Ubersetzung steht Gigon naher als z. B. die in manchem
unbefriedigende J. Mewaldts, die Fr. Klingner, Römische Geistesivelt (München 51965),

210, unverändert übernommen hat.



148 WOLFGANG SCHMID

kann sich die Privation jener bestimmten rjSovcd, auf die er
fixiert ist, nicht vorstellen, ohne mit dieser den Gedanken des

Todes zu verknüpfen 1. (Darf man, ohne damit Epikureisches
unstatthaft mit Peripatetischem zusammenzubringen, hier z.B.

an Eth. Eud. 1229 a 39 ff. erinnern : «Furcht entsteht... bei

Vorahnung all solcher Unlustformen, deren Wesen ans Leben

geht», em tolc; ToiaÜToai; tpaivofxevaii; IcrsaS-ai Xu-raa? ipoßop ylve-

Tca, ochov 7) cpucHc; ävatpsTtxy] toü Einen gewissen
Kommentar gibt wohl das Fragment 470 Us. Porph. Abst. I 51)
über die Folgen des Nichtvorhandenseins sicherer sX-kiq toü
g7)Sev u7toXs1cJ;si.v bei den Unerleuchteten (während Ü7roXet7tovTa...

Ta Toiaüxa oö TapaTTet tov (XTtoFvyjaxetv pisXsTCÖVTa, nämlich den

Philosophen). Zu solchen Folgen gehört es, wenn vor dem
inneren Blick turpis contemptus und acris egestas erscheinen, die
« quasi — 'so gut wie' 2 — schon vor den Toren des Todes
weilen» (Lucr. III 65 ff). Denn gewiss bestehen solche cpoßepd

nur in der Einbildung der kein Hepa? tüv eTu&upuwv

anerkennenden Unvernünftigen 3; videtur (III 66) lässt sich nicht
mit Perret4 so auffassen, als gelte es für Lukrez mit. Die durch
ihre direkte Nachwirkung 6 in Vergils Descensusdarstellung
(Aen. VI 273 ff.) folgenreichen Verse verdienen nähere

Betrachtung.

1 Keine echte Parallele und doch lehrreich ist ein gegen bestimmte Repräsentanten
des Hedonismus gerichteter Passus bei Demetrios Kydones, De contemnenda morte
oratio i (p. 2, 6, ed. H. Deckelmann): Tr,v tcov... yjSovcov oSupovxoa aTeprjaiv xai to
xauTaq df^avisov [sc. mortem\ Travxcov... cpoßspcrrarov ^YY)VTat«

2 Hier steht quasi nicht etwa im Sinne von « gleichsam » (als Milderung der
dichterischen Aussage als solcher), sondern bedeutet« beinahe », « fast» o.a.: übrigens
ist der Ausdruck hier weit weniger « mythologisch » als z.B. die Aussage über
die « Vorhalle» (rcpÖTuuXa) A.xioch. 371 b; man halte dagegen etwa Lucr. V 1126

7artara taetra mit A. Ernouts Kommentar (Tome III, p. 154:« ici le poete contredit
le philosophe», vgl. auch Lucr. III 966).
3 Vgl. auch den offenbar als Entsprechung gedachten Vers III 77: ipsi se in tenebris

volvi caenoque queriintitr.
4 Vgl. art. cit. (supra S. 138 Anm. 2), 283.
5 Eine von der üblichen Auffassung abweichende Erklärung halt fur möglich
H. E. Butler (ed.), The sixth book of the Aeneid (Oxford 1920), 143.



LUCRETIUS ETHICUS 149

Vielleicht kann man dem Sinn des Passus besser auf die

Spur kommen als manche vorgebrachte Deutung, wenn man
von Äusserungen ausgeht wie den folgenden : « Das Entbehren
bestimmter, unverzichtbarer Speisen (xpeocpayla in dem von
Porphyrias hinzugefugten Beispiel!), Privation von Reichtum,
Macht, Prestige usf.: das ware der Tod fur mich! ». Solche im
Alltag vernehmbaren Stimmen (und gerade die romische
Lebenswirklichkeit der Zeit war voll davon, vgl. z.B. Cic. Rab.

perd. 8, 24 latere mortis erat instar turpissimae oder Sest. 54, 115

sibilnm mortem videri necesse est!) zeigen den Richtungssinn des

Kontextes besser an als etwa ein blosser Hinweis, hier
manifestiere sich eben der Wille zu besonderer dichterischer
Ausdruckskraft. Diese ist übrigens im vorliegenden Fall bei Vergil
viel starker. Dass die Vorstellungsweise bei Lukrez aus dem

Rahmen der epikureischen philosophischen Systematik herausfalle

und in ihr gewissermassen als Fremdkörper wirke, kann
ich nicht zugeben.

Zurück zur Kontinuität des Gedankengangs Mag man die
Vision von «Vorstufen» des Todes geradezu mit L. Arata 1

als « antizipierten Tod» fassen wollen oder nicht: ohne Frage
resultiert daraus Todesfurcht, die die Betroffenen freilich
mit aller Macht « verdrangen», indem sie die cpoßepd 2 weit,
weit von sich stossen (III 68 f. : nnde homines dum se falso terrore

coacti / effugisse volunt longe longeque remosse eqs.). Der Vorgang
vollzieht sich so, dass sie ihren cupidines nun vollends die Zügel
schiessen lassen; insofern diese fur sie das Leben selbst

repräsentieren, wird aus den verschiedenen Aktivitäten geradezu
Lebensgier schlechthin. So kann von der toö £9jv corX-^cnrot;

ops^u; xal 7tXoutou xal xp7)fxdTwv xal Soiyy)? gesprochen werden

(p. 146, 2 sq. Diano). Solch irregeleitetes Begehren kennt kein
Halt, was sich passend mit einer höchst eindrucksvollen Brief-

1 Ilhbro IIIdel De rerum natura (Tonno 1930), zu Vers 59 ff (zitiert nach J. Perret,
art. at, 279 Anm. 1, mir nicht zuganglich)
2 Unschwer ist aus unde ein ea zu erganzen, wenig uberzeugend die dagegen
vorgebrachte Erklärung J. Vahlens, Opuscula academica I (Leipzig 1907), 167.



WOLFGANG SCHMID

stelle Senecas verdeutlichen lasst (Epist. 16, 9), die auch nach
Useners Auffassung durchaus epikureischer Denkweise
entspricht, nennt er sie doch im Zusammenhang mit Rat. Sent. 15

(Epicurea, p. 396).
Dass bis zu diesem Punkt die vorgetragene Rekonstruktion

des Sinnzusammenhangs «Zurückweisen des unbegrenzten
Begehrens» wenigstens im Prinzip kein unepikureisches
Phantasiegebilde ergibt, dafür bürgt, was zuerst Diano richtig
gesehen hat1, vor allem ein Satz aus der Schlusskolumne von
Philodems viertem Buch Uber den Tod, col. 39, 6 ff. : «Weil
sie sich ans Leben klammern — und dies deswegen, weil sie vor
dem Tod ein Grauen haben —, nicht etwa weil sie lustvoll leben,
stossen solche Leute, wie es scheint, die auf den Tod gerichteten

Gedanken von sich; wenn sie ihn dann deutlich vor
sich sehen, kommt er unerwartet über sie » (solxacn Sia to 91X6-

^wov sx toü 7TecppixEvo« tov O-gcvgctov, oü Sta to ßioüv 7]8sco<;, xal tic,
s7ußoXa<; Tac, sn aÜTov e^wD-eiv xtX.). Die Relevanz dieses Satzes

fur die epikureische Ethik überhaupt ist von manchen
Philodeminterpreten, z.B. besonders von W. Nestle 2, durch Verfehlen
der Bedeutung von qxXo^coov mehrfach verkannt worden:
cpiXo^coov ist hier bei Philodem in pejorativem Sinne anzusetzen
wie nicht selten etwa auch bei Polybios ; das entspricht ganz
der Erklärung, die Andronikos von Rhodos fur tpiXo^cola

anfuhrt: sTuS-opia Z,a>qc, aXoyo? (De affect. 4, ed. Kreuttner,
p. 19 FPG III p. 573 Mullach, vgl. SVF III 397, p. 97, 17).
Mit wünschenswerter Deutlichkeit ergibt sich aus dem
Philodemzeugnis das Moment ganzlicher «Verdrängung» aller aufO O OO
den Tod zielenden sbnßoXal (sc. ty)<; Siavotap), die sich etwa
einstellen : dem bei Philodem entspricht das longe

remosse im eben genannten Lukrezvers III 69, mag es sich da

auch nicht um den Tod selbst, sondern um die unmittelbar an
der Todespforte sich aufhaltenden Niedrigkeiten egestas und

1 Epicun Ethua, 146, und Scritti Epuuret, 271; vgl. dazu M Gigante, Ricerche

filodemee (Napoli 1969), 80 mit 114.
2 Vgl seine Wiedergabe in' Die Nacbsokratiker I (Jena 1923), 251 f



LUCRETIUS ETHICUS

contemptus handeln. Die mala vital... cupido (Lucr. Ill 1077) —
samt dem ihr zugehörigen ennui (III 1057 ff.) — geht aus Todesfurcht

hervor, doch kennt der jener Lebensgier Nachgebende
selbst die causa morbi (III 1070) : eben die Todesfurcht, nicht,
da er den Gedanken an den Tod aus dem Bewusstsein verdrängt;
beides bringt Philodems Satz aufs klarste zum Ausdruck. Wenn
Klingner im Hinblick auf diesen Kontext am Schluss des

dritten Lukrezbuches von «getarnter Todesfurcht» spricht1,
so zeigt der Inhalt des Philodemsatzes, wie wenig das zutrifft:
von «Tarnen» kann ja nur da die Rede sein, wo jemand
absichtlich irreführt — nicht, wo er einer Selbstverkennung
unterliegt. So gesehen, ist das rechte Wissen um den Tod
bei Lukrez (III fin.) keineswegs, wie dies Klingner in
Übereinstimmung mit der opinio communis annehmen möchte, nur
eine neben anderen Erkenntnissen wie der Einsicht in «

Grenzenlosigkeit und Begrenzung des Begehrens » : nein, das

Problem des Todes (und damit auch der Todesfurcht) und das

Problem des TCpa? tcüv S7n.{k>[i.t.ä>v (und seiner Missachtung) hängen
aufs engste zusammen. Mit einer gewissen Zuspitzung kann

man geradezu sagen : Todesfurcht verhält sich zum «

unbegrenzten Begehren» wie die Kehrseite der Medaille zu ihrer
Vorderseite. (Um ganz deutlich zu sein: «unbegrenztes
Begehren» kann es nicht geben ohne Auftreten von Todesfurcht,

und diese — verdrängt, nicht gebannt — treibt wiederum
jenes hervor, « gibt ihm Nahrung » 2, insbesondere in der Form
universeller Lebensgier).

1 Vgl. Römische Geisteswelt 5, 209.
2 Zu beachten ist, wie gut der Ausdruck aluntur (III 64) vom Dichter gewählt ist.



152 WOLFGANG SCHMID

äopicma töv eraS-uputöv •jtoaiop "rij? äö-avaatap

- cpoßop toü HavaTOU

ct7tX7)aTop toü E)rjv öpeiptp (cpiXo^oua),

e^wUetv Tap IraßoXap Tap era

tov HdvaTov

Ttspap TÖV S7tt9-U[X[.ClV -+ Wissen um to Tvjp ^coTjp Svyjtov

- pteXeTT) toü HavaTOu (kein cpoßop T.&.)

f ßtoüv YjSewp, mithin keine cpoßepa

und kein eipw&etv solcher

Dass Zusammengehörigkeit*, ja Einheit von Lebensgier (III
1077) und Todesfurcht den Lukrezerklärern nicht immer
genügend vor Augen steht, ist wohl schuld an der Tatsache, dass

manche von ihnen die Schlusspassage des dritten Buches

(1076-1094) stärker als inadäquates Buchende empfinden als

von der Sache her nötig wäre 2. Sehr typisch ist in diesem

Zusammenhang Heinzes bei der Umschreibung des Kontextes
fallende Bemerkung, der Topos der vitai cupido, cptXo^ona, liege
hier wohl doch « am weitesten vom Wege des Lukrez ab, der

es ja nicht mit dem Leben, sondern mit dem Tode zu tun hat» 3

— ein Urteil, das etwas äusserlich und so geeignet ist, der
Einsicht in die geistige Einheit des dritten Buches zu schaden.

In Wahrheit spannt sich ein Bogen vom Schlussteil zum Anfang
des Buches, beide sollen in Beziehung miteinander gesehen
werden 4. Darauf komme ich in einer Schlussbemerkung zurück.

1 Vgl. auch in der Pestschilderung den charakteristischen Vers VI 1239.
2 Dazu vgl. E. J. Kenney, Commentary, 242.
3 Vgl. De Rerum Natura, Buch III, erklärt von R. Heinze (Leipzig 1897), 200.
4 Dies ist richtig erkannt bei T. Stork, Niligitur mors est ad nos (Diss. Saarbrücken
1970), 148.



LUCRETIUS ETHICUS 153

Überblicken wir an diesem Punkt unseren Versuch einer

Vergegenwärtigung des Sinnzusammenhangs « Zurückweisung
des unbegrenzten Begehrens », so wird deutlich : das einer
weitverbreiteten Anschauungsweise entsprechende Urteil O.
Regenbogens h wonach Lukrezens Zurückführung der Kardinallaster
auf Todesfurcht (III 59 ff.) «etwas Künstliches an sich hat
und denkerische Logik in etwas vermissen lässt», ist nicht
länger zu halten, jedenfalls nicht in seiner zweiten und wichtigeren

Hälfte. Die Charakterisierung « künstlich » wird mancher
vielleicht weiterhin gelten lassen wollen; ich möchte an ihrer
Stelle lieber etwas anderes hervorgehoben wissen: einen
bemerkenswerten Zug zum Konstruktiven, der dem
philosophischen Entwurf Epikurs wohl ansteht. Das Lehrstück
des griechischen Denkers, das auf so etwas wie einen « Mechanismus

» im ethischen Bereich zu zielen scheint, hat seinem
römischen Anhänger : dem Dichter Lukrez, zu einer tieferen

Deutung der politisch-geistigen Pathologie seiner Epoche
(Lucr. III 41-90) verhelfen können als die flache Popularphi-
losophie der sallustischen Proömien dem Historiker. Ob es

in seiner lukrezischen Ausformung in allgemein menschlicher
Hinsicht Tiefe und Bedeutung von Pascals Theorie des

Divertissement erreicht und erreichen kann, an die man es wohl zu
sehr angenähert hat2, erscheint allerdings fraglich.

Da wir uns einem bestimmten öpop toü fieyeD-ou? (oder
richtiger : pw]xou<;) tmv StcxTptßmv zu fügen haben, sollen den

1 Lukrex (Leipzig/Berlin 1932), 34 Anm. 1 Kleine Schriften (München 1961),

331 Anm. 90; vgl. noch zuletzt E. J. Kenney, Commentary, 84: «the logic of
preachers and moralists » (so bei Charakteristik des Deutungsversuchs von Perret
und Desmouliez). Aber es geht gerade hier beim entscheidenden Punkt nicht um
Diatribenhaftes, sondern um die reine ethische Theorie.
2 Vgl. z.B. J. Perret, art. cit. {supra S. 138 Anm. 2), 283; vorsichtiger P. Boyance,
Lucrece et l'epicurisme (Paris 1963), 147; zu undifferenziert Logre, L'anxiete de

Lucrece (Paris 1946), 156 ff.



154 WOLFGANG SCHMID

Abschluss nur noch wenige Überlegungen bilden, die im
Hinblick auf A (Empfehlung des einfachen Lebens gemäss der

Natur) und B (Zurückweisung des « unbegrenzten Begehrens »)

unerlässlich sind, wobei ich mir freilich die so naheliegende
Verknüpfung von B mit der Gesamtrichtung von Epikurs
Denken hier leider versagen muss b — Zunächst: dass der
Dichter angesichts der gewiss wesentlichen Funktion des

Anfangs von Buch I den Sinnzusammenhang A erst in Proöm II
entfaltet und B dann in Proöm III sowie auch innerhalb der

grossen Schlussdiatribe III 830-1094 folgen lässt, ist natürlich,
niemand wird anderes erwarten ; für die Sache ergibt sich dabei
der Vorteil, dass die in B enthaltene Thematik « Todesfurcht im
ethischen Kontext» 2 sich im Sinne wünschenswerter Ergänzung
passend zum naturwissenschaftlichen, gegen die Todesfurcht
gerichteten Lehrgang (C) im Hauptteil des dritten Buches 3

fügt, weswegen dieses bekanntlich besonders einheitlich wirkt.
Ohne Zweifel haben nun auch die Anklänge an Ethisches in
den Proömien V und VI mehr oder weniger alle in irgendeinem
Sinne mit A oder, noch öfter, mit B zu tun 4; das gilt ins-

1 Über die « notion of limit» als für den Zusammenhang von Physiologia und
Ethik zu beachtendes « unifying principle of Epicurean thought» vgl. zuletzt
Phillip De Lacy, « Limit and Variation in the Epicurean Philosophy », in Phoenix

23 (1969), 104 f.
2 Besonders charakteristische Nachweise ihres Vorkommens im dritten Buch:

III 39 f.; 59-77; 79-82 (Paradox des Selbstmordes aus Todesfurcht, vgl. Fr. 496 ff.
Usener — Fr. 102 ff. Diano p. 564 Arrighetti 2 [Fr. 229] — Sen. Epist. 24,
22 f.); 933 ff.; 1053 ff.
3 Es geht in C um die Sterblichkeit der Seele und die daraus resultierende
Grundlosigkeit der Todesfurcht (III 94-829; besonders ab 4x7 ff.). Hervorhebung
verdient, dass der Inhalt von B nur im Falle der Geltung von C gilt, was Klingners
Formulierungen (Römische Geistenveit 5, 208) verkennen. Lukrez weiss, weshalb
er im ethischen Kontext (III 1071 f.) so energisch auf das Studium der Physik
dringt, vgl. auch Epikurs Rat. Sent. 11.
4 Vgl. z.B. V 43 ff. (u.a. Reinigung der Seele; dazu auch Rat. Sent. 12 axepaio?);

V 1430 ff., besonders 1432 f.: quia non cognovit quae sit habendi / finis et omnino quoad

crescat vera voluptas\ VI 17-23 (vas. fluxum pertusuns que eqs., vgl. auch III 1008 ff.

in Verbindung mit III 936 f.); VI 24 f. (Epikur reinigte die Herzen und setzte
finem cuppedinis atque timoris fest).



LUCRETIUS ETHICUS 1 5 5

besondere vom Vergleich der Seele mit einem durchlöcherten
und unreinen Gefäss, das nichts in sich bewahren kann oder
das Hineingegossene unrein werden lässt1, einem Passus, den
schon Diano 2 zutreffend mit dem Geist bestimmter Verse in
Proöm III zusammengehalten hat (III 37 ff.). Auf den Fall
dessen, was im späteren Verlauf des fünften Buches eingewobene
«Kleinstdiatriben gegen Reichtum und Macht in
kulturhistorischem Kontext» (V 1117-1119 sowie 1127-1135 ; vgl.
supra S. 143) zu nennen erlaubt sein mag, brauchen wir hier
nicht zurückzukommen. Wohl dagegen ist noch kurz die Frage
nach der Provenienz der ethischen Partien des Dichters zu
stellen.

Was die Ausdehnung angeht, so darf man bei Lukrezens

Darstellung der ethischen Inhalte von A und B, verglichen mit
dem Umfang der im Werk bewältigten Physik, mehr oder

weniger gewiss von «minima moralia» sprechen: der

Bedeutung nach sind es, in Epikurs Ausdrucksweise, wahre

xuptwTaxa, die tragenden « Grundwahrheiten » schlechthin, mit
deren steter geistiger Präsenz wir bei einem engagierten
Epikureer wie Lukrez sicher rechnen können ; solche «

Grundwahrheiten » waren vor allem in den «Kernsprüchen» des

Katechismus 3 oder anderen Anthologien enthalten, vermutlich
dürfte auch der protreptikusartige Menoikeusbrief bei den

Beherzigungsakten 4 eine Rolle gespielt haben. So lenkt unsere

Erörterung zu eingangs Gesagtem zurück : die in die diatriben-
hafte Gestaltungsform hineingenommenen, in sie umgesetzten

1 Daruber gut O. Regenbogen, JLukre33 Kleine Schriften (München 1961),

329 f. sowie fur das Grundsatzliche schon H. Usener (ed.), Epicureay p. 263 app.

(über die similitudo vasis... ab ipso Epicuro usurpata}fortasse ex Bione sublatd).
2 Scritti Epicurei, 278 ; dazu ibid., 269.
3 Philodemzeugnisse zu ihm: Fragm. Comparetti Ethica Epicurea, col. 15, 15 f.,
ed. W. Schmid (Leipzig 1939); Ir. col. 43, 20 f., ed. C. Wilke (Leipzig 1914).
4 Vgl. supra S. 127 f.



156 WOLFGANG SCHMID

aurea dicta des Meisters entstammen, von wenigen Ausnahmen 4

abgesehen, nur selten dem grossen Physikwerk, sondern in den

meisten Fällen dem jederzeit verfügbaren geistigen Fundus,
wie ihn die soeben genannten wichtigsten Grundtexte
epikureischer Lebensphilosophie repräsentieren. Sicher dürfen wir
darüber hinaus damit rechnen, dass Lukrez nicht nur, im
Literarischen, einpoeta doctus war (so Kenney 2), sondern auch —
diese Prägung sei hier gestattet — ein «philosophies doctus»,

dem aus weiterem ethischen Schrifttum des alten und wohl
auch des zeitgenössischen Kepos, ja darüber hinaus noch
allerhand zu Gebote stand, was er in den Dienst der jeweiligen
Thematik zu stellen wusste. Befreundet man sich mit solchen

Gedanken, so wird man bei den meisten ethischen Passagen
es sich überlegen, weiterhin noch mit solcher Selbstverständlichkeit

von « der » Quelle oder Vorlage zu sprechen, wie das

jetzt B. P. Wallach 3 z.B. im Falle von Proöm II tut, wenn auch

in anderer, weniger selbstsicherer Weise als einst Bignone 4.

(Ganz anders dagegen die Physik, wo das lukrezische «

Quellenproblem» im strikten Wortsinn immer sinnvoll bleiben wird,
mag man ihm auch vielleicht heute weniger einsträngig
beikommen wollen 5 als es den Anschauungen von Useners und
auch Diels' Generation entsprach). Einen Sonderfall stellt die

grosse Schlussdiatribe des dritten Buches dar : ist nicht wenigstens

bei diesem ethischen Text Postulierung einer bestimmten
Quelle nach wie vor geboten 6 War die Vorlage eine Conso-

1 Im Physikkontext z.B. grundsatzlich denkbar bzw. auch denkbar Falle wie
Rat. Sent, i (Lucr. II 646-651: Theologisches); 2 Lucr. III 830 f.); 23 (vgl.
1 423 f.: Kanonisches).
2 In Mnemosyne S. IV, 23 (1970), 366 ff.
3 A.rt. cit. (supra S. 128 Anm. 2), 65.
4 Vgl. supra S. 134.
5 Dazu meine Bemerkungen in Gnomon 39 (1967), 494.
6 Vgl. zur Problematik die verschieden nuancierten Stellungnahmen z.B. bei
R. Heinze, Kommentar (Leipzig 1897), 45; R. Kassel, Untersuchungen %ur griechischen

und romischen Konsolationsliteratur (München 1958), 29 ff.; T. Stork, Nil



LUCRETIUS ETHICUS 157

latio, die im Geiste der Diatribe umgestaltet wurde Oder
eine vorgegebene Diatribe, in die der Dichter noch Motive
und Topoi aus der Trostschriftenliteratur hineinwob Von
solchen Fragen sollte der Weg nicht weit sein zu der
Anschauungsweise, dass Lukrez den grossen Schlussabschnitt des

dritten Buches im Gedanken an dessen Proöm frei als konsola-
torische Diatribe gegen die Todesfurcht konzipiert hat, wobei
er einige besonders wesentliche Elemente des Sinnzusammenhangs

B mit solchen aus der Trostschriftenliteratur —
wahrscheinlich aus einer epikureischen Consolatio —
zusammenwachsen Hess. Die ethische Theorie, die der Zeitkritik
(Proöm) und die der Schlussdiatribe des dritten Buches

zugrundeHegt, ist die gleiche h

igitur mors est adnos (Diss. Saarbrucken 1970), 9 ff. u. o.; E. J. Kenney, Commentary
(Cambridge 1971), 31 ff.; 222; B. P. Wallach, Lucretius and the Diatribe against
the Fear of Death (Leiden 1976), 106 ff.
1 Man hat das Finale des dritten Buches mit Recht die « contrepartie » der in den

Versen III 37-93 gegebenen Analyse der Todesfurcht genannt, so P. H. Schrijvers,
Horror 286; dazu nebst dem soeben Bemerkten (S. 152 mit Anm. 4) besonders
C. Bailey, vol. II, S. 1170 in Verbindung mit S. 995.



15 B DISCUSSION

DISCUSSION

M. Schrijvers: La divergence ä propos de Interpretation du vers

III 67 a l'air de se repeter pour ce qui est de la proposition Tyj ejTspYjejsi

TCOV ßpCOTWV (JUVdbrTS!, (XOpiöTOU TIVO? SstVOU TOXpOUCnGCV, IS, ^ C, 6

9«hto; qu'on trouve chez Porphyre (Abst. 154, 2). En effet, dans

l'edition recente de la collection Bude, la derniere partie de cette

phrase a ete traduite ainsi: «... la presence d'un phenomene effrayant
et sans limite, qui entraine la mort». Si je l'ai bien compris, vous le

traduiriez plutot par «la presence d'un phenomene effrayant et sans

limite, dont se compose la mort» (qui constitue la mort, ou qui est en

quelque Sorte une mort anticipee. Cf. la repetition tö xaxa tov
ffavaTov Seivov w<; dbrepavTov cpoßsiaffai). Je voudrais signaler que
reduire les vitia ä la crainte de la mort ne parait pas une idee originale
et personnelle de Lucrece. On la rencontre en effet dej ä, de maniere

allusive il est vrai, dans la Rhet. ad Her. II 21, 34 (cf. l'edition de

H. Caplan dans la collection Loeb, p. XXV). Les deux textes de

Ciceron que vous avez cites ä propos de l'idee selon laquelle vivre
sans gloire c'est etre mort, rappellent le texte de Philodeme (De
morte XII, col. 36, 8-12, ed. Kuiper), que j'avais cite dans Horror ac

Divina Voluptas, p. 289.

Autre remarque: ce qui m'a frappe dans la dichotomie que vous
avez presentee entre la vie erronee et la vie ideale (<zopioTL<x xüv em-
S-ufiLwv — 7rep<x<; tüv s-ruffopuMv), c'est de trouver la peXsTT) toü ffavaTOu

parmi les regies epicuriennes. Me fondant sur les etudes de Paul

Rabbow sur Die antike Psychagogik, j'avais toujours cru qu'il s'agis-
sait ici d'un comportement typiquement stolcien.

M. Schmid: Angesichts der Breviloquenz des entscheidenden

Passus (IS, ?j<; o ffavaroi;) ist das Auftreten unterschiedlicher
Nuancierungen in der Wiedergabe nicht verwunderlich; wichtig ist mir



LUCRETIUS ETHICUS 159

nur, ob in der Übersetzung deutlich genug erkennbar ist, dass

der als äusserstes cpoßspöv empfundene status privationis als solcher
doch nur in der Imagination der Unerleuchteten besteht. Wer mit
mir — und, wie ich jetzt wohl sagen darf, auch Herrn Schrijvers —
den wichtigen Lukrezvers III 67 gegen die Anschauungsweise von
Perret mit Hilfe des aus dem Porphyriostext gewonnenen Epikur-
fragments 458 Us. glaubt erklären zu dürfen, der wird eine (freilich
etwas vage bleibende) Anspielung auf das epikureische Lehrstück
in Rhet. ad Her. II 21, 34 — also etwa drei Jahrzehnte vor Lukrez —
sicher gerne zur Kenntnis nehmen. Endlich noch ein kurzes Wort
darüber, weshalb ich den zwei zitierten Cicerostellen den Vorzug
gebe gegenüber dem in der Tat bemerkenswerten — von Herrn
Schrijvers passend angeführten — Philodempassus, der to (ietcx to
£vjv <x[iVY][i6veuTov xtX. und ttjv ev tü fry atppovTicmav dvD-pcoTiwv

gegenüberstellt. Nun, es kommt mir in dem betreffenden Zusammenhang

wesentlich darauf an zu zeigen, dass die philosophische —
Epikur entstammende — Theorie sich in diesem Fall gut dazu

eignete, auf verbreitete Vorstellungen des öffentlichen Lebens in
Rom angewandt zu werden — und für diese haben ciceronische

Reden sicher einen Zeugniswert, wie er dem Graeculus Philodem
nicht in gleicher Weise eignet. Endlich noch Weniges zur epikureischen

Ausprägung der jj-eXerrj toü -9-avaTou, die in dem von mir
beigezogenen Epikurfragment 470 Us. Porph. Abst. I 51 eine

Rolle spielt (wozu ich mich im freien mündlichen Vortrag wohl
etwas ausführlicher äusserte). Das Vorhandensein einer speziell

epikureischen Form der meditatio mortis darf m.E. nicht in Zweifel

gezogen werden — dazu auch Fr. 205 Us. sowie RAC 5 (1962), 745

—•; gerade auch das Seelenführung betitelte Buch von P. Rabbow, auf
das Herr Schrijvers verweist, erkennt sie durchaus an (ibid., 338).

M. Furley: A brief comment on aurea dicta in III 12: it seems to
me rather unlikely that this refers in any technical sense to a particular
collection of Epicurean maxims. It is followed at once by the description

ratio tua coepit vociferari / naturam rerum, and Lucretius, when he

hears, claims to be able to see everything totum per inane. I agree that



i6o DISCUSSION

the aurea dicta cannot be identical with the Kupiai So^ai, since the

latter do not contain anything substantial on the subject of physics.
But Epicurean physics must be expounded in a connected argument,
not in disconnected maxims. The Letter to Herodotus, which sets out
the fundamentals of physics in summary form for repeated reference

and for memorizing is nevertheless a connected argument. So an

anthology would seem to be an unsuitable vehicle for Epicurean
physics, and I should suppose that depascimur aurea dicta is no more
than a poetic compliment.

M. Gigon: Ich möchte, mit wenigen Abweichungen, mich an die

vorgetragene Interpretation der wichtigen Stelle III 9-13 anschliessen.

Die Metapher der Bienen, die auf der Wiese hier und dort den Honig
saugen, liegt zugrunde. Aber sie ist gegen ihren ursprünglichen
Sinn des eklektischen avS-oXoyelv verwendet. Der Akzent liegt
einmal auf dem dreimaligen tu — tu — tuis, dann auf dem doppelten
omnia-omnia. Also alles was Lukrez vorträgt, stammt ausschliesslich

aus Epikur. Natürlich muss er aus den umfangreichen Werken
« auswählen », aber das darf ganz sicher nicht so verstanden werden,
dass er nur « Glanzstellen » auswählt, aurea dicta, und das Übrige als

weniger wichtig beiseite lässt. Dem Geist der lukrezischen Proömien

entspricht nur der Gedanke, dass alle Worte Epikurs Gold sind;
es gibt beim Meister nichts, was nicht aurea dicta wäre, die kosmo-

logischen Lehren genau so wie die Kupiat. So^ai. Dabei halte ich es

nicht für notwendig, in 9 nobis und in 12 depascimur an « die Epikureer »

zu denken und nicht an Lukrez persönlich, der sowohl in 6 te imitari
aveo, wie auch in 17 video von sich selber spricht. Eher scheint es mir
sinnvoll, auf die leicht befremdliche Wendung V. 13 aufmerksam zu
machen. Der Wunsch, dass die aurea dicta Epikurs nicht sterben wie
alles andere, sondern einer vita perpetua teilhaft werden mögen, ist
sowohl im poetischen Ausdruck wie auch in der Sache nicht gerade

anstössig, aber doch unbequem.

M. Schmid: Welchen Sinn verbindet Lukrez mit dem, was er die

aurea dicta des Schulhauptes nennt Das von Heinze (Komm, zu



LUCRETIUS ETHICUS 161

De rerum natura. Buch III, S. 50) zu dieser Frage ausgebreitete
Material bringt Waszink in der von mir genannten Abhandlung auf
die Formel: «Heinze scheint darin Recht zu behalten, dass er
dicta als Übersetzung von phonai betrachtete, was dann sofort zu den

Kyriai Doxai führt» {Biene und Honig..., 31). Wenn ich bei dieser

Zusammenfassung jedenfalls im Prinzip mit Waszink einig bin, so

doch nicht in seiner Meinung, « die chartae..., aus denen der goldene
Honig der aurea dicta gewonnen wird», seien die 37 Bücher von
Epikurs Hauptwerk Ilspl (pücrscoi; (bzw. die etwa sonst angenommene
hauptsächliche naturphilosophische « Quelle »). Denn die Küpiai So^ai

betreffen nun einmal so gut wie gar nicht die Physik (so schon

H. Usener, Epicurea, Praef. p. XLV). Wie mit diesem Dilemma

fertig werden Wer die chartae, aus denen die mit depasci umschriebene
Entnahme erfolgt, mit der « Quelle» von Lukrezens De rer. nat.

identifiziert, kommt folgerichtig zu der Position von Herrn Gigon,
sozusagen jede Zeile des Meisters auch in seinem grossen Physikwerk

den aurea dicta zuzurechnen. Ich habe hier Bedenken und deute

depascimur nicht « sc. ego Lucr. poeta carmen pangens», sondern

« sc. nos Epicuri sectatores », was m. E. durch die kaum zu umgehende,
z.B. auch schon bei Leonard-Smith empfohlene Beziehung von nobis

(III 9) auf die Epikuranhänger geradezu nahegelegt wird; chartae sind
dann eben diejenigen — vorwiegend ethischen — Schriften Epikurs,
denen die « Auslese » der aurea dicta entstammt. Gegen Mr. Furley
möchte ich geltend machen, dass von Anthologien aus Physiktexten
bei mir nicht die Rede gewesen ist, habe ich doch gerade betont,
dass der Ausdruck depascimur nicht als Aussage über die

Abhängigkeit des Gedichts De rer. nat. von seiner «Vorlage»
genommen sein will. Und gewiss bezieht sich ratio (III 14) auf Epikurs
Philosophie schlechthin, worin ich für meine Auffassung schon

deshalb keine Schwierigkeit sehe, weil in dem voraufgehenden
Lobpreis des Meisters III 9 f. rerum inventor wesentlich die Physik
betrifft und dann erst Ethik und Lebensführung folgt (ähnlich Cic.

Fin. 110, 32 inventore veritatis et quasi architecto beatae vitae). Sollte meine

Auffassungsweise im Ganzen zutreffen, so könnte man, glaube ich,
in aurea dicta mehr sehen als nur ein «poetisches Kompliment»,



16z DISCUSSION

durfte vielmehr die Formulierung durchaus mit Boyance als Aus-
fluss eines tiefer begründeten « culte pour la parole du Maitre»
seitens des Lukrez ansehen ('Lucrece et l'ipicurisme, 54), und andererseits

ware es dann nicht erlaubt, m der Lukrezstelle ein definitiv
beweisendes Argument gegen Useners und Diels' Ansatz einer

jungepikureischen Hauptquelle der Dichtung zu erblicken.

M. Kleve: Es scheint wichtig, festzuhalten, dass man keine

speziellen Quellen fui die ethischen Stellen in Lukrez finden kann.
Was Lukrez gibt, ist eine Einfuhrung in den Epikureismus, wo die
zwei ersten Teile der TsTpa9appiaxo<;, d.h. die Furcht vor den

Gottern und dem Tode berücksichtigt werden, wahrend die ethischen

Aspekte der zwei nächsten Teile, d.h. die Lehre von der Lust und

vom Schmerze, fur einen höheren Kursus reserviert waren. Wenn
somit ethische Gedanken sozusagen im Vorbeigehen bei Lukrez
auftauchen, werden sie mehr allgemein vorgeführt, ohne dass man

sagen kann, dass die eine oder die andere Quelle zugrunde liegt.
Ich bezweifle, dass Herr Schmid genügend Grunde dafür

angeführt hat, dass die aurea dicta (III 12) im eingeschränkten Sinne

von « Anthologien » oder dergleichen zu verstehen sind.

M. Schmid: So erfreut ich darüber bin, meine Ablehnung der

noch heute nicht selten anzutreffenden Annahme bestimmter
« Vorlagen» fur die ethischen Partien des Dichters von Herrn Kleve

akzeptiert zu sehen, so sehr mochte ich doch betonen dürfen, dass

das von mir ausgebreitete, nach Lage der Dinge nicht einmal voll-
standige Material m. E. einen Lukrez zeigt, der bei den ethischen

Passagen keineswegs auf die TsTpacpappiaxo? — ja etwa gar nur auf
deren zwei erste Teile — beschrankt oder sich beschrankend zu
denken ware. Übrigens versuchte ich fur den ethischen Bereich in
bescheidenem Umfang sogar eine gewisse Systematik — naturlich
eine vom Dichter in unsystematischer Form dargebotene —
anzudeuten. Mag man nun die in ihrer Relevanz fur Lukrez erwiesenen

Küpiat So^ai mit mir in Nachfolge Useners und Philippsons als eine

von Epikurjungern zusammengestellte Anthologie oder mit Von



LUCRETIUS ETHICUS 163

der Mühll als auch in der Zusammenstellung schon auf Epikur selbst

zurückgehendes Gnomologion ansehen (Ausgewählte Kleine Schriften

(Basel 1976), 375): in beiden Fallen ergibt ja allein schon dieses

philosophische Brevier einen nicht unbeträchtlichen Fundus in ethicis,

der dem Dichter stets zur Verfugung stand und auf den er gern
zuruckgriff — ich rechne aber durchaus noch mit weiteren Texten
wie z.B. dem Menoikeushrief.

M. Müller: Die sprachliche und gedankliche Klarung der Verse

II 16-36 samt der Annahme der Konjekturpossis erkenne ich dankbar

an. Nur meine ich, dass neque in 23 bei dieser Wortstellung (wie
anders in VI 1214) nicht mit gratius verbunden werden darf, sondern

evident mit nec in 34 zu koppeln ist: weder vermisst die Natur Luxus
noch hilft dieser gegen Krankheit. Diese Koppelung wird durch
den ««tf-Satz in 29-33 zu weit getrennt und auch gestört, da sich nec

höchst mühsam an ihn anschliesst. Fur ungeschickte Interpolation
jener fünf Verse sprechen bereits : curant ohne klares Subjekt, tarnen

unpassend, wo doch nicht Luxus, sondern sein Fehlen beschrieben

wurde, vor allem aber : der Zeitkritiker kann sich auf solche

bukolische Einfachheit nicht als auf etwas Gegenwartiges berufen ;

sie gehört zur Urzeit, wie V 1392-96 zeigt, die originale Stelle (so

Diller zu Recht trotz Buchner). Durch die stilistisch befreiende

Athetese gewinnt der ethische Passus wie seine Interpretation durch

Herrn Schmid.

Als wirklicher Fortschritt ist zu begrüssen die erhellende

Darlegung über das unbegrenzte Begehren, die den vielfaltig
missverstandenen Zusammenhang zwischen Todesfurcht und
Kardinallastern aufklärt, also das Fundament der epikureischen Ethik.
Nun versteht man erst, wieso das ethische dritte Proomium
eingebettet ist in atomistische Grundlehre (I 951-II Ende und die

Beweise gegen Unsterblichkeit in III). Das unbegrenzte Begehren

folgt aus dem Wahn, unsere Welt und womöglich unsere Seelen

seien unvergänglich. Aber die Lehre vom atomistischen All macht

alle Existenz von Welt, Leben und Seele zu einer begrenzten ; so

muss auch unser Begehren sich begrenzen, daran hängt alle Lebenser-



164 DISCUSSION

füllung. Wir sind hier im Zentrum epikureischen Denkens. Es ist
somit nicht verwunderlich, dass das zweite Proömium in 5 3 endet

mit : quid dubitas, quin omnis sit baec rationis potestas und damit

gewiss die ab 62 folgenden naturphilosophischen Beweise meint.
Dies bestreitet P. Boyance, in Gnomon 32 (1960), 621. — Erfreut bin
ich über das Licht, das vom abgewiesenen unbegrenzten Begehren
auf den Bezug fällt, der in III vom Finale zum Proömium läuft. Der
analoge Bezug in II ist immerhin auch deutlich genug. Und in der

letzten der Kritiken, die im fünften Finale den vermeintlich positiven
Sinn des technischen Fortschritts begleiten, wird (1432) alle Unselig-
keit des Menschengeschlechts darauf zurückgeführt, dass es nicht
weiss, quae sit habendi / finis et omnino, quoad crescat vera voluptas.

AI. Schmid: Sicher empfiehlt es sich, mit Herrn Müller die besondere

Bedeutung, die bestimmten Anspielungen auf die behandelten

hauptsächlichen Sinnzusammenhänge des ethischen Bereichs im
jeweiligen Kontext — gerade auch dem der beiden letzten Bücher —
zukommt, hier generell noch einmal ausdrücklich zu betonen, habe

ich doch derartige Hinweise mehrfach im Interesse der Kürzung
ganz in die Anmerkungen verbannen müssen (so auch im Fall gerade

von S. 154 Anm. 4). Im Aufspüren solcher Bezüge bleibt für die

Interpretation gewiss noch manches zu tun übrig. In Sachen «

Zurückweisung des unbegrenzten Begehrens» herrscht nun, wenn ich
recht sehe, volle Einigkeit zwischen Herrn Müller und mir. Anders
steht es beim «einfachen Leben», wo die von mir entwickelte

Deutung gerade darauf abgestellt war, die Antithese « Festbankett —
bukolisches Mahl» als zusammengehörigen Komplex zu erweisen,
weshalb ich mich nur äusserst ungern von den Versen II 29-33
trennen würde. Dass curant (II 31) ohne klares Subjekt bleibt, wie
das schon Diller (Kleine Schriften (München 1971), 518) behauptet,
kann ich nicht zugeben : das Partizip inter se prostrati ergibt hier sehr

wohl ein solches, wie ich doch wohl nicht zu Unrecht auch auf
denkbare, der Bildkunst geläufige Anschauungselemente hierfür
hingewiesen zu haben glaube. Übrigens möchte ich darauf
aufmerksam machen, dass Diller seine Observationen — anders als



LUCRETIUS ETHICUS 165

Herr Müller — hier nur benutzt, um Proöm II als sekundär gegenüber
Buch V zu erweisen, nicht jedoch, um in diesem Proöm mit ihrer
Hilfe Versathetesen vorzunehmen. Gerade weil ich die

Auseinandersetzung mit der mir natürlich bekannten, schon in seiner

Darstellung der Kinetik bei Lukre% (S. 14) von Herrn Müller vertretenen
Athetese bei dem notgedrungen ganz knappen Eingehen auf Dillers
Analyse nicht habe einbeziehen können, liegt mir daran, abschliessend

prinzipiell zu betonen, dass ich selbst in bestimmten Fällen die Athetese

sehr wohl weiterhin als ein notwendiges Instrument der Lukrez-
kritik ansehe, wie das ja auch der Herausgeber der letzten Lukrez-
ausgabe (Konrad Müller) tut, ohne es jedoch in II 29-33 so zu halten.

M. Alfonsi : Si approva la proposta possis al II 22, indipendente-
mente dalla punteggiatura in considerazione dello Stile diatribico
del passo, sottolineato dall'imagine del naturam latrare, che sembra

tipicamente « cinica » anche se ha precedenti epicurei (cf. E. Bignone,
Storia della letteratura latina II (Firenze 1945), 236-237 e note relative),
e dal carattere letterario della sezione coll'echeggiamento di Omero,
Od. IX 5 sqq. e con il quadro di ispirazione lirico bucolico di II 29-30.

M. Schmid: Natürlich freue ich mich über die Zustimmung von
Herrn Alfonsi zur Textgestaltung possis (statt possint: II 22), zu
der er bemerkt, sie passe gut zum diatribenhaften Charakter des

Proöms. Ich lege aber, wie schon bemerkt, Wert darauf zu betonen :

nicht dieser — von ihm mit Recht hervorgehobene — Umstand

vermag die Konjektur zu rechtfertigen, sondern nur die Unver-
ständlichkeit des überlieferten Textes : für sie legt die Geschichte

der Exegese der Textstelle — insbesondere Munros Kommentierung

sowie Giussanis bezeichnende Auseinandersetzung mit ihr —
ein beredtes Zeugnis ab.




	Lucretius ethicus

