Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Unité et diversité du mélange des genres et des tons chez quelques
écrivains latins de la fin du IVe siecle : Ausone, Ambroise, Ammien

Autor: Fontaine, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

JACQUEs FONTAINE

UNITE ET DIVERSITE DU MELANGE
DES GENRES ET DES TONS CHEZ QUELQUES
ECRIVAINS LATINS DE LA FIN DU IVe SIECLE:
AUSONE, AMBROISE, AMMIEN

Du choix des mots a celui des structures de la dispositio,
de la genése des styles aux mutations des genres, les problémes
posés par la vie des formes littéraires dans I’Occident latin du
ITe au VIIe siecle n’ont cessé d’étre un théme majeur de mes
recherches depuis bientét un tiers de siecle. C’est pourquoi les
hypothéses de travail que je tenterai de poser ici ne seront ni des
spéculations théoriques provoquées par une « commande»
intellectuelle inattendue, ni des études monographiques sur
un aspect trop précis du théme qui nous est proposé. L’ambition
de cette réflexion de méthode est a la fois plus simple et plus
large; mais aussi, a4 la fois, plus concréte et plus prospective.
Car il s’agit de tirer les lecons d’une série de travaux personnels
antérieurs, pour mieux définir lorientation possible des
recherches 4 venir, dans ce domaine de Pesthétique littéraire
et de la latinité tardive qui est celui de nos entretiens.

A cette double fin, mon projet est d’expliciter I'intuition
par laquelle je crois percevoir I'unité paradoxale de I’heureuse
dispersion de mes travaux. Clest a la perception globale d’#ne
esthétique théorique et pratique de la latinité fardive que m’a
progressivement amené cet échantillonnage partiellement invo-



426 JACQUES FONTAINE

lontaire d’études aux objets divers. Dans les formes simplifiées
de sa survie a travers le haut moyen age hispanique, je fus
d’abord amené a percevoir cette unité, dialectiquement réalisée
dans la culture personnelle d’Isidore de Séville *. L’image la
plus suggestive de cette culture richement et contradictoirement
unifiée se trouvait d’ailleurs inscrite au fronton de la biblio-
theque de I’'évéché de Séville, ot 'on pouvait lire la devise:
Sunt bic plura sacra, sunt bic mundalia plura. Chez le Sévillan, cette
ambition synthétique trouve son expression matérielle dans un
« alignement des auteurs » qui n’opere qu’en théorie un apartheid
périmé entre écrivains paiens et chrétiens. L’étude des sources
des Etymologies apporte en eflet, sur ce point, un démenti
pratique et sans réplique aux distinctions moralisantes et a la
« mise 4 index» trop voyante des auteurs dits paiens par les
Versus in bibliotheca *; et les derniets chapitres du livre I pré-
sentent une curieuse histoire des genres depuis leurs origines,
ou les auteurs classiques voisinent avec les auteurs scripturaires.
Le méme divorce n’est pas moins clairement observable, entre
les apparences de la théorie et les réalités de la pratique, au niveau
des problemes posés par le style isidorien, par rapport aux
principes de distinction posés principalement, mais non exclusi-

1 Au dela d’une typologie des genres littéraires paléochrétiens, et aussi en dega,
c’est a la fois au niveau plus ample de ’histoire des formes de la culture, et a
celui, plus restreint, des phénomenes d’interférence dans la langue et le style, que
nous avons été amené a nous situer respectivement en étudiant la culture isido-
rienne: d’ou le caractére complémentaire des vues de synthése, dans les conclu-
sions de notre thése principale sur Isidore de Séville et la culture classique dans I’ Espagne
wisigothigue (Paris 1959), II 735-888, et des analyses de détail de la langue et du
style de son Traité de la nature, dans l'introduction de notre édition de ce texte
(Bordeaux 1960).

2 En dépit de la confrontation explicite entre auteurs antiques et chrétiens dans
plusieurs distiques de ces Versus, et la priorité déja tacitement affirmée par I’ordre
méme de présentation des sacra et des mundalia dans ce premier distique, la pratique
isidorienne manifeste un « alignement des auteurs » tel que nous avons pu patler,
dans sa culture, d’une véritable « coexistence pacifique ». Le paganisme rural du
VIIe siecle n’a plus grand rapport avec la relative (cf. infra p. 436 !) virulence du
paganisme lettré au IVe siécle.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 427

vement, dans les Efymologies *. 11 y a plus, en ce domaine: la
diversité des valeurs esthétiques et des genres de styles s’avere
encore conforme, dans la prose isidotrienne, non seulement
aux histoires, respectivement considérées, des styles latins,
antiques depuis Cicéron et chrétiens depuis Tertullien et
Cyprien; mais surtout, cette diversité demeure celle que l'on
trouve chez les plus grands prosateurs d’art de 1’Antiquité
tardive, et cela dans la mesure méme ol ces prosateurs ont été
les médiateurs les plus directs et les plus fréquents de la culture
isidorienne. Ainsi, comme en un mictocosme instructif, la
longue histoire esthétique d’un demi-millénaire, par la vivante
traditio de contenus inséparables de leurs formes, m’apparut
d’abord dans le petit miroir parabolique (en plus d’un sens)
de la culture isidorienne et de ses formes d’expression.

C’est a une contre-épreuve significative que m’invitérent
en 1966 les « Legons Rostagni» de Turin. L’analyse appro-
fondie et comparative d’échantillons caractéristiques m’y fit
percevoir, a la naissance méme des lettres latines chrétiennes
et du travail stylistique de ses premiers artisans de la prose,
toutes sortes de continuités avec les techniques et les valeurs
antiques, que la conversion au christianisme réorientait pro-
gressivement sans les abolir 2. Saisie au niveau premier de I’écri-
ture, la création littéraire des écrivains latins du IIIe siécle
s’avérait en mutation — mais combien timide et lente — par

1 La « polarité » du style isidorien ne joue pas seulement entre des ceuvtes au style
synonymique somptueux (ainsi la Laus Spaniae), et d’autres ou I’économie stylis-
tique correspond au caractére ascétique de inspiration (la Regula monachorum),
elle se manifeste souvent aussi, dans une méme ceuvre, par une alternance des deux
genres de style, ou se reflete lointainement une instabilit¢ due au mélange des
genres dans les ceuvres du IVe siecle: cf. notre « Théorie et pratique du style chez
Isidore de Séville», in VChr 14 (1960), 65-101.

* Publiées dans le vol. 4 des Lezioni Augusto Rostagni, sous le titre Aspects et
problémes de la prose d’art latine au 111¢ siécle. La genése des styles latins chrétiens
(Torino 1968). Une telle constatation invite 4 beaucoup de prudence envers la
tentation de refuser la problématique « classiciste » d’antan d’une maniére trop
brutale, et de vouloir prématurément expliquer les caractéristiques formelles de ces
ceuvres par la culture biblique et chrétienne de leurs auteurs.



428 JACQUES FONTAINE

rapport 4 la double solidité de leur formation scolaire et,
souvent (qu’on pense a Cyprien), de leur exercice professionnel
de ’enseignement de I’éloquence, a peine converti a de nouvelles
taches par 'exercice de la prédication post conuersionem. Ce n’est
que tres lentement que la conscience esthétique des écrivains
latins chrétiens prit un essor personnel et en vint 4 affirmert,
dans le cadre des techniques et des valeurs de I’ Antiquité tardive,
Pautonomie d’une relative mutation . Dans la clarté encore naive
des origines, Tertullien prosateur d’art est bien loin de toutrnet
le dos 2 son compatriote et ainé Apulée de Madaure: 1’édition
commentée du De corona ne pouvait qu’affermir en moi cette
conviction 2.

Elle ne fut pas démentie par ’étude ultérieure d’une ceuvre
écrite pres de deux siecles plus tard: la Viza Martini de Sulpice
Sévere. Non seulement son ceuvtre se place sous 1’égide d’un
sallustianisme assez indiscret pout avoir rhabillé I'affaire Priscil-
lien en nouvelle conjuration de Catilina, 'imitation formelle
ayant entrainé, en ce dernier cas, jusqu’a une réinterprétation
sallustéenne des faits et des hommes 3. Mais analyse des formes
de la Vita Martini, considérées aux différents niveaux et étapes
d’une tres minutieuse composition, révele les « structures
fines» d’une sorte de néo-alexandrinisme: composition par

L Cette lenteur de la prise de conscience esthétique des chrétiens ressort de notre
étude, complémentaire au livre précédent, que les Mélanges J. Vogt auraient da
publier depuis 1972 (ot le manuscrit a été remis), sur « Essor et mutations de la
conscience esthétique chez les écrivains chrétiens du III® au Ve siécle ».

2 Voir I'introduction de notre édition du De corona de Tertullien, dans la collection
Erasme (Paris 1966), et les analyses des ch. 2 et 5 de Aspects et problémes de la
prose d’art latine... A compléter par le bilan détaillé des structures antiques de la
culture de Tertullien dans J.-Cl. FREDOUILLE, TLertullien et la conversion de la culture
antique (Paris 1972): plaidoyer apptrofondi en faveur de la continuité.

3 Comme nous avons tenté de le montrer de manitre détaillée dans « L’affaire
Priscillien ou I’¢re des nouveaux Catilina. Obsetvations sut le « sallustianisme »
de Sulpice Séverew, in Classica et Iberica. Mélanges J. M.-F. Marigue (Wotcester,
Mass. 1975), 355-392. Clest I'aspect de conformité poussée a Iidéal tardif de
renonatio litterarum qui apparait ici dans la Chronique (genre cependant typiquement
chrétien) de Sulpice Sévere.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 429

médaillons autonomes, découpage d’un récit en scenes de genre
tour a tour dramatiques et charmantes, polarité tres hellénistique
associant pathétique et pittoresque, expressionnisme dramatique
et art gracieux « des formes qui volent» — le fait qu’il s’agisse
de magnifier un nouveau type de sainteté chrétienne n’ayant
pratiquement aucune influence discernable sur le choix de ces
moyens d’expression particuliets *. Cette quintessence d’expres-
sionnisme latin tardif est ici d’autant plus significative que la
Vita Martini restera pour un millénaire occidental I'archétype
admiré de toute ceuvre hagiographique 2.

Depuis lots, pour des raisons qui ne tenaient pas toutes a
mon souci ancien d’explorer en leur devenir diversifié les styles
latins de Tertullien a Isidotre, mes recherches se sont étendues a
Pintérieur de cette derniére génération du IVe siecle qui, entre
la composition des FHymnes d’Hilaire de Poitiers et celle des
Confessions aungustiniennes, nous offre la trés riche diversité
d’une littérature qui a pu compter aussi la correspondance de

1 Cette singularité esthétique de la Vita Martini ressort mieux sur le pastiche
sallustéen moins hétérogene de la Chronique. Son esthétique composite, mais
claitement apparentée aux contradictions d’un certain baroque hellénistique
attaché aux péripéties du roman grec, est d’autant plus intéressante que, hormis
les anciennes traductions latines de la ifa Antonii, Sulpice innovait en latin en
créant le genre de la biographie ascétique d’un contemporain d’Occident. Or les
modeles qu’il choisit aux différents niveaux de sa création formelle (composition,
style natratif, vocabulaite méme) sont beaucoup plus antiques que bibliques:
le genre dont il donne le prototype apparait ainsi plus généralement « antique
tardif » que spécifiquement chrétien. Voir Pintroduction littéraire dans le tome 1
de notre édition (Sources Chrétiennes, Paris 1967), 97 sq. (et 59 sq. pour la
composition); pour la démonstration de détail, voir le commentaite dans les
tomes 2 et 3 (Paris 1968 et 1969).

2 Nous I’avons montré 2 propos des Vies de Radegonde, écrites deux siecles plus
tard: voir « Hagiographie et politique de Sulpice Sévere a Venance Fortunat»,
communication ptésentée au Colloque de Nantetre de 1974 et publiée dans la
Revne d’ Histoire de I’ Eglise de France 62, n° 168, 1975 (1976), 113-140. C’est dire le
rayonnement persistant de cet opuscule ingénieux et trés limé sur P’évolution des
gentres hagiographiques médiévaux, et donc ’enjeu d’une recherche sur la typo-
logie des genres du IVe siecle, pour tout I’avenir de la littérature médiévale (et
au dela, si ’on pense aux petrspectives du maitre livre d’E. R. CurT1us).



430 JACQUES FONTAINE

Symmaque et les Res gestae d’ Ammien Marcellin. Entre une suite
d’études sur les poémes de Prudence ?, mais aussi sur le dévelop-
pement de la spiritualité du secessus in willam dans I’ Aquitaine
d’Ausone et de Paulin %, le minutieux travail a aiguille requis
d’un éditeur et d’'un commentateur me faisait lentement entrer
dans les secrets de fabrication des Hymmes et des setmons
d’ Ambroise, et de ce sommet de la prose d’art historiographique
que continue de représenter pour nous, au terme d’une longue
histoire littéraire, I'ceuvre exceptionnellement raffinée d’Am-
mien ®. Sur ces divers terrains d’expérimentation, je fus de plus
en plus frappé par la constance et la diversité de ce que 'on
pourrait commencer par appeler globalement les phénomeénes
d’interférence. Ils me sont apparus 4 tous les niveaux de la vie
des formes, et cela quelles que fussent les options philosophiques
et religieuses des auteurs étudiés. Bigarrure lexicale, dans
laquelle se touchent les extrémes expressifs du sermo cotidianus,

! Consacrées a la peinture des possédés (Hommages a J. Bayet (Bruxelles 1964)),
a la spiritualité des eaux vives (Oikommene (Catania 1964)), a trois variations sur
le theme du paradis (Festschrift K. Biichner (Wiesbaden 1970)), a la femme (Mélanges
M. Durry (Paris 1970)), elles ont permis d’« isoler », sut des textes précis, la triple
présence, dans la création littéraire de Prudence, d’'une forte base antique, de sa
réinterprétation a la lueur des symbolismes bibliques, mais aussi de traits esthé-
tiques particuliers, propres a esthétique romaine tardive.

% « Valeurs antiques et valeuts chrétiennes dans la spiritualité des grands proptié-
taires terriens 4 la fin du IVe si¢cle occidental », in Epektasis. Mélanges J. Daniélon
(Paris 1972), 571-595 (traduction allemande, avec notes réduites, dans .Askese
und Monchtum in der alten Kirche, hrsg. von K. Suso Frank (Darmstadt 1975),
281-327): en montrant aussi ’alliance étroite existant entre les formes littéraires,
leur réinterprétation chrétienne, et le style de vie réel et imaginaire des auteurs,
cette étude constitue également un apport aux problémes de la typologie des
gentres.

3 Nos séminaires de ces derniéres années ont mené en patalléle la préparation
d’une édition commentée des Hymnes d’Hilaire et d’Ambroise (encore non publiée)
et celle de I’édition du tome 4 (collection des Universités de France) des Res gestae
d’Ammien, livres XXIII 4 XXV (dans ce tome, 2 paraitre en 1977, on consultera
la derniére pattie de notre introduction, sur les problémes de forme). Nous avons
mis en valeur certains aspects de la mentalité antique tardive chez Ammien dans
notre conférence « Ammien Marcellin historien romantique», in Bull. Assoc.
G. Budé 28, 4 (Lettres d’ Humanité) (1969), 417-435.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 431

des vocabulaites techniques, des poétismes relevant originel-
lement de genres différents. Interférence croissante et souvent
concertée entre valeurs et procédés de la prose d’art et de la
poésie proprement dite: particuliérement curieuse 2 saisit dans
le cas unique d’Ambroise de Milan, celui d’un écrivain assez
exceptionnellement doué pour avoir laissé 4 la fois des chefs-
d’ceuvre a l'influence durable en prose e en poésie. D’ou ses
recherches de mixtes nouveaux entre les valeurs formelles de la
prose et celles de la poésie, dans lesprit a la fois moderniste
et érudit de la littérature alexandrine . La problématique de ces
interférences fit enfin I'objet d’une recherche particuliere, au
niveau des genres proprement dits, dans la poésie de Prudence:
j’ai tenté d’y montrer les triples affinités de ce phénomene:
avec de trés anciennes traditions classiques de la poésie hellé-
nistique, devenue romaine, deés le premier siecle avant J.-C.;
avec certaines formes contemporaines de la poésie d’Ausone,
sur laquelle je voudrais revenir ici dans une perspective plus
témérairement comparative; avec certaines traditions de la
littérature biblique et paléochrétienne, qui n’apparait ainsi que
comme une « partie prenante» — certes capitale — parmi
d’autres, dans les sources et les motivations de ce phénomene
esthétique 2.

Les présupposés sur lesquels se fondera ici notre double
enquéte comparative se déduisent des résultats convergents des

1 L’intetférence des gentes en poésie et en prose est ainsi I'une des originalités de
la création littéraire d’Ambroise, comme j’ai tenté de le montrer en décembre
1974 au Congrés ambrosien de Milan: « Prose et poésie: linterférence des
genres et des styles dans la création littéraire ambrosienne », in Actes du Congrés
(Milan 1976), 124-170. A compléter, pout les Hymmnes, par Darticle publié dans
REL 52 (1974), 318-355.

2 Présentée 2 Nimeégue en 1973, au séminaite de Christine Mohrmann, puis
offerte au Cardinal Michele Pellegrino dans les Mélanges Forma futuri (Torino
1975), 755-777, cette contribution 4 Pesthétique de Prudence représente I’étape
la plus récemment publiée de notre réflexion sur la vie des formes tardives : étant
donné son contenu et sa date, il est logique qu’on y renvoie ici, pour trouver le
point de départ bibliographique et méthodologique de la double comparaison qui
fait 'objet de la présente recherche.



432 JACQUES FONTAINE

études dont les principales étapes viennent d’étre briévement
rappelées. Il s’agit d’évaluer la réalité et le degré de Posmose
(sinon, pour poursuivre cette métaphore biologique, de lana-
stomose) entre les techniques et les valeurs formelles d’ceuvres
écrites ou plutot, d’abord, promoncées par des auteuts appartenant
sensiblement 4 la méme génération. Il parait non seulement
opportun, mais nécessaire de refuser méthodiquement 4 cette
fin, et dans ce domaine des techniques littéraires, le préalable
d’une dualité traditionnelle entre « auteurs paiens » et « auteurs
chrétiens ». Par rapport a cet ordre de problémes — et sans nier
le clivage #ltériecur qu’introduisent, parfois jusque dans la
forme, les finalités idéologiques et le Sity im Leben concret et
originel d’une ceuvre donnée appartenant a un genre littéraire
précis —, il faut d’abord considérer ces ceuvres et leurs auteurs
dans I'unité de ce que nous appelons avec Peter Brown «le
monde de I’ Antiquité tardive » 1.

Cela suppose entre tous ces auteurs — et en particulier ceux
de la fin du IVe siécle — le lien profond d’une méme mentalité
esthétigue, au sens ou la mentalité a été clairement définie comme
« cette pensée sociale qui, a une époque déterminée, se trouve
présente en nous, sans étre précisément possédée par nous et
sans tomber sous le regard de la conscience claire » 2. Il s’agit
donc bien d’un véritable retournement de la problématique

! Dans son étincelant petit livte, déja classique: The World of Late Antiquity
(London 1971). Pour la problématique de la Spatantike, outre la réflexion et les
références de R. Herzog dans les présents Entretiens, on trouvera une large biblio-
graphie commentée dans ’étude récente a laquelle nous avons travaillé avec René
MARTIN, « Qu’est-ce que 1’Antiquité ° tardive ’ ? Réflexions sur un probleme de
périodisation », in Aidon. Le temps chez les Romains, Caesarodunum 10 bis, publié
patr R. CHEVALIER (Paris 1976), 261-304.

2 Cette claire définition est bien antérieure i la mode récente de I’« histoire des
mentalités » chez les historiens. Elle a été donnée par ’un des précurseuts les plus
remarquables des études bibliques técentes en France, le Pére Pouget; elle se
trouve rapportée par J. GurrToN, Portrait de Monsieur Ponget (Patis 1941), 109,
dans un chapitre sur « L’enveloppement et la mentalité » (chez les auteuts scriptu-
raires).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 433

traditionnelle de toutes nos histoires de la littérature, y compris
de la petite Littérature latine chrétienne que j’ai pu commettre, il
y a quelques années, sous un titre encotre conventionnel *.
Ce retournement doit d’ailleurs étre plus profond dans la
méthode d’étude des textes — c’est-a-dire dans 'ordre des étapes
qui jalonnent notte cheminement vers leur intelligence —, que
dans le résultat final de cette étude. Car il ne s’agit pas de nier
non plus, d’une maniére abusivement systématique, la spécificité
petrsonnelle qu’imprime a chacune de ces ceuvres I'idiosyncrasie
de leur auteur: nous voulons dire le « mixte» particulier et
original de ses convictions philosophiques et religicuses.
L’empreinte de ces options personnelles peut et doit, inévita-
blement, se refléter dans la fonction qu’il assigne 4 sa création
littéraire, et par suite dans la forme singuli¢re et unificatrice
que cette intention conférera a I’expression de ce qu’il veut
dire: bref au genre de 'ceuvre.

Une telle précision me parait importante pour deux raisons.
La premiere est que K. Thraede nous a présenté, il y a quelques
années, une exégese de Prudence qui, pour mettre en relief
cette primauté de la mentalité esthétique tardive a lintérieur
de son ceuvre, en refusait ou en voulait ignorer les composantes
spécifiquement chrétiennes 2. La seconde raison est, symétri-

1 Edition frangaise: collection « Que sais-je ?» n° 1379 (Paris 1970); traduction
italienne, augmentée pour le haut moyen age et la bibliographie, par S. d’Er1a
(Bologna 1973). Les réflexions de 'introduction nous paraissent encote impot-
tantes pout la problématique des gentes littéraires chrétiens. J’insisterais davan-
tage, a présent, sur la nécessité de n’isoler aucune des trois perspectives complé-
mentaires d’approche du probléme : ni par le seul classisisme, ni par le seul christia-
nisme, ni par la seule Spéitantike.

2 Etude malheutcusement trop systématique et @ priori de Klaus THRAEDE,
Studien 3u Sprache und Stil des Prudentins (Gottingen 1965) (voir notre compte
rendu dans la REL 44 (1966), 571-574). L’otientation du travail est neuve, et nous
allons ici dans le méme sens (mise en valeur d’un facteur « antique tardif»,
irréductible aux facteurs néo-classique et chrétien, au double sens précis de la
foi chrétienne et de 'influence littéraire des « littératures » biblique et chrétienne);
mais nous entendons le faire de manitre plus inductive, plus ouverte, et si possible
plus nuancée.



434 JACQUES FONTAINE

quement pour ainsi dire, non pas a chercher, mais a observer
dans la facticité de la vieille distinction entre la « forme » et le
« fond» dune ceuvre littéraire donnée. Tant il est vrai qu’a
tous ses niveaux, la structure du discours que nous tient un
écrivain est indissolublement liée aux intentions diverses de sa
« ptrise de parole ». En aucun cas la priorité méthodique accordée
a la recherche d’un « enveloppement » antique tardif du langage
de nos écrivains ne saurait donc effacer de notre visée esthétique
Pimportante attention qu’il convient d’accorder également, en
derniere analyse, a cette composante idéologique de leur esthé-
tique personnelle.

Ce souci d’atteindte le particulier, dans sa singularité person-
nelle 2 chaque auteur et au genre de chaque ceuvre, ne doit
pourtant pas nous amener, par une déférence insuffisamment
critique envers les catégories traditionnelles de ’histoire de la
littérature, a sous-estimer au départ 'importance des données
culturelles de base qui furent communes a tous ces écrivains
sans exception. Ces données leur ont été imposées par un condi-
tionnement social rigoureux de la culture qu’ils ont regue,
préalablement a tout exercice de la création littéraire. Ce condi-
tionnement social, qui leur a forgé une « mentalité esthétique »
commune, peut se définir brievement par trois faits.

Le premier est qu’en dépit de la tentative éphémere et mal
suivie de Julien pour créer une école confessionnelle en excluant
les maitres chrétiens, Latins et Grecs n’ont connu, 4 travers tout
le Bas-Empire, qu’une école commune imposant a tous 'em-
preinte d’un vrai classicisme au sens premier du terme: celui d’une
imprégnation longuement donnée dans les classes du gramma-
ticus et du rhefor par la lecture et 'exégese d’un programme précis
d’auteurs classigues, sinon « classicistes » — programme large-
ment étendu, en matie¢re de poésie, au dela de I’age augustéen
entendu en un sens étroit. Aucun auteur latin de I’age théodo-
sien n’a échappé 4 ce conditionnement de base, y compris les
Grecs qui, comme Ammien et Claudien, ont probablement regu
une formation scolaire latinophone deés leur adolescence dans



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 435

les grandes capitales de I’Orient grec, et sGrement pratiqué sur
ce point un « recyclage » accéléré, sinon une « auto-éducation »
permanente au cours de leur carriere littéraire en Occident.

En second lieu, cette contrainte de 1’école, et des normes
esthétiques qu’elle imposait par les moyens discrets et efficaces
d’une imprégnation de la mémoire, s’est exercée tres fortement
dans une civilisation ou I'ampleur du fonctionnariat civil et
militaire faisait de cette culture, « classique» en tous sens du
terme, un instrument encore trés efficace de promotion sociale,
aux débouchés multiples et alléchants. Il n’est que de voir, pour
prendre un exemple extréme dans cet éventail des carrieres,
comment Ammien admire, méme chez Constance, I’excellence
d’une éducation littéraire trés soignée (XXI 16), et ne manque
pas de s’étonner comme d’une inconvenance (XXV 10, 15) de
la médiocrité de la culture de Jovien.

En troisieme lieu, il faut tenir compte des implications
culturelles du grand slogan tétrarchique et constantinien de la
renonatio imperii, et du rayonnement exercé tout au long du siécle
par le théme de la renaissance des lettres, tel qu’il s’exprime de
maniere exemplaire, deés la fin du III¢ siecle, dans le Disconrs
d’ Euméne sur la restanration des écoles d’ Autun. Cette propagande
idéologique pour un universel pelerinage aux sources des
litterae antiguiores s’exerca avec d’autant plus de force et de
constance qu’elle traduisait et appuyait tout a la fois un idéal
de restauration politique et sociale, promu par les Tétrarques
et adopté de maniere diverse par les dynasties qui leur succé-
derent.

La puissante empreinte diachronique de la culture antique
marquait ainsi fortement diverses générations, a lintérieur
desquelles il importerait fort de procéder a un véritable « décloi-
sonnement » horizontal. Ce n’est pas en appeler naivement de
Phistoire aux structures, ou de la QOuellenforschung aux catégories
d’un structuralisme tranquillement anhistorique, que de se
réclamer ici d’une attention 2 la notion de génération, telle qu’elle
a fait ses preuves, depuis Albert Thibaudet, dans I’étude de la



436 .+ JACQUES FONTAINE

littérature francaise moderne. Dans cette littérature qu’il fut
parfois de bon ton de considérer comme a/iénée par le passéisme
nostalgique de la classe sénatoriale ou par I’eschatologisme
antimondain d’un christianisme travaillé en profondeur par
Pappel a un secess#s monastique sans compromissions, il faut
affirmer et retrouver avec précision 'importance d’une double
synchronie des ouvrages et des auteurs. Synchronie en quelque
sorte interne a la « tépublique des lettres », entre des écrivains
mutuellement contemporains, plus attentifs aux ceuvres les uns des
autres que ne le laisserait méme penser un pseudo-clivage
social entre « paiens» et « chrétiens». Mais aussi synchronie
externe, entre la littérature et la vie, entre la parole et I’événe-
ment, en des temps de plus en plus durs ol, depuis deux siécles
déja, « paiens » et « chrétiens » avaient vécu ensemble « dans une
ere d’anxiétén», pour reprendre le titre des admirables conférences
d’E. R. Dodds.

Le souci de classification que nous avons hérité d’Aristote,
souci aggravé par les perspectives individualistes et abstrai-
tement historicistes des méthodes de I’histoire littéraire prati-
quées au XIXe siecle, nous ont souvent fait oublier 'importance
de ce facteur de contemporanéité. 11 a joué d’autant mieux qu’entte
extrémistes paiens et chrétiens — ceux qui paradent souvent
trop exclusivement dans l’écume événementielle des polé-
miques: type « affaire de ’autel de la Victoire » | —, il convient
de se représenter V'existence d’un vaste « marais» de conformistes
inoffensifs des deux bords, de paiens peu convaincus et de
chrétiens mal convertis, entre lesquels Pintransigeance idéo-
logique fort peu développée ne devait guére faire obstacle aux
communications de toute sortel. Méme au niveau le plus

1 Quelle que soit la date de Commodien (mais la convergence des travaux linguis-
tiques, métriques, historiques et théologiques semble bien faire pencher la balance
en faveur de la date haute), il est un bon témoin de ces divers types de demi-
chrétiens douteux, arrétés sans grands scrupules 4 mi-chemin de la conversion
— intérieure ou officielle —, dans plusieurs picces satiriques de ses Instructiones:
voit p. ex. la piéce, au titre suggestif, contre « ceux qui vivent dans entre-deux »

(I 24).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 437

élevé et le plus conscient, dans les élites sociales et intellectuelles,
la juxtaposition des cubicules paiens et chrétiens dans I’hypogée
de la Via latina, ou la courtoisie des relations personnelles entre
Symmaque et Ambroise, sont des faits qui portent a réflexion.
La premiére montre, par une analogie picturale trés propice a
notre propos, que la différence parfois radicale des iconographies
ne portait guére ombrage a la cohérence stylistique des peintres
qui ont exécuté ces commandes idéologiquement peu compa-
tibles ! 1

Ce n’est donc pas un dessein de virtuosité mal placée qui
nous a inspiré de tenter, dans Pordre du Jangage entendu au sens
le plus large, I’esquisse d’une double comparaison entre des
couples d’ceuvres en poésie et en prose: d’un coté la Moselle
d’Ausone et les Hymnes &’ Ambroise, de 'autre certains sermons
d’Ambroise et certaines pages de I'Histoire d’Ammien Mat-
cellin. Il y a gageure apparente a rassembler ainsi, pour un
dialogue des mortts assez problématique, le vieux pédant borde-
lais, le docteur milanais de la virginité consacrée, et ce militaire
grec en exil volontaire 2 Rome. En fait, les considérations
précédentes nous ont suggéré a priori que cette double disparate
est peut-étre plus apparente que réelle, surtout dans I'optique
étroite qui est celle de la question posée: celle d’un aspect
particulier des techniques de I'expression littéraire tardive. Car,
d’abotd, nous avons bien affaire a4 des contemporains: a 'ave-
nement de Théodose en Orient, s’il est vrai qu’en cette année
379 Ausone a déja plus de quatre-vingts ans, Ambroise atteint

1 Plus exactement, la diversité des styles n’est pas directement liée a celle des
iconographies figurales. Fresquistes ou sculpteurs funéraires du IVe siécle
n’étaient pas idéologiquement spécialisés, mais — comme aujourd’hui — travail-
laient selon la commande « idéologique » de la clientele. L’étude des origines de
Piconographie chrétienne met de mieux en mieux en lumiére la « surdétermina-
tion » chrétienne de symboles ou de schémes figuraux d’origine antique (travaux
de Th. Klauser et d’A. Grabar): c’est dire, par une analogie suggestive, que l’art
paléochrétien, dans ses décors, a été «antique tardif» avant d’étre chrétien;
la temarque vaut a fortiori pour les styles, et méme pour les principaux genres
d’architecture, de sculpture, de peinture 2 la fresque, de mosaique, etc.



438 JACQUES FONTAINE

la quarantaine et Ammien la cinquantaine. Ensuite — la qualité
de leur culture en témoigne avec éloquence —, ces trois écrivains
appartiennent a Iélite de la société; I’éloignement de leurs
provinces d’origine n’a guére troublé l'uniformité de leur
formation intellectuelle et de leur initiation a I’art de patler et
d’écrire le latin en référence aux mémes modeles canoniques,
en poésie comme en prose. Enfin, les conditions concretes
de la relation de I'auteur a son public initial ont-elles été si
différentes pour nos trois auteurs ? Qu’il s’agisse du comizatus
impérial, de la basilique majeure de Treves, ou dun awditorium
romain, il parait vraisemblable de penser que les ceuvres que nous
nous proposons d’interroger se sont d’abord concrétement
présentées a leurs auditeurs comme des prises de parole pu-
bliques, chargées d’zmposer un certain message (de contenu
fort diversifié) en un certain langage, ou le mélange concerté
des genres et des foms apparait comme un facteur esthétique
commun . Nous considérerons donc successivement les deux
ceuvres en vers, puis les deux ceuvres en prose (Pordre de ces
deux enquétes étant quasi conforme aux suggestions de la
chronologie relative des quatre ouvrages), avant de tenter une
synthése des résultats acquis de part et d’autre, et d’entreprendre
ainsi de cerner ce «je ne sais quoi» qui est comme le gods
spécifique de I’ Antiquité tardive.

% -
* *

L’hexametre de la Moselle a beau se situer aux antipodes
métriques du dimetre fambique adopté par Ambroise, il n’en

1 Nous entendons par #on la couleur affective propre 2 un genre donné. Clest a
ce niveau mineur — encore que clairement distinct — que le mélange des genres
se manifeste souvent a I'intérieur d’une ceuvre: ainsi, I’épopée virgilienne n’exclut
pas des pages de for lyrique, satirique, didactique, pages dans lesquelles les varia-
tions du ton (ou ses ambiguités) refletent une interférence de ’épopée avec d’autres
genres poétiques. A la limite, il suffit d’une alliance de mots ou méme d’un mot
rare (par ex. de vocabulaire épique caractérisé) pour créer une telle interférence
(ainsi dans ’hymne ambrosienne: cf. infra p. 449 n. 2). On congoit donc que,
dans ce domaine particulier du « mélange des genres », il faille étre attentif a une
analyse du s#y/e et méme du vocabulaire.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 439

reste pas moins qu’eu égard a la seule classification tradition-
nelle des genres littéraires antiques, le poéme d’Ausone est aussi
(et peut-étre d’abord) un hymme a4 la Moselle, comme nous en
assure la triple récurrence, dans ce po¢me, du schéma hymnique
aussi commun aux hymnes horatiennes et virgiliennes qu’au
Te Deum: celui des longues anaphotes laudatives de la divinité
invoquée par le pronom personnel de la seconde petrsonne,
employé a différents cas ™.

Sous quelles formes diverses s’y présente a nous le mélange
des genres et des tons ? Dans le cadre assez libre de cet « hymne
a la Moselle » — au sens commun et figuré du terme d’« hymne »
tel que nous l'employons dans la langue courante —, il est
certain que cette poésie hexamétriqgue cumule une grande part
des usages diversifiés que la forme de ce metre d’Homére,
qui fut aussi celui des Hymnes homériques, avait regus depuis
douze siecles. En ce sens, la prouesse d’Ausone ne fait que
pousser d’abord a un degré de virtuosité extréme le désir de
refléter la pluralité des genres poétiques tour a tour issus de
VPUrgenus de I'épopée grecque ancienne, puis réintégrés dans la
poikilia encore trés hellénistique de la poésie virgilienne .

1 Plus que l’attaque vitgilienne de « salutation du dieu» par Salve... en début
d’hexamette (23 et 381), importe en effet le schéme stylistique de célébration des
mérites: Tu placidis... Tu duplices... Tu neque... (33; 39; 45); e clari proceres, te
bello exercita pubes, | aemula te Latiae... (382-383); Te fontes uinique lacus, te caerula
noscent | flumina, te veteres... (477 sq.; 7 fois 7e en 7 vers dans ce finale du poeme !).
La Moselle est bien un canticum laudis (selon la définition chrétienne de ’hymne,
appliquée aussi aux Psaumes; définition augustinienne, reprise encore pat Isidore,
Orig. V1 19, 17: 87 ergo et in lanudem Dei dicitur et cantatur, tunc est hymnus). — On
trtouve de tres utiles matériaux de Quellenforschung, mais aucune aide pour une
enquéte esthétique, @ fortiori de typologie des genres, dans les éditions commen-
tées disponibles du poeme: la 3¢ édition de C. Hosrus (Marburg 1926), rééditée
chez Olms en 1967; ou I’édition de ’archéologue luxembourgeois Ch.-M. TERNES,
dans la collection Erasme (Paris 1972).

2 Que l'on considere celle-ci dans la diversité des trois recueils virgiliens (tous
trois égalementen hexameétres) ou bien a Iintérieur de la seule Enéide: elle-méme
héritiere de la poésie néotérique des épyllions de Catulle, aussi bien que de la
diversité respectivement propre aux genres bucolique et géorgique, et de I’épopée
philosophique et didactique de Lucréce.



440 JACQUES FONTAINE

Pour y voir plus clair dans la pluralité des intentions esthé-
tiques successives et simultanées de la Mose/le, on peut y consi-
dérer, dans leurs dimensions respectivement verticale et hori-
zontale, les effets tités de linterférence des gentes et des tons.

Verticalement, Ausone juxtapose, dans la diachronie de ses
483 hexametres, vingt-deux theémes poétiques constitués
formellement en autant de médaillons épigrammatiques 2
I'alexandrine. Ce faisant, il ne renonce pas 4 son gott fonda-
mental pour les piéces extrémement courtes qui composent
la majorité des poeémes que nous conservons de lui par ailleuts.
Mais la nouveauté consiste précisément a avoir conservé ici,
a chacune de ces « épigrammes », son autonomie dans le cadre
d’une composition plus stricte qu’il n’y parait d’abord. De fait,
le mouvement de la création poétique s’élargit constamment
— et « fluvialement » —, de 'aventure personnelle d’un journal
de voyage poétique a un éloge final aux dimensions mémes de
P'univers de toute la Gaule, en passant par les tableaux du fleuve,
des étres vivants, des architectures, et les themes politiques et
épiques de orbis Romanus. Moins que Iensemble de ce parti,
dont I'ampleur croissante donne son unité au poeéme, nous
intéresse ici la diversité changeante des tons et des genres, telle
qu’elle se découvte, pour le divertissement du lecteur, au fil
méme de cette succession de médaillons poétiques. |

Contentons-nous d’en évoquer ici les sept premiers; ils
illustrent de fagon exemplaire cette volonté de ruptures répétées
et, pour ainsi dire, de « division du ton», qui s’apparente a la
polychromie des tesselles juxtaposées dans I'art de la mosaique:
apreés un zzinerarium (journal poétique de voyage) en miniature,
du Rhin a la Moselle (1-11), c’est ’épiphanie de la vallée de la
Moselle, dans une épigramme descriptive qui est comme une
variante lumineuse du locus amoenus (12-22); suit la premiére des
trois séquences hymniques dédiées a la riviére (23-52), puis une
description gracieuse et pseudo-philosophique de ses eaux
(53-74); on entre alors dans un échantillon de poésie didactique,
avec le catalogue des poissons (75-151), que suivent une descrip-



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 441

tion géographique des vignobles en pleine activité (152-168) et
une fantaisie mythologique sur satyres et najfades (170-188).
Il faut ajouter, a ce premier bilan, que les quatre premiers vers,
¢voquant les combats et les fortifications de Rome, a Bingen,
sont un prélude épique qui pastiche joliment le lyrisme grandi-
loquent en J¢h-St#/ si caractéristique de Lucain. Cela fait beau-
coup de disparates concertées, en moins de deux cents vers !

Mais 4 cet impressionnisme encore élémentaire, qui joue de
la juxtaposition de tons relativement purs, il faut bien voir que
se superpose un mélange horizontal, beaucoup plus subtil dans
sa synchronie: celui-la méme que nous venons de suggérer,
en tentant de caractériser Pexemple qu’en donnent les premiers
vers. Ce sont ici les valeurs de surprise précieuse, de pastiche,
et parfois d’ambiguité poétique ou butlesque, qu’il faut évoquer
pour tenter de cerner ces « mixtes» poétiques d’une grande
subtilité. Pour nous en tenir au genre dominant, qui est celui de
la poésie descriptive de tradition alexandrine, on y peut observer
au moins deux procédés ou, plutdt, deux perspectives d’inter-
térences. La plus frappante, parce que la plus « massive»,
est celle du mélange des genres au sens le plus simple du mot:
ainsi ’énumération des poissons tient-elle 4 la fois du catalogue
homérique par certaine emphase burlesque, des listes de la
poésie didactique, zoologique et gastronomique mise en honneur
par Ialexandrinisme, du plaisir épigrammatique des formes
et des couleurs étranges, au niveau d’une pure poésie descrip-
tive, a la fois sensuelle et savante, apparemment spontanée et
réellement artistique, dans ’émerveillement devant une nature
plus artiste que 'art le plus raffiné des hommes *. Enfin, ’esthé-

L1l faudrait suivre la filicre des parodies de la fameuse énumération homérique
d’Iiade 11 (« retraitée » par Virgile dans son catalogue des alliés latins en 4en. VII),
pout bien apprécier ’ascendance de ce défilé des poissons mosellans. La variété
butlesque et gastronomique du didactisme ichtyologique posséde 2 Rome un
représentant ancien et célebre dans les fragments conservés des Hedyphagetica
d’Ennius (citation dans Apul. Apol. 39 = Remains of Old Latin, ed. E. H. WAR-
MINGTON, I (Cambridge, Mass. [ London 1935), 408). Enfin, la poésie des reflets
— théme de pure métamorphose kaléidoscopique trés alexandrin —, aprés avoir



442 JACQUES FONTAINE

tique pure du mirabile, évoquant a lui toutes les formes possibles
de la contemplation *.

La seconde perspective est celle d’un raffinement extréme
dans la technique de I’allusion. Elle consiste a laisser trans-
paraitre, a travers des mots rares ou des Zmucturae werborum
caractéristiques, la résonance quasi simultanée avec des stades
esthétiquement distincts de la poésie latine hexamétrique bien
connue du lecteur lettré. Cest ici une sorte de toile de fond pano-
ramique, devant et sur laquelle Ausone détache sa propte
création poétique. Pour ne rien dire des destinées de la poésie
néotérique renouvelée du IVe siécle lui-méme, Panalyse du
détail permet ici de distinguer trois « plans » principaux — ou
trois strates de la culture poétique « classique»: flavienne,
néronienne, augustéenne; néo-classique, baroque, classique:
disons, pour faire court, Stace, Lucain, Virgile; mais aussi
I’inclassable Ovide, maitre des variations et des interférences,
baroque au terme des classiques, et déja si néo-classique des
cette fin de I’¢re augustéenne 2.

paru dans Virgile (Aen. VIII 22 sq.), s’épanouit dans les S7/ves de Stace (surtout I 3,
la villa de Vopiscus a Tibur, et II 2, la villa de Pollius Felix a Sorrente). Tout se
passe comme si Ausone cumulait ici en sa diversité ce riche héritage littéraire.

1 Un méme objet aquatique, végétal, architectural, cristallise ainsi sur lui
une contemplation dont les caprices de la réverie explorent les différents niveaux;
et la diversité de ces relations simultanées du sujet a ’objet engendre des postures
intérieures d’étonnement, plus ou moins profondes, depuis le divertissement
engendrant une pure poésie ludique, jusqu’a une authentique contemplation,
percevant dans le « metveilleux» (mirabile) d’un spectacle une manifestation mysté-
rieuse et transcendante de la natura artifex. Pour ces derniers thémes, cf. v. 51:
naturae mirabor opus, et la nature bretonne imitant par ses perles les bijoux de Part
humain: assimilant nostros imitata monilia cultus (72).

> Nous n’avons encore que les membra disiecta, utilement collectés pat les Quellen-
Jorscher, de la fortune d’Ovide au IVe siécle. Une telle recherche serait d’autant
plus utile que I’esthétique du IVe siécle présente I’aspect majeur d’une recrudes-
cence de l'alexandrinisme « hellénistique-romain », en particulier dans ce phéno-
méne du mélange des genres et des tons: voir notre enquéte sur Prudence (supra
p. 430 n. 1). Quel poete classique, mieux qu’Ovide, pouvait étre le médiateur
privilégié de cette affinité esthétique ? Or cette affinité et cette médiation sont
multiples dans la AMoselle.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 443

Cette richesse d’interférences, diversifiée selon ces deux
petspectives, est justement ce qui permet 2 Ausone de transmuer
en poésie, C’est-a-dire de recréer les réalités mosellanes, et d’en
dissiper I'opacité matérielle sans en trahir la substance. Vision,
mais en quel sens ? Car la réalité historique de la riche vallée,
plus dévastée encore que tout le reste de la Gaule par la terrible
invasion de 352, ne devait gueére ressembler, dans les années
375, aux charmants tableaux qu’Ausone nous invite 4 contem-
pler. Kaléidoscope de « visions », cette Moselle poétique nous
est bien présente, mais dans 'ordre d’une réalité spectaculaire.
Cette petite liturgie en ’honneur de la Moselle romaine est de
Pordre de la re-présentation, au sens ou elle rend présente une réalité
qui a été, et dont on espere qu’elle redeviendra ce qu’elle fut:
ainsi le slogan de la remonatio imperii subsiste-t-il au cceur du
dessein poétique. L’éclatement des tons et la superposi-
tion des genres sont les instruments de ce jeu, plus sérieux
qu’on ne penserait.

Le poéme traduit et inculque une désinvolture ludique, dont
le dessein est d’inspirer certaine distance envers ce qui veut étre
un spectacle sans cesse renouvelé. Non pour un pur divertis-
sement, mais pour créer les conditions favorables 4 un déta-
chement contemplatif, et pour traduire en son langage méme
un message d’instabilité. La clé du poéme est a chercher en son
vers 239: ambiguis fruitur weri falsique fignris, « il prend plaisir
a Vambiguité de ces figures vraies et fausses ». On retrouve ainsi,
au cceur de cette esthétique, 'obsession ovidienne de la #éfa-
morphose. Cette vision d’un monde aux formes déformées,
c’est-a-dire en perpétuelle transformation (ce mot latin transpose
exactement le terme grec de métamorphose), culmine symboli-
quement dans la réussite poétique parfaite des vers sur les
paysages inversés et mouvants, contemplés dans les reflets
vespéraux des eaux de la Moselle (189 sq.). La fascination de ces
vers ne tient pas seulement a leur vérité pour ainsi dire « cinéma-
tographique », mais a la densité d’une suggestion symbolique.
L’esthétique (c’est-a-dire la science des formes) du poé¢me y



444 JACQUES FONTAINE

affleure de maniére directement visible, en un langage poétique
immédiatement transparent a ce jeu des formes interférentes .

Sous l'aspect quelquefois agagant de safzura laborieuse et de
pastiche polyvalent, la dispersion méme des tons et des gentes
concentrés aux dimensions d’une suite de miniatures est donc
ici tout autre chose qu’un vain jeu, trouvant en soi sa propre
fin: celle d’un divertissement gratuit et, & la limite, absutde.
La lecon cachée au cceur de cette esthétique n’est pas creuse ni
naive, et les couplets politiques de la fin du poéme ne sont pas
un placard de propagande officielle artificiellement plaquée sur
un divertissement poétique qui n’aurait aucun rapport avec ce
grand dessein. « Le temps qui détruit tout donne a tout lexis-
tence: des débris que tu vois j’ai regu la naissance» 2. Sortie
toute armée de la mémoire et de 'imagination du poete, cette
Moselle absolue espeére un lendemain que gagent les réalités
d’hier . Il n’est pas trop de la mobilisation générale de tous les

! Ta réussite poétique exceptionnelle de ces vers ne sautait étre attribuée 2 la
seule petfection avec laquelle est décrit un spectacle exceptionnellement difficile
a enfermer dans les formes du langage. Elle tient, plus profondément, a la puis-
sance de leur signification: dans ces reflets mouvants se trouve livrée au regard
Uinstabilité essentielle d’un univers ol le mouvement des atomes s’exténue en un
mouvement des apparences. Une telle intuition métaphysique trouve son expression
esthétique (toujours 1’« ordre» des formes!) dans la pratique générale, et méme
« miniaturisée », du mélange des gentes et des tons: transposition technique et
littéraire d’un univers de reflets, et tentative d’ajuster le langage méme du poéte
a ce message. Sur 'importance de ce théme de linstabilité dans la mentalité
antique tardive, cf. p. 454.

% Je lis ce distique sut une gravure romantique, ol 'on peut voit a la fois, soit
horizontalement un paysage de ruines dans un cadre de grande nature sauvage,
soit verticalement une effigic humaine au profil barbu: un instantané de méta-
morphose, dans la plus pure tradition ovidienne !

3 Par cette double actualisation (un chrétien dirait: de histoire du salut, et de la
« récapitulation » dans I’eschatologie), la Moselle d’ Ausone prend ’aspect essentiel
d’une véritable /iturgie poétique. Fondamentalement, Uhyzane est d’ailleurs poésie
liturgique en ce sens précis: elle joint a ’action de grices envers un dieu, pour ses
exploits et ses bienfaits passés, la demande qu’a I'avenir il poutsuive, pour le
bien des hymnodes et de ceux qu’ils teprésentent, cette action bénéfique et salva-
trice. Cet aspect litutgique est ici une affinité secrete de plus avec les FHymnes ambro-
siens.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 445

gentes poétiques pour exprimer un tel espoir, sans se prendre
trop au sérieux d’un grand genre, incongru devant les dures
réalités d’aujourd’hui, ni exténuer I’espérance dans les menus
divertissements des genres mineuts.

Cette « miniaturisation» du poeme, ce raffinement subtil,
cet apparent recul de la sensibilité trop directe devant les jeux
littéraires des scénes de genre, tout cela caractérise le processus
assez cérébral par lequel un barogue s’exténue en rococo . Il y a
la un nouveau conditionnement de I’invention, un nouvel
usage extréme de toute topique, ol les diverses interférences
créent les conditions de rupture propices 4 une authentique
renonatio carminum. 1l en résulte un inconfort, sinon un malaise,
constamment ressenti par le lecteur partagé entre I’adhésion
lyrique et la distance critique, I'engagement et le dégagement:
ainsi, quand la mort épique et obsédante du poisson pris a
’hamegon apparait en contrepoint avec le théme descriptif
gracieux et usé (par des siecles d’alexandrinisme facile) de la
péche et du pécheur (v. 250 sq.)

Ce maniérisme quintessencié engage-t-il la poésie romaine
dans une impasse solitaire ? Ce n’est pas ainsi que permettent
de conclure, dans les mémes années, ces Fymnes ambrosiennes
qui créent 2 elles seules, dans I’histoire de la poésie latine, un
nouveau genre promis 4 un succes plus que millénaire dans
I’Occident médiéval *. Rien ne serait plus faux que de refuser

I Pour I'application de ce processus 2 Iesthétique (2 la poétique en patrticulier)
du IVesiecle, voir la bibliographie modetne et la tentative d’application a Prudence
dans notre étude parue dans Forma futuri (Torino 1975), 755-777-

% Le mélange des gentes atteint ici le degré peu soutenable d’une alliance entre
les contraires: vision tragique de participation intense a I’agonie d’un étre vivant,
vision détachée et purement esthétique d’un spectacle de mouvements menus et
gracieux. Le paradoxe « spectaculaire » de ’assistance aux jeux de gladiature est
ici totalement présent, sous les espéces ingénieuses d’un « transfert» poétique
inattendu.

3 La composition de la Moselle se place dans la fourchette 371-375 (exposé commode
de Pargumentation dans 1’édition de Ch.-M. TERNES, p. 11 sq.). Le début de la
composition des Hymnes d’ Ambroise enttre 374 (élévation a I’épiscopat de Milan)
et 386 (« invention » de ’hymnodie ambrosienne dans la fameuse Semaine Sainte



446 JACQUES FONTAINE

la comparaison par le verdict prématuré d’une incompatibilité
totale. Certes, le projet, la fonction, le contenu, bref le gente
des hymnes liturgiques de Milan sont radicalement distincts
de ceux de I'hymne a la Moselle. Aussi bien n’est-ce pas 4 ce
niveau, uniquement et littéralement fonctionnel, que nous
entendons situer la comparaison, mais a celui de 'instrument
d’expression, pour y retrouver, sous son espéce chrétienne par
excellence, le méme type d’interférence, qui nous apparait
comme un trait spécifique de la méme « mentalité esthétique »
de ce dernier tiers du IVe siecle. La rigueur transparente du
langage hymnique d’Ambroise, mais aussi les dimensions
notablement réduites de ces pi¢ces en huit strophes de quatre
octosyllabes en dimetres iambiques, y tendent assurément
Pobservation du substrat « antique tardif» plus malaisée que
dans les longs méandres de la Moselle. L’importance des compo-
santes spécifiquement bibliques, psalmiques, chrétiennes, en
revanche, n’est qu’un obstacle apparent. Car la référence a ces
filieres culturelles, exclues, par le tiede chrétien Ausone, du projet
encore trés purement « antique» de sa Moselle, multiplie les
occasions d’interférence avec une tradition romaine que,
symétriquement a lattitude d’Ausone, Ambroise est loin de
refuser. Il ne fait, sur ce dernier point, qu’entrer dans une
tradition d’horatianisme et de virgilianisme chrétiens dont
Hilaire avait posé, avec une audace parfois maladroite, les pre-
miers jalons 1.

de 386: voir Aug. Conf. IX 7, 15, et la note de M. PELLEGRINO a la Vita Ambrosii
13, pp- 68-69 de son édition (Roma 1961)); le terminus ad quer: absolu des Hymmnes
authentiques est évidemment le décés d’Ambroise en 397.

1 Sur la logique esthétique du développement du gente latin chrétien de ’hymne,
d’Hilaire a Prudence, et sur I'utilisation subtile et trés personnelle de I’héritage
antique dans les Hymnes d’ Ambroise, voir notre étude sur « L’apport de la tradi-
tion poétique romaine a la formation de I’hymnodie latine chrétienne », in REL 52
(1974), 318-355. Pour la composante cuticuse de certaines valeurs de la prose
d’art classique, dans cette poétique nouvelle, voir notre communication du Congreés
ambrosien de Milan, in Actes du Congrés, 124-170.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 447

Comme la Moselle, ’hymnodie ambrosienne reptrésente une
syntheése poétique raffinée, ot I'on retrouve a la fois pluralité
et disparité de sources, concentration et « fondu» des effets,
et ceci dans la promotion originale d’'un metre rare, ¢éloigné
comme tel des routines et des commodités historiques de
I’hexametre dactylique. Mais au dela de cette intuition premiére,
il convient de ressaisir dans le détail quelques affinités précises
dans le recours aux procédés et aux intentions esthétiques du
mélange des genres et des tons. Pour la clarté de Pexposition,
nous tenterons de le faire en suivant les principales étapes de
notre réflexion précédente sur la Moselle.

La variation « longitudinale » liée 4 la pluralité des propos
du poete se concentre ici, d’abord, a travers linspiration
psalmique . La pluralité d’intentions de la pri¢re hymnique s’y
double de I'interférence, tres ancienne dans la littérature paléo-
chrétienne, entre les genres de ’hymne et de ’homélie *. Dans
cette derniere perspective, on entrevoit ouverture de ce genre
poétique a des types d’inspiration, et donc de forme et de

1 Au sens propre d’une continuité consciente entre le psaume biblique et I’hymne
chrétienne. Outre le texte (obscut) de saint Paul (Col/. 3, 16), invitant les chrétiens
a chanter a Dieu, dans leurs cceurs, leur reconnaissance « par des psaumes, des
hymnes, des cantiques spirituels », Hilaire avait explicitement placé en téte de son
recueil &’ Hymmnes un distique éclairant la continuité entre les Psaumes et ses propres
Hymmnes, en adressant 4 David ce « macarisme »: « Heureux le prophete a la harpe,
David, qui, le premiet, | annong¢a au monde, par ses hymnes, le Christ incarné»
( Felixe propheta Dauid primus organi | in carne Christum hymnis mundo nuntians).
Les Psaumes sont ici purement et simplement désignés par le pluriel hymnis.

% Sur cette interférence ancienne, qui définit dés origine les difficultés et I'incer-
titude du statut typologique de ’hymne dans la littérature chrétienne, voir la
récente et intéressante mise au point de Miximo Brioso SANCHEz, Aspectos y
problemas del himno cristiano primitive (Salamanca 1972). Bien que ’analyse ne porte
que sut les hymnes les plus anciens en langue grecque, elle inventorie de maniére
suggestive I’héritage d’ambiguités que les hymnodes latins recurent de leurs
prédecesseurs grecs. Ces ambiguités tiennent évidemment au caractere en quelque
sorte intrinséquement liturgique du genre: il est, avec la lecture scripturaire et
I’homélie épiscopale, I'une des trois grandes « prises de parole» de la synaxe
liturgique chrétienne. Sut cet aspect, voit notre communication du Congtés
ambrosien de Milan, in Actes du Congrés, 124-170.



448 JACQUES FONTAINE

langue, plus spécifiquement didactiques et parénétiques: le
contenu d’une doctrina peut s’y orienter 4 la fois vers la morale,
la spiritualité, et d’abord vers la théologie prégnante des for-
mules de foi. Ainsi, le discours hymnique tend-il 4 s’organiser
dans la dualité d’un lyrisme religieux et d’une profession
expressive du contenu de la foi et de ses corollaires existentiels
dans la vie de chacun et de tous les fid¢les réunis en assemblée
liturgique. La paraphrase scripturaire des grandes images de
Ihistoire du salut, réduites aux proportions d’énoncés symbo-
liques concentrés, tient ici la place et la fonction expressives
des mythes dans la poésie horatienne !; et cela, sans que les
souvenirs de la langue épique et lyrique la plus classique soient
exclus de la méditation hymnique échappant a cette paraphrase.
L’interférence est si violente, patfois, pour le lecteur, I'auditeur
(et d’abotd Yexécutant) cultivés, susceptibles, comme tels, de
percevoir ces dissonances concertées, qu’il y a de bonnes raisons
de se demander si Jérome ne pensait pas a de telles rencontres
dans la poésie ambrosienne, lorsqu’il s’écriait: « Que fait ici
Horace avec le psautier ?» ®

Pour petrcevoir ces interférences, il faut, dans ce discours
hymnique si bref et si discrétement fondu, procéder a des
analyses serrées au niveau élémentaire, mais primordial, du
vocabulaire; surtout dans un genre aux affinités horatiennes, et
comme tel attentif a cette forme premiere du mélange des formes
qui est ’art de la callida innctura. Cest aussi a ce niveau des mots

1 Celle d’un langage symbolique, de structure imagée, dont la vertu de commu-
nication tient a sa diffusion universelle dans le public, lettté ou non: d’ou sa
capacité a communiquer, pout ainsi dire visuellement, un signifié plus aisément
accessible a toute I’assemblée par ce truchement que par le détour d’un signifiant
conceptuel. Le processus de communication est ici exactement comparable a celui
de I’iconogtraphie dans les monuments figurés: mythes dans les décots pompéiens,
sceénes scripturaires dans la peinture, la mosaique, la sculpture funéraire chré-
tiennes.

% Hietr. Epist. 22, 29, 7: Quid facit cum psalterio Horatius ? cum euangeliis Maro ?
cum apostolo Cicero ? Les trois questions pourraient viser le seul Ambroise, comme
j’en ai émis ’hypothese dans mon étude « L’apport de la tradition poétique...»,
ity BT 52 (1974), 337 et o 1.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 449

qu’apparait une curieuse alternance de I’énoncé entre un lexique
simple, propre, prosaique sinon méme familier (celui de 'Uz-
gangsprache) et un vocabulaire expressif, savant, quelquefois
rare, aux attaches trés diverses, puisqu’il n’exclut méme pas les
plus proprement paiens des virgilianismes religieux, ni non plus
des réminiscences du vocabulaire lucrétien 1.

Ces deux orientations tendent évidemment a se répartir
en fonction de la diversité des themes de linspiration. La
premiére se trouvera plus volontiers dans Iexpression de la
formmula fidei antiarienne, ou d’une parénése morale « diatribique »
a la longue ascendance romaine; elle évoque, souvent avec des
attaches certaines, la direction de conscience petsonnelle de
Lucréce, d’Horace, de Sénéque. La seconde devient le moyen
d’expression prétéré dun Jyrisme romain chrétien; la langue
poétique classique s’y trouve « surdéterminée » par des inflexions
spécifiquement chrétiennes, qui n’en laissent pas moins trans-
paraitre, comme en sous-jacence, la saveur des contextes origi-
nels — plus particulierement ceux de lintense religiosité vit-
gilienne 2. Cette couleur épique devient plus transparente

1 En attendant la démonstration aussi exhaustive que possible de ces constatations
dans le détail de notre commentaire de I’édition en préparation (supra p. 430 n. 3)
a paraitre aux Sources Chrétiennes, on trouvera des exemples précis de ces phéno-
menes dans nos deux publications récentes sur Ambroise (in Actes du Congrés,
124-170, et REL 52 (1974), 318-355). Beaucoup d’observations pertinentes et de
références sont 2 recueillir dans les notes de ’édition d’A. S. WavrroLE, Early
Latin Hymns (Cambridge 1922), 16-114.

2 L’enquéte est sur ce point d’autant plus délicate que la langue virgilienne était,
depuis quatre siecles, non seulement le fondement de toute langue poétique, mais
celui de toute éducation primaire chez les grammatici. On risque donc de surestimer
la petception d’un virgilianisme comme tel. Mais 'universelle connaissance de
Virgile chez un Latin moindrement alphabétisé du IVe siecle (et encore faudrait-il
faire la part de la mémotrisation des recitationes publiques de Virgile) conforte
I’hypothése d’une perception directe (et non médiatisée par tel poete intermédiaire
virgilianisant) d’une functura virgilienne, surtout si les vocables ou l’alliance sont
rares par rapport au vocabulaire courant. Un seul exemple: adolere taedis (allumer
avec des torches) dans I'Hymne a Agnés 8, 17 (ed. W. Burst (Heidelberg 1956))
a toute chance d’avoir évoqué le contexte de ce virgilianisme d’Aen. VII 71 et
provoqué ainsi une synerisis implicite entre Agnes et Lavinie: voir REL 52 (1974),

348.



450 JACQUES FONTAINE

encore, lorsqu’elle modele expression d’une spiritualité triom-
phale appliquée au double triomphe du Christ et de ses martyzs.
Ce discours poétique bigarré rejaillit évidemment sur le contenu
méme de ce que I’on pourrait appeler une spiritualité de synthese,
assumant en partie les valeurs antiques a travers la trame méme
des mots: spiritualité déja « catholique romaine», au double
sens fort d’une qualification plus traditionnelle que moderne 1.

Si le spectacle de la Moselle, re-présenté et actualisé par la
poésie d’Ausone, n’était pas sans affinités liturgiques, on se
trouve ici en présence d’une affinité inverse, entre les grandes
liturgies basilicales et le spectacle d’une cérémonie qui invite,
ainsi que le décor peint ou mosaiqué des absides contemporaines,
a contempler linvisible a travers le wvisible. Acteur autant
que spectateur de cette action liturgique éminemment re-présen-
tative, au sens que nous avons défini plus haut, le peuple chrétien
qui chante les hymnes se trouve si##¢ dans une pluralité de
relations vivantes et simultanées: 4 Dieu, a I’évéque officiant, 4
lui-méme en tant que collectivité et qu’individu. Cette pluralité
de relations explique fondamentalement, par la pratique méme
de ’hymnodie, la pluralité des formes et des tons qui se trouvent
interférer dans I’hymne, si ’on veut bien se rappeler, comme un
ouvrage récent nous I'a montré a partir de la poésie grecque,
que la genese des différents gentes poétiques s’explique d’abord
a partir de « situations importantes et récurrentes tirées de la
vie réelle » 2. Voila pourquoi et comment la pluralité des situa-
tions, globalement vécues dans I’hymnodie pat celui qu’Hilaire

! Donc, au sens d’un universalisme romain de type politique traditionnel aussi
bien que culturel, tel qu’il s’exprime encore dans ’hymne 2 Rome du De reditu
suo de Rutilius Namatianus ; mais non pas encote dans le sens d’un catholicisme
romain, dont le nationalisme religieux et ecclésial apparait dans ’ceuvre de Pru-
dence, en particulier dans le Contra Symmachum (voit supra ’étude de W. Ludwig,
Pp- 303 5qq.)-

2 Pour I'importance des petspectives de sociologie de la littérature ouvertes sur
Potigine des gentes poétiques antiques pat ce livte de Francis Cairns (Edinburgh
1972), voit notre étude sur Prudence dans Forma futuri, 760-761. Voir aussi les
chapitres sur « Littérature et société » et « Les gentes littéraires », dans R. WELLEK
et A. WARREN, La théorie littéraire, traduction de la 3¢ édition 1962 (Paris 1971).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 451

appelaitle concinens populus, ne pouvait s’exprimer en plénitude qu’a
travers ’extraordinaire concentration de genres poétiques opérée
par Ambroise sous 'apparente simplicité de ses courts poémes. En
effet, tour a tour en une méme piece, les chanteurs y pratiquent et
y vivent, en acteurs liturgiques, le monologue dramatique, le cho-
ral lyrique, exhortation morale, le récit épique, et méme une red-
ditio symboli en miniature. Et cela, en faisant appel 4 une quantité de
registres de langue véritablement étonnante, surtout dans certains
vers ou se trouvent réunis en vérité, et mal gré qu’en garde I'intrai-
table Jérome, « Horace avec le psautier », ou Virgile avec tel can-
tique scripturaire, sinon Lucréce avec tels souvenirs sapientiels.

Ainsi Testhétique de la wétamorphose se trouve-t-elle inté-
riorisée a travers la fonction de ’hymnodie, dans les temps forts
liturgiques d’une comversion continuée. Elle n’est plus ici percep-
tible dans la symbolique ausonienne de I'eau et de ses reflets.
Elle s’intériorise en un mimodrame chanté, tout ordonné 4 une
entrée approfondie dans le Mystere de ces métamorphoses
suprémes qui sont celles du Christ. Conclusion et sphragis de la
célébration liturgique, I’hymne permet au peuple chrétien de
rassembler comme en un microcosme musical tout son étre de
pécheur racheté et sauvé, dans le présent liturgique d’une
distensio trés augustinienne, entre ’histoire sainte passée, mais
actualisée, et son achévement transhistorique dans I’eschatologie
anticipée. Ce jeu séricux et fonctionnel n’exclut pas les har-
moniques « spectaculaires » d’une représentation, orientée dou-
blement par la mémoite de la foi et par 'imagination de 'espé-
rance. Comment une expérience spirituelle aussi riche n’aurait-
elle pas mobilisé au service de son expression, dans une intet-
férence qu’explique assez l’exceptionnelle concentration litté-
raire de ces hymnes en 256 syllabes, les moyens d’expression
d’une pluralité de genres littéraires, souvent « miniaturisés»
jusqu’a une technique de lallusion, elle-méme réduite aux
harmoniques diverses d'un groupe de mots, ou d’un seul mot ?

On pergoit peut-étre mieux ainsi les ressemblances et les
différences qui rapprochent et opposent a la fois hymne d’Au-



452 JACQUES FONTAINE

sone a la Moselle et les Hymnes d’ Ambroise adressés au Christ
et aux martyrs. Ni les motivations, ni les composantes, ni méme
les procédés ne sont, de part et d’autre, identiques. Mais il reste
qu’une certaine poétique commune régit de part et d’autre le
jeu de ces interférences entre les diverses formes d’un héritage
poétique en bonne partie commun; surtout si ’on se rappelle
qu’Ausone, dans son Ephemeris, n’avait pas dédaigné non plus
de dire en dimetres iambiques (dont certains ressemblent fort
a un pastiche ambrosien ) une priere spécifiquement chrétienne.
On est 1a devant une quintessence nouvelle de ’alexandrinisme
ancien, qu’il convient de replacer dans le mouvement des
« nouveaux néotériques » du IVe siecle. Une poétique cumulative,
et pour ainsi dire totalisante, y cherche a affirmer les voies d’une
renaissance authentique: celle qui allie les langages d’antan
avec piété et hardiesse, pour essayer de tirer de ces mélodies
anciennes des vers nouveaux. Ce mélange des tons y trouve
peut-étre sa justification derniére dans l'intention plus ou moins
consciente d’exprimer la complexité réelle d’une vie intérieure
moins simple que jadis. Dans ces petits miroirs poétiques se
concentre en reflets changeants une trés longue histoire des
langages. Chaque miroir est personnel et renvoie comme tel
une image singuliere. Mais P’intention esthétique et son em-
preinte sur chaque poéme n’en présentent pas moins des traits
formels communs 4 la poésie tatdive de 1’Occident latin,
qu’elle soit, ou non, spécifiquement chrétienne.
% 7 x

Les échanges anciens entre la prose et la poésie avaient déja
déconcerté la réflexion de Cicéron dans une curieuse page de
son Orator, consacrée aux moyens de I'expressivité dans la
prose d’art oratoire . Une telle interférence n’a fait que s’ac-

1 Cic. Orat. 20, 66. Sut ce texte et la difficulté qu’y exprime Cicéron 2 distinguer
claitement les poctes des prosateurs d’art, voir notre communication du Congtes
ambrosien de Milan, in Actes du Congrés, 124-170.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN ‘ 453

croitre au cours des quatre siécles qui 'ont suivi, comme j’ai
déja eu 'occasion d’en esquisser une premiere démonstration 2
propos de la création littéraire ambrosienne. $’il est vrai que la
prose d’art d’Ambroise présente divers traits de caractere
poétique, on est en droit de se demander si les obsetvations que
nous venons de faire, sur 'unité esthétique profonde de la
création poétique tardive, ne sont pas a étendre, dans le domaine
particulier que nous avons choisi d’explorer, aux divetses
especes d’une prose d’art demeutée sous la souveraineté incon-
testée de la regina rerum oratio.

Sur ce nouveau terrain, il a paru plus instructit de faire
dialoguer les observations que nous avons été amené a faire
sur le mélange des genres et des tons dans des ceuvres en prose
qui relévent de genres littéraires bien différents: ceux de ’homé-
lie chrétienne et de Ihistoriographie de type traditionnel,
envisagés chez deux contemporains qui ont vécu, dicté, parlé
en Italie dans les mémes décennies, mais probablement sans se
rencontrer jamais. De fait, les symétries biographiques entre les
deux hommes sont, a4 y regarder de pres, assez étonnantes.
Tous deux sont en effet d’anciens milites de haut rang. Mais
Ammien avait choisi la wilitia armata dans la garde impériale
des protectores; Ambroise entra dans la mwzlitia non armata, jusqu’a
la hiérarchie civile des correctores. 1’un parlait dans la « premiere
chaire » chrétienne de la nouvelle capitale impériale milanaise,
Pautre drainait a ses recitationes romaines D’élite futile et exi-
geante de la capitale déja déchue, mais demeurée pour lui I’ 7bs
aeterna qui gardait les promesses de I’éternité. Le dissentiment
idéologique implicite entre Ambroise et Ammien, mais aussi
la symétrie de leur double culture ('un sut encore bien le grec,
et 'autre admirablement le latin) rendent encore plus piquante
la tentative de découvrir entre les deux auteurs la communauté
d’une mentalité esthétique présentant des traits analogues 2 ceux
qui viennent de s’esquisser 4 partit de nos analyses poétiques.

Ce n’est pas seulement par voie de déduction, a partir de la
formule de Cicéron sur ’histoire opus oratorium maxime, que 'on



454 JACQUES FONTAINE

peut d’emblée assimiler les Res gestae d’Ammien a une ceuvte
oratoire. Il ne s’agit pas non plus de cette immédiate impression
de grandiloguentia que donne la lecture d’une simple page
d’Ammien, méme a un familier de Tacite et de Salluste. Mais
surtout, l'exploration minutieuse de la « méthode d’Ammien
Marcellin» a laquelle vient de procéder I'important livre de
Guy Sabbah ! a bien mis en lumiere, dans « la construction du
discours historique » de cet auteur, toute I'importance et la minutie
complexe des méthodes d’une argumentation en forme, desti-
née a imposer aussi insidieusement que chez Tacite un certain
nombre de theses ; bref, le Pro domo d’une histoire personnel-
lement vécue (on sait qu’Ammien a consacté les dix-huit
livres qui nous restent aux événements des années 354 2
378) s’organise en un Pro Iwliano aussi lucidement critique
qu’essentiellement admiratif. Par 1a, ce discours n’est pas moins
impressif qu’expressif : il entend exercer sur son public romain
une psychagogie aussi efficace que celle de I'évéque de Milan
sur ses auditoires chrétiens. Ces discours sont ainsi également 2
considérer comme des interprétations orientées et persuasives
d’une certaine histoire qui prétend a un mode d’exemplarité
particulier. Il y a, dans cette perspective, une fonction symétrique
et respective, en chacun de ces deux discours, des vierges et
martyrs de naguére, et des héros républicains d’antan; cette
commune et ancienne technique des exezpla est de vieille souche
oratoire; mais il est remarquable qu’aucun des deux auteurs ne

Y Guy SaBBAn, La wéthode d’ Ammien Marcellin. Recherches sur la construction du
discours bistorique dans les Res gestae, thése d’Etat de 'Université de Paris-Sor-
bonne, en cours d’impression a Paris, Les Belles Lettres (2 paraitre en 1977).
Le chap. 16 et dernier, sur les moyens de «la persuasion esthétique », apporte
beaucoup de neuf sur ’esthétique d’Ammien et ses moyens d’expression; en parti-
culier sur ’expression symbolique et la subtilité des structures internes des épi-
sodes. Mais ensemble de la thése montre bien que I’ceuvre doit étre entendue
comme « un discouts historique », voite comme un Pro domo et pro Iuliano (les
deux intimement liés) — voire aussi comme un Pro Vrsicino —, avec les fins et les
moyens d’'une argumentation fort précise: voir en particulier toute la quatrieme
partie sur « Démonstration et persuasion historiques ».



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 455

sélectionne les siens avec une partialité qui lui ferait refuser ceux
qui se rattachent 4 la tradition religieuse qu’il désapprouve, ou
ne les retenir que s’ils étaient systématiquement défavorables a
celle-ci. Fortement contrastés en noir et blanc, portraits de paiens
et de chrétiens jalonnent ainsi, avec des dosages divers, les
traités d’Ambroise Sur Ja virginité aussi bien que 1’Histoire
d’ Ammien. C’est bien I'indice d’une communauté de techniques
qui ne saurait se limiter a ces observations particulietes, mais
immédiatement frappantes.

Dans la prose d’art oratoire, dont chacun d’eux a illustré
deux especes particuliéres, le probléme du mélange des genres
est lié a des exigences matérielles précises: celles d™une wariatio
sermonis 4 laquelle le classicisme cicéronien attachait déja beau-
coup de prix, mais que le croissant fastidinm legentis a considé-
rablement renforcées dans I’ Antiquité tardive; celles du ton et de
la structure distincts des différentes parties du discouts, au sens
technique et oratoire du mot; celles, enfin, d’une évolution de la
prose d’art impériale qui a incorporé successivement a P'art du
bien dire les valeurs suivantes: Pesthétique du sublime; le moder-
nisme d’une écriture raffinée, brillante et ornée comme celle de
la poésie; les renouvellements du gotit archaisant et de la seconde
sophistique; enfin, les contorsions du maniérisme d’Apulée et de
ce baroquisme de I’dge des Séveres dont ’ceuvre de Tertullien
n’a pas été moins marquée que les ouvrages de ses contempo-
rains paiens *. L’esthétique cumulative, qui résulte de ces muta-
tions successives dans I’idéal de la prose d’art, se reconnait a
certains traits majeurs dans les ceuvres que nous avons choisi de
comparer; plus précisément, dans la mani¢re dont elles ont
congu et appliqué les techniques d’intetférence des gentes et des
tons. Nous en avons distingué provisoirement quatre aspects
majeurs, que nous tenterons d’esquisser simultanément a partir

1 Nous avons tenté d’esquisser schématiquement ce processus d’entichissements
successifs des valeuts et des procédés de la prose d’art romaine sous 'Empire,
dans la premiére de nos Lezioni A. Rostagni (Aspects et problémes...), a laquelle
nous renvoyons ici.



456 JACQUES FONTAINE

de V’observation des traités ambrosiens Swr Jla virginité et des
livres xx1r a xxv, dans lesquels Ammien a retracé ’expédition
tragique de Julien en Perse 1.

A la différence des avocats d’antan, mais aussi et encore des
panégyristes impériaux, tenus étroitement en lisiere par la
topique que conditionnent une idéologie et un cérémonial
précis, Ambroise et Ammien entendent se présenter comme des
témoins autant que comme des acteurs. Une méme gravité, une
méme conviction du sérieux de Pexistence imprégnent d’une
subjectivité particuliere leurs discours. Cet engagement pet-
sonnel reste sensible sous une dramaturgie qui ne recule pas
devant la déclamation et la mise en scéne poussées. I.’optique 2
la fois grave et souvent démesurée des Tragédies de Sénéque
trouve ici son homologue dans la peinture qu’Ammien fait des
tragédies intérieures et extérieures de 'Empire, mais aussi dans
celle qu’Ambroise trace de I’héroisme des vierges martyres. Un
méme golt de la mise en scéne mélodramatique grandit et
assombrit les récits 4 demi folkloriques qu’ Ambroise donne des
martyres de Thecle et de Pélagie, et Ammien des proces et des
tortures injustes infligées a4 des innocents et a des philosophes.
Il y a donc 1a plus que certaine infiltration d’un mauvais gott
populaire, que I’on serait tenté de ne dénoncer que dans certaine
optique particuliere a I’hagiographie chrétienne des Passions
littéraires. Cest une sorte d’indifférence shakespearienne aux

1 Les deux terrains de compatraison ont été choisis pout des raisons de conjoncture
personnelle qui sont les suivantes. Les homélies d’Ambroise Sur la virginité, patce
qu’elles ont paru offrir des exemples particulierement nets — sinon agressifs en
certains de leurs procédés — des traits qui apparentent la prose oratoire d’Ambroise
aux procédés rhétoriques et aux valeurs esthétiques sensibles chez d’autres témoins
(chrétiens et non-chrétiens) de la prose d’art oratoire de son temps: d’ol le choix
que nous en avions fait, pout procéder a une étude compatée de la prose d’art et de
la poésie ambrosiennes, 2 Milan. D’autre part, nous venons de passer plusieurs
années a décortiquer, en vue de leur édition commentée, les livres xxrir a xxv
d’Ammien (édition sous presse). Les analyses qui suivent procéderont donc d’une
étude directe des textes. La (rare) bibliographie afférente a cette double enquéte
se trouve dans les notes de notre communication de Milan, et dans celles de la
derniére partie de la theése de G. SasBAH, La méthode d’ Ammien Marcellin.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 457

dissonances introduites dans la tragédie par des figures 4 la fois
odieuses et parfois ridicules, qui inspire un mélange de senti-
ments tragiques et de recul ironique et satirique, jusqu’au botd,
parfois, de la tragi-comédie.

Tout proche de l'effet de ces dissonances est le malaise esthé-
tique et moral qu’inspire certaine naiveté des tons trop violem-
ment contrastés qui opposent les bons aux méchants; les vic-
times agressives aux bourreaux et aux tyrans; les bons empe-
reurs aux mauvais; les policiers exécrables 4 quelques hauts
fonctionnaires modeles. Le sens des nuances est ici moins perdu
que renié, au nom d’une reconstruction puissamment signifi-
cative et moralisante. Une telle simplification, dans I’outrance
du noir et du blanc, cotrespond au régne croissant du clait-
obscur dans la plastique contemporaine, ou les nuances des
volumes tendent a s’effacer dans la violence des jeux picturaux,
ou méme graphiques, entre 'ombre et la lumiere. Tragediante,
commediante! Le gott pour Ioutrance de la mise en scéne et les
exces du grossissement théitral n’est pas nouveau dans la litté-
rature latine. Mais on doit convenir qu’il atteint chez Ambroise
et Ammien un paroxysme d’autant plus sutprenant que chacun
des deux auteuts, et des deux hommes, donne en bien d’autres
domaines de sa création littéraire la preuve d’une sensibilité et
d’une délicatesse artistiques extrémement déliées. Cest bien
pourquoi «l’air du temps» nous parait ici plus directement
responsable de ce que I'on pourrait appeler leur commune
« mentalité mélodramatique ». Il faudrait étudier celle-ci non
seulement dans les sous-genres du tableau, du portrait, du récit,
mais aussi dans la composition des ensembles, et d’abord au
niveau plus élémentaire, mais capital, du choix des registres
métaphoriques (ainsi celui des images animales chez Ammien)
et des mots dont le caractére poétique, ou surtout épique, est
responsable de ces éclairages divers *.

1 Ce golt mélodramatique pout une vision violemment dualiste des faits et des
étres est évidemment li¢ 2 une intention moralisante, qui ne recule pas devant
une sorte de « Jugement dernier » permanent. La morale retentit directement sur



458 JACQUES FONTAINE

Le probléme des composantes poétiques de la prose d’art
est aussi ancien que la pénétration, 4 Rome, des raffinements de
Part de parler et d’écrire issu du monde grec hellénistique.
Lexquisitus et poeticus cultus réclamé par Aper dans le Dialogue
des orafenrs, mais déja condamné par Quintilien sous la quali-
fication méprisante des recentis huius lasciniae floscnli 1, atteint
chez nos prosateurs un point de saturation extréme. Rarement la
passion du pelerinage aux sources a plus fortement affirmé
I'universelle souveraineté de Virgile, non seulement sur la
poésie, mais sur la prose d’art, qu’au siecle de Donat et de Set-
vius. Ce virgilianisme vient heureusement compenser chez eux
le raidissement ptesque grimagant vers lequel les poussait,
malgré eux, un golt souvent exécrable pour le mélodrame.
Cest Virgile qui inspire 2 Ambroise telle gracieuse comparaison
des vierges chrétiennes avec les abeilles et les fleurs 2. Clest
aussi Virgile qui pare le personnage de Julien d’un héroisme

Pesthétique, selon un processus romain ancien, dont témoigne clairement, par
exemple, ’évolution sémantique des valeurs d’emploi d’bonos et honestus. Chez
Ambroise, on poutrait croire a la seule influence de la vision d’un monde partagé,
issue de la foi chrétienne: sur ce dualisme, cf. p. ex. I’étude sémantique de saeculum
et mundus chez A. P. ORBAN, Les dénominations du monde chey les premiers auteurs
chrétiens (Nijmegen 1970). En fait, pour le violent « blanc et noir » que les études de
H. Drexler et G. Sabbah ont mis en évidence dans les Res gesfae I’ Ammien, on ne
peut recourir a cette explication. Force est donc d’admettre (avec ses composantes
morales) une esthétique mélodramatique propte a I’ Antiquité tardive comme telle:
teprise et aggravation caricaturale de I’esthétique hellénistique du pathétique
violent (Scopas, face a Praxitele), analysée avec beaucoup de sensibilité dans ’art
du Bas-Empire par R. Bianchi Bandinelli, indépendamment de tout facteur
spécifiquement chrétien.

1 Tac. Dial. 20, 4 et Quint. Inst. 11 5, 22. Mise en place et bibliographie dans nos
Aspects et problémes..., passin.

2 Par le mécanisme cutieux d’un appel des souvenits de la quatritme Géorgique
a partir d’un verset du Cantique 4, 11: Virgile devient ainsi le canevas exégétique
sur lequel Ambroise batit son développement d’allégorisation du verset scriptu-
raire (De uirginibus 1 8). Pour I'importance capitale de la culture virgilienne dans
I’ceuvre ambrosienne, partir des relevés de M. D. DiepericH, Vergil in the Works
of Saint Ambrose (Washington 1931); mais il nous manque encore une véritable
interprétation des faits observés, dans la perspective largement littéraire et histo-
tique du Virgil in der Deutung Angusting de K. H. ScHELKLE (Stuttgart 1939).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 459

ou le courage militaire le plus brutalement physique peut se
réconcilier avec la sagesse, et ou, pour ainsi dire sous le signe
d’Enée, il redevient possible de louer en Julien I’homme de
guerre sans déprécier pour autant le sage !. Le grand archétype
de Marc Aurele n’y contribue pas peu; mais c’est bien a Virgile
et 4 son influence profonde, qu’Ammien comme Ambroise
doivent de pouvoir donner a leurs discours cette chaleur affec-
tive vraie, cette dimension contemplative parfois sereine, et
méme cette ferveur de religiosité par laquelle ils communient,
sans le savoir, dans une méme vénération virgilienne.

Mais Virgile n’est pas leur seul maitre d’expression poétique.
La tendance a I’hermétisme, qui, dés la génération de Constan-
tin, a produit les solennels galimatias d’Optatianus Porphyrius,
ne travaille pas moins, a des degrés divers, nos deux auteuts.
Les délices de la périphrase, de la compositio werborum insolite et
clichée, du langage imagé, de toutes les formes de 'impropriété
expressive — y compris la survie des binémes en asyndéte,
remontant aux archaismes de la plus ancienne prose d’art histo-
riographique — ; tout cela montre la part prépondérante de la
poésie dans cette marche vers le stlus scholasticus® en dega

1 Sur cette héroisation virgilienne de Julien, on vetra, outte le détail de I’annota-
tion du tome 4 des Belles Lettres, sous ptesse, I’'introduction de ce volume; et
aussi notre « Julien selon Ammien Matcellin», 4 pataitre en 1977 dans un volume
collectif sur Julien & itravers la littérature universelle, publié par un groupe de
recherches de I’Université de Nice, sous la direction de J. Ricuer. Plus généra-
lement sur ’apologie de Julien par Ammien, voir le chap. 14 de G. SaBBAH,
La méthode d’ Ammien Marcellin. '

2 Sur I’évolution de la poésie lyrique tardive en latin, voir (avec bibliographie)
notre communication de Milan, in Actes du Congrés, 124-170. L’importance des
bindmes en asyndeéte me semble avoir été démontrée, de maniere décisive pour les
conséquences que doivent en tirer désormais les éditeurs d’Ammien, par le
mémoire de S. BLOMGREN, De sermone Ammiani Marcellini quaestiones variae (Uppsala
1937). Bien d’autres singularités tardives demeurent a « déclassiciser» dans
Ammien, par une docilité plus grande envers les legons (malheureusement si sou-
vent fautives) du ms. V. Ces tendances sont communes a ’ensemble du latin tardif :
il faut suivre ici les perspectives ouvertes par 'ceuvre d’E. Lofstedt sur le Late
Latin, avant de se placer — méme chez un écrivain chrétien — dans celles, plus
particulieres (mais non moins indispensables dans leur ordre et a leur place
méthodique), de I’école de Nimegue.



460 JACQUES FONTAINE

duquel, chacun a sa maniére, Ambroise et Ammien arrétent a
grand-peine le contournement de leur style, par un sens encore
horatien des exigences en dehots desquelles il n’y a plus d’ceuvre
d’art, et par conséquent de prose d’art digne de ce nom. Am-
broise en plus fluide, Ammien en plus massif, ne s’en distinguent
pas moins, ensemble et chacun a leur maniere, de la prose plus
terne et plus obscure, plus scolaire aussi, des derniers pané-
gyristes ou des phraseurs guindés qui ont rédigé les constitutions
récapitulées dans le Code théodosien.

S’il fallait risquer une hypothése sur le facteur majeur qui a
distingué, dans cette génération, la qualité de leur prose d’att,
il me semble a4 nouveau qu’il serait avisé d’étudier en profon-
deur ce qu’a représenté dans la formation esthétique de chacun
d’eux linfluence de Virgile : non seulement au niveau assez
simple et directement repérable des imitations formelles et des
souvenirs de mots ou de locutions; mais davantage encote 2 celui
de la mesute a tenir, et de la clarification a apporter a la constitu-
tion d’une langue artistique et personnelle, a la fois affective,
expressive, voire polyvalente dans ses suggestions sémantiques *.

C’est aussi 'une des composantes de leur commune mentalité
symbolique. Il est curieux qu’avec des justifications philoso-
phiques et religieuses diverses, 'un et 'autre soient également
et constamment sensibles aux jeux de la pensée et de ’expression
analogiques. Mais il est vrai qu’indépendamment des composantes

1 Sur la subtilité et ’équilibre de la création stylistique virgilienne et sa contribu-
tion décisive a la création d’une &oiné de la poésie romaine, voir les pages précises
et suggestives de K. QuinN, Vergil/’s Aeneid. A Critical Description (Ann Arbor
1968), chapitre sur le style. L’intensité nouvelle et universelle du virgilianisme,
chez paiens et chrétiens, s’explique a la fois par une remouatio litterarum, dont
Virgile reste I’indispensable et primordiale base scolaire, et par le fait que la langue
virgilienne représente la forme la plus parfaitement affinée du latin littéraire. Raison
complémentaire: 1'affrontement culturel entre les plus virulents extrémistes des
positions antipaiennes et antichrétiennes se déroule en grande partie autour de
Virgile, en particulier depuis les tentatives de « récupération» du « prophete
Virgile » pat les chrétiens. Pour la discussion autour de la création d’une épopée
biblique, riches réflexions, a présent, dans R. HErzoG, Die Bibelepik der lateinischen
Spétantike 1 (Miinchen 1975), et notre compte rendu dans Latomus 35 (1976).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 461

religieuses de leurs esthétiques, les filieres de leurs cultures
respectives se rejoignent dans les traditions symbolistes de
I’Orient grec: indirectement pour Ambroise, 4 travers sa
double imprégnation par I’exégeése philonienne et, plus géné-
ralement, par les traditions herméneutiques de la grande Eglise
chrétienne; plus directement pour Ammien d’Antioche, trés
tot initié aux méandres allégoriques de I'exégese philosophique
d’Homere et de ’herméneutique des mythes. Dans cet ordre
d’idées, T’herméneutique systématiquement christique d’Am-
broise est sans rapport avec la foi providentialiste beaucoup
plus vague (mais non moins ferme) qui est celle d’Ammien.
Mais les présupposés théologiques nous importent moins ici
que la commune tendance des deux auteurs a a/légoriser les faits
qu’ils racontent, qu’il s’agisse de I’Ecriture, de ’hagiographie,
de la société, ou purement et simplement des faits de I’histoire
contemporaine recréés par le récit d’Ammien !. Cette double
lecture allégorique de I’histoire sainte chrétienne et de I’histoire
impériale de Rome est sans doute la composante la plus profonde
et, comme telle, la moins immédiatement perceptible, de la
poétisation de leur prose. Il est d’ailleurs 4 noter que cette allé-
gorisation est tout a fait cohérente avec 'apport virgilien :
celui d’un univers poétique ou tout se tient par une universelle
sympathie et ou, comme tel, tout peut étre signifiant d’autre chose.
A ce niveau dernier d’un discours exégétique, parénétique ou
historiographique, ’expression symbolique s’efforce a déchiffrer
les inconnues d’une vraie tréalité, située au dela de 'univers
extérieur et intérieur. Le discours rectiligne de la prose (* pro-

1 Pout Ammien, pages du chap. 14 de G. SABBAH, La méthode d’ Ammien Marcellin,
avec leur intéressante bibliographie. Pour Ambroise, on verta maintenant les
conclusions trés suggestives de la thése d’Hervé Savonw, Saint Ambroise devant
Dexégése de Philon le Juif. Recherches sur les traités philoniens d’ Ambroise de Milan
(patue en 1977 aux Etudes Augustiniennes). H. Savon a décrit dans ses conclu-
sions la structure du systéme christique d’expression symbolique (donc d’exégese
universelle) chez Ambroise. Il vient d’en montrer les conséquences pour I’esthé-
tique d’Ambroise dans une communication a la Société des Etudes Latines (qui
sera publiée dans la REL de 1976).



462 JACQUES FONTAINE

uorsa oratio 1) se contourne (tel le zersus) pour mieux accéder aux
énigmes, et pour ainsi dire se modeler sur le mystere entrevu
des choses et des étres. Le langage du prédicateur et celui de
Ihistorien se chargent ainsi d’une couleur philosophique et
religieuse, et la parole de chacun devient aussi un exercice spiti-
tuel, c’est-a-dire un cheminement vers la connaissance de I’absolu.
Nulle part cette dimension symbolique de 'expression, qui
est aussi celle des catégories symboliques de I’entendement
« antique tardif », n’apparait plus clairement que dans la chasse
aux mirabilia poutsuivie par nos deux auteurs sur des terrains
différents, mais dans le méme esprit de curiositas. En ce sens, plus
d’une page d’Ambroise et d’Ammien ressortit au genre précis
illustré par Pceuvre de Solin : celui des Collectanea rerum memo-
rabilinm. 1un et autre cedent alors aux séductions des belles
histoires légendaires, qu’ils content avec une sorte de gout-
mandise intellectuelle et de ferveur contenue. Récits thauma-
turgiques et merveilles de la Création explorées dans le sillage
de I’ Hexaemeron de Basile de Césarée répondent, chez Ambroise,
a ce que sont chez Ammien les amours des palmiers ou des
huitres perlieres, ou encore les merveilles captivantes de la Chine
et de I’ Arabie heureuse. Dans de tels passages, la cloison tombe
entre la réalité et la fiction, et 'imagination en éveil devant cette
légende (ce qu’il « faut lire » !) trouve 4 ses divagations I’excuse
de croire déchiffrer une partie menue du mystére du monde, et
d’en tirer aussitot des justifications moralisantes.
Théoriquement exclu par les exigences de la vérité révélée
aussi bien que par les ambitions polybiennes d’une histoire
positive et critique !, un genre qui devrait étre doublement

1 On trouvera une démonstration rigoureuse de la cohérence théorique du projet
d’Ammien, et de ses affinités directes et conscientes avec la théorie historiographique
de Polybe, dans la premiére partie de 'important livte de Guy Sabbah. Pour les
tentations romanesques chez les chrétiens, dés I’dge de la rédaction du Nouveau
Testament, voir les apoctyphes en général, et les Acta Petri ou I Apocalypsis Petri
A titre exemplaire. Le domaine périphérique de I’hagiographie a trés rapidement
servi d’abces de fixation de I'imaginaire: voir les travaux classiques du Peére
H. Delehaye sur les « Passions littéraires » et, ici méme, I’étude de M. Fuhrmann.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 463

honni affeure ainsi dans la prédication milanaise aussi bien que
dans I’histoire romaine : c’est le roman, produit d’une fonction
fabulatrice que ni la foi ni la raison ne parviennent a refouler
absolument. Ambroise et Ammien croient ainsi saisir la réalité
dernieére quand ils n’étreignent que des fictions, mais si chat-
mantes, qu’elles donnent 4 leurs ceuvres une part de réve que
réclamaient aussi passionnément leurs publics respectifs: juste-
ment parce que cette part de réve tient une place considérable
dans la mentalité de I’Antiquité tardive, éprise des pseudo-
sciences sinon des sciences occultes .

x T ox

Ronsard pouvait se croire fidéle 4 une certaine métaphy-
sique antique quand il formula son beau vers: « La matiére
demeure et la forme se perd». Notre enquéte nous amene 2
proposer cette vérité complémentaire, dans 'ordre particulier
de la vie des formes littéraires: « La matiére évolue et les formes
survivent» — sous des aspects nouveaux, que métamorphose
lentement I’évolution méme des contenus —. Ces formes de
I’ Antiquité tardive sont 4 la fois semblables et différentes, selon
des formules que le temps modifie constamment. L’antinomie
absolue que les siecles qui nous ont précédés ont cru percevoir
entre paganisme et christianisme apparait aujourd’hui en grande
partie périmée, et plus idéologique que scientifique. Il n’y a pas,
au IVe siécle, de genres littéraires « substantiellement paiens »,

! Ce déchainement pseudo-scientifique d’une imagination souvent poétique a été
bien mis en valeur dans les travaux classiques d’A.-]J. FESTUGIERE, La révélation
d’Hermés Trismégiste (Patis 1949-1954); puis, de fagcon plus ample et plus synthé-
tique, dans d’excellents chapitres de Jean BAYET, Histoire politique et psychologique
de la religion romaine® (Patis 1969). Voir aussi P. Brown, The World of Late Antiguity,
et bien des pages de E. R. Dopbs, Pagan and Christian in an Age of Anxiety (Cam-
bridge 1965). Pour le gout des mirabilia, tel qu’il émerge d’abord avec force chez
Apulée, voir les deux études de H. J. MeTTE (in A & A4 16 (1970)) et S. LANCEL
(in RHR 160 (1961), 25 sq.) sut la curiositas chez Apulée, avec ses aspects naifs et
ses préoccupations métaphysiques, également irrécusables.



464 JACQUES FONTAINE

et il y a tres peu de genres « substantiellement chrétiens» ?,
pour la raison que, dans 'ordre de la création littéraire, il serait
faux de croire que la fonction crée ex mbilo son organe, et le
seul message son langage. Il n’y a guére eu, du moins dans I’oz-
dre des formes, des tons et des techniques, de « concessions au
gout du public», a partir d’une problématique de conflit pro-
gressivement réduite par un ajustement de la Parole judéo-
chrétienne a sa traduction en des langages artistiques antiques.
Car, méme pour un croyant, cette Parole apparait aujourd’hui
trés anciennement « enveloppée », comme le disait le P. Pouget,
dans les langages successifs ou elle s’est incarnée : c’est pout-
quoi la fin de I Ancien Testament est écrite en grec, et de plus en
plus tributaire, en tous ses langages, des formes et des modes
d’expression littéraire du monde hellénistique 2.

Il y avait 1a de puissantes raisons de fait pour que l'inter-
férence des formes littéraires classiques fat en quelque sotte
congénitale aux diverses formes d’expression littéraire du chris-
tianisme. Cette préhistoire du dialogue entre « la civilisation de
I’ Antiquité et le christianisme », selon le titre du beau livre de
Marcel Simon, gageait objectivement, par avance, les convet-
gences de formes que nous venons d’obsetver entre auteurs

1 Nous teptrenons ainsi, pout les critiquer amicalement, certaines des formules
que M. Fuhrmann nous avait soumises et développées, au cours de la corres-
pondance personnelle qui a préparé 'organisation des présents Ewntretiens.

I

2 Cette considération va dans le sens de la ctitique (patfois abusive) de la notion
de « christianisme », dans le sens ou elle sert depuis un demi-siecle de « concept
opératoire » a I’Ecole de Bonn depuis F.-]. Dolger, et dans ’ensemble des publi-
cations sur Antike und Christentum. Car il est bien vrai que, depuis trés longtemps
(et bien avant sa naissance, si ’on considere ’évolution du judaisme hellénistique
a la lumiere du Livre de la Sagesse de Salomon), le Christentum est dans I’ Antike et ne
peut donc lui étre opposé dans un absolu quasi anhistorique. Il est non moins
vrai que son message n’est pas réductible a une « hellénisation du kérygme»
comme on I’a cru sur la foi de grands théologiens de la fin du siécle detnier. Il y a
bien, pour emprunter une formule commode — et juste — 2 un titre de J. DaNIE-
Lou, une dualité entre Message évangélique et culture hellénistique. Mais il faut, ici aussi,
« tenir les deux bouts de la chaine». Ce qu’a fait, avec une lucidité et une délica-
tesse admirables, Marcel StmoN dans sa syntheése sur La civilisation de I’ Antiquité
et le christianisme (Paris 1972).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 465

chrétiens, demi-chrétiens et non-chrétiens, dans 'unité de cette
Antiquité tardive dont ils sont tous également les tributaires et
les représentants éminents. Une « convivance» de pres de
quatre siecles a renforcé encore ces convergences, pat les liens
d’une double convetsion mutuelle : la « conversion de la cultutre
antique », analysée par J.-Cl. Fredouille chez Tertullien, mais
aussi la « conversion du christianisme» a la culture antique,
observée avec humour et pertinence par Peter Brown . Tout
cela concourait 4 une osmose dont la constatation nous impose
une nouvelle problématique des recherches a venir sur les formes
et les tons dans les ceuvres du siécle de Théodose.

Un demi-siécle apres les travaux de F.-J. Dolger et deson
école, la barriere entre « Antiquité » et « christianisme » apparait
de plus en plus fragile et, sur bien des points, récusable. La forme
n’est pas un ingrédient extérieur surajouté a4 une matiere pré-
existante, et ’écrivain ne travaille pas, en fait, 4 la maniere du
démiurge dans le 77mée de Platon. Ewitte spiritum tunm et crea-
buntur : Pécrivain antique travaille plutdt a la maniére du Dieu
Créateur judéo-chrétien, par une parole agissante qui ne saurait
préexister absolument 4 sa mise en forme. Mais cette patrole
humaine part de 'unité d’un langage commun poutr exprimer
la diversité de ses messages particuliers. Ce langage est celui
d’un fond culturel commun a tous les lettrés de I’Antiquité
tardive occidentale. Dans les cas examinés ici, il est fait des for-
mes différenciées du latin littéraire, dans ce climat esthétique
particulier que I’on pourrait appeler le gott théodosien.

Un tel concept opératoire implique plusieurs régles de
méthode. Il suppose une unité du gott, indépendante, du moins

1 Dans son livte The World of Late Antiquity, 82 (titre du chapitre: « The Convet-
sion of Christianity, 300-363 »). Les deux phénomeénes sont envisagés a des niveaux
bien différents: littéraire et personnel chez J.-Cl. Fredouille, historique et général
chez P. Brown: il s’agit de Bildung dans le premier, de Ku/tur dans le second. Mais
il reste que la religion chrétienne et les formes de la civilisation antique tardive
(incluant certaines formes culturelles, parmi lesquelles les genres littéraires) se
sont bien « tournées 1'une vers ’autre », et en ce sens « converties » 'une a I'autre,
entre 200 et 400.



466 JACQUES FONTAINE

au départ, des options idéologiques et religicuses des artistes de
la parole vivante. Il implique ainsi la recherche d’une typologie
globale des formes littéraires, induite de la comparaison minu-
tieuse des formes jumelles, issues des mémes racines antiques,
et rapprochées par des phénomenes d’osmose horizontale qui
sont encore loin d’avoir été explorés comme ils le méritent :
ainsi entre I’hagiographie et I’arétalogie, ’hymnodie chrétienne
et I’hymnodie paienne (philosophique ou purement littéraire),
les panégyriques impériaux et les panégyriques des martyrs, les
correspondances d’Ambroise et de Symmaque, etc. Seules de
telles enquétes permettront de saisir, a tous les niveaux de sa
mise en forme, une parole de quelque fagon commune 2 tous les
écrivains d’une génération donnée, conditionnée dans les mémes
conjonctures historiques par une méme société qui la produit
et la « consomme », et donc par une méme mentalité esthétique
fondamentale.

Le phénomene particulier, dont nous avons exploré compa-
rativement quelques aspects, montre a la fois, chez les écrivains
les plus divers de I’dge théodosien, la permanence et la vitalité
nouvelle d’une tres ancienne tendance de la littérature hellé-
nistique : celle d’une époque de la littérature grecque qui avait
tout a la fois savamment étiqueté une terminologie précise et
diversifiée des genres littéraires, et pris une sorte de malin
plaisir a renier pratiquement la spécificité de ces gentes, en
s’efforcant, dans le cadre d’une ceuvre donnée, de les faire inter-
férer et communiquer entre eux. Considérée dans la perspective
de cet héritage, I’ Antiquité tardive apparait comme 1’dge hellé-
nistique par excellence de la littérature latine ! : celui ou de telles
tendances de la création littéraire sont portées a des mélanges
extrémes, d’une subtilité inégalée. Il y a, 2 ce phénoméne pa-
roxystique, des raisons objectives d’analogie, dans la chronologie

1 Le seul authentiquement alexandrin, patce qu’il se trouve au terme d’un large
demi-millénaire de littérature latine, comme l’alexandrinisme grec était apparu
au terme d’un large demi-millénaire de littérature grecque.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 467

relative du développement des formes littéraires en Gréce et 2
Rome: il y a presque le méme demi-millénaire entre Virgile
et Ausone, ou Horace et Ambroise, que jadis entre Homere et
Callimaque, ou Archiloque et Méléagre. En dépit des « téles-
copages» chronologiques qui ont rendu les grands poetes
romains du premier siécle av. J.-C. contemporains d’un
alexandrinisme vivant — et qui ont fait d’Archias un contem-
porain de Lucréce et d’Horace —, il reste que le véritable
alexandrinisme latin est celui qui trouve des sortes de Lyco-
phrons en Optatianus Porphyrius et méme parfois en Ausone
(nous pensons ici a telle digression érudite et abstruse de la
Moselle), voir aussi, dans une certaine mesure, son Clitarque
en Ammien.

Pas plus que la conversion au christianisme n’implique un
changement total de la personnalité (mais seulement une réo-
rientation nonvelle de ses structures et de ses valeuts), le christia-
nisme n’interpose une contradiction irréductible entre les fins
et les moyens de la création littéraire traditionnelle. Les chrétiens,
oublieux des conseils de leur Maitre, ont commencé par mettre
leur vin nouveau dans de vieilles outtes : dans la plupart des
cas, elles ont mis fort longtemps a éclater, si tant est qu’elles y
soient jamais parvenues. On se condamnerait donc a de graves
illusions d’optique, si ’on continuait d’zsoler ’étude de la litté-
rature latine chrétienne au nom de son christianisme *. Car on
risquerait de prendre pour une nouveauté chrétienne tel trait
qui se révele caractériser, beaucoup plus largement, 'ensemble
des formes d’expression littéraire de I’Antiquité tardive comme

1 Qu’on le fasse négativement, dans une petspective idéologique d’ordre anti-
clérical et antichrétien (Voltaire, Gibbon) ou simplement esthétique (mépris du
XVIIIe siecle pour tout le post-classique — « le génie n’a qu’un siécle...» — ou
le non-classique considéré comme barbare ou barbarisé); ou pour des raisons
positives de mise en valeur, quasi apologétique, de l'originalité absolue du
christianisme, en confondant un peu le message et ses langages: ainsi dans la
petspective d’Antike und Christentum, ou dans celle du «latin des chrétiens »:
deux problématiques créées par ces prétres catholiques que furent F.-]. Dolger
et Jos. Schrijnen.



468 JACQUES FONTAINE

telle. Ainsi Albert Blaise a-t-il pris pour des « christianismes »
le symbolisme et le langage affectif que ’on retrouve, sous des
especes distinctes mais néanmoins radicalement analogues, dans
tant de pages d’Ammien Marcellin...!. Cest pourquoi il est
indispensable de travailler « horizontalement», et moins de
compenser que de compléter Pattention aux filieres historiques
et individuelles, héritée du XIXe siecle, par une sorte de socio-
logie de la littérature, et des conditions réelles et collectives de la
création artistique a 'intérieur d’une génération donnée. Notre
intelligence plus exacte d’une ceuvre située en telle génération
est au prix de ce comparatisme synchronique.

En fait, les chrétiens du IVe siecle ne se sont pas exactement
proposé d’« adapter» des gentes antiques 4 une nouvelle utili-
sation chrétienne 2. Mais ’on doit constater, au niveau des
procédés et des formes qui est aussi celui des « lois des genres »,
que la relativité croissante de la notion de genre ne tient pas,
dans ces générations, a4 une sorte de couple de forces mutantes
qui serait d’une part certain épuisement de la créativité du
« paganisme », et d’autre part une sorte d’obscurantisme crois-
sant du christianisme. Il faut plutét commencer par constater

1 Dans la pattie stylistique de son petit Manuel du latin chrétien (Strasbourg 1955):
symbolisme et langage figuré, d’autre part langage affectif, lui apparaissent comme
les traits spécifiques du style chrétien. D’une autre maniere, en raison de I’écart
des tempéraments aussi bien que des langages et de leurs sources collectives et
personnelles, de tels traits apparaissent logiquement dans bien d’autres ceuvres
du IVe siecle. Mais qu’il y ait une inflexion chrétienne de ces tons particuliers,
inflexion due peut-étre a certaine spécificité d’une affection humaine éclairée et
formée par la charité, et slirement a la pratique approfondie des langages scriptu-
raires (méme en traduction), cela est difficilement niable.

% Au sens ou il se serait agi de remplacer ou de sutclasset les gentes littéraires
antiques: sur la nécessaire critique de ces conceptions, cf. ’étude de R. Herzog,
supra pp. 373 sqq. En revanche, ils en ont révolutionné ’esprit et méme l'utilisation
concrete, comme le montrent ici la « spiritualisation» de certains genres poétiques
précis chez Paulin de Nole (étudiée par R. Herzog) et la véritable métamorphose
homilétique que subit 'oraison funébre a partir de son Sify im Leben au cceur
d’une liturgie funéraire, et donc entre les « prises de parole » sacrées des lectures
scripturaires et de I’hymnodie (étude d’Y.-M. Duval, supra pp. 235 sqq.).



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 469

que Pon est en présence d’'un phénomeéne général. A ce titre,
il doit étre expliqué dans le cadre de la « mentalité antique tat-
dive », telle quelle a été modelée en Occident par toute une
évolution politique et militaire, économique et spirituelle, de la
société romaine depuis le III¢ siecle. Dans une telle perspective,
la recherche accrue, souvent abusive, du mélange des formes
et des tons, traduit chez tous nos écrivains un malaise intérieut
que ne suffirait gueére a expliquer quelque névropathie indi-
viduelle et tempéramentale d’Ausone, d’ Ambroise ou d’ Ammien.
Ce malaise est celui de tous les post-classicismes acculés « 4
chercher du nouveau, n’en fht-il plus au monde», a4 secouet
la tyrannie des genres dans le sens ou les grands écrivains ale-
xandrins avaient eux-mémes cherché a se libérer : par des em-
prunts diversifiés, par la fragmentation et la miniaturisation, par
une certaine fronde envers les grands genres et les gros livres 1.

En second lieu, dans ce siecle de la polychromie ou triom-
phent les symphonies chromatiques des mosaiques et de I'opus
sectile, comment s’étonner, dans la création littéraire, d’étre mis
en présence d’une résurgence si vivace des valeurs hellénistiques
de la poikilia ? Celle-ci est vivement stimulée par 'aggravation
du fastidium legentis (sine aundientis) dans Daristocratie tradition-
nellement lettrée, mais dont telles pages célebres d’Ammien
accusent si violemment la « déculturation » accélérée 2. D’ol

1 Dans les trois cas examinés ici, Ammien fait-il exception poutr ce point précis ?
Il faudrait se représenter mieux la fragmentation de I’ceuvre en recitationes dis-
tinctes, et aussi, dans ’ceuvte méme, les ruptutres introduites par des digressions
relativement nombreuses et étendues.

% Les digressions romaines y insistent 2 plusieurs teprises (voir XIV 6, 15 et 18:
défiance envers les lettrés et préférence maniaque pour la musique aux dépens
de la lecture; XXVIII 4, 14 et 27: lectures restreintes a Marius Maximus et
Juvénal, inculture et hostilité a la culture). Méme s’il faut faire la part de la
convention et d’une généralisation indue des cas particuliers, dans cette double
galerie de portraits, et méme s’il est vrai que la phrase célebre sur les « biblio-
théeques fermées comme des tombeaux » poutrait se référer au dépit d’Ammien
devant les aristocrates qui n’ont pas voulu lui ouvrir leurs archives familiales (on
est amené 2 entrer dans leurs vues aptés avoir lu Ammien ]), il reste que toute
cette fumée ne saurait s’expliquer sans feu.



470 JACQUES FONTAINE

la nécessité, consentie, de faire du nouveau avec de I’ancien,
comme les constructeurs et sculpteurs de I'arc de Constantin,
et de réduire souvent la créativité formelle aux étroites limites
d’une sorte d’adresse combinatoire d’ordre supérieur.

Au plus profond, cette instabilité des formes de tout discours
trahit ou exprime consciemment la crise spirituelle d’une civi-
lisation a laquelle le désastre d’Andtinople a achevé de révéler
le sentiment de sa mortalité fragile : en un «dge d’anxiété »,
c’est cette « douleur de vivre » que Ranuccio Bianchi Bandinelli
croyait percevoir comme une sorte de romantisme profond
dans Pesthétique plastique du Bas-Empire; cet ozherworldliness
dont Peter Brown fait une composante fondamentale de la
conscience religieuse tardive; bref, ce que, d’une formule de
Miguel de Unamuno, on pourrait appeler, chez les hommes de
ce temps, ce qu’il nommait en philosophe «le sentiment tra-
gique de la vie». I’homme de I’Antiquité tardive (@ fortiori
Pécrivain qui vit cette expérience intérieure aussi consciemment
que possible, et qui cherche toujours a s’en délivrer de quelque
maniere dans sa création) est un homme compligué, dans une
société qui n’est pas simple ni sereine, mais bien remplie de
contradictions et d’angoisses, qui vont s’aggravant. Cest aussi
pourquoi, dans I’esthétique de ce temps, les siecles de la « noble
simplicité et de la grandeur silencieuse» sont bien passés. Le
naturalisme s’efface des arts plastiques au profit d’un art violent
et symbolique, voire, dans une bonne mesure, abstrait du présent
éphémere. Des lors, I'anxiété de ressaisir et de sauver, malgré
tout, la totalité d’une culture menacée avec la civilisation méme
qui la supporte — et cela jusque dans ces franges de I’étrange
et de 'occulte —, une telle anxiété engendre cette sorte de mal-
heur de la conscience esthétique, qui cherche 4 se rassurer par
la tension d’une constante surenchere. Dans cet effort pour sut-
vivre et se dépasser, par tous les moyens accumulés 2 travers
un long millénaire, la création littéraire se dirige tout droit
vers la préciosité de Sidoine Apollinaire, vers le galimatias
d’Ennode de Pavie, vers ’hermétisme et (déja) le « trobar clus»



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 471

des Hisperica famina. Aupres de ces quintessences de mélanges
trop raffinés ou (et ?) déja barbares, les vieilles valeurs de la
satura romaine paraissent d’une simplicité encore enfantine.
Mais nos auteurs sont déja plus qu’a mi-chemin de cette trés
longue évolution.

A partit d’une constatation de ce «facteur commun »
générigue, il deviendra possible de mieux petcevoir, par différence,
que le mélange des formes et des tons ne se présente pas avec la
méme formule de dosage dans chacune des ceuvres que nous
avons échantillonnées. Le facteur particulier et spécifigue aux
écrivains chrétiens tient évidemment a4 la richesse nouvelle
d’une panoplie de modéles dans lesquels interviennent 2 la fois
la bibliotheca sacra des Ectitures et les deux siecles de littérature
latine chrétienne qui les ont immédiatement précédés. Mais la
majeure partie des écrivains chrétiens de I’dge théodosien sont
encore des convettis au sens proptre ou au sens figuré !, et tous
se sont formés dans les écoles traditionnelles. Cela est aussi une
puissante raison de fait pour considérer toujours méthodique-
ment, dans Panalyse de leurs moyens et de leurs techniques d’ex-
pression, que le christianisme intervient en vérit€é comme un
facteur second, a tout le moins au sens chronologique du mot.
Pour autant, il serait imprudent de ne vouloir considéret chez
eux le christianisme, au niveau précis des problémes de formes
et de styles, que comme «lexpérience de la nouveauté»
(INeubeitserlebnis) dont patlait Katl Priimm (aptes le Christ de
I’ Apocalypse).

Au début du TVe siecle, Lactance soulignait encore combien
ceux qui avaient voulu se dépouiller trop t6t de leur « vieil
homme » esthétique, tel Cyptien, avaient fait fausse route, face
a un public profane pour lequel un langage trop strictement

111 est encote des convertis au sens propre: instruits et baptisés a 'age adulte;
mais la dominante de la fin du IVe si¢cle est la conversion du christianisme

« sociologique » a la vie patfaite, en particulier dans les cadres de I'expérience
ascétique et monastique.



472 JACQUES FONTAINE

scripturaire ne pouvait que demeurer lettre morte. Cest donc
le souci méme de communication kérygmatique et d’efficacité
pastorale qui fut, et reste pour nous, le plus str garant de
Pintérét de notre hypothese de travail. Se faire Juif avec les Juifs
et Grec avec les Grecs, c’était aussi, au IVe siecle, accepter les
normes implicites dictées a I'orateur-écrivain par une mentalité
esthétique commune et par les régles d’un gotit composite,
parmi lesquelles le mélange subtil des genres et des tons demeu-
rait une requéte fondamentale, entre bien d’autres qu’un large
programme de monographies comparatives devrait nous pet-
mettre de découvrir progressivement.



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 473

DISCUSSION

M. Hergog: Die Methode, die Herr Fontaine gewihlt hat,
besteht in dem Erweis einer gemeinsamen #sthetischen Mentalitit,
dem Erweis einer theodosianischen Literaturepoche iiber « kon-
fessionelle » Schranken hinweg. Diese Methode erreicht, besonders
eindrucksvoll, in dem engen Aneinanderriicken des Ammianus
Marcellinus und des Ambrosius, dass die Forschung das Bewusstsein
einer eigenen und unverwechselbaren literarischen Epoche Spitantike
gewinnt. Ist dies Bewusstsein einmal erreicht, so ergibt sich doch
dann erst, wie die gesamten Diskussionen gezeigt haben, das Kern-
problem dieser literarischen Epoche: wenn diese in so tiberwiegender
Weise von christlich-programmatischen, jedenfalls nicht dezidiert-
paganen Schriftstellern reprisentiert wird, hat es moglicherweise
einen spezifischen Beitrag christlicher (biblischer, exegetischer,
liturgischer) Kommunikationssituationen gegeben, der der spit-
antiken Synthese nicht nur Formen hinzufiigte, sondern die eigentlich
neuartigen, strukturell iiberlegenen, und fiir das Mittelalter folgen-
reichen, also die fiir die Spitantike eigentlich «leitenden» und
repriasentativen Formen? Fiir die Beantwortung dieser Frage diirfte
sich nicht so sehr die Methode der Synopse, der komparativen
Synthese, wie die Anwendung der Kriterien der Funktion und des
Publikums empfehlen, die bei jedem einzelnen Werk untersucht
werden sollten. Vielleicht werden solche Untersuchungen eine
Reichhaltigkeit dieser literarischen Epoche belegen kénnen, wie sie
uns J. Fontaine s#b umbra futuri hat erkennen lassen.

M. Fubrmann: Vieles von dem, was Herr Fontaine darlegt,
leuchtet mir unmittelbar ein; insbesondere der Vergleich zwischen
Ambrosius und Ammian hat mich sehr beeindruckt.

Ich frage mich allerdings, ob man — auf der Suche nach dem
Gemeinsamen der theodosianischen Epoche — gut daran tut, den



474 DISCUSSION

Begriff « Gattung » in den grossen Mischungsprozess einzubeziehen.
Mir scheint, dass man die Phinomene, die Herr Fontaine vorfiihrt,
auf den Stil und die Motive, auf die allgemeine Einstellung und die
beherrschenden Tendenzen der Zeit beziehen sollte, nicht aber auf
die Gattungen. Denn wenn wir erkliren, auch die Gattungen liessen
sich in der Spitantike nicht mehr klar voneinander abgrenzen, dann
tehlt uns eine Kategorie fiir etwas, das auch damals deutliche Kon-
turen gezeigt hat: fur die verschiedenen Verwendungsweisen von
Literatur. Ein Preisgedicht auf einen Fluss und ein liturgischer
Hymnus mogen noch so viele Gemeinsamkeiten erkennen lassen:
sie hatten gleichwohl einen je verschiedenen « Sitz im Leben », sie
waren mit je verschiedenen Institutionen, Konventionen und
Publikumserwartungen verkniipft. Es mag bei einem spitantiken
Literaturwerk, wenn man es fiir sich betrachtet, schwierig sein, eine
bestimmte Gattung namhaft zu machen — die jeweilige Verwendung,
fur die es bestimmt war, gestattet im allgemeinen eine eindeutige
Entscheidung. Kurz und gut: gerade bei spitantiken Literaturwerken
ist es nicht angezeigt, nach werkimmanenten Kriterien bestimmen
zu wollen, was eine Gattung sei; man benétigt dort einen funk-
tionellen, auf die Institutionen und das Publikum bezogenen Gat-
tungsbegriff.

M. Fontaine: 11 ne s’agit pas seulement, M. Herzog, d’une spé-
culation sub umbra futuri, mais des résultats d’un effort réalisé pour
établir un bilan, provisoire et rationnel, d’impressions et d’observa-
tions précises accumulées au cours d’un travail philologique de
commentaire et d’édition, effectué en séminaire, sur la plupart des
textes que j’ai pris en considération dans mon exposé.

J’en viens au point essentiel. Je me refuse 2 m’en tenir a Iintui-
tion d’un syncrétisme littéraire assez vague. La spécificit¢ d’une
ceuvre chrétienne signifie a4 la fois l'irréductible originalité d’une
création, mais aussi la spéeification a partir d’un point de départ plus
gnéral, et pour ainsi dire apparition d’une espéce a partir d™un genre.
Dans cette optique, il n’y va donc pas seulement de 'empreinte
originale donnée a telle ceuvre par un auteur chrétien qui destine



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 475

cette ceuvre a un public particulier: il faut aussi considérer la facon
dont cette création se rattache a son époque, et méme 2 I’ensemble
de la production littéraire et de la culture latine dans telle génération
particuliere du IVe siecle. Bref, il faut d’abord tenir compte de tous
les conditionnements collectifs de cette ceuvre par la société de son
temps, et non seulement par ses destinataires précis.

Mon hypothéese, fondée sur des observations nombreuses et
diverses, est la suivante: dans la génération de Théodose, il existe
un certain nombre de parameétres généraux dans la position des
problémes de la beauté littéraire — que ’on cherche 2 cerner cette
réalité par les concepts de « mentalité esthétique », de « golit » ou de
Zeitgeist. Ceci posé, cette premiere phase d’enquéte ne supprime pas
la phase ultérieure de recherche: celle qui tente de saisir P’irréduc-
tible spécificité d’une ceuvre chrétienne et de sa forme, en tant que
déterminée par le christianisme. Mais la détermination des éléments
globaux permettra peut-étre de ne pas prendre pour spécifique du
christianisme ce qui risque d’étre, dans plus d’un cas, un élément
commun 2a toutes les formes littéraires de I'époque (cf. mes consta-
tations sur les formes de la 772 Martini, supra p. 428 sq.). Mon objec-
tif est d’atteindre finalement la spécificité chrétienne avec plus de
discernement, et non pas de la réduire a des facteurs «antiques
tardifs ».

Ces précisions laissent clairement entendre que je n’ai nullement
la prétention de récuser le fait que la notion de genre apparait dans
la création organique, et donc unitaire, de ’ceuvre adressée par un
auteur précis 2 un public déterminé, dans une conjoncture ou ces
données spécifigues interviennent bien, pour I’ceuvre chrétienne, dans
un contexte chrétien. Mon enquéte d’aujourd’hui se situe d’ailleurs
en deca du genre, au niveau d’un phénomene ot plutot que de genres,
il s’agit encore de fons, d’éclairages esthétiques, de valeurs traduites
dans des techniques diverses. Ces formes littéraires mettent en cause
des phénomeénes de style, au sens large ef précis du mot; ils retentissent
sur la physionomie particuliere et les mutations du genre, ils ne s’y
substituent pas. Bref, cette enquéte est complémentaire de celles qui
ont été précédemment présentées ici; elle ne les contredit pas.



476 DISCUSSION

M. Schmidt: EBine einseitige Lektiire Thres Exposés konnte den
Eindruck vermitteln, als sei im spiten 4. Jh. die Konfession des
Verfassers fiir ein gegebenes Werk nur von akzidenteller Bedeutung.
Zwar ist Thre Warnung vor einer weitgehenden gegenseitigen Ab-
schottung christlicher und heidnischer Literatur gerade in dieser
Epoche sehr zu beherzigen, und fiir die Homogenitit der stilistisch-
rhetorischen Basis haben Sie iiberzeugende Argumente gebracht.
Achtet man jedoch stirker auf Gattungen, Inhalte und Funktionen,
so gewinnt eine religios bedingte Divergenz wieder stirker Kontur.
Dies sei auch meinerseits an Hand einer autobiographischen Linie
verdeutlicht.

Bei meiner Arbeit tiber den Historiker Tulius Obsequens hat
sich mir eine bestimmte Tendenz der heidnischen Geschichtsdeutung
ergeben; zu den mehr oder weniger dezidierten und engagierten
Paganen sind auch Praetextatus und Symmachus, Rutilius Nama-
tianus und Macrobius zu rechnen. Mit Claudians Panegyrik ist mir
sodann eine Hofdichtung begegnet, wo die personliche Religiositit
tir das Werk ohne Bedeutung ist; dieser &lassigistisch orientierten
Literatur wiren etwas noch Ausonius und Ammian zuzurechnen.
Prudentius verkorpert — und von meinen Dialog-Autoren Sulpicius
Severus und der Augustin des Cassiciacum-Phase — jenen Typ des,
wenn man so will, /Zberalen Christen, der eine weitgehende Ver-
schmelzung von heidnischer Form und christlichem Inhalt nicht als
grundsitzliches Problem oder uniiberwindliche Schwierigkeit be-
greift, der wirklich — in Threr Formulierung — neuen Wein
in alte Schliuche giesst. Schliesslich bin ich auf den Kon-
troversdialog gestossen, der sich der Norm dsthetischer Askese
verpflichtet glaubt. Fiir Autoren wie Ambrosius, Paulin oder den
spiateren Augustin — in der Theorie auch fiir Hieronymus —
resultiert der Magnetismus des christlich-asketischen Ideals in einer
weitgehenden inhaltlich-formalen Christianisierung ihrer literarischen
Tatigkeit.

Erst wenn wir die — bei allen Ubergingen und Diskrepanzen
zwischen Ideal und Realisierung — zwischen diesen vier Gruppen
durchgehaltene Spannung recht fassen, werden wir unserer Epoche



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 477

in ihrem Ubergangscharakter hin zu der mit Sidonius einsetzenden
Phase gerecht werden, in der sich Heiden wie Christen als Klassiker
in dem friedlichen Nebeneinander einer Bibliothek wiederfinden,
in der ein vergilianisierendes Epos ein Gebet an Christus einsch-
liessen kann (Coripp) oder bestimmte Altersstufen oder Stadien der
kirchlichen Hierarchie der legitimen Beschiftigung mit klassischer
Literatur offen stehen (Ennodius).

M. Fontaine: Pour ce que vous avez dit au début de votre inter-
vention, je vous renvoie a ma réponse aux objections de MM. Herzog
et Fuhrmann. Votre quadripartition idéologique des auteurs de ’age
théodosien est trés séduisante, et je partage tout 4 fait ’idée que le
christianisme des auteurs, entendu comme une expérience religieuse
personnelle, a pu modifier toute leur Weltanschaunng — y comptis
esthétique —, et en bouleverser I’échelle des valeurs. C’est ’hypo-
thése dont j’étais parti pour étudier, au III® siécle, la genese des
styles latins chrétiens (cf. supra p. 427 n. 2), aussi bien qu’ensuite
I’essor et les mutations de leur conscience esthétique (cf. p. 428 n. 1).
Les résultats ont été décevants: la conversion du style et de la cons-
cience esthétique s’est en effet révélée trés lente et notablement
incomplete, voire difficilement perceptible, et cela jusque dans le
quatriéme groupe de M. Schmidt. En effet, méme chez ces « extré-
mistes », disons plutot chez ces chrétiens plus radicaux dans leurs
exigences, non seulement les modeles bibliques et chrétiens ne font
toujours sentir que modérément leur influence; mais il arrive parfois
a ces écrivains d’en jouer de maniére assez mondaine, en pastichant,
non sans malice ni sans des intentions assez purement ludiques, tel
texte ou telle expression empruntés a la Bible. Ainsi, dans la corres-
pondance de Jérome, ou a fortiori de Paulin. Il faut évidemment
faire une exception de taille: celle des Confessions augustiniennes,
dans lesquelles on voit les Psaumes imprégner tous les niveaux du
langage, depuis les citations et allusions de tout ordre a la lettre de
tel verset ou fragment de verset, jusqu’a la structure du genre
méme de l’autobiographie. Mais cette réussite demeure exception-
nelle et malheureusement assez isolée. La richesse et la puissance



478 DISCUSSION

de renouvellement de la « greffe » biblique ne me semble pas avoir
été assez clairement pergue, ni suffisamment prise au sérieux, méme
par les écrivains les plus chrétiens de ’age théodosien.

M. Dunval: Les déclarations des auteurs concernant leurs principes
esthétiques sont assurément plus nombreuses que leur mise en
application et concernent plus souvent la prose que la poésie. Chez
les poétes on peut cependant citer les déclarations de Paulin 4 Ausone
qui Pinvitait, dans les temps qui ont suivi sa conversion, a pout-
suivre son ceuvre de pocte léger. Paulin refuse en invoquant la néces-
sité d’une conversion totale (Carz. 10). On peut dire qu’il a recherché
une conversion de son style en prose dans plusieurs de ses Lettres
qui essaient d’imiter le style biblique. Assurément, celui qui a su le
mieux convertir son style chaque fois qu’il n’était pas nécessaire de
faire autrement est saint Augustin; pourtant, il n’a pas écrit en vers,
sauf justement le Psaume abécédaire destiné au peuple.

M. Fontaine: En matiere de styles « convertis» a un dépouille-
ment ascétique de l’expression, je penserais plutdt au classicisme
"sévere de la prose de Cassien et de saint Léon, et d’abord de Cyprien
(voir op. cit. supra p. 427 n. 2, aux pages 149 sqq.). Mais outre ce
genus humile, qui répond au style de vie des ascetes, il faudrait faire
sa place a une grandiloguentia christiana, qui n’est pas en contradiction
avec un idéal de simplicité. Il y a pluralité de styles chrétiens, ou,
mieux, de styles adoptés par des auteurs chrétiens. En ce domaine
situé au-dessous du niveau des gentes, on constate que les auteurs
de la fin du IVe siécle manifestent une grande diversité d’options.
Mais rares sont ceux qui se sont vraiment approchés d’un idéal de
mimétisme biblique — celui-ci étant d’ailleurs a concevoir trés
largement par rapport a la diversité non seulement des genres, mais
aussi des styles, des textes si divers inclus dans la bibliotheca sacra.

M. Duval: 11 convient de préciser que le médaillon, chez Ausone,
n’est pas identique au fablean, chez Virgile, et de rappeler aussi qu’a
Popposé de ce gotit de la miniature, le IVe siecle éprouve un goiit



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 479

non moins marqué pour le colossal (basilique de Maxence et « super-
poeme» de Prudence, colosses impériaux...). Ce dernier goflit n’a
rien de spécifiquement chrétien et fait bien partie du Zeitgessz.

M. Fubrmann: Herr Fontaine konstatiert bei seiner Analyse des
Anfangs der Mosella eine Reihe in sich geschlossener Partien, die
er mit Bezeichnungen wie ztnerarium, Epigramm, Hymnus, Deskrip-
tion usw. versieht. Ich frage mich noch, ob hier etwas Besonderes,
etwas fiir das enkomiastische Lehrgedicht des Ausonius Charak-
teristisches vorliegt. Denn eine erhebliche « division du ton » scheint
mir auch bei den Georgica Vergils gegeben zu sein — Hymnisches,
Epigrammatisches, Katalogartiges, Deskriptives usw. findet sich
auch dort, in wohliiberlegtem, wohlabgewogenem Wechsel.

M. Fontaine: Cela concorde avec ma proposition de caractériser
la poésie de la fin du IVe siecle comme une phase extréme de la poésie
hellénistique. Mais on retrouve ici la fameuse question: a partir de
quand la différence de degré devient-elle une différence de nature?
Car il y a changement d’échelle et donc d’« ordre » en un sens pas-
calien. La variation ne nuit pas chez Virgile a Pampleur et a I'unité
homogene du dessein — et du dessin — d’ensemble, dans tel chant
des Géorgigues. Dans la Moselle au contraire, on est devant une
esthétique de fragmentation et de miniaturisation, qui est trés en
degd de 'ampleur du souffle virgilien, devant Vangustum pectus des
épigrammatistes de tradition hellénistique. Loin de constater une
intégration des épigrammes dans l'unité organique d’un ensemble
poétique plus vaste, on est devant une collection de médaillons,
dans chacun desquels le genre correspondant est mal intégré 2 un
ensemble trop liche. Par la suite, chaque ton garde, en son médaillon
respectif, des attaches plus directement sensibles avec le ou les genres
correspondants. La perspective de la collection de pastiches n’est
nullement exclue d’un poéme qui est aussi un exercice de style (et

de styles).

M. Schmidt: Konnte man nicht den Epochenbegriff Hellenismus,
der von Thnen mehrfach als verdeutlichende Analogie fiir das 4. Jh.



480 DISCUSSION

verwendet wird, durch einen historisch weniger belasteten, priziser
beschreibenden Terminus, wie z.B. Manierismus ersetzen?
Die Tatsache, dass beide Perioden gegeniiber einer als klassisch
empfundenen Epoche Spitphasen darstellen, dirfte kaum ver-
bindend genug sein, und die Analogie beschwort zusitzliche
Schwierigkeiten herauf: Die Literatur unserer Epoche geht bis ins
Gelehrte, ja Artifizielle hinein, bleibt aber auch fir den Teil des
Publikums verstindlich, das den Anspielungen — etwa in den
Hymnen des Prudentius — nicht folgen konnte noch wollte; die
Predigten des Ambrosius waren offenbar fiir Augustin so reizvoll
wie flr seine Mutter verstindlich. Hs fehlt die absichtliche Ver-
ritselung, die Dunkelheit als Extrem der Exklusivitit. Der Vergleich
Lykophron-Optatianus verweist eher auf Divergenz als auf Uber-
einstimmung, insofern die Figurengedichte des Panegyrikers auch
unter Absehung von dem Buchstabenspiel lesbar bleiben, wihrend
Lykophron Wort fiir Wort verritselt.

M. Fontaine: J’accepte d’autant plus volontiers le terme de
maniérisme que je I'ai utilisé a propos du mélange des genres dans
la poésie de Prudence (cf. Iétude citée supra p. 431 n. 2). Il présente
Pavantage d’étre moins nettement connoté historiquement que ceux
de barogue ou de rococo — dont I'usage comparatif et métaphorique
me parait néanmoins fort utile pour éclairer certains caractéres de
Iesthétique de nos auteurs. L’obscurité de certains poétes du IVe
siecle doit étre comprise a partir d’une constante surenchére dans la
retractatio. D’ol1 un degré de raffinement et de contournement qui
rend ces auteurs sinon inintelligibles, du moins trés difficiles dans la
richesse trop dense de leur discours en prose ou en vers. La compa-
raison entre Lycophron et Optatianus me parait au moins légitimée
par les carmina figurata, et les acrobaties verbales auxquelles ils
contraignent le poéte.

M. Duval: Les spécimens que vous avez choisis pour votre étude
de la prose d’Ambroise ont peut-étre un peu trop facilité le rap-
prochement avec Ammien. Les textes auxquels vous vous référez



AUSONE, AMBROISE, AMMIEN 481

appartiennent au De virginibus, traité qui date du début de I’épiscopat
de l'auteur; ils représentent le traitement dramatique de quelques
exempla. D’autres choix, dans le De virginibus comme chez I’ Ambroise
de la maturité, montreraient autre chose.

M. Fontaine: Il aurait été certainement instructif de prendre
des textes datant de la maturité d’Ambroise. Si j’ai choisi des traités
plus proches du début de son épiscopat, c’est précisément parce que
les éléments d’esthétique antique tardive y étaient plus saillants, et
dong, si je puis dire, le terrain d’expérience a priori plus « rentable ».

Encore quelques mots sur la pluralité des styles chrétiens, et
Pouverture des écrivains chrétiens a4 une diversité d’options esthé-
tiques: l’attitude des auteurs chrétiens face 4 la pluralité des options
stylistiques possibles se définit plutdt négativement, par le rejet du
genus medinm ou floridum: celui qui inclut le fucus, voire le mendacium,
et qui sert avec duplicité le vraisemblable et non pas le vrai. Par suite,
si Pon se réfere a la théorie hellénistique des trois styles, encore
présente dans le De doctrina christiana d’Augustin et les Efymologies
d’Isidore de Séville, on constate que les chrétiens demeurent devant
la polarité du genus bumile et du genus grande — celui qu’il faut juste-
ment employer cum de Deo loguimur. Cette polarité finira par refléter
moins les exigences des publics respectivement lettré et illettré que
deux appréhensions du Dieu révélé dans la personne du Christ.
Au sermo humilis de la kéndse du Fils de I’homme (si bien étudié
par essai d’E. Auerbach sur sermo bumilis) s’oppose le sermo grandis,
qui apparait comme la projection esthétique de la manifestation du
Christ glorieux. D’ott une querelle esthétique qui traversera tout le
moyen 4ge, pour et contre le « luxe pour Dieu ».

Cette dispute a la fois théologique et esthétique se projette déja
dans le ch. 24, 4 sq. de la Vita Martini: Papparition 2 Martin d’un
faux « Christ empereur», qui n’est pour lui qu’un déguisement
satanique; Martin, lui, se réclame, en présence d’une telle tentation,
du Christ humilié et souffrant de la Passion. Cette singuliere vision
illustre ainsi la rupture entre certains milieux ascétiques et 'Empire
chrétien. Elle a, certes, une signification politique. Mais elle n’a pas



482 DISCUSSION

moins de portée esthétique. Elle oppose en effet ceux qui veulent
réconcilier le monde et la foi 4 ceux qui continuent de ne croire qu’a
Pauthenticité chrétienne d’une attitude de rupture. Elle oppose au
Christ en majesté représenté dans les absides des basiliques le Christ
pauvre des ascetes reclus dans leurs cellules: Prudence a Jérdme;
les «libéraux» aux moines intraﬁsigeants. Ce conflit en dit long
sur la pluralité d’attitudes esthétiques que ’on est en droit de sup-
poser parmi les chrétiens des générations théodosiennes; et donc,
par une sorte de choc en retour, sur I'importance que conservent
alors les facteurs «antiques tardifs» jusqu’au cceur de la grande
majorité des ceuvres qui se veulent chrétiennes.



	Unité et diversité du mélange des genres et des tons chez quelques écrivains latins de la fin du IVe siècle : Ausone, Ambroise, Ammien

