
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Probleme der heidnisch-christlichen Gattungskontinuität am Beispiel
des Paulinus von Nola

Autor: Herzog, Reinhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII
Reinhart Herzog

PROBLEME DER HEIDNISCH-CHRISTLICHEN
GATTUNGSKONTINUITÄT

AM BEISPIEL DES PAULINUS VON NOLA

Je voulais reagir contre l'optique defavorable
que les prejuges avaient si longtemps impose
ä l'etude de ce qu'on continue de designer du
terme de Bas-Empire. Mais je ne prenais pas
garde que j'abordais cette etude avec des
notions regues de cette tradition meme, avec
laquelle je pretendais rompre.

H.-I. Marrou 1

Marrou hatte in der bekannten, 1949 zu seinem Augustin-
Buch geschriebenen retractatio die Begriffskomplemente
Dekadenz-Säkularisierung im Auge. Doch jeder, der sich

längere Zeit mit dem Problem der heidnisch-christlichen
Gattungskontinuität in der Spätantike befasst hat, wird sich

— mag er sich auch von historischen Denkgewohnheiten und
ästhetischen Traditionen unbelastet glauben — in der
wissenschaftlichen Diskussion und bei dem Versuch, einen spätantiken
Text unter dem Gesichtspunkt jener Kontinuität zu
interpretieren, auf Schritt und Tritt ähnlichen Modellkategorien
oder deren Nuancen konfrontiert sehen, wie ich sie im folgenden
bespreche. Nicht dass sie stets zusammen anzutreffen wären:

1 In der retractatio zu Saint A.ugustin et la fin de la culture antique 4 (Paris 1958), 664.



374 REINHART HERZOG

sie treten in einer gewissen historischen Folge auf und werden

m den grundlegenden Arbeiten unserer Disziplin nuanciert
oder durch ein neues Begriffsmodell ersetzt (hierauf wird
zurückzukommen sein). Aber sie tragen samtlich zwei
Eigentümlichkeiten an sich, die sie als Erbstucke eines komplexen
neuzeitlichen Verhältnisses zur Spatantike ausweisen: i) Sie

fuhren zumeist positive und negative literarische Wertungen mit
sich; in ihnen stecken, bei näherem Hinsehen, literarkritische
Optionen, die der heutige Spatantikeforscher ausserhalb seiner

Interpretation zumeist nicht teiltx; 2) sie setzen samtlich ein
Konfrontations- und Kontinuitatsschema zwischen den als

vergleichbar hypostasierten Begriffen «Christentum» und
« Antike » voraus.

Diese auf die Kontinuität (oder den Kontinuitatsabbruch)
zwischen zwei« Welten » fixierte Optik ist uns fur die Spatantike
als etwas Selbstverständliches uberkommen. Aber das ist sie

nicht immer gewesen. Dass man die literarische Phase von
ca. 300-700 nicht als nachantike Literaturepoche sui generis,
mit eigenen trans-« konfessionellen» Stilkonstanten, einer eigenen
Formtradition ansah, sondern bestandig von der Scheidelinie
Antike-Christentum durchschnitten, als « Übergangszeit», dass

es also nicht um eine Epoche, sondern um die Probleme eines

Kontinuums durch sie hindurch ging, ergab sich aus dem
Identitätsverlust mit der nachantiken Zeit. In der
Geschichtswissenschaft ist dieser Identitätsausfall seit dem Fruhhumanis-
mus in seinen Folgen für das historische Epochenbewusstsein 2

und vor allem fur die Kontinuitatsoptik und ihre Nachwirkung
in der Diskussion um die Grenzdaten zwischen Antike und

1 Vgl wiederum H.-I. Marrou, op. cit, 649, der —post festum — die Ähnlichkeit
zwischen der exegetischen Technik Augustins und der Poesie Mallarmes
feststellte.

2 Vgl u.a. W. Rehm, Der Untergang Roms im abendländischen Denken (Leipzig 1930)
und A. Klempt, Die Säkularisierung der universalhistorischen Auffassung (Gottingen
i960).



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 375

Mittelalter 1 wiederholt Gegenstand der Untersuchung gewesen.
Den entsprechenden Wandlungen des literarischen Epochen-
bewusstseins ist für die Spätantike bisher nur S. d'Eüa in einer
materialreichen, wenngleich nicht ganz an die gegenwärtig in
der Forschung herrschenden Modellbegriffe heranführenden
Arbeit nachgegangen 2.

Das sprechendste Zeugnis für den Identitätsabbruch zu
spätantiken Formtraditionen als Ursprung der angedeuteten
Kontinuitätsoptik liegt m.W. in einem Brief des Erasmus
vor3: Warum eigentlich knüpfen die zeitgenössischen
christlichlateinischen Dichter nicht mehr an ihre spätantiken Vorläufer,
sondern immer wieder an die römischen Klassiker an —
Diese Beobachtung teilt seitdem jeder, der die Geschichte
« christlicher » Poesie in der Neuzeit an einer beliebigen Gattung
verfolgt: in einer beständigen Diskontinuität untereinander
(die nicht nur durch die Differenzierung der Nationalliteraturen
bedingt ist) geschehen immer erneut Anknüpfungen an die

antiken Gattungen (z.B. die Heroide, das Epos, die Ode) —
und paradoxerweise treten trotz solcher Diskontinuität immer
die gleichen Formkonstanten (z.B. Neigung zur Allegorie, zur
Vergeistigung, zur sekundären Anschaulichkeit, zur
Entgrenzung der antiken Formen) auf. Offensichtlich ist seit der

beginnenden Neuzeit eine einheitliche literarische Gruppe
(deren Einheitlichkeit sich zuerst in spätantiken Werkreihen
manifestiert hatte) aus dem Bewusstsein selbst der ihr
Zugehörigen geschwunden. Dieser Schwund stellte erst das
literarische Kontinuitätsproblem zur Antike. Was nun im Bewusst-

1 Vgl. die von P. E. Hubinger hgg. Sammelbande Kulturbruch oder Kulturkonti-
nuttat im Übergang von der Antike zum Mittelalter (Darmstadt 1968) und Zur Frage
der Epochengrenze zß'iccben Altertum und Mittelalter (Darmstadt 1969); die beste

Ubersicht über die verschiedenen Ansätze bei K. F. Stroheker, Germanentum

und Spätantike (Zurich 1965), 275 ff.
2 II basso Impero nella cultures moderna de! Quattrocento ad oggi (Napoli 1967).
3 Epist. 49, 85.



576 REINHART HERZOG

sein bleibt, ist die Projektion auf eine als Form gedachte Antike
und die Reduktion des Christlichen auf den nachantiken Inhalt
der Literatur. Unter dem Modell dieser Leitvorstellungen taucht
die spätantike Literatur nach drei Jahrhunderten, in denen sie

kaum zur Reflexion Anlass gab, endgültig mit dem Anbruch des

Historismus und der beginnenden Literaturgeschichte im
Horizont der Wissenschaft auf, ausführlich zum ersten Mal bei

Schlegel (1812) L «Die grösseren Versuche aber [jr. im
Gegensatz zur Hymnendichtung], das Christentum poetisch
darzustellen fielen, wie auch oft noch später geschehen, nicht
glücklich aus; weil die von den alten Dichtern entlehnte Form
für diese Gegenstände nicht passte und es also nur eine tote
Zusammensetzung blieb». Auffalliger als das Form-Inhalt-
Schema erscheint die negative literarische Wertung, unter der
die spätantik-christliche Poesie (schon bei Schlegel übrigens
ebenso die « pagane ») hier gegenüber der Zeit des Erasmus zum
Vorschein kommt. Auf welche Weise hat sich eigentlich die

negative Kritik mit dieser literarischen Epoche verbunden 2

Die Abwertung dieser Literatur war noch keineswegs, wie
oft angenommen wird, mit der stilistischen Orientierung des

Frühhumanismus auf die lateinischen Prosa- und Versklassiker
vollzogen. Seit Petrarca bis zum 16. Jh. wird die Literatur bis

zu Boethius noch stets als eine Einheit antiker Literatur
gesehen; und es sind zunächst ausserliterarische, historische
Gesichtspunkte, zudem Probleme der eigenen Zeitgeschichte
(Italien unter der Herrschaft der « Barbaren», Antagonismus
zwischen « republikanischen » und « kaiserlichen » Herrschaftsformen),

die auch die Literaturkritik mitbestimmen: nicht
zufällig halten die « Caesarianer» den « Ciceronianern» (im
politischen wie stilistischen Sinne) vor, es gebe auch in der

1 Vorlesungen zur Geschichte der alten und neuen Literatur, in Werke, ed. H. Eichner,
VI (München 1961), 158.
2 Das folgende im Anschluss an die Darstellung S. d'ELiAS, II basso Impero...,
31 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 377

späteren Kaiserzeit grosse Schriftsteller *. Wie eine
ästhetischgrundsätzliche Scheidung zwischen paganen und christlichen
Autoren und Formen 2 so fehlt auch das Bewusstsein vom
Einschnitt des dritten nachchristlichen Jh. bis zum 16. Jh.

(Biondo etwa setzt die Akme des Römischen Reichs und seiner

Kultur unter Theodosius an)3. Der Wandel zeigt sich seit dem
16. Jh. in einer schrittweise Zurücknahme der Mittelaltergrenze
in die Antike an. Seit Sigonio, Paruti und Baronius wird der
Einschnitt des 3. Jh. hervorgehoben; Sigonio fasst als erster die

nachfolgende Zeit bis zum Langobardeneinfall als eigene

Epoche auf4. Viel nachhaltiger wirkte die aus konfessioneller

(protestantischer) Haltung vorgenommene Reduktion der

späteren Antike zum papistischen Mittelalter: Hegt für Calvin
das Ende der vorpapistischen, positiv gesehenen alten Kirche
noch um 500, so für Melanchthon beim Tode Augustins, für
Flacius Illyricus dann im 4. Jh., als der (auch durch die Barbareneinfälle

sich ankündigende) Teufel kirchlicher Dekadenz bereits
intra viscera receptns est5. Es ist im ganzen der protestantische
Begriff einer geisthchen Depravation, einer Säkularisierung6,

1 Vgl. S. d'ELiA, op. cit., 34 ff.
2 Die erste Wandlung scheint bei G. Villani vorzuliegen: omnis paene consenuit

poesis [sc. im späten römischen Imperium], eo etiarn forfasse quod ars nott esset in

pretio, cum fides catholica coepisset figmenta poefarum ut rem perniciosa»! et vanissimam

abhorrere (zitiert nach: Le vite di Dante, ed. G. L. Passerini (Firenze 1907), 181). —
Viel stärker tritt die Verurteilung der 'christlichen Kunstzerstörer' bei den
Theoretikern und Historikern der Schönen Künste auf, zugleich mit dem Topos
von Papst Gregor, dem Statuen- und Buchzerstörer (vgl. T. Buddensieg, « Gregory
the Great, the destroyer of pagan idols », in Journ. of the Warb, and Court. Inst. 28

b965), 44 ff-)-
3 Vgl. S. d'ELiA, II basso Impero..., 38 f.
4 Vgl. S. d'ELiA, op. cit., 67.
5 Vgl. hierzu eingehend S. d'ELiA, op. cit., 84 ff.
6 Zum Begriff und seiner Geschichte: F. Delekat, Über den Begriff der Säkularisierung

(München 1968); H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuheit (Frankfurt
1966), 9 ff. Zu literarischen Folgeformen: A. Schöne, Säkularisierung als
sprachbildende Kraft (Göttingen 1968).



378 REINHART HERZOG

der dem allgemein historischen und ästhetischen der Dekaden^ *,

wie er dann in der Geschichtsschreibung der Aufklärung
vorherrschend wird, vorausgeht und ihm dauernden, latenten
Nachdruck verleiht. Mit dem Ende des 18. Jh. haben sich beide
Modelle zu Komplementen verschränkt.

Diese Verschränkung wird nicht etwa von der beginnenden
Romantik, die auf protestantischer Seite das nationale Mittelalter

bis zu den Völkerwanderungen, auf katholischer Seite

darüber hinaus die christlich-spätantiken « einfachen » Formen
der Literatur, insbesondere die Hymnodik, rezipierte, in Frage
gestellt, sondern übernommen. Nur im beschränkten Milieu
der militant-antirevolutionären Frühromantik versuchte eine

extreme Position, die lateinische Dichtung der Spätantike (die
seit der ratio studiorum Tamissiers (15 98) aus dem Schulkanon
verschwand) zu popularisieren: so hat Arevalo seine Editionen
aufgefasst und in den Vorreden begründet: huic malo (sc. der
französischen Aufklärung und Revolution) tnaxima ex parte
occurri potest, si mordicus retineatur et accurate explicetur doctrina

cum aliorum patrUm tum poetarum christianorum2. Aber wie
Schlegel, so haben selbst Chateaubriand und vollends Ozanam
die überkommenen Wertungen auf die altchristliche Literatur
übertragen und sie der immer positivistischer werdenden
allgemeinen Literaturgeschichte und Patristik vermittelt. Die
Fronten, die man in die spätantike Literatur projiziert, sehen um
1900, etwa zur Zeit der einflussreichsten Werke zu diesem

Gegenstand, A. von Harnacks Geschichte der altchristlichen

Literatur und G. Boissiers La fin du paganisme, so aus: eine

grundsätzlich neue Weltanschauung (der das Ästhetische ein
fremder, jedenfalls untergeordneter Aspekt ist) löst eine absterbende,

auch in den ästhetischen Formen dekadente, rhetorisierte

1 Die beste Begriffsgeschichte, auch für die frühe Neuzeit: K. W. Swart, The

Sense of Decadence in 19th Century France (Den Haag 1964).
2 Prolegomena in Coelium Sedulium (Romae 1794) PL XIX 436.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 379

Antike ab. Sie steuert ihr eigentlich zukommende,
eigenständige poetische Ausdrucksformen (Hymnodik) an, die
sie in der Spätantike z.T. auch erreicht; z.T. verfällt sie, in einer

Verfälschung des ihre Botschaft tragenden ursprünglichen
Gefühls, der Säkularisierung durch dekadente Literaten, die

nur mehr tote, trockene, hybride Werke schaffen — hegelianisch
gesehen gleichsam eine massaperditionis des Epochenübergangs.
Dieses Bild, wie es uns heute noch, nicht nur aus älteren
Handbüchern 1, vertraut ist, bot der Forschung des zo. Jh. die

Angriffsfläche, musste zu Ausgleichsmodellen zwischen den

Hypostasen «Antike» und «Christentum» führen, reizte
überdies zu beständigen « Rettungen» der in Patristik und
Philologie nach wie vor abgelehnten, in der Öffentlichkeit
längst vergessenen Werke.

In diesem Umfeld sind jene Leitbegriffe entstanden — der
des « Ersatzes» tauchte als erster auf —, die im folgenden
am Beispiel kurzer Interpretationen darauf befragt werden
sollen, inwiefern sie selbst noch den neuzeitlichen
Kontinuitätsvorstellungen und Wertungen verpflichtet sind, vor allem aber:
inwiefern sie spezifische Literaturformen der
christlichheidnischen Spätantike zu umschreiben vermögen. Denn das

erscheint doch als der einzig angemessene Weg: die eigenen
Kategorien anhand von Texten zu überprüfen, die seit dem

4. Jh. eine eigene Formkontinuität aufbauen und sich dessen

— im Unterschied zur Zeit nach den Humanisten 2 — auch
bewusst sind. Man überwindet damit zwar nicht, wie Arevalo
meinte, die Tatsache, dass die Spätantike noch immer die

ungelesenste Epoche Europas überhaupt darstellt (ausserhalb
der Confessiones und einiger Brevierhymnen wird kein Buch

1 Am traditionellsten noch Chr. Mohrmann, Etudes sur le latin des Chretiens III
(Roma 1965), 151 ff.
2 Vgl. hierzu R. Herzog, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike I (München 1975),
165 ff.



380 REINHART HERZOG

von Nicht-Spezialisten gelesen) — ein Faktum, das die

Forschung, gerade auch im Fehlen einer lebenden, ausser-
fachlichen Literarkritik, zu wenig in Rechnung stellt. Aber man
erreicht vielleicht ein Textverständnis, das über das Ziel von
« Rettungen» hinausgeht und literarische Strukturen sichtbar
macht, die ästhetischen Tendenzen der eigenen Zeit durchaus
nicht fernstehen.

Zu diesem Zweck sollen poetische Texte gewählt werden,
die eben jener Gruppe des « Dekadent-Säkularisierten»
angehörten (also der Gruppe Juvencus, Paulinus, Prudentius usw.),
und aus ihnen Werke, die exemplarisch das Form-Inhalt-Schema
zu erfüllen scheinen, indem sie alte Gattungen «christianisieren

». Es bot sich (auf lateinischer Seite) in diesem Fall die

«Christianisierung» des Paulinus von Nola (hier: « Epitha-
lamium»; « Propemptikon ») an; angeschlossen wird eines der

« Natalicia ». Paulinus repräsentiert nicht nur, was die Gattungsvielfalt

und die poetologische Reflexion angeht, die mittlere
Entwicklungsphase dieser Gruppe; er stellt auch in der
Forschung zur altchristlichen Poesie so etwas wie einen blinden
Fleck dar. Trotz recht zahlreicher Einzeluntersuchungen hat
er — im Unterschied zu Prudentius — nicht zu generellen
Konzepten Anlass gegeben. Selbst eine befriedigende
Gesamtdarstellung der Poesie fehlt noch. Er gilt als langweiliger, z.T.
läppischer Poet1. Man kann also gewärtig sein, bei ihm trotz
aller begrifflichen Nuancen in der neueren Forschung auf das

ungebrochene neuzeitliche Verständnis spätantiker Poesie zu
treffen.

1 Vgl. — aus jüngster Zeit — K. Thraede, Studien zu Sprache und Stil des Prudentius

(Göttingen 1965), 26: «langweilige Hexametermassen»; R. Argenio, San

Paolina da Nola, cantore di miracoli (Roma 1970), 65: « non fu grande poeta»;
W. H. C. Frend, « The two Worlds of Paulinus of Nola », in Latin Literature of
the Fourth Century, ed. by J. W. Binns (London/Boston 1974), 122: «rather
tedious works ».



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 38 I

I
Paul. Nol. Carm. 25.

Ersatz (Verdrängung); Kontrast (Kontrafaktur);
antike Form — christlicher Inhalt

Das Epithalamium in Iilliannm et Titiam ist die am häufigsten
untersuchte Dichtung des Paulinus h Sie ist als einzige in den
letzten Jahren neu ediert und kommentiert worden 2. Mit ihr
scheint ein Paradefall für das Phänomen des Ersatzes (rempla-
cement, sostitu^ione) antiker Gattungen durch christliche
vorzuliegen. Ohne Zweifel schreibt Paulinus aus dem Bedürfnis,
dem sozial hochgestellten Brautpaar bei seiner Einsegnung
etwas den alten Flochzeitscarmina Ebenbürtiges zu offerieren.
Es sind generell Gattungen, durch welche die sehr stabilen

gesellschaftlichen (meist aristokratischen) Lebensformen des

spätantiken Ständestaats vor und über allen « konfessionellen »

Lagern gewahrt bleiben sollen, für die sich das Ersatz-Modell
zur Interpretation anbietet (so in der Panegyrik, im Epikedion,
in der Epistolographie). Jedoch ist dieses Modell wegen der

in ihm steckenden, aber zumeist falschen wirkungsgeschichtlichen

Behauptung der Verdrängung (oder wenigstens des

Anspruchs auf Verdrängung: um die heidnische Literatur
« dann unnütz zu machen » 3) gegenüber den Tagen Geffckens
und Boissiers 4 in der Forschung völlig aufgegeben worden 6.

Vielleicht zu früh; denn dieses Modell stellt in der Tat als

einziges eine wirkungsgeschichtliche Frage: inwiefern steht

1 Vgl. C. Morelli, in SIFC 18 (1910), 319 ff.; F. Wilson, in Speculum 23 (1948),
35 ff.; R. Keydell, Epithalamium, in RAC 5, 927 ff.; Z. Pavlovskis, in CPh 60

(1965), 164 ff.
2 J. A. Bouma (Assen 1968).
3 J. Geffcken, « Antike Kulturkämpfe», in NJb 15 (1912), 606.

4 La fin du paganisme II (Paris 1903), 4; hier wird die christliche Poesie noch als

Beweismittel gegen die Paganen verstanden; vgl. generell zur Ersatztheorie
R. Herzog, Die Bibelepik..., p. lxii.
5 Vgl. P. G. van der Nat, Divinus vere poeta (Leiden 1963), 24.



382 REINHART HERZOG

die Handhabung der alten Gattungen durch Christen in einem

Verdrängungskampf gegen die alte Literatur; inwiefern ist ein
solcher Verdrängungskampf erfolgreich verlaufen; hat die
Poesie eine Rolle in der ideologischen Auseinandersetzung
zwischen « dezidierten» Paganen und « militanten» Christen
gespielt Diese Fragen werden ja nach wie vor kontrovers
beantwortet, schon aufgrund der unterschiedlichen Methoden,
deren sich die Forschung zu ihrer Beantwortung bedient hat

(literarische Topik; Sozialgeschichte). Dass jedenfalls für die
Poesie der wirkungsgeschichtliche Aspekt des Ersatz-Modells

nur beschränkt, nämlich in einem bereits innerchristlichen
Umkreis, sinnvoll ist, zeigen die folgenden Beobachtungen:
1) In der direkten und aktuellen christlich-paganen Polemik
erscheint die Poesie — ausser Contra Flavianum und Ad quendam

senatorem — nirgends; dass sie überhaupt heidnische Leser

gehabt hat, erscheint höchst zweifelhaft1; 2) eine eigentliche
Verdrängung oder Reduktion paganer (besser: inhaltlich
neutraler) Gattungen wird nicht sichtbar; 3) das Bewusstsein,
mit den von Christen gehandhabten alten Gattungen über eine

« eigene», « christliche» Poesie zu verfügen, tritt vor dem

5. Jh., vor Sidonius Apollinaris, ausserhalb der Präfationentopik
nicht auf2. Entsprechend bestehen offenbar bestimmte
hierarchische Schranken gegenüber dieser ersichtlich als prinzipiell

pagan empfundenen Betätigung: von der bischöflichen
Ordination ab gilt die Produktion (und Lektüre) von Poesie

nicht mehr als vertretbar 3; 4) demgegenüber lässt sich tatsächlich

die wesentliche Funktion dieser christlichen Gattungs-

1 Über mögliche Wirkungen des Prudentius auf Claudian: A. Cameron, Claudia».

Poetry and Propaganda at the Court of Honorius (Oxford 1970), 467 ff.; J. Fontaine,
« Les symbolismes de la cithare dans la poesie de Paulin de Nole », in Romanitas
et Christianitas (Amsterdam/London 1973), 133, hält die Existenz eines heidnischen
Publikums fur möglich.
2 Vgl. R. Herzog, Die Bibelepik..., 167 ff.
3 Vgl. Sidon. Epist. IV 12; IX 12; IX 16; Ale. Avit. Prologus ad Apoll, (zu Carm.
6 De virg., p. 275 Peiper); Ennod. Opusc. 6 (p. 311 Vogel); Statuta Ecclesiae

antiqua 3.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 383

usurpation als Aneignung eingefleischter Kultur- und
Lesebedürfnisse einer bereits christlichen Bildungsaristokratie 1 der

Spätantike verstehen. Sprechendes Zeugnis ist der erste Brief
des Sedulius an Macedonius: wer der Poesie pro insita consiletudine

vel natura verfallen sei, sei nicht zu verdammen (horum mores

non repudiandos aestimo)\ wichtig sei, dass er als Christ (viam
libertatis ingressum) nicht die alte Poesie lese: non repetat iniquae
servitutis laqueos, quibus ante fuerat inretitus 2; 5) das Phänomen
der programmatisch christianisierten Gattungen in der Poesie
lässt sich also nur begrenzt durch die Vorstellung eines Ersatzes,
eher durch die einer parasitären Teilhabe am spätantiken
Schulbetrieb umschreiben, die ausserhalb der monastischen
Institutionen nach dem 5. Jh. nicht aus spontanen, gar
poetischen Antrieben fortgesetzt wurde: properantes ad se de disci-

plinis saecularibus salutis opifex non refutat, sed ire ad illas quemquam
de suo nitore non patitur 3.

Doch auch im speziellen Fall des Epithalamiums ad Iidianum

et Titiam führt die Ersatzvorstellung nicht an den Text selbst

heran, ja sie trifft, was die Gattung angeht, geradezu ins Leere:
nach Paulinus gibt es eine Fülle von Epithalamien, die sehr

wohl die antike Gattung im alten Sinne aufnehmen und
fortsetzen. Ein Fall kann geradezu als Antwort auf die Umformung
des Paulinus angesehen werden4.

Ein geeigneteres Interpretationsmodell stellt nun der

Begriff des Gattungskontrasts (Konkurrent opposi'gione) bereit,
den der christliche Poet zu den alten Formen aufzustellen
bemüht sei. Gegenüber der hergebrachten, leicht summarisch

hegelianisierenden Ersatzvorstellung (das Alte wird «auf-

1 Die erst im 5. Jh. erfolgende Erweiterung des Phänomens auf die ländliche
Unterschicht ist dargestellt bei P. Riche, Education et culture dans 1'Occident barbare

(Paris 1962).
2 Ed. J. Huemer (CSEL X), 5 f.
3 Ennod. Epist. IX 9 (p. 297 Vogel).
4 Ennod. Carm. I 4, 53 ff.: die Klage des Eros gegen die zunehmende virginitas

(pp. 277 sq. Vogel).



384 REINHART HERZOG

gehoben») wird hier die spätantike Literatur als ein längeres
Nebeneinander zweier konkurrierender Literaturen aufgefasst.
Wo in der Forschung heute noch von Ersatz die Rede ist, ist
zumeist diese Kontrast-Vorstellung gemeint\ und andererseits
basiert, selbst wo ein bruchloses Aufgehen des Christlichen im
Inhaltlichen, des Antiken im Formalen in Frage gestellt wird,
das Kontrastmodell zumeist auf der neuzeitlichen Vorstellung
eines Aufnehmens antiker Gattungsformen unter « Füllung»
durch neue, christliche Inhalte. Das Modell entwickelt eine
reiche Metaphorik, die in den meisten Fällen direkt an die

spätantike Topik anknüpfen kann2. Denn dass diese

Anknüpfung möglich war, dass die christlichen Poeten der

Spätantike und die Reflexionen z.B. des Hieronymus und

Augustin selbst ein formal-inhaltliches Kontrastbewusstsein
verraten, ist ein starkes Argument für die Angemessenheit
des Modells. Nicht nur die Spiegelung der antiken Gattungen
in die Bibel hinein aus dem Gefühl der geistlich-literarischen
Konkurrenz, die Aufstellung einer kontrastiven
Literaturgeschichte, die Präfationentopik mit der Ausformung einer
kontrastiven Metaphorik, sondern auch die ersten grösseren
Poesien der christlichen Literatur, die Evangelien des Juvencus
und der Cento der Proba, sind nach ihrem Programm und ihrer
Form als Konkurrenzprodukte angelegt. Der Cento Probae
kann sogar dem reinsten Modellfall des Gattungskontrasts, der

Kontrafaktur zugerechnet werden (die auch im eigentlichen,
musikalischen Sinn in der Spätantike durch das christliche
Keleuma belegt ist und von Hieronymus für einzelne Psalmen

und das Hohelied postuliert wird). Der Begriff der Kontrafaktur

1 Vgl. M. Fuhrmann, « Die lateinische Literatur der Spätantike », in A. & A 13

(1967), 76.
2 Vgl. G. Bardy, Litterature grecque chretienne (Paris 1928), 13: «admirable vete-
ment»; M. L. W. Laistner, Thought and Letters in Western Europe A.D. ;oo to poo

2

(London 1937), 45: « indebted only for their technique..., filled with new ideas »;
A. F. Memoli, « Originalitä, fortuna ed arte di un nuovo genere letterario, il
sermone latino cristiano », in Nuovo Didask. 14 (1964), 70: «la vesta ricca e splen-
dida ».



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 385

mit seinen begleitenden Vorstellungen (so den «Textunterlegungen

» (supposizione) erfreut sich gegenwärtig in der

Forschung grosser Beliebtheit1; in der französischen Forschung
von Boissier bis Fontaine 2 wird er durch Cheniers « sur des

pensers nouveaux faisons des vers antiques » ausgedrückt).
Legt man also einer Interpretation des Carm. 25 das Modell

des Gattungskontrasts zugrunde — und so verfährt durchweg
die Spezialforschung 3 — muss die erste Frage nach der
formalen Kontinuität zur Gattung Epithalamium lauten. Die Antwort
wird durchweg in einer Gliederung von Carm. 25 nach den

Topen des antiken Epithalamiums unter Beiziehung des Theoretikers

Menander gegeben. Freilich fällt sogleich die starke
Differenz bei der Abgrenzung dieser Topen (1. rcpootpiiov,

2. Ttepl tou yapou, 3. eyxcofHOV tmv yafxouvTwv, 4. sxcppaai.<;

vtipupT)?, 5. 7tpoTpo7ur]) auf4, mehr noch deren Zersplitterung
und zufällige Position im Rahmen des Gedichts: nur 7tpooi(xiov

(v. 1-14) und 7tept toü ydpwu (15-26 (28 sollen einander
den Vorbildern gemäss folgen, im übrigen sei in v. 27-152 an
Stelle des eyxcopuov «een protreptisch betoog te vinden»5;
v. 153-198 erscheint nur mehr unter der Bezeichnung Exkurs 6

oder wird nicht erwähnt7. Bei näherer Prüfung stimmt aber
offensichtlich die ganze Topensubsumtion nicht: wo wird in
v. 1-14 die traditionelle epische Maschinerie in der Tradition
des Statius, die hier nach Meinung der Forschung gespiegelt

1 Vgl. R. Herzog, Die Bibelepik..., p. lxii; 221.
2 La fin du paganisms, II 43; « Les symbolismes de la cithare... », 142 Anm. 60.

3 Vgl. C. Morelli, in SIFC 18 (1910), 417: « voluta opposizione»; ähnlich
Z. Pavlovskis, in CPh 60 (1965), 165; J. A. Bouma (ed.), 11; R. Keydell, in
RAC 5, 942: statt einer « 7rpoTpo7tr) in Wahrheit eine Cctotpotit) ».

4 Vgl. C. Morelli, art. cit., 418 ff.; R. Keydell, art. cit., 943; J. A. Bouma (ed.),

12; S. Costanza, «I generi letterari nell'opera poetica di Paolino di Nola», in
Augustinianum 14 (1974), 643.
5 J. A. Bouma (ed.), 12.
6 R. Keydell nur, art. cit., 943: « ein grosses Stück der Mitte».
7 S. Costanza, in Augustinianum 14 (1974), 643.



386 REINHART HERZOG

wird, greifbar Ist die Einsetzung der Ehe im Paradies v. 15 ff.

wirklich ein Kontrast zu den mythologischen Projektionen des

alten Epithalamiums, an dieser Stelle meist auf die Hochzeit
des Peleus Generell gefragt: wo wird wirklich einer alten
Form ein neuer Inhalt gegeben Die Antwort, die Carm. 25

gibt, widerspricht dem Form-Inhalt-Schema. Denn es gibt
in diesem Gedicht sehr wohl Kontrastpunkte, aber an ihnen
wird — mit dem Schema zu reden — ein Inhalt einem anderen

konfrontiert, wird der alte Inhalt vergeistigt. So einmal in v. 151 f.,
wo statt der Juno Pronuba ein Jesus Pronubus fungiert — aber
nicht im Rahmen eines Gattungsabschnitts, überhaupt einer

Handlung, sondern in einer biblischen Vergleichsszene (es liegt
der Rezeptionstyp der Korrektur vor, wie er in der Imitationsforschung

geläufig ist) h So aber vor allem im « Proömium »

v. 3 f.:

Cbriste deus, parties due ad tua frena columbas

et moderare levi subdita colla iugo.

Hier ist aus dem gesamten mythologischen Zug der erotischen
Gottheiten zum Ort des Epithalamiums nur ein Bild herausgelöst,

verselbständigt und vergeistigt worden: die Zugtiere
des zum Brautpaar eilenden Venuswagens, die Tauben (zuweilen
sind es auch Schwäne), werden — über die Vorstellung der
Seele als Taube — zu den christlichen Eheleuten selbst.

Vergeistigung ist also Metapher; und diese Metapher wird im
Pentameter biblisch verbreitert. Das Joch (des Venuswagens)
wird zum « sanften Joch» Christi. In der Forschung ist diese

Beziehung durchaus beachtet worden 2; da sie jedoch im Modell
des formalinhaltlichen Kontrasts keinen Platz findet, ist man
sich der Eigentümlichkeit und Tragweite der Vergeistigung
nicht bewusst geworden. Der Eigentümlichkeit nämlich, dass

1 R. Herzog, Die Bibelepik..., 193 f.
2 Vgl. C. Morelli, art. cit., 418; Z. Pavloskis, art. cit., 166; J. A. Bouma (ed.),
ad loc.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 387

diese Verwandlung der alten mythologischen Handlung nicht
nur Vergeistigung, sondern Isolierung auf ein Bild und Reduktion

zur Unanschaulichkeit bedeutet: die Eheleute ziehen selbst
den Wagen, dessen Fahrt nun sinnlos (und überformt) ist.
Übrigens hat Paulinus hier ausser dem Eingang des

traditionellen Epithalamiums auch den vor den Triumphwagen der
Venus gespannten amator der römischen Elegie vergeistigt.
Die Tragweite des inhaltlich spiritualisierenden, formal
metaphorischen Kontrasts wird erkennbar, wenn man mit den

vergeistigenden Antithesen ab v. 31 (vorbereitet ab v. 9 ff.) der
Grundform überhaupt von Carm. 25 begegnet, einer wahren
Stretta von Antikerezeptionen xax' avxltppaoiv 1. Es handelt sich
hier um eine verbreitete Form des inhaltlichen Antikekontrasts;
man vergleiche etwa Hier. Epist. 108, 3 (CTuxacptcx; Xoyo<; auf
Paula2). Eher als die gewaltsame Rückbeziehung auf Gattungs-
topen verlohnt hier ein Einblick in die verschiedenen
antithetischen Typen, auf deren Vielfalt die eigentliche
Kompositionsenergie von Carm. 25 liegt. Es gibt neben der
ausgearbeiteten Form v. 31 ff. den stillschweigenden, «thetischen»
Kontrast (v. 30; 53 — verborgene Vergeistigung: Edelstein

virtus), den Kontrast durch Aussparung (Christus sonet — und
nicht Hymenaeus), die Vergeistigung der erotischen Sondersprache

(vgl. v. 146: suscipere), die Vergeistigung antiker Objekte
zu Symbolen (unguentum v. 37 ff.); schliesslich erscheint auch die

Form der biblisch verbreiterten Metapher (v. 45 f.; 91 ff.).
Scheinen solche Phänomene zunächst nur dem Modell

«christliches Epithalamium» etwas mehr Hintergrund zu
verleihen, so stellen bestimmte formale Konsequenzen das

Kontrafakturmodell überhaupt in Frage. Zweifel beginnen
bei jener Form, die als biblisch verbreiterte Metapher bezeichnet

wurde; und diese liegt eben in jenen Passagen vor, welche die

1 Vgl. bereits W. Schmid, Elegie, in RAC 4, 1058.
2 Zur Form: R. Herzog, Die Bibelepik..., p. Li.



388 REINHART HERZOG

Forschung unter Verlegenheitsbegriffe wie Exkurs subsumierte.
Biblisches erscheint zwar in Carm. 25 auch in einer der antiken
Mythologie vergleichbaren, exemplarisch-illustrativen Funktion
(so v. 73 ff.: Jesaias; v. 103 ff.: Paradies, Rebecca, Herodias),
wird allerdings nicht mehr auf den Anlas s Epithalamium
bezogen. Ab v. 15 aber liegt eine neue Form vor, die nicht
mehr als Accompagnato verstanden werden kann, sondern —
in v. 141-190 wiederaufgenommen — mit ihrer impliziten
Bibelexegese die Einheit des Gedichtes trägt. Was v. 15-27
noch ganz unmetaphorisch erzählt wird (prisca sub imagine;
daher dem Topos 7repl tou ydfiou in der Tat ähnlich), gibt ab

v. 146 (Christum in coniuge suscipiat) über verschiedene pauli-
nische Metaphern (Eph. 4, 15 f.: Christus als Haupt des

Gemeindekörpers) und paulinische Exegesen {2 Cor. 11, 2;
vor allem Eph. 5,31h) der « Ehe » einen ekklesiologischen Sinn;
sie wird zum Inbegriff der keine Geschlechter, weder Jugend
noch Alter (vgl. 175 f.) kennenden kirchlichen Gemeinschaft

— ein paradoxer « Kontrast» zum Epithalamium Aber es

geht nicht an, sich beim Exkurscharakter dieser Passagen zu
beruhigen. Denn der ekklesiologische Horizont mit einer

Aufhebung aller individuellen und geschlechtlichen Besonderheit

ist es, den Paulinus ersichtlich durch die biblisch-metaphorische

Form in diesem Gedicht zu erreichen sucht. Es

handelt sich nicht um blosse « Überladenheit mit biblischen
Zitaten und Anspielungen» 1; vielmehr steuert dieses «

Epithalamium» einem Preis der Virginität zu. In v. 149 f. erscheinen
Eva und Sarah zunächst nur als weitere Exempel; in v. 151 ff.
scheint das Auftreten des Jesus Pronubus und der Maria zu Kana
nur durch die « Hochzeit» vermittelt zu sein. Doch die
ausgefeilte Exegese v. 153-190 erweist, dass Eva und Sarah als

Typen der Gattin und Schwester vereint in Maria, der
« schwesterlichen», unberührten Ehefrau gespiegelt werden,

1 L. Kraus, Die poetische Sprache des Paulinus Nolanus (Diss. Würzburg 1918), 86.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 389

die die Kirche ist, aber auch in der als Gemeindemitglied einen
Teil des Körpers Christi darstellenden Titia anwesend sein soll
(vgl. 233 ff.). Die komplizierte Linie der Exegese kann hier
nicht im einzelnen nachgezogen werden; wichtig ist, dass sie

nach biblischem Material und Argumentation an die altkirchlichen

Traktate De virginitate anschliesst h Hinter dem Gattungskontrast

des christlichen Epithalamiums erscheint also — angezeigt

durch formale Anomalien — eine ekklesiologisch-asketische
Poesie. Solche Transformationen sind in der spätantkien
Literatur recht häufig. Vermutlich ist das Material noch nicht
einmal hinreichend aufgedeckt (der Form von Carm. 25 am
ehesten zu vergleichen: eine consolatio wird über die Metapher
Träne pii actus zum Mildtätigkeitssermon: Paul. Nol. Epist.
13; eine Grabrede wird zur Klosterregel, zum antihäretischen

Disput: Hier. Epist. 108, 20 ff.)
Das Modell der formal-inhaltlichen Gattungskontinuität

führt also nur zu einem bestimmten Punkt, über den hinaus
es den Text nicht mehr zureichend erfasst. Es ist kein Zufall,
dass eben an diesem Punkt — formale Anomalien — bei allen,
die an dem Modell festhalten, die überkommene Negativwertung

in einem eindrucksvollen internationalen Unisono
durchschlägt: beklagt wird die «Manie des Verfassers, Zitate
aus der hl. Schrift einzuschalten»2, « senza un ordine ben

definito»3; Paulinus ersetze leider die Mythologie durch
einen «sermon qui nous semble quelquefois plus edifiant
qu'agreable » 4; kurzum: « by challenging classical poetry... he

suffered a signal defeat» 5.

1 Vgl. J. A. Bouma (ed.), ad loc.

2 A. Ebert, Allgemeine Geschichte der Literatur des Mittelalters Ii2 (Leipzig 1889),

310 f.
3 C. Morelli, in SIFC 18 (1910), 421.
4 G. Boissier, La fin du paganisme, II 88.
5 H. Green, The Poetry of Paulinus of Nolo (Bruxelles 1971), 37; vgl. S. Prete,
Paolino di Nola e l'umanesimo cristiano (Bologna 1964), 152.



39° REINHART HERZOG

II
Paul. Nol. Carm. 17.

Verschmelzung (christlicher Humanismus); Christianisierung
(Verwandlung, Vergeistigung)

Das Kontrast-Modell wurde im 20. Jh. mehrfach revidiert.
Am folgenreichsten erwies sich, dass gegenüber der
unzureichenden Verrechnung von Antike und Christentum auf Form
und Inhalt die Konfrontation von Inhalt und Inhalt, m.a.W.
die geistesgeschichtliche Auseinandersetzung in den
Vordergrund trat. Jetzt erst kam es zu einer dauerhaften Begegnung
von Patristik und Philologie. Versuche, Liturgie und Exegese
von der literarischen Analyse fernzuhalten, können mittlerweile
als Anachronismen gelten h Diese Begegnung hat dazu geführt,
dass der Begriff einer mehr oder weniger « reinen » Form der
antiken Gattung als Fiktion betrachtet wurde 2; vor allem die
Arbeiten Fontaines haben auf die lange Geschichte der Gat-

tungs- und Stilmischungen vor und innerhalb der Spätantike
hingewiesen, ohne welche die Gestalt der christlichen
Aneignungen nicht zu erfassen sind. Und andererseits wurde die

Ungeschichtlichkeit eines für die Spätantike pauschal
Verwendung findenden Begriffs des «Christlichen», ja seine

Angemessenheit überhaupt, in Frage gestellt3; was in der

Spätantike einer «christlichen Seite» zugerechnet werden

muss, erwies sich als höchst zweifelhaft: ist das — historische —
Christentum der Spätantike nicht bereits Verschmelzung, also

Ergebnis selbst der Auseinandersetzung Diese Fragen wurden

1 Vgl. noch M. Pellegrino, « Religion et poesie dans le christianisme antique»,
in RHPhR 41 (1961), 395.
2 Vgl. J. Fontaine, « Le melange des genres dans la poesie de Prudence», in
Forma Futuri (Torino 1975), 760.
3 Insbesondere durch K. Thraede, vgl. zuletzt in JbAC 17 (1974), 154.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 39I

und werden in den Arbeiten der Dölger-Gesellschaft erörtert 4;

sie werden überdies seit den 20er Jahren durch eine Reaktionsbewegung

gegen das allgemeine Verdikt über die christliche
Spätantike getragen, die sich unter der These von einem
christlichen Humanismus der Spätantike artikulierte, in der
Mehrzahl von katholischen Gelehrten repräsentiert wurde und
nach dem 2. Weltkrieg, indem sie den christlichen Humanismus
des 4. Jh. als die erste und exemplarische Antikerezeption
Europas interpretierte, zuweilen an eine restaurative Kulturpolitik

anknüpfte. Die Arbeiten E. K. Rands, H. Rahners,
P. Courcelles, E. R. Curtius' (um nur einige zu nennen)
bezeugen gerade da, wo sie nicht Detailanalyse sind, noch die

ursprüngliche Apologetik gegen klassizistische Vorurteile:
der christliche Schriftsteller erreicht nach dem Humanismus-
Modell, « ne sacrifiant jamais le fond ä la forme » 2, eine Harmonie

3, eine Art prästabilierten Ausgleichs zwischen den sich

ergänzenden, im Grunde einander zugeordneten «wahren»
Werten der Antike und des Christentums; im christlichen
Humanismus des 4. Jh. bekräftigen diese sich gegenseitig 4,

ja das « Christliche» befreit einerseits durch seine Rezeption
die verschütteten Werte der Antike und erreicht so andererseits

erst seine verbindliche Hochform 5. Kritik am humanistischen

Verschmelzungsbegriff setzte denn auch an dem Punkt an,
wo ohne zureichende Detailanalyse Harmonie postuliert wurde,

1 Vgl. zuletzt H. Dorrie, in JbAC 11-12 (1968-69), 189: « Die Forschung steht

vor einer ungemeinen Fülle von Umwendungen, Neu-Deutungen, Umwertungen,
in denen ' Spatantiker Geist' (der nicht notwendig als christlich zu präzisieren ist)
am Werke ist».
2 G. Bardy, Litterature grecque chretienne, 13.
3 So z.B. N. K. Chadwick, Poetry and Letters in early Christian Gaul (London
195 5)-
4 So P. Coürcelle, « L'humanisme chretien de saint Ambroise», in Orpheus 9

(1962), 34.
5 Vgl. F. Arnaldi, Dopo Costantino (Pisa 1927), 243 f. (von Paulinus); A. Wif-
strand, Die alte Kirche und die griechische Btldung(Bem 1967), 19.



REINHART HERZOG

wo nicht das Wie der Verschmelzung zur Debatte stand 1.

Auch erhoben sich Stimmen gegen die intendierte Vorbildlichkeit

eines christlichen Humanismus für unser Jahrhundert2.
Indessen haben gerade Einzeluntersuchungen, die (innerhalb
und ausserhalb des RAC) unter dem Leitbegriff einer Christianisierung

(Umsetzung, transformation, retractatio) standen, zu dem
sehr fruchtbaren Kontinuitätsmodell der Vergeistigung (spiritualite
chretienne, symbolism) geführt. Wohlgemerkt: da hier Inhalt und
Inhalt konfrontiert werden, stehen bei diesen Untersuchungen
literarische Form und Gattungen gewöhnlich nicht im
Vordergrund; nach diesem Modell ergeben sich die Formen der

christlich-spätantiken Literatur erst als Konsequenzen der

Christianisierung 3, und zwar — worauf nach W. Schmid des

öfteren insistiert wurde 4 — unterhalb der Gattungsschwelle, im
Bereich des Stils und der Bilder. Natürlich fanden derartige
Untersuchungen auf dem Feld der poetologischen Metaphorik
ein lohnendes Objekt — so ist die Vergeistigung des « Opfers »

und der Leier für die christliche Poesie mehrfach Gegenstand
der Untersuchung gewesen 5. Abgesehen von der unter diesem

Modell besonders fruchtbaren Imitationsforschung (z.B.:
geistliche Bukolik; Lichtsymbolik)6 sind die Untersuchungen

1 Vgl. vor allem K. Thraede, Studien..., iz ff. und A. Salvatore, Studi Prnden-

Ziani (Napoli 1958), 12 ff.
2 So K. Thraede, in Romanitas et Christianitas, 327 Anm. 26: wer heute noch
Vergil und die Bibel vereinen wolle, marschiere « möglicherweise philologisch
und theologisch in die falsche Richtung ».
3 Vgl. — zu Paulinus — J. A. Bouma (ed.), 12 Anm. 2.
4 Elegie, in RAC 4, 1058, und J. Fontaine, « Permanencia y mutaciones de los

generös literarios cläsicos de Tertulliano a Lactancio», in Adas d. 3. Congr. esp.
de est. das. II (Madrid 1968), 128, und « Le melange des genres... », passim.
5 Vgl. K. Thraede, Studien..., 28 ff.; R. Herzog, Die Bibelepik..., 172 f.; zur
Leier: Ch. Witke, Numen Litterarum (Leiden 1971), 89 ff.; J. Fontaine, « Les

symbolismes de la cithare...»; H. Junod-Ammerbauer, « Le poete chretien Selon

Paulin de Nole», in REAug 21 (1975), 13 ff.
6 Vgl. R. Herzog, Die Bibelepik..., 185 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 393

zur Vergeistigung der Erotik1 und des ländlichen otium2
hervorzuheben.

Das Modell Vergeistigung führt näher an den Text heran
als jenes der Kontrafaktur — das zeigte sich am « Epitha-
lamium» des Paulinus, dessen Transposition in eine ekkle-

siologisch-asketische Dichtung nur durch Aufmerksamkeit
auf Spiritualisierungsprozesse erkennbar wurde. Im folgenden
soll der formale Aspekt dieses Modells — die inhaltliche Umsetzung

antiker Bilder, Stile und Werte führe zu formal
neuartigen Konsequenzen (Problem der Gattungsmischung) — am

Beispiel des « Propemptikon» des Paulinus (Carm. 17) überprüft

werden.
Dass im Fall von Carm. 17 die These vom Gattungskontrast

nichts Förderliches erbringt, liegt auf der Hand: handelt es sich
bei diesem Monstrestück (mit seinen 85 sapphischen Strophen
der Riesenform der prudentianischen Romanushymnus
präludierend) überhaupt um eine Anknüpfung an das alte Pro-
pemtikon (so die einzige Spezialstudie zu diesem Gedicht3)
oder an die Tradition des poetischen Iter 4 Die Gattungs-
topen, wie sie Jäger aufführt5, greifen nicht mehr; und soweit
eine Folge von Abfahrt des Nicetas aus Nola, seinen
Reisestationen und seiner Ankunft in Serbien überhaupt als reale

Plandlung erscheint, liegt sicher eine Mischung beider
Traditionen vor. Es ist nun charakteristisch, dass die Feststellungen,
die unter dem Vergeistigungsaspekt bisher zu Carm. 17

1 W. Schmid, Elegie, und A. Salvatore, «II motivo dell'Eros nella spiritualitä
e nel linguaggio di San Agostino », in 1Yichiana 7 (1974), 251 ff.
2 J. Fontaine, « Valeurs antiques et valeurs chretiennes dans la spiritualite des

grands proprietaires terriens ä la fin du IVe siecle occidental», in Epektasis. Melanges

patristiques offerts ä Jean Danielou (Paris 1972), 571 ff.
3 F. Jager, Das antike Propemptikon und das 17. Gedicht des Paulinus von Nola (Diss.
Munchen-Rosenheim 1913).
4 So E. Doblhoter, «Drei spatantike Reiseschilderungen», in Festschrift
K. Vretska (Heidelberg 1970), 1 ff.
5 Op. cit., 48 ff.



394 REINHART HERZOG

getroffen wurden (eine Detailuntersuchung fehlt noch), nicht
an der Rezeption der alten literarischen Traditionen, sondern
der antiken Vorstellung der Freundschaft interessiert sind:
Paulinus, der überhaupt als der Transformator des antiken
Freundschaftsbegriffs ins Spirituelle angesehen wird *, habe

in Carm. 17 die « spiritual unity» der beiden Freunde Nicetas
und Paulinus ausdrücken wollen2.

Lässt sich nun unter diesem Gesichtspunkt auch die Form
von Carm. 17 interpretieren Dafür spricht zunächst, dass

das Gedicht in seiner Ausdehnung, auch in seiner scheinbaren

Gestaltlosigkeit durch eine Kette von Vergeistigungsformen,
genauer gesagt: durch ein stets neu einsetzendes Respondieren
zwischen einer realen und einer spirituellen Instanz geprägt
ist — sehr ähnlich den Hymnen des Prudentius. Carm. 17 lässt
sich zwischen den Rahmenstücken (v. 1-16, endend in einem
Makarismos, und v. 317-340), die die Trennungssituation
vergeistigen (und insofern tatsächlich an die Situation des Pro-
pemptikon anknüpfen) in sieben Blöcke gliedern, die jeweils
von einem Abschnitt der Reise ausgehen (und insofern
tatsächlich an die Situation des Iter anknüpfen) und Landschaft
und Bewohner vergeistigen: 1) v. 21-56: Reise durch die

Malariagebiete Süditaliens; 2) v. 57-100: durch Apulien;
3) v. 101-136: Einschiffung; 4) v. 137-184: Seefahrt; 5) v. 185-

240: durch Mazedonien; 6) v. 241-276: durch Thrakien; 7) v.
277-316: Heimkehr. Wie aber stehen die Reisespiritualisierungen
mit der Verarbeitung der Trennung am Anfang und Ende in
Beziehung Die Trennung vom Freund wird hier negiert —
wieder eine Anknüpfung xa-r' otv-dtppacnv an die alte Gattung —,
bleibt mit dieser Negation aber noch in der Konsequenz eines

Gedankens des alten Propemptikon: mente und corde bleibt der
Abreisende mit dem Freund verein (vgl. ferner: v. 89 ff.).

1 Vgl. P. Fabre, Saint Paulin de Nole et Tamitie chretienne (Paris 1949); S. Prete,
Paolino di Nola..., 152.
2 H. Green, The Poetry of Paulinus ofNola, 35; vgl. S. Costanza, in Augustinianum

14 (1974), 642, und E. Doblhofer, in Festschrift K. Vretska, 5.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 395

Nur in der stärkeren Betonung der Nicht-Trennung hat denn
auch Jager die « eigenartige Umbildung» 1 des antiken
Freundschaftsgedankens gesehen. Doch was wäre an dieser
Umbildung christlich Und vor allem: sind die « ausgeuferten»
300 Verse des Iter nur eine unverbundene und weitschweifige 2,

aus der Gattungsmischung mit einer anderen poetischen Tradition

resultierende Einlage, ein « spiritueller Reiseführer für
seinen Freund Nicetas » 3

In Wahrheit begründen die Stationen des Iter erst die

Negation der Trennung. Sie formieren ein spirituelles Gefüge,
das sich nicht mehr auf eine Vergeistigung antiker Gattungen
und Werte beschränkt. Bis zur vierten Station (Seereise)
einschliesslich werden die Reiseszenen jeweils durch die bereits

besprochene Form der biblisch verbreiterten Metaphorisierung
uberbaut — eine Form, die hier noch differenzierter als in
Carm. 25 sichtbar wird. Die Campagna-Sumpfe, so bittet der

Dichter, sollen die Bitterkeit ihrer Miasmen verlieren, wenn
Nicetas sie durchquert — so wie (Exod 15, 25) das Wasser von
Mara durch Eintauchen des Holzes; wie als nächtliche Feuersäule

den fliehenden Israeliten, so soll Christus auch Nicetas in
der Dunkelheit leuchten (v. 29 ff.). Das sind noch biblische

Bezüge, die im Bereich des Exempels bleiben; noch sind die

biblischen Geschichten heilsgeschichtliche Tatsachen, die an
sich ihre « normale » sakramentale Exegese erfordern (Paulinus
deutet sie in v. 30 und 49 ff. an) und nicht auf ein aktuelles,

postskripturales Ereignis « bezogen » sind: Nicetas « erfüllt»
auf diesem Abschnitt seiner Reise nicht das AT, sondern der
Poet knüpft mit seinen guten Wünschen an die Exempel der
alten Wunder an. Mit der Einschiffung aber verwandelt, ver-

1 Das antike Propemptikon..., 62.
2 Vgl. G. Boissier, La fin du pagamsme, II 88: « comme ll arrive toujours ä samt
Paulin, le milieu du poeme languit».
3 E. DoBLHorER, in Festschrift K. Vretska, 3.



REINHART HERZOG

zaubert sich die Natur 1, die Meerestiere drängen herzu, und
unter ihnen tritt auch der Fisch des Jonas auf (v. 129 ff.),
zunächst scheinbar nur ein testis (v. 129). Doch dann handelt er,
« besser» als im AT, für Nicetas korrigiert er sich: er spitzt nur
die Ohren und sättigt sich ausschliesslich am Gesang des

Hymnendichters Nicetas. Von der «normalen» (christo-
logischen) Exegese fehlt hier jede Spur: Nicetas « erfüllt» hier
das AT. Untrügliches Anzeichen für diese «bezogene» Form
der biblisch-metaphorischen Narrativität ist die Korrektur.
Und neben der Korrektur alsbald die Überbietung: wenn
Nicetas auf der Seefahrt als ein zweiter Jakob « flieht» (nämlich
die « Welt»), übertrifft er spirituell den Patriarchen:

quod semelfecit patriarcha semper
hic facit (v. 150 f.) ;

ja nicht genug damit: die Himmelsleiter schaut er nicht nur;
er erklettert sie auch per crucis scalas (v. 157). Der Abschluss der
Fahrt durch Mazedonien und Thrakien zeigt dann Nicetas

völlig als wundertätigen Verzauberer von Mensch und
Landschaft, ohne dass nun noch eine biblisch-narrative Verankerung
der Vergeistigungen nötig wäre. Die kalten und schroffen

Gebirge werden — spirituell in der Seele ihrer Bewohner —
sanft; die Briganten werden zu Mönchen; die unruhigen, seit

378 vom Reich praktisch nicht mehr kontrollierten thrakischen
Föderaten nehmen den Frieden an (vgl. v. 261 ff.). Hierbei
überbietet Nicetas übrigens durch die (mit biblischen Metaphern
überbaute) Gleichsetzung der thrakischen Einwohner mit
Tieren implizit den thrakischen Sänger Orpheus (vgl. v. 253 ff.).
Die politisch-geistliche Allegorese zeigt in ihrer Tier-Meta-
phorik (vgl. v. 261 ff.) eine grosse Nähe zum politischen Aspekt
der prudentianischen Psjchomachie 2. Und selbst nach der Heimkehr

geht die spirituelle Reise des Nicetas noch fort (301 ff.):
1 Begleitet von Symbolen wie der antimna crucis (v. 47); vgl. das metaphorische
Umfeld in v. 181 ff.
2 Zu diesem Zusammenhang vgl. R. Herzog, Die allegorische Dichtkunst des

Prudentius (München 1966), 11 j ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 397

in den Himmel, den Schoss Abrahams, wo Paulinus einen

patronus (v. 306) für sich zu erwarten hat1.
Solche den modernen Leser bisweilen blasphemisch

anmutende Applikation der figuralen Spiritualität auf den Freund
(der Begriff « Säkularisierung » meldet sich bereits) begründet
Paulinus zu wiederholten Malen durch jene christologische
Klammer, die auch die ekklesiologische Einheit von Carm. 25

stiftete. Mit Nicetas (z.B. v. 58), in ihm (v. 15 f.), als sein

Plaupt (v. 14) reist eigentlich Christus und erfüllt in dem

zusammengedrängten Handlungsgefüge einer Reise das

Heilsgeschehen spirituell noch einmal. Und unter Christus als Haupt
ist auch Paulinus « eins » mit dem nur scheinbar abreisenden
Freund (vgl. v. 10 ff.). Die den Rahmen setzende Negation
der Trennung ist aufs engste mit dem spirituellen Iter
verbunden 3.

Dass dieser Gedichtaufbau nicht mehr die Vergeistigung
einer einzelnen Gattung oder eines einzelnen antiken Ideals

(des Freundschaftsideals) bedeutet, wird vollends im Zentrum
der Dichtung, auf der mittleren Station der «Reise» (der
Seefahrt) deutlich. Die Fahrt wird hier über die Gleichsetzung mit
Jakob zur Flucht; Nicetas « kommt»in der Welt nirgends mehr

«an», sondern steigt auf der Himmelsleiter zum edelsteingebauten

himmlischen Jerusalem. Die Plandlung schwindet

vor einem statischen Bild:

in astra,

qua deus nitens ad humum coruscis

e thronis spectat varios labores

bellaque mentis (v. 157 ff.).

Nicetas, wie die von ihm Bekehrten ein Stein im Gefüge
der Himmelsstadt (v. 238 ff. und 301 ff.) ist aus einer irdischen
Psychomachie entrückt — der gleiche Bildzusammenhang wie

1 Vgl. mit dieser Verarbeitung das andere geistliche Propemptikon des Paulinus:

Epist. 5, 18 f.
2 Vgl. wiederum Epist. 5, 18 f.



398 REINHART HERZOG

in der Psychomachie des Prudentius. In v. 169-184 — übrigens
gerade in der Mitte des Gedichts — hat sich Paulinus unter
dem Aspekt eines allgemein menschlichen « nos » gänzlich vom
poetischen « Anlass » gelöst und variiert nur mehr die Symbole
des « Wegs », des « Lichts», des « Meers », des (psychischen)
« Sturms », des (Körper-) « Schiffs» und der vela cordis.

Mit dem biblisch-metaphorischen Eintritt in den begrenzten,
von der altchristlichen Dichtung ständig variierten Kreis von
Symbolen kann von einer lediglich auf Kontinuität zur Antike
beruhenden Vergeistigung sinnvollerweise nicht mehr
gesprochen werden. Auch dieses Modell führt nur bis zu einem
bestimmten Punkt. Diesen Punkt aber bezeichnet offensichtlich
gerade die in Carm. 17 beobachtete Ausweitung der biblischen
Metaphorik von der « normalen» Exegese zur « bezogenen»
Form. Bei Wahrung der prinzipiell nur skripturalen und
sakramental zu beziehenden Typologie blieb das der Bibelexegese
eigene literarische Potential latent, domestiziert; die biblischen
Vergleichsszenen konnten als « Exempel» den mythologischen
Illustrationen in der Literatur vor der Spätantike nichts strukturell

Neues hinzufügen. Die Freisetzung dieser Dynamik aber

in der « bezogenen» Form bedeutet den Beginn einer
nachantiken exegetischen Poesie, die gegenüber vergleichbaren Experimenten

mit dem Mythos bei Horaz und vor allem Claudian
durch die typologische Aufbereitung der Bibel in der

Schriftexegese qualitativ neu erscheint. Jeder Realitätsausschnitt

vermag nun in einen ausgedehnten, aber in sich geschlossenen
Kosmos spiritueller Bilder und Handlungsfragmente integriert
zu werden. Wer die exegetische Poesie der Spätantike studiert
und die vordergründige Monstrosität ihrer Formen überwindet,
wird feststellen, dass in einem jeden ihrer Produkte eine

potentielle Totalität der Welterfassung herrscht.
Noch gilt von diesen Formen, was bereits Kaspar Barth

zu den Poesien des Paulinus anmerkte: longe maiorem diligentiam

requirunt quam putatum hactenus est1. Aber das Dilemma ist eben,
1 Adversaria critica 13, 14.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 399

dass es bisher an einer zureichenden Ästhetik und Begrifflichkeit
für alle als Kontinuität zur Antike nicht mehr beschreibbaren
Formen fehlt, dass sich insbesondere zur Umschreibung
christlicher Formen Verlegenheitsbegriffe theologischer
Provenienz einstellen. Denn um solche — auch in dem hier
behandelten engen Sektor aus der christlich-lateinischen
Poesie — handelt es sich natürlich bei Formulierungen wie
« asketisch-ekklesiologische Dichtung », « christologische
Kompositionsklammer », «exegetische Dichtung». Der Verfasser
teilt diese Verlegenheit mit anderen, die die Beteiligung
spezifisch christlicher Ausdrucksformen an der Synthese der

spätantiken Literatur untersuchen h Sie zeigt an, dass neben der
vielfach ausgeleuchteten Begegnungsgeschichte zwischen Antike
und Christentum eine Geschichte der innerchristlichen
Ausdrucksformen zum vorrangigen Desiderat der Spätantikeforschung

geworden ist. Für die hier behandelte Form etwa
lautet das Problem: in welcher Weise vollzog sich die Literarisierung

der seit der alexandrinischen Schule ausgebildeten
exegetischen Technik; wie wurde sie im 4. Jh. im Westen rezipiert;
an welche Ausdrucksformen in der vorhilarianischen christlichen

Latinität konnte sie anschliessen ?2 Solange solche

Untersuchungen nicht unternommen worden sind, schlägt
nicht nur nach wie vor bei der Begegnung mit exegetischen
Formen das Unverständnis als Werturteil durch3. Vielmehr
muss bis dahin der Interpret nach einer Überprüfung der
Kontinuitätsmodelle der Frage gewärtig sein, ob denn über-

1 Vgl. R. Argenio, San Paolino da Nola..., 71: « Tintendimento parenetico»;
F. Gastaldelli, « Teologia e retorica in San Gregorio Magno », in Salesianum 29

(1967), 293: «esposizione dottrinale »; vor allem J. Fontaine, « Le melange des

genres... », 773: « echo catechetique de la parole de Dieu..., discours apologetique,
exegetique, moralisant..., celebration liturgique ou paraliturgique».
2 Vgl. meine Bemerkungen, Die Bibelepik..., 179 ff.
3 Vgl. für den Fall des « Propemptikon »: mit der spiritual unity gehe einher « a

corresponding loss of tension which makes the classical composition so success-
full» (H. Green, The Poetry of Paulinus of Nola, 35).



4oo REINHART HERZOG

haupt «christliche» Formen in literarischer und nicht nur
theologischer Beschreibung vorgestellt werden können.

Ein Versuch, das Baugesetz der exegetischen Form in der
christlich-lateinischen Poesie näher zu umschreiben, soll an
einem der hagiographischen Gedichte des Paulinus
unternommen werden.

III
Paul. Nol. Carm. 26.

Rhetorisierung (Dekadenz)-Säkularisierung; Poesie als Exegese

Die Form der biblisch ausgedehnten Metaphorik und
Vergeistigung, die «broderie spirituelle» der altchristlichen
Dichtung *, ist von der Forschung, auch der Spezialforschung
zu Paulinus, seit langem konstatiert, freilich bislang nur in
Ausnahmefällen als das Kompositionsprinzip dieser Dichtung
interpretiert worden. Die Ursache liegt noch einmal in jener
Verschränkung der Spätantike-Abwertung, welche die (im
Nordenschen Sinn) ubiquitär gewordene rhetorische Technik
der späteren (dekadenten) Antike eine unheilige, das Evangelium
verfälschende, säkularisierende Allianz mit der Technik der

Exegese eingehen sah, diese letztere Technik wohl gar als einen
der alexandrinischen Schule aus der Antike selbst überkommenen

Krebsschaden verstand. Was sich in dieser Praxis

spätantiker (ob paganer, ob christlicher) Literatoren unterhalb

der Gattungsschwelle austauschte, sah man zu einer
unauflöslichen Verkrustung von panegyrischen Techniken des

Exemplifizierens (insbesondere der Überbietung) und «post-
figuralen » 2 Formen der Schriftexegese gerinnen. Während die

Säkularisationskomponente dieser Verschränkung zumeist nur

1 J. Fontaine, « Valeurs antiques et valeurs chretiennes...», 583.
2 Zum Begriff (als Säkularisationsphänomen) A. Schöne, Säkularisierung als

sprachbildende Kraft, 37 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 4OI

in begleitenden Wertungen zum Ausdruck kommt, beherrscht
die Ableitung der exegetischen Technik aus der Rhetorik, die

Angleichung der biblischen Narrativität an die Funktion der

Mythologie in der alten Poesie, bis heute weithin das Feld 1.

Ein Versuch (des Verfassers), die exegetische Technik im Werk
des Prudentius zu verfolgen 2, hat wohl die Schriftauslegung als

Kompositionsprinzip erweisen können, erfasst jedoch durch
eine zu starke und unhistorische Abgrenzung des «

Christlichen» von der imitativen und rhetorischen Tradition das

Phänomen nur ebenso partiell wie die globale Subsumtion und
Abwertung. Denn dass die altchristliche Literatur in der

Rezeption von Gattungen wie den panegyrischen Redespezialitäten,

der consolatio, z.T. auch des Epos, vor allem der Epistolo-
graphie die eigene exegetische Tradition in erheblichem

Umfang nach den Prinzipien der Synkrisis und Überbietung
verwertet hat, ist gar nicht zu leugnen — hier ist auf
Untersuchungen in der Art von L. Meridiers Uinfluence de la seconde

sophistique sur Pccuvre de Gregoire de Njsse (Paris 1906) zu
verweisen. Der Verfasser ist kürzlich diesem Aspekt für die

griechische und lateinische Literatur nachgegangen 3; und unter
den Beispielen für die rhetorische Einformung hat auch
Paulinus seinen Platz 4. Sind aber unter diesem Aspekt nicht
auch die biblisch ausgedehnten «Vergeistigungen» seiner
Gedichte zu begreifen Man sehe etwa die specimina einer auf

1 Exegetische Poesie als Rhteorik: «lourd attirail d'une rhetorique superficielle »

(G. Bardy, Litterature grecque chretienne, 13); Verschrankung von Dekadenz und
Säkularisation: A. Ebert, Allgemeine Geschichte..., 112, und H. Fuchs, « Die frühe
christliche Kirche und die antike Bildung », in Die Antike 3 (1929), 107 ff.; ahnlich
K. Thraede, Studien..., 10 f. und in JbAC 17 (1974), 154; J. Fontaine, « Le

melange des genres...», 758 f. und 764 Anm. 19; speziell zu Paulinus: S. Prete,
Paolonio dt Nola..., 107, und Ch. Favez, « Note sur la composition du carm. 31 de

Paulin de Nole», in REL 13 (1935), 267.
2 Die allegorische Dichtkunst des Prudentius, 113 ff.
3 « Metapher — Exegese — Mythos», in Terror und Spiel. Probleme der Mythen-

reception, hg. von M. Fuhrmann, Poetik und Hermeneutik 4 (München 1971),

157 ff.
4 Vgl. ibid., 174 ff.



4-02 REINHART HERZOG

den Adressaten « bezogenen » Form — einer Form, also, wie
sie bereits zu Carm. 17 von der« normalen » heilsgeschichtlichen
Exegese abgesetzt wurde —, die in dem poetischen Brief
gelegentlich der Rettung des Martinianus aus dem Seesturm

{Carm. 24) wuchern. Nicht nur, dass Martinianus eine Vielzahl
von Figuren der alt- und neutestamentarischen Geschichte
«erfüllt» (Isaak, Joseph, Samuel, Samson, Jonas l, Paulus) —
die Applikation dieser Erfüllungen überschattet offenbar die
traditionelle heilsgeschichtliche Spiritualität:

ut quod parentes gestitarunt corpore

nos actitemus spiritu (v. 641 f.).
Und diese auf den Adressaten bezogene Spiritualität tritt wieder
in den Formen der Korrektur 2 und Überbietung 3 auf, die z.T.
im Nicetas-Gedicht zu beobachten waren und generell der

panegyrischen Synkrisis eigen sind 4.

Könnten also unterhalb der Gattungsschwelle die poetischen
Christianisierungen, auch was biblische Strukturen betrifft, doch
als Kontinuität zur antiken literarischen Technik gedeutet werden

Jedoch: zieht man alle Seiten des Phänomens in Betracht,
muss das Ergebnis lauten, dass hier wie bei den «Anknüpfungen»

an antike Gattungen das Kontinuitätsmodell zu kurz
greift, die Texte nicht ausschöpft. Denn die Verbindung der

exegetischen Tradition und der ihr inhärenten Vergeistigungs-
mechanismen mit rhetorischer Technik stellt nur einen Vorgang
an der Randzone des exegetisch-literarischen Potentials dar.
Eher als das Modell einer Kontinuität von der Antike her trifft
die Vorstellung von einer begrenzten Rezeption der Rhetorik in
christlich-literarische Ausdrucksformen hinein zu, die im
lateinischen Westen seit der Einübung in die Schriftexegese,
seit der Generation des Hilarius, möglich wurde und mit der

1 Vgl. zu dem« Jonas-Epyllion » v. 205 ff. die Verarbeitung bei Ennod. Carm. Iii.
2 Vgl. v. 557: hac parte Samson nolo sit...
3 Vgl. v. 505 ff.
4 Vgl. R. Herzog, « Metapher — Exegese — Mythos », 178 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 403

in der lateinischen Poesie zum ersten Mal im Werk des Paulinus
experimentiert wurde 1. Die Rezeptionsgrenze wird auf der
Ebene der poetischen Gattungen durch die hier besprochenen
«Kontrafakturen» des Paulinus gekennzeichnet; später, bereits
bei Prudentius aber, gibt es programmatische Gattungs-
Kontrafakturen nicht mehr. Unterhalb der Gattungen ist die

Rhetorikrezeption vor allem im Feld der Prosa, der Rede und
der Epistolographie, vollzogen worden, und hier geht auch
die Öffnung viel weiter als beim imitativen oder einzelne

Gattungen mischenden Anschluss der Poesie an die Antike.
Kurz gefasst lautet die These2: i) Das Phänomen der
exegetischen Formen kann aus der Kontinuität zur Antike nicht
voll erfasst werden; es gibt hier einen Überschuss, der die

Umformung antiker Traditionen als nur marginale Rezeption
in ein eigenes literarisches Ausdruckspotential erkennbar
werden lässt; 2) Die Entwicklung dieses Ausdruckspotentials,
auch seine wechselnde Aufnahmefähigkeit gegenüber der
antiken Literatur, kann erst durch eine Analyse des intendierten
Publikums und damit der wechselnden literarischen, pastoralen
und liturgischen Situation eines jeden Werkes beschrieben
werden.

Zur Begründung muss ein Text herangezogen werden, der
im Gegensatz zu den bisher besprochenen ausserhalb der

expliziten Gattungskonfrontation steht, auf eine bestimmte
Situation der Hörer (Gemeinde) antwortet, jedoch die Ansatzpunkte

deutliche werden lässt, an welche auch die marginale
Antikerezeption anschliessen konnte. Paulinus hat diese Art
Poesie in seiner hagiographischen Dichtung erreicht, die auch

in diesem Sinne Prudentius am nächsten steht. Zur
Überprüfung der These sei ein kaum beachtetes 3, weil wieder

1 Vgl. zu diesem Zusammenhang R. Herzog, Die Bibekpik..., 155 ff.
2 Eine ähnliche Position bezog bereits J. Fontaine, « Le melange des genres...»,
769 ff. (vgl. auch Ch. Favez, in REL 13 (1935), 267).
3 P. Fabre streift in seinem Paulinus-Buch (Saint Pauhn de Nole et l'amitie chre-

tienne) lediglich die wenigen Verse über die Felix-Wunder.



404 REINHART HERZOG

«massloses» Gedicht auf den hl. Felix, Carm. 26 aus dem

Jahre 401/402, herangezogen. Was also hat es mit der Bauform
« exegetischer Poesie » auf sich, die selbst eine Rezeption der
rhetorischen Technik erst ermöglicht

Carm. 26 ist in der Situation der allgemeinen Panik nach
dem ersten Italieneinfall der Barbaren vor der Schlacht von
Pollentia entstanden. Man kann es wie die gleichzeitigen
Sermonen des Maximus von Turin als Reaktion auf die Befürchtungen

der Gemeinde verstehen, die durch die Fortifikation
Roms nur noch bestärkt wurden —• Stilicho hatte bereits auf
paganer wie auf christlicher Seite viel Vertrauen eingebüsst1.
Denn diese Panik ist deutlich der « Ausgangspunkt» — so
wie die Situationen des Epithalamiums und der Trennung in
den anderen Gedichten. Der wiederkehrende Todestag des

Ortsheiligen bot nur den Anlass, der Panik entgegenzutreten; er
hat, wie generell in den « Natalicia », nicht zu einem Kontrast
mit dem alten Geburtstagscarmen geführt. Und dieser

Ausgangspunkt soll auch hier zu einer für die öffentliche Ruhe

dringend benötigten «Vergeistigung» führen, wird auch hier
xa-r' avrtqjpairiv behandelt: die wahrhafte Bestürzung «sei»
die dringend gebotene Freude am Gedenktag — dies Leitmotiv,
ab v. 5 ff. wiederholt (antithetisch-argute Verarbeitung: 74 ff),
hat also einen nicht literarisch (rhetorisch oder exegetisch) zu
isolierenden, sondern einen handfest politisch-pastoralen Hintergrund.

Es galt, die entscheidende Fähigkeit des Lokalpatrons
auch zur Meisterung der unbestimmten politischen Bedrohung
sichtbar zu machen und zur Stabilisierung des öffentlichen
Lebens einzusetzen. Die Heiligenverehrung war übriggeblieben

— das schwache weströmische Kaisertum begann,
Ravenna auszubauen; die Barbaren waren vielleicht schon auf
dem Weg nach Mittelitalien — konnte das Grab des Märtyrers
nach den bukolisch-begrenzten signa auch für die Reichspolitik

1 Zum politisch-literarischen Hintergrund am ausführlichsten P. Courcelle,
Histoire litteraire des grandes invasions gertnaniques 3 (Paris 1964), 3 2 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 405

Heilszeichen setzen Es ist nötig, sich dieser konkreten
Umstände bewusst zu sein, wenn man dem Gang des Gedichts und
seinem Aufbau exegetischer Formen folgt. Denn die Exegese
ist in der Spätantike eine volkstümliche, ja auch politische
Denkform.

Das Fest unter gedrückter Stimmung und Fluchtgedanken
wird zunächst mit dem Pascha der Israeliten in Ägypten
verglichen (v. 55 f.). Paulinus « bezieht» nicht etwa die Geschichte
auf seine Laien; der heilsgeschichtliche Typ des Pascha sei in
Christus erfüllt worden, und damit perit umbra figurae (v. 54).
Dieser typologische Anschluss an das AT vermag jedoch die
konkreten Rettungs-hg«# Gottes im AT, um deren Wiederholung

es der Gemeinde in dieser Situation gehen muss (denn
präzise auf die Hoffnungen und Befürchtungen im municipium
ist die alttestamentliche Kette ab v. 80 komponiert: militärische
Wirkung des blossen Gebets v. 92 ff.; Sinnlosigkeit der Fortifi-
kation v. 114 ff.; militärische Wirkung des Gottvertrauens von
Kindern und Frauen v. 150 ff.; Abbruch einer feindlichen
Belagerung v. 166 ff.), nur mehr als Vergeistigung zu wiederholen:

die wahren Feinde sind eben nach der Erfüllung der

AT-signa im Evangelium nur mehr spirituelle, also «innere»
(v. 99-114); der Aufbau geschieht von der antithetischen
Verarbeitung zur expliziten Vergeistigung. Damit muss der
Gegenwartsbezug der alten Wunder zum Exempel und komplementär
dazu zur Spiritualisierung (hier zur Psychomachie) geraten.
Anzeichen dafür ist wieder, dass in den biblisch-narrativen
Partien die christologische Exegese erwähnt wird (vgl.
v. 143-148: Rahab).

In diese heilsgeschichtliche « Lücke » nun — der gegenüber
der nach Zeichen verlangenden Gemeinde fehlende Realitätsgehalt

einer nur mehr vergeistigten skripturalen Geschichte —
wird der patronus als interventor (v. 195) von Paulinus eingeführt
— gleichsam als gegenwärtiger Anachronismus einer
(seinetwegen) doch noch nicht « erfüllten » Heilsgeschichte. Wie die

Rettungswunder des AT in Wirklichkeit Interventoren zu



406 REINHART HERZOG

verdanken seien (v. 219 ff.: Moses; v. 221 ff.: Abraham;
v. 227 ff.: Elias), so wirke die Präsenz des Felix auch in der

gegenwärtigen Situation (v. 230 f.): sein Martyrium entlastet,
enthebt die Gemeinde den unabsehbaren und schwer zu
deutenden signa der Gegenwartsgeschichte in die durch Felix
präsente Zeitlosigkeit sämtlicher von Gott gegebener Antwort-
signa auf geschichtliche Bedrohungen. Diese Entlastung erst
lässt, im Sinne einer Negation der Bestürzung am Anfang, die

ängstliche Fürbitte des Patrons die direkte Kehrseite der

geforderten laetitia in der Gemeinde sein:

inque vicem flebit nobis, quia mente dicata

nos laetamur ei (v. 215 f.)
In einem abschliessenden Gebet an Felix wird daher noch

einmal die gesamte Kette der MF-Wunder bis zu der —
erflehten — Abwendung der Katastrophe vom Römischen Reich

(v. 249 ff.) zusammengefasst: mit Felix besitzt man das Schlussglied

dieser Kette. Doch wie können die Gefahren, die sich im
Barbarensturm abzeichnen, auf die in Nola bekanntgewordenen
Wunder des Patrons bezogen werden Zunächst dadurch,
dass Paulinus nunmehr den Patron mit einer der Gestalten aus
dem AT in jene typologische Identität zu setzen vermag, die

gegenüber der Gemeinde nicht mehr gegeben war (oder nur
mehr in vergeistigender Verallgemeinerung). Und an diesem
Punkt tritt jene Form der bezogenen Exegese auf, die auch einen

Anschlusspunkt für die Rezeption rhetorischer Tradition
(Synkrisis) zu bilden vermochte. Hier indessen ist sie durch die

Integration des Patrons in die Heilsgeschichte typologisch
gebunden, und hier ist sie nicht rhetorische Einformung,
sondern wird geistlich-politisch benötigt1. Indem Paulinus
Daniel in der Löwengrube und die Geschichte von den drei
Jünglingen im Feuerofen durch Felix «wiederholen» lässt

(v. 255 ff), können deren Züge auf die gegenwärtige Lage
1 Dass allerdings die hagiographische « Verlängerung » der Heilsgeschichte auch
als ein erster Schritt zur « Säkularisierung» gedeutet werden kann, ist nicht zu
leugnen.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 407

bezogen werden, erfordern dabei aber wiederum jene Korrekturen,

jene unanschauliche Bildverbindung, die uns für diese

Form vertraut ist. Die « Löwen» sind nun die sich in Italien
herandrängenden Feinde (v. 257), und wenn sie sich um Felix-
Daniel ruhig lagern, so sind sie die gefangenen oder als

Föderierte befriedeten Barbaren (vgl. v. 258 ff). Die Korrektur
der biblischen Geschichte wird andererseits dadurch nötig,
dass der babylonische König als Zuschauer von der Unschuld
der Gefangenen im Ofen überzeugt ist — die jetzigen « Könige »

aber leider auch die Geweihten des Herrn bei ihrer Invasion
nicht geschont haben (gewissermassen die von Felix garantierte
Identität mit der Schrift verletzend: die « Korrektur» erfolgt
daher als empörte exclamat'w. v. 266 ff.). Vollends unanschaulich
wird die biblische Geschichte in ihrer Beziehung auf Felix,
wenn das Auslöschen der Flamme im Ofen durch Gott zum
Auslöschen der (Kriegs-)Flamme in Italien durch den « Jüngling

» Felix selbst wird. — Es sei angemerkt, dass am Beispiel
der Jünglinge im Feuerofen und ihrer « Wiederholung » durch
den Märtyrer Fructuosus auch Prudentius (Perist. 6) die

Spannung zwischen den skripturalen und hagiographischen
Zeichen exemplifizierte: Ulis sedpia flamma tunc pepercit, / nondum

temporepassionis apto / nec mortis decus inchoante Christo (v. 112 ff.).
Der Märtyrer hat zwar einen Schrifttyp in seinen Zügen zu
wiederholen, im entscheidenden Zug, der Rettung, aber zu
ändern: er muss sterben, und seine Qual bis zum Tod ist häufig
mit der typologischen Wiederkehr des Schriftwunders identisch:
iam plenus titulns tui est..., absolvas, precor... (Perist. 7, 76 ff.)1.
Die Situation der hagiographischen Dichtung des Paulinus ist
bereits eine andere: am Grabe des Patrons — also nicht mehr
innerhalb der vita des sanctus — müssen die — nunmehr der
Gemeinde gehörenden — signa den Schrifttyp exakt wiederholen
und werden zu diesem Zweck notfalls korrigiert.

1 Vgl. zu diesem Zusammenhang R. Herzog, Die allegorische Dichtkunst..., 28 ff.



REINHART HERZOG

Paulinus hat mit dieser Beziehung nun eine Basismetaphorik,
« Tiere », « Flamme », « Löschen », die die direkte Applikation
der Nolaner Felix-Wunder auf die drohende Invasion endlich
ermöglicht. Es kommt aber beim Übergang zu dieser Applikation,

dem gedanklichen Ziel des ganzen Gedichts, zu einer
fast theoretischen Begründung der hagiographischen
Ausdehnung einer exegetischen Kette bis zu den auf den Nägeln
brennenden «Anknüpfungspunkten» der zeitgenössischen
Realität, die als poetologische Rechtfertigung in der spätantiken
Literatur ihresgleichen sucht:

patriis virtutibus aemula sanctus

signa geris, nec, si species operum tibi dispar,
non similis virtus; diversa est gratia vobis,

gloria par, quoniam Sanctis Jons omnibus urns
et regnum commune dei, non una prophetis
martyribusque sacris opera, ut diversa fuerunt
tempora, nec coeunt signis distantia causis

gesta: dei per dona sibi coelestia distant

aequales mentis, (v. 286 ff.)

Die virtutes aber sind — dieser Beweisführung dient die
ausführlich durchgeführte Konfrontation der hagiographischen
und der skripturalen signa v. 323-381 — im Gegensatz zu den

vordergründigen species das Entscheidende und Gemeinsame,

in quibus iste feras omnes compescit et ignes. (v. 305) 1

Dementsprechend folgen zum Abschluss des Gedichts drei
Wunder des Felix, die auf die Schlüsselmetaphern (Jerae —

Barbaren; v. 307 ff.; ignis — Invasion v. 394 ff; Wasser

Löschung der Kriegsgefahr; v. 411 ff.) ausgelegt werden. Der
Schlussvers fasst noch einmal die drei Aspekte zusammen. Die
Heilung des Gefrässigen, der das Geflügel mit den Federn

1 Der Abschluss dieser ngwa-Theorie findet sich v. 372 f.: die verschiedenen

signa der Schrift und der Märtyrer ergänzen einander zur Gesamtökonomie der

Heilsgeschichte: Petrus schlug kein Wasser aus dem Felsen, aber Moses wandelte
auch nicht auf dem Meer.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 409

hinabschlingt, die Verschonung der Kirchengebäude bei einer
Feuersbrunst, die Ableitung einer drohenden Überschwemmung
— in diesen lokalen Ereignissen kann die Gemeinde von Nola
durch die exegetische Dichtung die Weltgeschichte begreifen
und in laetitia transzendieren.

Man kann rechtens über die politischen Implikationen und
Konsequenzen einer solchen Realitätsintegration den Kopf
schütteln und in ihr gar, ähnlich wie Piganiol in seinem Verdikt
über den geistlichen Quietismus und Opportunismus eines

Themistios, eine der geistigen Ursachen für den Untergang des

Römischen Reiches sehen 1. Übrigens sind ja die politischen
Konsequenzen einer solchen Haltung gerade zur Zeit von
Carm. 26 in Claudians Spottversen an einen christlichen
Befehlshaber gebrandmarkt worden 2. Was indessen die literarische

Form betrifft, so wird nun die exegetische Poesie als

eine variable Spannung von Realitätsfragmenten und Metaphern
sichtbar. Ihre Struktur wird durch genau abgestufte (und in
Carm. 26 programmatisch erörterte) Beziehungen zwischen
vereinzelter Kontingenz, hagiographischer Teilhabe an einem

figuralen Realitätscorpus und schliesslich dessen Aktualisierung
durch Spirituaüsierung gewährleistet. Als literarische Bauform
lässt sich diese Poesie so charakterisieren: der Rückzug aus den
mimetischen Kunstzwecken der Antike führt zu einem Rückzug
aus der Oberflächenbehandlung: Kompositionsverluste,
Gliederungsdefizite, eine geminderte Gattungsdistinktion verbergen
eine klare und gleichbleibende Struktur. Ausschnitte jedweder
Wirklichkeit, die deshalb dem modernen Beobachter meist
als fragmentiert erscheint, sind keine mimetischen Kunstwerte,
sondern werden dem Publikum durch vergeistigende Meta-

phorik als Handlungszeichen vorgestellt (dies ist der « hetero-

nome» Aspekt der christlichen Literatur). Die vergeistigende
Metaphorik und ihre Handlungsziele werden gesetzt durch ein

3 A. Piganiol, L'empire cbretien 2 (Paris 1972), 234 f.
2 In Iacobum magistrum equitum {Carm. min. 50).



REINHART HERZOG

zweites — und abgeschlossenes — Realitätscorpus mitsamt
typologischer und allegorischer (also historischer und
moralischer) Sinndeutung; es kann einem andächtigen Publikum als

Erbauungsobjekt dargestellt werden (dies ist der « erbauliche »

Charakter der christlichen Literatur). Dies Realitätscorpus
kann in posttypologischen Identifikationen aufgrund hagio-
graphischer Teilhabe zu einer Intensivierung der Ausgangsrealität

führen (dies ist der « symbolistische » Aspekt der christlichen

Literatur). Jeder der Typen vermag sich literarischen
Traditionen der Antike zu öffnen. Formal neigt die exegetische
Bauform zu antithetischen und Ringkompositionen.

Hervorgehoben werden sollte: i) dass das zweite Realitätscorpus

einen (durch die Schrift) abgeschlossenen Charakter
hat. Die beständigen Variationen seines begrenzten
Bildinhalts 1 ergeben daher Züge einer hermetischen Poesie, die
bisher erst in der Barockforschung thematisiert wurden;
2) dass demgegenüber die Form an jedwede, auch die
alltäglichmikroskopische, auch die politisch-aktuelle Realität anschliessen
kann. Ihre Fähigkeit zur Sinngebung auch des Absurden und
Unmenschlichen in der Geschichte unterscheidet sie vielleicht

1 Mit diesem Variationscharakter hangt wohl die sehr enge Traditionsbildung
seit der Entstehung der christlich-lateinischen Poesie im 4. Jh. zusammen. Laktanz
wirkt auf Juvencus, den Proba und Paulinus kennen (welcher ebenso auf Proba

rekurriert); Hieronymus entwickelt im Austausch mit Paulinus das exegetische
Programm dieser Poesie; und die entscheidende Wende, die Paulinus in dieser
Tradition bedeutet (Abkehr von den imitativen Grossformen des Cento und der

Paraphrase, aber auch, nach den hier besprochenen Experimenten, vom expliziten
Gattungskontrast) wird von Prudentius radikalisiert. Blickt man ins 5. Jh., so
ist mit den Gedichten Prospers und des Orientius das Formexperiment exegetischer
Dichtung noch keineswegs abgeschlossen, als das Verblassen der Schultradition
und der Zerfall der lateinischen Kulturlandschaft und, damit einhergehend, ein
zurückgehendes Verständnis fur die poetischen Möglichkeiten der Exegese, die
Form versiegen lasst. Die mittlerweile erreichten Formen werden mitsamt den

aus der Antike rezipierten fest, sklerotisch. Nachdem Sedulius sein Carmen
Paschale auftragsgemass zum Kommentar umarbeitete, wurden auch die hagio-
graphischen Gedichte des Paulinus auf Anweisung eines seiner Amtsnachfolger
zur Prosa-Vita S. Felicis umgearbeitet (ASS, Januar, I 946).



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 4II

am stärksten von späteren Literaturen, die die Geschichte

ausgrenzten und ihr in « Autonomie » opponierten oder sich ihr
unterwarfen. « C'est le christianisme qui a commence de substi-

tuer ä la contemplation du monde la tragddie de l'äme. Mais
du moins il se referait ä une nature spirituelle et, par eile,
maintenait une certaine fixite. Dieu mort il ne reste que l'histoire
et la puissance » 1.

1 A. Camus, L'exild'Hel'ene, in Essais (Paris 1965), 855.



412 DISCUSSION

DISCUSSION

M. van der Nat: Ich möchte daran erinnern, dass am Ende des

vierten Jh. das Christentum nicht nur die einzige offiziell anerkannte,
sondern auch mehr und mehr die allgemeine Religion war. Eine

grössere Aufgeschlossenheit sowohl auf heidnischer als auf christlicher

Seite war dadurch notwendig — und wohl auch möglich —
geworden. Wie die Christen zur Erklärung und Verteidigung des

Glaubens sich mit heidnischen Schriften vertraut machen mussten,
so mussten auch die Paganen von christlichen Werken Kenntnis
nehmen, wäre es nur um « schwierige Fragen» stellen zu können.
Dass sie das wirklich taten, davon ist nur wenig später der Kreis
des Volusianus, wie er in Augustins Korrespondenz hervortretet,
ein gutes Beispiel. Aus Augustins Briefen geht nun auch hervor, dass

man in diesem Kreis über grammatische und rhetorische Probleme

diskutierte, d.h. sich mit Literatur befasste. Es scheint mir darum
sehr plausibel, dass gebildete Heiden in polemischer Absicht, aber

doch wohl auch der Kuriosität halber von christlicher Dichtung
Kenntnis genommen haben.

M. Fontaine: La lecture de la poesie chretienne par les patens
eux-memes peut-elle etre qualifiee de «höchst zweifelhaft»? Je

dirais plutöt «noch ungenügend bewiesen». La fluidite dans les

relations sociales de la haute societe romaine, que nous avons dejä

soulignee, n'est pas le seul fait qui incline en faveur d'une
telle probabilite. II faut compter aussi, chez les patens les plus
combatifs, avec le desir de mieux connaitre leurs adversaires; avec
les dimensions reduites de ce petit monde des lettres, toujours
friand de toutes les nouveautes; enfin, et surtout, avec ces hommes

« de l'entre-deux» dont Ausone est pour nous, parmi les lettres,

un representant tres typique: ä la fois createur — et done aussi

« recepteur » — d'une poesie tantot chretienne et tantot entierement



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 413

profane, sinon paganisante, dans ses images et ses themes. S'il est

bien etabli que des pai'ens (Celse, par exemple) se sont tres tot
informes de la Bible — et cela bien que la facture leur en parüt
etrange, sinon rebutante —, on doit a fortiori supposer avec vrai-
semblance qu'ils ont pu s'interesser a des Oeuvres d'un attrait formel
certain. Enfin, des poemes comme 1'Epithalamium, etudie ce matin,
s'inserent dans une liturgie sociale (ici un mariage) dont les

participants n'etaient certainement pas tous des pai'ens; or tous ont entendu
declamer le poeme de Paulin.

M. Duval: II est certainement difficile de trouver de nombreuses

preuves d'une reponse des paiens aux poetes chretiens pour la

raison tres simple que la poesie paienne est bien peu representee ä

cette epoque. II faut peut-etre proceder par analogie. Nous savons

que les oeuvres en prose de Jerome et d'Augustin etaient lues par
les pa'iens. II est probable qu'un homme comme Paulin, dont
Ambroise dit combien la conversion a ete ressentie par l'aristocratie

pai'enne comme une perte pour l'eloquence, est reste en contact

avec cette aristocratie. Son Carmen 22 ä Jovius n'est certainement

pas destine au seul Jovius. II constitue une sorte de « lettre ouverte»
non datee. Quant ä VEpitbalame, qui est en fait un sermon de

mariage, il contient des motifs de caractere protreptique, ce qui
s'explique par le caractere « mondain » d'un mariage dans la « gentry »

d'Italie du Sud.

M. Herzog: Meine Bemerkungen zur Resonanz

christlichengagierter Poesie bei den Paganen bezogen sich auf die alte

Vorstellung vom Ersatzwillen und Verdrängungseffekt, der dieser

Poesie zugeschrieben wird. Ich halte ein gemeinsames spätantikes
Publikum solcher Poesie sozial und kulturell durchaus für möglich.
Nur haben wir in diesem Fall in der Tat nicht das geringste Zeugnis
einer paganen Lektüre; und dies Faktum ist nicht zufällig. Poesie

war im 4. Jh. und noch bis zu Apollinaris Sidonius für die meisten

Christen (abgesehen eben von den Poeten selbst) heidnische Poesie.

Christliche Poesie bedeutet im 4. Jh. in erster Linie immer auch



414 DISCUSSION

Verteidigung ihrer Möglichkeit im eigenen Lager. Dass pagane oder
auch nur neutrale Poeten mit ihr in bestimmten gesellschaftlichen
Situationen in Berührung kamen, ist nicht auszuschliessen, aber als

Poesie hat sie sie offenbar nicht interessiert.

M. Cameron: You quote with obvious disapproval R. P. H.
Green's comment that "by challenging classical poetry (Paulinus)
suffered a signal defeat." Now I do not wish to dispute your claim
that Paulinus was doing something more subtle than simply
"challenging" classical poetry, but is there not a certain validity in what
Green says nonetheless? Paulinus was of course perfectly entitled
to glorify chastity within marriage, but there is surely something
incongruous in the attempt to incorporate such a theme within
the traditional, erotic framework of the epithalamium. Paulinus'
readers, like Paulinus himself familiar with the very recent fully
classicising Epitbalamia of Claudian, were almost bound to see his

poem as in some sense a Christian challenge. And the fact that
Paulinus' model had no successors while Claudian's did suggests
that it might after all be legitimate, even by contemporary standards,

to call this particular poem of Paulinus an "unsuccessful" experiment.

M. Fuhrmann: Ahsit ab his thalamis vani lascivia vulgi (Carm. 25,9)
— wie Herrn Camerons Reaktion zeigt, ist ein « asketisches » Hoch-

^eitsgedicht für den Heutigen schwer verständlich. Schon im 5. Jh.
hat man ebenso geurteilt wie wir: das Experiment des Paulinus
blieb vereinzelt; die Geschichte des Epithalamiums führt an ihm
vorbei, von Statius zu Claudian und weiter zu Sidonius Apollinaris
und Ennodius, bis zur höfischen Venus-Poesie des Mittelalters.
Immerhin ist es vielleicht möglich, dem sonderbaren Gedicht in
seiner Zeit eine positive Funktion zuzuerkennen. Der Druck des

asketischen Ideals mag gerade beim ersten Ansturm im ausgehenden

4. Jh. als sehr stark empfunden worden sein; er hat sicherlich bei

vielen schwere Konflikte, zumindest erhebliche Unsicherheit erzeugt.
Unter diesen Umständen kann das von dem Asketen (also von
einer unangreifbaren Autorität) Paulinus verfasste Hochs^eitsgedicht



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 415

geradezu als Entlastung, als legitimierendes Zugeständnis gewirkt
haben — der Schluss des Gedichtes (v. 235 ff.) enthält ja so etwas

wie eine Rechtfertigung der Ehe.

M. Herzog: Die von mir nur konstatierte Tatsache — die Pflege
des Epithalamiums läuft an der Christianisierung des Paulinus

vorbei — hat bei A. Cameron und M. Fuhrmann zu Deutungen
geführt, deren Unterschiedlichkeit (Cameron: literarischer
Fehlschlag; Fuhrmann: Entlastung vom asketischen Druck) zwingend
auf die Kategorie des Publikums verweisen. Für wen ist dieses

Produkt geschrieben? Gibt es ausser dem asketischen Zirkel noch
die Leserresonanz im gebildeten Christentum oder gar eine « clau-

dianisch-prudentianische» Leserschaft? Im Horizont der letzteren

wurde freilich der Versuch nicht akzeptiert (blieb «erfolglos»);
innerhalb der ersteren aber hat er an einer Produktions- und
Lesegewohnheit mitgewirkt, die eine wenig beachtete Gattungsumwandlung
kennzeichnet: er erobert der Poesie die altchristliche Literaturtradition

de virginitate. In den entsprechenden Gedichten des Avitus,
des Fortunatus und Aldhelms werden nun Elemente des

Epithalamiums und der Elegie konserviert und ans Mittelalter weitergegeben.

M. van der Nat: In Ihren Interpretationen habe ich ein Konzept
vermisst, das mir für das Verständnis der spätantiken christlichen

Dichtung von wesentlicher Bedeutung scheint, nämlich das antike

Konzept der aemulatio. Aemulatio ist ja doch nicht mit « Ersatz»
oder « Kontrast», nicht mit « Kontrafaktur » oder « Verschmelzung »

identisch — es ist etwas Anderes und Umfassenderes; es bezieht sich

auf Form und Inhalt zusammen; und es hat schliesslich auch einen

rezeptionsästhetischen Aspekt. Es bedeutet, dass ein Autor etwas von
der Tradition Gegebenes in seiner eigenen Weise behandelt, und
dabei das Traditionelle nicht rücksichtslos verwirft, sondern es

wählend und differenzierend von seinem eigenen kulturellen Hintergrund

her verwendet. Und das ist m.E. gerade das, was die christlichen

Dichter mit ihrer Christianisierung bezweckten — und auch

wohl realisierten.



416 DISCUSSION

M. Fontaine: M. Herzog a — legitimement — propose une revision

de nos concepts operatoires et de notre vocabulaire critique;
je crois cependant opportun d'exprimer quelques reserves sur son
voeu de mettre en quarantaine des vocables aussi fondamentaux que
Antiquith et christianisme, et de suspecter les emprunts possibles au
vocabulaire qu'il appelle « theologique ».

Sans doute devons-nous reviser et preciser nos concepts si nous
voulons eviter, a travers leur emploi, de devenir inconsciemment

prisonnier de problematiques perimees et dangereuses. En ce sens,

je tenterai d'apporter, cet apres-midi, ma contribution ä la mise en

valeur d'un facteur specifiquement « antique tardif» dans les pheno-
menes de mutation des formes litteraires qui nous occupent. Mais

un facteur proprement antique, au sens d'une intervention nouvelle
des auteurs classiques dans la culture de nos ecrivains du IVe siecle,

est d'autant plus important et original en ce siecle que cette Anti-
quite est pergue dans une optique de Renaissance (renovatio litterarum)
au delä de l'hiatus culturel du IIIe siecle.

Quant au christianisme, il est vrai qu'il represente un mixte
culturel dont la prehistoire s'eclaire dejä ä travers l'osmose du judai'sme

hellenistique avec la civilisation et meme la litterature grecques. II
faut done prendre le terme de christianisme en un sens plus stricte-

ment religieux\ celui d'une experience religieuse singuliere, et d'une
culture religieuse representee par la double hibliotheca sacra des

auteurs bibliques et des auteurs latins chretiens depuis Tertullien.
II convient enfin de bien distinguer theologie, spiritualite, exegese.
La theologie, en tant que « discours sur Dieu », s'exprime en divers

genres litteraires au IVe siecle, et sa visee d'intelligence de la foi
n'exclut nullement des perspectives esthetiques: que l'on pense ä

Hilaire de Poitiers decouvrant le Dieu unique comme pulcherrimum

pulchrorum omnium, ou, tout pres de nous, ä la « theologie esthetique »

de H. U. von Balthasar. Mais, pour les ceuvres latines chretiennes,

produit d'une activite litteraire essentiellement religieuse, et comme
telles liees ä des visees kerygmatiques et pastorales, leur caractere

spirituel (au sens de l'expression d'une relation personnelle de chaque
membre du populus christianus avec Dieu) me parait rendre tout ä fait



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 417

« operatoire», dans leur etude, un recours a la terminologie de la

spiritualite (ainsi p. ex. les qualifications de liturgique, paraliturgique,
ecclesial, etc. Je ne pense pas que l'usage de neologismes abstraits

ameliorerait les choses, ou eviterait des confusions. II est d'ailleurs
notable que R. Herzog lui-meme recourt ä l'adjectif « exegetique»
(et je Ten approuve) pour montrer comment son troisieme poeme se

christianise entierement, en rejoignant le genre litteraire plus
exclusivement chretien de l'homelie.

M. van der Nat: Mit meiner Bemerkung über die aemulatio habe

ich das Kontinuitätsproblem berührt. In diesem Zusammenhang
möchte ich noch auf einen anderen Aspekt hinweisen: die Mischung
der Gattungen ist eine für die römische Literatur charakteristische

Erscheinung, die sich nicht nur auf das aus dem Griechischen
Übernommene, sondern auch — besonders seit dem ersten
nachchristlichen Jh. — auf die literarischen Formen, wie sie sich in der

römischen Tradition entwickelt haben, bezieht.

M. Duval: Une partie de l'ambigulte des discussions sur la

Spätantike et sur Antike und Christentum vient du fait qu'en parlant
d'Antike, ä propos de ce siecle de « renaissance », nous envisageons

surtout ses rapports avec 1'« Antiquite classique ». En realite, la situation

est beaucoup plus complexe. On peut l'eclairer en la comparant
avec celle de la litterature latine ä l'epoque d'Ennius ou ä l'epoque
de Virgile et d'Horace. Ennius est influence ä la fois par la litterature

grecque classique, d'Homere aux Tragiques et par la litterature
alexandrine recente ou contemporaine, voire — mais dans une mesure
evidemment beaucoup moindre que Virgile ou Horace — par les

ceuvres latines (ne serait-ce que celle de Nasvius). Nous avons, au

IVe siecle, une situation analogue. Les veteres, grecs et latins, sont
de plus en plus nombreux, mais ils n'excluent pas la production
contemporaine, grecque et latine, avec laquelle tout ecrivain entre-

prend toujours un dialogue. S'y ajoute, comme composante speci-

fiquement chretienne, la Bible; mais, des que cette Bible devient
matiere litteraire, commence le meme processus litteraire, fonda-
mental dans toute l'esthetique antique, celui de la mimlsis, qui passe



4i8 DISCUSSION

par la versio, la retractatio. C'est par la que s'explique la maniere dont
Paulin reprend peut-etre Juvencus, dont Prudence, qui connalt
Ausone, reprend dgalement Ambroise ou Paulin.

M. Herzog: Mein Versuch, eine «exegetische Poesie», die nur
von christlichen Voraussetzungen aus entwickelt werden konnte,
durch angemessene Begriffe zu beschreiben, hat zu zwei Bemerkungen
Anlass gegeben:

1) Lässt sich diese Poesie, lässt sich generell die Entfaltung der

christlich-lateinischen Literatur im 4. Jh. nicht als ein «antikes»
Phänomen, beschreibbar mit den literarischen Kategorien der

Antike, erfassen Setzt nicht der christliche « Kontrast» die ämulative

Literaturpraxis fort (van der Nat) Wiederholt nicht der Aufschwung
des 4. Jh. unverkennbar Züge der beginnenden und sich entfaltenden
römischen Literatur (alle Interventionen)

2) Ist meine Forderung, bei der Beschreibung spezifisch christlicher

Formen über theologische « Verlegenheitsbegriffe » hinauszugehen,

nicht unangemessen (Fontaine)

Ad 1): Die strukturelle Ähnlichkeit des lateinischen 4. Jh. mit
der beginnenden römischen Literatur ist gross; ich sehe die lateinisch-

spätantike Literatur in der Tat wie Y.-M. Duval als komplexe
Wiederholung der römischen, der ersten europäischen Rezeptionsliteratur

(mit ihrer schrittweisen, oft diskontinuierlichen Eroberung
der griechischen Literatur) an, und ich verweise auf die Darstellung
bei M. Fuhrmann (Neues Handbuch der Literaturwisschenschaft III,
hrsg. von M. Fuhrmann (Frankfurt 1974)). Allerdings: die

Bedeutung der spätantiken Literatur gegenüber dem römischen
Neueinsatz scheint mir in dem erstmaligen Auftreten einer nicht
mehr autonomen («heteronomen») Literatur mit entsprechenden
formalen Neuartigkeiten zu liegen, wie sie die Vorlage am Ende
skizziert. Für sie scheinen mir die antiken Kategorien einfach zu
kurz zu greifen.

Ad 2): Die andere Grenze meiner Ansicht von spätantiker
Literatur wird durch die Bemerkung Fontaines bezeichnet. Gewiss



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 419

habe auch ich mich in dieser Vorlage noch « theologischer» Begriffe
bedient, aber ich halte es nicht für förderlich, auf die Dauer hierbei
stehenzubleiben und diese Begriffe (die leicht in die Interpretations-
metaphorik führen) gar für « operatoires» zu halten. Man muss
sich nicht gleich in Abstraktionen verflüchtigen, wenn man textnah
bleibt und dabei — um ein bisher nicht versuchtes Beispiel zu

nennen — die Kategorien marxistischer, ebenfalls heteronomer
Literaturtheorie mit den Programmen geistlicher Literatur
vergleichen würde.

M. Fontaine: Puisque M. Herzog me fait l'honneur de voir
dans mes travaux des exemples d'exegese des ceuvres chretiennes

par la « spiritualisation» (Vergeistlichung), je voudrais preciser sur
quel point ma vue des choses differe de la sienne. Son analyse du

processus en question dans YEpithalame a distingue trois etapes:
au depart, le poete choisit un « element de realite», qui peut etre

un motif litteraire (ainsi le motif poetique et iconographique de

l'attelage de colombes de Venus); puis il «spiritualise» ce theme
dans un cadre de reference biblique et exegetique; enfin il l'enrichit
en l'elargissant ä un vaste horizon chretien. II me semble qu'il faut

placer plus haut un processus beaucoup plus large de spiritualisation,
qui affecte toute l'Antiquite tardive, ä partir de la « nouvelle
religiosity » hellenistique. La lecture allegorique d'Homere qu'ont
anciennement pratiquee les philosophes (voir la these de F. Buffiere)
est un bon exemple de la «mentalite symbolique» ä travers les

categories de laquelle l'homme de l'Antiquite tardive est porte ä

interpreter non seulement tout texte (poetique en particulier), mais

aussi tout evenement et toute rencontre. La «spiritualisation»
chretienne n'intervient done, en quelque sorte, qu'au second degre,

comme une surdetermination chretienne d'une symbolique

souvent preexistante (pour ce concept applicable aux problemes
d'ensemble de la symbolique religieuse, voir l'eclairante seconde

partie de M. Meslin, Pour une science des religions (Paris 1973)). Ici,

par exemple, ä la symbolique erotique de l'attelage de colombes de

la deesse (contrainte et tendresse du desir amoureux qui associe les



420 DISCUSSION

coniuges sous le meme iugum), se superpose — sans l'abolir — la

reference a une symbolique christique de l'Ecriture, qui est en l'occur-
rence celle des images bibliques de la colombe dans le Cantique des

Cantiques et YEvangile (Mt. io,i6, p. ex.). Cette superposition d'un
symbolisme chretien ä une signification anterieure est analogue ä ce

que les linguistes ont observe dans les « christianismes indirects »,
chers ä l'Ecole de Nimegue, et les historiens de l'art dans la sur-
determination chretienne des schemes iconographiques devenus des

«signifiants» scripturaires et chretiens (voir les travaux de Th.
Klauser et A. Grabar). C'est dans cette perspective, et non pas dans

celle d'une problematique ancienne de la « forme » et du « fond »,

qu'il m'est arrive de citer en un sens elargi le vers d'Andre Chenier:
« Sur des pensers nouveaux faisons des vers antiques ».

P. G. van der Nat appuie l'idee d'une « mentalite symbolique »

propre aux hommes du IVe siecle: tout le monde alors, meme sans

etre explicitement platonicien, conjoit la realite visible comme un
Signum, et toutes choses signifient une rdalite transcendante

au sensible. Dans le meme sens, la plastique imperiale tend a delaisser

les traits individuels pour une representation abstraite et symbolique
de la souverainete.

M. Herzog: Die Bemerkungen J. Fontaines sind eine
willkommene Ergänzung. Nur ein textbezogener Einwand: im Falle

von Paulin, Carm. 25, 3 f. stimmt die Annahme einer « superposition»

christlicher Spiritualität über bereits gegebenen Symbolismus
gerade nicht; hier wird lediglich die hellenistische Ikonographie der

Eingangsszene des Epithalamiums (Taubenzug der Venus) ad hoc

vergeistigt.

M. Schmidt: Sehen Sie bei Ihrer Reihe Epithalamium - Propemp-
tikon - Natalicium ein Verhältnis des gattungstypologischen Aspekts

zum Ausmass bzw. der Ausprägung der Christianisierung Die drei

Formen sind ja von unterschiedlicher Prägekraft und werden auch

von Ihnen selbst unterschiedlich ernst genommen. Die feste Form
des Epithalamiums (Carm. 25) entspricht seinem festen Ort in einer



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 421

«gesellschaftlichen Liturgie»; Paulins Gedicht stellt deshalb eine

reale Alternative zum paganen Hochzeitsgedicht (Claudian für
Honorius/Maria bzw. Palladius/Celerina) dar, das bei der
Hochzeitsfeier vorgetragen wurde. In diesem Fall scheint mir sowohl die

Verwendung der Begriffe Ersatz (im gegebenen Fall) wie auch

Konkurrenz (auf der Gattungsebene allgemein) legitim. Es liegt ein
konkreter Beleg dafür vor, was man in Abwandlung Ihrer Formulierung

eine « christliche Gattungsusurpation als Aneignung
eingefleischter Rezeptionsbedürfnisse einer bereits christlichen
Bildungsaristokratie » nennen könnte.

Ihrem zweiten Beispiel, dem Propemptikon {Carm. 7) — nach der

Tradition ein Typ der Elegie — geht eine solche feste gesellschaftliche

Grundlage ab. Unterhalb der Gattungsschwelle konstituiert sich

diese Form des Reisegedichts auf der Basis einer strukturierenden
Situation in einer prinzipiell linearen, aber offenen und damit
variablen Motivfolge (Abfahrt-Trennung-Weg mit
Gefahren-Ankunft-Rückkehr). Bei Ihrem dritten Exempel {Carm. 26) weisen Sie

ja selbst die Bezeichnung als Natalicium zurück; der Geburtstag des

Heiligen bedeutet nur eine äussere Verknüpfung. Gibt es, was

Ihre systematische Reihe vermuten lässt, eine zunehmende Kon-
kretisation der christlichen Formbildung, die mit der zunehmenden

Offenheit von Anlass und formaler Vorgabe korrespondiert, bzw.

wie wäre diese christliche Formbildung positiv — und, wenn ich

Ihre Kritik an der bisherigen Begriffsbildung recht verstehe,

genauer — zu benennen

M. Duval: Je voudrais parier un peu du Carm. zG. Mon
observation est double. Vous semblez vous etonner de la maniere dont
Paulin justifie par la Bible l'intervention (esperee) de Felix. Pour

comprendre ce « sermon en vers », il faut suivre soigneusement son

argumentation logique-, il faut en outre admettre les presupposes de

Paulin. Pour lui, l'histoire du salut, ou mieux 1'« histoire sainte », ne

se termine pas avec les Apotres. En rapprochant Felix des Patriarches

ou des prophetes, il ne se livre pas ä une simple synkrisis destinee ä

grandir son heros; il est persuade que les merveilles et en particulier



422 DISCUSSION

les liberations miraculeuses qui ont eu lieu dans 1'Ancien Testament

peuvent tout naturellement se reproduire aujourd'hui. II montre
ensuite un debut de realisation de merveilles analogues par l'inter-
mediaire de Felix dans les trois miracles qu'il raconte. II ne s'agit
done pas ici d'un registre litteraire chretien oü Paulin puiserait,
mais a la fois d'une demonstration par des faits qui sont autant d'exempla

et d'une affirmation de la continuite de l'histoire sacree. Dans un
tel sermon, je ne vois cependant pas beaucoup d'« exegese », e'est-
a-dire d'explication de texte, et j'aimerais, d'un point de vue plus
formel, que vous precisiez ce que vous entendez par « exegese ».

Mme Jtmod-Ammerbauer: Der Erklärung der biblisch vergeistigten
Funktion des Nicetas aus dem Intimitätscharakter des Propemptikons

widerspricht das Carm. 27. Auch hier erfüllt Nicetas eine Aufgabe,
die zuvor nur Christus oder Felix vorbehalten war, die des Inspirators
(vv. 315-328), aber er erscheint nicht mehr isoliert, sondern als

Miglied der christlichen Gemeinde, an die sich Paulinus in diesem

Alatalicinm wendet.

M. Herzog: Die letzten Interventionen verweisen sehr deutlich
auf das von mir bereits hervorgehebene Kriterium des Publikums,
vor dem die « exegetischen » Formen entfaltet werden konnten. In
der Tat ist der Reichtum der in dieser Poesie (und Homiletik)
möglichen Formen nicht in chronologisch fassbaren Entwicklungen
des 4. Jh., sondern in der wechselnden Hörer- und Leserschaft

begründet; in ihr erst gewinnt auch der von Y.-M. Duval mit Recht

kritisierte Begriff der Exegese seine Variationsbreite zwischen Ein-
formung in Synkrisis und pastoraler Situation. Eine « systematische
Reihe» — um die abschliessende Frage von P. L. Schmidt zu
beantworten — könnte unter diesem Aspekt so charakterisiert werden:
die homiletisch-exegetisch durchgearbeitete historia der Schrift

vermag (poetisch zuerst bei Paulinus) in die intime, private Situation
des spätantiken Literaten, seines Zirkels und sodann einer

entsprechenden Leserschaft im Reich integriert zu werden (« bezogene »

Formen; gesellschaftliche Poesie und Prosa von den Epikedien der



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITÄT 423

Kappadozier bis zum Propemptikon und Martinianus-Gedicht sowie

vielen Briefen des Paulinus und des Hieronymus). Diese Leserschaft

(sie entspricht der oben genannten « claudianisch-prudentianischen »)

lässt sich deutlich von der öffentlich-pastoralen (etwa der Natalicia)
abheben, deren « bezogene » Formen eine geistliche Funktion haben

und nicht mehr luxurieren (P. L. Schmidt: « zunehmende Konkre-
tisation der christlichen Formbildung »). Interessant sind gerade die

gemischten Situationen wie im Epithalamium und, wie Mme Junod-
Ammerbauer mit Recht anmerkt, in Carm. 27. Folgenreich und

wenig untersucht ist, dass an der Wende zum 5. Jh. auch die intime
literarische Situation eingegrenzt, vergeistlicht wird — ein Vorgang,
der vermutlich zum Absterben der transkonfessionellen Leserschaft

beigetragen hat. So zuerst im Buch Cathemerinon des Prudentius

(die Entwicklung wird deutlich durch einen Vergleich mit der

Ephemeris des Ausonius und den poetischen Gebeten des Paulinus).



>^r F= ^^ -,4.-'
*J (- r - •f--'f '«'»'J- '-^-'r^ i^V -71-

'" V '= m', ~.-_^gi ' ll_ -1J1 ^-^- ^ - "'^^1 ^~' ^-[7T

V. —- : * fiW=^_7>-"Tx-M "'" ' * •-" ~^te- -* ='

-V^r;
k'r-r-~ f®-"—Ts _"*," J 'VJ' 4L!" - «.- U

' i'i <"'. ;i v ^ \ ' j.
' ^.i'--: ' '.} Tj/''yv 8. Tm^''tfi£• ;-' v",?:^=rT^| AL'-T^r^

V?:^'-\A^::'I t ^ I gi •

- E=i -.» h x7"--—Vk, jrl-- r
-if^s~ * ^"-n "lr—s =*J - 1°'' ' '"Tlf a„ ',"* J',~ ~ '" r "fe, "= >,'C*1"^

|- ' Är_.u -»a" 5/1 i T S« J it- • I J wji k4 1 A

.-;- ^ '' ."- »,"» .r '*# -— '

Sr /' ® 'fj,-

£3v1'V/yX rt ^ijtaJ lif '-'^


	Probleme der heidnisch-christlichen Gattungskontinuität am Beispiel des Paulinus von Nola

