Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Probleme der heidnisch-christlichen Gattungskontinuitat am Beispiel
des Paulinus von Nola

Autor: Herzog, Reinhart

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

ReEmNuART HERZOG

PROBLEME DER HEIDNISCH-CHRISTLICHEN
GATTUNGSKONTINUITAT
AM BEISPIEL DES PAULINUS VON NOLA

Je voulais réagir contre 'optique défavorable
que les préjugés avalent si longtemps imposé
a I’étude de ce qu’on continue de désigner du
terme de Bas-Empire. Mais je ne prenals pas
garde que j’abordais cette étude avec des
notions regues de cette tradition méme, avec
laquelle je prétendais rompre.

H.-I. Marrou?

Marrou hatte in der bekannten, 1949 zu seinem Augustin-
Buch geschriebenen retracfatio die Begriffskomplemente
Dekadenz-Sikularisierung im Auge. Doch jeder, der sich
lingere Zeit mit dem Problem der heidnisch-christlichen
Gattungskontinuitit in der Spitantike befasst hat, wird sich
— mag er sich auch von historischen Denkgewohnheiten und
dsthetischen Traditionen unbelastet glauben — in der wissen-
schaftlichen Diskussion und bei dem Versuch, einen spitantiken
Text unter dem Gesichtspunkt jener Kontinuitit zu inter-
pretieren, auf Schritt und Tritt dhnlichen Modellkategorien
oder deren Nuancen konfrontiert sehen, wie ich sie im folgenden
bespreche. Nicht dass sie stets zusammen anzutreffen wiren:

Y1n det retractatio za Saint Augustin et la fin de la culture antique * (Patis 1958), 664.



374 REINHART HERZOG

sie treten in einer gewissen historischen Folge auf und wetden
in den grundlegenden Arbeiten unserer Disziplin nuanciert
oder dutrch ein neues Begriffsmodell ersetzt (hierauf wird
zuriickzukommen sein). Aber sie tragen simtlich zwei Eigen-
tiimlichkeiten an sich, die sie als Erbstiicke eines komplexen
neuzeitlichen Verhiltnisses zur Spitantike ausweisen: 1) Sie
fithren zumeist positive und negative literarische Wertungen mit
sich; in ihnen stecken, bei nihetrem Hinsehen, literarkritische
Optionen, die der heutige Spatantikeforscher ausserhalb seiner
Interpretation zumeist nicht teilt }; 2) sie setzen simtlich ein
Konfrontations- und Kontinuititsschema zwischen den als
vergleichbar hypostasierten Begriffen « Christentum» und
« Antike » voraus.

Diese auf die Kontinuitit (oder den Kontinuititsabbruch)
zwischen zwei « Welten » fixierte Optik ist uns fir die Spitantike
als etwas Selbstverstindliches tiberkommen. Aber das ist sie
nicht immer gewesen. Dass man die literarische Phase von
ca. 3o00-700 nicht als nachantike Literaturepoche s# generis,
mit eigenen trans-« konfessionellen» Stilkonstanten, einer eigenen
Formtradition ansah, sondern bestindig von der Scheidelinie
Antike-Christentum durchschnitten, als « Ubergangszeit », dass
es also nicht um eine Epoche, sondern um die Probleme eines
Kontinuums durch sie hindurch ging, ergab sich aus dem
Identititsverlust mit der nachantiken Zeit. In der Geschichts-
wissenschaft ist dieser Identititsausfall seit dem Frithhumanis-
mus in seinen Folgen fiir das historische Epochenbewusstsein 2
und vor allem fiir die Kontinuititsoptik und ihre Nachwirkung
in der Diskussion um die Grenzdaten zwischen Antike und

1 Vgl. wiederum H.-I. MARROU, 0p. ¢it., 649, det — post festum — die Ahnlichkeit
zwischen der exegetischen Technik Augustins und detr Poesie Mallarmés fest-
stellte.

2 Vgl. w.a. W. RenuwM, Der Untergang Roms im abendlindischen Denken (Leipzig 1930)
und A. Kvemper, Die Sakularisierung der universalbistorischen Auffassung (Gottingen
1960).



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 375

Mittelalter * wiederholt Gegenstand der Untersuchung gewesen.
Den entsprechenden Wandlungen des literarischen Epochen-
bewusstseins ist fiir die Spatantike bisher nur S. d’Elia in einer
materialreichen, wenngleich nicht ganz an die gegenwirtig in
der Forschung herrschenden Modellbegriffe heranfithrenden
Arbeit nachgegangen 2.

Das sprechendste Zeugnis fir den Identititsabbruch zu
spatantiken Formtraditionen als Ursprung der angedeuteten
Kontinuititsoptik liegt m.W. in einem Brief des Erasmus
vor *: Warum eigentlich kniipfen die zeitgentssischen christlich-
lateinischen Dichter nicht meht an ihre spitantiken Vorldufer,
sondern immer wieder an die romischen Klassiker an ? —
Diese Beobachtung teilt seitdem jeder, der die Geschichte
« christlicher » Poesie in der Neuzeit an einer beliebigen Gattung
verfolgt: in einer bestindigen Diskontinuitit untereinander
(die nicht nur durch die Differenzierung der Nationalliteraturen
bedingt ist) geschehen immer erneut Ankniipfungen an die
antiken Gattungen (z.B. die Heroide, das Epos, die Ode) —
und paradoxerweise treten trotz solcher Diskontinuitit immer
die gleichen Formkonstanten (z.B. Neigung zur Allegorie, zur
Vergeistigung, zur sekundiren Anschaulichkeit, zur Ent-
grenzung der antiken Formen) auf. Offensichtlich ist seit der
beginnenden Neuzeit eine einheitliche literarische Gruppe
(deten Einheitlichkeit sich zuerst in spitantiken Werkreihen
manifestiert hatte) aus dem Bewusstsein selbst der ihr Zuge-
horigen geschwunden. Dieser Schwund stellte erst das litera-
rische Kontinuititsproblem zur Antike. Was nun im Bewusst-

1Vgl. die von P. E. HiBINGER hgg. Sammelbinde Kulturbruch oder Kulturkonti-
nuitit im Ubergang von der Antike zum Mittelalter (Darmstadt 1968) und Zur Frage
der Epochengrenze zwischen Altertum und Mittelalter (Darmstadt 1969); die beste
Ubersicht iiber die verschiedenen Ansitze bei K. F. STROHEKER, Germanentum
und Spatantike (Zurich 196s), 275 .

2 1 basso Impero nella cultura moderna del Quattrocento ad oggi (Napoli 1967).
3 Epist. 49, 85.



376 REINHART HERZOG

sein bleibt, ist die Projektion auf eine als Form gedachte Antike
und die Reduktion des Christlichen auf den nachantiken Iwhalt
der Literatur. Unter dem Modell dieser Leitvorstellungen taucht
die spatantike Literatur nach drei Jahrhunderten, in denen sie
kaum zur Reflexion Anlass gab, endgiiltig mit dem Anbruch des
Historismus und der beginnenden Literaturgeschichte im
Horizont der Wissenschaft auf, ausfiihrlich zum ersten Mal bei
Schlegel (1812)': « Die grosseren Versuche aber [s. im
Gegensatz zur Hymnendichtung], das Christentum poetisch
darzustellen fielen, wie auch oft noch spiter geschehen, nicht
gliicklich aus; weil die von den alten Dichtern entlehnte Form
fir diese Gegenstinde nicht passte und es also nur eine tote
Zusammensetzung blieb». Auflilliger als das Form-Inhalt-
Schema erscheint die negative literarische Wertung, unter der
die spitantik-christliche Poesie (schon bei Schlegel tibrigens
ebenso die « pagane ») hier gegeniiber der Zeit des Erasmus zum
Vorschein kommt. Auf welche Weise hat sich eigentlich die
negative Kritik mit dieser literarischen Epoche verbunden ? *

Die Abwertung dieser Literatur war noch keineswegs, wie
oft angenommen wird, mit der stilistischen Orientierung des
Frithhumanismus auf die lateinischen Prosa- und Versklassiker
vollzogen. Seit Petrarca bis zum 16. Jh. wird die Literatur bis
zu Boethius noch stets als eine Einheit antiker Literatur
gesehen; und es sind zunichst ausserliterarische, historische
Gesichtspunkte, zudem Probleme der eigenen Zeitgeschichte
(Italien unter der Herrschaft der « Batbaren», Antagonismus
zwischen « republikanischen » und « kaisetlichen » Herrschafts-
formen), die auch die Literaturkritik mitbestimmen: nicht
zufillig halten die « Caesarianer» den « Ciceronianern» (im
politischen wie stilistischen Sinne) vor, es gebe auch in der

Y Vorlesungen zur Geschichte der alten und neuen Literatur, in Werke, ed. H. EICHNER,
VI (Minchen 1961), 158.

2 Das folgende im Anschluss an die Darstellung S. d’Evrias, I/ basso Impero...,
L ae



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 377

spiteren Kaiserzeit grosse Schriftsteller . Wie eine dsthetisch-
grundsitzliche Scheidung zwischen paganen und christlichen
Autoren und Formen? so fehlt auch das Bewusstsein vom
Einschnitt des dritten nachchristlichen Jh. bis zum 16. Jh.
(Biondo etwa setzt die Akme des Romischen Reichs und seinet
Kultur unter Theodosius an) 2. Der Wandel zeigt sich seit dem
16. Jh. in einer schrittweise Zutrticknahme der Mittelaltergrenze
in die Antike an. Seit Sigonio, Paruti und Baronius wird der
Einschnitt des 3. Jh. hervorgehoben; Sigonio fasst als erster die
nachfolgende Zeit bis zum Langobardeneinfall als eigene
Epoche auf 4. Viel nachhaltiger wirkte die aus konfessioneller
(protestantischer) Haltung vorgenommene Reduktion det
spiteren Antike zum papistischen Mittelalter: liegt fiir Calvin
das Ende der vorpapistischen, positiv geschenen alten Kirche
noch um 500, so fur Melanchthon beim Tode Augustins, fir
Flacius Ilyricus dann im 4. Jh., als det (auch durch die Barbaren-
einfille sich ankiindigende) Teufel kirchlicher Dekadenz bereits
intra viscera receptus est®. Hs ist im ganzen der protestantische
Begriff einer geistlichen Depravation, einer Sdkularisierung®,

1 Vgl. S. d’Evr1a, op. cit., 34 ff.

2 Die erste Wandlung scheint bei G. ViLLaNi vorzuliegen: omnis paene consenuit
poesis [se. im spiten romischen Imperium], eo etiam fortasse quod ars non esset in
pretio, cum fides catholica coepisset figmenta poetarum ut rem perniciosam et vanissimam
abhorrere (zitiert nach: Le vite di Dante, ed. G. L. Passerini (Firenze 1907), 181). —
Viel stirker tritt die Verurteilung der ‘christlichen Kunstzerstorer” bei den
Theoretikern und Historikern der Schonen Kinste auf, zugleich mit dem Topos
von Papst Gregor, dem Statuen- und Buchzetstorer (vgl. T. BUDDENSIEG, « Gregory
the Great, the destroyer of pagan idols », in Journ. of the Warb. and Court. Inst. 28
(1965), 44 fL.).

3Vgl. S. &’Br1a, I/ basso Impero..., 38 f.

1Vgl. S. &’EL1a, op. cit., 67.

® Vgl. hierzu eingehend S. d’EvL1a, o0p. ciz., 84 ff.

8 Zum Begriff und seiner Geschichte: F. DevLekAT, Uber den Begriff der Sikulari-
sierung (Minchen 1968); H. BLUMENBERG, Die Legitimitit der Neuzeit (Frankfurt
1966), 9 ff. Zu literarischen Folgeformen: A. ScHONE, Sdkularisierung als sprach-
bildende Kraft (Gottingen 1968). ;



378 REINHART HERZOG

der dem allgemein historischen und 4sthetischen der Dekadensg *,
wie er dann in der Geschichtsschreibung der Aufklirung
vorherrschend wird, vorausgeht und ihm dauernden, latenten
Nachdruck verleiht. Mit dem Ende des 18. Jh. haben sich beide
Modelle zu Komplementen verschrinkt.

Diese Verschrinkung wird nicht etwa von der beomnenden
Romantik, die auf protestantischer Seite das nationale Mittel-
alter bis zu den Volkerwanderungen, auf katholischer Seite
dariiber hinaus die christlich-spitantiken « einfachen » Formen
der Literatur, insbesondere die Hymnodik, rezipierte, in Frage
gestellt, sondern tibernommen. Nur im beschrinkten Milieu
der militant-antirevolutiondren Frithromantik versuchte cine
extreme Position, die lateinische Dichtung der Spitantike (die
seit der ratio studiorum Tamissiers (1598) aus dem Schulkanon
verschwand) zu popularisieren: so hat Arevalo seine Editionen
aufgefasst und in den Vorreden begriindet: huic malo (sc. der
franzosischen Aufklirung und Revolution) maxima ex parte
occrtrri potest, si mordicus retineatur et accurate explicetur doctrina
cum  aliornm  patrum tum  poetarsm christianorum . Aber wie
Schlegel, so haben selbst Chateaubriand und vollends Ozanam
die tiberkommenen Wertungen auf die altchristliche Literatur
tbertragen und sie der immer positivistischer werdenden allge-
meinen Literaturgeschichte und Patristik vermittelt. Die
Fronten, die man in die spitantike Literatur projiziert, schen um
1900, etwa zur Zeit der einflussreichsten Werke zu diesem
Gegenstand, A. von Harnacks Geschichte der altchristlichen
Literatur und G. Boissiers La fin du paganisme, so aus: eine
grundsitzlich neue Weltanschauung (der das Asthetische ein
fremder, jedenfalls untergeordneter Aspekt ist) 16st eine abster-
bende, auch in den 4sthetischen Formen dekadente, rhetorisierte

1 Die beste Begtriffsgeschichte, auch fiir die frithe Neuzeit: K. W. Swarr, The
Sense of Decadence in 19th Century France (Den Haag 1964).

2 Prolegomena in Coelinm Sedulium (Romae 1794) = PL XIX 436.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 379

Antike ab. Sie steuert ihr eigentlich zukommende, eigen-
stindige poetische Ausdrucksformen (Hymnodik) an, die
sie in der Spitantike z.T. auch erreicht; z.T. verfillt sie, in einer
Vetfilschung des ihre Botschaft tragenden urspriinglichen
Gefiihls, der Sikularisierung durch dekadente Literaten, die
nur mehr tote, trockene, hybride Werke schaffen — hegelianisch
gesehen gleichsam eine wassa perditionis des Epocheniibergangs.
Dieses Bild, wie es uns heute noch, nicht nur aus dlteren Hand-
biichern !, vertraut ist, bot det Forschung des 20. Jh. die
Angriffsfliche, musste zu Ausgleichsmodellen zwischen den
Hypostasen « Antike» und « Christentum» fithren, reizte
tiberdies zu bestindigen « Rettungen» der in Patristik und
Philologie nach wie vor abgelehnten, in der Offentlichkeit
lingst vergessenen Wetke.

In diesem Umfeld sind jene Leitbegriffe entstanden — det
des « Ersatzes» tauchte als erster auf —, die im folgenden
am Beispiel kurzer Interpretationen darauf befragt werden
sollen, inwiefern sie selbst noch den neuzeitlichen Kontinuitits-
vorstellungen und Wertungen verpflichtet sind, vor allem aber:
inwiefern sie spezifische Literaturformen der -christlich-
heidnischen Spitantike zu umschreiben vermogen. Denn das
erscheint doch als der einzig angemessene Weg: die eigenen
Kategotien anhand von Texten zu iberpriifen, die seit dem
4. Jh. eine eigene Formkontinuitit aufbauen und sich dessen
— im Unterschied zur Zeit nach den Humanisten 2 — auch
bewusst sind. Man tiberwindet damit zwar nicht, wie Arevalo
meinte, die Tatsache, dass die Spitantike noch immer die
ungelesenste Epoche Buropas itiberhaupt darstellt (ausserhalb
det Confessiones und einiger Breviethymnen wird kein Buch

1 Am traditionellsten noch Cht. MoHRMANN, Efudes sur le latin des Chrétiens 111
(Roma 1965), 151 fL.

2 Vgl. hietzu R. HErzOG, Die Bibelepik der lateinischen Spétantike 1 (Miinchen 1975),
165 ff.



380 REINHART HERZOG

von Nicht-Spezialisten gelesen) — ein Faktum, das die
Forschung, gerade auch im Fehlen einer lebenden, ausset-
fachlichen Literarkritik, zu wenig in Rechnung stellt. Aber man
erreicht vielleicht ein Textverstindnis, das tiber das Ziel von
« Rettungen » hinausgeht und literarische Strukturen sichtbar
macht, die dsthetischen Tendenzen der eigenen Zeit dutrchaus
nicht fernstehen.

Zu diesem Zweck sollen poetische Texte gewihlt werden,
die eben jener Gruppe des « Dekadent-Sikularisierten» ange-
horten (also der Gruppe Juvencus, Paulinus, Prudentius usw.),
und aus ihnen Werke, die exemplarisch das Form-Inhalt-Schema
zu erfiillen scheinen, indem sie alte Gattungen « christiani-
sieren». Hs bot sich (auf lateinischer Seite) in diesem Fall die
« Christianisierung » des Paulinus von Nola (hier: « Epitha-
lamium »; « Propemptikon ») an; angeschlossen wird eines der
« Natalicia ». Paulinus reprisentiert nicht nur, was die Gattungs-
vielfalt und die poetologische Reflexion angeht, die mittlere
Entwicklungsphase dieser Gruppe; er stellt auch in der For-
schung zur altchristlichen Poesie so etwas wie einen blinden
Fleck dar. Trotz recht zahlreicher Einzeluntersuchungen hat
et — im Unterschied zu Prudentius — nicht zu generellen
Konzepten Anlass gegeben. Selbst eine befriedigende Gesamt-
darstellung der Poesie fehlt noch. Er gilt als langweiliger, z.T.
lippischer Poet 1. Man kann also gewirtig sein, bei ihm trotz
aller begrifflichen Nuancen in der neueren Forschung auf das
ungebrochene neuzeitliche Verstindnis spitantiker Poesie zu
treffen.

1 Vgl. — aus jlingster Zeit — K. THRAEDE, S#udien 3u Sprache und Stil des Prudentius
(Gottingen 1965), 26: «langweilige Hexametermassen»; R. ARGENIO, San
Paolina da Nola, cantore di miracoli (Roma 1970), 65: « non fu grande poeta»;
W. H. C. FreEND, « The two Worlds of Paulinus of Nola», in Latin Literature of
the Fourth Century, ed. by J. W. Binns (London/Boston 1974), 122: « rathet
tedious works ».



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 381

I
Paul. Nol. Carm. z3.

Ersatz (Verdringung); Kontrast (Kontrafaktur);
antike Form — christlicher Inhalt

Das Epithalaminm in Iulianum et Titiam ist die am hiufigsten
untersuchte Dichtung des Paulinus *. Sie ist als einzige in den
letzten Jahren neu ediert und kommentiert worden 2. Mit ihr
scheint ein Paradefall fiir das Phinomen des Ersatges (rempla-
cement, sostitugione) antiker Gattungen durch christliche vort-
zuliegen. Ohne Zweifel schreibt Paulinus aus dem Bediirfnis,
dem sozial hochgestellten Brautpaar bei seiner Einsegnung
etwas den alten Hochzeitscarmina Ebenbiirtiges zu offerieren.
Es sind generell Gattungen, durch welche die sehr stabilen
gesellschaftlichen (meist aristokratischen) Lebensformen des
spitantiken Stindestaats vor und tber allen « konfessionellen »
Lagern gewahrt bleiben sollen, fiir die sich das Ersatz-Modell
zur Interpretation anbietet (so in der Panegyrik, im Epikedion,
in der Epistolographie). Jedoch ist dieses Modell wegen det
in ihm steckenden, aber zumeist falschen wirkungsgeschicht-
lichen Behauptung der Verdringung (oder wenigstens des
Anspruchs auf Verdringung: um die heidnische Literatur
« dann unniitz zu machen » ) gegentiber den Tagen Geffckens
und Boissiers ¢ in der Forschung véllig aufgegeben worden °.
Vielleicht zu frith; denn dieses Modell stellt in der Tat als
einziges eine wirkungsgeschichtliche Frage: inwiefern steht

1Vgl. C. MoreLLy, in STFC 18 (1910), 319 fl.; F. WiLson, in Speculum 23 (1948),
35 fl.; R. KeYDELL, Epithalamium, in RAC 5, 927 ff.; Z, PavLovskis, in CPh 6o

(1965), 164 ff.
2 J. A. Bouma (Assen 1968).
3 J. GerrFckeN, « Antike Kulturkdmpfe », in INJb 15 (1912), 606.

4 La fin du paganisme 11 (Patis 1903), 4; hier wird die christliche Poesie noch als
Beweismittel gegen die Paganen verstanden; vgl. generell zur Ersatztheorie
R. HerzoG, Die Bibelepik..., p. LX1I.

5 Vgl. P. G. van det Nar, Divinus vere poeta (Leiden 1963), 24.



382 REINHART HERZOG

die Handhabung der alten Gattungen durch Christen in einem
Verdringungskampf gegen die alte Literatur; inwiefern ist ein
solcher Verdringungskampt erfolgreich verlaufen; hat die
Poesie eine Rolle in der ideologischen Auseinandersetzung
zwischen « dezidierten» Paganen und « militanten» Christen
gespielt ? Diese Fragen werden ja nach wie vor kontrovers
beantwortet, schon aufgrund der unterschiedlichen Methoden,
deren sich die Forschung zu ihrer Beantwortung bedient hat
(literarische Topik; Sozialgeschichte). Dass jedenfalls fiir die
Poesie der wirkungsgeschichtliche Aspekt des Ersatz-Modells
nur beschrinkt, nidmlich in einem bereits innerchristlichen
Umbkreis, sinnvoll ist, zeigen die folgenden Beobachtungen:
1) In der direkten und aktuellen christlich-paganen Polemik
erscheint die Poesie — ausser Contra Flavianum und Ad quendam
senatorems — nirgends; dass sie iiberhaupt heidnische Leser
gehabt hat, erscheint hochst zweifelhaft *; 2) eine eigentliche
Verdringung oder Reduktion paganer (besser: inhaltlich
neutraler) Gattungen wird nicht sichtbar; 3) das Bewusstsein,
mit den von Christen gehandhabten alten Gattungen iiber eine
« eigene », « christliche » Poesie zu verfiigen, tritt vor dem
s. Jh., vor Sidonius Apollinaris, ausserhalb der Prifationentopik
nicht auf 2. Entsprechend bestehen offenbar bestimmte hiet-
archische Schranken gegentiber dieser ersichtlich als prinzi-
piell pagan empfundenen Betitigung: von der bischoflichen
Otdination ab gilt die Produktion (und Lektiirte) von Poesie
nicht mehr als vertretbar *; 4) demgegeniiber lisst sich tatsdch-
lich die wesentliche Funktion dieser christlichen Gattungs-

1 Uber mogliche Wirkungen des Prudentius auf Claudian: A. CAMERON, Claudian.
Poetry and Propaganda at the Court of Honorius (Oxford 1970), 467 ff.; J. FONTAINE,
« Les symbolismes de la cithate dans la poésie de Paulin de Nole», in Romanitas
et Christianitas (Amsterdam/London 1973), 133, hilt die Existenz eines heidnischen
Publikums fiir moglich.

2Vgl. R. HerzoaG, Die Bibelepik..., 167 fI.

8 Vgl. Sidon. Epist. IV 12; IX 12; IX 16; Alc. Avit. Prologus ad Apoll. (zu Carm.
6 De virg., p. 275 Peipet); Ennod. Opusc. 6 (p. 311 Vogel); Statuta Ecclesiae
antigua 5.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 383

usurpation als Aneignung eingefleischter Kultur- und Lese-
bediitfnisse einer bereits christlichen Bildungsaristokratie ! der
Spitantike verstehen. Sprechendes Zeugnis ist der erste Brief
des Sedulius an Macedonius: wer der Poesie pro insita consuetudine
vel natura verfallen sei, sel nicht zu verdammen (horum mores
non repudiandos aestimo); wichtig sei, dass er als Christ (viam
libertatis ingressum) nicht die alte Poesie lese: non repetat iniquae
servitutis lagueos, quibus ante fuerat inretitus®; 5) das Phinomen
der programmatisch christianisierten Gattungen in der Poesie
lisst sich also nur begrenzt durch die Vorstellung eines Ersatzes,
eher durch die einer parasitiren Teilhabe am spitantiken
Schulbetrieb umschreiben, die ausserhalb der monastischen
Institutionen nach dem 5. Jh. nicht aus spontanen, gar poe-
tischen Antrieben fortgesetzt wurde: properantes ad se de disci-
Pplinis saecularibus salutis opifex non refutat, sed ire ad illas quemquam
de sto nitore non patitur ®.

Doch auch im speziellen Fall des Epithalaminms ad Iulianum
et Titiam fihrt die Ersatzvorstellung nicht an den Text selbst
heran, ja sie trifft, was die Gattung angeht, geradezu ins Leere:
nach Paulinus gibt es eine Fiille von Epithalamien, die sehr
wohl die antike Gattung im alten Sinne aufnehmen und fort-
setzen. Ein Fall kann geradezu als Antwort auf die Umformung
des Paulinus angesehen werden *.

Ein geeigneteres Interpretationsmodell stellt nun der
Begriff des Gattungskontrasts (Konkurrens; opposigione) bereit,
den der christliche Poet zu den alten Formen aufzustellen
bemiiht sei. Gegentiber der hergebrachten, leicht summarisch
hegelianisierenden Ersatzvorstellung (das Alte wird «auf-

1 Die erst im 5. Jh. erfolgende Erweiterung des Phianomens auf die landliche
Unterschicht ist dargestellt bei P. RicHE, Education et culture dans I’ Occident barbare
(Paris 1962).

2Ed. J. Huemer (CSEL X), 5 f.

8 Ennod. Epist. IX 9 (p. 297 Vogel).

% Ennod. Carm. 1 4, 53 f.: die Klage des Eros gegen die zunehmende »irginitas
(pp. 277 sq. Vogel).



384 REINHART HERZOG

gehoben ») wird hier die spitantike Literatur als ein lingeres
Nebeneinander zweier konkurrierender Literaturen aufgefasst.
Wo in der Forschung heute noch von Ersatz die Rede ist, ist
zumeist diese Kontrast-Vorstellung gemeint !, und andererseits
basiert, selbst wo ein bruchloses Aufgehen des Christlichen im
Inhaltlichen, des Antiken im Formalen in Frage gestellt wird,
das Kontrastmodell zumeist auf der neuzeitlichen Vorstellung
eines Aufnehmens antiker Gattungsformen unter « Fiillung »
durch neue, christliche Inhalte. Das Modell entwickelt eine
reiche Metaphorik, die in den meisten Fillen direkt an die
spatantike Topik ankntpfen kann? Denn dass diese An-
kniipfung moglich war, dass die christlichen Poeten der
Spitantike und die Reflexionen z.B. des Hieronymus und
Augustin selbst ein formal-inhaltliches Kontrastbewusstsein
verraten, ist ein starkes Argument fir die Angemessenheit
des Modells. Nicht nur die Spiegelung der antiken Gattungen
in die Bibel hinein aus dem Gefiihl der geistlich-literarischen
Konkurrenz, die Aufstellung einer kontrastiven Literatur-
geschichte, die Prifationentopik mit der Ausformung einer
kontrastiven Metaphorik, sondern auch die ersten grosseren
Poesien der christlichen Literatur, die Evangelien des Juvencus
und der Cento der Proba, sind nach ihrem Programm und ihrer
Form als Konkurrenzprodukte angelegt. Der Cento Probae
kann sogar dem reinsten Modellfall des Gattungskontrasts, der
Kontrafaktur zugerechnet werden (die auch im eigentlichen,
musikalischen Sinn in der Spitantike dutch das christliche
Keleuma belegt ist und von Hieronymus fiir einzelne Psalmen
und das Hohelied postuliert wird). Der Begriff der Kontrafaktur

1Vgl. M. FuarMANN, « Die lateinische Literatur der Spitantike », in 4 & A 13
(1967), 76.

®Vgl. G. BARDY, Littérature grecque chrétienne (Paris 1928), 13: « admitable véte-
ment »; M. L. W. LAISTNER, Thought and Letters in Western Europe A.D. 500 to 900 *
(London 1957), 45: « indebted only for their technique..., filled with new ideas »;
A. F. MeEmour, « Originalita, fortuna ed arte di un nuovo genere letterario, il

sermone latino ctristiano », in Nuove Didask. 14 (1964), 70: « la vesta ricca e splen-
dida ».



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 385

mit seinen begleitenden Vorstellungen (so den « Textunter-
legungen» (supposizione) etfreut sich gegenwirtig in der
Forschung grosser Beliebtheit !; in der franzosischen Forschung
von Boissier bis Fontaine * wird er durch Chéniers « sur des
pensers nouveaux faisons des vers antiques » ausgedriickt).

Legt man also einer Interpretation des Carm. 25 das Modell
des Gattungskontrasts zugrunde — und so verfihrt durchweg
die Spezialforschung * — muss die erste Frage nach der for-
malen Kontinuitdt zur Gattung Epithalamium lauten. Die Antwort
wird durchweg in einer Gliederung von Carm. 25 nach den
Topen des antiken Epithalamiums unter Beiziehung des Theore-
tikers Menander gegeben. Freilich fillt sogleich die starke
Differenz bei der Abgrenzung dieser Topen (1. wpooiutov,
2. mepl TOD YAWOU, 3. EYXOQLOV TGV YRULOOVTGV, 4. EXPEAGLS
e vougne, 5. mpotpory) auf ¢, mehr noch deren Zersplitterung
und zufillige Position im Rahmen des Gedichts: nur wpooiusov
(v. 1-14) und mepi Tod yapov (15-26 (28 ?)) sollen einander
den Vorbildern gemiss folgen, im iibrigen sei in v. 27-152 an
Stelle des &yxduiov « een protreptisch betoog te vinden» ®;
v. 153-198 erscheint nur mehr unter der Bezeichnung Exkurs ¢
oder wird nicht erwihnt 7. Bei niherer Priufung stimmt aber
offensichtlich die ganze Topensubsumtion nicht: wo wird in
v. 1-14 die traditionelle epische Maschinerie in der Tradition
des Statius, die hier nach Meinung der Forschung gespiegelt

1Vgl. R. Herzog, Die Bibelepik..., p. LXII; 221.
% La fin du paganisme, 11 43 ; « Les symbolismes de la cithare... », 142 Anm. 6o.

3Vgl. C. Morgrry, in SIFC 18 (1910), 417: « voluta opposizione»; dhnlich
Z. Pavrovskis, in CPh 6o (1965), 165; J. A. Bouma (ed.), 11; R. KEYDELL, in
RAC 5, 942: statt einer « wpotpornh) in Wahrheit eine é&motpor ».

4 Vgl. C. MoRELLI, art. cit., 418 ff.; R. KEYDELL, art. cit., 943; J. A. BouMma (ed.),
12; S. Costanza, « I geneti letterari nell’opera poetica di Paolino di Nola», in
Aungustinianum 14 (1974), 643.

3 J. A. Bouma (ed.), 12.
® R. KEYDELL nut, art. cit., 943: « ein grosses Stiick der Mitte ».
7S. Costanza, in Augustinianum 14 (1974), 643.



386 REINHART HERZOG

wird, gtreifbar ? Ist die Einsetzung der Ehe im Paradies v. 15 ff.
witklich ein Kontrast zu den mythologischen Projektionen des
alten Epithalamiums, an dieser Stelle meist auf die Hochzeit
des Peleus ? Generell gefragt: wo wird wirklich einer alten
Form ein neuer Inhalt gegeben ? Die Antwort, die Carm. 25
gibt, widerspricht dem Form-Inhalt-Schema. Denn es gibt
in diesem Gedicht sehr wohl Kontrastpunkte, aber an ihnen
wird — mit dem Schema zu reden — ein Inhalt einem anderen
konfrontiert, wird der alte Inhalt vergezstigz. So einmalinv. 151 £,
wo statt der Juno Pronuba ein Jesus Pronubus fungiert — aber
nicht im Rahmen eines Gattungsabschnitts, tiberhaupt einer
Handlung, sondern in einer biblischen Vergleichsszene (es liegt
der Rezeptionstyp der Korrektur vor, wie er in der Imitations-
forschung geliufig ist) *. So aber vor allem im « Proomium »
Vi 3 £t

Christe deus, pariles duc ad tua frena columbas
et moderare levi subdita colla ingo.

Hier ist aus dem gesamten mythologischen Zug der erotischen
Gottheiten zum Ozt des Epithalamiums nur ein B7/d heraus-
gelost, verselbstindigt und vergeistigt worden: die Zugtiere
des zum Brautpaar eilenden Venuswagens, die Tauben (zuweilen
sind es auch Schwine), werden — iiber die Vorstellung der
Seele als Taube — zu den christlichen Eheleuten selbst. Vet-
geistigung ist also Metapher; und diese Metapher wird im
Pentameter biblisch wverbreitert. Das Joch (des Venuswagens)
wird zum « sanften Joch» Christi. In der Forschung ist diese
Beziehung durchaus beachtet worden 2; da sie jedoch im Modell
des formalinhaltlichen Kontrasts keinen Platz findet, ist man
sich der Eigentiimlichkeit und Tragweite der Vergeistigung
nicht bewusst geworden. Der Eigentimlichkeit ndmlich, dass

1R. Herzoc, Die Bibelepik..., 193 f.

2Vgl. C. MoRELLI, art. ¢it., 418; Z. PAVLOSKIS, ar?. ¢cit., 166; J. A. Bouma (ed.),
ad loc.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 3 8 7

diese Verwandlung der alten mythologischen Handlung nicht
nur Vergeistigung, sondern Isolierung auf ein Bild und Reduk-
tion zur Unanschaulichkeit bedeutet: die Eheleute ziehen selbst
den Wagen, dessen Fahrt nun sinnlos (und tberformt) ist.
Ubrigens hat Paulinus hier ausser dem Fingang des tradi-
tionellen Epithalamiums auch den vor den Triumphwagen der
Venus gespannten amafor der rOmischen Elegie vergeistigt.
Die Tragweite des inhaltlich spiritualisierenden, formal meta-
photischen Kontrasts wird erkennbar, wenn man mit den
vergeistigenden Antithesen ab v. 31 (vorbereitet ab v. 9 fI.) der
Grundform uberhaupt von Carm. 25 begegnet, einer wahren
Stretta von Antikerezeptionen xat’ avrippasty *. Es handelt sich
hier um eine verbreitete Form des inhaltlichen Antikekontrasts;
man vergleiche etwa Hier. Episz. 108, 3 (dmrtdgiog Aoyos auf
Paula 2). Eher als die gewaltsame Riickbeziehung auf Gattungs-
topen verlohnt hier ein Einblick in die verschiedenen anti-
thetischen Typen, auf deren Vielfalt die eigentliche Komposi-
tionsenergie von Cuarm. 25 liegt. Es gibt neben der ausge-
arbeiteten Form v. 31 ff. den stillschweigenden, « thetischen »
Kontrast (v. 30; 53 — verborgene Vergeistigung: Edelstein
= virtus), den Kontrast durch Aussparung (Christus sonet — und
nicht Hymenaens), die Vergeistigung der erotischen Sonder-
sprache (vgl. v. 146: suscipere), die Vergeistigung antiker Objekte
zu Symbolen (unguentum v. 37 fI.); schliesslich erscheint auch die
Form der biblisch verbreiterten Metapher (v. 45 f.; 91 f1.).
Scheinen solche Phinomene zunichst nur dem Modell
« christliches Epithalamium» etwas mehr Hintergrund zu
vetleihen, so stellen bestimmte formale Konsequenzen das
Kontrafakturmodell iberhaupt in Frage. Zweifel beginnen
bei jenet Form, die als biblisch verbreiterte Metapher bezeichnet
wurde; und diese liegt eben in jenen Passagen vor, welche die

1 Vgl. bereits W. Scumip, Elegie, in RAC 4, 1058.
? Zur Form: R. HerzoG, Die Bibelepik..., p. L1



388 REINHART HERZOG

Forschung unter Vetlegenheitsbegriffe wie Exkurs subsumierte.
Biblisches erscheint zwar in Carm. 25 auch in einer der antiken
Mythologie vergleichbaren, exemplarisch-illustrativen Funktion
(so v. 73 fl.: Jesaias; v. 103 fl.: Paradies, Rebecca, Herodias),
wird allerdings nicht mehr auf den Anlass Epithalamium
bezogen. Ab v. 15 aber liegt eine neue Form vor, die nicht
mehr als Accompagnato verstanden werden kann, sondern —
in v. 141-190 wiederaufgenommen — mit ihrer impliziten
Bibelexegese die Einheit des Gedichtes trigt. Was v. 15-27
noch ganz unmetaphorisch erzihlt wird (prisca sub imagine;
daher dem Topos mept 708 yapov in der Tat dhnlich), gibt ab
V. 146 (Christum in coniuge suscipiat) Uber verschiedene pauli-
nische Metaphern (Eph. 4, 15 f.: Christus als Haupt des
Gemeindekorpers) und paulinische Exegesen (2 Cor. 11, 2;
vor allem Eph. 5, 31 £.) der « Ehe » einen ekklesiologischen Sinn;
sie wird zum Inbegriff der keine Geschlechter, weder Jugend
noch Alter (vgl. 175 f.) kennenden kirchlichen Gemeinschaft
— ein paradoxer « Kontrast» zum Epithalamium ! Aber es
geht nicht an, sich beim Exkurscharakter dieser Passagen zu
beruhigen. Denn der ekklesiologische Horizont mit einer
Aufhebung aller individuellen und geschlechtlichen Besondet-
heit ist es, den Paulinus etsichtlich durch die biblisch-meta-
photische Form in diesem Gedicht zu erreichen sucht. Es
handelt sich nicht um blosse « Uberladenheit mit biblischen
Zitaten und Anspielungen » *; vielmehr steuert dieses « Epitha-
lamium » einem Preis der Virginitit zu. In v. 149 f. erscheinen
Eva und Sarah zunichst nur als weitere Exempel; in v. 151 {L.
scheint das Auftreten des Jesus Pronubus und der Maria zu Kana
nur durch die « Hochzeit» vermittelt zu sein. Doch die aus-
gefeilte Exegese v. 153-190 erweist, dass Eva und Sarah als
Typen der Gattin und Schwester vereint in Maria, der
« schwestetlichen », unberiihrten Ehefrau gespiegelt werden,

1 1. Kraus, Die poetische Sprache des Paulinus Nolanus (Diss. Wiirzburg 1918), 86.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 3 89

die die Kirche ist, aber auch in der als Gemeindemitglied einen
Teil des Korpers Christi darstellenden Titia anwesend sein soll
(vgl. 233 ff.). Die komplizierte Linie der Exegese kann hier
nicht im einzelnen nachgezogen werden; wichtig ist, dass sie
nach biblischem Material und Argumentation an die altkirch-
lichen Traktate De virginitate anschliesst *. Hinter dem Gattungs-
kontrast des christlichen Epithalamiums erscheint also — ange-
zeigt durch formale Anomalien — eine ekklesiologisch-asketische
Poesie. Solche Transformationen sind in der spitantkien
Literatur recht hiufig. Vermutlich ist das Material noch nicht
einmal hinreichend aufgedeckt (der Form von Carm. 25 am
chesten zu vergleichen: eine consolatio wird iiber die Metapher
Trine = pii actus zum Mildtitigkeitssermon: Paul. Nol. Episz.
13; eine Grabrede wird zur Klosterregel, zum antihdretischen
Disput: Hier. Epist. 108, 20 ff.)

Das Modell der formal-inhaltlichen Gattungskontinuitit
fiihrt also nur zu einem bestimmten Punkt, ibet den hinaus
es den Text nicht mehr zureichend erfasst. Es ist kein Zufall,
dass eben an diesem Punkt — formale Anomalien — bei allen,
die an dem Modell festhalten, die tUberkommene Negativ-
wertung in einem eindrucksvollen internationalen Unisono
durchschligt: beklagt wird die « Manie des Verfassers, Zitate
aus der hl. Schrift einzuschalten» 2, «senza un ordine ben
definito» ¥; Paulinus ersetze leider die Mythologie durch
einen « sermon qui nous semble quelquefois plus édifiant
qu’agréable » 4; kurzum: « by challenging classical poetry... he
suffered a signal defeat» .

1Vgl. J. A. Bouma (ed.), ad loc.

® A. Esert, Allgemeine Geschichte der Literatur des Mittelalters 1 1 * (Leipzig 1889),
310 f.

3 C. MoreLry, in SIFC 18 (1910), 421.
* G. BoissiERr, La fin du paganisme, 11 88.

5 H. GreenN, The Poetry of Paulinus of Nola (Bruxelles 1971), 37; vgl. S. PRETE,
Paolino di Nola e umanesimo cristiano (Bologna 1964), 152.



390 REINHART HERZOG

II
Paul. Nol. Carm. 17.

Verschmelzung (christlicher Humanismus); Christianisierung
(Verwandlung, Vergeistigung)

Das Kontrast-Modell wurde im zo. Jh. mehrfach revidiert.
Am folgenreichsten erwies sich, dass gegeniiber der unzu-
reichenden Verrechnung von Antike und Christentum auf Form
und Inhalt die Konfrontation von Inhalt und Inhalt, m.a.W.
die geistesgeschichtliche Auseinandersetzung in den Vor-
dergrund trat. Jetzt erst kam es zu einer dauerhaften Begegnung
von Patristik und Philologie. Versuche, Liturgie und Exegese
von der literatischen Analyse fernzuhalten, konnen mittlerweile
als Anachronismen gelten 1. Diese Begegnung hat dazu gefiihrt,
dass der Begriff einer mehr oder weniger « reinen» Form der
antiken Gattung als Fiktion betrachtet wurde 2; vor allem die
Arbeiten Fontaines haben auf die lange Geschichte der Gat-
tungs- und Stilmischungen vor und innerhalb der Spitantike
hingewiesen, ohne welche die Gestalt der christlichen Aneig-
nungen nicht zu erfassen sind. Und andererseits wurde die
Ungeschichtlichkeit eines fir die Spitantike pauschal Ver-
wendung findenden Begriffs des « Christlichen», ja seine
Angemessenheit iberhaupt, in Frage gestellt ?; was in der
Spitantike einer « christlichen Seite» zugerechnet werden
muss, erwies sich als hochst zweifelhaft: ist das — historische —
Christentum der Spitantike nicht bereits Verschmelzung, also
Ergebnis selbst der Auseinandersetzung P Diese Fragen wurden

1 Vgl. noch M. PELLEGRINO, « Religion et poésie dans le christianisme antique »,
in RHPHR 41 (1961), 395.

2Vgl. J. FonTaINE, « Le mélange des genres dans la poésie de Prudence», in
Forma Futuri (Torino 1975), 760.

3 Insbesondere durch K. THRAEDE, vgl. zuletzt in /b AC 17 (1974), 154.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 391

und werden in den Arbeiten der Dolger-Gesellschaft erortert
sie werden tiberdies seit den 2oer Jahren durch eine Reaktions-
bewegung gegen das allgemeine Verdikt tber die christliche
Spitantike getragen, die sich unter der These von einem
christlichen  Humanismus der Spitantike artikulierte, in der
Mehrzahl von katholischen Gelehrten reprisentiert wurde und
nach dem 2. Weltkrieg, indem sie den christlichen Humanismus
des 4. Jh. als die erste und exemplarische Antikerezeption
Europas interpretierte, zuweilen an eine restaurative Kultur-
politik ankniipfte. Die Arbeiten E. K. Rands, H. Rahners,
P. Coutcelles, E. R. Curtius’ (um nur einige zu nennen)
bezeugen gerade da, wo sie nicht Detailanalyse sind, noch die
urspriingliche Apologetik gegen klassizistische Vorurteile:
der christliche Schriftsteller erreicht nach dem Humanismus-
Modell, « ne sacrifiant jamais le fond 2 la forme » 2, eine Harmo-
nie 3, eine Art pristabilierten Ausgleichs zwischen den sich
erginzenden, im Grunde einander zugeordneten « wahren »
Werten der Antike und des Christentums; im christlichen
Humanismus des 4. Jh. bekriftigen diese sich gegenseitig 4,
ja das « Christliche » befreit einerseits durch seine Rezeption
die verschiitteten Werte der Antike und erreicht so andererseits
erst seine verbindliche Hochform ®. Kritik am humanistischen
Verschmelzungsbegriff setzte denn auch an dem Punkt an,
wo ohne zureichende Detailanalyse Harmonie postuliert wutde,

1 Vgl. zuletzt H. DORRIE, in Jb.AC 11-12 (1968-69), 189: « Die Forschung steht
vor einer ungemeinen Fiille von Umwendungen, Neu-Deutungen, Umwertungen,
in denen ¢ Spitantiker Geist ” (der nicht notwendig als christlich zu prizisieren ist)
am Werke ist».

2 G. BarDY, Littérature grecque chrétienne, 13.

3So z.B. N. K. Cuapwick, Poetry and Letters in early Christian Gaul (London
1955)-

4 So P. CourceLLE, « L’humanisme chrétien de saint Ambroise», in Orpheus 9
(1962), 34.

5 Vgl. F. ArRNnaLDI, Dopo Costantino (Pisa 1927), 243 f. (von Paulinus) ; A. Wir-
STRAND, Die alte Kirche und die griechische Bildung (Bern 1967), 19.



392 | REINHART HERZOG

wo nicht das Wie der Verschmelzung zur Debatte stand .
Auch erhoben sich Stimmen gegen die intendierte Vorbildlich-
keit eines christlichen Humanismus fiir unser Jahrhundert 2.
Indessen haben gerade Einzeluntersuchungen, die (innerhalb
und ausserhalb des R.AC) unter dem Leitbegriff einetr Christiani-
sterung (Umsetzung, transformation, refractatio) standen, zu dem
sehr fruchtbaren Kontinuitdtsmodell der Vergeistigung (spiritualité
chrétienne, symbolism) gefithrt. Wohlgemerkt: da hier Inhalt und
Inhalt konfrontiert werden, stehen bei diesen Untersuchungen
literarische Form und Gattungen gewohnlich nicht im Vot-
dergrund; nach diesem Modell ergeben sich die Formen der
christlich-spitantiken Literatur erst als Konsequenzen der
Christianisierung 3, und zwar — worauf nach W. Schmid des
ofteren insistiert wurde * — unterhalb der Gattungsschwelle, im
Bereich des Stils und der Bilder. Natiitlich fanden derartige
Untersuchungen auf dem Feld der poetologischen Metaphorik
ein lohnendes Objekt — so ist die Vergeistigung des « Opfers »
und der Leier fiir die christliche Poesie mehrfach Gegenstand
der Untersuchung gewesen ®. Abgesehen von der unter diesem
Modell besonders fruchtbaren Imitationsforschung (z.B.:
geistliche Bukolik; Lichtsymbolik) ¢ sind die Untersuchungen

1Vgl. vor allem K. THRAEDE, Studien..., 12 ff. und A. SALVATORE, Studi Pruden-
ziani (Napoli 1958), 12 ff.

2 So K. THRAEDE, in Romanitas et Christianitas, 327 Anm. 26: wer heute noch
Vergil und die Bibel vereinen wolle, marschiere « moglicherweise philologisch
und theologisch in die falsche Richtung».

3 Vgl. — zu Paulinus — J. A. Bouma (ed.), 12 Anm. 2.

t Elegie, in RAC 4, 1058, und J. FONTAINE, « Permanencia y mutaciones de los
géneros literatios cldsicos de Tertulliano a Lactancio », in Actas d. 3. Congr. esp.
de est. clas. 11 (Madrid 1968), 128, und « Le mélange des gentes... », passiz.

5 Vgl. K. THRAEDE, Studien..., 28 fl.; R. HErzoG, Die Bibelepik..., 172 f.; zut
Leier: Ch. WrtkE, Numen Litterarum (Leiden 1971), 89 ff.; J. FONTAINE, « Les
symbolismes de la cithare... »; H. JunoD-AMMERBAUER, « Le pocte chrétien selon
Paulin de Nole», in REAug 21 (1975), 13 fL

8 Vgl. R. HerzoG, Die Bibelepik..., 185 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 393

zur Vergeistigung der Erotik! und des lindlichen ofum *
hervorzuheben.

Das Modell Vergeistigung fiihrt niher an den Text heran
als jenes der Kontrafaktur — das zeigte sich am « Epitha-
lamium» des Paulinus, dessen Transposition in eine ekkle-
siologisch-asketische Dichtung nur durch Aufmerksamkeit
auf Spiritualisierungsprozesse erkennbar wurde. Im folgenden
soll der formale Aspekt dieses Modells — die inhaltliche Umset-
zung antiker Bilder, Stile und Werte fithre zu formal neu-
artigen Konsequenzen (Problem der Gattungsmischung) — am
Beispiel des « Propemptikon» des Paulinus (Carz. 17) tiber-
prift werden.

Dass im Fall von Carm. 17 die These vom Gattungskontrast
nichts Forderliches erbringt, liegt auf der Hand: handelt es sich
bei diesem Monstrestiick (mit seinen 85 sapphischen Strophen
der Riesenform der prudentianischen Romanushymnus prilu-
dierend) iiberhaupt um eine Ankniipfung an das alte Pro-
pemtikon (so die einzige Spezialstudie zu diesem Gedicht ?)
oder an die Tradition des poetischen Iter* ? Die Gattungs-
topen, wie sie Jdger auffihrt 5, greifen nicht mehr; und soweit
eine Folge von Abfahrt des Nicetas aus Nola, seinen Reise-
stationen und seiner Ankunft in Serbien tberhaupt als reale
Handlung erscheint, liegt sicher eine Mischung beider Tradi-
tionen vor. Es ist nun charakteristisch, dass die Feststellungen,
die unter dem Vergeistigungsaspekt bisher zu Carm. 17

1\W. Scumip, Elegie, und A. SALVATORE, « Il motivo dell’Eros nella spiritualita
e nel linguaggio di San Agostino», in Vichiana 7 (1974), 251 f.

2 J. FoNTAINE, « Valeurs antiques et valeuts chrétiennes dans la spiritualité des
grands propriétaires terriens a la fin du IVe si¢cle occidental », in Epektasis. Mélanges
patristiques offerts a Jean Daniélou (Paris 1972), 571 ff.

3 F. JAGER, Das antike Propemptikon und das 17. Gedicht des Paulinus von Nola (Diss.
Miinchen-Rosenheim 1913).

4So E. Dosruorer, «Drei spitantike Reiseschilderungen», in Festschrift
K. Vretska (Heidelberg 1970), 1 fI.

> Op. cit., 48 fL.



394 REINHART HERZOG

getroffen wurden (eine Detailuntersuchung fehlt noch), nicht
an der Rezeption der alten literarischen Traditionen, sondern
der antiken Vorstellung der Freundschaft interessiert sind:
Paulinus, der tiberhaupt als der Transformator des antiken
Freundschaftsbegriffs ins Spirituelle angesehen wird *, habe
in Carm. 17 die « spiritual unity » der beiden Freunde Nicetas
und Paulinus ausdriicken wollen 2.

Lasst sich nun unter diesem Gesichtspunkt auch die Form
von Carm. 17 interpretieren ? Dafiir spricht zunichst, dass
das Gedicht in seiner Ausdehnung, auch in seiner scheinbaren
Gestaltlosigkeit durch eine Kette von Vergeistigungsformen,
genauer gesagt: durch ein stets neu einsetzendes Respondieren
zwischen einer realen und einer spirituellen Instanz geprigt
ist — sehr dhnlich den Hymmnen des Prudentius. Carm. 17 ldsst
sich zwischen den Rahmenstiicken (v. 1-16, endend in einem
Makarismos, und v. 317-340), die die Trennungssituation ver-
geistigen (und insofern tatsdchlich an die Situation des Pro-
pemptikon ankniipfen) in sieben Blocke gliedern, die jeweils
von einem Abschnitt der Reise ausgehen (und insofern tat-
sichlich an die Situation des Iter ankniipfen) und Landschaft
und Bewohner vergeistigen: 1) v. 21-56: Reise dutch die
Malariagebiete Studitaliens; 2) v. 57-100: durch Apulien;
3) v. 101-136: Einschiffung; 4) v. 137-184: Seefahrt; 5) v. 185-
240: durch Mazedonien; 6) v. 241-276: durch Thrakien; 7) v.
277-316: Heimkehr. Wie aber stehen die Reisespiritualisierungen
mit der Verarbeitung der Trennung am Anfang und Ende in
Bezichung ? Die Trennung vom Freund wird hier negiert —
wieder eine Ankniipfung xat’ dvrigpasw an die alte Gattung —,
bleibt mit dieser Negation aber noch in der Konsequenz eines
Gedankens des alten Propemptikon: mente und corde bleibt der
Abreisende mit dem Freund verein (vgl. ferner: v. 89 ff.).

1 Vgl. P. FaBrE, Saint Paulin de Nole et I’amitié chrétienne (Paris 1949); S. PRETE,
Paolino di Nola..., 152.

2 H. GreeN, The Poetry of Paulinus of Nola, 35; vgl. S. CoSTANZA, in Augustinianum
14 (1974), 642, und E. DOBLHOFER, in Festschrift K. Vretska, 5.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 395

Nur in der stirkeren Betonung der Nicht-Trennung hat denn
auch Jager die « eigenartige Umbildung » * des antiken Freund-
schaftsgedankens gesehen. Doch was wire an dieser Um-
bildung christlich ?» Und vor allem: sind die « ausgeuferten »
300 Verse des Iter nur eine unverbundene und weitschweifige 2,
aus der Gattungsmischung mit einer anderen poetischen Tradi-
tion resultierende Einlage, ein « spiritueller Reisefithrer fiir
seinen Freund Nicetas» ?®

In Wahrheit begriinden die Stationen des Iter erst die
Negation der Trennung. Sie formieren ein spirituelles Gefiige,
das sich nicht mehr auf eine Vergeistigung antiker Gattungen
und Werte beschrinkt. Bis zur vierten Station (Seereise) ein-
schliesslich werden die Reiseszenen jeweils durch die bereits
besprochene Form der biblisch verbreiterten Metaphorisierung
iibetbaut — eine Form, die hier noch differenzierter als in
Carm. 25 sichtbar wird. Die Campagna-Siimpfe, so bittet der
Dichter, sollen die Bitterkeit ihrer Miasmen vertlieren, wenn
Nicetas sie durchquert — so wie (Exod 15, 25) das Wasser von
Mara durch Eintauchen des Holzes; wie als nichtliche Feuet-
sdule den flichenden Israeliten, so soll Christus auch Nicetas in
der Dunkelheit leuchten (v. 29 ff.). Das sind noch biblische
Beziige, die im Bereich des Exempels bleiben; noch sind die
biblischen Geschichten heilsgeschichtliche Tatsachen, die an
sich ihre « normale » sakramentale Exegese erfordern (Paulinus
deutet sie in v. 30 und 49 ff. an) und nicht auf ein aktuelles,
postskripturales Ereignis « bezogen» sind: Nicetas « erfiillt»
auf diesem Abschnitt seiner Reise nicht das A7, sondern der
Poet kniipft mit seinen guten Wiinschen an die Exempel der
alten Wunder an. Mit der Einschiffung aber verwandelt, vet-

Y Das antike Propemptikon..., 6z2.

2 Vgl. G. Boissier, La fin du paganisme, I1 88: « comme il arrive toujours a saint
Paulin, le milieu du poéme languit ».

3 E. DOBLHOFER, in Festschrift K. Vretska, 3.



396 REINHART HERZOG

zaubert sich die Natur !, die Meetestiere dringen hetzu, und
unter ihnen tritt auch der Fisch des Jonas auf (v. 129 f1.),
zunichst scheinbar nur ein fes#s (v. 129). Doch dann handelt et,
« besset » als im A7, fur Nicetas korrigiert et sich: et spitzt nur
die Ohren und sittigt sich ausschliesslich am Gesang des
Hymnendichters Nicetas. Von der «normalen» (christo-
logischen) Exegese fehlt hier jede Spur: Nicetas « etfiillt » hier
das A7. Untrigliches Anzeichen fiir diese « bezogene » Form
der biblisch-metaphorischen Narrativitit ist die Korrektur.
Und neben der Korrektur alsbald die Ubetbietung: wenn
Nicetas auf der Seefahtt als ein zweiter Jakob « flicht » (ndmlich
die « Welt »), ubertrifft er spirituell den Patriarchen:

quod semel fecit patriarcha semper
hic facit (v. 150 £.);

ja nicht genug damit: die Himmelsleiter schaut er nicht nur;
er erklettert sie auch per crucis scalas (v. 157). Der Abschluss der
Fahrt durch Mazedonien und Thrakien zeigt dann Nicetas
vollig als wundertitigen Vetrzauberer von Mensch und ILand-
schaft, ohne dass nun noch eine biblisch-narrative Verankerung
der Vergeistigungen notig wire. Die kalten und schroffen
Gebirge werden — spirituell in der Seele ihrer Bewohner —
sanft; die Briganten werden zu Monchen; die unruhigen, seit
378 vom Reich praktisch nicht mehr kontrollierten thrakischen
Foderaten nehmen den Frieden an (vgl. v. 261 ff.). Hierbei
iberbietet Nicetas iibrigens durch die (mit biblischen Metaphern
iberbaute) Gleichsetzung der thrakischen Einwohner mit
Tieren implizit den thrakischen Singer Orpheus (vgl. v. 253 f1.).
Die politisch-geistliche Allegorese zeigt in ihrer Tier-Meta-
phorik (vgl. v. 261 f1.) eine grosse Nihe zum politischen Aspekt
der prudentianischen Psychomachie ®. Und selbst nach der Heim-
kehr geht die spirituelle Reise des Nicetas noch fort (301 f1.):
! Begleitet von Symbolen wie der amtemna crucis (v. 47); vgl. das metaphotische
Umfeld in v. 181 fl.

2 Zu diesem Zusammenhang vgl. R. Herzog, Die allegorische Dichtkunst des
Prudentius (Minchen 1966), 113 ff. -



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 397

in den Himmel, den Schoss Abtrahams, wo Paulinus einen
patronus (v. 300) fiir sich zu erwarten hat 1.

Solche den modernen Leser bisweilen blasphemisch an-
mutende Applikation der figuralen Spiritualitit auf den Freund
(der Begriff « Sikularisierung » meldet sich bereits) begriindet
Paulinus zu wiederholten Malen durch jene christologische
Klammer, die auch die ekklesiologische Einheit von Carm. 25
stiftete. Mit Nicetas (z.B. v. §8), in ihm (v. 15 f.), als sein
Haupt (v. 14) reist eigentlich Christus und erfiilllt in dem
zusammengedringten Handlungsgefiige einer Reise das Heils-
geschehen spirituell noch einmal. Und unter Christus als Haupt
ist auch Paulinus « eins» mit dem nur scheinbar abreisenden
Freund (vgl. v. 1o fI.). Die den Rahmen setzende Negation
der Trennung ist aufs engste mit dem spirituellen Iter vet-
bunden 2.

Dass dieser Gedichtaufbau nicht mehr die Vergeistigung
einer einzelnen Gattung oder eines einzelnen antiken Ideals
(des Freundschaftsideals) bedeutet, wird vollends im Zentrum
der Dichtung, auf der mittleren Station der « Reise» (der
Seefahrt) deutlich. Die Fahrt wird hier iiber die Gleichsetzung mit
Jakob zur Flucht; Nicetas « kommt » in der Welt nirgends mehr
«an», sondern steigt auf der Himmelsleiter zum edelstein-
gebauten himmlischen Jerusalem. Die Handlung schwindet
vor einem statischen Bild:

in astra,
qua deus nitens ad bumum coruscis

e thronis spectat varios labores
bellaque mentis (v. 157 fL.).

Nicetas, wie die von ihm Bekehrten ein Stein im Gefiige
der Himmelsstadt (v. 238 ff. und 301 f.) ist aus einer irdischen
Psychomachie entriickt — der gleiche Bildzusammenhang wie

1 Vgl. mit dieser Verarbeitung das andere geistliche Propemptikon des Paulinus:
Epist. 5, 18 f.

2 Vgl. wiederum Epist. 5, 18 f.



398 REINHART HERZOG

in der Psychomachie des Prudentius. In v. 169-184 — {iibrigens
gerade in der Mitte des Gedichts — hat sich Paulinus unter
dem Aspekt eines allgemein menschlichen « nos » ginzlich vom
poetischen « Anlass » gelost und variiert nur mehr die Symbole
des « Wegs», des « Lichts», des « Meers», des (psychischen)
« Sturms », des (Korper-) « Schiffs » und det vela cordis.

Mit dem biblisch-metaphorischen Eintritt in den begrenzten,
von der altchristlichen Dichtung stindig variierten Kreis von
Symbolen kann von einer lediglich auf Kontinuitit zur Antike
beruhenden Vergeistigung sinnvollerweise nicht mehr ge-
sprochen werden. Auch dieses Modell fihrt nur bis zu einem
bestimmten Punkt. Diesen Punkt aber bezeichnet offensichtlich
gerade die in Carz. 17 beobachtete Ausweitung der biblischen
Metaphorik von der « normalen» Exegese zur « bezogenen »
Form. Bei Wahrung der prinzipiell nur skripturalen und sakra-
mental zu beziechenden Typologie blieb das der Bibelexegese
eigene literarische Potential latent, domestiziert; die biblischen
Vergleichsszenen konnten als « Exempel » den mythologischen
Hlustrationen in der Literatur vor der Spitantike nichts struk-
turell Neues hinzufiigen. Die Freisetzung dieser Dynamik aber
in der « bezogenen» Form bedeutet den Beginn einer nach-
antiken exegetischen Poesie, die gegentiber vergleichbaren Experi-
menten mit dem Mythos bei Horaz und vor allem Claudian
durch die typologische Aufbereitung der Bibel in der Schrift-
exegese qualitativ neu erscheint. Jeder Realititsausschnitt
vermag nun in einen ausgedehnten, aber in sich geschlossenen
Kosmos spiritueller Bilder und Handlungsfragmente integriert
zu werden. Wer die exegetische Poesie der Spitantike studiert
und die vordergriindige Monstrositit ihrer Formen tiberwindet,
wird feststellen, dass in einem jeden ihrer Produkte eine
potentielle Totalitit der Welterfassung herrscht.

Noch gilt von diesen Formen, was bereits Kaspar Barth
zu den Poesien des Paulinus anmerkte: Jonge maiorem diligentiam
requirunt quam putatum hactenus est *. Aber das Dilemma ist eben,

Y _Adversaria critica 13, 14.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 399

dass es bisher an einer zureichenden Asthetik und Begrifflichkeit
fiir alle als Kontinuitit zur Antike nicht mehr beschreibbaren
Formen fehlt, dass sich insbesondere zur Umschreibung
christlicher Formen Verlegenheitsbegriffe theologischer Pro-

venienz einstellen. Denn um solche — auch in dem hier
behandelten engen Sektor aus der christlich-lateinischen
Poesie — handelt es sich natiitlich bei Formulierungen wie

« asketisch-ekklesiologische Dichtung », « chtistologische Kom-
positionsklammer », « exegetische Dichtung». Der Verfasser
teilt diese Verlegenheit mit anderen, die die Beteiligung
spezifisch christlicher Ausdrucksformen an der Synthese der
spatantiken Literatur untersuchen *. Sie zeigt an, dass neben der
vielfach ausgeleuchteten Begegnungsgeschichte zwischen Antike
und Christentum eine Geschichte der innerchristlichen Aus-
drucksformen zum vorrangigen Desiderat der Spitantike-
forschung geworden ist. Fiir die hier behandelte Form etwa
lautet das Problem: in welcher Weise vollzog sich die Literarisie-
rung der seit der alexandrinischen Schule ausgebildeten exe-
getischen Technik; wie wurde sie im 4. Jh. im Westen rezipiert;
an welche Ausdrucksformen in der vorhilarianischen christ-
lichen Latinitit konnte sie anschliessen ?* Solange solche
Untersuchungen nicht unternommen wotden sind, schligt
nicht nur nach wie vor bei det Begegnung mit exegetischen
Formen das Unverstindnis als Werturteil durch 3. Vielmehr
muss bis dahin der Interpret nach einer Uberpriifung det
Kontinuititsmodelle der Frage gewirtig sein, ob denn iiber-

1Vgl. R. ArGENIO, San Paolino da Nola..., 71: «l'intendimento parenetico »;
F. GastaLpELLI, « Teologia e retorica in San Gregorio Magno », in Salesianum 29
(1967), 293 : « esposizione dottrinale »; vor allem J. FonTaNg, « Le mélange des
genres... », 773 : « écho catéchétique de la parole de Dieu..., discours apologétique,
exégétique, moralisant..., célébration liturgique ou paraliturgique ».

2 Vgl. meine Bemerkungen, Die Bibelepik..., 179 fL.

3 Vgl. fiir den Fall des « Propemptikon»: mit det spiritual unity gehe einher « a
corresponding loss of tension which makes the classical composition so success-
full » (H. GRrEEN, The Poetry of Paulinus of Nola, 35).



400 REINHART HERZOG

haupt « christliche» Formen in literatischer und nicht nur
theologischer Beschreibung vorgestellt werden konnen.

Ein Versuch, das Baugesetz der exegetischen Form in der
christlich-lateinischen Poesie niher zu umschreiben, soll an
einem der hagiographischen Gedichte des Paulinus untet-
nommen werden.

111
Paul. Nol. Carm. 26.

Rhetorisierung (Dekadenz)-Sikularisierung; Poesie als Exegese

Die Form der biblisch ausgedehnten Metaphotik und
Vergeistigung, die « brodetie spirituelle» der altchristlichen
Dichtung %, ist von der Forschung, auch der Spezialforschung
zu Paulinus, seit langem konstatiert, freilich bislang nur in
Ausnahmefillen als das Kompositionsprinzip dieser Dichtung
interpretiert worden. Die Ursache liegt noch einmal in jener
Verschrinkung der Spitantike-Abwertung, welche die (im
Notrdenschen Sinn) ubiquitir gewordene rhetorische Technik
der spiteren (dekadenten) Antike eine unheilige, das Evangelium
verfilschende, sdkularisierende Allianz mit der Technik der
Exegese eingehen sah, diese letztere Technik wohl gar als einen
der alexandrinischen Schule aus der Antike selbst iiberkom-
menen Krebsschaden verstand. Was sich in dieser Praxis
spitantiker (ob paganer, ob christlicher) Literatoten untet-
halb der Gattungsschwelle austauschte, sah man zu einer un-
aufloslichen Verkrustung von panegyrischen Techniken des
Exemplifizierens (insbesondere der Uberbietung) und « post-
figuralen » ® Formen der Schriftexegese gerinnen. Wihrend die
Sakularisationskomponente dieser Verschrinkung zumeist nur

1 J. FONTAINE, « Valeurs antiques et valeurs chrétiennes...», 583.

2 Zum Begriff (als Sikularisationsphinomen) A. ScHONE, Sdkwlarisierung als
sprachbildende Kraft, 37 L.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 401

in begleitenden Wertungen zum Ausdruck kommt, beherrscht
die Ableitung der exegetischen Technik aus der Rhetorik, die
Angleichung der biblischen Narrativitit an die Funktion der
Mythologie in der alten Poesie, bis heute weithin das Feld .
Ein Versuch (des Verfassers), die exegetische Technik im Werk
des Prudentius zu vetfolgen 2, hat wohl die Schriftauslegung als
Kompositionsprinzip erweisen konnen, etfasst jedoch durch
eine zu starke und unhistorische Abgrenzung des « Christ-
lichen» von der imitativen und rhetorischen Tradition das
Phinomen nur ebenso partiell wie die globale Subsumtion und
Abwertung. Denn dass die altchristliche Literatur in der
Rezeption von Gattungen wie den panegyrischen Redespeziali-
titen, der consolatio, z.'T'. auch des Epos, vor allem der Epistolo-
graphie die ecigene exegetische Tradition in erheblichem
Umfang nach den Prinzipien der Synkrisis und Ubetbietung
verwertet hat, ist gar nicht zu leugnen — hier ist auf Unter-
suchungen in der Att von L. Méridiers L’influence de la seconde
sophistique sur Pamvre de Grégoire de Nysse (Patis 19006) zu vet-
weisen. Der Verfasser ist kiirzlich diesem Aspekt fiir die
griechische und lateinische Literatur nachgegangen *; und unter
den Beispielen fiir die rhetorische Einformung hat auch
Paulinus seinen Platz *. Sind aber unter diesem Aspekt nicht
auch die biblisch ausgedehnten « Vergeistigungen» seiner
Gedichte zu begteifen ? Man sche etwa die specimina einer auf

1 Exegetische Poesie als Rhteorik: « loutd attirail d’une rhétorique superficielle »
(G. BarDY, Littérature grecque chrétienne, 13); Verschrinkung von Dekadenz und
Sikularisation: A. EBert, Allgemeine Geschichte..., 112, und H. Fucas, « Die frithe
christliche Kirche und die antike Bildung », in Die Antike 5 (1929), 107 ff.; dhnlich
K. THRAEDE, Studien..., 10 f. und in Jb.AC 17 (1974), 154; J. FONTAINE, « Le
mélange des gentes...», 758 f. und 764 Anm. 19; speziell zu Paulinus: S. PRETE,
Paolonio di Nola..., 107, und Ch. Favez, « Note sur la composition du carzz. 31 de
Paulin de Nole», in REL 13 (1935), 267.

2 Die allegorische Dichtkunst des Prudentins, 113 ff.

3 « Metapher — Exegese — Mythos », in Terror und Spiel. Probleme der Mythen-
rezeption, hg. von M. FuurmanN, Poetik und Hermeneutik 4 (Miinchen 1971),
T3 i

A Vgl. ibid., 174 fL.



402 REINHART HERZOG

den Adressaten « bezogenen» Form — einer Form, also, wie
sie bereits zu Carm. 17 von der « normalen » heilsgeschichtlichen
Exegese abgesetzt wurde —, die in dem poetischen Brief
gelegentlich der Rettung des Martinianus aus dem Seesturm
(Carm. 24) wuchern. Nicht nur, dass Martinianus eine Vielzahl
von Figuren der alt- und neutestamentarischen Geschichte
« erfuillt » (Isaak, Joseph, Samuel, Samson, Jonas?!, Paulus) —
die Applikation dieser Erfiillungen iiberschattet offenbar die
traditionelle heilsgeschichtliche Spiritualitit:

ut quod parentes gestitarunt corpore
nos actitemus spiritu (v. 641 f.).

Und diese auf den Adressaten bezogene Spiritualitit tritt wieder
in den Formen der Korrektur 2 und Uberbietung 8 quf, die 2. T.
im Nicetas-Gedicht zu beobachten waren und generell der
panegyrischen Synkrisis eigen sind *.

Konnten also unterhalb der Gattungsschwelle die poetischen
Christianisierungen, auch was biblische Strukturen betrifft, doch
als Kontinuitit zur antiken literarischen Technik gedeutet wet-
den ? Jedoch: zieht man alle Seiten des Phinomens in Betracht,
muss das Ergebnis lauten, dass hier wie bei den « Ankniip-
fungen » an antike Gattungen das Kontinuititsmodell zu kurz
greift, die Texte nicht ausschopft. Denn die Verbindung der
exegetischen Tradition und der ihr inhdrenten Vergeistigungs-
mechanismen mit rhetorischer Technik stellt nur einen Vorgang
an der Randzone des exegetisch-literarischen Potentials dar.
Eher als das Modell einer Kontinuitit von der Antike her trifft
die Vorstellung von einer begrengten Rezeption der Rhetorik in
christlich-literarische Ausdrucksformen hinein zu, die im
lateinischen Westen seit der Einiibung in die Schriftexegese,
seit der Generation des Hilarius, moglich wurde und mit der

1 Vgl. zu dem « Jonas-Epyllion » v. 205 ff. die Verarbeitung bei Ennod. Carz. I 11.
2Vgl. v. 557: hac parte Samson nolo sit... .

3 Vgl v. 503 fi.

4 Vgl. R. HErz0G, « Metapher — Exegese — Mythos », 178 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 403

in der lateinischen Poesie zum ersten Mal im Werk des Paulinus
experimentiert wurde . Die Rezeptionsgrenze wird auf der
Ebene der poetischen Gattungen durch die hier besprochenen
« Kontrafakturen » des Paulinus gekennzeichnet; spiter, bereits
bei Prudentius aber, gibt es programmatische Gattungs-
Kontrafakturen nicht mehr. Unterhalb der Gattungen ist die
Rhetorikrezeption vor allem im Feld der Prosa, der Rede und
der Epistolographie, vollzogen worden, und hier geht auch
die Offnung viel weiter als beim imitativen oder einzelne
Gattungen mischenden Anschluss der Poesie an die Antike.
Kurz gefasst lautet die These 2: 1) Das Phinomen der exege-
tischen Formen kann aus der Kontinuitit zur Antike nicht
voll erfasst werden; es gibt hier einen Uberschuss, der die
Umformung antiker Traditionen als nur marginale Rezeption
in ein ecigenes literarisches Ausdruckspotential erkennbar
werden lasst; 2) Die Entwicklung dieses Ausdruckspotentials,
auch seine wechselnde Aufnahmefihigkeit gegentiber der
antiken Literatur, kann erst durch eine Analyse des intendierten
Publikums und damit der wechselnden literarischen, pastoralen
und liturgischen Situation eines jeden Werkes beschrieben
werden.

Zur Begriindung muss ein Text herangezogen werden, der
im Gegensatz zu den bishet besprochenen ausserhalb der
expliziten Gattungskonfrontation steht, auf eine bestimmte
Situation der Horer (Gemeinde) antwortet, jedoch die Ansatz-
punkte deutliche werden lisst, an welche auch die marginale
Antikerezeption anschliessen konnte. Paulinus hat diese Art
Poesie in seiner hagiographischen Dichtung erreicht, die auch
in diesem Sinne Prudentius am nichsten steht. Zur Ubet-
prifung der These sei ein kaum beachtetes ?, weil wieder

1 Vgl. zu diesem Zusammenhang R. Herzoc, Die Bibelepik..., 155 fi.

% Eine dhnliche Position bezog bereits J. FoNTaINE, « Le mélange des genres... »,
769 ff. (vgl. auch Ch. Favez, in REL 13 (1935), 267).

3 P. FaBRE streift in seinem Paulinus-Buch (Saint Paulin de Nole et I’amitié chré-
tienne) lediglich die wenigen Verse iiber die Felix-Wunder.



404 | '~ REINHART HERZOG

« massloses » Gedicht auf den hl. Felix, Carm. 26 aus dem
Jahre 4o01/402, herangezogen. Was also hat es mit der Bauform
« exegetischer Poesie » auf sich, die selbst eine Rezeption der
thetorischen Technik erst ermoglicht ?

Carm. 26 ist in der Situation der allgemeinen Panik nach
dem ersten Italieneinfall der Barbaren vor der Schlacht von
Pollentia entstanden. Man kann es wie die gleichzeitigen
Sermonen des Maximus von Turin als Reaktion auf die Befiirch-
tungen der Gemeinde verstehen, die durch die Fortifikation
Roms nur noch bestirkt wurden — Stilicho hatte bereits auf
paganer wie auf christlicher Seite viel Vertrauen eingebiisst *.
Denn diese Panik ist deutlich der « Ausgangspunkt» — so
wie die Situationen des Epithalamiums und der Trennung in
den anderen Gedichten. Der wiederkehrende Todestag des Oxts-
heiligen bot nur den Anlass, der Panik entgegenzutreten; er
hat, wie generell in den « Natalicia », nicht zu einem Kontrast
mit dem alten Geburtstagscarmen gefiihrt. Und dieser Aus-
gangspunkt soll auch hier zu einer fir die o6ffentliche Ruhe
dringend benétigten « Vergeistigung » fihren, wird auch hier
xat’ avrtipouowy behandelt: die wahrhafte Bestiirzung « sei»
die dringend gebotene Freude am Gedenktag — dies Leitmotiv,
ab v. 5 ff. wiederholt (antithetisch-argute Verarbeitung: 74 f.),
hat also einen nicht literarisch (rhetorisch oder exegetisch) zu
isolierenden, sondern einen handfest politisch-pastoralen Hinter-
grund. Es galt, die entscheidende Fahigkeit des Lokalpatrons
auch zur Meisterung der unbestimmten politischen Bedrohung
sichtbar zu machen und zur Stabilisierung des offentlichen
Lebens einzusetzen. Die Heiligenverehrung war tibrigge-
blieben — das schwache westromische Kaisertum begann,
Ravenna auszubauen; die Barbaren waren vielleicht schon auf
dem Weg nach Mittelitalien — konnte das Grab des Mirtyrers
nach den bukolisch-begrenzten signa auch fir die Reichspolitik

1 Zum politisch-literarischen Hintergrund am ausfiihrlichsten P. CouRCELLE,
Histoire littéraire des grandes invasions germaniques ® (Patis 1964), 32 ff.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 404§

Heilszeichen setzen ? Es ist notig, sich dieser konkreten Um-
stinde bewusst zu sein, wenn man dem Gang des Gedichts und
seinem Aufbau exegetischer Formen folgt. Denn die Exegese
ist in der Spitantike eine volkstiimliche, ja auch politische
Denkform.

Das Fest unter gedriickter Stimmung und Fluchtgedanken
witd zunichst mit dem Pascha der Israeliten in Agypten ver-
glichen (v. 55 f.). Paulinus « bezieht » nicht etwa die Geschichte
auf seine Laien; der heilsgeschichtliche Typ des Pascha sei in
Christus erfullt worden, und damit periz wmbra figurae (v. 54).
Dieser typologische Anschluss an das A7 vermag jedoch die
konkreten Rettungs-signa Gottes im A7, um deren Wieder-
holung es der Gemeinde in dieser Situation gehen muss (denn
prizise auf die Hoffnungen und Befiirchtungen im municipinm
ist die alttestamentliche Kette ab v. 8o komponiert: milititische
Wirkung des blossen Gebets v. 92 f.; Sinnlosigkeit der Fortifi-
kation v. 114 ff.; militirische Witkung des Gottvertrauens von
Kindern und Frauen v. 150 fl.; Abbruch einer feindlichen
Belagerung v. 166 ff.), nur mehr als Vergeistigung zu wieder-
holen: die wahren Feinde sind eben nach der Erfiilllung der
AT-signa im Bvangelium nur mehr spirituelle, also « innere »
(v. 99-114); der Aufbau geschieht von der antithetischen Ver-
arbeitung zur expliziten Vergeistigung. Damit muss der Gegen-
wartsbezug der alten Wunder zum Exempel und komplementir
dazu zur Spiritualisierung (hier zur Psychomachie) geraten.
Anzeichen dafiir ist wieder, dass in den biblisch-narrativen
Partien die christologische Exegese erwihnt wird (vgl
v. 143-148: Rahab).

In diese heilsgeschichtliche « Liicke » nun — der gegeniiber
der nach Zeichen verlangenden Gemeinde fehlende Realitits-
gehalt einer nur mehr vergeistigten skripturalen Geschichte —
witd det patronus als interventor (v. 195) von Paulinus eingeftihrt
— gleichsam als gegenwirtiger Anachronismus einer (seinet-
wegen) doch noch nicht « erfiillten » Heilsgeschichte. Wie die
Rettungswunder des A7 in Wirklichkeit Interventoren zu



406 REINHART HERZOG

verdanken seien (v. 219 fl.: Moses; v. 221 ff.: Abraham;
v. 227 fl.: Elias), so witke die Prisenz des Felix auch in der
gegenwirtigen Situation (v. 230 f.): sein Martyrium entlastet,
enthebt die Gemeinde den unabsehbaren und schwer zu deu-
tenden signa der Gegenwartsgeschichte in die durch Felix
prisente Zeitlosigkeit simtlicher von Gott gegebener Antwort-
signa auf geschichtliche Bedrohungen. Diese Entlastung erst
lasst, im Sinne einer Negation der Bestiirzung am Anfang, die
angstliche Firbitte des Patrons die direkte Kehrseite der
geforderten /aetitia in der Gemeinde sein:

ingue vicem flebit nobis, quia mente dicata

nos laetamur ei (v. 215 1.)

In einem abschliessenden Gebet an Felix wird daher noch
einmal die gesamte Kette der A47-Wunder bis zu der — et-
flehten — Abwendung der Katastrophe vom Rémischen Reich
(v. 249 fI.) zusammengefasst: mit Felix besitzt man das Schluss-
glied dieser Kette. Doch wie kénnen die Gefahren, die sich im
Barbarensturm abzeichnen, auf die in Nola bekanntgewordenen
Wunder des Patrons bezogen werden ? Zunichst dadurch,
dass Paulinus nunmehr den Patron mit einer det Gestalten aus
dem AT in jene typologische Identitit zu setzen vermag, die
gegeniiber der Gemeinde nicht mehr gegeben wat (oder nur
mehr in vergeistigender Verallgemeinerung). Und an diesem
Punkt tritt jene Form der bezogenen Exegese auf, die auch einen
Anschlusspunkt fiir die Rezeption rhetorischer Tradition
(Synkrisis) zu bilden vermochte. Hier indessen ist sie durch die
Integration des Patrons in die Heilsgeschichte typologisch
gebunden, und hier ist sie nicht rhetorische Einformung,
sondern wird geistlich-politisch benétigt *. Indem Paulinus
Daniel in der Lowengrube und die Geschichte von den drei
Junglingen im Feuerofen durch Felix « wiederholen» ldsst
(v. 255 ff.), konnen deren Ziige auf die gegenwirtige Lage
1 Dass allerdings die hagiographische « Verlingerung » der Heilsgeschichte auch

als ein erster Schritt zur « Sikularisierung » gedeutet werden kann, ist nicht zu
leugnen.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 407

bezogen werden, erfordern dabei aber wiederum jene Korrek-
turen, jene unanschauliche Bildverbindung, die uns fiir diese
Form vertraut ist. Die « Lowen» sind nun die sich in Italien
herandringenden Feinde (v. 257), und wenn sie sich um Felix-
Daniel ruhig lagern, so sind sie die gefangenen oder als
Foderierte befriedeten Barbaren (vgl. v. 258 ff.). Die Korrektur
der biblischen Geschichte wird andererseits dadurch nétig,
dass der babylonische Konig als Zuschauet von der Unschuld
der Gefangenen im Ofen iiberzeugt ist — die jetzigen « Konige »
aber leider auch die Geweihten des Herrn bei ihrer Invasion
nicht geschont haben (gewissermassen die von Felix garantierte
Identitdt mit der Schrift verletzend: die « Korrektur» erfolgt
daher als emporte exclamatio: v. 266 f1.). Vollends unanschaulich
witd die biblische Geschichte in ihrer Beziehung auf Felix,
wenn das Ausloschen der Flamme im Ofen dutch Gott zum
Ausloschen der (Kriegs-)Flamme in Italien durch den « Jiing-
ling » Felix selbst wird. — Es sei angemerkt, dass am Beispiel
der Junglinge im Feuerofen und ihrer « Wiederholung » durch
den Mirtyrer Fructuosus auch Prudentius (Perisz. 6) die
Spannung zwischen den skripturalen und hagiographischen
Zeichen exemplifiziette : 7//is sed pia flamma tunc pepercit, | nondum
tempore passionis apto | nec mortis decus inchoante Christo (v. 112 fL.).
Der Mirtyrer hat zwar einen Schrifttyp in seinen Ziigen zu
wiederholen, im entscheidenden Zug, der Rettung, aber zu
indern: er muss sterben, und seine Qual bis zum Tod ist hiufig
mit det typologischen Wiederkehr des Schriftwunders identisch:
iam plenuts titulnus tui est..., absolvas, precor... (Perist. 7, 76 ff.)*.
Die Situation der hagiographischen Dichtung des Paulinus ist
beteits eine andere: am Grabe des Patrons — also nicht mehr
innerhalb det vita des sanctus — miissen die — nunmehr der
Gemeinde gehdrenden — signa den Schrifttyp exakt wiederholen
und werden zu diesem Zweck notfalls korrigiert.

1Vgl. zu diesem Zusammenhang R. Herzoc, Die allegorische Dichtkunst..., 28 fi.



408 REINHART HERZOG

Paulinus hat mit dieser Bezichung nun eine Basismetaphorik,
« Tiere », « Flamme », « Loschen », die die direkte Applikation
der Nolaner Felix-Wunder auf die drohende Invasion endlich
ermoglicht. Es kommt abet beim Ubergang zu dieser Applika-
tion, dem gedanklichen Ziel des ganzen Gedichts, zu einer
fast theoretischen Begriindung der hagiographischen Aus-
dehnung einer exegetischen Kette bis zu den auf den Nigeln
brennenden « Ankniipfungspunkten» der zeitgenodssischen
Realitit, die als poetologische Rechtfertigung in der spitantiken
Literatur ihresgleichen sucht:

.. patriis virtutibus aemunla sanctus
Signa geris, nec, i species operum tibi dispar,
non similis virtus; diversa est gratia vobis,
Zloria par, quoniam sanctis fons omnibus unus
et regnum commune dei, non una prophetis
martyribusque sacris opera, ut diversa fuerunt
tempora, nec coeunt signis distantia causis
gesta: dei per dona sibi coelestia distant
aequales meritis. (v. 286 fL.)

]

Die virtutes aber sind — dieser Beweisfithrung dient die
ausfithrlich durchgefithrte Konfrontation der hagiographischen
und der skripturalen signa v. 323-381 — im Gegensatz zu den
vordergriindigen species das Entscheidende und Gemeinsame,

in quibus iste feras omnes compescit ef ignes. (v. 305)*

Dementsprechend folgen zum Abschluss des Gedichts drei
Wunder des Felix, die auf die Schliisselmetaphern (ferae =
Barbaren; v. 307 fl.; ignis = Invasion v. 394 fl.; Wasser =
Loschung der Kriegsgefahr; v. 411 ff.) ausgelegt werden. Der
Schlussvers fasst noch einmal die drei Aspekte zusammen. Die
Heilung des Gefrissigen, der das Gefliigel mit den Federn

1 Der Abschluss dieser signa-Theotie findet sich v. 372 f.: die verschiedenen
signa der Schrift und der Mirtyrer erginzen einander zur Gesamtokonomie der
Heilsgeschichte: Petrus schlug kein Wasser aus dem Felsen, aber Moses wandelte
auch nicht auf dem Meer.



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 409

hinabschlingt, die Verschonung der Kirchengebdude bei einer
Feuersbrunst, die Ableitung einer drohenden Uberschwemmung
— in diesen lokalen Ereignissen kann die Gemeinde von Nola
durch die exegetische Dichtung die Weltgeschichte begteifen
und in /Jeetitia transzendieren.

Man kann rechtens tiber die politischen Implikationen und
Konsequenzen einer solchen Realititsintegration den Kopf
schiitteln und in ihr gar, dhnlich wie Piganiol in seinem Verdikt
tiber den geistlichen Quietismus und Opportunismus eines
Themistios, eine der geistigen Ursachen fiir den Untergang des
Romischen Reiches sehen . Ubrigens sind ja die politischen
Konsequenzen einer solchen Haltung gerade zur Zeit von
Carm. 26 in Claudians Spottversen an einen christlichen
Befehlshaber gebrandmarkt worden 2. Was indessen die litera-
rische Form betrifft, so wird nun die exegetische Poesie als
eine variable Spannung von Realititsfragmenten und Metaphern
sichtbar. Thre Struktur wird dutch genau abgestufte (und in
Carm. 26 programmatisch erorterte) Beziehungen zwischen
vereinzelter Kontingenz, hagiographischer Teilhabe an einem
figuralen Realititscorpus und schliesslich dessen Aktualisierung
durch Spiritualisierung gewihrleistet. Als literarische Bauform
lisst sich diese Poesie so charakterisieren: der Riickzug aus den
mimetischen Kunstzwecken der Antike fithrt zu einem Riickzug
aus der Oberflichenbehandlung: Kompositionsverluste, Gliede-
rungsdefizite, eine geminderte Gattungsdistinktion verbergen
eine klare und gleichbleibende Struktur. Ausschnitte jedweder
Wirklichkeit, die deshalb dem modernen Beobachter meist
als fragmentiert erscheint, sind keine mimetischen Kunstwerte,
sondern werden dem Publikum durch vergeistigende Meta-
phorik als Handlungszeichen vorgestellt (dies ist der « hetero-
nome» Aspekt der christlichen Literatur). Die vergeistigende
Metaphorik und ihre Handlungsziele werden gesetzt durch ein

1 A. PiGANIOL, Lempire chrétien ® (Patis 1972), 234 f.
2 In Iacobum magistrum equitum (Carm. min. 50).



410 REINHART HERZOG

zweites — und abgeschlossenes — Realititscorpus mitsamt
typologischer und allegorischer (also historischer und mora-
lischer) Sinndeutung; es kann einem andichtigen Publikum als
Erbauungsobjekt dargestellt werden (dies ist der « erbauliche »
Charakter der christlichen Literatur). Dies Realititscorpus
kann in posttypologischen Identifikationen aufgrund hagio-
graphischer Teilhabe zu einer Intensivierung der Ausgangs-
realitit fithren (dies ist der « symbolistische » Aspekt detr christ-
lichen Literatur). Jeder der Typen vermag sich literarischen
Traditionen der Antike zu 6ffnen. Formal neigt die exegetische
Bauform zu antithetischen und Ringkompositionen.
Hervorgehoben werden sollte: 1) dass das zweite Realitits-
corpus einen (durch die Schrift) abgeschlossenen Charakter
hat. Die bestindigen Variationen seines begrenzten Bild-
inhalts ! ergeben daher Ziige einer hermetischen Poesie, die
bisher erst in det Barockforschung thematisiert wurden;
2) dass demgegeniiber die Form an jedwede, auch die alltiglich-
mikroskopische, auch die politisch-aktuelle Realitit anschliessen
kann. Thre Fihigkeit zur Sinngebung auch des Absurden und
Unmenschlichen in der Geschichte unterscheidet sie vielleicht

1 Mit diesem Variationscharakter hingt wohl die sehr enge Traditionsbildung
seit der Entstehung der christlich-lateinischen Poesie im 4. Jh. zusammen. Laktanz
witkt auf Juvencus, den Proba und Paulinus kennen (welcher ebenso auf Proba
rekurriert); Hieronymus entwickelt im Austausch mit Paulinus das exegetische
Programm dieser Poesie; und die entscheidende Wende, die Paulinus in dieser
Tradition bedeutet (Abkeht von den imitativen Grossformen des Cenfo und der
Paraphrase, aber auch, nach den hier besprochenen Experimenten, vom expliziten
Gattungskontrast) wird von Prudentius radikalisiert. Blickt man ins 5. Jh., so
ist mit den Gedichten Prospers und des Orientius das Formexperiment exegetischer
Dichtung noch keineswegs abgeschlossen, als das Verblassen der Schultradition
und der Zerfall der lateinischen Kulturlandschaft und, damit einhergehend, ein
zuriickgehendes Verstandnis fur die poetischen Moglichkeiten der Exegese, die
Form versiegen lisst. Die mittlerweile erreichten Formen werden mitsamt den
aus der Antike rezipierten fest, sklerotisch. Nachdem Sedulius sein Carmen
Paschale auftragsgemiss zum Kommentar umarbeitete, wurden auch die hagio-
graphischen Gedichte des Paulinus auf Anweisung eines seiner Amtsnachfolger
zur Prosa-1Vita §. Felicis umgearbeitet (LASS, Januar. 1 940).



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 411

am stirksten von spiteren Literaturen, die die Geschichte aus-
grenzten und ihr in « Autonomie» opponierten oder sich ihr
unterwarfen. « C’est le christianisme qui a commencé de substi-
tuer 4 la contemplation du monde la tragédie de I’Ame. Mais
du moins il se référait a une nature spirituelle et, par elle,
maintenait une certaine fixité. Dieu mort il ne reste que I’histoire
et la puissance » ..

1 A. Camus, L’exil d’Héléne, in Essais (Patis 1965), 855.



412 DISCUSSION

DISCUSSION

M. van der Nat: Ich mochte daran erinnern, dass am Ende des
vierten Jh. das Christentum nicht nur die einzige offiziell anerkannte,
sondern auch mehr und mehr die allgemeine Religion war. Eine
grossere Aufgeschlossenheit sowohl auf heidnischer als auf christ-
licher Seite war dadurch notwendig — und wohl auch méglich —
geworden. Wie die Christen zur Erklirung und Verteidigung des
Glaubens sich mit heidnischen Schriften vertraut machen mussten,
so mussten auch die Paganen von christlichen Werken Kenntnis
nehmen, wire es nur um « schwierige Fragen» stellen zu kdnnen.
Dass sie das wirklich taten, davon ist nur wenig spiter der Kreis
des Volusianus, wie er in Augustins Korrespondenz hervortretet,
ein gutes Beispiel. Aus Augustins Brzefern geht nun auch hervor, dass
man in diesem Kreis tiber grammatische und rhetorische Probleme
diskutierte, d.h. sich mit Literatur befasste. Es scheint mir darum
sehr plausibel, dass gebildete Heiden in polemischer Absicht, aber
doch wohl auch der Kuriositit halber von christlicher Dichtung
Kenntnis genommen haben.

M. Fontaine: La lecture de la poésie chrétienne par les paiens
eux-mémes peut-elle étre qualifiée de « hochst zweifelhaft»? Je
dirais plutdt « noch ungeniigend bewiesen». La fluidité dans les
relations sociales de la haute société romaine, que nous avons déja
soulignée, n’est pas le seul fait qui incline en faveur d’une
telle probabilité. Il faut compter aussi, chez les paiens les plus
combatifs, avec le désir de mieux connaitre leurs adversaires; avec
les dimensions réduites de ce petit monde des lettrés, toujours
friand de toutes les nouveautés; enfin, et surtout, avec ces hommes
«de l'entre-deux» dont Ausone est pour nous, parmi les lettrés,
un représentant trés typique: a la fois créateur — et donc aussi
« récepteur » — d’une poésie tantdt chrétienne et tantot entiérement



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 413

profane, sinon paganisante, dans ses images et ses theémes. S’il est
bien établi que des paiens (Celse, par exemple) se sont trés tot
informés de la Bible — et cela bien que la facture leur en partt
étrange, sinon rebutante —, on doit a fortiori supposer avec vrai-
semblance qu’ils ont pu s’intéresser a des ceuvres d’un attrait formel
certain. Enfin, des poémes comme I’ Epithalaminm, étudié ce matin,
s’insérent dans une liturgie sociale (ici un mariage) dont les parti-
cipants n’étaient certainement pas tous des paiens; or tous ont entendu
déclamer le poeme de Paulin.

M. Dnyal: 11 est certainement difficile de trouver de nombreuses
preuves d’une réponse des paiens aux poetes chrétiens pour la
raison tres simple que la poésie paienne est bien peu représentée a
cette époque. Il faut peut-étre procéder par analogie. Nous savons
que les ceuvres en prose de Jérdme et d’Augustin étaient lues par
les paiens. Il est probable quun homme comme Paulin, dont
Ambroise dit combien la conversion a été ressentie par I’aristocratie
paienne comme une perte pour I’éloquence, est resté en contact
avec cette aristocratie. Son Carmen 22 a Jovius n’est certainement
pas destiné au seul Jovius. Il constitue une sorte de « lettre ouverte »
non datée. Quant a I’Epithalame, qui est en fait un sermon de
mariage, il contient des motifs de caractére protreptique, ce qui
s’explique par le caractére « mondain » d’un mariage dans la « gentry »

d’Ttalie du Sud.

M. Hergog: Meine Bemerkungen zur Resonanz christlich-
engagierter Poesie bei den Paganen bezogen sich auf die alte Vor-
stellung vom Ersatzwillen und Verdringungseffekt, der dieser
Poesie zugeschrieben wird. Ich halte ein gemeinsames spitantikes
Publikum solcher Poesie sozial und kulturell durchaus fir moglich.
Nur haben wir in diesem Fall in der Tat nicht das geringste Zeugnis
einer paganen Lektiire; und dies Faktum ist nicht zufillig. Poesie
wart im 4. Jh. und noch bis zu Apollinaris Sidonius fiir die meisten
Christen (abgesehen eben von den Poeten selbst) heidnische Poesie.
Christliche Poesie bedeutet im 4. Jh. in erster Linie immer auch



414 DISCUSSION

Verteidigung ihrer Moglichkeit im eigenen Lager. Dass pagane oder
auch nur neutrale Poeten mit ihr in bestimmten gesellschaftlichen
Situationen in Beriihrung kamen, ist nicht auszuschliessen, aber als
Poesie hat sie sie offenbar nicht interessiert.

M. Cameron: You quote with obvious disapproval R. P. H.
Green’s comment that “by challenging classical poetry (Paulinus) ...
suffered a signal defeat.” Now I do not wish to dispute your claim
that Paulinus was doing something more subtle than simply “chal-
lenging” classical poetry, but is there not a certain validity in what
Green says nonetheless? Paulinus was of course perfectly entitled
to glorify chastity within marriage, but there is surely something
incongruous in the attempt to incorporate such a theme within
the traditional, erotic framework of the epithalamium. Paulinus’
readers, like Paulinus himself familiar with the very recent fully
classicising Epithalamia of Claudian, were almost bound to see his
poem as in some sense a Christian challenge. And the fact that
Paulinus’ model had no successors while Claudian’s did suggests
that it might after all be legitimate, even by contemporary standards,
to call this particular poem of Paulinus an “unsuccessful” experiment.

M. Fubrmann: Absit ab his thalamis vani lascivia vulgi (Carm. 25, 9)
— wie Herrn Camerons Reaktion zeigt, ist ein « asketisches » Foch-
geitsgedicht fir den Heutigen schwer verstindlich. Schon im 5. Jh.
hat man ebenso geurteilt wie wir: das Experiment des Paulinus
blieb vereinzelt; die Geschichte des Epithalamiums fithrt an ihm
vorbei, von Statius zu Claudian und weiter zu Sidonius Apollinaris
und Ennodius, bis zur hofischen Venus-Poesie des Mittelalters.
Immerhin ist es vielleicht moglich, dem sonderbaren Gedicht in
seiner Zeit eine positive Funktion zuzuerkennen. Der Druck des
asketischen Ideals mag gerade beim ersten Ansturm im ausgehenden
4. Jh. als sehr stark empfunden worden sein; er hat sicherlich bei
vielen schwere Konflikte, zumindest erhebliche Unsicherheit erzeugt.
Unter diesen Umstinden kann das von dem Asketen (also von
einer unangreifbaren Autoritit) Paulinus verfasste FHochgeitsgedicht



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 415

geradezu als Entlastung, als legitimierendes Zugestindnis gewirkt
haben — der Schluss des Gedichtes (v. 235 ff.) enthilt ja so etwas
wie eine Rechtfertigung der Ehe.

M. Hergog: Die von mir nur konstatierte Tatsache — die Pflege
des Epithalamiums lduft an der Christianisierung des Paulinus
vorbei — hat bei A. Cameron und M. Fuhrmann zu Deutungen
gefihrt, deren Unterschiedlichkeit (Cameron: literarischer Fehl-
schlag; Fuhrmann: Entlastung vom asketischen Druck) zwingend
auf die Kategorie des Publikums verweisen. Fiir wen ist dieses
Produkt geschrieben? Gibt es ausser dem asketischen Zirkel noch
die Leserresonanz im gebildeten Christentum oder gar eine « clau-
dianisch-prudentianische » Leserschaft? Im Horizont der letzteren
wurde freilich der Versuch nicht akzeptiert (blieb « erfolglos »);
innerhalb der ersteren aber hat er an einer Produktions- und Lesege-
wohnheit mitgewirkt, die eine wenig beachtete Gattungsumwandlung
kennzeichnet: er erobert der Poesie die altchristliche Literatur-
tradition de virginitate. In den entsprechenden Gedichten des Avitus,
des Fortunatus und Aldhelms werden nun Elemente des Epitha-
lamiums und der Elegie konserviert und ans Mittelalter weiterge-
geben.

M. van der Nat: In Thren Interpretationen habe ich ein Konzept
vermisst, das mir fiir das Verstindnis der spitantiken christlichen
Dichtung von wesentlicher Bedeutung scheint, nimlich das antike
Konzept der aemulatio. Aemnlatio ist ja doch nicht mit « Ersatz»
oder « Kontrast », nicht mit « Kontrafaktur » oder « Verschmelzung »
identisch — es ist etwas Anderes und Umfassenderes; es bezieht sich
auf Form und Inhalt zusammen; und es hat schliesslich auch einen
rezeptionsisthetischen Aspekt. Es bedeutet, dass ein Autor etwas von
der Tradition Gegebenes in seiner eigenen Weise behandelt, und
dabei das Traditionelle nicht riicksichtslos verwirft, sondern es
wihlend und differenzierend von seinem eigenen kulturellen Hinter-
grund her verwendet. Und das ist m.E. gerade das, was die christ-
lichen Dichter mit ihrer Christianisierung bezweckten — und auch
wohl realisierten.



416 DISCUSSION

M. Fontaine: M. Herzog a — légitimement — proposé une révi-
sion de nos concepts opératoires et de notre vocabulaire critique;
je crois cependant opportun d’exprimer quelques réserves sur son
veeu de mettre en quarantaine des vocables aussi fondamentaux que
Antiguité et christianisme, et de suspecter les emprunts possibles au
vocabulaire qu’il appelle « théologique ».

Sans doute devons-nous réviser et préciser nos concepts si nous
voulons éviter, a travers leur emploi, de devenir inconsciemment
prisonnier de problématiques périmées et dangereuses. En ce sens,
je tenterai d’apporter, cet aprés-midi, ma contribution 4 la mise en
valeur d’un facteur spécifiquement « antique tardif » dans les phéno-
menes de mutation des formes littéraires qui nous occupent. Mais
un facteur proprement antigue, au sens d’une intervention nouvelle
des auteurs classigues dans la culture de nos écrivains du IVe siecle,
est d’autant plus important et original en ce siécle que cette Anti-
quité est pergue dans une optique de Renaissance (rezovatio litterarum)
au dela de I’hiatus culturel du IITe siecle.

Quant au christianisme, il est vrai qu’il représente un mixte cul-
turel dont la préhistoire s’éclaire déja a travers 'osmose du judaisme
hellénistique avec la civilisation et méme la littérature grecques. Il
faut donc prendre le terme de christianisme en un sens plus stricte-
ment religiens: celui d’une expérience religieuse singuliere, et d’une
culture religieuse représentée par la double bibliotheca sacra des
auteurs bibliques et des auteurs latins chrétiens depuis Tertullien.
Il convient enfin de bien distinguer théologie, spiritualité, exégese.
La théologie, en tant que « discours sur Dieu», s’exprime en divers
genres littéraires au IVe siécle, et sa visée d’intelligence de la foi
n’exclut nullement des perspectives esthétiques: que l'on pense a
Hilaire de Poitiers découvrant le Dieu unique comme pulcherrimum
pulchrorum omnium, ou, tout preés de nous, a la « théologie esthétique »
de H. U. von Balthasar. Mais, pour les ceuvres latines chrétiennes,
produit d’une activité littéraire essentiellement religieuse, et comme
telles liées a des visées kérygmatiques et pastorales, leur caractére
spirituel (au sens de I'expression d’une relation personnelle de chaque
membre du populus christianus avec Dieu) me parait rendre tout 2 fait



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 417

« opératoire », dans leur étude, un recours a la terminologie de la
spiritualité (ainsi p. ex. les qualifications de liturgique, paraliturgique,
ecclésial, etc. Je ne pense pas que I'usage de néologismes abstraits
améliorerait les choses, ou éviterait des confusions. Il est d’ailleurs
notable que R. Herzog lui-méme recourt a I’adjectif « exégétique »
(et je 'en approuve) pour montrer comment son troisiéme poeme se
christianise enti¢rement, en rejoignant le genre littéraire plus
exclusivement chrétien de ’homélie.

M. van der Nat: Mit meiner Bemerkung tiber die aemaulatio habe
ich das Kontinuitdtsproblem beriihrt. In diesem Zusammenhang
mochte ich noch auf einen anderen Aspekt hinweisen: die Mischung
der Gattungen ist eine fiir die romische Literatur charakteristische
Erscheinung, die sich nicht nur auf das aus dem Griechischen
Ubernommene, sondern auch — besonders seit dem ersten nach-
christlichen Jh. — auf die literarischen Formen, wie sie sich in der
romischen Tradition entwickelt haben, bezieht.

M. Duval: Une partie de 'ambiguité des discussions sur la
Spdtantike et sur Antike und Christentum vient du fait qu’en parlant
d’ Antike, 4 propos de ce siecle de « renaissance », nous envisageons
surtout ses rapports avec '« Antiquité classique ». En réalité, la situa-
tion est beaucoup plus complexe. On peut I’éclairer en la comparant
avec celle de la littérature latine a I’époque d’Ennius ou a I’époque
de Virgile et d’Horace. Ennius est influencé 4 /z fois par la littérature
grecque classique, d’Homeére aux Tragiques ef par la littérature
alexandrine récente ou contemporaine, voire — mais dans une mesure
évidemment beaucoup moindre que Virgile ou Horace — par les
ceuvres latines (ne serait-ce que celle de Nzvius). Nous avons, au
IVe siecle, une situation analogue. Les wveferes, grecs et latins, sont
de plus en plus nombreux, mais ils n’excluent pas la production
contemporaine, grecque et latine, avec laquelle tout écrivain entre-
prend toujours un dialogue. S’y ajoute, comme composante spéci-
fiquement chrétienne, la Bible; mais, dés que cette Bible devient
matiére littéraire, commence le méme processus littéraire, fonda-
mental dans toute P'esthétique antique, celui de la mimésis, qui passe



418 DISCUSSION

par la versio, la retractatio. Cest par la que s’explique la maniére dont
Paulin reprend peut-étre Juvencus, dont Prudence, qui connait
Ausone, reprend également Ambroise ou Paulin.

M. Hergog: Mein Versuch, eine « exegetische Poesie», die nur
von christlichen Voraussetzungen aus entwickelt werden konnte,
durch angemessene Begriffe zu beschreiben, hat zu zwei Bemerkungen

Anlass gegeben:

1) Lisst sich diese Poesie, lisst sich generell die Entfaltung der
christlich-lateinischen Literatur im 4. Jh. nicht als ein « antikes »
Phinomen, beschreibbar mit den literarischen Kategorien der
Antike, erfassen ? Setzt nicht der christliche « Kontrast » die amulative
Literaturpraxis fort (van der Nat) ? Wiederholt nicht der Aufschwung
des 4. Jh. unverkennbar Ziige der beginnenden und sich entfaltenden
romischen Literatur (alle Interventionen)?

2) Ist meine Forderung, bei der Beschreibung spezifisch christ-
licher Formen iiber theologische « Verlegenheitsbegriffe » hinauszu-
gehen, nicht unangemessen (Fontaine) ?

Ad 1): Die strukturelle Ahnlichkeit des lateinischen 4. Jh. mit
der beginnenden romischen Literatur ist gross; ich sehe die lateinisch-
spatantike Literatur in der Tat wie Y.-M. Duval als komplexe
Wiederholung der romischen, der ersten europiischen Rezeptions-
literatur (mit ihrer schrittweisen, oft diskontinuierlichen Eroberung
der griechischen Literatur) an, und ich verweise auf die Darstellung
bei M. Fuhrmann (Newes Handbuch der Literaturwisschenschaft 111,
hrsg. von M. Fuhrmann (Frankfurt 1974)). Allerdings: die Be-
deutung der spitantiken Literatur gegeniiber dem rdmischen
Neueinsatz scheint mir in dem erstmaligen Auftreten einer nicht
mehr autonomen (« heteronomen») Literatur mit entsprechenden
formalen Neuartigkeiten zu liegen, wie sie die Vorlage am Ende
skizziert. Fir sie scheinen mir die antiken Kategorien einfach zu
kurz zu greifen.

Ad 2): Die andere Grenze meiner Ansicht von spitantiker
Literatur wird durch die Bemerkung Fontaines bezeichnet. Gewiss



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 419

habe auch ich mich in dieser Vorlage noch « theologischer » Begriffe
bedient, aber ich halte es nicht fur forderlich, auf die Dauer hierbei
stehenzubleiben und diese Begriffe (die leicht in die Interpretations-
metaphorik fithren) gar fiir « opératoires» zu halten. Man muss
sich nicht gleich in Abstraktionen verfliichtigen, wenn man textnah
bleibt und dabei — um ein bisher nicht versuchtes Beispiel zu
nennen — die Kategorien marxistischer, ebenfalls heteronomer
Literaturtheorie mit den Programmen geistlicher Literatur ver-
gleichen wiirde.

M. Fontaine: Puisque M. Herzog me fait I’honneur de voir
dans mes travaux des exemples d’exégese des ceuvres chrétiennes
par la «spiritualisation » (Vergeistlichung), je voudrais préciser sur
quel point ma vue des choses differe de la sienne. Son analyse du
processus en question dans I’Epithalame a distingué trois étapes:
au départ, le poete choisit un « élément de réalité», qui peut étre
un motif littéraire (ainsi le motif poétique et iconographique de
I’attelage de colombes de Vénus); puis il « spiritualise » ce theme
dans un cadre de référence biblique et exégétique; enfin il 'enrichit
en I’élargissant 2 un vaste horizon chrétien. Il me semble qu’il faut
placer plus haut un processus beaucoup plus large de spiritualisation,
qui affecte toute I’Antiquité tardive, a partir de la « nouvelle reli-
giosité» hellénistique. La lecture allégorique d’Homere qu’ont
anciennement pratiquée les philosophes (voir la these de F. Buffiere)
est un bon exemple de la « mentalité symbolique» a travers les
catégories de laquelle ’homme de I’Antiquité tardive est porté a
interpréter non seulement tout texte (poétique en particulier), mais
aussi tout événement et toute rencontre. La « spiritualisation »
chrétienne n’intervient donc, en quelque sorte, qu’au second degré,
comme une surdétermination chrétienne d’une symbo-
lique souvent préexistante (pour ce concept applicable aux problémes
d’ensemble de la symbolique religieuse, voir 1’éclairante seconde
partie de M. Meslin, Pour une science des religions (Paris 1973)). Ici,
par exemple, a la symbolique érotique de I’attelage de colombes de
la déesse (contrainte et tendresse du désir amoureux qui associe les



420 DISCUSSION

coninges sous le méme iugum), se superpose — sans I’abolir — la réfé-
rence 4 une symbolique christique de I’Ecriture, qui est en ’occut-
rence celle des images bibliques de la colombe dans le Cantique des
Cantigues et I Evangile (Mt. 10,16, p. ex.). Cette superposition d’un
symbolisme chrétien a une signification antérieure est analogue 4 ce
que les linguistes ont observé dans les « christianismes indirects »,
chers a I’Ecole de Nimeégue, et les historiens de l’art dans la sur-
détermination chrétienne des schémes iconographiques devenus des
« signifiants » scripturaires et chrétiens (voir les travaux de Th.
Klauser et A. Grabar). C’est dans cette perspective, et non pas dans
celle d’une problématique ancienne de la « forme» et du « fond »,
qu’il m’est arrivé de citer en un sens élargi le vers d’André Chénier:
« Sur des pensers nouveaux faisons des vers antiques ».

P. G. van der Nat appuie 'idée d’une « mentalité symbolique »
propre aux hommes du IVe si¢cle: tout le monde alors, méme sans
étre explicitement platonicien, congoit la réalité visible comme un
signum, et toutes choses signifient une réalité transcendante
au sensible. Dans le méme sens, la plastique impériale tend a délaisser
les traits individuels pour une représentation abstraite et symbolique
de la souveraineté.

M. Hergog: Die Bemerkungen J]. Fontaines sind eine will-
kommene Erginzung. Nur ein textbezogener Einwand: im Falle
von Paulin, Carm. 25, 3 f. stimmt die Annahme einer « superposi-
tion» christlicher Spiritualitit {iber bereits gegebenen Symbolismus
gerade nicht; hier wird lediglich die hellenistische Tkonographie der
Eingangsszene des Epithalaminms (Taubenzug der Venus) ad hoc
vergeistigt.

M. Schmidt: Sehen Sie bei Ihrer Reihe Epithalaminm - Propemp-
tikon - Natalicium ein Verhiltnis des gattungstypologischen Aspekts
zum Ausmass bzw. der Ausprigung der Christianisierung ? Die drei
Formen sind ja von unterschiedlicher Prigekraft und werden auch
von IThnen selbst unterschiedlich ernst genommen. Die feste Form
des Epithalaminms (Carm. 25) entspricht seinem festen Ort in einer



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 421

« gesellschaftlichen Liturgie»; Paulins Gedicht stellt deshalb eine
reale Alternative zum paganen Hochzeitsgedicht (Claudian fiir
Honorius/Maria bzw. Palladius/Celerina) dar, das bei der Hoch-
zeitsfeier vorgetragen wurde. In diesem Fall scheint mir sowohl die
Verwendung der Begriffe Ersatz (im gegebenen Fall) wie auch
Konkurrenz (auf der Gattungsebene allgemein) legitim. Es liegt ein
konkreter Beleg dafiir vor, was man in Abwandlung Threr Formu-
lierung eine « christliche Gattungsusurpation als Aneignung einge-
fleischter Rezeptionsbediirfnisse einer bereits christlichen Bildungs-
aristokratie » nennen konnte.

Ihrem zweiten Beispiel, dem Propemptikon (Carm. 7) — nach der
Tradition ein Typ der Elegie — geht eine solche feste gesellschaftliche
Grundlage ab. Unterhalb der Gattungsschwelle konstituiert sich
diese Form des Reisegedichts auf der Basis einer strukturierenden
Situation in einer prinzipiell linearen, aber offenen und damit
variablen Motivfolge (Abfahrt-Trennung-Weg mit Gefahren-An-
kunft-Rickkehr). Bei Threm dritten Exempel (Carz. 26) weisen Sie
ja selbst die Bezeichnung als Natalicium zuriick; der Geburtstag des
Heiligen bedeutet nur ecine dussere Verkniipfung. Gibt es, was
Ihre systematische Reihe vermuten lisst, eine zunehmende Kon-
kretisation der christlichen Formbildung, die mit der zunehmenden
Offenheit von Anlass und formaler Vorgabe korrespondiert, bzw.
wie wire diese christliche Formbildung positiv — und, wenn ich
Ihre Kritik an der bisherigen Begriffsbildung recht verstehe, ge-
nauer — zu benennen?

M. Duval: Je voudrais parler un peu du Carm. 26. Mon obser-
vation est double. Vous semblez vous étonner de la mani¢re dont
Paulin justifie par la Bible l'intervention (espérée) de Félix. Pour
comprendre ce « sermon en vers », il faut suivre soigneusement son
argumentation logigue; il faut en outre admettre les présupposés de
Paulin. Pour lui, I’histoire du salut, ou mieux I’« histoire sainte », ne
se termine pas avec les Apotres. En rapprochant Félix des Patriarches
ou des prophétes, il ne se livre pas a une simple synkrisis destinée a
grandir son héros; il est persuadé que les merveilles et en particulier



422 DISCUSSION

les libérations miraculeuses qui ont eu lieu dans 1’ Ancien Testament
peuvent tout naturellement se reproduire aujourd’hui. II montre
ensuite un début de réalisation de merveilles analogues par lintet-
médiaire de Félix dans les trois miracles qu’il raconte. Il ne s’agit
donc pas ici d’un registre littéraire chrétien ot Paulin puiserait,
mais 2 la fois d™une démonstration par des faits qui sont autant d’exenpla
et d’une affirmation de la continuité de I’histoire sacrée. Dans un
tel sermon, je ne vois cependant pas beaucoup d’« exégeése », c’est-
a-dire d’explication de texte, et j’aimerais, d’un point de vue plus
formel, que vous précisiez ce que vous entendez par « exégése ».

M™ Junod-Ammerbaner : Der Erklirung der biblisch vergeistigten
Funktion des Nicetas aus dem Intimititscharakter des Propemptikons
widerspricht das Carz. 27. Auch hier erfiillt Nicetas eine Aufgabe,
die zuvor nur Christus oder Felix vorbehalten war, die des Inspirators
(vv. 315-328), aber er erscheint nicht mehr isoliert, sondern als
Miglied der christlichen Gemeinde, an die sich Paulinus in diesem
Natalicium wendet.

M. Hergog: Die letzten Interventionen verweisen sehr deutlich
auf das von mir bereits hervorgehebene Kriterium des Publikums,
vor dem die « exegetischen» Formen entfaltet werden konnten. In
der Tat ist der Reichtum der in dieser Poesie (und Homiletik)
moglichen Formen nicht in chronologisch fassbaren Entwicklungen
des 4. Jh., sondern in der wechselnden Horer- und Leserschaft
begriindet; in ihr erst gewinnt auch der von Y.-M. Duval mit Recht
kritisierte Begriff der Exegese seine Variationsbreite zwischen Ein-
formung in Synkrisis und pastoraler Situation. Eine « systematische
Reihe » — um die abschliessende Frage von P. L. Schmidt zu be-
antworten — konnte unter diesem Aspekt so charakterisiert werden:
die homiletisch-exegetisch durchgearbeitete historza der Schrift ver-
mag (poetisch zuerst bei Paulinus) in die intime, private Situation
des spitantiken Literaten, seines Zirkels und sodann einer ent-
sprechenden Leserschaft im Reich integriert zu werden (« bezogene »
Formen; gesellschaftliche Poesie und Prosa von den Epikedien der



HEIDNISCH-CHRISTLICHE GATTUNGSKONTINUITAT 423

Kappadozier bis zum Propemptikon und Martinianus-Gedicht sowie
vielen Briefen des Paulinus und des Hieronymus). Diese Leserschaft
(sie entspricht der oben genannten « claudianisch-prudentianischen »)
lisst sich deutlich von der offentlich-pastoralen (etwa der Nafalicia)
abheben, deren « bezogene » Formen eine geistliche Funktion haben
und nicht mehr luxurieren (P. L. Schmidt: « zunehmende Konkre-
tisation der christlichen Formbildung »). Interessant sind gerade die
gemischten Situationen wie im Epithalamium und, wie M™me Junod-
Ammerbauer mit Recht anmerkt, in Carm. 27. Folgenreich und
wenig untersucht ist, dass an der Wende zum 5. Jh. auch die intime
literarische Situation eingegrenzt, vergeistlicht wird — ein Vorgang,
der vermutlich zum Absterben der transkonfessionellen Leserschaft
beigetragen hat. So zuerst im Buch Cathemerinon des Prudentius
(die Entwicklung wird deutlich durch einen Vergleich mit der
Ephemeris des Ausonius und den poetischen Gebeten des Paulinus).






	Probleme der heidnisch-christlichen Gattungskontinuität am Beispiel des Paulinus von Nola

