
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Die christliche Dichtung des Prudentius und die Transformation der
klassischen Gattungen

Autor: Ludwig, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660954

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Walther Ludwig

DIE CHRISTLICHE DICHTUNG DES
PRUDENTIUS UND DIE TRANSFORMATION

DER KLASSISCHEN GATTUNGEN

Die Werke des Prudentius sind nicht mehr Stiefkinder der

Philologie. Die Forschung der beiden letzten Jahrzehnte hat
das literarische Verständnis der Dichtung ausserordentlich
gefördert. Monographien, Rezensionen, Aufsätze und Kommentare

lieferten wichtige Interpretationen, die auch die poetische
Konzeption des Prudentius, sein Verhältnis zur klassischen
lateinischen Dichtung und das Besondere seiner literarischen

Leistung immer deutlicher erkennen Hessen. In dem folgenden
Beitrag hoffe ich durch neue Beobachtungen und Überlegungen
das bisher erschlossene Bild zu klären, zu berichtigen und zu
ergänzen.

Begonnen sei mit einer Feststellung, die mir von zentraler

Wichtigkeit zu sein scheint. Alle überheferten Werke des

Prudentius mit Ausnahme der Epigrammsammlung, die unter
dem Titel Dittochaeon bzw. Tituli Historiarum auf uns gekommen
ist, sollen eine grosse künstlerische Einheit bilden, in der
christliche Gegenstücke zu nahezu allen klassischen Dichtungsgattungen

gefunden werden können. Das eben ausgenommene
Dittochaeon, eine Sammlung von 48 Vierzeilern, die 24 Szenen

des Alten und ebensoviele des Neuen Testaments beschreiben,

gehört nicht zu dieser poetischen Grosskomposition, obwohl



WALTHER LUDWIG

es in unseren Ausgaben meist vor den « Epilogus» gesetzt ist,
und zwar erstens, da die Praefatio, die ex- oder implizit das

Programm aller anderen Werke ankündigt, keine irgendwie
geartete Anspielung auf das Dittochaeon enthält, und zweitens,
da dieses auch strukturell mit keinem der anderen Gedichte
verbunden ist, während jene alle, wie sich im weiteren zeigen
wird, in ein in sich geschlossenes Bezugssystem eingeordnet
sind. Das Dittochaeon ist eine für sich stehende künstlerische
Einheit, die unabhängig von den anderen Gedichten und nicht
notwendigerweise nach diesen entstand. Denn die Sammlung
der anderen Gedichte stellt eben nicht die 405 herausgegebenen
« Gesammelten Werke » des Prudentius dar, vielmehr wurde sie

404 oder 405 von Prudentius als eine literarische Einheit mit
einer spezifischen thematischen und formalen Struktur
veröffentlicht (die Möglichkeit, dass einzelne Gedichte vorher
gesondert veröffentlicht worden waren, sei damit nicht
grundsätzlich ausgeschlossen).

Diese Gedichtsammlung stellt den in seiner Art einzigen
Versuch eines christlichen Dichters dar, der von vielen seiner

Zeitgenossen immer noch bewunderten und in der Schule
immer traktierten heidnischen Dichtung ein grosses « Super-
gedicht» entgegenzusetzen, das unter anderem zeigen sollte,
dass die heidnischen Dichtungsgattungen verwandelt und als

christliche Gattungen wiedergeboren werden können. Zu
diesem Zweck sind die christlichen Gegenstücke zu einem

komplexen strukturellen Gefüge zusammengeordnet, wodurch
sie zu Teilen eines poetischen Ganzen geworden sind, oder
anders ausgedrückt, die Gedichte sind, wenigstens zum grössten
Teil, bereits im Hinblick aufeinander verfasst, einem absichtsreichen

Schema gemäss zusammengestellt und dem gemeinsamen

Ziel des Ganzen, dem Preis Gottes, untergeordnet
worden. Prudentius gibt ein christliches mythologisches Epos,
christliche Lehrepen, christliche Lyrik, Hymnen und Epinikien,
eine christliche Elegie und ein christliches Epigramm, einen
christlichen Mimus und sogar eine christliche Tragödie. Der



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 305

wesentliche künstlerische Unterschied zwischen diesen
Gedichten und ihren gattungsmässigen heidnischen Vorgängern
ist nicht nur die neue christliche Sinngebung, sondern auch
ihre Koordinierung zu einer grösseren künstlerischen Einheit,
ihre Subordinierung unter eine geschlossene literarische Struktur.

Nirgends in der lateinischen und griechischen Literatur
vor Prudentius finden wir einen Dichter, der Epen und lyrische
Gedichte oder ein Drama und Elegien oder Satiren und Oden
in der Art zusammenkomponierte, dass sie eine in sich
geschlossene literarische Einheit bilden sollten. Natürlich gab es

schon früher eine Kreuzung und Mischung der Gattungen
dergestalt, dass eine Dichtung Stilelemente in sich aufnahm,
die vorher in einer anderen Dichtungsgattung zu Hause
gewesen waren. So brachte Ovid in seine Metamorphosen

Tragödienhaftes und Elegisches ein, aber das Ganze blieb doch ein
hexametrisches Epos. Auch Prudentius setzt solche Mischungen
in starkem Masse fort, wenn er zum Beispiel Bukolisches in
einen Hymnus, Satirisches in ein Lehrepos einführt h Worauf
es hier jedoch im Augenblick ankommt, sind nicht
Gattungsmischungen innerhalb eines Gedichts, sondern die bewusste

Zusammenordnung gattungsmässig verschiedener Dichtungen
zu einer höheren literarischen Einheit. Horaz schrieb zwar in
einer Periode seines Lebens Satiren und in einer späteren Oden,

und es ist möglich, gewisse gemeinsame Züge in den Satiren

und den Oden zu entdecken. Aber es ist wichtig, dass Horaz
die zwei Bücher der Satiren und die beiden 0<fe»sammlungen
als eigenständige künstlerische Einheiten schuf, die für sich
betrachtet werden können und sollen. Die Sammlung des

Catull bildet nur eine scheinbare Ausnahme von der vorher
aufgestellten Regel. Wenn wir annehmen, dass sie von ihm
selbst stammt, so ordnete er offenbar seine Gedichte nach

1 Vgl. zu diesem Aspekt jüngst J. Fontaine, « Le melange des genres dans la
poesie de Prudence », in Forma Futuri. Studi in onore de! Cardinale Michele Pellegrino

(Torino 1975), 755 ff.



306 WALTHER LUDWIG

Metrum und Länge in drei Gruppen und innerhalb der Gruppen
teilweise auch nach gewissen thematischen Gesichtspunkten.
Aber er schrieb die gattungsmässig teilweise verschiedenen
Gedichte nicht in der Absicht, dass sie am Ende die konstituierenden

Teile eines künstlerischen Ganzen sein sollten, und er
schrieb auch nicht in Gattungen, die ihren Bildegesetzen zufolge
diametral auseinander liegen, obgleich zugestanden werden

muss, dass seine Sammlung Disparateres vereinigte, als es sich
die Dichter der augusteischen Zeit erlaubten. Formen, die zu
prinzipiell verschiedenen poetischen Gattungen gehören, werden

in klassischer Zeit in aller Regel jedenfalls nicht zu
literarischen Superstrukturen zusammengestellt. Doch das ist

genau das, was Prudentius tat. In seinem Bestreben, mit den
klassischen Dichtern zu konkurrieren, schuf er so ein durchaus
unklassisches Werk. Die für sich existierenden klassischen

Gattungen mit ihren verschiedenen Funktionen sind zu
konstituierenden Teilen eines grösseren Ganzen geworden, in welchem
sie jetzt alle dem gemeinsamen Thema und dem letzten Zweck
des Werkes dienstbar geworden sind 1.

Das soeben thesenhaft und summarisch Festgestellte soll
durch eine Analyse des Werkes veranschaulicht und im
einzelnen aufgezeigt werden. Zugleich stellt sich die Frage, wie
Prudentius zu dieser eigentümlichen poetischen Konzeption
kam und wie sie verstanden und aufgenommen wurde.

Es darf kurz daran erinnert werden, dass die frühesten
Christen im Glauben, das Ende der Welt sei nahe und es käme

1 Grundsätzlich im selben Sinn erklärte bereits W. Steidle, « Die dichterische

Konzeption des Prudentius und das Gedicht Contra Symmachum», in VChr 25

(1971), 246: «Wenn bei Prudentius ganz verschiedene Gattungen als Glieder
eines als Einheit angesehenen Ganzen zusammengestellt werden, so liegt in noch
höherem Masse als in der Vermischung verschiedener Stilelemente in den
einzelnen Werken und in der Einwirkung ganz verschiedener Vorbilder nebeneinander

ein durchaus unklassisches Gestaltungsprinzip vor. In der klassischen
Poesie werden verschiedene Dichtungsformen niemals als Teile eines im Grunde
einheitlichen Ganzen zusammengeordnet».



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 307

allein darauf an, ihre Seelen durch den Glauben an Christus zu

retten, keinerlei Interesse an den Feinheiten einer höheren
Kultur hatten, zu der ihnen infolge ihrer niederen sozialen

Herkunft meist ohnehin der Zugang fehlte. Als im Laufe des

zweiten Jahrhunderts Römer von höherer Bildung den christlichen

Gemeinden des Westens beizutreten begannen, war die

Dichtung der alten Welt mit das Erste, was sie von sich zu
weisen hatten, die frivolen und sündhaften Liebeselegien, die

Epen mit ihren monströsen Mythen über heidnische Dämonen
und vor allem die unmoralischen, mit teuflischen Kulten
verbundenen Theateraufführungen. Als Christen vermissten sie

diese Dinge auch nicht, und so kam keiner auf die Idee, christliche

Texte in den überholten und verachteten Formen zu
schaffen. Doch die eschatologische Vernachlässigung der Welt
wurde, wenigstens teilweise, allmählich durch weltliche
Interessen ersetzt, nachdem seit Konstantin dem Grossen die

Zugehörigkeit zur christlichen Kirche mehr und mehr eine

Bedingung weltlichen Erfolges geworden war. Jetzt, im vierten
Jahrhundert, wurden auf Befehl der Kaiser christliche Kirchen
gebaut, die in ihrem grandiosen Bau und ihrer Pracht die alten

Tempel in den Schatten stellen sollten, und der gebildete
Christ konnte bedauern, dass die Evangelien in einem so
ungebildeten Stil geschrieben waren und dass sie als Christen nichts
vorzuweisen hatten, was sich mit dem « heiligen» Buch der

heidnischen römischen Kultur, mit Vergils Aeneis, vergleichen
Hess, für die sie selbst ihre Bewunderung kaum unterdrücken
konnten, selbst wenn sie es versuchten. Was man brauchte,

war ein christliches Epos — und mehrere Christen versuchten
auszuhelfen.

Der erste Gedanke war, Aeneas durch Jesus zu ersetzen und
in vergiHschen Hexametern das Leben des Heilands
nachzuerzählen. So verfuhr um 330 der spanische Presbyter Juvencus
in seinen Evangeliorum libri IV, der sein Werk im Prolog stolz
mit den Epen Homers und Vergils vergleichen konnte. Andere



308 WALTHER LUDWIG

machten sich an Teile des Alten Testaments h Aber das biblische
Epos hielt den Dichter notwendig am engen Zügel, es kam zu
Konflikten zwischen dem nötigen Anschluss an die Heilige
Schrift und der vergilisch geprägten Ausdrucksweise, und in
einem Epos über das Leben von Christus musste ein mit dem
antiken Epos vertrauter Leser immer etwas vermissen, was
ihn bei der Lektüre heidnischer Epen immer gefesselt hatte,
so dass er es für ein notwendiges Element jeder epischen Poesie,

vom Lehrepos abgesehen, zu halten geneigt war, nämlich die

Erzählung grosser Kämpfe zwischen Kriegern von heroischer
Statur. Das Problem, das sich stellte, war, wie ein wahrhaft
christliches Epos solche Kampfszenen enthalten und dennoch
ein christliches Epos bleiben konnte.

Prudentius gelang in der Psjchomachie die Quadratur des

Kreises, indem er eine ihm aus der Bibelexegese vertraute
Methode anwendete. Er nahm den Kampf allegorisch und
erzählte die siegreiche Schlacht der sieben personifizierten christlichen

Tugenden gegen die sieben ihnen entgegenstehenden
Laster {Ps. 21-725). Der Umstand, dass man zur Zeit des

Prudentius auch begann, die Aeneis ihrerseits allegorisch zu
interpretieren, dürfte bei seinem Schritt zum allegorischen Epos
mitgewirkt haben2. Es ist bekannt, dass die Handlung der
Psjchomachie auf einer psychologischen, einer ekklesiologischen
und einer eschatologischen Ebene interpretiert werden kann 3.

Die Verherrlichung kriegerischer Akte war auf diese Weise

gerechtfertigt, und Autor wie Leser konnten die Beschreibung

1 Vgl. zum Bibelepos jetzt R. Herzog, Die Bibelepik der lateinischen Spätantike.
Formgeschichte einer erbaulichen Gattung I (München 1975); zu Juvencus besonders
auch P.G. van der Nat, « Die Praefatio der Evangelienparaphrase des Juvencus »,
in Romanitas et Christianitas. Studia Iano Henrico Was^ink... oblata (Amsterdam/
London 1973), 249 ff.
2 Vgl. J. Stroux, in Philologus 86 (1931), 363 ff., zur allegorischen Deutung
Vergils zur Zeit Augustins, ausserdem allgemein P. Courcelle, « Interpretations
neo-platonisantes du livre VI de l'Eneide», in Entretiens Fondation Hardt 3

(Vandceuvres 1957), 95 ff.'
3 Vgl. Chr. Gnilka, Studien s;ur Psjchomachie des Prudentius (Wiesbaden 1963).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 309

grausamer Schlachtszenen ohne Schuldgefühl gemessen. Dem
Sieg der Tugenden folgen als zweiter Teil der Erzählung ein

hymnischer Preis des Friedens und die Aufforderung, Gott
einen Tempel zu bauen, gesprochen von Concordia und Fides,
die als letzte bzw. erste der Tugenden den Kampf gegen die
Laster bestanden hatten (Ps. 726-822), worauf sich als dritter
Teil eine Beschreibung des prächtigen Tempels, den die
Tugenden bauen, anschüesst (Ps. 823-887). Prudentius nahm hier
die Beschreibung des himmlischen Jerusalem in der Offenbarung
des Johannes zum Model. Sapientia, das heisst Christus, sitzt im
Zentrum des Bauwerks, das ein Symbol des templum mentis, der
Kirche und der kommenden neuen Welt zugleich ist. Prudentius
hatte damit auch ein zweites typisches Element des heidnischen

Epos, die Ekphrasis in Gestalt der Tempel- oder
Palastbeschreibung, in sein Gedicht aufgenommen. Die Psychomachie ist
seine Antwort auf Vergils Aeneis. Sie soll sozusagen eine

christliche Aeneis sein, wo Kampf und Sieg der christlichen
Tugenden zur Errichtung des Hauses Gottes führen, während
bei Vergil die Kämpfe des Aeneas den Weg zur Gründung
Roms öffneten. Die Parallele würde noch enger, wenn die

Grundgedanken der bei Fulgentius vorliegenden Allegorese, die
sicher älter als Fulgentius sind, in die Zeit des Prudentius
zurückgehen. Der Weg des Aeneas symbolisiert dort den Weg
des Menschen zur perfectio, der über die Überwindung von
Unwissenheit, Hochmut, Lust, Flabsucht, Fressgier, Trunksucht,
Neid, Faulheit, Gottlosigkeit und wilder Wut zum Sieg der
virtus und sapientia führt h Auf den Anspruch der Psychomachie,

ein christliches Analogon zur Aeneis zu sein, deutet jedenfalls
bereits ihr erster Vers (Cbriste, graves hominum semper miserate

labores), der, wie bekannt, wörtlich aus dem Munde des Aeneas

1 Fulgentius rückt ohnehin zeitlich näher an Prudentius heran, wenn seine

Datierung auf etwa 410-439 zutrifft, für die sich Eleanor L. Wimett in einem

Vortrag auf dem Jahreskongress der American Philological Association in
Washington D.C. am 29. Dezember 1973 (The two Fulgentii: attempt at dating
the Mitologiarum Lihri ires) mit guten Gründen einsetzte.



WALTHER LUDWIG

genommen ist mit Ausnahme der Anrede an Christus, der

Apollo verdrängt hat und dessen Erbarmen sich nicht nur auf
die Trojaner, sondern auf die ganze Menschheit erstrecktl.

Das erzählende mythologische Epos hatte immer den
obersten Rang in der poetischen Elierarchie der Römer. Dies
war zumindest ein wichtiger Grund, weshalb Prudentius seine

Psjchomachie in das Zentrum seines christlichen Supergedichts
setzte. Er umgab sie mit vier Büchern didaktischer Epen. Die
Christen lehnten den klassischen und immer noch gelesenen
Repräsentanten des philosophischen Lehrgedichts, Lukrezens
De rerum natura, bekanntlich schärfstens ab. Prudentius gab
ihnen christliche Gegenstücke derselben Gattung. Er versäumte
nicht, eine versteckte Polemik gegen Lukrez einzufügen. In
C.o.S. II 873 ff. erklärt er, dass der finstere Weg derer, die

glauben, es gebe keinen Gott und alles werde nur durch den
Zufall in Bewegung gehalten, gar nicht weit von den viel
betretenen Wegen der Polytheisten entfernt sei. Lukrez war
seinerseits stolz gewesen, die tenebrae zu vertreiben (I 146, II 59,
III 91, VI 39) und den richtigen «Weg» zu zeigen (II 10,
VI 27). Jetzt wird er mit seinen Anhängern dem stummen
Vieh gleichgesetzt (vgl. zu C.o.S. II 874 semita, quam pecudes

et muta animalia carpunt, D.r.n. V 1059 pecudes mutae~, auch Endet
sich animalia bei Lukrez dreizehn Mal an derselben Versstelle).
Prudentius wählte so für seinen Hieb gegen den ungenannt
bleibenden Lukrez dessen Bildersprache.

Die beiden Bücher, die vor der Psjchomachie stehen,
Apotheosis und Hamartigenia, sind durch ihre antihäretische Tendenz,
ihren dogmatischen Gehalt und ihre formale Struktur miteinander

verbunden2. Nur die Apotheosis hat ein, wenn auch
kurzes Proömium (A. 1 f.), nur die Hamartigenia einen Epilog
(PI. 931-966). Die Apotheosis zeigt, dass Vater und Sohn unus

1 Vgl. Aen. VI 56 und K. Thraede, in JbAC 4 (1961), 114.
2 Zur Bedeutung des Titels Apotheosis vgl. Chr. Gnilka, in RhM 109 (1966),
92 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 311

Deus sind, die Hamartigenia, wie sich der eine Gott zum Teufel
verhält, die Apotheosis, dass die menschliche Seele nicht Deus,
sondern nur similis Dei ist und deshalb der Sünde verfallen
und nur durch Christus gerettet werden kann, die Hamartigenia,
wie sich ihr Sündenfall vollzieht und wie sie sich für Christus
entscheiden kann. Beide Bücher gliedern sich im ganzen in
zwei Halbteile (A. 3-551, 552-1084; H. 1-552, 553-930), die
sich ihrerseits aus je drei grösseren Abschnitten zusammensetzen

1. Neben diesen die beiden Bücher zu einem Paar
verbindenden Gesichtspunkten ist es wichtig zu sehen, dass

Apotheosis und Hamartigenia die beiden wesentlichen Bilder der
Psjchomachie einführen und erklären, und zwar jeweils gegen
Ende des ersten Halbteils: A. 518 ff. sprechen vom christlichen

templum mentis, H. 393 ff. vom Kampf der vom Teufel
angeführten vitia gegen die menschlichen Seelen.

Die beiden antipaganen Bücher hinter der Psjchomachie,
Contra orationem Sjmmachi I und II, sind gleichfalls inhaltlich
und formal zusammengekoppelt2. Contra orationem Sjmmachi I

1 Zur Gliederung und Interpretation der Apotheosis vgl. W. Steidle, in VChr
25 (1971), 253 ff-
2 Natürlich besteht das prudenzianische Buch C.o.S. II nur aus seinen Hexametern.
Die in der handschriftlichen Uberlieferung nahezu durchgehend dazwischenge-
setzten Prosazitate aus der Relatio des Symmachus wurden von einem spatantiken
Herausgeber zur Erläuterung eingefugt (vergleichbar ist die Überlieferung der
Aratea der Germanicus, wo die ubersetzten Katasterismen des Eratosthenes in
den poetischen Text eingeschaltet wurden). Überraschenderweise nahm M.
Cunningham an, bereits Prudentius habe die Symmachuszitate zwischen seinen eigenen
Text gesetzt und damit eine Art Prosimetrum schaffen wollen (vgl. die Praefatio
zu seiner Edition S. XXVI). K. Tiiraede, in Gnomon 40 (1968), 682 Anm. 4,
konnte ihn anscheinend nicht von der Unsinnigkeit dieser Annahme uberzeugen,
so dass er in TAPhA 102 (1971), 66, seine Hypothese erneut zur Diskussion stellt.
Sie ist nicht nur deshalb völlig abwegig, weil Prudentius die Thesen des
Symmachus in poetischer Transformation in seine Dichtung selbst aufgenommen hat
und weil die Zitate die strukturelle Gliederung des Buches teilweise störend
unterbrechen (die sechs Thesen werden in 7-66, 67-369, 370-487, 488-772, 773-
909 und 910 ff. besprochen, die Symmachuszitate erscheinen vor 7, 278, 373, 488,
649, 781 und 910) und weil, worauf Thraede hinwies, der Gedankengang des

Prudentius sich nicht exakt an den des Symmachus anschliesst, so dass die Zitate



312 WALTHER LUDWIG

bildet, eine satirische Beschreibung der Religion des alten Rom
und den Preis ihres endgültigen Überwinders Theodosius
enthaltend, eine ausführliche Einleitung zu der im zweiten Buch
erfolgenden Auseinandersetzung mit den sechs Thesen des

letzten Verteidigers des Heidentums. Im Unterschied zu den
beiden vorderen Lehrepen, die formal durch den äusseren
Rahmen eines Proömiums in der Apotheosis und eines Epilogs
in der Hamartigenia verbunden sind, werden die beiden Bücher
Contra orationem Symmachi durch eine innere Klammer
zusammengehalten. Das Ende des ersten Buches enthält einen das

Thema des zweiten ankündigenden Epilog und schliesst mit
einer Abbruchsformel (C.o.S. I 643-657); das zweite beginnt mit
einem auf das erste rückblickenden Proömium {C.o.S. II 1-6).
Es verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, dass nur
die Psychomachie in zwei Gebeten {Ps. 1-20 und 888-915) sowohl
ein Proömium als auch einen Epilog innerhalb des hexametrischen

Epos enthält und sich auch durch diese formelle
Eigentümlichkeit vor den beiden sie umgebenden Lehrepenpaaren
auszeichnet. Hatte in der Psychomachie auf der allegorischen
Ebene der Sieg der Virtutes den Frieden gebracht, der den Bau
des Gotteshauses ermöglichte, so wird in C.o.S. II unter anderem
auf der konkreten historischen Ebene deutlich gemacht, wie die
durch die virtus der römischen Soldaten und die Vorsehung
Gottes errungene pax Romana die Verbreitung des Christentums

in der Welt ermöglichte 1. Die beiden Reden Gottes in

auch nicht immer an der Stelle stehen, wo Prudentius auf ihren Inhalt Bezug
nimmt, sondern auch allgemein, weil die Zwischenschaltung der Prosazitate die
poetische Konzeption des Prudentius zerstören wurde (C.o.S. I und II bilden
zusammen ein christliches Lehrepos, mit einer spezifischen poetischen Funktion
innerhalb des Gesamtwerks), und schliesslich auch weil die Prosazitate aus dem

Epos naturlich noch lange kein literarisches Prosimetrum machen wurden.
1 Vgl. zur Interpretation von C.o.S. I und II W. Steidle, in VChr 25 (1971),
262 ff.; M. Fuhrmann, «Die Romidee der Spätantike», in Historische Zeitschrift
207 (1968), 556 ff.; und R. Klein, Symmachus. Eine tragische Gestalt des ausgehenden

Heidentums (Darmstadt 1971), 140 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 313

C.o.S. II 123-160 und 184-269 fordern die menschliche Seele

nicht nur auf, die vitia zu besiegen (146 ff.) und Gott einen
templum mentis zu errichten (244 ff.), womit wieder an die
Bilder der Psjchomacbie erinnert wird, sie resümieren auch die

wichtigsten dogmatischen Themen der Apotheosis und Hamar-
tigenia und bestätigen dadurch autoritativ deren theologische
Position.

Die vier Lehrepen sind so nicht nur paarweise zusammengeschlossen.

Thematische und bildliche Bezüge verbinden auch
beide Paare und die zwischen ihnen befindliche Psjchomacbie
untereinander. Die insgesamt fünf epischen Bücher bilden den

Kern des Gesamtwerks. Sie enthalten zusammen eine Summa
der christlichen Lehre, welche gegen Häretiker und Heiden
erklärt und verteidigt und als siegreich erwiesen und gepriesen
wird. Jedes dieser Bücher wird nun jedoch durch ein kurzes

Vorwort in jambischen oder äolischen Massen eingeleitet. Diese
fünf Praefationes dienen aber nicht nur der Einstimmung in die

jeweiligen Epen, sie sind durch thematische Bezüge auch
miteinander verbunden. Sie bilden zusammen einen allegorischen
Lehrgang, der den Leser Schritt für Schritt vom biblischen
Symbol des geteilten Weges (Praej. zu A.) zu zwei Geschichten
des Alten und zwei des Neuen Testaments führt, von Kain
{Praef. zu Hl) und Abraham (Praej. zu Ps.) zu Paulus {Praef.
zu C.o.S. I) und Petrus {Praef. zu C.o.S. II). Die metrischen
Formen unterstreichen diese thematischen Beziehungen der

Praefationes untereinander. Die erste besteht aus alternierenden

jambischen Trimetern und Dimetern, während die restlichen
vier ein Versmass jeweils stichisch wiederholen, und zwar sind
die beiden Praefationes mit alttestamentlichen Allegorien in
jambischen Trimetern, die mit neutestamentlichen Allegorien
in äolischen Versen (in Asklepiadeen bzw. Glykoneen) verfasst.

Es ist wichtig, die genannten Strukturbezüge zwischen den

Praefationes zu erkennen. Diese Beobachtungen geben die
definitive Antwort auf ein altes Problem der Prudentiusfor-
schung. Man hat öfters angenommen, dass die Psjchomacbie



3I4 WALTHER LUDWIG

nicht Teil des ursprünglichen Planes war bzw. nicht zusammen
mit den anderen Epen herausgegeben wurde, weil sie nicht
ausdrücklich in dem allgemeinen Programm erwähnt wird, das

die Praefatio zum Gesamtwerk in V. 37-42 gibt. J. Bergman
schloss daraus, dass die Psjchomachie erst nach 405, dem

Entstehungsjahr der Praefatio, verfasst sei, und nahm an, dass

Peristephanon X ursprünglich für die Mittelstellung zwischen den

vier Lehrepen vorgesehen gewesen wäre h In jüngerer Zeit
glaubte M. Brozek nachweisen zu können, dass Prudentius die

Psjchomachie nicht in die Mitte zwischen die vier didaktischen
Bücher setzte, da die ältesten Zeugnisse und Handschriften aus
dem fünften und sechsten Jahrhundert die Bücher nicht in
dieser Reihenfolge bringen2. Brozek zufolge veröffentlichte
Prudentius seine Gedichte überhaupt nicht als geschlossenes

Corpus, obgleich er vielleicht kurz vor seinem Tode an die

Sammlung einiger seiner Werke gedacht habe, für die er damals

die Praefatio geschrieben hätte. Die Herausgeber und Kopisten
des fünften bis siebten Jahrhunderts hätten die Schriften dann
auf verschiedene Arten angeordnet, teilweise geleitet von ihrer
subjektiven Interpretation der Praefatio. Die in unseren
Ausgaben übliche und erstmals in einer Handschrift des sechsten

Jahrhunderts (B) auftauchende Reihenfolge der Epen ginge
damit nicht auf Prudentius selbst zurück und würde seinen

Absichten nicht notwendig entsprechen. Wäre diese These richtig,

so dürften die fünf Epen nicht, wie es vorher geschah, als

eine zusammenhängende literarische Einheit interpretiert werden.

Sie wären unabhängig voneinander entstanden und erst
nachträglich so zusammengestellt worden. Um diese These als

falsch zu erweisen, ist es nicht nötig zu zeigen, dass Brozek
den Überlieferungsbefund falsch gedeutet hat. Vielmehr geben

1 Vgl. die Prolegomena zu seiner Edition S. XIII.
2 S. M. Brozek, « De Prudentii praefatione carminibus praefixa », in Forschungen

rjtr römischen Literatur. Festschrift %um 60. Geburtstag von Karl Büchner (Wiesbaden
197°), 31 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 315

die strukturellen Beziehungen der Praefationes, die diese

sozusagen vertikal mit den jeweiligen Epen in Verbindung setzen,
als auch sozusagen horizontal untereinander verknüpfen und
an ihrer jeweiligen Stelle fixieren, die Gewissheit, dass wir die

Epen in der Reihenfolge lesen, in der Prudentius sie gelesen
wissen wollte. Die thematischen Bezüge zwischen den Epen
wiesen deutlich in dieselbe Richtung. Prudentius plante und
komponierte die Reihe der zehn Gedichte als eine literarische
Einheit. Sie ist gedanklich und formal kohärent und, wie wir
sahen, auf doppelte Weise strukturiert, auf der Ebene der

Praefationes nach dem Schema 1-2-2, auf der Ebene der Epen
nach dem Schema 2-1-2. Dass diese Ordnung von Abschreibern
nicht immer bewahrt wurde, ist verständlich, da ihnen der Sinn
für das artistische Arrangement leicht fehlen und andere

Gesichtspunkte sich vordrängen und zu einer Änderung der

ursprünglichen Anordnung führen konnten.
Wenn aber Prudentius für die Psychomachie die zentrale

Stellung vorgesehen hatte, warum übergeht er dann gerade sie

in der Praefatio Diese Frage beruht auf einer immer noch
verbreiteten irrigen Interpretation von V. 37-42, nach der V. 37h
das Buch Cathemerinon, 39 Apotheosis und Hamartigenia, 40 f.
Contra orationem Symmachi I und II und 42 das Buch Periste-

phanon ankündigen. J. Bergman hatte davon abweichend in
V. 40 die Ankündigung von Pe. X, in 41 die von C.o.S. und in
42 die der restlichen Peristephanon-Gedichte gesehen h Vereinzelt

hat man auch schon eine Ankündigung der Psychomachie

in V. 39
2 oder in 39 f.3 sehen wollen, ohne jedoch damit

durchzudringen und auch ohne eine solche Interpretation stich-

1 S. die Prolegomena zu seiner Edition S. XII f.
2 So Ch. Witke, Nnmen Litterarum. The Old and the New in Latin Poetry from
Constantme to Gregory the Great (Leiden/Koln 1971), 112.
3 So M. Brozek, «Ad Prudentii Praefationem interpretandam», in Eos 57

(1967/68), 155.



3i6 WALTHER LUDWIG

haltig zu erhärten. Es soll deshalb im folgenden nachgewiesen
werden, dass die Psychomachie tatsächlich in dem Programm
der Praefatio eingeschlossen ist, und zwar auf eine Weise, die
eine erneute Verklammerung der fünf Epen darstellt. Von den
drei Aussenversen zielen die beiden ersten auf das Buch Cathe-
merinon (37 f.: hymnis continuet dies, jnec nox ulla vacet quin Dominum

canat\l), der letzte auf das Buch Peristephanon (42: carmen mar-
tyribus devoveat, landet apostolos./). Von den drei Innenversen
bezieht sich umgekehrt der erste (39: pugnet contra hereses,

catholicam discutiat fidem,\) explizit auf die beiden antihäretischen,
dogmatischen Bücher Apotheosis und Hamartigenia (vgl. im
Ausdruck Praef. zu A. 2 rectamne servamus fidem, A. 1 f. ne dira
relatuj dogmata catholicam maculent male prodita linguam), während
die beiden weiteren (40 f.: conculcet sacra gentium,/ labern, Roma,
tuis inferat idolis,/) explizit auf die beiden antiheidnischen Bücher
Contra orationem Symmachi gehen (vgl. besonders auch die
satirische Darstellung des heidnischen Pantheons in C.o.S. I
und die Reden der heidnischen und der christianisierten Roma

in C.o.S. II 83 ff.; 655 ff.). Gleichzeitig beziehen sich alle drei
Innenverse aber auch implizit auf die Psychomachie, und zwar
liegt in V. 39 eine Anspielung auf den Kampf, den Concordia

im Verein mit Fides gegen Discordia cognomento Heresis in
Ps. 629-725 führt (vgl. zum Ausdruck 710 und auch 22pugnatura
Fides), in V. 40 f. eine Anspielung auf den Kampf, den Fides

gegen Veterum Cultura Deorum, d. h. gegen Idolatria, in Ps. 21-

39 austrägt (vgl. zum Ausdruck 30 ff. ilia hostile caput... labefactat
et... pede calcat elisos in morte oculos). Damit wird der letzte und
der erste der Kämpfe der Psychomachie anvisiert. Der letzte,
siebte Kampf stellt seinerseits eine allegorische Verschlüsselung
des Gegenstandes von Apotheosis und Hamartigenia, der erste
eine ebensolche des Gegenstands von Contra orationem Symmachi
dar. Die Praefatio brauchte nicht explizit auf die Psychomachie

zu verweisen, weil diese ihrerseits eine allegorische Verschlüsselung

der vier Lehrepen darstellt und damit implizit in einem
Elinweis auf jene bereits enthalten ist.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 317

Vor die Gruppe der fünf Epen und ihrer Praefationes

plazierte Prudentius ein aus zwölf Hexametern bestehendes
Gedicht, das gewöhnlich Hymnus de Trinitate betitelt ist und als

zusätzliche Praefatio zur Apotheosis gilt. Beides ist unrichtig. Es
ist kein Hymnus sondern ein Credo, ein Bekenntnis des Glaubens
an die Dreieinigkeit, und ein Vorspruch nicht zur Apotheosis
allein, sondern zu allen folgenden Epen, und zwar in metrischer
Hinsicht, da hier der Hexameter innerhalb des Gesamtwerks
erstmals erscheint und so gewissermassen seiner ausgedehnten
Verwendung in den fünf folgenden Epen präludiert, und auch
in thematischer, weil eine universale Exposition des christlichen

Glaubens dem konzentrierten christlichen Bekenntnis

folgt (der Begriff Trinitas erscheint übrigens nicht im Hymnus
de Trinitate, sondern in der Praef. zu Ps. 63)1.

Vor und hinter die bis jetzt besprochene Innengruppe von
1 + 10 Gedichten setzte Prudentius die beiden vorwiegend
lyrischen Bücher Cathemerinon und Peristephanon mit 12 bzw. 14
Gedichten. Vor Prudentius gab es an christlicher lateinischer

Lyrik, wenn man von lateinischen Psalmenübertragungen und
verlorenen arianischen Hymnen absieht, den nicht sehr
erfolgreichen Versuch des Hilarius und die von Ambrosius seit 386

für seine Gemeinde verfassten Hymnen für die täglichen
Gebetszeiten, für Feste des Kirchenjahres und im Dienste der

Märtyrerverehrung. Das entscheidend Neue des Prudentius

war, dass er nicht unmittelbar für den liturgischen Gebrauch
schrieb, sondern dem klassisch gebildeten Christen die erste

Sammlung christlicher Lyrik für die eigene Lektüre und seine

sozusagen private Devotion bot. Er schrieb Hymnen für
dieselben Anlässe wie Ambrosius, aber statt der kraftvoll
schlichten und nur wenige Strophen umfassenden Hymnen dessel-

1 K. Thraede, Epos, in RAC 5, 1020, fasste den H.d.T. fälschlich als Einleitung
speziell zu A. und H. auf und schlug vor, ihn unmittelbar an A. heranzurücken
und zusammen mit H. 931-966 als Rahmen fur dieses Buchpaar zu betrachten.
Dabei wird der eigenständige Charakter des H.d.T. zu wenig berücksichtigt.



3i8 WALTHER LUDWIG

ben erscheinen überaus lange Gedichte mit einer sehr
komplexen gedanklichen Strukturl. Prudentius dichtete im am-
brosianischen Metrum, dem jambischen Dimeter, benützte aber
auch viele Formen der klassischen lateinischen Metrik, an denen
sich teilweise bereits Hilarius versucht hatte.

Im Buch Cathemerinon fällt bekanntlich das Arrangement in
zwei Gruppen zu je sechs Gedichten auf. Die Hymnen 1-6

beziehen sich auf die sechs täglichen Gebetszeiten der frühen
Kirche, 7-12 betreffen andere Anlässe des christlichen Jahres
und Lebens. Diese Gliederung in zwei Halbteile (und innerhalb
dieser in je drei thematische Paare) ist jedoch von einem anderen

wichtigen Strukturmuster begleitet. Prudentius benützte das

ambrosianische Metrum für seine beiden ersten und für seine

beiden letzten Hymnen. Diese beiden Paare, C. 1-2 und C. 11-

12, bilden einen Rahmen, der die Hymnen in den anderen, sich
nicht wiederholenden Metren umschliesst und der sich auch
in thematischer Hinsicht bemerkbar macht. In den Morgenhymnen

C. 1 und 2 wird Christus allegorisch in der aufgehenden
Sonne gesehen, in C. 11 und 12 werden Christi Geburt und
Epiphanie unmittelbar gefeiert.

Prudentius verdankt diesem Buch den Titel eines Horatius
Christianus, und er hätte ihn wohl auch gerne insoweit
angenommen, als er unter anderem den klassischen lateinischen

Lyriker durch seine christliche Lyrik ersetzen wollte. Es ist
bekannt, wie er öfters horazische Stellen kontrastierend
imitierte a. Falsch ist dagegen das gängige Urteil, dass er in erster
Linie horazische Metra verwendet hätte 3. Eine Prüfung seiner
Metren deutet vielmehr darauf hin, dass er sie nicht aus Horaz
direkt bezog, sondern aus einem metrischen Handbuch, mit

1 Vgl. zu ihrer Interpretation R. Herzog, Die allegorische Dichtkunst des Prudentius

(München 1966).
2 Vgl. auch I. Opelt, « Prudentius und Horaz», in Festschrift Karl Büchner,
206 ff.
3 So A. Kurfess, Prudentius, in RE XXIII 1, 1066.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 319

dessen Hilfe er auch Horaz lesen gelernt hatte. Von den zwölf
Gedichten des Buches Cathemerinon weisen nur zwei, C. 5 und
8, von Horaz verwendete Metren auf. Es folgen einander C. 3

im hyperkatalektischen daktylischen Trimeter, C. 4 in Phaläkeen,
C. 5 im kleineren asklepiadeischen Vers, C. 6 im katalektischen
jambischen Dimeter, C. 7 im jambischen Trimeter, C. 8 in
sapphischen Strophen, C. 9 im katalektischen trochäischen
Tetrameter und C. 10 im katalektischen anapästischen Dimeter.
Wir wissen natürlich nicht, welches metrische Lehrbuch Pru-
dentius benützte, dürfen es uns aber in der Art der Ars gram-
matica des Marius Victorinus oder der Ars des Atilius Fortunatianus

vorstellen 1. In solchen Werken werden die einzelnen

Metrengeschlechter in der Regel nacheinander abgehandelt.
Daktylus und Jambus gelten als Grundmasse. Meist beginnt
man mit dem Daktylicus, worauf als zweites Kapitel der Ana-
paesticus folgt (dactylico contrarium est anapaesticum metrum, S. 285

Keil). Prudentius setzte in C. 3 ein daktylisches Metrum, in
C. 10, dem letzten Gedicht vor dem ambrosianischen Rahmen,
seine anapästische Umkehrung. Aus der klassischen lateinischen

Dichtung sind die verwendeten Versmasse nur aus den plau-
tinischen Cantica und der republikanischen Tragödie, später
teilweise von den poetae neoterici der hadrianischen Zeit und aus
Ausonius bekannt. Prudentius kann von der Praxis des letzteren
beeinflusst sein, die Stellung, die er den reziproken Metren am

Anfang und Ende der Reihe C. 3-10 gab, dürfte jedoch im
Hinblick auf die zeitgenössische metrische Theorie gewählt
sein. Die dem Daktylus und Anapäst folgenden Kapitel der
metrischen Lehrbücher handeln in der Regel vom Jambus und
Trochäus (contrarium huic [sc. iambico\ trochaicon metron, S. 287

Keil). Nachdem Prudentius bereits für die rahmenden Gedichtpaare

den jambischen Dimeter im Stil des Ambrosius gewählt
hatte, setzte er ins Zentrum des Cathemerinon nochmals zwei

1 Die antiken metrischen Schriften werden im folgenden zitiert nach der Ausgabe
von H. Keil, Grammatici Latini VI (Leipzig 1874; Nachdruck Hildesheim 1961).



320 WALTHER LUDWIG

jambische Gedichte. Der katalektische jambische Dimeter von
C. 6, in den Metriken als Anacreontion geführt, ist im Lateinischen
sonst nur aus ein paar plautinischen Cantica bekannt, während
der jambische Trimeter bzw. Senar von C. 7 als dramatischer

Sprechvers der verbreitetste jambische Vers ist. Prudentius
verwendet weder bei ihm noch beim katalektischen trochäischen
Tetrameter oder Septenar von C. 9 die freie plautinische oder
terenzische Form. Dies, sowie die undramatische Verwendung
und der metrische Kontext legen wieder ein metrisches Lehrbuch
als direkte Quelle nahe. Dort gehören die daktylischen,
anapästischen, jambischen und trochäischen Metren zu den metra

originalia oder prototypa-, die restlichen Metren, der phaläkeische
Plendekasyllabus, der asklepiadeische Vers und die sapphische
Strophe, für die die metrischen Lehrbücher die ersten Verse
bzw. Strophen von Catulls Carm. 1 und Horazens Carm. I
1 und 2 zu zitieren pflegen, zählen zu den paragoga.

Prudentius hat in den ambrosianischen Rahmen also nicht
spezifisch horazische Versmasse gesetzt, vielmehr stellen die

Metren von C. 3-10 einen repräsentativen Querschnitt durch
den Gesamtbestand der nichthexametrischen klassischen
lateinischen Dichtung dar. Prudentius hat die einzelnen Metren
allem Anschein nach nicht selbst aus den poetischen Texten
zusammengesucht, sondern sie der Zusammenstellung
entnommen, die ihm ein metrisches Lehrbuch bot. Dafür spricht
seine beispielhafte Berücksichtigung der wichtigsten
Versgeschlechter gemäss der zeitgenössischen metrischen Theorie,
ausserdem die stichische Verwendung der Verse (auch solcher,
die klassisch vor allem als Klauselverse in plautinischen Cantica

belegt sind), sowie die gelegentliche Verwendung von
metrischen Termini wie citos iambicos (Epil. 7) und rotatiles trochaeos

(Epil. 8), die die Benützung metrischer Lehrbücher verraten 1.

1 S. dazu K. Thraede, Studien zp Sprache und Stil des Prudentius (Göttingen 1965),
46 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 521

Prudentius erfasste so die Metrik der klassischen Dichtung auf
dem Weg über die Ars grammatica. Er erweiterte den Formenschatz

der christlichen Hymnik über das ambrosianische Vers-
mass und die klassizistischen Versuche des Hilarius hinaus und
zeigte, dass die nichthexametrischen Metren der heidnischen

Dichtung insgesamt für die christliche Hymnendichtung in
Anspruch genommen werden können und sollen. Die Anordnung,

die er für die einzelnen Metren von C. 3-10 wählte,
lässt ein beabsichtigtes Strukturmuster erkennen. Bezeichnet

man die daktylisch/anapästischen Gedichte mit a, die iambisch/
trochäischen mit b und die äolischen mit c, so stehen sie in
folgender Ordnung: accbbcba. Eine solche Ordnung
konnte nur Zustandekommen, wenn Prudentius vor der
Komposition des Cathemerinon bereits seine thematische und metrische
Struktur im Entwurf fixierte. Das Hymnenbuch, das den christlichen

Tages- und Jahresablauf begleiten sollte, sollte zugleich
beispielhaft die Eroberung der klassischen Metrik für die
christliche Lyrik dokumentieren.

Das Buch Peristephanon ist in Hinsicht auf seine Struktur und
die Gattungsform seiner Gedichte problematischer. Die
Ausgaben bringen es nicht in der Form, die Prudentius ihm gegeben
hat, und da die Herausgeber es für unmöglich hielten, die

ursprüngliche Anordnung zu rekonstruieren, beliessen sie es

bei der zufälligen Anordnung, die die Ausgaben seit 1527
wiederholen und die durch keine einzige Handschrift gestützt
wird. Zu einer solchen Resignation besteht kein Grund. Es
lässt sich meines Erachtens die ursprüngliche Anordnung des

Peristephanon zum grössten Teil sicher rekonstruieren. Die
Frage ist in Hinsicht auf die poetische Konzeption des Prudentius

von grosser Bedeutung, da das Buch Peristephanon als

Gedichtbuch erst verstanden werden kann, wenn seine ursprüngliche

Struktur erfasst ist.
Zur Klärung der Situation sind einige überlieferungs- und

editionsgeschichtliche Angaben nötig. Die erste gedruckte Pru-
dentiusausgabe, die um 1495 in Deventer erschien ('s.l.a., Hain



322 WALTHER LUDWIG

13 43 2)1 und vielleicht von Alexander Hegius herausgegeben
wurde 2, bringt Peristephanon in folgender Ordnung: 1. 5. 2. 11.

12. 13. 4. 14. 3. 6. 7. 9, danach als eigenes Buch Pe. 10. Dem
Herausgeber lag eine Handschrift von Bergmans Gruppe Bb

vor (vgl. den Oxoniensis O und den Sangallensis h: 1. 5. 2.

11. 13. 12. 4. 14. 3. 6. 7. 9. 8. 10; am nächsten steht der Ber-
nensis U, wo Pe. 8 ebenfalls ausgefallen ist: 1. 5. 2. 11. 13. 12.

4. 14. 3. 6. 7. 9. 10). Als Aldus Manutius 1501 ohne Kenntnis
der Deventer-Ausgabe Prudentius erstmals druckte, benützte
er nach eigener Angabe eine Handschrift aus England
(Prudentius primus ex christianis poetis, qui in manus nostras pervenerunt,
ab usque Britannis accitus, cum iam mille et centum annis et plus eo

delituisset, exit in publicum typis nostris excusus schreibt er im
Widmungsbrief). Er gab Peristephanon in folgender Ordnung:
10 (als eigenes Buch unter dem Titel Romanus martyr), 1-9,
11-14, also in der Reihenfolge, die die bei Bergman durch den

Cantabrigiensis C und den Dunelmensis D vertretenen englischen

Handschriften der Gruppe Aa aufweisen (Bergman
identifiziert die Vorlage des Aldus vermutungsweise mit dem
Bolonensis 189). Die Aldina fand Verbreitung, wurde auch in
Raubdrucken nachgedruckt3, und lag Johannes Sichardus vor,
als er 1527 für Andreas Cratander in Basel eine neue Ausgabe
besorgte. Er legte den Aldina-Text zugrunde und korrigierte
ihn mit Hilfe von codices vetustiores, namentlich einer Strassburger
Handschrift, die Bergman mit dem jetzigen Bernensis U
identifizieren konnte. Er folgte dem Text der Aldina im allgemeinen

1 Die Datierungen schwanken zwischen 1490 und 1497. Die Ausgabe wurde
benutzt im Exemplar der Princeton University Library Ex I 2911.1490, in welchem
sich eine Besitzersignatur von Petrus Burmannus Secundus findet.
2 Sie enthalt eine Elegie auf Prudentius von Rudolphus Langius Ca. Monasterien-
sis (vgl. J.E. Sandys, A. History of Classical Scholarship II (New York/London
1967), 255, zu Alexander Hegius und Rudolf von Langen).
3 Die Columbia University Library besitzt einen Raubdruck der Aldina von
Balthazar de Gabiano, Lyon 1503 (s.l.a., ohne Druckerzeichen), in der Gonzalez
Lodge Collection (1503, P 95).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 323

auch für die Reihenfolge der Peristephanon-Gedichte, nur dass

er Pe. 10 hinter Pe. 9 einreihte. Dies tat er, wie er in seinen
Scholia (S. 451 der Ausgabe) schreibt, weil Aldus das Romanus-

Gedicht fälschlich von den übrigen Peristephanon-Gedichten

getrennt habe, zu denen es thematisch gehöre, und weil seine

exemplaria vetustiora es immer so überlieferten. In der Tat hat
U es am Ende hinter Pe. 9, und Sichard dürfte noch mindestens
eine weitere Handschrift der gleichen Art besessen haben.
Seine Handschriften gehörten offenbar alle zu der gleichen
Gruppe. Es ist dieselbe Familie, die die Vorlage der Deventer-
Ausgabe abgegeben hatte. Alle späteren Ausgaben haben sich

an diese durch eine zufällige Kontamination entstandene Reihenfolge

der Gedichte gehalten. Sichard hatte recht, wenn er die

Zugehörigkeit des Gedichts über das Martyrium des Romanus
zu den übrigen Märtyrergedichten betonte. Es hatte seiner

Länge wegen in der handschriftlichen Überlieferung einen

eigenen Buchtitel bekommen und auch neuere Philologen haben
es deshalb vom Peristephanon-Shuch. getrennt. Die Interpretation
von Pe. 10 wird jedoch zeigen, dass seine Länge kein Argument
gegen seine Zugehörigkeit zur Sammlung Peristephanon und es

im Gegenteil ein integraler Bestandteil derselben ist. Dagegen
übersah Sichard, dass in der ihm vorliegenden Handschrift U
nicht die Stellung von Pe. 10 nach Pe. 9, sondern die Stellung
von Pe. 10 am Ende der gesamten Sammlung das Wesentliche
ist. Auch wusste er nicht, dass abgesehen von der Anfangsstellung

von Pe. 1 und der Endstellung von Pe. 10 gerade die

mit U zusammengehenden Handschriften (Bergmans Gruppe
Bb) eine äusserst stark verwirrte Reihenfolge des Peristephanon
aufweisen und deshalb für die Rekonstruktion des ursprünglichen

Zustandes nahezu wertlos sind. Es gilt festzuhalten, dass

Pe. 10 handschriftlich nie innerhalb der Sammlung, also auch
nie zwischen Pe. 9 und Pe. 11 erscheint, sondern immer nur
entweder am Ende, wobei Pe. 1 dann am Anfang steht (so in
P E, O S U und wohl auch A, das nur Pe. 1-5 hat und dann

abbricht), oder aber am Anfang, wobei Pe. 1 dann jeweils



324 WALTHER LUDWIG

unmittelbar folgt (so in CD und B V N). Die Interpretation
wird zeigen können, dass Pe. i ursprünglich das Anfangs-,
Pe. io ursprünglich das Endgedicht der Sammlung war.

Die Überlieferung der übrigen Gedichte, soweit sie sich
nach den Ausgaben von Bergman, Lavarenne und Cunningham
beurteilen lässt, führt auf einen Peristephanon-Atch.etypxis, der
sie in folgender Ordnung enthielt: 2. 3. 4 oder 5. 5 oder 4. 6.

7. 8. 9. 11. 12. 13. 14. Da die Handschriftengruppe O S U von
allen anderen Handschriften stark abweicht und ihre Reihenfolge

deutlich Merkmale einer verhältnismässig späten
Entstehung aufweist, ist sie im folgenden ausser Acht gelassen
worden. Überlieferungsgeschichtlich lassen sich drei Gedichtgruppen

unterscheiden. Die Gedichte Pe. 2. 3. finden sich

hinter Pe. 1 in A,B,CD und VN T. In einem Hyparchetypus
von P E ist dieses Paar vom Anfang entfernt und hinter Pe. 14

gesetzt worden. Die Gedichte Pe. 4 und 5, die ausser in P E
immer auf Pe. 2. 3. folgen, finden sich als 4. 5. in A. und C D,
dagegen als 5. 4. in B, V N T und P E. Die Gedichte Pe. 6.

7. 8. 9. Ii. 12. 13. 14. folgen immer den Gedichten 4 und 5.

Sie finden sich in der angegebenen Ordnung in CD und P E
(A, das hierher gehören dürfte, bricht nach Pe. 5 ab). Dagegen
findet sich in B, das nach Pe. 9 abbricht, und mVN T folgende
Reihe: 14. 6. 7. 9. 8. 11. 12. 13. Vermutlich wurde in einem

gemeinsamen Hyparchetypus Pe. 14 vom Ende vorgezogen und
zwischen Pe. 4 und 6 gestellt (vielleicht wollte man die sap-
phische Strophe von Pe. 4 und den alkäischen Vers von Pe. 14
nebeneinander haben), sowie Pe. 8 und 9 miteinander vertauscht
(vielleicht um die beiden Gedichte in elegischen Distichen,
Pe. 9 und 11, nebeneinander zu haben).

Eine strukturorientierte Interpretation des Peristephanon-
Buchs wird zeigen, dass die für den Archetypus unserer
Überlieferung in Anspruch genommene Ordnung weitestgehend der

prudenzianischen Anordnung entspricht. Nur in Hinsicht auf
die Stellung von Pe. 4 wird unsere Interpretation zu dem

Ergebnis kommen, dass Prudentius das Gedicht sehr wahrschein-



DIE DICHTUNG DES PRL'DENTIUS 325

lieh hinter Pe. 7 gestellt hatte, so dass hier schon sehr früh,
d. h. im fünften Jahrhundert, eine Verschiebung erfolgt sein

dürfte. Die folgende Interpretation wird zunächst hypothetisch

von dieser Anordnung ausgehen, wobei ihre Stichhaltigkeit

jeweils zu prüfen ist1.
Pe. 1 ist im trochäischen Septenar gehalten. Der Vers war

bereits von Hilarius für einen christlichen Hymnus benützt worden.

Seit alter Zeit wurde er für die carmina triumphalia
verwendet, welche die römischen Soldaten sangen, wenn sie im
Triumphzug hinter dem Wagen eines siegreichen Imperators
marschierten. Das Metrum ist in diesem Sinn hier passend

gewählt für den Preis des Martyriums von Emeterius und
Chelidonius, zweier römischer Soldaten, die im spanischen
Calagurris hingerichtet wurden. Ihr Tod ist ein christlicher
Triumph, den das Gedicht immer wieder mit vom heidnischen

Triumph genommenen Metaphern beschreibt und dadurch

ständig diesem entgegensetzt. Die Soldaten verliessen Caesaris

vexilla (34) und entschieden sich für das Signum crucis (34), sind
milites Christi geworden (32), die das insigne lignum tragen (36)
und in seinen cohortes dienen (67). Anstelle der porta triumphalis,
durch die der Triumphzug in Rom einzog, öffnet sich ihnen
durch ihre Wunden eine nobilis porta (29), ihre Folterqualen
sind '-ihxepompa (81), ihre via sacra ist der Weg zum Himmel (84).
So gewannen sie ihre corona und das neue christliche carmen

triumphale endet mit der Aufforderung an Mütter und Frauen,
die glückliche Pleimkehr der milites in den Himmel freudig zu
feiern. Am Tod von Soldaten liess sich das Bild des christlichen

Triumphs im Kontrast zum heidnischen besonders gut
in die Märtyrerdichtung einführen. Das Bild ist ein Leitmotiv
der gesamten Peristephanon-Sammlung. Pe. 1 steht so passend

am Anfang. Ausserdem ist der Gedankengang hier verhält-

1 Vgl. zur Interpretation des Buches Peristepbanon insgesamt den Aufsatz von
M. Brozek, «De Prudentio — Pindaro Latino», in Eos 47 (1954/55), 107 ff.;
49 (1957/58), 123 ff-



326 WALTHER LUDWIG

nismässig einfach. Das Martyrium selbst wird nicht im einzelnen

geschildert (72). Die folgenden Hymnen, die immer neue

Aspekte des Martyriums beleuchten, können so in einer
Steigerungsreihe folgen. Wie bemerkt, macht nur Pe. 10 in der

Überlieferung diesem Gedicht den Anfangsplatz streitig. Es ist
jedoch leicht einsehbar, dass Pe. 10 nicht vor Pe. 1 passt. Eine
hochkomplizierte literarische Struktur von grosser Länge, in
der die verschiedensten Peristephanon-Motive ihre letzte Steigerung

erfahren, würde dann vor dem einfachen Gedicht stehen,
das das christliche Triumphmotiv aus seinem heidnischen
Gegenbild entwickelt. In welchem Masse Pe. 10 umgekehrt einen
krönenden Abschluss der Peristephanon-Sammlxmg darstellt, so
dass es von Prudentius nur für ihr Ende bestimmt sein kann,
wird später gezeigt werden können.

Pe. 2 bedeutet in vielfacher Hinsicht eine Steigerung gegenüber

Pe. 1. Es ist viel länger, die zum Martyrium führende
Erzählung entfaltet sich in mehreren Szenen, in die zwei Redenpaare

und das Schlussgebet eingelegt sind, das Gedicht
verwendet das ambrosianische Hymnenmass, preist einen Märtyrer
von Rom, den levita sublimis gradu Laurentius, und stellt den

Triumph des Christentums in der Weltkapitale dar h

Pe. 3, im hyperkatalektischen daktylischen Trimeter kehrt
nach Spanien zurück (das Martyrium Endet in der Hauptstadt
der Provinz Lusitania, Emerita Augusta, statt) und bietet
einen knapper erzählenden Hymnus als Pe. 2. Das Neue ist
hier, dass das Martyrium von einem Mädchen, der erst
zwölfjährigen Eulalia, bestanden wird, das sich aus freiem Entschluss
dem Tribunal des Prätors stellt.

Pe. 5, wieder im jambischen Dimeter gehalten, ist auch in
anderer Beziehung ein Pendant zu Pe. 2. An Umfang etwa
gleich (584 bzw. 576 Verse) sind beide Gedichte, abgesehen von

1 Vgl. dazu V. Buchheit, « Christliche Romideologie im Laurentius-Hymnus
des Prudentius », in Polycbronion. Festschrift fur Franz Dölger zj,nl 7/ Geburtstag

(Heidelberg 1966), 121 ff., und dagegen K. Thraede, «Rom und der Märtyrer
in Prudentius, Peristephanon 2, 1-20», in Romanitas et Christianitas, 317 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 327

Pe. 10, die bei weitem längsten von Peristephanon. Der Märtyrer
ist wieder ein Priester (levita, 30), Vincentius, der aus Caesar-

augusta stammte, in Valentia hingerichtet und bei Saguntum
bestattet worden war. Auch entfaltet sich die Erzählung im
Stil des Laurentius-Hymnus, allerdings unter noch stärkerem
Einsatz direkter Reden (Rede und Gegenrede gehen während
des Prozesses fünfmal hin und her). Das Bild des Triumphes
ist wieder, sogar in gesteigerter Form benützt. Nicht nur sind
die Folterqualen des Vincentius verlängert, der Prätor Datianus
verfolgt ihn sogar noch über seinen Tod hinaus und verweigert
seinem Leichnam das Begräbnis (vgl. dagegen Pe. 2, 489 f.).
Als die wilden Tiere wunderbarerweise seinen Körper nicht
antasten, lässt er ihn ins Meer versenken, aber die Leiche wird,
obwohl sie mit einem Stein beschwert war, wieder an die
Küste zurückgeschwemmt, wo der Heilige von seinen gläubigen
Verehrern schliesslich bestattet wird. Tu solus, 0 bis inclyte,{
solus bravii duplicisj palmam tulisti, tu duasf simul parasti laureas.\\
In morte victor aspera,\ tum deinde post mortem pari/ victor triumpho

proterisj solo latronem corpore.// (537 ff.). Leiden und Triumph
sind verdoppelt, wodurch das Martyrium des Vincentius eine

Steigerung gegenüber den früheren darstellt. Pe. 5 wäre
natürlich auch ein Pendant zu Pe. 2, wenn Pe. 4 im vorausginge.
Die Eigenart von Pe. 4 verlangt seine Transposition.

Pe. 6, in phaläkeischen Hendekasyllaben (Prudentius setzte
den metrischen Begriff in den Schlussvers), feiert das Martyrium
des Bischofs von Tarraco, Fructuosus, und seiner zwei levitae,

Augurius und Eulogius, die gleichzeitig mit ihm hingerichtet
wurden. Drei Christen einer Stadt erringen so gleichzeitig die

corona. O triplex honor, 0 triforme culmen,\ quo nostrae caput excitatur

urbis,/ cunctis urbibus eminens Hiberis /// (142 ff.). Die drei gehen
durch das Feuer in den sich öffnenden Himmel ein, aus dem
vorher der göttliche Spiritus ermunternd zu ihnen sprach. Ihr
Tod bekehrt sogar die Tochter des Prätors.

Pe. 7, in Glykoneen, handelt von Quirinus, dem Bischof
der pannonischen Provinz Savia. Er erleidet eine neue Todesart.



328 WALTHER LUDWIG

Non illum gladii rigor,/ non incendia, non ferae/ crudeIi interitu
necant,/ sed lymphis fluvialibus/ gurges, dum rapit, abluit.jj (11 ff.).
Der Bischof, der mit einem Stein am Hals in den Fluss geworfen
ist, predigt seiner Gemeinde, seinen Kopf auf wunderbare
Weise über Wasser haltend, und muss am Ende Gott noch um
seinen Tod bitten.

In Pe. 1-7 war das Martyrium von insgesamt neun Glaubenszeugen

verherrlicht worden. Pe. 4 beginnt: Bis novem noster

populus sub unoj martjrum servat cineres sepulchro/. Dieses dritte
Gedicht in einem äolischen Versmass (sapphische Strophen)
preist nicht so sehr wie die vorigen Gedichte die Märtyrer als

solche und schildert auch nicht ihr Martyrium im einzelnen,
vielmehr verherrlicht es vor allem die Stadt Caesaraugusta, wo
diese achtzehn Märtyrer hingerichtet wurden und deren heiliger
Schatz sie dadurch für immer geworden sind. Um die hohe
Zahl gebührend hervorzuheben, gibt Prudentius in V. 17 ff.
eine Liste anderer Städte, die je einen, zwei, drei oder fünf
Märtyrer aufzuweisen haben, um den Vergleich mit der
Feststellung zu schliessen, dass selbst Carthago und Rom
Caesaraugusta in dieser Hinsicht kaum übertreffen können. Der
Städte- und Märtyrerkatalog dient sowohl als Folie für die
achtzehn Märtyrer von Saragossa, er feiert zugleich in einem

repräsentativen Überblick die zahlreichen Märtyrer Spaniens
und der angrenzenden Provinzen insgesamt. Neunzehn Märtyrer

aus Africa proconsularis (1), Baetica (5), Hispania Tarra-
conensis (7), Gallia Narbonensis (2), Lusitania (1), Hispania
Carthaginiensis (2) und Mauretania Tingitana (1) werden aus

insgesamt elf Städten genannt — einer mehr als die Achtzehn
von Caesaraugusta, jedoch fügt Prudentius beim folgenden
Preis des Märtyrerreichtums dieser Stadt zu den Achtzehn
noch zwei weitere hinzu (177 ff), Vincentius, der zwar bei
Saguntum begraben wurde, aber als Priester von Caesaraugusta
auch von diesem in Anspruch genommen werden kann (77 ff.),
und das Mädchen Encratis, die das Martyrium zwar überlebte,
aber gerade dadurch Caesaraugusta eine einzigartige Ehre



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS

brachte (109 ff.), so dass die neunzehn Märtyrer des

Städtekatalogs am Ende wieder durch die achtzehn plus zwei Märtyrer
Saragossas übertrumpft worden sind (V. 181-18 8 halte ich mit
Bergman für eine frühe Interpolation).

Pe. 4 unterscheidet sich durch seinen Katalog, seine

Betonung der Märtyrerzahlen und die Konzentration auf die

märtyrerstolzen Städte stark von allen vorhergehenden
Gedichten. Sein summierender Charakter stellt es passend ans
Ende der bisherigen Reihe, d. h. des ersten Halbteils von
Peristephanon. Es enthält Hinweise auf mehrere in den früheren
Gedichten gefeierte Märtyrer. V. 21 ff. nennen die drei Märtyrer
von Tarraco, denen Pe. 6, V. 31 ff. die zwei von Calagurris,
denen Pe. 1, V. 37 ff. Eulalia von Merita, der Pe. 3, und V. 77 ff.

Vincentius, dem Pe. 5 gewidmet gewesen war. Der in V. 17 ff.
erwähnte Cyprianus von Carthago wird Gegenstand von Pe. 13
sein. Für die Frage der Stellung von Pe. 4 ist V. 21 ff. besonders

wichtig, da hier das tribus gemmis diadema pulchrum, das Tarraco
durch das Martyrium von Fructuosus und seiner zwei
Priesterkollegen Christus dargebracht habe, mit dem weitaus grösseren
Opfer der Achtzehn von Caesaraugusta verglichen wird. In
Pe. 6 war das dreifache Martyrium in Tarraco durch V. 142 ff.
besonders hervorgehoben worden. Diese Strophe wirkt
überzeugend, wenn sie in einem Gedicht steht, vor dem Pe. 1, 2, 3

und 5 das Martyrium von je einem oder höchstens zwei
Märtyrern dargestellt hatten, sie ist unbefriedigend, wenn dasselbe

dreifache Opfer bereits zuvor in Pe. 4 als Folie zu dem weitaus

grösseren achtzehnfachen Opfer von Caesaraugusta gedient
hätte. Pe. 6 bildet nach Pe. 4 eine unerträgliche Antiklimax,
und es darf nach unseren bisherigen Interpretationen des

prudenzianischen Corpus vorausgesetzt werden, dass Prudentius
auch die Peristephanon-Gedichte nicht isoliert, sondern im
Zusammenhang des Gedichtbuches betrachtet wissen wollte.
Steht jedoch Pe. 4 hinter Pe. 7, so bilden Pe. 6 und Pe. 4 zwei
klimaktisch geordnete Pendants, gesperrt durch das andersartige
Quirinus-Gedicht Pe. 7, womit die drei äolischen Gedichte ein



WALTHER LUDWIG

der Folge von Pe. z. 3. 5. prinzipiell analoges Strukturmuster
aufweisen.

Die Folge der Hymnen Pe. 1. 2. 3. 5. 6. 7. 4, die im Gegensatz

zu den folgenden Gedichten alle in Yersmassen verfasst
sind, welche Prudentius bereits früher in Cathemerinon und der

Praef. zu C.o.S. I verwendet hatte, ist dann in der Weise

strukturiert, dass dem isolierten Anfangsgedicht Pe. 1 zwei
metrisch zusammengehörige Dreiergruppen folgen, in denen

zwei Pendants jeweils durch ein Zwischengedicht gesperrt sind

(die erste Dreiergruppe in metra prototypa, die zweite in para-
gogd). Die Gedichte haben insgesamt das Martyrium von immer
neuen Seiten angestrahlt. Die Metaphorik, die Lokalitäten,
Beruf und Geschlecht der Märtyrer, die Art der Folter und der

Hinrichtung, ihre Reden und ihr Verhalten vor dem Richter,
ihre Wirkung auf ihre Umgebung, die übernatürlichen Wunder,
sowie ihre Zahl als solche boten Möglichkeiten für eine immer
wieder variierte Darstellung, bis am Ende die sapphische Strophe
(die erste nicht stichische Strophenform des Buches) eine

katalogartige Ausweitung brachte, die über die unmittelbar
gefeierten Märtyrer hinausblickend ein Panorama von Städten
und Märtyrern in die Darstellung einbezog und den Hymnus
auf die achtzehn Märtyrer geradezu in einen Hymnus auf die
Stadt Caesaraugusta verwandelte.

Prudentius gibt Calagurris, Caesaraugusta und Tarraco das

Attribut nostra. Dies ist wohl am besten dadurch zu erklären,
dass Calagurris sein Geburtsort und der Wohnsitz seiner

Familie, Caesaraugusta die benachbarte grössere Stadt und der

Vorort des Gerichtsbezirks und Tarraco die Hauptstadt der
Provinz war, zu der Calagurris gehörte 1. Unter diesem

Gesichtspunkt fällt neues Licht auf die von Prudentius gewählte

1 Vgl. I. Lana, Due capitoli Pruden^iani (Roma 1962), 3 ff.; M. Alamo, in Did.
d'Histoire et de Geographie ecclesiastiques XI (Paris 1949), 276 f. (s.v. Calahorra),
und J. Guillen/I. Rodriguez (edd.), Obras completas de Aurelio Prudencio (Madrid
1950), 7 a



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 331

Anordnung. Pe. 1 und 8, die Anfangsgedichte der beiden
Buchhälften, beziehen sich auf die Märtyrer seines Geburtsorts
(es ist das einzige Mal, dass in Peristephanon zwei Gedichte
denselben Märtyrern gelten). Pe. 4, das Endgedicht der ersten
Buchhälfte, konzentriert sich auf den Ruhm des nahen Caesar-

augusta, das als religiöser Mittelpunkt sogar der Provinzhaupt-
stadt den Rang abläuft und auch auf den in Pe. 5 gefeierten
Vincentius Anspruch erheben kann (der Bezug von Pe. 4 und 5

auf Caesaraugusta und die Würdigung des Vincentius in beiden
Gedichten könnte zu der frühen Versetzung von Pe. 4 vor und
hinter Pe. 5 geführt haben).

In der zweiten Peristephanon-Ylzlite führt Prudentius nicht
nur bisher nicht verwendete Metren ein, er experimentiert auch

mit verschiedenen neuen Gattungsformen und erweitert dadurch
das Feld der Märtyrerdichtung über den Bereich des Hymnus
hinaus.

Pe. 8, das kürzeste Gedicht der Sammlung, ist ein Epigramm
in acht elegischen Distichen. Es gibt sich als Inschrift für das

Baptisterium in Calagurris, das auf der überlieferten
Hinrichtungsstätte der Märtyrer Emeterius und Chelidonius gebaut
worden war. Wegen der einzigartigen Form und der Kürze des

Gedichts hat man früher vermutet, dass es ursprünglich nicht
für die Peristephanon-Sammlung bestimmt gewesen sei, sondern

unabhängig von ihr entstanden war und erst nachträglich und
ohne poetischen Sinn zu den Hymnen gestellt worden sei h

Dabei verkannte man nicht nur die Strukturparallele zum
Anfang der ersten Peristephanon-Hälfte, auf die eben aufmerksam

gemacht wurde, sondern auch die Absicht des Prudentius,
christliche Musterstücke für die verschiedenen heidnischen

Dichtungsgattungen zu liefern. Und ein Epigramm gehörte
sicherlich in eine Sammlung von Märtyrergedichten. Die
Gattung war um 370 durch Papst Damasus für das Christentum

gewonnen worden, als dieser zahlreiche poetische Mauerin-

1 So A. Kurfess, in RE XXIII 1, 1053.



332 WALTHER LUDWIG

Schriften für Kirchen und Märtyrergräber in Rom verfasste, die
Prudentius bei seinem Aufenthalt in Rom lesen konnte h

Pe. 9 ist in alternierenden daktylischen Hexametern und
iambischen Senaten verfasst. Prudentius kannte das Metrum
nur aus Horaz, Epod. 16, bzw. aus seinen metrischen
Lehrbüchern, wo im Anschluss an die nach Versgeschlechtern
erfolgende systematische Behandlung ein Abschnitt De Metris
Horatianis die spezifisch horazischen Versmasse zu behandeln

pflegte (vgl. z.B. Marius Victorinus, Ars gramm., S. 171 Keil,
der zu Altera iam teritur etc. bemerkt: prior herous, sequens

trimeter iambicus acatalectus est, qua copulatione inter se metrorum
Horatius semel usus reperitur). Das Gedicht ist ebensowenig wie
Pe. 8 ein Plymnus, es ist ein Reisegedicht, in dem der Autor
erzählt, wie er auf seiner Reise von Spanien nach Rom in Forum
Cornelii (Imola) das Grab des Märtyrers Cassianus besuchte,
wie er dort ein Bild seines Martyriums sah und von dem
Kirchendiener einen Bericht über das Leiden des christlichen
Lehrers erhielt, den seine Schüler mit ihren stili erstachen. Die
Schilderung des Martyriums ist dadurch in den Mund eines

zweiten Erzählers gelegt, wodurch eine neue Perspektive
gewonnen ist. Dem heidnischen Reisegedicht nach Art von
Horazens Iter Brundisinum hat Prudentius so das christliche

Pilgergedicht entgegengesetzt, zu dem er ein horazisches

Epodenmass benützte.
Pe. 11 ist wie Pe. 8 in elegischen Distichen verfasst, die

diesmal für eine elegische Epistel verwendet werden, die der
Autor aus Rom an seinen Bischof Valerianus schreibt und in
der er neben einem kurzen allgemeinen Bericht über die von
ihm besuchten Märtyrergräber eine ausführliche Schilderung
des Martyriums des Hippolytus gelegentlich einer Beschreibung
des an seinem Grabe gesehenen Bildes gibt, um Valerianus

nahezulegen, den Kult auch in seiner Gemeinde einzuführen.

1 Vgl. A. Ferrua (ed.), Epigrammata Damasiana (Roma 1942), und G. Bernt,
Das lateinische Epigramm im Übergang von der Spätantike %um frühen Mittelalter
(München 1968), 55 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 333

Der elegische Brief, der vor allem durch Ovid bekannt war,
und die Ekphrasis von Kunstgegenständen, die besonders in
Epen und Epyllien gepflegt worden waren, waren damit einer
besseren Verwendung zugeführt. Vielleicht liess auch die
Grammatikerlehre über Wesen und Ursprung der Elegie, wie
sie sich z.B. bei Diomedes findet (S. 484 Keil: defmctorum laudes

hoc carmine comprehendebantur), die elegische Form für ein
Märtyrergedicht geeignet erscheinen.

Pe. 12 folgt dem Metrum von Horazens Carm. I 4. Den mit
einem katalektischen jambischen Trimeter alternierenden versus

Archilochius konnte Prudentius wieder nur dort und, erläutert,
in seinem metrischen Lehrbuch finden. Er verwendet die

Strophenform für einen christlichen Mimus. Die Szene ist eine
Strasse in Rom. Zwei Freunde, deren Worte in direkter Rede

ohne erzählende Rahmen- oder Zwischenstücke wiedergegeben
werden, sprechen miteinander. Der eine der Freunde fragt,
warum die Römer sich so freudig versammelten; sein Partner
erklärt, dass gerade das Fest des Triumphes von Petrus und
Paulus stattfindet, beschreibt die prächtigen Kirchen bei ihren
Gräbern und fordert den andern auf mitzufeiern. Der Mimus
ist ein naher Verwandter der Komödie, und es ist hier, wo
Prudentius dieser Gattung formal am nächsten kommt (die
Handlung einer christlichen « Komödie» hatte er bereits in
Pe. 2 eingebaut, vgl. dort bes. V. 313 ff.). Das Gedicht gibt
gleichsam eine dramatische Szene wieder, die wie in der
römischen Komödie und sicher oft im Mimus auf einer platea (57)
stattfindet. Wir hören den Dialog zweier Personen, die andere

beobachten, wie sie cursitant (2, vgl. Ter. Eun. 278), und nach
ihnen die imaginäre Bühne verlassen. Die dominante fröhliche
Stimmung setzt gleich bei Beginn ein, wenn die Freunde von
den gaudia des festus dies apostolici triumphi sprechen. Die
ausgelassene Stimmung des frivolen heidnischen Mimus ist in die

angemessene christliche Emotion transponiert.
Pe. 13 und 14 verwenden lyrische Masse stichisch für

Erzählungen von Passiones. Dem Fest der römischen Kirchen-



334 WALTHER LUDWIG

fürsten folgt im versus Archilochius das Leben, Lehren und
Sterben des Bischofs Cyprianus, des berühmtesten Märtyrers
von Carthago, der nach Rom bedeutendsten christlichen Stadt
des lateinischen Westens. Er wird als Erklärer der heiligen
Schriften des Paulus gepriesen (18), in seinem Tode canit

triumphans (95). Als doctor verbreitet er weiterhin auf Erden die
christliche Lehre, während er als martyr im Himmel als Patron
der Gläubigen wirkt (105 f.). Prudentius liess seinem Martyrium
das von dreihundert afrikanischen Christen vorausgehen (76 ff.).
Pe. 13, in alkäischen Hendekasyllaben, kehrt nach Rom zurück
und erzählt die Passio der Agnes, der berühmtesten weiblichen
Märtyrerin dieser Stadt. Ibat triumphans virgo Deum Patrem/
Christumque sacro carmine concinensj (5 2 f.) — eine zweite Eulalia,
die jedoch — wie Vincentius — zwei Kronen erringt: duplex
corona est praestita martyri;/ intactum ab omni crimine virginal,/
mortis deinde gloria liberaej (7 ff.). Prudentius hat hier den Aufstieg

zum Himmel auf einzigartige Weise ausgemalt, indem er
Agnes aus der Höhe auf die Erde in ihrer Finsternis zurückblicken

lässt. Er schliesst mit einem Gebet an die virgo.
Die Metren von Pe. 8-14 treten alle im Werk des Prudentius

erstmals hier auf. Die Gedichte bilden abermals zwei
Dreiergruppen. Metrisch weist die Gruppe Pe. 8. 9. 11. auffällige
Parallelen zu Pe. 2. 3. 5. auf. In beiden Dreiergruppen ist das

Versmass des ersten und dritten Gedichts jeweils identisch
(kein anderes Versmass findet sich in Peristephanon mehr als

einmal). Beidesmal sind die Versmasse durchweg jambisch und
daktylisch, vorne überwiegen die Jamben, in der zweiten

Dreiergruppe die Daktylen. Der metrische Unterschied zwischen
beiden Gruppen besteht vor allem darin, dass zuerst die Metren
durchweg stichisch verwendet werden, während nachher alle

drei Gedichte eine epodische und zwar mit einem daktylischen
Hexameter beginnende Strophenform aufweisen (das elegische
Distichon gilt der antiken Metrik als eine Epodenform). Andererseits

zeigen sich auch metrische Bezüge zwischen den

Dreiergruppen Pe. 6. 7. 4. und Pe. 12. 13. 14. Anders als die « proto-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 335

typischen » daktylisch-iambischen ersten Dreiergruppen weisen
die zweiten Dreiergruppen nur « paragogische » äolisch-lyrische
Masse auf. Zwei Gedichte sind jeweils stichisch (Pe. 6. 7. 13.
14), je eines ist strophisch-epodisch (Pe. 4. 12). Die metrische
Struktur von Pe. 2-14 berücksichtigt damit die Prinzipien der

zeitgenössischen metrischen Theorie in einem Masse, dass wie
bei Cathemerinon angenommen werden muss, dass Prudentius
sie bewusst im Auge hatte, als er den kompositionellen Grundplan

aufstellte.
Es steht jedoch noch Pe. 10 mit seinen 1140 jambischen

Senaren aus. Man hat immer wieder gefragt, wie Prudentius es

überhaupt in die Sammlung der sonst weniger als halb so

grossen Märtyrergedichte aufnehmen konnte, weshalb viele

Philologen es auch für ein ursprünglich unabhängiges oder
überhaupt nie der Sammlung Peristephanon eingegliedertes bzw.
sie sprengendes Gedicht hielten. Der Umstand, dass es in der
handschriftlichen Überlieferung einen eigenen Titel erhalten
hatte (Romani martyris contra gentiles dicta) schien ausserdem für
eine Trennung vom Buch Peristephanon zu sprechen. Dagegen
gilt es daran festzuhalten, dass Pe. 10 als Gedicht über das

Martyrium eines Christen natürlich eines der Gedichte Peristephanon

ist. Die ausführliche Apologie des christlichen Glaubens,
die dem Märtyrer Romanus von Prudentius in den Mund
gelegt worden ist, trennt das Stück nicht von den anderen

Märtyrergedichten, die öfters auch apologetische Äusserungen
enthalten. Die Ausweitung des Motivs steht in Zusammenhang
mit dem Umstand, dass Pe. 10 in vieler Hinsicht die Klimax
der Peristephanon-Gedichte darstellt. Die ausserordentliche Länge
des Gedichts muss in Verbindung mit den ohnehin beträchtlichen

Grössenunterschieden der Sammlung gesehen werden.
Die zweite Peristephanon-Hälfte beginnt mit dem kürzesten, sie

endet mit dem längsten Gedicht der Sammlung. So ist sie mit
insgesamt 1815 Versen doch nur etwa ebensogross wie die

erste Hälfte der Sammlung mit 1939 Versen (ähnlich haben
auch die beiden Hälften des Cathemerinon einen etwa gleich



336 WALTHER LUDWIG

grossen Versumfang). Eben die Länge des Gedichts konnte
jedoch in der handschriftlichen Überlieferung zu seiner

Abtrennung von den übrigen Peristephanon-Gedichten führen. Die
singulare Form von Pe. 10 lässt sich aber erst voll verstehen,
wenn man die Experimente in verschiedenen Gattungen erkennt,
die Prudentius in der zweiten Peristephanon-YMAiXs, durchführt.
Das Romanus-Gedicht soll das Beispiel für eine christliche
tragoedia darstellen. Es ist kein zur Aufführung bestimmtes
Drama. Die Einwände der Christen gegen jede Bühnenproduktion

waren noch zu stark, als dass ein christliches Bühnendrama
zu jener Zeit hätte ins Auge gefasst werden können. Prudentius
schrieb ein Lesedrama, wobei er absichtlich den jambischen
Senar, den dramatischen Sprechvers, und zwar in der Form des

jambischen Trimeters, wie ihn Seneca in seinen Tragödien
benützt hatte, verwendete. Er stellte in ihm die Worte und
Taten des Protagonisten, des heiligen Romanus dar, der mit
ratio gegen den fmor des Präfekten Asclepiades kämpft (175)
und dessen standhaftes Bekennen des christlichen Glaubens
alle Bemühungen des tyrannus scheitern lässt, so dass er auch im
Tod der Sieger bleibt. Prudentius fügte nach der ihm
vorliegenden Passio noch drei kleinere Sprechrollen hinzu, einen

jungen Knaben, der als Schiedsrichter angerufen wird, seine

christliche Mutter, sowie den Arzt Aristo, der Romanus die

Zunge aus dem Mund schneiden muss b Das Drama
entwickelt sich in einer sich steigernden Folge pathetischer Szenen.

Prudentius hat die Ansätze, die die prosaische Passio ihm dazu

bot, in eigener Erfindung weiterentwickelt2. Er gab dem

Dialog der fünf Figuren 865 Verse und brauchte nur 215 für

1 Die hagiographische Überlieferung präsentiert und bespricht H. Delehaye,
« S. Romain martyr d'Antioche», in Analecta Bollandiana 50 (1932), 241 ff.; dazu
M. Simonetti, in Rivista di Archeologia Cristiana 31 (1955), 223 ff.
2 Das Motiv, dass die Folterknechte und die Umstehenden den Knaben beweinen,
hat G. Sixt, « Des Prudentius Abhängigkeit von Seneca und Lucan», in Philo-
logus 51 (1892), 501 ff., vielleicht mit Recht auf die Darstellung des Todes des

Astyanax in Sen. Troad. 1098 ff. zurückgeführt.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 337

die kurzen erzählenden Verbindungsstücke. Das Ganze rahmte

er durch einen Pro- und einen Epilog von je 30 Versen. Dass
der Leser berechtigt ist, dieses Gedicht als einen bewussten
Versuch zu interpretieren, eine christliche Tragödie zu schaffen,
wird durch den hier absichtsvollen Gebrauch des Begriffs
tragoedia im Epilog des Gedichts bestätigt, wo es heisst: Gesta

intimasse cuncta fertur principij praefectus addens ordinem voluminumj

seriemque tantae digerens tragoediaej (1111 ff). Der Heide sieht die

Tragödie von Leid und Tod, der Christ sieht, wie in der
christlichen « Tragödie» Leid und Tod überwunden werden,
da sie den Weg und die Pforte zum Himmel bilden. Die
heidnische Bühne und die frivolen mythologischen Erfindungen der
heidnischen Dichter waren in der Auseinandersetzung des

Romanus mit Asclepiades kritisch vergegenwärtigt worden
(215 ff). Die Abfassung einer derartigen christlichen Tragödie
war ein Experiment, das, so viel wir wissen, kein anderer
antiker Autor versuchte 1.

Pe. 10 bildet das reich orchestrierte Finale des Buches

Peristephanon, da es eine Summa seiner Motive enthält, die hier
eine letzte Steigerung erfahren. Die verschiedenen Folterqualen,
die Romanus mehr als alle anderen erleiden muss, sind
ausführlicher als je geschildert, Wunder ereignen sich in erhöhter
Zahl, die endgültige Hinrichtung ist in mehrfacher Stufung
verzögert und kombiniert mit dem Martyrium des jungen
Knabens (omnes capaces esse virtutum Paterl mandavit annos,

neminem excepit diem,j ipsis triumphos adnuens vagitibusj 743 ff.),
das Verhör vor dem Richter ist über den Dialog, wie er sich
besonders in Pe. 5 fand, hinausentwickelt zu einer letzten
summarischen und rekapitulierenden Darstellung und Verteidigung

des christlichen Glaubens, die auch das Bild des templum
mentis wiederverwendet (346 ff). Hingewiesen sei noch auf
ein für Pe. 10 zentrales Motiv, das nur dann voll zur Geltung

1 Vgl. jedoch die Verwendung des Begriffs tragoedia im Titel des hexametrischen
Lesedramas Orestis tragoedia des Dracontius.



358 WALTHER LUDWIG

kommt, wenn dieser Text der letzte von Peristepbanon ist.
Romanus ist ein beredter Bekenner des christlichen Glaubens,
der ihn auf mirakulöse Weise selbst dann noch verkündet, als

der Arzt ihm seine Zunge herausgeschnitten hat. Diese wunderbare

elinguis eloquentia kann nach dem Prinzip der Steigerung
dem Preis des nive candidius linguae genus Cyprians (Pe. 13, n)
nur folgen. Letzterer würde in einer unerträglichen Antiklimax
nachhinken, wenn ihm die ungleich grössere Leistung des

Romanus schon vorausgegangen wäre. Auch verwendet Pru-
dentius das Motiv der elinguis eloquentia in einem Bescheiden-

heitstopos zur Begründung seines eigenen Dichtens: Romanus
(nam scis et ipse posse mutos eloquij 5) soll dem «sprachlosen»
Prudentius zur preisenden Rede verhelfen. Prudentius und
Romanus sind am Ende des Gedichts dann erneut aufeinander

bezogen, wenn ersterer in V. 1136 ff. die persönliche Hoffnung
ausspricht, am Tage des jüngsten Gerichts durch die Intervention

des Romanus gerettet zu werden. Die persönlichen Motive
am Anfang und Ende von Pe. 10 werden in dem folgenden
persönlich gestimmten « Epilogus», der Dichtung und Hoffnung
des Prudentius thematisiert, verstärkt wiederkehren.

Schliesslich steht Pe. 10 auch metrisch gesehen passend am
Ende. Isoliert gestellt rahmen Pe. 1 und 10 im trochäischen
Septenar und im iambischen Senar die vier Dreier- bzw. zwei
Sechsergruppen von Peristepbanon. Die beiden Versmasse, die
Prudentius vorher in C. 7 und 9 verwendet hatte, galten in
der zeitgenössischen metrischen Theorie als conträr zusammengehörig.

Pe. 1 und 10 sind jedoch auch durch ein spezifisches
Inhaltsmotiv miteinander verknüpft. Pe. 1 beginnt mit dem

Gedanken, dass die Namen der Märtyrer im Himmel durch
Christus mit goldenen Buchstaben aufgeschrieben sind (Scripta
sunt caelo duorum martyrum vocabula,/ aureis quae Christus illic
adnotavit litterisj 1 f.), Pe. 10 endet mit demselben ausführlicher
geschilderten Bild (1119-1133).

Blickt man jetzt auf die Bücher Cathemerinon und Peristepbanon

insgesamt, fallen wichtige strukturelle Gemeinsamkeiten



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 339

auf. Beide Sammlungen sind durch zwei sich überlagernde
Struktursysteme bestimmt. Beide sind inhaltlich in zwei Halbteile

zu 6 + 6 bzw. 7+7 Gedichte gegliedert, und in beiden
rahmen metrisch und motivisch verbundene Gedichte (C. 1-2

und 11-12 bzw. Pe. 1 und 10) den umfangreichen Innenteil,
bei dessen Ordnung unter anderem die zeitgenössische metrische
Theorie erkennbar eine Rolle gespielt hat. Aber es tritt jetzt
auch der Fortschritt von Cathemerinon zu Peristephanon deutlich
hervor. Nur die erste Hälfte von Peristephanon wiederholt die
Metren von Cathemerinon, nur sie zeigt die Form des christlichen

Hymnus in Anwendung auf den Märtyrerpreis. In der
zweiten Hälfte von Peristephanon erscheinen vorher noch nicht
verwendete Metren, wird die epodische Strophenform verwertet
und, dies ist die wichtigste Ausweitung, es finden sich neue,
vorher noch nicht benützte Gattungsformen, die für die
christliche Dichtung gewonnen und dem Preis der Märtyrer
dienstbar gemacht worden sind, wodurch Peristephanon

verschiedenartigere Gedichte als alle bisherigen Bücher enthält
und nicht nur lyrisch, sondern auch epigrammatisch, elegisch,
episch und dramatisch ist.

Cathemerinon und Peristephanon rahmen nicht nur den

epischen Mittelteil. Es findet auch ein thematischer Progress
vom Anfang bis zum Ende statt, der die einzelnen Teile zu
einem Ganzen zusammenbindet. Das Werk beginnt mit den

Flymnen, die den Christen in seinem täglichen Leben begleiten.
Christus tritt in C. 11 und 12, den Hymnen auf seine Geburt und
Epiphanie, am stärksten hervor. Der Christ erhält darauf in
Apotheosis und Hamartigenia tiefere Belehrung über das Wesen
des trinitarischen Gottes und die Natur des Bösen und wird so

gegen häretische Verführungen gewappnet. Danach gibt die

Psjchomachie eine Allegorie des Kampfes, den jeder Christ in
seiner Seele zu bestehen hat, um aus ihr einen Tempel Gottes
zu machen, eines Kampfes, der zugleich von der ganzen Kirche
gekämpft wird. Danach demonstrieren die Bücher Contra
orationem Sjmmachi die Überlegenheit des christlichen Glaubens



WALTHER LUDWIG

über die alte römische Religion und enden mit einer Beschreibung

des irdischen Ideals, des Sieges der christlichen Kirche
im römischen Weltreich. Die Märtyrer, in deren Preis das

Werk dann kulminiert, sind die Ursache für die Christianisierung

Roms und seines Reiches, ebenso Vorbilder für die
höchste Form christlichen Lebens, sie sind die neuen Helden,
Symbole des Sieges der christlichen Kirche und Patrone jedes
einzelnen Christen, jetzt und am jüngsten Tag. Das Werk ist
so eine universale Darstellung der christlichen Lehre und ihrer
Erfüllung im christlichen Leben, verfasst mit Hilfe der
verschiedenen christlichen Literaturgattungen und in dichterischen
Formen, die die alten klassischen Gattungen in neue christliche
verwandeln.

Prudentius umgab dieses Werk mit dem Rahmen eines

persönlichen lyrischen Prologs und Epilogs, wobei er in dieser
Hinsicht dem Vorbild Horazens folgte, der seine erste Oden-

sammlung mit den vergleichbaren Rahmengedichten Carm. I
i und III 30 umgeben hatte. Die Anknüpfung an Horaz wird
sogleich beim Metrum der Praefatio sichtbar. Anstelle des von
Horaz stichisch verwendeten versus Asclepiadeus minor wählte
Prudentius eine dreizeilige Strophe, in der dem Asclepiadeus
minor ein glyconeus vorausgeht und ein Asclepiadeus maior folgt.
Das Metrum des horazischen Eröffnungsgedichts wird gewis-
sermassen in seinen metrischen Kontext gestellt, indem ihm
ein verwandter, um einen Choriambus verringerter Vers voraus-
und ein gleichfalls verwandter, um einen Choriambus
vermehrter Vers nachgeschickt wird. Die Zusammenstellung ist
bei Horaz nirgends zu finden, aber auch bei Prudentius singulär.
Er hat sie angeregt durch sein metrisches Lehrbuch gewählt.
In den uns überlieferten Lehrbüchern des Caesius Bassus, des

Terentianus Maurus, des Atilius Fortunatianus und des Marius
Victorinus werden die Masse des glyconeus und des Asclepiadeus
minor und maior jeweils auf die gleiche Weise abgehandelt. Es

wird im Sinne der Derivationstheorie gezeigt, dass aus dem
einen Choriambus enthaltenden glyconeus durch adiectio bzw. per



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 341

incretnentum der zwei Choriamben enthaltende Asclepiadeus minor
und aus diesem wiederum auf gleiche Weise der drei Choriamben

enthaltende Asclepiadeus maior entsteht. Dabei werden
jeweils drei horazische Beispielverse untereinander gestellt:
Intermissa, Venus, diu (Carm. IV 1, 1), Maecenas atavis edite

regibus (I 1, 1) und Tu ne quaesieris, scire nefas, quem mihi, quem
tibi (I 11, 1), d. h. die Verse, wo Horaz die Masse an Buchanfängen

bzw. bei ihrem ersten Auftreten angewendet hatte 1.

Der Umstand, dass sich die Zusammenstellung glyc.j Asel,

min.l Asel, maior/ nur bei Prudentius und in den metrischen
Lehrschriften findet, gestattet die Annahme, dass Prudentius,
als er seinem dichterischen Werk ein Eröffnungsgedicht nach

Art des horazischen Carm. I 1 vorausschicken wollte, dessen

Metrum in dem Zusammenhang übernahm, in den es durch
die systematisierenden metrischen Theoretiker gestellt worden
war.

Im übrigen knüpft die Praefatio nicht so sehr an einzelne

Wendungen als vielmehr an die Gesamtstruktur von Horazens
Carm. I 1 an. Prudentius hat seinem Gedicht folgende Gliederung

gegeben: In einem ersten Teil (1-33) werden sieben
Strophen von je zwei Strophen gerahmt. Die Rahmenstrophen
(1-6, 28-33) richten den Blick auf das als nahe vorgestellte
Lebensende des Dichters und fragen, ob er im bisherigen Leben
etwas Nützliches geleistet habe, das heisst etwas, das ihm nach
seinem Tod vor Gott nützen wird (die Leitbegriffe sind utile

in V. 6 und prodesse in V. 28). Der Rückblick auf sein bisheriges
Leben in V. 7-27 hilft diese Frage zu beantworten. Zwei
Strophen (7-12) vergegenwärtigen seine pueritia und adolescentia,

seine Erziehung bei Grammatiker und Rhetor und seine

damalige moralische Situation, drei Strophen (13-21) seine

berufliche Karriere als Anwalt, Provinzialstatthalter und
proximus 2, wonach wieder zwei (22-27) als senex im Rück-

1 Vgl. H. Keil (ed.), Grammatiä Latini VI, 259 f.; 402 ff.; 295 f.; 302; 150.
2 Vgl. I. Lana, Due capitoli Pruden^iani, 10 ff.



34* WALTHER LUDWIG

blick auf sein Geburtsjahr (consule Salia) zeigen. Der Blick
zurück hat deutlich gemacht, dass er im Sinne Gottes noch
nichts Verdienstliches leistete. Auf dieser Grundlage bauen die

vier Strophen des zweiten Teils auf (34-45), in denen wiederum
ein Rahmen von diesmal je einer Strophe einen Innenteil von
diesmal zwei Strophen umschliesst. Prudentius fasst den Ent-
schluss vor seinem Tod wenigstens noch mit seiner Stimme
Gott zu preisen, wenn er es schon nicht durch verdienstliche
Taten getan hat (34-36). In anima saltern voce Deum concelehret

ist der Zweck seines Dichtens zusammengefasst, dessen

Programm in den folgenden zwei Strophen (37-41) angekündigt
wird, die schon vorher interpretiert wurden. Die vierte Strophe
(43-45) fasst diese dichterische Tätigkeit dann wieder zusammen,
um mit dem Wunsch zu enden, dass seine Seele während dieser

Tätigkeit den Fesseln des Körpers entspringen und sich dorthin
begeben möge, wohin das Dichten gerichtet gewesen war. In
emicem (44) ist das Bild der wie ein Funke dem Stein entspringenden

Seele gegenwärtig — wie ein Stern soll die Seele zu den
Sternen des Flimmels fliegen.

Dagegen hatte das Eröffnungsgedicht des Horaz folgende
Struktur: Nach der Anrede an den Patron waren die
verschiedenen Lebensstile und -ziele der anderen vorgestellt worden
(1-28), gegen die Horaz seine eigenen Ziele absetzte (29-36).
Er will Dichter sein, seine Anerkennung durch Maecenas
würde ihn zum Himmel erheben. Prudentius hat wie Horaz
einem grösseren ersten einen kleineren zweiten Teil folgen
lassen. Die horazische Opposition « die Anderen und ich » hat
der prudenzischen «Ich früher und jetzt» Platz gemacht. In
beiden Gedichten wird jedenfalls der im ersten Teil vorgestellte
Lebensstil abgelehnt und im zweiten das Bekenntnis zum
eigenen Dichten abgegeben. Dabei ist nicht zu übersehen, dass

die vergangene Lebensweise des Prudenz zum grossen Teil der
Lebensweise der Anderen bei Floraz entspricht. Es war ein
Leben, das nach Lust und politischem Ruhm strebte (vgl. auch
evectum in V. 20 und evehit in Horazens V. 6). Umgekehrt ist



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 343

das Bekenntnis zur dichtenden Existenz den Gedichten in
ihrem zweiten Teil zwar gemein (vgl. auch hymnis in V. 37 und
Horazens Polyhymnia in V. 33), aber die Motivation und
Zielsetzung der beiden Dichter könnte nicht verschiedener sein.

Der Zweck des christlichen Dichters ist der Gott wohlgefällige
Preis Gottes, der heidnische Dichter sucht, so liest ihn Pruden-
tius, seine persönliche Befriedigung. So endet Horaz beim
Gedanken, dass ihn die Anerkennung des Maecenas sozusagen
zu den Sternen erhebt, während Prudentius am Ende hofft,
dass seine Seele nach seinem Tod in das himmlische Reich
Gottes eingehen wird. So lassen gewisse strukturelle Parallelen
zwischen den beiden Gedichten den Kontrast zwischen ihnen,
der in erster Linie den Kontrast zwischen dem christlichen und
dem heidnischen Dichter betrifft, umso stärker hervortreten 1.

Neben seiner Stellung machen die Anknüpfung an das Metrum
und das strukturelle Grundmuster von Horazens Carm. I 1 die

Praefatio zum prudenzischen Äquivalent des horazischen
Eröffnungsgedichts. Der Bezug zu Horaz ist durch die Kontrastimitation

einzelner Stellen aus anderen Horazgedichten noch
verstärkt worden 2.

Hinsichtlich des « Epilogus » hat K. Thraede die Behauptung
aufgestellt, dass es sich hier nicht um den Epilog zu dem
Gesamtwerk handle (eine « Gesamtausgabe» des Prudentius ist
ihm ohnehin unwahrscheinlich), sondern um eine Vorrede zu
einer im weiteren unbestimmbaren Ausgabe einzelner Gedichte,
wofür er auch die Praefatio hält, welche seines Erachtens

1 Die Aufnahme von Horaz' Carm. I 1, 2 0 et praesidium et dtdce decus meum in A.
393 f. 0 nomen praedulce mihi, lux et decus ei spesjpraesidiumque meum, wo anstelle des

menschlichen Patrons Christus getreten ist, macht einen schon in der Praefatio
implizierten Gedanken manifest. K. Eckert, in WS 74 (1961), 61 ff., der die
Formulierung bei Prudentius als Argument dafür anfuhrt, dass die horazische
Wendung Maecenas in die Nähe des Göttlichen geruckt habe, hat ubersehen, dass

Prudentius ja gerade in einer Kontrastimitation dem menschlichen Patron des

Horaz seinen göttlichen gegenüberstellen und entgegensetzen will.
2 Vgl. dazu Ch. Witke, Numen Litterarum, 106 ff.



344 WALTHER LUDWIG

vielleicht auch das Schlussstück einer Gesamt- oder Teilausgabe
darstellen könnte1. Dass er hinsichtlich der Praefatio und
hinsichtlich der « Gesamtausgabe» irrt, dürfte schon deutlich
geworden sein. Es lässt sich aber auch positiv nachweisen, dass

der «Epilogus» tatsächlich den Epilog des prudenzianischen
Sammelgedichts bildet.

Man hat schon früher die Parallelmotive zur Praefatio
gesehen, das Sündenbekenntnis des Autors, die Frage nach dem

Nützlichen, die Dichtung anstelle der guten Werke, die
Verherrlichung Gottes durch die Dichtung und den Gedanken an
das Eingehen in den Himmel. Genauere Betrachtung zeigt,
dass der «.Epilogus», wie es für ein abschliessendes Gedicht
passend ist, bei Bewahrung der Grundsituation die Gedanken
der Praefatio weitergeführt hat. Die Praefatio hat im einzelnen
auf das sündige Leben des Prudentius zurückgeschaut, wodurch
der Begriff peccatrix anima (35) konkrete Farben erhielt. Der
« Epilogus» geht davon aus, dass Prudentius sanctitatis indigus
nec ad levamen pauperum potens ist (9 f.). Die Praefatio fragte im
Rückblick auf das bisherige Leben: quid nos utile tanti spatio

temporis egimus (6) und numquid talia proderunt (28); der

«Epilogus» weiss: omne vas fit utile/ quod est ad usum congruens
erilem (21 f.), so dass Prudentius zuversichtlich im Blick auf
seine Dichtung sagen kann: vel infimam/ Deo obsequellampraesti-
tisse prodest (31 f.). Die Praefatio setzte gegen Ende das

Programm: saltern voce Deum concelebret, si meritis nequit (36); der
« Epilogus» stellt am Anfang den guten Werken der anderen
die eigene Dichtung entgegen, die er ersatzweise Gott darbringt
und von der er weiss, dass Gott sie benignus audit (1-12). Im
« Epilogus » hat Prudentius mit Hilfe des biblischen Gleichnisses

von den verschiedenen Gefässen im Hause des Reichen einen
Platz im Hause Gottes gefunden, nach welchem er in der

Praefatio gesucht hatte. Dort setzte er sich vor, den Herrn zu

1 S. K. Thraede, Studien..., 75 ff. und dagegen bereits W. Steidle, in VChr 25

(1971), 251 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 345

besingen [Dominum canat, 38); im « Epilogus » schaut er aus der

vorgestellten Zukunft der Zeit nach dem Tod darauf zurück,
dass er Christus besungen hat [iuvabit orepersonasse Christum, 34).
Am Ende der Praefatio wünscht er, dass seine Seele im Tod
von den körperlichen Banden befreit aufsteigt, quo tulerit lingua
sono mobilis ultimo (45); im « Epilogus» weiss er zuversichtlich:
munus ecce fictile] inimus intra regiam salutis (29 f.).

Für die Schlussstellung des « Epilogus» spricht auch das

Metrum. Es ist, singulär bei Prudentius, ein katalektischer
trochäischer Dimeter, dem ein katalektischer jambischer
Trimeter folgt. Prudentius konnte die Strophenform nur bei
Horaz' Carm. II 18 und in seinem metrischen Lehrbuch finden.
In den überlieferten Metriken wird sie auffälligerweise unter
den horazischen Metren in der Regel erst gegen Ende
besprochen 1. Es scheint, dass Prudentius für das letzte seiner
Gedichte absichtlich eine Strophenform wählte, die seine Metrik
unter den letzten horazischen Odenformen behandelte. Er hat
bemerkenswerterweise für den « Epilogus » nicht wie Horaz für
Carm. III 30 dasselbe Metrum wie für die Praefatio gewählt,
vielmehr stehen sich bei ihm die glykoneisch-asklepiadeische
und die trochäisch-jambische Strophe gegenüber. Es ist derselbe

Gegensatz zwischen den beiden Versgeschlechtern, den die

Praefationes zu den Epen in umgekehrter Folge gezeigt hatten,
wo vor A., PI. und Ps. jambische, vor C.o.S. I und II gly-
koneische und asklepiadeische Verse stehen, eine Opposition,
die Prudentius, wie beobachtet, in strukturierender Absicht
verwendete. Wichtig ist dabei auch, dass das dritte Einzelgedicht

im Gesamtwerk, der Hymnus de Trinitate, in einem dritten,

1 Vgl. Marius Victorinus, S. 168 Keil, omnes fere odae in subsequentibus libris isdem

metris subsistunt exceptis perpaucis admodum, e quis in secitndo libro ode XVIII, cuius

initium « non ebttr neque aureum ». nam novum haec metrum, de quo nondum apud Horatium
iractatum est, continet; Caesius Bassus, S. 270 Keil, restat mum genus carminis de

quo nihil adhuc diximus ; Atilius Fortunatianus, S. 302 Keil, cetera quae sequuntur
eadem metra sunt, de quibus iam dictum est. in secundo libro metrim novum est « non ebur

neque aureum ».



346 WALTHER LUDWIG

prinzipiell andersartigen Versgeschlecht verfasst ist, dem in
den metrischen Handbüchern und in Hinsicht auf seine Dignität
an erster Stelle rangierenden stichischen daktylischen Hexameter,
wodurch, wie bereits erwähnt, ein passendes Vorwort zu dem

epischen Mittelteil zustande gekommen ist, ausserhalb dessen

der stichische daktylische Hexameter im gesamten Sammelgedicht

des Prudentius keine Anwendung findet. Prudentius
nennt im « Epilogus» die von ihm verwendeten Verse mit den

aus den Lehrbüchern gebräuchlichen Epitheta citos iambicos

und rotatiles trochaeos (7 f.). Es darf in diesem Zusammenhang
daran erinnert werden, dass die Rahmengedichte des dem

«Epilogus» vorausgehenden Buches Peristephanon eben
trochäisch und jambisch waren, so dass der «Epilogus» diesen
Rahmen metrisch gesehen gewissermassen kondensiert.

Die Verwertung von Horaz Carm. II 18 beschränkt sich

jedoch nicht nur aufs Metrische. Die horazische Ode spricht
vom domus eines dives, ein solches erscheint gleichnishaft im
«Epilogus», und Prudentius hat die Liste der goldenen,
silbernen, hölzernen und irdenen Gefässe aus 2 Tim. 2, 20 f.
um bronzene und elfenbeinerne (eburna, 19) erweitert, letzteres
vielleicht im Anschluss an ebur im horazischen Anfangsvers.
Im übrigen spielen in beiden Gedichten die Motive von Armut
und Reichtum, das Geschick des Dichters und sein künftiger
Tod eine in bezeichnender Weise verschiedene Rolle. Andere,
und zwar vor allem kontrastierende Linien gehen zu Horaz'
Carm. III 30. Dem dort ausgesprochenen Stolz des Dichters, ein

unvergängliches Werk geschaffen zu haben, steht der Ausdruck
der Bescheidenheit des christlichen Dichters gegenüber, der es

zufrieden ist, durch seine Gott preisende Dichtung einen Platz
im Haus des Vaters zu erhalten, auch wenn er dort nur einem
obsoletum vasculum oder einem munus fictile gleicht. Die Selbst-

bezogenheit des heidnischen hat der Gottbezogenheit des

christlichen Dichters Platz gemacht. Der Anspruch auf das neue
Aeolium carmen ist ersetzt durch die demütige Bezeichnung der

prudenzischen Dichtung als ein pedestre carmen. Mehr als die



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 347

Bekränzung durch Melpomene gilt Prudentius, dass Gott seine

Dichtung billigt und in gnädigem Wohlwollen hört. Nicht
persönlichen Ruhm bei den Menschen, sondern das Eingehen
in die regia salutis erhofft er sich von ihr.

Neben den Beziehungen zur Praefatio und der Metrik
drängen die Kontrastbeziehungen zu Horaz' Carm. III 30 dazu,
den « Epilogus» als Schlussgedicht anzusehen. Ein solches ist
im übrigen auch wegen der symmetrischen Gesamtstruktur des

prudenzischen Sammelgedichts unerlässlich. Es scheint jedoch
in der Überlieferung eine Schlusszeile verloren zu haben. Der
metrisch überschüssige Vers 35 quo regente vivimus wird von den

neueren Herausgebern allgemein getilgt, und man wird wohl
den Vers iuvabit ore personasse Christum (34) als einen besonders

prägnanten Schlussvers empfunden haben. Das Urteil des

modernen Lesers dürfte hier von dem des Prudentius abweichen,
dem nachdrückliches Verdeutlichen ein Stilprinzip war und der
die blosse Setzung von Christum viel eher als schmucklos und
den Gedanken als nicht voll ausgeformt empfunden haben
dürfte. M. Brozek hat auf die Analogie in der Gedankenfolge
des « Epilogus» zu H. 931 ff. hingewiesen1, wo Prudentius in
einem Gebet an Gottvater und Christus an seine Todesstunde
denkt, an die Hölle und die vielen verschiedenen Behausungen
im Himmel erinnert und bescheiden (non posco beataj in regione

domum, 953 f.) um eine milde Strafe im reinigenden Feuer
bittet. Der Anrede an Gottvater und Christus folgen dort die

Prädikationen te moderante regor, te vitam principe ducoj iudice te

pallens trepido, te iudice eodemf spem capio fore quidquid ago veniabile

apud/e/(933 ff.). Dem ersten Teil entspricht genau der Relativsatz

quo regente vivimus, der zweite Teil der Prädikationen fehlt. Ein
weiterer Relativsatz, der auf den richtenden Christus und des

Prudentius Hoffnung auf Vergebung seiner Sünden sich
beziehen würde, würde den Gedanken in voller Analogie zu

1 S. M. Brozek, «De Prudentii Epilogo mutilo», in Eos 49 (1957/58), 151 ff.



348 WALTHER LUDWIG

H. 931 ff. zum Abschluss bringen und die Strophe metrisch
durch eine zweite Zeile vervollständigen. Ich ergänze beispielshalber,

ohne damit natürlich den Anspruch zu erheben, das

Ursprüngliche sicher zu treffen: quem iudicantem gratiam precamur
(zum doppelten Akkusativ vgl. Stat. Theb. IX 757; zu gratia,
TLL VI 2, 2226, 50 ff.).

Das Sammel- oder Supergedicht des Prudentius umfasst die
vorstehend mehr oder weniger ausführlich besprochenen 39
Gedichte L Die Psjchomachie steht nicht nur in der Mitte der

Epen, sondern auch in der Mitte des Ganzen: je 19 Gedichte
gehen ihr voran und folgen ihr. Diese Beobachtung führt auf
eine bisher nicht berücksichtigte Perspektive, die Numerologie.
Zahlensymbolik spielte, wie bekannt, in der zeitgenössischen
Bibelexegetik, z.B. bei Augustin, eine grosse Rolle 2. Dass auch
Prudentius ihr huldigt, konnte man unter anderem dem Bau
des templum Sapientiae in der Psjchomachie entnehmen. Der
quadratische Tempel hat vier Aussenmauern mit je drei Toren
über denen die Namen der zwölf Apostel eingeschrieben sind,
wobei die vier Seiten die vier Himmelsrichtungen, zusammen die

ganze Welt, symbolisieren, wohin die zwölf Apostel die vier
Evangelien der heiligen Dreieinigkeit tragen3. Im Innern des

Tempels umgeben sieben Säulen, die für die sieben siegreichen
1

•3

1 Es wurde versucht, die wichtigsten der nachgewiesenen Bezüge zwischen den
Gedichten auf Tafel 1 durch ein graphisches Schema auszudrucken. Auf eine

Darstellung der naturlich auch nicht unwichtigen Umfangsverhaltnisse wurde
dabei verzichtet. Der Ubersicht über die metrischen Bezüge dienen die Tafeln
2 und 3.
2 Vgl. zuletzt E. Hellgardt, Zum Problem symbolbestimmter 'undformalasthetischer
Zahlenkomposition in mittelalterlicher Literatur. Mit Studien sytm Oiiadrivium und zur
Vorgeschichte des mittelalterlichen Zahlendenkens (München 1973), und A. Fowler
(ed.), Silent Poetry. Essays in numerological analysis (London 1970), beide mit früherer
Literatur.
3 Vgl. die Kommentierung durch Chr. Gnilka, Studien..., 93 ff. Dieselbe Zahlen-
symbolik in Aug. In Evang. loh. 27, 12.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 349

Tugenden stehen *, die Christus symbolisierende Sapientia. Die
Zahl der Apostel und die Zahl der Tugenden ergibt zusammen

19, das ist die Zahl der Gedichte vor und nach der das templum
Sapientiae enthaltenden Psychomachie. Danach dürften auch die
Zahlen der verschiedenen GedichtgrUppen symbolisch relevant
sein, so die 12 in 6 +6 und in 4 + 8 gegliederten Gedichte
des Cathemerinon, die 14 in 7 + 7 und in 2 +12 gegliederten
Gedichte Peristephanon, sowie die io(= 5 + 5) Gedichte des

epischen Mittelteils. Eine numerologische Interpretation, die
sich von der zeitgenössischen christlichen Zahlensymbolik
leiten lässt, wird hier zu weiteren wichtigen Einsichten gelangen
können. Dabei ist in einzelnen Fällen anscheinend sogar die
Verszahl der Gedichte symbolisch aufschlussreich. Der Hymnus
de Trinitate enthält 12=4 x 3 Verse, der « Epilogus » mit dem
zusätzlichen Schlussvers 36 3 x 12 Verse. Die Gliederung
der beiden Gedichte entspricht diesem arithmetischen Aufbau.
Die Praefatio besteht aus 45 =3 x 15 Versen. Die Zahl 15 ist,
wie Augustin in seiner Enarratio zum letzten Psalm {In Psalm.

150) erklärt, die Summe der Symbolzahlen des Alten und des

Neuen Testaments, des zeitlichen Lebens (7) und der Ewigkeit (8).
Die Praefatio selbst gliedert sich in 11 x 3 Verse, die auf das

bisherige Leben des Prudentius zurückblicken, und in 4 x 3

Verse, die auf das dichterische Programm des Prudentius,
seinen Tod und den Aufstieg seiner Seele zum Himmel
vorausblicken. Die Zahl 11 ist nach Augustin die Zahl der Sünde,
insofern sie die 10 des Gesetzes überschreitet, während in
4 X 3 12 wieder die apostolische Evangelisation der Welt
sichtbar wird. Natürlich ist auch die Gesamtzahl der Gedichte

1 Chr. Gnilka, Studien..., 115, lehnt die Deutung der sieben Säulen auf die sieben

Tugenden ab, da die Tugenden bereits fur die Edelsteine in Anspruch genommen
werden wurden, und sieht in den sieben Säulen vor allem den Aspekt der
Vollkommenheit der Siebenzahl. Die nahehegende Deutung auf die sieben Tugenden
scheint mir trotzdem zulassig. Es ist mit einer symbolischen Uberdeterminiertheit
zu rechnen. Die Tugenden sind die Erbauer des Tempels und erscheinen zugleich
symbolisch kollektiv in den Edelsteinen, ihrer Zahl nach in den Säulen.



3 5° WALTHER LUDWIG

zu beachten (Augustin hatte über die Zahl der 150 Psalmen

spekuliert). Die Zahl 39 ist 3x12 + 3 (ähnlich löst Augustin
die Zahl 153 aus Jo. 21, 11 in 3 x 50+3 auf, s. Doctr. Christ.

II 16), d. h. 39 basiert auf der Zahl der Apostel und der Zahl
der Dreieinigkeit. Ihr arithmetischer Aufbau hat eine Analogie
in der Struktur des Werkes, da dieses 3 x 12 36 Gedichte in
drei Gedichtgruppen zu 12, 12 — 2 10 und 12 + 2 14
Gedichten umfasst, zu denen drei einzelne Gedichte am Anfang,
vor dem Mittelteil und am Schluss kommen. Die Gesamtzahl
der anderen prudenzischen Gedichtsammlung, der 2 x 24
Gedichte Dittochaeon, ist symbolisch einfacher zu durchschauen
und bestätigt darum auch die Anwendung einer numerologischen

Interpretation auf das Hauptwerk, die an dieser Stelle

jedoch nicht weiter verfolgt werden soll.
Bei der Konzeption der Gesamtstruktur seines Sammelgedichts

scheint Prudentius noch von einer anderen nicht beachteten

Seite her entscheidende Anregungen empfangen zu haben,
nämlich vom zeitgenössischen christlichen Kirchenbau. Es ist
bekannt, dass Prudentius ihn aufmerksam beobachtet hat. Kein
anderer antiker christlicher Dichter schildert so begeistert die
Pracht der neuen christlichen Basiliken 1. Es muss hier daran
erinnert werden, dass Konstantin der Grosse mit dem Bau

fünfschiffiger Kirchenbasiliken begann, wobei die Architekten
oft auch die christliche Zahlensymbolik berücksichtigten 2. Das
älteste Bauwerk dieser Art war die schon um 313 begonnene
Lateransbasilika. Der nächste Schritt war die Verbindung von
Basilika und Märtyrerkultstätte. Er wurde zuerst beim Bau der

328 begonnenen und 336 konsekrierten Grabeskirche in Jerusalem

vollzogen, deren ursprüngliche Gestalt Eusebius beschrieben

hat. Der fünfschiffigen Basilika vorgelagert war ein offener

1 S. Chr. Gnilka, Studien..., 89.
2 Vgl. zum Folgenden allgemein R. Krautheimer, Early Christian and Byzantine
Architecture (Harmondsworth 1965); A. Grabar, Martyrium. Recherches sur le

cidte des reliques et l'art chretien antique (Paris 1943-1946), sowie die Artikel Atrium,
Basilika, Altar, Cihorium und Baptisterium, in RAC.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 351

Säulenhof. Das grössere Mittelschiff der Basilika mündete in
eine Apsis mit zwölf Säulen, hinter der Basilika befand sich
ein von einer Mauer umgebener offener Hof, in welchem sich
das heilige Grab befand, das von einem von zwölf Säulen

getragenen Baldachin überdacht war, der 350 von einer Rotunda
umgeben wurde. Der Bau wurde durch Pilger in aller Welt
bekannt. Das um 400 gefertigte Apsismosaik von S. Pudenziana
in Rom bildete ihn ab. Bald nach der Grabeskirche wurde um
3 3 3 in Rom nach demselben Prinzip St. Peter begonnen
(fertiggestellt um 390). Einem Atrium schloss sich die fünfschifflge
Basilika mit betontem Mittelschiff und Säulenreihen zu je 22

10 -f- 12!) Säulen an, an die ein breites Querschiff angebaut
wurde, in dem sich das Martyrium von Petrus befand. Es war
nicht nur der grösste konstantinische Bau, er blieb einzigartig
für den ganzen Westen, bis ihn Theodosius um 385 bei der

Errichtung von St. Paul kopieren liess. Dieser um 400 unter
Honorius vollendete Kirchenkomplex gliedert sich abermals in
drei Baukörper, ein mit Säulen ausgestattetes Atrium, eine

fünfschifflge Basilika mit grösserem Mittelschiff und ein Querschiff

mit dem Martyrium des Apostels. Dies waren um 400
die beiden bei weitem grössten und prächtigsten kirchlichen
Bauwerke des Westens. Prudentius preist und beschreibt sie

in Pe. 12,31 ff., wo er auch das bei dem Martyrium von St. Peter

von Papst Damasus errichtete Baptisterium rühmt.
Vergleicht man mit diesen Kirchenbauten die Struktur des

prudenzischen Werks, so zeigen sich auffällige Analogien. Die
literarische Komposition gliedert sich ebenso wie die

Baukompositionen von St. Peter und St. Paul in drei grosse
Komplexe. Vorbereitende Funktion haben das Atrium, das den

Gläubigen als erster Aufenthalt dient und in dem manchmal
auch Beerdigungen stattfinden, und das Buch Cathemerinon, das

das Leben des Christen umfasst und auch einen Hymnus circa

exequias defuncti enthält. Den Mittelkomplex bilden die fünf-
schiffigen Basiliken, in denen sich die Gläubigen zum
Predigtgottesdienst versammeln, bzw. die fünf Epen des Mittelteils,



352 WALTHER LUDWIG

die der christlichen Lehre dienen. Das Mittelschiff ist vor den
Seitenschiffen durch seine Grösse und Höhe ausgezeichnet.
Entsprechend setzt sich auf seine Weise das mittlere Epos, die
Psychomachie, von den eigentlichen Lehrepen ab. Es mündet in
die Beschreibung des templum, in dem Sapientia unter einem
Ciborium thront b Analog pflegte am Ende des Mittelschiffs
einer Basilika der Altar zu stehen, an dem die Eucharistie
gefeiert wurde. Er symbolisierte in der Vorstellung des vierten
Jahrhunderts den Thron Christi. In der Lateransbasilika hatte
Konstantin der Grosse ihn deshalb auch durch ein Ciborium
überdachen lassen. Der dritte Komplex ist in St. Peter und
St. Paul das Querschiff mit dem Martyrium der Apostel, über
dem in diesen Kirchen der Altar stand. Prudentius setzte sein

Märtyrerbuch an die dritte Stelle, in dem neben die Apostelfürsten

eine repräsentative Auswahl anderer Märtyrer getreten
ist. Das Schwergewicht liegt auf den Märtyrern Spaniens und
Roms, daneben finden sich je ein Märtyrer aus dem nördlichen
Italien, aus Illyricum, Africa und Oriens, wodurch das römische
Reich in seinem ganzen Umfang einbezogen worden ist. Innerhalb

der Märtyrergedichte aber steht das Epigramm für das

Baptisterium in Analogie zu den Baptisterien, die in St. Peter
und bei anderen Märtyrerkultstätten nahe dem Martyrium
errichtet worden waren. Der Vergleich darf natürlich nicht
gepresst werden. Prudentius wollte keine bestimmte Kirche
kopieren, aber anscheinend wollte er eine poetische
Grosskomposition schaffen, die in ihrer Art auf dem poetischen Feld
etwas Ähnliches erreichen sollte wie die grossen christlichen
Gebäudekomplexe, die man im vierten Jahrhundert in Rom
erbaut hatte. Er komponierte sozusagen die poetische figura
einer Martyriumsbasilika, die wie jene Bauwerke des Konstantin
und Theodosius das Gesamt des christlichen Lebens und
Glaubens in sich schliessen sollte, und führte seine Leser auf

1 Vgl. die Interpretation durch Chr. Gnilka, Studien..., 118 f.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 353

einem Weg, der sie an den erinnern konnte, welcher dort
durch Atrium und Basilika zum Martyrium führte.

Vor sich und für sein christliches Publikum konnte Pru-
dentius sein Unternehmen nur rechtfertigen, indem er das

concelebrare Deum für seinen Zweck erklärte. Aber jeder klassisch

gebildete christliche Leser war sich bewusst, dass er dies tat,
indem er die alten klassischen Gattungen um des höheren
Ruhms des christlichen Glaubens willen benützte und in christliche

verwandelte. Prudentius unternahm den ersten und letzten
Versuch dieser Art. Paulinus von Nola transponierte etwa zur
selben Zeit einzelne klassische Gedichtgattungen, wie z.B. das

Epithalamium und das Propempticum, ins Christliche und
experimentierte dabei gleichfalls mit verschiedenen klassischen
Versmassen. Er machte aber weder den generellen Versuch,
den klassischen Gattungsreichtum für die christliche Dichtung
zu gewinnen, noch stellte er seine Einzelgedichte zu einem
umfassenden « Supergedicht» zusammen 1.

Natürlich setzte das Unterfangen des Prudentius die
besondere historische Situation gegen Ende des vierten
Jahrhunderts voraus und war nur innerhalb ihrer möglich. Die
politischen und kulturellen Verhältnisse dieser Zeit sind oft
dargestellt worden 2. Der orthodoxe Spanier Theodosius, unter
dem Prudentius gedient hatte, wandte sich mit derselben
Schärfe gegen Häretiker und Heiden. Es war die Zeit der letzten
aktiven heidnischen Opposition. Die noch nicht christlichen
Mitglieder der römischen Senatsaristokratie besannen sich mit
besonderem Nachdruck auf ihr kulturelles Erbe, neue Editionen

1 Vgl. zu ihm zuletzt Ch. Witke, Numen htteramm, 3 ff., und W.H.C. Frend,
« The two worlds of Paulinus of Nola », in Latin Literature of the Fourth Century,
ed. by J.W. Binns (London/Boston 1974), 100 ff., mit früherer Literatur.
2 Vgl. R.A. Markus, «Paganism, Christianity and the Latin Classics in the
fourth Century », in Latin Literature of the Fourth Century, iff.; A. Momigliano
(ed.), The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth Century (Oxford
1963); P.R.L. Brown, «Aspects of the Christianization of the Roman
Aristocracy», in JRS 51 (1961), 1 ff., sowie A.H.M. Jones, The Later Roman Empire,
284-602 (Oxford 1964).



354 WALTHER LUDWIG

der verehrten klassischen Autoren der späten Republik und
frühen Kaiserzeit wurden besorgt. Vergil — poeta, philosophus,

orator und pontifex maximus zugleich — wurde als Quelle aller
Weisheit gepriesen, die Aeneis zum « heiligen » Buch des

heidnischen Rom 1. Auf der christlichen Seite war die Lage etwas

zwiespältig. Einerseits hatte sich die Kirche einem Interesse an
Kultur, Kunst und Dichtung geöffnet — eine Konsequenz des

Umstandes, dass sie die vom Staat geschützte und begünstigte
Religion vertrat. Klassisch gebildete römische Christen konnten
deshalb auch die Anziehungskraft der alten heidnischen Literatur
empfinden und das Bedürfnis fühlen, christliche Werke derselben

literarischen Qualität zu besitzen. Sie mussten zugeben,
dass die klassische Dichtung ein Plusposten für die Verteidiger
der heidnischen Kultur war und dass sie in dieser Richtung
noch unterlegen waren. Solche Erwägungen werden besonders

in der christlichen Senatsaristokratie zu Hause gewesen sein,
die dem ständigen Kontakt mit der gebildeten heidnischen Seite

ausgesetzt war. Ihre Mitglieder waren nicht bereit, die politische
und die kulturelle Vergangenheit Roms der heidnischen Opposition

zu übereignen. Ihre politische Ideologie war vermutlich
die des Prudentius in Contra orationem Symmachi, nämlich dass

die virtutes der Römer unter Gottes Vorsehung das römische
Weltreich geschaffen hatten, damit es ein christliches Weltreich
unter einem christlichen Kaiser würde, und ein weibliches
Mitglied derselben senatorischen Familien, Proba, hatte um 360
auch auf eigentümliche Weise in ihrem Cento einen biblischen

Vergil herzustellen versucht. Solchen Christen brachte das

poetische Genie des Prudentius an einem entscheidenden
Punkte Hilfe, indem es zeigte, dass eine konkurrierende christliche

Dichtung möglich war, ja dass die heidnischen Werke
durch christliche ersetzt werden konnten. Es ist bezeichnend,

1 Auch wenn die Saturnalia nach A. Cameron, « The date and identity of Macro-
bius », in JRS 56 (1966), 25 ff., erst nach 431 verfasst wurden, sind sie ein Zeugnis
fur die Schätzung Vergils gegen Ende des vierten Jahrhunderts.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 355

dass die einzigen Zeitgenossen, die Prudentius abgesehen von
seinem Bischof Valerianus nennt, die Kaiser Theodosius,
Honorius und Arcadius, der bei Pollentia siegreiche Stilicho,
der Führer der heidnischen Opposition Symmachus und eben
die Familien der christlichen Senatsaristokratie, die Nachfahren
der Amnii und der Probt, die Anteil, Olybrii, Paulini, Bassi und
Gracchi sind (C.o.S. I 544 ff.).

Wie die Marmorsäulen heidnischer Tempel nun christliche
Kirchen trugen und schmückten, so wurden die poetischen
Formen und Gattungen der Heiden durch Prudentius dem
christlichen Gott dienstbar gemacht. Auch in der Schule konnte
die Lektüre der heidnischen Autoren nun, wenigstens nach
Absicht des Prudentius, durch seine christliche Dichtung
ersetzt werden. Von hier aus wird auch vollends deutlich,
weshalb er die klassischen Gattungen zu einer grossen
literarischen Superstruktur kombinierte. Ein für sich stehendes

Epos oder für sich stehende lyrische Gedichte konnten allenfalls

den analogen Formen der heidnischen Dichtkunst
entgegengehalten werden. Prudentius aber produzierte ein universales
christliches Werk, die literarische figura einer riesigen
Martyriumsbasilika, die christliche Beispiele für alle wesentlichen

Gattungen in konzentrierter und repräsentativer Form enthielt.
Deshalb konnte und sollte das neue Werk gegen die heidnische

Dichtung insgesamt bzw. an ihre Stelle gesetzt werden. Bei der

Entscheidung des Prudentius war sicher auch der Umstand von
Belang, dass der grammatisch-rhetorische Unterricht, den er

genossen hatte, einen nach Gattungen geordneten Überblick
über die klassische Dichtung zu geben pflegte. Aus Quintilian
{Inst. X) und Diomedes (Ars gramm. III) lässt sich erschlossen,
dass in der Regel zuerst die Epen und andere hexametrische

Formen, danach verschiedene kleinere genera wie Elegie, Iambus
und Lyrik, und zuletzt die dramatischen Gattungen behandelt
wurden. Dadurch stellten sich die heidnischen Dichtungen
Prudentius weniger in ihrer chronologischen Reihenfolge und

Entwicklung, als vielmehr als ein in verschiedene Gattungs-



356 WALTHER LUDWIG

provinzen gegliedertes Reich dar. Die zeitgenössische Vergil-
philologie bot ihm des weiteren sogar ein heidnisches Analogon
für die Zusammenfassung verschiedener Gattungsformen zu
einem universalen Werk. Donat hatte erklärt, Vergil habe seine

Werke in der Reihenfolge der grossen Etappen der menschlichen

Kulturentwicklung geschrieben, so dass die das Hirtenleben

darstellenden Eklogen, die den Ackerbau darstellenden
Georgica und die das Zeitalter der Kriege darstellende Aeneis

zusammen ein aus einem umfassenden Plan heraus entstandenes

Universalgedicht ergeben. Prudentius fand hier eine gewisse
literarkritische Rechtfertigung für sein neues Vergil an
Gattungsvielfalt noch übertreffendes Universalgedicht, in dem das

Zeitalter des Kampfes durch das des christlichen Friedens
abgelöst wird. So ist sein Werk — es ist mit etwa 10 ooo Versen

ungefähr ebenso lang wie die Aeneis — gemeint als Symbol
des christlichen Sieges über die klassische Dichtung, deren
verschiedene Gattungen jetzt nur noch einen Zweck haben.
Sie sind vereint in einem Werk, weil sie von nun an nur noch
eine gemeinsame Funktion haben: concelebrare Deum.

Die die Verbindung mit der politischen und kulturellen
Vergangenheit Roms suchende christliche Richtung war jedoch

gegen Ende des vierten Jahrhunderts keineswegs unangefochten.
Die führenden christlichen Schriftsteller, Flieronymus und

Augustin, waren ihre erbitterten Gegner. Sie betonten die
Unvereinbarkeit der klassischen Dichtung mit dem christlichen
Glauben so stark, dass man die Zeit um 400 für die einer
krassen Polarisation zwischen den beiden Kräften hielt. Die
heidnische Aristokratie, die sich mit der klassischen Vergangenheit

Roms identifizierte und den Christen keinen Anteil
daran lassen wollte, und die lautstarken christlichen Schriftsteller,

die die klassische Tradition, in der sie selbst aufgewachsen

waren, bewusst von sich abstiessen, bewirkten zusammen, dass

die moderne Forschung die durch die christliche Senatsaristokratie

und durch Prudentius vertretene christliche Richtung zu
übersehen geneigt war, so dass sich ihr die Entwicklung als



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 357

ein Zickzackweg von Assimilationsversuchen um 350 über
eine Polarisation um 380-400 zu einem Ausgleich zwischen
Klassik und Christentum um 430-450 darstellen konnte,
während die mittlere Periode vielmehr eine Zeit war, in der die
Christen ein sehr verschiedenes Verhältnis zur klassischen
Literatur hatten. Die Auslassungen von Hieronymus selbst
beweisen durch ihre Heftigkeit die Existenz der anders Denkenden.

In Epist. 21, 13, hält er Damasus vor, dass Priester Komödien,

bukolische Liebesgedichte und den Vergil lesen und
schärft ihm ein: daemonum cibus est carminapoetarum. In Epist. 22,

29, erklärt er: quae communicatio luci ad tenebras qui consensus

Christo et Belial quidfacit cumpsalterio Horatius, cum euangeliis

Maro, cum apostolo Cicero und gesteht anschliessend seine eigene
Cicero- und Plautuslektüre und seinen Traum, in dem er
gescholten wird, ein Ciceronianus zu sein. Und in Epist. 5 3 schreibt
er an Paulinus von Nola, dass dieser seine Lektüre auf das

Alte und Neue Testament beschränken solle, was dieser kaum
tat, und dass er nicht an dem schlichten niederen Stil der Bibel
Anstoss nehmen solle, was für einen klassisch gebildeten
Christen wohl möglich war. Als er den unausschöpflichen
Reichtum des Alten und Neuen Testaments rühmt, greift er auch

zu dem defensiven Argument, der Psalmendichter David sei der
christliche Simonides, Pindar, Alkäus, Horaz, Catullus und
Serenus in einem — nötig nur für den, der diese Dichter
vermissen konnte. Das Bedürfnis nach den klassischen Dichtern,
das Prudentius durch seine formverwandte christliche Dichtung
stillen wollte, sieht Hieronymus als durch die Bibel selbst
bereits hinlänglich befriedigt an, wodurch ein Versuch wie der
des Prudentius natürlich überflüssig wird.

Es ist immer aufgefallen, dass Prudentius von keinem der

zeitgenössischen christlichen Schriftsteller der Erwähnung
gewürdigt wird. Das könnte ein Zufall sein, aber vielleicht hat
das Schweigen von Augustin und Hieronymus auch seine

besonderen Gründe. Beide hätten mancherlei Anlässe finden
können, sich zu Prudentius zu äussern. Vielleicht war ihre



35« WALTHER LUDWIG

Einstellung zur klassischen Dichtung, die sie im Laufe ihres
Lebens gewonnen hatten, mit Schuld daran, dass sie es nicht
taten. Ein Augustin, der in De doctrina Christiana die klassische

Dichtung unter den erwünschten Bildungsvoraussetzungen
eines Christen völlig ausser Acht lässt und in den Confessiones

erklärt, die Aeneis sei so schädlich, dass man lieber auf Lesen-
und Schreibenlernen verzichten als sie lesen solle x, und ein

Hieronymus, der in Epist. 107 die Lektüre der heidnischen
Dichter und Prosaiker völlig beseitigen und die Jugend auf die
Lektüre der Bibel sowie einiger orthodoxer Schriftsteller wie
Cyprianus, Athanasius und Hilarius beschränken möchte,
mochten die Wichtigkeit, die Prudentius der heidnischen Dichtung

gerade durch den Akt ihrer Transformation ins Christliche
beilegte, als verhängnisvoll ansehen. Der von der Bibel getragene

Glaube hatte es in ihren Augen nicht nötig, in heidnischen

Dichtungsformen Ausdruck zu suchen. Der Teufelsspeise der
carmina poetarum war damit bereits zu viel Ehre erwiesen. Dazu
kam, dass die Romideologie, die Prudentius verkündet hatte,

410, als Alarich Rom eroberte, gescheitert war und sich spätestens

damals die gefährliche Fragwürdigkeit der Verknüpfung
des Schicksals des römischen Reiches mit dem des Christentums
zeigte. Augustins De civitate Dei löst die beiden voneinander
und übt damit implizit schärfste Kritik an der Position des

Prudentius und der Senatsaristokratie, deren Ideologie er hier
ausgesprochen hatte 2. Die Opposition bzw. Zurückhaltung
der tonangebenden kirchlichen Kreise und die politisch-militärische

Entwicklung in den Jahren 405-410 verhinderten
offenbar eine eindeutig positive Rezeption des prudenzianischen
Werkes unmittelbar nach seinem Erscheinen. Dass es dennoch
nicht verlorenging, dürfte gebildeten christlichen Senatoren,
vielleicht auch lokalem spanischen Interesse zu verdanken sein.

1 Vgl. H. Hagendahl, Augustine and the Latin Classics II (Göteborg 1967), 384 ff.,
und H.I. Marrou, Saint Augustin et la fin de la culture antique (Paris 1938), 339 ff.
2 Vgl. M. Fuhrmann, in Historische Zeitschrift 207 (1968), 559 f., und grundlegend

F.G. Maier, Augustin und das antike Rom (Stuttgart 1935).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 359

Als Prudentius das erste Mal genannt wird, findet Sidonius

Apollinaris seine Werke in der Bibliothek des mit ihm verschwägerten

Tonantius Ferreolus (praefectus praetorio Galliarum 451)
auf dessen Gut in der Nähe von Nimes (Epist. II 9, 4)1. Der
Besitzer war ein Enkel des in Lyon begrabenen Flavius Afranius
Syagrius, der 381, nach anderer Auffassung 382 consul Ordinarius

gewesen war 2. Ausonius hatte ihm Gedichte gewidmet und er
selbst hatte gleichfalls Gedichte geschrieben, die Sidonius noch
kannte. Wenn er nicht selbst bereits Christ geworden war,
dann sicher sein im übrigen unbekannter Schwiegersohn, der
Vater des Ferreolus. Prudentius kann mit Syagrius und seinem

Schwiegersohn bekannt gewesen sein. Jedenfalls gehörten
beide eben der Gesellschaftsschicht an, die auch christianisiert
die klassische Kultur nicht zu verlieren trachtete. In dieser
Familie konnte sich ein Manuskript mit Gedichten des Prudentius

erhalten, wobei jedoch natürlich nicht anzunehmen ist,
dass Prudentius nur durch diese Familie erhalten wurde. In
der Generation des Ferreolus ist der Ausgleich zwischen
Christentum und Klassik erreicht. Prudentius ist in den etwa

fünfzig Jahren nicht nur bekannt, sondern selbst zum christlichen

« Klassiker» geworden. Sidonius nennt seinen Namen
neben Augustin, Varro und Horaz. Die vier Autoren
repräsentieren die christliche und heidnische Prosaiker und Dichter
gleichermassen umfassende Bibliothek. Prudentius hat sich

durchgesetzt. Seine Gedichte stehen nun neben der Civitas Dei,

1 Vgl. K.F. Stroheker, Der senatorische Adel im spätantiken Gallien (Tubingen
1948), 173.
2 Zur Identifizierung des Flavius Afranius Syagrius vgl. zuletzt A.H.M. Jones,
in JRS 54 (1964), 84 f.; J.R. Martindale, in Htstona 16 (1967), 254 ff.; und
J.P. Callu (ed.), Symmaque, Lettres, I (Paris 1972), 231, die ihn fur den Consul

von 382 halten, wogegen A. Demandt, in BysfZ 64 (1971), 38 ff., mit guten
Gründen in ihm den Consul von 381 sieht. Alle stimmen gegen A. Seeck, in
RE IV A 1, 997, darin überein, dass es sich bei ihm nicht um denjenigen Syagrius
handelt, an den Symmachus die Briefe I 94-107 richtete, welcher vielmehr
entweder der Consul von 381 (nach Jones, Martindale und Callu) oder der von 382
(nach Demandt) war. Beide Syagrii stammten aus Gallien und waren wohl nahe
verwandt.



360 WALTHER LUDWIG

dies wohl entgegen den Zielsetzungen Augustins. Andererseits
steht er auch neben Horaz und nicht an Stelle von Horaz.
Wenn es nach Augustin und Hieronymus gegangen wäre,
hätte die Generation des Ferreolus weder Vergil noch Horaz
mehr gelesen, wenn die Intention des Prudentius sich erfüllt
hätte, wären an ihre Stelle seine Dichtungen getreten. Der
klassisch-christliche Ausgleich des fünften Jahrhunderts hat

zur literarischen Koexistenz von Augustin, Prudentius und
Floraz geführt. (Vettius Agorius Basilius Mavortius, der Consul
des Jahres 527, wird Editionen von Prudenz und Horaz
besorgen.)

Die zweite Nennung erfährt Prudentius wenige Jahrzehnte
später durch Gennadius, der um 480 in Marseille die kirchliche
Literaturgeschichte des Hieronymus fortsetzt und dabei auch
Prudentius mit dem nun rühmenden Epitheton saeculari litte-
ratura eruditus unter die Kirchenschriftsteller aufnimmt, unter
denen er von nun an seinen festen Platz hat. Aus der Werkliste
bei Gennadius wird jedoch deutlich, was auch die älteste
erhaltene Handschrift aus dem sechsten Jahrhundert, der
Puteanus (M) bezeugt: Die von Prudentius den Gedichten
gegebene sinnvolle Anordnung wird zum grossen Teil für
unwesentlich gehalten. Der Gesamtplan wird nicht gesehen. Man
scheut sich nicht, die Gedichte nach eigenen Gesichtspunkten
und Bedürfnissen umzustellen. Nur noch das einzelne Gedicht,
nicht mehr das Ganze ist von Interesse.

Doch die Rezeptionsgeschichte soll hier nicht weiter
verfolgt werden. Es kam hier zum Schluss nur darauf an zu zeigen,
dass noch im fünften Jahrhundert Weichen gestellt wurden, die
die Bahnen, in denen sich das Prudentiusverständnis bis heute

bewegte, bestimmten b

'Verschiedene kürzere Fassungen dieser Abhandlung wurden im Herbst 1973
an der State University of New York at Buffalo, 1974 an der University of
Toronto und der Columbia University, 1975 an den Universitäten von Berlin (FU),
Mannheim, Heidelberg, Mainz, Konstanz und Lausanne vorgetragen. Ich benütze
die Gelegenheit für die wertvollen Anregungen zu danken, die mir in den sich
anschliessenden Diskussionen zugingen.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 361

I. p

2. C I 1

3. c 2

4. c 3

5. C 4

6 C 5

7 C 6

00L 7

9. c 8

u0 9

11. c 10

12. C 11

13. c 12

14. H T

15. P A
16 A

17 P H

18 n
19 P Ps

20 Ps

21. P S I •

22. S T

23. P S 2

24 S 2

25. Pe 1

26. Pe z~

27. Pe 3

28. Pe 5

29. Pe 6

30. Pe 7

31. Pe 4

32. Pe 8

33 Pe 9

34. Pe 11

35. Pe 12

36. Pe 13

37. Pe 14
_

38. Pe 10^

Tafel 1 Strakturschema der Gedichtsammlung des Prudentius



WALTHER LUDWIG

2. C 1 ia 4

3- 2 ia 4

4- 3 da 4aa

5- 4 phal

6. 5 ascl min

7- 6 ia 4a

8. 7 ia 6

Si8 sapph str

lo. 9 tr 8A

11. 10 an 4a

12. 11 ia 4

I3- 12 ia 4

Ih
3

25. Pe 1 tr 8A

26. 2 ia 4

27. 3 da 4aa

28. 5 ia 4

29. 6 phal

3°. 7 glyc

31. 4 sapph str

32. 8 da 6/ pent

33. 9 da 6/ ia 6

34. Ii da 6/ pent

35. 12 archil/ ia 6A

36. 13 archil

37. 14 alc

38. 10 ia 6

Tafel 2: Metrisches Schema des Cathemerinon und des Peristephanon



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 363

1. P glyc/ ascl min/ ascl mai

2. -13.

C

14. HT da 6

15. PA ia 6/ ia 4

16.

17. PH ia 6

18.

19. PPs ia 6

20.

21. PSi ascl min

22.

23. PS2 glyc

24-

25.-38.

Pe

Tafel 3:

39. H tr 4A/ ia 6A

Metrisches Schema der Praefationes und des Epilogus



}64 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Herzog: Die Grundthese W. Ludwigs setzt einen poetischen
Plan von Seiten des Autors, setzt zumindest ein ästhetisches Bewusst-
sein des Prudentius vom Kontrast- und Integrationscharakter eines

christlichen Poesie-Corpus voraus. Ist es möglich, Spuren eines

solchen Bewusstseins im Werk selbst wiederzufinden und so die

These zu bekräftigen? Ich meine, dass Prudentius in der Tat unter
der Hülle poetologischer Metaphorik (Gattungen Musikinstrumente)

auf eine umfassende Ersetzung der alten poetischen Gattungen
durch christliche Poesie angespielt hat: so in C'ath. 3, 26 ff., am Beginn
von Cath. 9, vor allem aber in Apoth. 147 ff. und 376 ff. An der

letztgenannten Stelle liegt geradezu ein Programm der

Gattungsusurpation (nach dem « Verstummen » der alten Poesie) vor, das bis

ins Einzelne ausgeführt ist (vgl. v. 390) und seine imitative Krönung
durch die Verblendung eines Horaz- und eines Vergilzitats (v. 393 f.)
erhält.

M. Fontaine: Que Prudence n'ait pas explicitement mentionne la

Psychomachie dans le passage celebre de sa Preface ou il a trace le

programme de son ceuvre poetique, est tres genant si, avec vous,
on fait de ce poeme le centre absolu de l'ordonnance de son ceuvre:
c'est comme une cathedrale dont les quatre piliers du carre du

transept — en l'occurrence les quatre poemes epiques: Ham.,

Apoth. et C. Symm. I-II — ne soutiendraient pas la tour-lanterne

couronnant l'edifice.

M. Fuhrmann: W. Ludwig hat die interpretatorische Crux von
v. 37 ff. der Praefatio (des Gesamtwerks) verblüffend einfach gelöst:
es ist ja nur konsequent, dass auf ein allegorisches (d.h. spirituelles,
gewissermassen über allem Konkretem schwebendes) Epos nicht
konkret, sondern allegorisch verwiesen wird: die Psychomachie stellt
keinen besonderen Sachverhalt innerhalb des christlichen Lehrge-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 365

bäudes dar: sie durchdringt alles, sie ist universal. Folglich durfte
sie auch im « Katalog » der Werke nicht als besonderer Sachverhalt

in Erscheinung treten. Mit der allegorischen Erwähnung des ersten
und des letzten Zweikampfes ist das ganze Epos angekündigt;
hiergegen lässt sich auch nicht einwenden, dass so die Schilderung
des Tempels, welche die Psychomachie krönt, unberücksichtigt
bleibe: dieser Tempel ist ja seinerseits mit dem Sieg der Tugenden
identisch; er stellt innerhalb der Psychomachie keinen besonderen

Sachverhalt dar, sondern ist so etwas wie eine Allegorie der Allegorie.

M. Ludwig: Der strukturelle Plan des prudenzischen Sammelgedichts

ist am Text selbst aufzeigbar. Die Frage, wie und wann er
zustande gekommen ist, eine Frage, die sich bei allen derartigen
dichterischen Plänen stellt, lässt sich verständlicherweise wesentlich
schwerer und nicht in allen Punkten mit Sicherheit beantworten.
Es steht fest, dass der « Plan » den Einzelgedichten von Prudentius
nicht am Ende sozusagen übergestülpt wurde. Metrum und Thematik
vieler Gedichte ist, wie ich in meiner Analyse zu zeigen suchte,
bereits in Hinsicht auf den Plan gewählt. Andererseits ist natürlich
auch nicht anzunehmen, dass der Plan bei Prudentius am Anfang
gestanden hätte. Prudentius wird manche Einzelgedichte verfasst

haben, ehe er seinen grossen Strukturplan konzipierte. Dieser mag
bis zu seiner endgültigen Fassung auch mehrfach geändert worden
sein. Es ist ferner möglich, dass aus bestimmten Anlässen unabhängig
entstandene Gedichte nachträglich in die Gesamtkonzeption
eingebracht und unter Umständen in Hinsicht auf den Plan noch

revidiert wurden. Die Praefatio wurde sicher erst zu einer Zeit
verfasst, als der allgemeine Strukturplan nicht nur in thematischem

Sinne festlag. Das Metrum der Praefatio mit seinen Bezügen zu den

Metren des Epilogus und der Epenpraefationen dürfte erst gewählt
worden sein, als Prudentius sich auch sozusagen über den metrischen

Stellenwert, den die Praefatio innerhalb des Ganzen haben sollte,
im klaren war.

M. Herzog: Insbesondere die nach Ludwig symmetrisch
angeordnete zentrale « Epengruppe» von Ham. bis C. Symm. gibt zu



366 DISCUSSION

der Frage Anlass, ob die These von der sowohl sorgsam geplanten
wie mit ihren Einzelwerken die antiken Gattungen kontrastierenden

« Super-Poesie» nicht unter beiden Aspekten stärker differenziert
werden muss: 1) Die Edition von 405 ist zweifellos nicht nur
Ausführung eines vorgefassten Schemas, sondern stellt mit Sicherheit

aus aktuellen Anlässen, in einer bestimmten poetischen Entwicklung
Entstandenes zusammen. Andererseits vermag die These Ludwigs
durchaus eine neue Antwort auf die oft beobachtete « Inaktualität»
mancher prudentianischen Werke zu geben. Man wird also vor 405

mit einem längeren Nebeneinander von « Plan» und wechselnden

Anstössen zu rechnen haben; 2) es ist der prudentianischen Poesie

eigentümlich, dass sie in den meisten Fällen — im Gegensatz z.B.

zu Paulinus von Nola — nicht mehr die alten poetischen Gattungen
durch entsprechende «neue» Reprisen beantwortet, sondern die

Rezeption in Form von Gattungsmischungen innerhalb der Grenzen
eines Werks vollzieht.

M. Fontaine: L'admirable architecture, dont vous avez montre
de maniere quasi convaincante toutes les symetries raffinees et les

correspondances de detail, jusque dans le choix des metres, nous

presente un plan spatial et statique que votre tableau final resume

tres clairement. Mais il faut passer dans le domaine dynamique du

temps, passer, pour ainsi dire, de l'architecture ä la musique, pour
poser le probleme fondamental: celui de la signification d'une teile

ordonnance. Le projet global de celebration spirituelle que precise
la Prfiace invite ä se demander dans quelle mesure l'ordre des diffe-

rents poemes reflete un itineraire interieur reel, ou recompose par
le poete, avec des intentions precises. Sa longue melodie poetique
doit-elle etre entendue comme une sorte de methode spirituelle, dont
les differents poemes marqueraient les etapes, dans un ordre reflechi,
et done sans interversions possibles? Quelle est la signification de

cet ordre, si on le considere non seulement dans son ensemble,
mais aussi ä chacune de ces etapes et dans l'enchainement de celles-ci

M. Ludwig: Es ist wichtig neben der Tektonik des prudenzischen
Werkes an die ihm immanente Progression zu denken. Der tek-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 367

tonische Gesichtspunkt stand bei meiner Untersuchung im Vordergrund.

Damit sollte aber auch einem detaillierten Studium der

sinnvollen Progression innerhalb des Werkes der Boden bereitet
werden. Ich bitte dazu meine ergänzungsbedürftigen Hinweise oben

zu vergleichen.

M. Cameron: The pattern you have discovered cannot be ignored
or denied, but one might still ask whether you are quite justified in
calling the oeuvre of Prudentius as a whole on "Supergedicht".
Might it not be considered just an elegant, logical, and particularly
happy method that he hit upon for arranging what material he had

Does the whole really gain from the perception of precisely this

interrelationship of its parts Is it inevitable, for example, that the
Contra Symmachum comes after rather than before the Psychomachia?

M. Ludwig: Ich sollte wohl ausdrücklich sagen, dass ich zu dem

Terminus « Supergedicht» gegriffen habe, um mit diesem

Neologismus auf provokative und etwas scherzhafte Weise auf die Tatsache

aufmerksam zu machen, dass die Gedichte des Prudentius, vom
Dittochaeon abgesehen, zusammen eine künstlerische Einheit
darstellen. Der Nachweis ihrer bisher übersehenen Tektonik scheint mir
ein wichtiges ästhetisches Phänomen zu betreffen, in seiner Art
ebenso bedeutsam wie die rhytmische Struktur eines Verses oder

die eines Einzelgedichts. In ähnlicher Weise kann es in anderen

Kunstwissenschaften von Interesse sein, die Struktur einer

symphonischen Komposition oder die einer barocken Städteplanung zu

erfassen. Dass Prudentius seinen strukturellen Plan nicht erst fasste,

um das Material, das er schon hatte, elegant zu arrangieren, scheint

mir nach allem evident.

M. Herzog: Wie wenig zufällig die Komposition der zentralen

« Epengruppe » wie überhaupt der von Ludwig überzeugend dargestellte

Gesamtaufbau des Werkes sind, zeigt ein kurzer Blick auf
die m.W. bisher noch nicht erkannte Integration des heils- und

weltgeschichtlichen Ablaufs in die prudentianische Werkfolge. In



368 DISCUSSION

Cath. gibt es nur die vor- bzw. transhistorische Beziehung des

Einzelnen zu biblisch-sakramentalen Spiritualisierungen; die biblische
Geschichte beginnt in Apoth. (noch zumeist als Beleg) und Ham.

(oft schon als Erzählung) — es ist charakteristisch, dass

Weltgeschichte nur in einem Exkurs von Apoth., und hier nur bis zum
letzten paganen Kaiser, auftaucht (v. 449 ff.); die zentrale Psych.

lässt die biblischen, in ihrer Spiritualisierung « zeitlos » gewordenen
Figuren und Ereignisse durch die Einführung der Personifikationen,
unter ihnen der cultura veterum deorum, in ihrer Identität mit der

irdischen Geschichte hervortreten; C. Symm. und Perist. entfalten
dann diesen « subskripturalen» politischen Geschichtshorizont in
der zweiten Hälfte des Gesamtwerks bis zur Eroberung des Römischen

Reichs durch die Märtyrer und bis zur Einmündung des

christlichen Roms in die Eschatologie (C. Symm. II).

M. Fuhrmann: Die Hauptthese W. Ludwigs überrascht, und man

fragt sich: gibt es Analogien, die es gestatten, das « Supergedicht»
des Prudenz aus der ein wenig misstrauisch stimmenden Isolation
zu befreien, in der es zunächst, bei der ersten Bekanntschaft mit
dieser These, erscheint? Es wäre banal, lediglich auf einen
allgemeinen Zug des Zeitalters (der Spätantike) hinzuweisen: auf das

allenthalben bemerkbare Bestreben, Synthesen herzustellen, also auf
die Enzyklopädien und Anthologien, z.B. auf das Corpus Iuris, das

man ja wohl durchaus als ein «Super-Rechtsbuch» bezeichnen

könnte.
Herr Ludwig konstatiert bei Prudenz einen dreigliedrigen Plan:

tägliches Leben des Christen (Cathemerinon), christliche Lehre

(epische Gedichte), Vollendung christlichen Daseins (Peristephanon).

In diesem Zusammenhang kann man vielleicht an eine Gründerfigur
der christlichen Literatur erinnern, an Klemens von Alexandrien.
Das dreigeteilte Hauptwerk des Klemens beginnt mit dem Protrep-
tikos, setzt sich fort im Paidagogos und endet mit den Stromateis. Der
Protreptikos soll den Leser vom Heidentum abwenden, der Paidagogos

ihn in das neue, christliche Leben einführen; die Stromateis haben

die Aufgabe, ihm so etwas wie eine wissenschaftliche (theoretische)



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 369

Kenntnis der christlichen Lehre zu vermitteln. Klemens war nicht
so naiv, anzunehmen, die drei Werke könnten diese Zwecke
unmittelbar, sozusagen als Imperative des Präsens, erfüllen — er

setzte vielmehr einen Leser voraus, der bereits Christ war, der somit
während der Lektüre seinen Lebensgang wiederholen, im geistigen
Nachvollzug die gelebte Wirklichkeit bekräftigen und zu Ende
führen sollte. Auch in diesem Punkt — der wiederholenden,
bekräftigenden Funktion des Literaturwerks — scheint eine

Übereinstimmung mit Prudenz zu bestehen; von der Hamartigenia z.B.
lässt sich schwerlich behaupten, dass sie, indem sie Tertullians
Schrift Adversus Marcionem aufgreift, von aktuellen Problemen

handelt, und auch das Werk Contra Symmachum wäre — etwa zwei

Jahrzehnte nach dem Brief des Ambrosius — herzlich überflüssig
gewesen, wenn es einem unmittelbar praktischen Zweck hätte dienen

wollen.

M. Duval: Dans ce debat sur les differents moments de la

construction ou de l'assemblage de cette architecture gigantesque, il
faut donner une grande place aux Prefaces. Elles organisent l'ceuvre.

Elles creent des symetries. Elles ont tres vraisemblablement ete

composees en un second temps. On trouve dans la correspondance
d'Ambroise une tentative analogue de grouper en un corpus ce qui
a d'abord ete congu de maniere autonome. J. P. Mazieres a montre

que cela obeissait ä une architecture fondee, entre autres, sur des

valeurs numeriques (« Un principe d'organisation pour le recueil des

Lettres d'Ambroise de Milan», in Ambroise de Milan. ATIYIe Cente-

naire de son election episcopale (Paris 1974), 199-218). L'idee est dans

l'air. Elle est d'ailleurs tres ancienne.

M. Paschoud: L'ceuvre de Prudence ne constitue pas seulement

la recuperation par les chretiens de la poesie profane sous toutes ses

formes, mais aussi la recuperation de l'ideologie imperiale de Roma

aeterna. Le point de rencontre, de croisement de ces deux traditions,
revivifiees et christianisees, peut etre localise en C. Symm. I 542

limperium sine fine docet), qui demarque Verg. Aen. I 279: imperium



37° DISCUSSION

sine fine dedi. Apres Ambroise, Prudence reprend et exprime de maniere

encore plus frappante l'ideal du Romanus et Christianus. Ce sont
surtout les deux livres Contre Symmaque et VHymne ä saint Laurent

qui sont significatifs ä cet egard. Je voudrais aussi rappeler le röle

que jouent dans la podsie de Prudence les deux apotres Pierre et

Paul, les Romulus et Remus chretiens, qui apparaissent symetrique-
ment au premier vers des deux prefaces de la Rtponse ä Symmaque.

Comme je l'ai dejä dit ailleurs (Roma aeterna (Rome 1967), 223 sqq.),
je ne crois pas du tout que le Contre Symmaque soit un poeme d'actua-

lite, ou du moins d'actualite immediate, et qu'il reagisse ä une
nouvelle tentative de l'aristocratie romaine de retablir l'autel de la

Victoire. Ce poeme est l'aboutissement de l'itineraire spirituel de

Prudence, et il repond ä un besoin qui se fait jour dans les premieres
annees du Ve siecle; le conflit entre Symmaque et Ambroise n'y est

pas repris, mais depasse, l'ideal politique romain y est reconcilie

avec la doctrine chretienne, puis absorbe au point d'en devenir un
important element constitutif. Saint Augustin ne s'est jamais exprime
sur Prudence; son silence peut avoir de multiples motifs; on tiendra

pour le moins pour certain qu'Augustin a totalement desapprouve
la prise de position politique de Prudence, qu'il est en somme

possible de qualifier comme exprimant l'une des formes les plus

integristes de la theologie politique d'Eusebe de Cesaree.

M. Cameron: Ought we not to look at Prudentius a little more closely

against his immediate literary context? The precise relationship of
all of Prudentius' poems to all of Claudian's cannot be determined,
but some were certainly written after (cf. Appendix B of my Claudian

(Oxford 1970), 467 sqq.). Now whether or not Claudian himself

really was paganus pervicacissimus, his arrival, first at Rome and then
at court, represented a sudden and spectacular explosion of classicising

poetry in full pagan panoply such as had not been seen for
centuries. It must have posed cultivated Christians with the problem
of classical culture in a dangerously attractive form. It would of
course be absurd to suppose that Prudentius took up his pen just
to provide a Christian counterpart to Claudian, but he must in fact



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 371

have been writing for much the same public and cannot have been

very happy at Claudian's success. The converted Rome of C. Sjmm.

II is surely a deliberate transformation of the pagan figure who
flits through so many of Claudian's poems, and there may be other
illustrations.

M. Herzog: Die naheliegende Deutung des prudentianischen
Werks als Responsion auf die claudianische Herausforderung, auf
die «Erneuerung» der römischen Poesie in den neunziger Jahren,
verkürzt die Prudentius zukommende Perspektive zu sehr. Denn
Prudentius wie Claudian steht — und zwar mit seinen

Kontrastexperimenten etwas früher einsetzend — Paulinus von Nola zur
Seite. Die christliche Poesie folgt, auch in der nachweisbaren Beziehung

von Prudentius zu Paulinus, eigenen Entwicklungsphasen.
Man sollte bei der (zutreffenden) Annahme eines gemeinsamen

claudianisch-prudentianischen Lesepublikums sich dieser

Entwicklungsphasen christlich-lateinischer Poesie seit dem Anfang des 4. Jh.
bewusst bleiben.

M. Schmidt: Beziehen Sie sich bei Ihrer insgesamt überzeugenden,

ja suggestiven These, Prudenz habe mit seinem Werk der heidnischen

Dichtung Konkurrenz machen wollen, nicht zu sehr auf den Hintergrund

der Schule? Zwar ist richtig, dass etwa durch Vorreden zu
Kommentaren einzelner Texte (Donat zu Vergil und Terenz) das

Gattungsbewusstsein geschärft worden sein mag; der Abschnitt De

poematibus bei Diomedes steht allerdings unter den zahlreichen

spätantiken artes ganz vereinzelt da, und seine auf Varro zurückgehende

Anordnung lässt wohl kaum einen Schluss darauf zu, in
welcher Reihenfolge die Gattungen als solche, wenn überhaupt,
behandelt wurden. Der eigentliche Bezugspunkt dürfte indes die

kontemporäre säkulare Poesie gewesen sein, das Epigramm (vgl.
Perist. 8), das Reisegedicht (vgl. Perist. 9 und Ausonius' Mosella),

der Mimus (Perist. 12) und das carmen tragicum (Perist. 10).

M. Ludwig.: Beim Zitat von Diomedes kam es mir nicht auf die
o

Reihenfolge, in der die Gattungen dort präsentiert werden, sondern



372 DISCUSSION

nur darauf an, dass spätrömische Grammatiker offenbar die

Dichtungen nach Gattungen traktierten und auf diese Weise zu dem

«Gattungsbewusstsein» des Prudentius beitragen konnten. Da

Quintilian ja auch die Literatur nach Gattungen abhandelt (worin er

meiner Meinung nach Nachfolger gehabt haben dürfte), hielt ich
eine Unterrichtung über Dichtungsgattungen während der
grammatischen und rhetorischen Schulung eines Prudentius für
wahrscheinlich. Neben den durch die Schule erstmals vermittelten
Klassikern waren sicherlich auch die zeitgenössischen Dichtungen
für das prudenzische Dichten von Bedeutung.

M. Schmidt: Ich meine, dass Sie auch das Catull-Corpus nicht
als scheinbare Ausnahme von Ihrer Regel der «bewussten

Zusammenordnung gattungsmässig verschiedener Dichtungen zu einer

höheren literarischen Einheit» durch Prudenz gelten zu lassen

brauchten. Für eine Rolle ist es offensichtlich zu lang, und eine

Separierung von Polymetra und Epigrammen ware, verglichen mit
anderen Gedichtbüchern in der neoterischen Tradition (Priapea,

Martial, Statius' Silveri), eine Singularität. Wie von Ihrer These

Licht auf die wohl spätantike Kompilation des Corpus fällt, auf die

Entmischung der metrisch variierenden Kleingedichte und
Zentralposition der carmina maiora, so darf zu Prudenz auf der anderen

Seite die Frage gewagt werden, ob er bei seiner Gesamtstruktur, die

im Überblick von der Präfatio bis zum Epilog zu rezipieren war,
nicht von der relativ neuen technischen Möglichkeit des Buches

(Codex) bewusst Gebrauch gemacht hat.


	Die christliche Dichtung des Prudentius und die Transformation der klassischen Gattungen

