Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Die christliche Dichtung des Prudentius und die Transformation der
klassischen Gattungen

Autor: Ludwig, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660954

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660954
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

%8

WALTHER LUDWIG

DIE CHRISTLICHE DICHTUNG DES
PRUDENTIUS UND DIE TRANSFORMATION
DER KLASSISCHEN GATTUNGEN

Die Werke des Prudentius sind nicht mehr Stiefkinder der
Philologie. Die Forschung der beiden letzten Jahrzehnte hat
das literarische Verstindnis der Dichtung ausserordentlich ge-
térdert. Monographien, Rezensionen, Aufsitze und Kommen-
tare lieferten wichtige Interpretationen, die auch die poetische
Konzeption des Prudentius, sein Verhiltnis zur klassischen
lateinischen Dichtung und das Besondere seiner literarischen
Leistung immer deutlicher erkennen liessen. In dem folgenden
Beitrag hoffe ich durch neue Beobachtungen und Uberlegungen
das bisher erschlossene Bild zu kldren, zu berichtigen und zu
erganzen.

Begonnen sei mit einer Feststellung, die mir von zentraler
Wichtigkeit zu sein scheint. Alle iberlieferten Werke des
Prudentius mit Ausnahme der Epigrammsammlung, die unter
dem Titel Dittochaeon bzw. Tituli Historiarum auf uns gekommen
ist, sollen eine grosse kiinstlerische Einheit bilden, in der
christliche Gegenstiicke zu nahezu allen klassischen Dichtungs-
gattungen gefunden werden kénnen. Das eben ausgenommene
Dittochaeon, eine Sammlung von 48 Vierzeilern, die 24 Szenen
des _Alfen und ebensoviele des Newen Testaments beschreiben,
gehort nicht zu dieser poetischen Grosskomposition, obwohl



304 WALTHER LUDWIG

es in unseren Ausgaben meist vor den « Epilogus» gesetzt ist,
und zwar erstens, da die Praefatio, die ex- oder implizit das
Programm aller anderen Werke ankiindigt, keine irgendwie
geartete Anspielung auf das Ditfochaeon enthilt, und zweitens,
da dieses auch strukturell mit keinem der anderen Gedichte
verbunden ist, wihrend jene alle, wie sich im weiteren zeigen
wird, in ein in sich geschlossenes Bezugssystem eingeordnet
sind. Das Dittochaeon ist eine fiir sich stehende kiinstlerische
Einheit, die unabhingig von den anderen Gedichten und nicht
notwendigerweise nach diesen entstand. Denn die Sammlung
der anderen Gedichte stellt eben nicht die 405 herausgegebenen
« Gesammelten Werke » des Prudentius dar, vielmehr wutde sie
404 oder 405 von Prudentius als eine literarische Einheit mit
einer spezifischen thematischen und formalen Struktur vet-
offentlicht (die Moglichkeit, dass einzelne Gedichte vorher
gesondert verdffentlicht worden waren, sei damit nicht grund-
sdtzlich ausgeschlossen).

Diese Gedichtsammlung stellt den in seiner Art einzigen
Versuch eines christlichen Dichters dar, det von vielen seiner
Zeitgenossen immer noch bewunderten und in der Schule
immer traktierten heidnischen Dichtung ein grosses « Supet-
gedicht» entgegenzusetzen, das unter anderem zeigen sollte,
dass die heidnischen Dichtungsgattungen verwandelt und als
christliche Gattungen wiedergeboren werden koénnen. Zu
diesem Zweck sind die christlichen Gegenstiicke zu einem
komplexen strukturellen Gefiige zusammengeordnet, wodurch
sie zu Teilen eines poetischen Ganzen geworden sind, odetr
anders ausgedriickt, die Gedichte sind, wenigstens zum grossten
Teil, bereits im Hinblick aufeinander verfasst, einem absichts-
reichen Schema gemiss zusammengestellt und dem gemein-
samen Ziel des Ganzen, dem Preis Gottes, untergeordnet
worden. Prudentius gibt ein christliches mythologisches Epos,
christliche Lehrepen, christliche Lyrik, Hymnen und Epinikien,
eine christliche Elegie und ein christliches Epigramm, einen
christlichen Mimus und sogar eine christliche Tragodie. Der



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 305

wesentliche kunstlerische Unterschied zwischen diesen Ge-
dichten und ihren gattungsmissigen heidnischen Vorgingern
ist nicht nur die neue christliche Sinngebung, sondern auch
ihre Koordinierung zu einer grosseren kiinstlerischen Einheit,
ihre Subordinierung unter eine geschlossene literarische Struk-
tur. Nirgends in der lateinischen und griechischen Literatur
vor Prudentius finden wir einen Dichter, der Epen und lyrische
Gedichte oder ein Drama und Elegien oder Satiren und Oden
in der Art zusammenkomponierte, dass sie eine in sich ge-
schlossene literarische Finheit bilden sollten. Natiitlich gab es
schon frither eine Kreuzung und Mischung der Gattungen
dergestalt, dass eine Dichtung Stilelemente in sich aufnahm,
die vorher in einer anderen Dichtungsgattung zu Hause ge-
wesen waren. So brachte Ovid in seine Metamorphosen Tra-
godienhaftes und Elegisches ein, aber das Ganze blieb doch ein
hexametrisches Epos. Auch Prudentius setzt solche Mischungen
in starkem Masse fort, wenn et zum Beispiel Bukolisches in
einen Hymnus, Satirisches in ein Lehrepos einfithrt . Worauf
es hier jedoch im Augenblick ankommt, sind nicht Gattungs-
mischungen innerhalb eines Gedichts, sondern die bewusste
Zusammenordnung gattungsmissig verschiedener Dichtungen
zu einer hoheren literarischen Einheit. Horaz schrieb zwar in
einer Periode seines Lebens Saziren und in einer spiteren Oden,
und es ist moglich, gewisse gemeinsame Ziige in den Satiren
und den Oden zu entdecken. Aber es ist wichtig, dass Horaz
die zwei Biicher der Satiren und die beiden Odensammlungen
als eigenstindige kiinstlerische Einheiten schuf, die fiit sich
betrachtet werden konnen und sollen. Die Sammlung des
Catull bildet nur eine scheinbare Ausnahme von der vorher
aufgestellten Regel. Wenn wir annehmen, dass sie von ihm
selbst stammt, so ordnete er offenbar seine Gedichte nach

1Vgl. zu diesem Aspekt jiingst J. FonTaINE, « Le mélange des gentes dans la
poésie de Prudence », in Forma Futuri. Studi in onore del Cardinale Michele Pellegrino
(Totino 1975), 755 fI.



3006 WALTHER LUDWIG

Metrum und Linge in drei Gruppen und innerhalb der Gruppen
teilweise auch nach gewissen thematischen Gesichtspunkten.
Aber er schrieb die gattungsmissig teilweise verschiedenen Ge-
dichte nicht in der Absicht, dass sie am Ende die konstitu-
ierenden Teile eines kiinstlerischen Ganzen sein sollten, und er
schrieb auch nicht in Gattungen, die ihren Bildegesetzen zufolge
diametral auseinander liegen, obgleich zugestanden werden
muss, dass seine Sammlung Disparateres vereinigte, als es sich
die Dichter der augusteischen Zeit erlaubten. Formen, die zu
prinzipiell verschiedenen poetischen Gattungen gehoren, wet-
den in klassischer Zeit in aller Regel jedenfalls nicht zu lite-
rarischen Superstrukturen zusammengestellt. Doch das ist
genau das, was Prudentius tat. In seinem Bestreben, mit den
klassischen Dichtern zu konkurrieren, schuf er so ein durchaus
unklassisches Werk. Die fiir sich existierenden klassischen
Gattungen mit ihren verschiedenen Funktionen sind zu konsti-
tuierenden Teilen eines grosseren Ganzen geworden, in welchem
sie jetzt alle dem gemeinsamen Thema und dem letzten Zweck
des Werkes dienstbar geworden sind *.

Das soeben thesenhaft und summarisch Festgestellte soll
durch eine Analyse des Werkes veranschaulicht und im ein-
zelnen aufgezeigt werden. Zugleich stellt sich die Frage, wie
Prudentius zu dieser eigentiimlichen poetischen Konzeption
kam und wie sie verstanden und aufgenommen wurde.

Es darf kurz daran erinnert werden, dass die frithesten
Christen im Glauben, das Ende der Welt sei nahe und es kidme

1 Grundsitzlich im selben Sinn erklirte beteits W. SteIDLE, « Die dichterische
Konzeption des Prudentius und das Gedicht Contra Symmachum», in I7Chr 25
(1971), 246: « Wenn bei Prudentius ganz verschiedene Gattungen als Glieder
eines als Einheit angesehenen Ganzen zusammengestellt werden, so liegt in noch
hoherem Masse als in der Vermischung verschiedener Stilelemente in den ein-
zelnen Werken und in der Einwirkung ganz verschiedener Vorbilder nebenein-
ander ein durchaus unklassisches Gestaltungsprinzip vor. In der klassischen
Poesie werden verschiedene Dichtungsformen niemals als Teile eines im Grunde
einheitlichen Ganzen zusammengeordnet ».



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 307

allein darauf an, ihre Seelen durch den Glauben an Christus zu
retten, keinerlei Interesse an den Feinheiten einer hoheren
Kultur hatten, zu der ihnen infolge ihrer niederen sozialen
Herkunft meist ohnehin der Zugang fehlte. Als im Laufe des
zweiten Jahrhunderts Rémer von hoherer Bildung den christ-
lichen Gemeinden des Westens beizutreten begannen, war die
Dichtung der alten Welt mit das Erste, was sie von sich zu
weisen hatten, die frivolen und siindhaften Liebeselegien, die
Epen mit ihten monstrésen Mythen {iber heidnische Dimonen
und vor allem die unmoralischen, mit teuflischen Kulten ver-
bundenen Theaterauffithrungen. Als Christen vermissten sie
diese Dinge auch nicht, und so kam keiner auf die Idee, christ-
liche Texte in den iiberholten und verachteten Formen zu
schaffen. Doch die eschatologische Vernachlissigung der Welt
wurde, wenigstens teilweise, allméhlich durch weltliche Inte-
ressen ersetzt, nachdem seit Konstantin dem Grossen die Zu-
gehorigkeit zur christlichen Kirche mehr und mehr eine Be-
dingung weltlichen Erfolges geworden war. Jetzt, im vierten
Jahthundert, wurden auf Befehl der Kaiser christliche Kirchen
gebaut, die in ihrem grandiosen Bau und ihrer Pracht die alten
Tempel in den Schatten stellen sollten, und der gebildete
Christ konnte bedauern, dass die Ewvangelien in einem so unge-
bildeten Stil geschrieben waren und dass sie als Christen nichts
vorzuweisen hatten, was sich mit dem « heiligen» Buch der
heidnischen rémischen Kultur, mit Vergils Aeneis, vergleichen
liess, fiir die sie selbst ihte Bewunderung kaum unterdriicken
konnten, selbst wenn sie es vetsuchten. Was man brauchte,
war ein christliches Epos — und mehrere Christen versuchten
auszuhelfen.

Der erste Gedanke war, Aeneas durch Jesus zu ersetzen und
in vergilischen Hexametern das Leben des Heilands nachzu-
erzihlen. So verfuhr um 330 der spanische Presbyter Juvencus
in seinen Ewvangeliorum libri I/, der sein Werk im Prolog stolz
mit den Epen Homers und Vergils vergleichen konnte. Andere



308 WALTHER LUDWIG

machten sich an Teile des .A/ten Testaments *. Aber das biblische
Epos hielt den Dichter notwendig am engen Ziigel, es kam zu
Konflikten zwischen dem nétigen Anschluss an die Heilige
Schrift und der vergilisch geprigten Ausdrucksweise, und in
einem Epos iiber das Leben von Christus musste ein mit dem
antiken Epos vertrauter Leser immer etwas vermissen, was
ihn bei der Lektiire heidnischer Epen immer gefesselt hatte,
so dass er es fiir ein notwendiges Element jeder epischen Poesie,
vom Lehrepos abgesehen, zu halten geneigt war, nimlich die
Erzihlung grosser Kimpfe zwischen Kriegern von heroischet
Statur. Das Problem, das sich stellte, war, wie ein wahrhaft
christliches Epos solche Kampfszenen enthalten und dennoch
ein christliches Epos bleiben konnte.

Prudentius gelang in det Psychomachie die Quadratur des
Kreises, indem er eine ihm aus der Bibelexegese vertraute
Methode anwendete. Er nahm den Kampf allegorisch und
erzihlte die siegreiche Schlacht der sieben personifizierten christ-
lichen Tugenden gegen die sieben ihnen entgegenstehenden
Laster (Ps. 21-725). Der Umstand, dass man zur Zeit des
Prudentius auch begann, die Aeneis ihrerseits allegorisch zu
interpretieren, diirfte bei seinem Schritt zum allegorischen Epos
mitgewirkt haben ®. Es ist bekannt, dass die Handlung der
Psychomachie auf einer psychologischen, einer ekklesiologischen
und einer eschatologischen Ebene interpretiert werden kann 2.
Die Vethertlichung kriegerischer Akte war auf diese Weise
gerechtfertigt, und Autor wie Leser konnten die Beschreibung

1Vgl. zum Bibelepos jetzt R. HErzoG, Die Bibelepik der lateinischen Spdatantike.
Formgeschichte einer erbaulichen Gattung 1 (Munchen 1975); zu Juvencus besondets
auch P.G. van der Nar, « Die Praefatio der Evangelienparaphrase des Juvencus »,
in Romanitas et Christianitas. Studia lano Henrico Waszink ... oblata (Amsterdam/
London 1973), 249 ff.

2Vgl. J. Stroux, in Philologus 86 (1931), 363 ff., zur allegorischen Deutung
Vergils zur Zeit Augustins, ausserdem allgemein P. COURCELLE, « Interprétations
néo-platonisantes du livre VI de I'Enéide», in Entretiens Fondation Hardt 3
(Vandceuvres 1957), 95 ff.-

8Vgl. Cht. GNiLKA, Studien zur Psychomachie des Prudentius (Wiesbaden 1963).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 309

grausamer Schlachtszenen ohne Schuldgefiihl geniessen. Dem
Sieg der Tugenden folgen als zweiter Teil der Etrzihlung ein
hymnischer Preis des Friedens und die Auflorderung, Gott
einen Tempel zu bauen, gesprochen von Concordia und Fides,
die als letzte bzw. erste der Tugenden den Kampf gegen die
Laster bestanden hatten (Ps. 726-822), worauf sich als dritter
Teil eine Beschreibung des prichtigen Tempels, den die Tu-
genden bauen, anschliesst (Ps. 823-887). Prudentius nahm hier
die Beschreibung des himmlischen Jerusalem in detr Offenbarung
des Jobannes zum Model. Sapientia, das heisst Christus, sitzt im
Zentrum des Bauwerks, das ein Symbol des femplum mentis, der
Kirche und der kommenden neuen Welt zugleich ist. Prudentius
hatte damit auch ein zweites typisches Element des heidnischen
Epos, die Ekphrasis in Gestalt der Tempel- oder Palastbe-
schreibung, in sein Gedicht aufgenommen. Die Psychomachie ist
seine Antwort auf Vergils Aeneis. Sie soll sozusagen eine
christliche Aeneis sein, wo Kampf und Sieg der christlichen
Tugenden zur Errichtung des Hauses Gottes fithren, wihrend
bei Vergil die Kimpfe des Aeneas den Weg zur Griindung
Roms offneten. Die Parallele wiirde nech enger, wenn die
Grundgedanken der bei Fulgentius vorliegenden Allegorese, die
sicher ilter als Fulgentius sind, in die Zeit des Prudentius zu-
rickgehen. Der Weg des Aeneas symbolisiert dort den Weg
des Menschen zut perfectio, der iiber die Uberwindung von Un-
wissenheit, Hochmut, Lust, Habsucht, Fressgier, Trunksucht,
Neid, Faulheit, Gottlosigkeit und wilder Wut zum Sieg der
virtus und sapientia fuhrt *. Auf den Anspruch der Psychomachie,
ein christliches Analogon zur Aeneis zu sein, deutet jedenfalls
bereits iht erster Vers (Christe, graves hominum semper miserate
labores), der, wie bekannt, wortlich aus dem Munde des Aeneas

1 Fulgentius riickt ohnehin zeitlich nidher an Prudentius heran, wenn seine
Datierung auf etwa 410-439 zutrifft, fiir die sich Eleanor L. WiMETT in einem
Vortrag auf dem Jahreskongress der American Philological Association in
Washington D.C. am 29. Dezember 1975 (Zhe two Fulgentii : An attempt at dating
the Mitologiarum Libri tres) mit guten Griinden einsetzte.



310 WALTHER LUDWIG

genommen ist mit Ausnahme der Anrede an Christus, der
Apollo verdringt hat und dessen Erbarmen sich nicht nur auf
die Trojaner, sondern auf die ganze Menschheit erstreckt 1.

Das erzihlende mythologische Epos hatte immer den
obersten Rang in der poetischen Hierarchie der Romer. Dies
war zumindest ein wichtiger Grund, weshalb Prudentius seine
Psychomachie in das Zentrum seines christlichen Supergedichts
setzte. Er umgab sie mit vier Biichern didaktischer Epen. Die
Christen lehnten den klassischen und immer noch gelesenen
Reprisentanten des philosophischen Lehrgedichts, Lukrezens
De rerum natura, bekanntlich schirfstens ab. Prudentius gab
ihnen christliche Gegenstiicke derselben Gattung. Er versiumte
nicht, eine versteckte Polemik gegen Lukrez einzufiigen. In
C.0.5. 1I 873 f. erklirt er, dass der finstere Weg derer, die
glauben, es gebe keinen Gott und alles werde nur durch den
Zufall in Bewegung gehalten, gar nicht weit von den viel
betretenen Wegen der Polytheisten entfernt sei. Lukrez war
seinerseits stolz gewesen, die Zemebrae zu vertreiben (I 146, 11 59,
ITI 91, VI 39) und den richtigen « Weg» zu zeigen (II 1o,
VI 27). Jetzt wird er mit seinen Anhdngern dem stummen
Vieh gleichgesetzt (vgl. zu Cl.o.5. II 874 semita, quam pecudes
et muta animalia carpunt, D.r.n. N 1059 pecudes mutae; auch findet
sich animalia bei Lukrez dreizehn Mal an derselben Versstelle).
Prudentius wihlte so fiir seinen Hieb gegen den ungenannt
bleibenden Lukrez dessen Bildersprache.

Die beiden Biicher, die vor der Psychomachie stehen, Apo-
theosis und Flamartigenia, sind durch ihre antihdretische Tendenz,
ihren dogmatischen Gehalt und ihre formale Struktur mitein-
ander verbunden ®. Nur die .4potheosis hat ein, wenn auch
kurzes Proomium (A. 1 f.), nur die Hamartigenia einen Epilog
(H. 931-966). Die Apotheosis zeigt, dass Vater und Sohn w#nus

1Vgl. Aen. VI 56 und K. THRAEDE, in Jb.AC 4 (1961), 114.

2 Zur Bedeutung des Titels .Apotheosis vgl. Chr. GNILka, in RAM 109 (1966),
92 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 311

Deus sind, die Hamartigenia, wie sich der eine Gott zum Teufel
verhalt, die Apotheosis, dass die menschliche Seele nicht Dews,
sondern nur similis Dei ist und deshalb der Stinde vetfallen
und nur durch Christus gerettet werden kann, die Hamartigenia,
wie sich ihr Siindenfall vollzieht und wie sie sich fiir Christus
entscheiden kann. Beide Biicher gliedern sich im ganzen in
zwel Halbteile (A. 3-551, 552-1084; H. 1-552, 553-930), die
sich ihrerseits aus je drei grosseren Abschnitten zusammen-
setzen 1. Neben diesen die beiden Biicher zu einem Paar vet-
bindenden Gesichtspunkten ist es wichtig 2zu schen, dass
Apotheosis und Hamartigenia die beiden wesentlichen Bilder der
Psychomachie einfihren und erkliren, und zwar jeweils gegen
Ende des ersten Halbteils: .4. 518 fl. sprechen vom christ-
lichen templum mentis, H. 393 ff. vom Kampf der vom Teufel
angefiihrten vi#/a gegen die menschlichen Seelen.

Die beiden antipaganen Biicher hinter der Psychomachie,
Contra orationem Symmachi 1 und II, sind gleichfalls inhaltlich
und formal zusammengekoppelt 2. Contra orationem Symmachi 1

1 Zur Gliederung und Intetpretation der Apotheosis vgl. W. SteipLE, in VChr
25 (1971), 253 fL

2 Natiitlich besteht das prudenzianische Buch C.0.5. II nut aus seinen Hexametern.
Die in der handschriftlichen Uberlieferung nahezu durchgehend dazwischenge-
setzten Prosazitate aus der Relatio des Symmachus wurden von einem spitantiken
Herausgeber zur Erliuterung eingefiigt (vergleichbar ist die Uberlieferung der
Aratea der Germanicus, wo die libersetzten Katasterismen des Eratosthenes in
den poetischen Text eingeschaltet wurden). Uberraschenderweise nahm M. Cun-
ningham an, bereits Prudentius habe die Symmachuszitate zwischen seinen eigenen
Text gesetzt und damit eine Art Prosimetrum schaffen wollen (vgl. die Praefatio
zu seiner Edition S. XXVI). K. THRAEDE, in Gnomon 40 (1968), 682 Anm. 4,
konnte ihn anscheinend nicht von der Unsinnigkeit dieser Annahme tiberzeugen,
so dass er in 7.APhA 102 (1971), 66, seine Hypothese erneut zur Diskussion stellt.
Sie ist nicht nur deshalb vollig abwegig, weil Prudentius die Thesen des Sym-
machus in poetischer Transformation in seine Dichtung selbst aufgenommen hat
und weil die Zitate die strukturelle Gliederung des Buches teilweise storend
unterbrechen (die sechs Thesen werden in 7-66, 67-369, 370-487, 488-772, 773-
909 und gro fI. besptochen, die Symmachuszitate erscheinen vor 7, 278, 375, 488,
649, 781 und 910) und weil, worauf Thraede hinwies, der Gedankengang des
Prudentius sich nicht exakt an den des Symmachus anschliesst, so dass die Zitate



312 WALTHER LUDWIG

bildet, eine satirische Beschreibung detr Religion des alten Rom
und den Preis ihres endgiiltigen Uberwinders Theodosius ent-
haltend, eine ausfithrliche Finleitung zu der im zweiten Buch
erfolgenden Auseinandersetzung mit den sechs Thesen des
letzten Verteidigers des Heidentums. Im Unterschied zu den
beiden votderen Lechrepen, die formal durch den dusseren
Rahmen eines Proémiums in det Apotheosis und eines Epilogs
in der Hamartigenia verbunden sind, werden die beiden Biicher
Contra orationem Symmachi durch eine innere Klammer zusam-
mengehalten. Das Ende des ersten Buches enthilt einen das
Thema des zweiten ankiindigenden Epilog und schliesst mit
einer Abbruchsformel (C.0.5. T 643-657); das zweite beginnt mit
einem auf das erste riickblickenden Proémium (C.o.5. II 1-6).
Es verdient an dieser Stelle hervorgehoben zu werden, dass nur
die Psychomachie in zwei Gebeten (Ps. 1-20 und 888-915) sowohl
ein Prodmium als auch einen Epilog innerhalb des hexametri-
schen Epos enthilt und sich auch durch diese formelle Eigen-
timlichkeit vor den beiden sie umgebenden Lehtrepenpaaren
auszeichnet. Hatte in der Psychomachie auf der allegorischen
Ebene der Sieg der Virtutes den Frieden gebracht, der den Bau
des Gotteshauses ermoglichte, so wird in Clo.S. IT unter anderem
auf der konkreten historischen Ebene deutlich gemacht, wie die
dutch die wirfus der romischen Soldaten und die Vorsehung
Gottes errungene pax Romana die Verbreitung des Christen-
tums in der Welt ermoglichte . Die beiden Reden Gottes in

auch nicht immer an der Stelle stehen, wo Prudentius auf ihren Inhalt Bezug
nimmt, sondern auch allgemein, weil die Zwischenschaltung der Prosazitate die
poetische Konzeption des Prudentius zerstoren wiirde (Cl.0.5. I und II bilden
zusammen ein christliches Lehrepos, mit einer spezifischen poetischen Funktion
innerhalb des Gesamtwerks), und schliesslich auch weil die Prosazitate aus dem
Epos nattrlich noch lange kein literarisches Prosimetrum machen wiirden.

1Vgl. zur Interpretation von C.o.5. T und II W. SteipLE, in VChr 25 (1971),
262 ff.; M. FuurMANN, « Die Romidee der Spitantike », in Historische Zeitschrift
207 (1968), 556 ff.; und R. KvLEIN, Symmachus. Eine tragische Gestalt des ausgebenden
Heidentums (Darmstadt 1971), 140 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 313%

C.0.5. II 123-160 und 184-269 fordern die menschliche Seele
nicht nur auf, die »/#72 zu besiegen (146 ff.) und Gott ecinen
templum mentis zu errichten (244 fI.), womit wieder an die
Bilder der Psychomachie erinnert wird, sie resiimieren auch die
wichtigsten dogmatischen Themen der Apotheosis und Hamar-
tigenia und bestitigen dadurch autoritativ detren theologische
Position.

Die vier Lehrepen sind so nicht nur paarweise zusammenge-
schlossen. Thematische und bildliche Beziige verbinden auch
beide Paare und die zwischen ihnen befindliche Psychomachie
untereinander. Die insgesamt fiinf epischen Biicher bilden den
Kern des Gesamtwerks. Sie enthalten zusammen eine Summa
der christlichen Lehre, welche gegen Hiretiker und Heiden
erklirt und verteidigt und als siegreich erwiesen und gepriesen
wird. Jedes dieser Biicher wird nun jedoch durch ein kurzes
Vorwort in jambischen oder dolischen Massen eingeleitet. Diese
funf Praefationes dienen aber nicht nur der FEinstimmung in die
jeweiligen Epen, sie sind durch thematische Bezlige auch mit-
einander verbunden. Sie bilden zusammen einen allegorischen
Lehrgang, der den Leser Schritt fiir Schritt vom biblischen
Symbol des geteilten Weges (Praef. zu A.) zu zwei Geschichten
des Alten und zwei des Newen Testaments fiihrt, von Kain
(Praef. za H.) und Abraham (Praef. zu Ps.) zu Paulus (Praef.
zu C.o.8. 1) und Petrus (Praef. 2u C.o.5. II). Die metrischen
Formen unterstreichen diese thematischen Beziechungen der
Praefationes untereinander. Die erste besteht aus alternierenden
jambischen Trimetern und Dimetern, wihrend die restlichen
vier ein Versmass jeweils stichisch wiederholen, und zwar sind
die beiden Praefationes mit alttestamentlichen Allegorien in
jambischen Trimetern, die mit neutestamentlichen Allegorien
in dolischen Versen (in Asklepiadeen bzw. Glykoneen) verfasst.

Es ist wichtig, die genannten Strukturbeziige zwischen den
Praefationes zu erkennen. Diese Beobachtungen geben die
definitive Antwort auf ein altes Problem der Prudentiusfor-
schung. Man hat o6fters angenommen, dass die Psychomachie



314 WALTHER LUDWIG

nicht Teil des urspriinglichen Planes war bzw. nicht zusammen
mit den anderen Epen herausgegeben wurde, weil sie nicht
ausdriicklich in dem allgemeinen Programm erwihnt wird, das
die Praefatio zum Gesamtwerk in V. 37-42 gibt. ]J. Bergman
schloss daraus, dass die Psychomachie erst nach 405, dem Ent-
stehungsjahr der Praefatio, verfasst sei, und nahm an, dass
Peristephanon X urspriinglich fur die Mittelstellung zwischen den
vier Lehrepen vorgesehen gewesen wirel. In jlingerer Zeit
glaubte M. Brozek nachweisen zu kénnen, dass Prudentius die
Psychomachie nicht in die Mitte zwischen die vier didaktischen
Biicher setzte, da die iltesten Zeugnisse und Handschriften aus
dem finften und sechsten Jahrhundert die Biicher nicht in
dieser Reihenfolge bringen®. BroZek zufolge verdffentlichte
Prudentius seine Gedichte tbethaupt nicht als geschlossenes
Cotpus, obgleich er vielleicht kurz vor seinem Tode an die
Sammlung einiger seiner Werke gedacht habe, fiir die er damals
die Praefatio geschrieben hitte. Die Herausgeber und Kopisten
des fiinften bis siebten Jahrhunderts hitten die Schriften dann
auf verschiedene Arten angeordnet, teilweise geleitet von ihrer
subjektiven Interpretation der Praefatio. Die in unseren Aus-
gaben iibliche und erstmals in einer Handschrift des sechsten
Jahrhunderts (B) auftauchende Reihenfolge der Epen ginge
damit nicht auf Prudentius selbst zuriick und wiirde seinen
Absichten nicht notwendig entsprechen. Wire diese These rich-
tig, so diirften die fiinf Epen nicht, wie es vorher geschah, als
eine zusammenhingende literarische Einheit interpretiert wet-
den. Sie wiren unabhingig voneinander entstanden und erst
nachtriglich so zusammengestellt worden. Um diese These als
falsch zu erweisen, ist es nicht notig zu zeigen, dass BroZek
den Ubetlieferungsbefund falsch gedeutet hat. Vielmeht geben

1 Vgl. die Prolegomena zu seiner Edition S. XIIL.

2S. M. BroZexk, « De Prudentii praefatione carminibus praefixa», in Forschungen
zur romischen Literatur. Festschrift zum 60. Geburtstag von Karl Biichner (Wiesbaden

1970), 31 fL.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 315§

die strukturellen Bezichungen der Praefationes, die diese sozu-
sagen vertikal mit den jeweiligen Epen in Verbindung setzen,
als auch sozusagen horizontal untereinander verkniipfen und
an ihrer jeweiligen Stelle fixieren, die Gewissheit, dass wir die
Epen in der Reihenfolge lesen, in der Prudentius sie gelesen
wissen wollte. Die thematischen Beziige zwischen den Epen
wiesen deutlich in dieselbe Richtung. Prudentius plante und
komponierte die Reihe der zehn Gedichte als eine literarische
Einheit. Sie ist gedanklich und formal kohirent und, wie wir
sahen, auf doppelte Weise strukturiert, auf der Ebene der
Praefationes nach dem Schema 1-2-2, auf der Ebene der Epen
nach dem Schema 2-1-2. Dass diese Ordnung von Abschreibern
nicht immer bewahrt wurde, ist verstindlich, da ihnen der Sinn
fiir das artistische Arrangement leicht fehlen und andere Ge-
sichtspunkte sich vordringen und zu einer Anderung der ut-
spriinglichen Anordnung fiithren konnten.

Wenn aber Prudentius fir die Psychomachie die zentrale
Stellung vorgesehen hatte, warum {ibergeht er dann gerade sie
in der Praefatio? Diese Frage beruht auf einer immer noch ver-
breiteten irrigen Interpretation von V. 37-42, nach der V. 37 f.
das Buch Cathemerinon, 39 Apotheosis und Hamartigenia, 40 f.
Contra orationems Symmachi 1 und II und 42 das Buch Periste-
phanon ankindigen. J. Bergman hatte davon abweichend in
V. 40 die Ankiindigung von Pe. X, in 41 die von C.0.5. und in
42 die der restlichen Peristephanon-Gedichte gesehen . Verein-
zelt hat man auch schon eine Ankiindigung der Psychomachie
in V. 392 oder in 39 f.?® sehen wollen, ohne jedoch damit
dutchzudringen und auch ohne eine solche Interpretation stich-

1 8. die Prolegomena zu seiner Edition S. XII f.

2So Ch. WrrkEe, Numen Litterarum. The Old and the New in Latin Poetry from
Constantine to Gregory the Great (Leiden/Koln 1971), 112.

3So M. BroZek, « Ad Prudentii Praefationem intetpretandamv», in FEos 57
(1967/68), 155.



316 WALTHER LUDWIG

haltig zu erhirten. Es soll deshalb im folgenden nachgewiesen
werden, dass die Psychomachie tatsichlich in dem Programm
det Praefatio eingeschlossen ist, und zwar auf eine Weise, die
cine erneute Verklammerung der fiinf Epen darstellt. Von den
drei Aussenversen zielen die beiden ersten auf das Buch Cuathe-
merinon (37 £.: hymmnis continuet dies, [nec nox ulla vacet quin Dominum
canat;[), der letzte auf das Buch Peristephanon (42: carmen mar-
tyribus devoveat, laudet apostolos.[). Von den drei Innenversen
bezieht sich umgekehrt der erste (39: pugnet contra bhereses,
catholicam discutiat fidem,|) explizit auf die beiden antihiretischen,
dogmatischen Biicher _Apotheosis und Hamartigenia (vgl. im
Ausdruck Praef. zu A. 2 rectamne servamus fidem, A. 1 f. ne dira
relatu| dogmata catholicam maculent male prodita linguam), wihrend
die beiden weiteren (4o f.: conculcet sacra gentinm,| labem, Roma,
tuis inferat idolis,|) explizit auf die beiden antiheidnischen Biicher
Contra orationem Symmachi gehen (vgl. besonders auch die
satirische Darstellung des heidnischen Pantheons in Cl.o.S. 1
und die Reden der heidnischen und der christianisierten Roma
in C.o.5. H 83 fl.; 655 f.).. Gleichzeitip bezichen sich alle drei
Innenverse aber auch implizit auf die Psychomachie, und zwar
liegt in V. 39 eine Anspielung auf den Kampf, den Concordia
im Vetein mit Fides gegen Discordia cognomento Heresis in
Ps. 629-725 tuhrt (vgl. zum Ausdruck 710 und auch 22 pugnatura
Fides), in V. 4o f. cine Anspiclung auf den Kampf, den Fides
gegen Veterum Cultura Deorum, d. h. gegen Idolatria, in Ps. 21-
39 austrigt (vgl. zum Ausdruck 3o fl. illa hostile caput... labefactat
et... pede calcat elisos in morte oculos). Damit wird der letzte und
detr erste der Kimpfe der Psychomachie anvisiert. Der letzte,
siebte Kampf stellt seinerseits eine allegorische Verschliisselung
des Gegenstandes von Apotheosis und Hamartigenia, der etrste
eine ebensolche des Gegenstands von Contra orationem Symmachi
dar. Die Praefatio brauchte nicht explizit auf die Psychomachie
zu verweisen, weil diese ihrerseits eine allegorische Verschliisse-
lung der vier Lehrepen darstellt und damit implizit in einem
Hinweis auf jene bereits enthalten ist.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 317

Vor die Gruppe der funf Epen und ihrer Praefationes
plazierte Prudentius ein aus zwolf Hexametern bestehendes Ge-
dicht, das gewohnlich Hymnus de Trinitate betitelt ist und als
zusitzliche Praefatio zur Apotheosis gilt. Beides ist unrichtig. Es
ist kein Hymnus sondern ein Credo, ein Bekenntnis des Glaubens
an die Dreieinigkeit, und ein Vorspruch nicht zur Apozheosis
allein, sondern zu allen folgenden Epen, und zwar in metrischer
Hinsicht, da hier der Hexameter innerhalb des Gesamtwerks
erstmals erscheint und so gewissermassen seiner ausgedehnten
Verwendung in den finf folgenden Epen priludiert, und auch
in thematischer, weil eine universale Exposition des christ-
lichen Glaubens dem konzentrierten chtistlichen Bekenntnis
folgt (der Begrift 77initas erscheint ubrigens nicht im FHymmus
de Trinitate, sondern in der Praef. zu Ps. 63) ..

Vor und hinter die bis jetzt besprochene Innengruppe von
1 + 10 Gedichten setzte Prudentius die beiden vorwiegend
lyrischen Biicher Cathemerinon und Peristephanon mit 12 bzw. 14
Gedichten. Vor Prudentius gab es an christlicher lateinischer
Lyrik, wenn man von lateinischen Psalmeniibertragungen und
verlorenen arianischen Hymnen absieht, den nicht sehr etfolg-
reichen Versuch des Hilarius und die von Ambrosius seit 386
fir seine Gemeinde verfassten FHymnen fiir die tiglichen Ge-
betszeiten, fur Feste des Kirchenjahres und im Dienste der
Mirtyrerverehrung. Das entscheidend Neue des Prudentius
war, dass er nicht unmittelbar fiir den liturgischen Gebrauch
schrieb, sondern dem klassisch gebildeten Christen die etste
Sammlung christlicher Lyrik fiir die eigene Lektiire und seine
sozusagen private Devotion bot. Er schrieb Hymnen fiir
dieselben Anlisse wie Ambrosius, aber statt der kraftvoll
schlichten und nur wenige Strophen umfassenden FHymmnen dessel-

1 K. THRAEDE, Epos, in RAC 5, 1020, fasste den F.d.T. filschlich als Einleitung
speziell zu A. und H. auf und schlug vor, ihn unmittelbar an 4. heranzuriicken
und zusammen mit /. 931-966 als Rahmen fiir dieses Buchpaat zu betrachten.
Dabei wird der eigenstindige Charakter des /H.4.7. zu wenig beriicksichtigt.



318 WALTHER LUDWIG

ben erscheinen iiberaus lange Gedichte mit einer sehr kom-
plexen gedanklichen Struktur?!. Prudentius dichtete im am-
brosianischen Metrum, dem jambischen Dimeter, beniitzte aber
auch viele Formen der klassischen lateinischen Metrik, an denen
sich teilweise bereits Hilarius versucht hatte.

Im Buch Cathemerinon fillt bekanntlich das Arrangement in
zwel Gruppen zu je sechs Gedichten auf. Die Hymnen 1-6
beziehen sich auf die sechs tiglichen Gebetszeiten der frithen
Kirche, 7-12 betreflen andere Anlidsse des christlichen Jahres
und Lebens. Diese Gliederung in zwei Halbteile (und innerhalb
dieser in je drei thematische Paare) ist jedoch von einem anderen
wichtigen Strukturmuster begleitet. Prudentius beniitzte das
ambrosianische Metrum fiir seine beiden ersten und fiir seine
beiden letzten Hymnen. Diese beiden Paare, C. 1-2 und C. 11-
12, bilden einen Rahmen, der die Hymnen in den anderen, sich
nicht wiederholenden Metren umschliesst und der sich auch
in thematischer Hinsicht bemerkbar macht. In den Morgen-
hymnen C. 1 und 2 wird Christus allegorisch in der aufgehenden
Sonne gesehen, in C. 11 und 12 werden Christi Geburt und
Epiphanie unmittelbar gefeiert.

Prudentius verdankt diesem Buch den Titel eines Horatius
Christianus, und er hitte ihn wohl auch gerne insoweit ange-
nommen, als er unter anderem den klassischen lateinischen
Lyriker durch seine christliche Lyrik ersetzen wollte. Es ist
bekannt, wie er Ofters horazische Stellen kontrastierend imi-
tierte 2. Falsch ist dagegen das gingige Utrteil, dass er in erster
Linie horazische Metra verwendet hitte 3. Eine Priufung seiner
Metren deutet vielmeht darauf hin, dass er sie nicht aus Horaz
direkt bezog, sondern aus einem metrischen Handbuch, mit

1 Vgl. zu ihter Interpretation R. HErzoG, Die allegorische Dichtkunst des Prudentius
(Miunchen 1966).

®Vgl. auch I. Orert, « Prudentius und Hotazy, in Festschrift Karl Biichner,
206 fI.

3 So A. Kurress, Prudentins, in RE XXIII 1, 1066.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 319

dessen Hilfe er auch Horaz lesen gelernt hatte. Von den zwolf
Gedichten des Buches Cathemerinon weisen nur zwei, C. 5 und
8, von Horaz verwendete Metren auf. Es folgen einander C. 3
im hyperkatalektischen daktylischen Trimeter, C'. 4 in Phalikeen,
C. 5 im kleineren asklepiadeischen Vers, C. 6 im katalektischen
jambischen Dimeter, C. 7 im jambischen Trimeter, C. 8 in
sapphischen Strophen, C. 9 im katalektischen trochdischen
Tetrameter und C. 10 im katalektischen anapistischen Dimeter.
Wir wissen natiitlich nicht, welches metrische Lehrbuch Pru-
dentius benttzte, dirfen es uns aber in der Art der Ars gram-
matica des Marius Victorinus oder der Ars des Atilius Fortuna-
tianus vorstellen *. In solchen Werken werden die einzelnen
Metrengeschlechter in der Regel nacheinander abgehandelt.
Daktylus und Jambus gelten als Grundmasse. Meist beginnt
man mit dem Daktylicus, worauf als zweites Kapitel der Ana-
paesticus folgt (dactylico contrarium est anapaesticum metrum, S. 285
Keil). Prudentius setzte in C. 3 ein daktylisches Metrum, in
C. 10, dem letzten Gedicht vor dem ambrosianischen Rahmen,
seine anapistische Umkehrung. Aus der klassischen lateinischen
Dichtung sind die verwendeten Versmasse nur aus den plau-
tinischen Cantica und der republikanischen Tragodie, spiter
teilweise von den poefae neoterici der hadrianischen Zeit und aus
Ausonius bekannt. Prudentius kann von der Praxis des letzteren
beeinflusst sein, die Stellung, die er den reziproken Metren am
Anfang und Ende der Reihe C. 3-10 gab, dirfte jedoch im
Hinblick auf die zeitgenossische metrische Theorie gewihlt
sein. Die dem Daktylus und Anapist folgenden Kapitel der
metrischen Lehrbticher handeln in der Regel vom Jambus und
Trochius (contrarium huic [sc. iambico| trochaicon metron, S. 287
Keil). Nachdem Prudentius bereits fiir die rahmenden Gedicht-
paare den jambischen Dimeter im Stil des Ambrosius gewihlt
hatte, setzte er ins Zentrum des Cuathemerinon nochmals zwei

! Die antiken metrischen Schriften werden im folgenden zitiett nach der Ausgabe
von H. Ke1L, Grammatici Latini V1 (Leipzig 1874; Nachdruck Hildesheim 190671).



320 WALTHER LUDWIG

jambische Gedichte. Der katalektische jambische Dimeter von
C. 6,in den Metriken als Anacreontion getihrt, ist im Lateinischen
sonst nur aus ein paar plautinischen Cantica bekannt, wihrend
der jambische Trimeter bzw. Senar von C. 7 als dramatischer
Sprechvers der verbreitetste jambische Vers ist. Prudentius
verwendet weder bei ihm noch beim katalektischen trochiischen
Tetrameter oder Septenar von C. g die freie plautinische oder
terenzische Form. Dies, sowie die undramatische Verwendung
und det metrische Kontext legen wieder ein metrisches Lehtbuch
als direkte Quelle nahe. Dort gehoren die daktylischen, ana-
pastischen, jambischen und trochidischen Metren zu den wetra
originalia oder prototypa; die restlichen Metren, der phalikeische
Hendekasyllabus, der asklepiadeische Vers und die sapphische
Strophe, fiir die die metrischen Lehrbiicher die etsten Verse
bzw. Strophen von Catulls Carz. 1 und Horazens Carm. 1
1 und 2 zu zitieren pflegen, zihlen zu den paragoga.

Prudentius hat in den ambrosianischen Rahmen also nicht
spezifisch horazische Versmasse gesetzt, vielmehr stellen die
Metren von C. 3-10 einen reprisentativen Querschnitt durch
den Gesamtbestand der nichthexametrischen klassischen la-
teinischen Dichtung dar. Prudentius hat die einzelnen Metren
allem Anschein nach nicht selbst aus den poetischen Texten
zusammengesucht, sondern sie der Zusammenstellung ent-
nommen, die ihm ein metrisches Lehtbuch bot. Dafur spricht
seine beispielhafte Beriicksichtigung der wichtigsten Versge-
schlechter gemidss der zeitgendssischen metrischen Theorie,
ausserdem die stichische Verwendung der Verse (auch solcher,
die klassisch vor allem als Klauselverse in plautinischen Cantica
belegt sind), sowie die gelegentliche Verwendung von me-
trischen Termini wie czzos iambicos (Epil. 7) und rotatiles trochaeos
(Epil. 8), die die Beniitzung metrischer Lehrbiicher verraten *.

LS. dazu K. THRAEDE, Studien zu Sprache und Stil des Prudentius (Gottingen 1965),
46 fL.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 321

Prudentius erfasste so die Metrik der klassischen Dichtung auf
dem Weg tiber die Ars grammatica. Ex erweiterte den Formen-
schatz der christlichen Hymnik iiber das ambrosianische Vets-
mass und die klassizistischen Versuche des Hilarius hinaus und
zeigte, dass die nichthexametrischen Metren der heidnischen
Dichtung insgesamt fiir die christliche Hymnendichtung in
Anspruch genommen werden kénnen und sollen. Die Anord-
nung, die er fir die einzelnen Metren von C. 3-10 wihlte,
lisst ein beabsichtigtes Strukturmuster erkennen. Bezeichnet
man die daktylisch/anapiastischen Gedichte mit a, die jambisch/
trochdischen mit b und die dolischen mit ¢, so stehen sie in
folgender Ordnung: a ¢ ¢ b b ¢ b a. Fine solche Ordnung
konnte nur zustandekommen, wenn Prudentius vor der Kom-
position des Cathemerinon bereits seine thematische und metrische
Struktur im Entwurf fixierte. Das Hymnenbuch, das den christ-
lichen Tages- und Jahresablauf begleiten sollte, sollte zugleich
beispielhaft die Eroberung der klassischen Metrik fiir die
christliche Lyrik dokumentieren.

Das Buch Peristephanon ist in Hinsicht auf seine Struktur und
die Gattungsform seiner Gedichte problematischer. Die Aus-
gaben bringen es nicht in der Form, die Prudentius ihm gegeben
hat, und da die Heraﬁsgeber es fiir unmoglich hielten, die
urspriingliche Anordnung zu rekonstruieren, beliessen sie es
bei der zufilligen Anordnung, die die Ausgaben seit 1527
wiederholen und die durch keine einzige Handschrift gestiitzt
witd. Zu einer solchen Resignation besteht kein Grund. Es
lisst sich meines Erachtens die urspriingliche Anordnung des
Peristephanon zaum grossten Teil sicher rekonstruieren. Die
Frage ist in Hinsicht auf die poetische Konzeption des Pruden-
tius von grosset Bedeutung, da das Buch Peristephanon als
Gedichtbuch erst verstanden werden kann, wenn seine urspriing-
liche Struktur erfasst ist.

Zur Klirung der Situation sind einige iiberlieferungs- und
editionsgeschichtliche Angaben notig. Die erste gedruckte Pru-
dentiusausgabe, die um 1495 in Deventer erschien (s./.42., Hain



322 WALTHER LUDWIG

13 432) ' und vielleicht von Alexander Hegius herausgegeben
wurde 2, bringt Peristephanon in folgender Ordnung: 1. 5. 2. 11.
12. 13. 4. 14. 3. 6. 7. 9, danach als eigenes Buch Pe. 10. Dem
Herausgeber lag eine Handschrift von Bergmans Gruppe Bb
vor (vgl. den Oxoniensis O und den Sangallensis S: 1. 5. 2.
IT. I13. 12. 4. 14. 3. 6. 7. 9. 8. 10; am nichsten steht der Ber-
nensis U, wo Pe. 8 ebenfalls ausgefallen ist: 1. §. 2. 11. 13. 12.
4. 14. 3. 6. 7. 9. 10). Als Aldus Manutius 1501 ohne Kenntnis
der Deventer-Ausgabe Prudentius erstmals druckte, bentitzte
er nach eigener Angabe eine Handschrift aus England (Pra-
dentins primus ex christianis poetis, qui in manus nostras pervenerunt,
ab usque Britannis accitus, cum iam mille et centum annis et plus eo
delituisset, exit in publicum typis nostris excusus schreibt er im
Widmungsbrief). Er gab Peristephanon in folgender Ordnung:
10 (als eigenes Buch unter dem Titel Romanus martyr), 1-9,
11-14, also in der Reihenfolge, die die bei Bergman durch den
Cantabrigiensis C’ und den Dunelmensis D vertretenen engli-
schen Handschriften der Gruppe Az aufweisen (Bergman
identifiziert die Votlage des Aldus vermutungsweise mit dem
Bolonensis 189). Die Aldina fand Verbreitung, wurde auch in
Raubdrucken nachgedruckt 2, und lag Johannes Sichardus vor,
als er 1527 fiir Andreas Cratander in Basel eine neue Ausgabe
besorgte. Er legte den Aldina-Text zugrunde und korrigierte
ihn mit Hilfe von codices vetustiores, namentlich einer Strassburger
Handschrift, die Bergman mit dem jetzigen Bernensis UJ identi-
fizieren konnte. Er folgte dem Text der Aldina im allgemeinen

! Die Datietrungen schwanken zwischen 1490 und 1497. Die Ausgabe wurde
beniitzt im Exemplar der Princeton University Library Ex I 2911.1490, in welchem
sich eine Besitzersignatur von Petrus Burmannus Secundus findet.

% Sie enthilt eine Elegie auf Prudentius von Rudolphus Langius Ca. Monasterien-
sis (vgl. J.E. Sanoys, A History of Classical Scholarship 11 (New York/London
1967), 255, zu Alexander Hegius und Rudolf von Langen).

3 Die Columbia University Libtary besitzt einen Raubdruck der Aldina von
Balthazar de Gabiano, Lyon 1503 (s./.a., ohne Druckerzeichen), in det Gonzalez
Lodge Collection (1503, P 95).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 323%

auch fiir die Reihenfolge detr Peristephanon-Gedichte, nur dass
er Pe. 1o hinter Pe. 9 einreihte. Dies tat er, wie er in seinen
Scholia (S. 451 der Ausgabe) schreibt, weil Aldus das Romanus-
Gedicht filschlich von den ibrigen Peristephanon-Gedichten
getrennt habe, zu denen es thematisch gehore, und weil seine
exemplaria vetustiora es immer so Uberlieferten. In der Tat hat
U es am Ende hinter Pe. 9, und Sichard diitfte noch mindestens
eine weitete Handschrift der gleichen Art besessen haben.
Seine Handschriften gehorten offenbar alle zu der gleichen
Gruppe. Es ist dieselbe Familie, die die Vorlage der Deventer-
Ausgabe abgegeben hatte. Alle spiteren Ausgaben haben sich
an diese durch eine zufillige Kontamination entstandene Reihen-
folge der Gedichte gehalten. Sichard hatte recht, wenn er die
Zugehorigkeit des Gedichts tiber das Martyrium des Romanus
zu den ibrigen Mirtyrergedichten betonte. Es hatte seiner
Linge wegen in der handschriftlichen Uberlieferung einen
eigenen Buchtitel bekommen und auch neuere Philologen haben
es deshalb vom Peristephanon-Buch getrennt. Die Interpretation
von Pe. 10 wird jedoch zeigen, dass seine Linge kein Argument
gegen seine Zugehorigkeit zur Sammlung Peristephanon und es
im Gegenteil ein integraler Bestandteil derselben ist. Dagegen
Ubersah Sichard, dass in der ihm votliegenden Handschrift U
nicht die Stellung von Pe. 10 nach Pe. 9, sondern die Stellung
von Pe. 10 am Ende der gesamten Sammlung das Wesentliche
ist. Auch wusste er nicht, dass abgesehen von der Anfangs-
stellung von Pe. 1 und der Endstellung von Pe. 10 gerade die
mit U zusammengehenden Handschriften (Bergmans Gruppe
Bb) eine dusserst stark verwirrte Reihenfolge des Peristephanon
aufweisen und deshalb fiir die Rekonstruktion des urspriing-
lichen Zustandes nahezu wertlos sind. Es gilt festzuhalten, dass
Pe. 10 handschriftlich nie innerhalb der Sammlung, also auch
nie zwischen Pe. 9 und Pe. 11 erscheint, sondern immer nur
entweder am Ende, wobei Pe. 1 dann am Anfang steht (so in
P E, O 5 U und wohl auch A, das nur Pe. 1-5 hat und dann
abbricht), oder aber am Anfang, wobei Pe. 1 dann jeweils



324 WALTHER LUDWIG

unmittelbar folgt (so in €' D und B 1V N). Die Interpretation
wird zeigen konnen, dass Pe. 1 urspriinglich das Anfangs-,
Pe. 10 urspriinglich das Endgedicht der Sammlung war.

Die Ubertlieferung der iibrigen Gedichte, soweit sie sich
nach den Ausgaben von Bergman, Lavarenne und Cunningham
beurteilen ldsst, fihrt auf einen Peristephanon-Archetypus, der
sie in folgender Ordnung enthielt: 2. 3. 4 oder 5. 5 oder 4. 6.
7. 8. 9. 11. 12. 13. 14. Da die Handschriftengruppe O § U von
allen anderen Handschriften stark abweicht und ihre Reihen-
folge deutlich Merkmale einer verhiltnismissig spiten Ent-
stehung aufweist, ist sie im folgenden ausser Acht gelassen
worden. Uberlieferungsgeschichtlich lassen sich drei Gedicht-
gruppen unterscheiden. Die Gedichte Pe. 2. 3. finden sich
hinter Pe. 1 in A, B, C D und IV N 7. In einem Hyparchetypus
von P FE ist dieses Paar vom Anfang entfernt und hinter Pe. 14
gesetzt worden. Die Gedichte Pe. 4 und 5, die ausser in P £
immer auf Pe. 2. 3. folgen, finden sich als 4. 5. in 4 und C' D,
dagegen als 5. 4. in B, IV N T und P E. Die Gedichte Pe. 6.
7. 8. 9. 11. 12. 13, 14. felgen immer den Gedichten 4 und 5.
Sie finden sich in der angegebenen Ordnung in C' D und P E
(A, das hierher gehoren dirfte, bricht nach Pe. 5 ab). Dagegen
findet sich in B, das nach Pe. ¢ abbricht, und in 7 NV 7 folgende
Reihe: 14. 6. 7. 9. 8. 11. 12. 13. Vermutlich wurde in einem
gemeinsamen Hyparchetypus Pe. 14 vom Ende vorgezogen und
zwischen Pe. 4 und 6 gestellt (vielleicht wollte man die sap-
phische Strophe von Pe. 4 und den alkdischen Vers von Pe. 14
nebeneinander haben), sowie Pe. 8 und 9 miteinander vertauscht
(vielleicht um die beiden Gedichte in elegischen Distichen,
Pe. 9 und 11, nebeneinander zu haben).

Eine strukturorientierte Interpretation des Peristephanon-
Buchs wird zeigen, dass die fiir den Archetypus unserer Ubet-
lieferung in Anspruch genommene Ordnung weitestgehend der
prudenzianischen Anordnung entspricht. Nur in Hinsicht auf
die Stellung von Pe. 4 wird unsere Interpretation zu dem Et-
gebnis kommen, dass Prudentius das Gedicht sehr wahrschein-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 325

lich hinter Pe. 7 gestellt hatte, so dass hier schon sehr friih,
d. h. im funften Jahrhundert, eine Verschiebung erfolgt sein
diirfte. Die folgende Interpretation wird zunichst hypothe-
tisch von dieser Anordnung ausgehen, wobei ihre Stichhaltig-
keit jeweils zu priifen ist *.

Pe. 1 ist im trochdischen Septenar gehalten. Der Vers war
bereits von Hilarius fiir einen christlichen Hymnus bentitzt wot-
den. Seit alter Zeit wurde er fur die carmina triumphalia vet-
wendet, welche die romischen Soldaten sangen, wenn sie im
Triumphzug hinter dem Wagen eines siegreichen Imperators
marschierten. Das Metrum ist in diesem Sinn hier passend
gewihlt fir den Preis des Martyriums von Emeterius und
Chelidonius, zweier romischer Soldaten, die im spanischen
Calagurris hingerichtet wurden. Iht Tod ist ein christlicher
Triumph, den das Gedicht immer wieder mit vom heidnischen
Triumph genommenen Metaphern beschreibt und dadurch
stindig diesem entgegensetzt. Die Soldaten vetliessen Cuesaris
vexilla (34) und entschieden sich fur das signum crucis (34), sind
milites Christi geworden (32), die das zusigne lignum tragen (306)
und in seinen cobortes dienen (67). Anstelle der porta triumphalis,
durch die der Triumphzug in Rom einzog, offnet sich ihnen
dutch ihre Wunden eine nobilis porta (29), ihre Folterqualen
sind ihre pompa (81), ihre via sacra ist der Weg zum Himmel (84).
So gewannen sie ihre corona und das neue christliche carmen
triumphale endet mit der Aufforderung an Miitter und Frauen,
die glickliche Heimkehr der milites in den Himmel freudig zu
feiertn. Am Tod von Soldaten liess sich das Bild des christ-
lichen Triumphs im Kontrast zum heidnischen besonders gut
in die Mirtyrerdichtung einfithren. Das Bild ist ein Leitmotiv
der gesamten Peristephanon-Sammlung. Pe. 1 steht so passend
am Anfang. Ausserdem ist der Gedankengang hier verhalt-

1Vgl. zur Intetptretation des Buches Peristephanon insgesamt den Aufsatz von
M. BroZex, « De Prudentio — Pindaro Latino», in Eos 47 (1954/55), 107 ff.;

49 (1957/58), 123 ff.



326 WALTHER LUDWIG

nismassig einfach. Das Martyrium selbst wird nicht im einzelnen
geschildert (72). Die folgenden Hymnen, die immer neue
Aspekte des Martyriums beleuchten, kénnen so in einer Steige-
rungstreihe folgen. Wie bemerkt, macht nur Pe. 10 in der
Ubetlieferung diesem Gedicht den Anfangsplatz streitig. Es ist
jedoch leicht einsehbar, dass Pe. 10 nicht vor Pe. 1 passt. Eine
hochkomplizierte literarische Struktur von grosser Linge, in
der die verschiedensten Peristephanon-Motive ihre letzte Steige-
rung erfahren, wiirde dann vor dem einfachen Gedicht stehen,
das das christliche Triumphmotiv aus seinem heidnischen Ge-
genbild entwickelt. In welchem Masse Pe. 10 umgekehrt einen
kronenden Abschluss der Peristephanon-Sammlung darstellt, so
dass es von Prudentius nur fiir iht Ende bestimmt sein kann,
wird spiter gezeigt werden konnen.

Pe. 2 bedeutet in vielfacher Hinsicht eine Steigerung gegen-
tiber Pe. 1. Es ist viel linger, die zum Martyrium fihrende
Erzihlung entfaltet sich in mehreren Szenen, in die zwei Reden-
paare und das Schlussgebet eingelegt sind, das Gedicht ver-
wendet das ambrosianische Hymnenmass, preist einen Mirtyrer
von Rom, den levita sublimis gradu Laurentius, und stellt den
Triumph des Christentums in der Weltkapitale dar *.

Pe. 3, im hyperkatalektischen daktylischen Trimeter kehrt
nach Spanien zuriick (das Martyrium findet in der Hauptstadt
der Provinz Lusitania, Emerita Augusta, statt) und bietet
einen knapper erzihlenden Hymnus als Pe. 2. Das Neue ist
hier, dass das Martyrium von einem Midchen, der erst zwolf-
jahrigen Fulalia, bestanden wird, das sich aus freiem Entschluss
dem T'ribunal des Pritors stellt.

Pe. 5, wieder im jambischen Dimeter gehalten, ist auch in
anderer Beziehung ein Pendant zu Pe. 2. An Umfang etwa
gleich (584 bzw. 576 Verse) sind beide Gedichte, abgesehen von

1Vgl. dazu V. Bucuuerr, « Christliche Romideologie im Laurentius-Hymnus
des Prudentius», in Polychronion. Festschrift fiir Frany Délger zum 75. Geburtstag
(Heidelberg 1966), 121 ff., und dagegen K. THRAEDE, « Rom und der Mirtyrer
in Prudentius, Peristephanon 2, 1-20», in Romanitas et Christianitas, 317 fl.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 327

Pe. 10, die bei weitem lingsten von Peristephanon. Der Mirtyrer
ist wieder ein Priester (levita, 30), Vincentius, der aus Caesar-
augusta stammte, in Valentia hingerichtet und bei Saguntum
bestattet worden war. Auch entfaltet sich die Erzihlung im
Stil des Launrentius-Hymnus, allerdings unter noch stirkerem
Einsatz direkter Reden (Rede und Gegenrede gehen wihrend
des Prozesses fiinfmal hin und her). Das Bild des Triumphes
ist wieder, sogar in gesteigerter Form beniitzt. Nicht nur sind
die Folterqualen des Vincentius verlingert, der Pritor Datianus
verfolgt ihn sogar noch iiber seinen Tod hinaus und verweigert
seinem Leichnam das Begribnis (vgl. dagegen Pe. 2, 489 f.).
Als die wilden Tiere wunderbarerweise seinen Kotper nicht
antasten, lisst er ihn ins Meer versenken, aber die Leiche witd,
obwohl sie mit einem Stein beschwert watr, wieder an die
Kiste zuriickgeschwemmt, wo der Heilige von seinen gliaubigen
Verehrern schliesslich bestattet wird. 7% solus, o bis inclyte,|
solus bravii duplicis| palmam tulisti, tu duas| simul parasti laureas.||
In morte victor aspera,| tum deinde post mortem pari| victor friumpho
proteris| solo latronem corpore.|| (537 ff.). Leiden und Triumph
sind verdoppelt, wodurch das Martyrium des Vincentius eine
Steigerung gegentiber den fritheren darstellt. Pe. § wire
natiirlich auch ein Pendant zu Pe. 2, wenn Pe. 4 im vorausginge.
Die Eigenart von Pe. 4 verlangt seine Transposition.

Pe. 6, in phalidkeischen Hendekasyllaben (Prudentius setzte
den metrischen Begriff in den Schlussvers), feiert das Martyrium
des Bischofs von Tarraco, Fructuosus, und seiner zwei /levitae,
Augurius und Eulogius, die gleichzeitig mit ihm hingerichtet
wurden. Drei Christen einer Stadt erringen so gleichzeitig die
corona. O triplex honor, o triforme culmen,| quo nostrae caput excitatur
urbis,| cunctis urbibus eminens Hiberis!|| (142 f1.). Die drei gehen
durch das Feuer in den sich 6ffnenden Himmel ein, aus dem
vorher der gottliche spiritus ermunternd zu ihnen sprach. Ihr
Tod bekehrt sogar die Tochter des Pritors.

Pe. 7, in Glykoneen, handelt von Quirinus, dem Bischof
der pannonischen Provinz Savia. Er erleidet eine neue Todesart.



328 WALTHER LUDWIG

Non illum gladii rigor,| non incendia, non ferae| crudeli interitu
necant,| sed lymphis fluvialibus| gurges, dum rapit, abluit.|| (11 f1.).
Der Bischof, der mit einem Stein am Hals in den Fluss geworfen
ist, predigt seiner Gemeinde, seinen Kopf auf wunderbare
Weise iiber Wasser haltend, und muss am Ende Gott noch um
seinen Tod bitten.

In Pe. 1-7 war das Martyrium von insgesamt neun Glaubens-
zeugen verherrlicht worden. Pe. 4 beginnt: Bis novem noster
populus sub uno| martyrum servat cineres sepulchro|. Dieses dritte
Gedicht in einem #dolischen Versmass (sapphische Strophen)
preist nicht so sehr wie die vorigen Gedichte die Mirtyrer als
solche und schildert auch nicht ihr Martyrium im einzelnen,
vielmehr verherrlicht es vor allem die Stadt Caesaraugusta, wo
diese achtzehn Mirtyrer hingerichtet wurden und deren heiliger
Schatz sie dadurch fir immer geworden sind. Um die hohe
Zahl gebithrend hervorzuheben, gibt Prudentius in V. 17 f.
eine Liste anderer Stddte, die je einen, zwei, drei oder funf
Mirtyrer aufzuweisen haben, um den Vergleich mit der Fest-
stellung zu schliessen, dass selbst Carthago und Rom Caesat-
augusta in dieser Hinsicht kaum iibertreffen konnen. Der
~ Stiddte- und Mirtyrerkatalog dient sowohl als Folie fiir die
achtzehn Mirtyrer von Saragossa, er feiert zugleich in einem
reprisentativen Uberblick die zahlreichen Mirtyrer Spaniens
und der angrenzenden Provinzen insgesamt. Neunzehn Mir-
tyrer aus Africa proconsularis (1), Baetica (5), Hispania Tarra-
conensis (7), Gallia Narbonensis (2), Lusitania (1), Hispania
Carthaginiensis (2) und Mauretania Tingitana (1) werden aus
insgesamt elf Stidten genannt — einer mehr als die Achtzehn
von Caesaraugusta, jedoch figt Prudentius beim folgenden
Preis des Mirtyrerreichtums dieser Stadt zu den Achtzehn
noch zwei weitere hinzu (177 f.), Vincentius, der zwar bei
Saguntum begraben wurde, aber als Priester von Caesaraugusta
auch von diesem in Anspruch genommen werden kann (77 ff.),
und das Midchen Encratis, die das Martyrium zwar tibetlebte,
aber gerade dadurch Caesaraugusta eine einzigartige Ehre



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 329

brachte (109 fl.), so dass die neunzehn Mirtyrer des Stidte-
katalogs am Ende wieder durch die achtzehn plus zwei Mirtyrer
Saragossas libertrumpft worden sind (V. 181-188 halte ich mit
Bergman fiir eine frithe Interpolation).

Pe. 4 unterscheidet sich durch seinen Katalog, seine Be-
tonung der Mirtyrerzahlen und die Konzentration auf die
mirtyrerstolzen Stidte stark von allen vorhergehenden Ge-
dichten. Sein summierender Charakter stellt es passend ans
Ende der bisherigen Reihe, d. h. des etsten Halbteils von
Peristephanon. Es enthilt Hinweise auf mehrere in den fritheren
Gedichten gefeierte Mirtyrer. V. 21 fl. nennen die drei Mirtyrer
von Tarraco, denen Pe. 6, V. 31 fl. die zwei von Calagurris,
denen Pe. 1, V. 37 ff. Eulalia von Merita, der Pe. 3, und V. 77 fL.
Vincentius, dem Pe. 5 gewidmet gewesen war. Der in V. 17 ff.
erwihnte Cyprianus von Carthago wird Gegenstand von Pe. 13
sein. Fiir die Frage der Stellung von Pe. 4 ist V. 21 ff. besonders
wichtig, da hier das #ribus gemmis diadema pulchrum, das Tarraco
durch das Martyrium von Fructuosus und seiner zwei Priestet-
kollegen Christus dargebracht habe, mit dem weitaus grdsseren
Opfer der Achtzehn von Caesaraugusta verglichen wird. In
Pe. 6 war das dreifache Martyrium in Tarraco durch V. 142 fL.
besonders hervorgehoben worden. Diese Strophe wirkt tber-
zeugend, wenn sie in einem Gedicht steht, vor dem Pe. 1, 2, 3
und 5 das Martyrium von je einem oder hochstens zwei Mit-
tyrern dargestellt hatten, sie ist unbefriedigend, wenn dasselbe
dreifache Opfer bereits zuvor in Pe. 4 als Folie zu dem weitaus
grosseren achtzehnfachen Opfer von Caesaraugusta gedient
hitte. Pe. 6 bildet nach Pe. 4 eine unertrigliche Antiklimax,
und es darf nach unseren bisherigen Interpretationen des
prudenzianischen Corpus vorausgesetzt werden, dass Prudentius
auch die Peristephanon-Gedichte nicht isoliert, sondern im Zu-
sammenhang des Gedichtbuches betrachtet wissen wollte.
Steht jedoch Pe. 4 hinter Pe. 7, so bilden Pe. 6 und Pe. 4 zwei
klimaktisch geordnete Pendants, gesperrt durch das andersartige
Quirinus-Gedicht Pe. 7, womit die drei dolischen Gedichte ein



330 WALTHER LUDWIG

der Folge von Pe. 2. 3. 5. prinzipiell analoges Strukturmuster
aufweisen.

Die Folge der Hymnen Pe. 1. 2. 3. 5. 6. 7. 4, die im Gegen-
satz zu den folgenden Gedichten alle in Versmassen verfasst
sind, welche Prudentius beteits frither in Cathemerinon und dex
Praef. zu Cl.o.5. 1 verwendet hatte, ist dann in der Weise
strukturiert, dass dem isolierten Anfangsgedicht Pe. 1 zwei
metrisch zusammengehorige Dreiergruppen folgen, in denen
zwel Pendants jeweils durch ein Zwischengedicht gesperrt sind
(die erste Dreiergruppe in metra prototypa, die zweite in para-
goga). Die Gedichte haben insgesamt das Martyrium von immer
neuen Seiten angestrahlt. Die Metaphorik, die Lokalititen,
Beruf und Geschlecht der Mirtyrer, die Art det Folter und det
Hinrichtung, ihre Reden und ihr Verhalten vor dem Richter,
ihre Wirkung auf ihre Umgebung, die tibernatiirlichen Wunder,
sowie ihre Zahl als solche boten M&glichkeiten fur eine immer
wieder variierte Darstellung, bisam Ende die sapphische Strophe
(die erste nicht stichische Strophenftorm des Buches) eine
katalogartige Ausweitung brachte, die iiber die unmittelbar
gefeierten Mirtyrer hinausblickend ein Panorama von Stidten
und Mirtyrern in die Darstellung einbezog und den Hymnus
anf die achizebn Martyrer geradezu in einen Hymnus auf die
Stadt Caesaraugusta verwandelte.

Prudentius gibt Calagurris, Caesaraugusta und Tarraco das
Attribut nostra. Dies ist wohl am besten dadurch zu erkliren,
dass Calagurris sein Geburtsort und der Wohnsitz seinet
Familie, Caesaraugusta dic benachbarte grossere Stadt und der
Vorort des Gerichtsbezirks und Tarraco die Hauptstadt der
Provinz war, zu der Calagurris gehorte!. Unter diesem Ge-
sichtspunkt fillt neues Licht auf die von Prudentius gewihlte

1Vel. I. LANA, Due capitoli Prudenziani (Roma 1962), 3 ff.; M. Aramo, in Dict.
d’Histoire et de Géographie ecclésiastiques X1 (Paris 1949), 276 f. (s.v. Calahorra),
und J. GuiLLeN/L. RopricuEz (edd.), Obras completas de Aurelio Prudencio (Madrid

1950), 7 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 331

Anordnung. Pe. 1 und 8, die Anfangsgedichte der beiden
Buchhilften, beziehen sich auf die Mirtyrer seines Geburtsorts
(es ist das einzige Mal, dass in Peristephanon zwei Gedichte
denselben Mirtyrern gelten). Pe. 4, das Endgedicht der ersten
Buchhilfte, konzentriert sich auf den Ruhm des nahen Caesar-
augusta, das als religioser Mittelpunkt sogar der Provinzhaupt-
stadt den Rang ablduft und auch auf den in Pe. 5 gefeierten
Vincentius Anspruch erheben kann (der Bezug von Pe. 4 und 5
auf Caesaraugusta und die Wiirdigung des Vincentius in beiden
Gedichten konnte zu der frithen Versetzung von Pe. 4 vor und
hinter Pe. 5 gefuhrt haben).

In der zweiten Peristephanon-Hilfte fihrt Prudentius nicht
nutr bisher nicht verwendete Metren ein, er experimentiert auch
mit verschiedenen neuen Gattungsformen und erweitert dadurch
das Feld der Mirtyrerdichtung iiber den Bereich des Hymnus
hinaus.

Pe. 8, das kiirzeste Gedicht der Sammlung, ist ein Epigramm
in acht elegischen Distichen. Es gibt sich als Inschrift fiir das
Baptisterium in Calagurris, das auf der iiberlieferten Hinrich-
tungsstitte der Mirtyrer Emeterius und Chelidonius gebaut
wotden war. Wegen der einzigartigen Form und der Kiirze des
Gedichts hat man frither vermutet, dass es urspriinglich nicht
fiir die Peristephanon-Sammlung bestimmt gewesen sei, sondern
unabhingig von ihr entstanden war und erst nachtriglich und
ohne poetischen Sinn zu den Hymnmen gestellt worden seil.
Dabei verkannte man nicht nur die Strukturparallele zum
Anfang der ersten Perzstephanon-Hilfte, auf die eben aufmerksam
gemacht wurde, sondern auch die Absicht des Prudentius,
christliche Musterstiicke fiir die verschiedenen heidnischen
Dichtungsgattungen zu liefern. Und ein Epigramm gehorte
sicherlich in eine Sammlung von Mirtyrergedichten. Die Gat-
tung war um 370 durch Papst Damasus fiir das Christentum
gewonnen worden, als dieser zahlreiche poetische Mauerin-

1So A. Kurress, in RE XXIII 1, 1053.



332 '~ WALTHER LUDWIG

schriften fiir Kirchen und Mirtyrergriber in Rom verfasste, die
Prudentius bei seinem Aufenthalt in Rom lesen konnte .

Pe. ¢ ist in alternierenden daktylischen Hexametern und
iambischen Senaren verfasst. Prudentius kannte das Metrum
nur aus Horaz, Epod. 16, bzw. aus seinen metrischen Leht-
buichern, wo im Anschluss an die nach Versgeschlechtern er-
folgende systematische Behandlung ein Abschnitt De AMetris
Horatianis die spezifisch horazischen Versmasse zu behandeln
pflegte (vgl. z.B. Marius Victorinus, Ars gramm., S. 171 Kelil,
der zu Alfera iam teritur efc. bemerkt: prior herous, sequens
trimeter iambicus acatalectus est, qua copulatione inter se metrorum
Horatins semel usus reperitur). Das Gedicht ist ebensowenig wie
Pe. 8 ein Hymnus, es ist ein Reisegedicht, in dem der Autor
erzahlt, wie er auf seiner Reise von Spanien nach Rom in Forum
Cornelii (Imola) das Grab des Mirtyrers Cassianus besuchte,
wie er dort ein Bild seines Martyriums sah und von dem
Kirchendiener einen Bericht tiber das Leiden des christlichen
Lehrers erhielt, den seine Schiiler mit ihren s#/ erstachen. Die
Schilderung des Martyriums ist dadurch in den Mund eines
zweiten Erzihlers gelegt, wodurch eine neue Petspektive ge-
wonnen ist. Dem heidnischen Reisegedicht nach Art von
Horazens Iter Brundisinum hat Prudentius so das christliche
Pilgergedicht entgegengesetzt, zu dem er ein horazisches
Epodenmass beniitzte.

Pe. 11 ist wie Pe. 8 in elegischen Distichen verfasst, die
diesmal fiir eine elegische Epistel verwendet werden, die der
Autor aus Rom an seinen Bischof Valerianus schreibt und in
der er neben einem kurzen allgemeinen Bericht {iber die von
ihm besuchten Mirtyrergriber eine ausfithrliche Schilderung
des Martyriums des Hippolytus gelegentlich einer Beschreibung
des an seinem Grabe gesehenen Bildes gibt, um Valerianus
nahezulegen, den Kult auch in seiner Gemeinde einzufiihren.

1 Vgl. A. Ferrua (ed.), Epigrammata Damasiana (Roma 1942), und G. BErNT,
Das lateinische Epigramm im Ubergang von der Spdtantike um frithen Mittelalter
(Miinchen 1968), 55 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 333

Der elegische Brief, der vor allem durch Ovid bekannt war,
und die Ekphrasis von Kunstgegenstinden, die besonders in
Epen und Epyllien gepflegt worden waten, waren damit einer
besseren Verwendung zugefithrt. Vielleicht liess auch die
Grammatikerlehre tiber Wesen und Utrsprung der Elegie, wie
sie sich z.B. bei Diomedes findet (S. 484 Keil: defunctorum landes
hoc carmine comprebendebantur), die elegische Form fur ein Mir-
tyrergedicht geeignet erscheinen.

Pe. 12 folgt dem Metrum von Horazens Carm. 1 4. Den mit
einem katalektischen jambischen Trimeter alternierenden versus
Arehilochins konnte Prudentius wieder nur dort und, erlautert,
in seinem metrischen ILehtbuch finden. Er verwendet die
Strophenform fiir einen christlichen Mimus. Die Szene ist eine
Strasse in Rom. Zwei Freunde, deren Worte in direkter Rede
ohne erzihlende Rahmen- oder Zwischenstiicke wiedergegeben
werden, sprechen miteinander. Der eine der Freunde fragt,
warum die Romer sich so freudig versammelten; sein Partner
erklirt, dass gerade das Fest des Triumphes von Petrus und
Paulus stattfindet, beschreibt die prichtigen Kirchen bei ihren
Gribern und fordert den andern auf mitzufeiern. Der Mimus
ist ein naher Verwandter der Komddie, und es ist hier, wo
Prudentius dieser Gattung formal am nichsten kommt (die
Handlung einer christlichen « Komédie» hatte er bereits in
Pe. 2 eingebaut, vgl. dort bes. V. 313 ff.). Das Gedicht gibt
gleichsam eine dramatische Szene wieder, die wie in der r6-
mischen Komddie und sicher oft im Mimus auf einer platea (57)
stattfindet. Wir horen den Dialog zweier Personen, die andere
beobachten, wie sie cursitant (2, vgl. Ter. Eun. 278), und nach
ihnen die imaginire Bithne vetlassen. Die dominante frohliche
Stimmung setzt gleich bei Beginn ein, wenn die Freunde von
den gaudia des festus dies apostolici triumphi sprechen. Die aus-
gelassene Stimmung des frivolen heidnischen Mimus ist in die
angemessene christliche Emotion transponiert.

Pe. 13 und 14 verwenden lyrische Masse stichisch fur Et-
zihlungen von Passiones. Dem Fest der rémischen Kitchen-



334 WALTHER LUDWIG

fursten folgt im wersus .Archilochins das Leben, Lehren und
Sterben des Bischofs Cyprianus, des beriihmtesten Mirtyrers
von Carthago, der nach Rom bedeutendsten christlichen Stadt
des lateinischen Westens. Er wird als Erklirer der heiligen
Schriften des Paulus gepriesen (18), in seinem Tode canit
triumphans (95). Als doctor verbreitet er weiterhin auf Erden die
christliche Lehre, wihrend er als martyr im Himmel als Patron
der Gldubigen wirkt (105 £.). Prudentius liess seinem Martyrium
das von dreihundert afrikanischen Chrtisten vorausgehen (76 fI.).
Pe. 13, in alkidischen Hendekasyllaben, kehrt nach Rom zurtick
und erzihlt die Passio der Agnes, der berithmtesten weiblichen
Mirtyrerin dieser Stadt. Zbat triumphans virgo Deum Patrem|
Christumque sacro carmine concinens| (52 £.) — eine zweite Eulalia,
die jedoch — wie Vincentius — zwei Kronen erringt: duplex
corona est praestita martyri;| intactum ab ommni crimine virginal,|
mortis deinde gloria liberae| (7 f1.). Prudentius hat hier den Auf-
stieg zum Himmel auf einzigartige Weise ausgemalt, indem er
Agnes aus der Hohe auf die Erde in ihrer Finsternis zurtick-
blicken lisst. Er schliesst mit einem Gebet an die virgo.

Die Metren von Pe. 8-14 treten alle im Werk des Prudentius
erstmals hier auf. Die Gedichte bilden abermals zwei Dreier-
gruppen. Metrisch weist die Gruppe Pe. 8. 9. 11. auffillige
Parallelen zu Pe. 2. 3. 5. auf. In beiden Dreiergruppen ist das
Versmass des ersten und dritten Gedichts jeweils identisch
(kein anderes Vetsmass findet sich in Peristephanon mehr als
einmal). Beidesmal sind die Versmasse durchweg jambisch und
daktylisch, votne tiberwiegen die Jamben, in der zweiten
Dreiergruppe die Daktylen. Der metrische Unterschied zwischen
beiden Gruppen besteht vor allem darin, dass zuerst die Metren
dutchweg stichisch verwendet werden, wihtend nachher alle
drei Gedichte eine epodische und zwar mit einem daktylischen
Hexameter beginnende Strophenform aufweisen (das elegische
Distichon gilt der antiken Metrik als eine Epodenform). Ander-
erseits zeigen sich auch metrische Beziige zwischen den Dreiet-
gruppen Pe. 6. 7. 4. und Pe. 12. 13. 14. Anders als die « proto-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 335

typischen » daktylisch-iambischen ersten Dreiergruppen weisen
die zweiten Dreiergruppen nur « paragogische » dolisch-lyrische
Masse auf. Zwei Gedichte sind jeweils stichisch (Pe. 6. 7. 13.
14), je eines ist strophisch-epodisch (Pe. 4. 12). Die metrische
Struktur von Pe. 2-14 beriicksichtigt damit die Prinzipien der
zeitgenossischen metrischen Theorie in einem Masse, dass wie
bei Cathemerinon angenommen werden muss, dass Prudentius
sie bewusst im Auge hatte, als er den kompositionellen Grund-
plan aufstellte.

Es steht jedoch noch Pe. 10 mit seinen 1140 jambischen
Senaren aus. Man hat immer wieder gefragt, wie Prudentius es
tiberhaupt in die Sammlung der sonst weniger als halb so
grossen Mairtyrergedichte aufnehmen konnte, weshalb viele
Philologen es auch fiir ein utspriinglich unabhingiges oder
iberhaupt nie der Sammlung Peristephanon eingegliedertes bzw.
sie sprengendes Gedicht hielten. Der Umstand, dass es in der
handschriftlichen Ubetlieferung einen eigenen Titel erhalten
hatte (Romani martyris contra gentiles dicta) schien ausserdem fiir
eine Trennung vom Buch Peristephanon zu sprechen. Dagegen
gilt es daran festzuhalten, dass Pe. 10 als Gedicht tber das
Martyrium eines Christen natiitlich eines der Gedichte Periste-
phanon ist. Die ausfithrliche Apologie des christlichen Glaubens,
die dem Mirtyrer Romanus von Prudentius in den Mund
gelegt worden ist, trennt das Stiick nicht von den anderen
Mirtyrergedichten, die 6fters auch apologetische Ausserungen
enthalten. Die Ausweitung des Motivs steht in Zusammenhang
mit dem Umstand, dass Pe. 10 in vieler Hinsicht die Klimax
det Peristephanon-Gedichte darstellt. Die ausserordentliche Linge
des Gedichts muss in Verbindung mit den ohnehin betricht-
lichen Grossenunterschieden der Sammlung gesechen werden.
Die zweite Peristephanon-Hilfte beginnt mit dem kiirzesten, sie
endet mit dem lingsten Gedicht der Sammlung. So ist sie mit
insgesamt 1815 Versen doch nur etwa cbensogross wie die
erste Hilfte der Sammlung mit 1939 Versen (dhnlich haben
auch die beiden Hailften des Cathemerinon einen etwa gleich



336 WALTHER LUDWIG

grossen Versumfang). Eben die Linge des Gedichts konnte
jedoch in der handschriftlichen Uberlieferung zu seiner Ab-
trennung von den tibrigen Peristephanon-Gedichten fithren. Die
singuldre Form von Pe. 10 ldsst sich aber erst voll verstehen,
wenn man die Experimente in verschiedenen Gattungen erkennt,
die Prudentius in der zweiten Peristephanon-Hilfte durchfiihrt.
Das Romanus-Gedicht soll das Beispiel fiir eine christliche
tragoedia darstellen. Es ist kein zur Auffihrung bestimmtes
Drama. Die Einwinde der Christen gegen jede Bithnenproduk-
tion waren noch zu stark, als dass ein christliches Bithnendrama
zu jener Zeit hitte ins Auge gefasst werden konnen. Prudentius
schrieb ein Lesedrama, wobei er absichtlich den jambischen
Senar, den dramatischen Sprechvers, und zwar in det Form des
jambischen Trimeters, wie ihn Seneca in seinen Tragtdien
beniitzt hatte, verwendete. Er stellte in ihm die Worte und
Taten des Protagonisten, des heiligen Romanus dar, der mit
ratio gegen den furor des Prifekten Asclepiades kimpft (175)
und dessen standhaftes Bekennen des christlichen Glaubens
alle Bemiithungen des #yrannus scheitern lisst, so dass er auch im
Tod der Sieger bleibt. Prudentius fiigte nach der ihm vorlie-
genden Passio noch drei kleinere Sprechrollen hinzu, einen
jungen Knaben, der als Schiedsrichter angerufen wird, seine
christliche Mutter, sowie den Arzt Aristo, der Romanus die
Zunge aus dem Mund schneiden muss®. Das Drama ent-
wickelt sich in einer sich steigernden Folge pathetischer Szenen.
Prudentius hat die Ansitze, die die prosaische Passio ihm dazu
bot, in eigener Erfindung weiterentwickelt®. Er gab dem
Dialog der fiinf Figuren 865 Verse und brauchte nur 215 fiir

! Die hagiographische Ubetlieferung prisentiert und bespricht H. DELEHAYE,
« S. Romain martyr d’Antioche », in .Analecta Bollandiana 50 (1932), 241 fI.; dazu
M. SiMONETTIL, in Rivista di Archeologia Cristiana 31 (1955), 223 ff.

% Das Motiv, dass die Folterknechte und die Umstehenden den Knaben beweinen,
hat G. Sixt, « Des Prudentius Abhingigkeit von Seneca und Lucan», in Philo-
logus 51 (1892), so1 fl., vielleicht mit Recht auf die Darstellung des Todes des
Astyanax in Sen. Troad. 1098 fI. zuriickgefiihrt.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 337

die kurzen erzihlenden Verbindungsstiicke. Das Ganze rahmte
er durch einen Pro- und einen Epilog von je 30 Versen. Dass
der Leser berechtigt ist, dieses Gedicht als einen bewussten
Versuch zu interpretieren, eine christliche Tragddie zu schaffen,
wird durch den hier absichtsvollen Gebrauch des Begriffs
tragoedia im Epilog des Gedichts bestitigt, wo es heisst: Gesta
intimasse cupcta fertur principi| praefectus addens ordinem voluminum|
seriemque tantae digerens tragoediael (1111 fL.). Der Heide sieht die
Tragodie von Leid und Tod, der Christ sieht, wie in der
christlichen « Tragédie» Leid und Tod tiberwunden wetden,
da sie den Weg und die Pforte zum Himmel bilden. Die heid-
nische Bithne und die frivolen mythologischen Erfindungen der
heidnischen Dichter waten in der Auseinandersetzung des
Romanus mit Asclepiades kritisch vergegenwirtigt worden
(215 fI.). Die Abfassung einer derartigen christlichen Tragddie
war ein Experiment, das, so viel wir wissen, kein anderer
antiker Autor versuchte .

Pe. 10 bildet das reich orchestrierte Finale des Buches
Peristephanon, da es eine Summa seiner Motive enthilt, die hier
eine letzte Steigerung erfahren. Die verschiedenen Folterqualen,
die Romanus mehr als alle anderen erleiden muss, sind aus-
fithrlicher als je geschildert, Wunder ereignen sich in erhohtet
Zahl, dic endgiiltige Hinrichtung ist in mehrfacher Stufung
verzogert und kombiniert mit dem Martyrium des jungen
Knabens (omnes capaces esse virtutum Pater| mandavit annos,
neminem excepit diem,| ipsis triumphos adnuens vagitibus| 743 f1.),
das Verhor vor dem Richter ist iiber den Dialog, wie er sich
besonders in Pe. 5 fand, hinausentwickelt zu einer letzten
summatischen und rekapitulierenden Darstellung und Verteidi-
gung des christlichen Glaubens, die auch das Bild des zemplum
mentis wiederverwendet (346 ff.). Hingewiesen sei noch auf
ein fiir Pe. 10 zentrales Motiv, das nur dann voll zur Geltung

1 Vgl. jedoch die Verwendung des Begriffs #ragoedia im Titel des hexametrischen
Lesedramas Orestis tragoedia des Dracontius.



338 WALTHER LUDWIG

kommt, wenn dieser Text der letzte von Peristephanon ist.
Romanus ist ein beredter Bekenner des christlichen Glaubens,
der ihn auf mirakulése Weise selbst dann noch verkiindet, als
der Arzt ihm seine Zunge herausgeschnitten hat. Diese wunder-
bare elinguis eloguentia kann nach dem Prinzip der Steigerung
dem Preis des mive candidius linguae genus Cyprians (Pe. 13, 11)
nur folgen. Letzterer wiirde in einer unertriglichen Antiklimax
nachhinken, wenn ihm die ungleich grossere Leistung des
Romanus schon vorausgegangen wire. Auch verwendet Pru-
dentius das Motiv der elinguis eloquentia in einem Bescheiden-
heitstopos zur Begriindung seines eigenen Dichtens: Romanus
(nam scis et ipse posse mutos elogni] 5) soll dem « sprachlosen »
Prudentius zur preisenden Rede verhelfen. Prudentius und
Romanus sind am Ende des Gedichts dann erneut aufeinander
bezogen, wenn ersterer in V. 1136 fl. die persénliche Hoffnung
ausspricht, am Tage des jiingsten Gerichts durch die Interven-
tion des Romanus gerettet zu werden. Die personlichen Motive
am Anfang und Ende von Pe. 10 werden in dem folgenden
personlich gestimmten « Epilogus », der Dichtung und Hoffnung
des Prudentius thematisiert, verstirkt wiedetrkehtren.

Schliesslich steht Pe. 10 auch metrisch gesehen passend am
Ende. Isoliert gestellt rahmen Pe. 1 und 10 im trochidischen
Septenar und im iambischen Senar die vier Dreier- bzw. zweil
Sechsergruppen von Peristephanon. Die beiden Versmasse, die
Prudentius vorher in C. 7 und 9 verwendet hatte, galten in
der zeitgenossischen metrischen Theorie als contrir zusammen-
gehorig. Pe. 1 und 10 sind jedoch auch durch ein spezifisches
Inhaltsmotiv miteinander verkniipft. Pe. 1 beginnt mit dem
Gedanken, dass die Namen der Mirtyrer im Himmel durch
Christus mit goldenen Buchstaben aufgeschrieben sind (Seripfa
sunt caelo duorum martyrum vocabula,| aureis quae Christus illic
adnotavit litteris| 1 £.), Pe. 10 endet mit demselben ausfiithrlicher
geschilderten Bild (1119-1135).

Blickt man jetzt auf die Biicher Cuathemerinon und Periste-
phanon insgesamt, fallen wichtige strukturelle Gemeinsamkeiten



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 339

auf. Beide Sammlungen sind durch zwei sich iiberlagernde
Struktursysteme bestimmt. Beide sind inhaltlich in zwei Halb-
teile zu 6 + 6 bzw. 7 + 7 Gedichte gegliedert, und in beiden
rahmen metrisch und motivisch verbundene Gedichte (C. 1-2
und 11-12 bzw. Pe. 1 und 10) den umfangreichen Innenteil,
bei dessen Ordnung unter anderem die zeitgendssische metrische
Theorie erkennbar eine Rolle gespielt hat. Aber es tritt jetzt
auch der Fortschritt von Cathemerinon zu Peristephanon deutlich
hervor. Nur die erste Hilfte von Peristephanon wiederholt die
Metren von Cathemerinon, nur sie zeigt die Form des christ-
lichen Hymnus in Anwendung auf den Mirtyrerpreis. In der
zweiten Hailfte von Peristephanon erscheinen vorher noch nicht
verwendete Metren, wird die epodische Strophenform verwertet
und, dies ist die wichtigste Ausweitung, es finden sich neue,
vorher noch nicht beniitzte Gattungsformen, die fiir die
christliche Dichtung gewonnen und dem Preis der Mirtyrer
dienstbar gemacht worden sind, wodurch Peristephanon vet-
schiedenartigere Gedichte als alle bisherigen Biicher enthilt
und nicht nur lyrisch, sondern auch epigrammatisch, elegisch,
episch und dramatisch ist.

Cathemerinon und Peristephanon rahmen nicht nur den
epischen Mittelteil. Es findet auch ein thematischer Progress
vom Anfang bis zum Ende statt, der die einzelnen Teile zu
einem Ganzen zusammenbindet. Das Werk beginnt mit den
Hymnen, die den Christen in seinem téglichen Leben begleiten.
Christus tritt in C. 11 und 12, den Hymnen auf seine Geburt und
Epiphanie, am stirksten hervor. Der Christ erhilt darauf in
Apotheosis und Hamartigenia tiefere Belehrung iiber das Wesen
des trinitarischen Gottes und die Natur des Bosen und witd so
gegen hiretische Verfithrungen gewappnet. Danach gibt die
Psychomachie eine Allegorie des Kampfes, den jeder Christ in
seiner Seele zu bestehen hat, um aus ihr einen Tempel Gottes
zu machen, eines Kampfes, der zugleich von der ganzen Kirche
gekimpft wird. Danach demonstrieren die Biicher Confra
orationems Symmachi die Uberlegenheit des christlichen Glaubens



340 WALTHER LUDWIG

tiber die alte rémische Religion und enden mit einer Beschrei-
bung des irdischen Ideals, des Sieges der christlichen Kirche
im romischen Weltreich. Die Mirtyrer, in derten Preis das
Werk dann kulminiert, sind die Ursache fiir die Christianisie-
rung Roms und seines Reiches, ebenso Vorbilder fiir die
hochste Form christlichen Lebens, sie sind die neuen Helden,
Symbole des Sieges der christlichen Kirche und Patrone jedes
einzelnen Christen, jetzt und am jiingsten Tag. Das Werk ist
so eine universale Darstellung der christlichen Lehre und ihrer
Erfullung im christlichen Leben, verfasst mit Hilfe der ver-
schiedenen christlichen Literaturgattungen und in dichterischen
Formen, die die alten klassischen Gattungen in neue christliche
verwandeln.

Prudentius umgab dieses Werk mit dem Rahmen eines
personlichen lyrischen Prologs und Epilogs, wobei er in dieser
Hinsicht dem Vorbild Horazens folgte, der seine erste Oden-
sammlung mit den vergleichbaren Rahmengedichten Cuarm. I
1 und III 30 umgeben hatte. Die Ankniipfung an Horaz wird
sogleich beim Metrum det Praefatio sichtbar. Anstelle des von
Horaz stichisch verwendeten wversus Asclepiadens minor wihlte
Prudentius eine dreizeilige Strophe, in det dem _Asclepiadens
minor ein glyconens vorausgeht und ein Asclepiadens maior folgt.
Das Metrum des horazischen Eroffnungsgedichts wird gewis-
sermassen in seinen metrischen Kontext gestellt, indem ihm
ein verwandter, um einen Chotiambus verringerter Vers voraus-
und ecin gleichfalls verwandter, um einen Chotiambus ver-
mehrter Vers nachgeschickt wird. Die Zusammenstellung ist
bei Horaz nirgends zu finden, aber auch bei Prudentius singulir.
Er hat sie angeregt durch sein metrisches Lehrbuch gewihlt.
In den uns ibetlieferten Lehrbiichern des Caesius Bassus, des
Tetentianus Maurus, des Atilius Fortunatianus und des Marius
Victorinus werden die Masse des glyconens und des Asclepiadens
minor und maior jeweils auf die gleiche Weise abgehandelt. Es
wird im Sinne der Derivationstheorie gezeigt, dass aus dem
einen Choriambus enthaltenden glyconens durch adiectio bzw. per



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 341

incrementum der zwei Choriamben enthaltende Asclepiadens minor
und aus diesem wiederum auf gleiche Weise der drei Choriam-
ben enthaltende Asclepiadens maior entsteht. Dabei werden
jeweils drei horazische Beispielverse untereinander gestellt:
Intermissa, Venus, din (Carm. IN 1, 1), Macecenas atavis edite
regibus (I 1, 1) und Tu ne quaesieris, scire mefas, quem mibi, quem
tibi (I 11, 1), d. h. die Verse, wo Horaz die Masse an Buchan-
fingen bzw. bei ihrem ersten Auftreten angewendet hatte 1.
Der Umstand, dass sich die Zusammenstellung glye.| Ascl.
min.| Ascl. maior| nur bei Prudentius und in den metrischen
Lehrschriften findet, gestattet die Annahme, dass Prudentius,
als er seinem dichterischen Werk ein Eroffnungsgedicht nach
Art des horazischen Carm. 1 1 vorausschicken wollte, dessen
Mettum in dem Zusammenhang iibernahm, in den es durch
die systematisierenden metrischen Theoretiker gestellt worden
war.

Im tbrigen kntipft die Praefatio nicht so sehr an einzelne
Wendungen als vielmehr an die Gesamtstruktur von Horazens
Carm. 1 1 an. Prudentius hat seinem Gedicht folgende Glieder-
ung gegeben: In einem ersten Teil (1-33) werden sieben Stro-
phen von je zwei Strophen gerahmt. Die Rahmenstrophen
(1-6, 28-33) richten den Blick auf das als nahe vorgestellte
Lebensende des Dichters und fragen, ob er im bisherigen Leben
etwas Nitzliches geleistet habe, das heisst etwas, das ihm nach
seinem Tod vor Gott niitzen wird (die Leitbegriffe sind #zile
in V. 6 und prodesse in V. 28). Det Riickblick auf sein bisheriges
Leben in V. 7-27 hilft diese Frage zu beantworten. Zwei
Strophen (7-12) vergegenwirtigen seine pueritia und adolescentia,
seine Erziehung bei Grammatiker und Rhetor und seine
damalige moralische Situation, drei Strophen (13-21) seine
berufliche Karriete als Anwalt, Provinzialstatthalter und
proximus ®, wonach wieder zwei (22-27) ihn als serex im Riick-

1Vgl. H. KL (ed.), Grammatici Latini VI, 259 f.; 402 fl.; 295 f.; 302; 150.
2Vgl. 1. LANA, Due capitoli Prudengiani, 10 ff.



342 WALTHER LUDWIG

blick auf sein Geburtsjahr (consule Salia) zeigen. Der Blick
zuriick hat deutlich gemacht, dass er im Sinne Gottes noch
nichts Verdienstliches leistete. Auf dieser Grundlage bauen die
vier Strophen des zweiten Teils auf (34-45), in denen wiederum
ein Rahmen von diesmal je einer Strophe einen Innenteil von
diesmal zwei Strophen umschliesst. Prudentius fasst den Ent-
schluss vor seinem Tod wenigstens noch mit seiner Stimme
Gott zu preisen, wenn er es schon nicht durch verdienstliche
Taten getan hat (34-36). In anima ... saltem voce Deum concelebret
ist der Zweck seines Dichtens zusammengefasst, dessen Pro-
gramm in den folgenden zwei Strophen (37-41) angekindigt
wird, die schon vorher interpretiert wurden. Die vierte Strophe
(43-45) fasst diese dichterische Titigkeit dann wieder zusammen,
um mit dem Wunsch zu enden, dass seine Seele wihtend dieser
Tidtigkeit den Fesseln des Korpets entspringen und sich dorthin
begeben moge, wohin das Dichten gerichtet gewesen war. In
emicers (44) ist das Bild der wie ein Funke dem Stein entsprin-
genden Seele gegenwirtig — wie ein Stern soll die Seele zu den
Sternen des Himmels fliegen.

Dagegen hatte das Eréflnungsgedicht des Horaz folgende
Struktur: Nach der Anrede an den Patron waren die ver-
schiedenen Lebensstile und -ziele der anderen vorgestellt worden
(1-28), gegen die Horaz seine eigenen Ziele absetzte (29-36).
Er will Dichter sein, seine Anerkennung durch Maecenas
wiirde ihn zum Himmel erheben. Prudentius hat wie Horaz
einem grosseren ersten einen kleineren zweiten Teil folgen
lassen. Die horazische Opposition « die Anderen und ich» hat
der prudenzischen « Ich frither und jetzt» Platz gemacht. In
beiden Gedichten wird jedenfalls der im ersten Teil vorgestellte
Lebensstil abgelehnt und im zweiten das Bekenntnis zum
eigenen Dichten abgegeben. Dabei ist nicht zu iibersehen, dass
die vergangene Lebensweise des Prudenz zum grossen Teil der
Lebensweise der Anderen bei Horaz entspricht. Es war ein
Leben, das nach Lust und politischem Ruhm strebte (vgl. auch
evecturz in V. 20 und evebit in Horazens V. 6). Umgekehrt ist



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 343

das Bekenntnis zur dichtenden Existenz den Gedichten in
ihrem zweiten Teil zwar gemein (vgl. auch Ahymmis in V. 37 und
Horazens Polyhymmnia in V. 33), aber die Motivation und Ziel-
setzung der beiden Dichter konnte nicht verschiedener sein.
Der Zweck des christlichen Dichters ist der Gott wohlgefillige
Preis Gottes, der heidnische Dichter sucht, so liest ihn Pruden-
tius, seine personliche Befriedigung. So endet Horaz beim
Gedanken, dass ihn die Anerkennung des Maecenas sozusagen
zu den Sternen erhebt, wihtend Prudentius am Ende hofft,
dass seine Seele nach seinem Tod in das himmlische Reich
Gottes eingehen wird. So lassen gewisse strukturelle Parallelen
zwischen den beiden Gedichten den Kontrast zwischen ihnen,
der in erster Linie den Kontrast zwischen dem christlichen und
dem heidnischen Dichter betrifft, umso stirker hervortreten 1.
Neben seiner Stellung machen die Ankniipfung an das Metrum
und das strukturelle Grundmuster von Horazens Carm. 1 1 die
Praefatio zum prudenzischen Aquivalent des horazischen Eroff-
nungsgedichts. Der Bezug zu Horaz ist durch die Kontrast-
imitation einzelner Stellen aus anderen Horazgedichten noch
verstirkt worden 2.

Hinsichtlich des « Epilogns » hat K. Thraede die Behauptung
aufgestellt, dass es sich hier nicht um den Epilog zu dem Ge-
samtwerk handle (eine « Gesamtausgabe» des Prudentius ist
ihm ohnehin unwahrscheinlich), sondern um eine Vorrede zu
einer im weiteren unbestimmbaren Ausgabe einzelner Gedichte,
woflir er auch die Praefatio hilt, welche seines Erachtens

1 Die Aufnahme von Horaz’ Carm. 1 1, 2 o et praesidium et dulce decus meum in A.
393 f. 0 nomen praedulce mibi, lux et decus et spes|praesidiumaque meum, wo anstelle des
menschlichen Patrons Christus getreten ist, macht einen schon in der Praefatio
implizierten Gedanken manifest. K. Eckerr, in WS 74 (1961), 61 ff., der die
Formulierung bei Prudentius als Argument dafiir anfiithrt, dass die horazische
Wendung Maecenas in die Nihe des Gottlichen geriickt habe, hat iibersehen, dass
Prudentius ja gerade in einer Kontrastimitation dem menschlichen Patron des
Horaz seinen gottlichen gegentiberstellen und entgegensetzen will.

2 Vgl. dazu Ch. WitkE, Numen Litterarum, 106 fi.



344 WALTHER LUDWIG

vielleicht auch das Schlussstiick einer Gesamt- oder Teilausgabe
darstellen konnte . Dass er hinsichtlich der Praefatio und
hinsichtlich der « Gesamtausgabe » irrt, diirfte schon deutlich
geworden sein. Es ldsst sich aber auch positiv nachweisen, dass
der « Epilogns» tatsichlich den Epilog des prudenzianischen
Sammelgedichts bildet.

Man hat schon frither die Parallelmotive zutr Praefatio ge-
sehen, das Stindenbekenntnis des Autors, die Frage nach dem
Niitzlichen, die Dichtung anstelle der guten Werke, die Ver-
herrlichung Gottes durch die Dichtung und den Gedanken an
das Eingehen in den Himmel. Genauere Betrachtung zeigt,
dass der « Epilogns», wie es fiir ein abschliessendes Gedicht
passend ist, bei Bewahrung der Grundsituation die Gedanken
der Pracfatio weitergefithrt hat. Die Praefatio hat im einzelnen
auf das stindige Leben des Prudentius zuriickgeschaut, wodurch
det Begriff peccatrix anima (35) konkrete Farben ethielt. Der
« Epilogus» geht davon aus, dass Prudentius sanctitatis indigus
nec ad levamen pauperum potens ist (9 f.). Die Praefatio fragte im
Rickblick auf das bisherige Leben: guid nos wutile tanti spatio
temporis egimus © (6) und numquid talia proderunt ... ? (28); der
« Epilogus» weiss: ommne vas fit utile| quod est ad usum congruens
erilern (21 1.), so dass Prudentius zuversichtlich im Blick auf
seine Dichtung sagen kann: ve/ infimam| Deo obsequellam praesti-
tisse prodest (31 f.). Die Praefatio setzte gegen Ende das Pro-
gramm: saltem voce Deum concelebret, si meritis nequit (36); der
« Epilogns» stellt am Anfang den guten Werken der anderen
die eigene Dichtung entgegen, die er ersatzweise Gott darbringt
und von der er weiss, dass Gott sie benignus audit (1-12). Im
« Epilogus » hat Prudentius mit Hilfe des biblischen Gleichnisses
von den verschiedenen Gefissen im Hause des Reichen einen
Platz im Hause Gottes gefunden, nach welchem er in der
Praefatio gesucht hatte. Dort setzte er sich vor, den Herrn zu

18. K. THRAEDE, Studien..., 73 ff. und dagegen bereits W. STEIDLE, in V'Chr 25
(1971), 2571 ff.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 345

besingen (Dominum canat, 38); im « Epilogus » schaut er aus der
vorgestellten Zukunft der Zeit nach dem Tod darauf zuriick,
dass er Christus besungen hat (iuwabit ore personasse Christum, 34).
Am Ende der Praefatio wiinscht er, dass seine Seele im Tod
von den korperlichen Banden befreit aufsteigt, guo fulerit lingua
sono mobilis wltimo (45); im « Epilogus» weiss er zuversichtlich:
munus ecce fictile| inimus intra regiam salutis (29 £.).

Fiir die Schlussstellung des « Epilogus» spricht auch das
Metrum. Es ist, singulir bei Prudentius, ein katalektischer
trochdischer Dimeter, dem ein katalektischer jambischer Tri-
meter folgt. Prudentius konnte die Strophenform nur bei
Horaz’ Carm. 11 18 und in seinem metrischen Lehrbuch finden.
In den tbetlieferten Metriken wird sie auffilligerweise unter
den horazischen Metren in der Regel erst gegen Ende be-
sprochen *. Es scheint, dass Prudentius fiir das letzte seiner
Gedichte absichtlich eine Strophenform wihlte, die seine Metrik
unter den letzten horazischen Odenformen behandelte. Er hat
bemerkenswerterweise fiir den « Epilogus » nicht wie Horaz fiir
Carm. 111 30 dasselbe Metrum wie fiir die Praefatio gewihlt,
vielmehr stehen sich bei ihm die glykoneisch-asklepiadeische
und die trochdisch-jambische Strophe gegeniiber. Es ist detselbe
Gegensatz zwischen den beiden Versgeschlechtern, den die
Praefationes zu den Epen in umgekehrter Folge gezeigt hatten,
wo vor A., H. und Ps. jambische, vor C.0.5. T und II gly-
koneische und asklepiadeische Verse stehen, eine Opposition,
die Prudentius, wie beobachtet, in strukturierender Absicht
verwendete. Wichtig ist dabei auch, dass das dritte Einzelge-
dicht im Gesamtwerk, det Hymnus de Trinitate, in einem dritten,

1 Vgl. Marius Victorinus, S. 168 Keil, omnes fere odae in subsequentibus libris isdem
metris subsistunt exceptis perpaucis admodum, e quis in secundo libro ode XV 111, cuins
initium « non ebur neque aurenm ». nam novim baec metrum, de quo nondum apud Horatinm
tractatum est, continet; Caesius Bassus, S. 270 Keil, restat unum genus carminis de
quo nihil adhuc diximus ; Atilius Fortunatianus, S. 302z Keil, cefera quae sequuntur
eadem metra sunt, de quibus iam dictum est. in secundo libro metrum novum est « non ebur
neque anreun ».



346 WALTHER LUDWIG

prinzipiell andersartigen Versgeschlecht verfasst ist, dem in
den metrischen Handbiichern und in Hinsicht auf seine Dignitit
an erster Stelle rangierenden stichischen daktylischen Hexametert,
wodurch, wie bereits erwihnt, ein passendes Vorwort zu dem
epischen Mittelteil zustande gekommen ist, ausserhalb dessen
der stichische daktylische Hexameter im gesamten Sammel-
gedicht des Prudentius keine Anwendung findet. Prudentius
nennt im « Epilogus » die von ihm verwendeten Verse mit den
aus den Lehtrbiichern gebriuchlichen Epitheta citos iambicos
und rotatiles trochaeos (7 £.). Es datf in diesem Zusammenhang
daran erinnert werden, dass die Rahmengedichte des dem
« Epilogus» vorausgehenden Buches Peristephanon eben tro-
chidisch und jambisch waren, so dass der « Epilogns» diesen
Rahmen metrisch gesehen gewissermassen kondensiert.

Die Verwertung von Horaz Carm. 11 18 beschrinkt sich
jedoch nicht nur aufs Metrische. Die horazische Ode spricht
vom domus eines dives, ein solches erscheint gleichnishaft im
« Epilogns», und Prudentius hat die Liste der goldenen, sil-
bernen, holzernen und irdenen Gefisse aus 2 Tim. 2,
um bronzene und elfenbeinerne (eburna, 19) erweitert, letzteres
vielleicht im Anschluss an eb#r im horazischen Anfangsvers.
Im iibrigen spielen in beiden Gedichten die Motive von Armut
und Reichtum, das Geschick des Dichters und sein kinftiger
Tod eine in bezeichnender Weise verschiedene Rolle. Andere,
und zwar vor allem kontrastierende Linien gehen zu Horaz’
Carm. 111 30. Dem dort ausgesprochenen Stolz des Dichters, ein
unvergingliches Werk geschaffen zu haben, steht der Ausdruck
der Bescheidenheit des christlichen Dichters gegentiber, der es
zufrieden ist, durch seine Gott preisende Dichtung einen Platz
im Haus des Vaters zu erhalten, auch wenn et dort nur einem
obsoletum vasculum oder einem munus fictile gleicht. Die Selbst-
bezogenheit des heidnischen hat der Gottbezogenheit des
christlichen Dichters Platz gemacht. Der Anspruch auf das neue
Aeolium carmen ist ersetzt durch die demiitige Bezeichnung der
prudenzischen Dichtung als ein pedestre carmen. Mehr als die

20 f.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 347

Bekrinzung durch Melpomene gilt Prudentius, dass Gott seine
Dichtung billigt und in gniddigem Wohlwollen hort. Nicht
personlichen Ruhm bei den Menschen, sondern das Eingehen
in die regia salutis erthofft er sich von iht.

Neben den Beziehungen zur Praefatio und der Metrik
dringen die Kontrastbezichungen zu Horaz’ Carm. 111 30 dazu,
den « Epilogus» als Schlussgedicht anzusehen. Ein solches ist
im iibrigen auch wegen der symmetrischen Gesamtstruktur des
prudenzischen Sammelgedichts unerldsslich. Es scheint jedoch
in der Uberlieferung eine Schlusszeile verloren zu haben. Der
metrisch tiberschiissige Vers 35 guo regente vivimus wird von den
neueren Herausgebern allgemein getilgt, und man wird wohl
den Vers iuvabit ore personasse Christum (34) als einen besonders
prignanten Schlussvers empfunden haben. Das Urteil des
modernen Lesets ditfte hier von dem des Prudentius abweichen,
dem nachdriickliches Verdeutlichen ein Stilprinzip war und der
die blosse Setzung von Christum viel eher als schmucklos und
den Gedanken als nicht voll ausgeformt empfunden haben
durfte. M. BroZzek hat auf die Analogie in der Gedankenfolge
des « Epilognus» zu H. 931 fI. hingewiesen !, wo Prudentius in
einem Gebet an Gottvater und Christus an seine Todesstunde
denkt, an die Holle und die vielen verschiedenen Behausungen
im Himmel erinnert und bescheiden (#on posco beata| in regione
domum, 953 f.) um eine milde Strafe im reinigenden Feuer
bittet. Der Anrede an Gottvater und Christus folgen dort die
Pridikationen e moderante regor, te vitam principe duco| indice te
pallens trepido, te iudice eodem| spem capio fore quidquid ago veniabile
apud fe[ (933 fL.). Dem ersten Teil entspricht genau der Relativsatz
guo regente vivimus, detr zweite Teil der Pridikationen fehlt. Ein
weiterer Relativsatz, der auf den richtenden Christus und des
Prudentius Hoffnung auf Vergebung seiner Stinden sich be-
zichen wiirde, wiitde den Gedanken in voller Analogie zu

1S. M. BroZexk, « De Prudentii Epilogo mutilo», in Eos 49 (1957/58), 151 ff.



348 WALTHER LUDWIG

H. 931 fl. zum Abschluss bringen und die Strophe metrisch
durch eine zweite Zeile vervollstindigen. Ich erginze beispiels-
halber, ohne damit natirlich den Anspruch zu erheben, das
Urspriingliche sicher zu treflen: guem iudicantem gratiam precamnr
(zum doppelten Akkusativ vgl. Stat. Theb. IX 757; zu gratia,
LLL.VIY 2, 2226, 50 1),

Das Sammel- oder Supergedicht des Prudentius umfasst die
vorstehend mehr oder weniger ausfihrlich besprochenen 39
Gedichte . Die Psychomachie steht nicht nur in der Mitte der
Epen, sondern auch in der Mitte des Ganzen: je 19 Gedichte
gehen ihr voran und folgen ihr. Diese Beobachtung fiithrt auf
eine bisher nicht berticksichtigte Perspektive, die Numerologie.
Zahlensymbolik spielte, wie bekannt, in der zeitgendssischen
Bibelexegetik, z.B. bei Augustin, eine grosse Rolle 2. Dass auch
Prudentius ihr huldigt, konnte man unter anderem dem Bau
des zemplum Sapientine in der Psychomachie entnehmen. Der
quadratische Tempel hat vier Aussenmauern mit je drei Toren
tiber denen die Namen der zwolf Apostel eingeschrieben sind,
wobei die vier Seiten die vier Himmelsrichtungen, zusammen die
ganze Welt, symbolisieren, wohin die zwolf Apostel die vier
Evangelien der heiligen Dreieinigkeit tragen ®. Im Innern des

Tempels umgeben sieben Sdulen, die fiir die sieben siegreichen
3

7

! Es wutde versucht, die wichtigsten der nachgewiesenen Beziige zwischen den
Gedichten auf Tafel 1 durch ein graphisches Schema auszudriicken. Auf eine
Darstellung der natiirlich auch nicht unwichtigen Umfangsverhiltnisse wutrde
dabei verzichtet. Der Ubersicht iiber die mettischen Beziige dienen die Tafeln
2 '1nd- 3.

2Vgl. zuletzt E. HELLGARDT, Zum Problem symbolbestimmter'und formaldsthetischer
Zahlenkomposition in mittelalterlicher Literatur. Mit Studien zum Quadrivium und zur
Vorgeschichte des mittelalterlichen Zablendenkens (Munchen 1973), und A. FowLER
(ed.), Silent Poetry. Essays in numerological analysis (London 1970), beide mit fritherer
Literatur.

3 Vgl. die Kommentierung durch Cht. GNiuka, Studien..., 93 ff. Dieselbe Zahlen-
symbolik in Aug. /n Evang. Ioh. 27, 12.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 349

Tugenden stehen !, die Christus symbolisierende Sapientia. Die
Zahl der Apostel und die Zahl der Tugenden ergibt zusammen
19, das ist die Zahl der Gedichte vor und nach der das zemplum
Sapientiae enthaltenden Psychomachie. Danach dirften auch die
Zahlen det verschiedenen Gedichtgruppen symbolisch relevant
sein, so die 12 in 6 + 6 und in 4 4 8 gegliederten Gedichte
des Cathemerinon, die 14 in 7 + 7 und in 2 + 12 gegliederten
Gedichte Peristephanon, sowie die 10 (= 5 4 5) Gedichte des
epischen Mittelteils. Eine numerologische Interpretation, die
sich von der zeitgendssischen christlichen Zahlensymbolik
leiten ldsst, wird hier zu weiteren wichtigen Einsichten gelangen
konnen. Dabei ist in einzelnen Fillen anscheinend sogar die
Verszahl der Gedichte symbolisch aufschlussreich. Detr Hymnus
de Trinitate enthilt 12 = 4 x 3 Verse, der « Epilogus » mit dem
zusitzlichen Schlussvers 36 = 3 x 12 Verse. Die Gliederung
der beiden Gedichte entspricht diesem arithmetischen Aufbau.
Die Praefatio besteht aus 45 = 3 x 15 Versen. Die Zahl 15 ist,
wie Augustin in seiner Enarratio zum letzten Psalm (/n Psalm.
150) erklirt, die Summe det Symbolzahlen des A/ter und des
Neuen Testaments, des zeitlichen Lebens (7) und der Ewigkeit (8).
Die Praefatio selbst gliedert sich in 11 x 3 Verse, die auf das
bisherige Leben des Prudentius zuriickblicken, und in 4 x 3
Verse, die auf das dichterische Programm des Prudentius,
seinen Tod und den Aufstieg seiner Seele zum Himmel vor-
ausblicken. Die Zahl 11 ist nach Augustin die Zahl der Siinde,
insofern sie die 10 des Gesetzes iiberschreitet, wihrend in
4 X 3 = 12 wieder die apostolische Evangelisation der Welt
sichtbar wird. Natiitlich ist auch die Gesamtzahl der Gedichte

1 Chr. GNILKA, Studien..., 115, lehnt die Deutung der sieben Siulen auf die sieben
Tugenden ab, da die Tugenden beteits fiir die Edelsteine in Anspruch genommen
werden wiirden, und sieht in den sieben Siulen vor allem den Aspekt der Voll-
kommenbheit der Siebenzahl. Die naheliegende Deutung auf die sieben Tugenden
scheint mir trotzdem zuldssig. Es ist mit einer symbolischen Ubetdeterminiertheit
zu rechnen, Die Tugenden sind die Erbauer des Tempels und erscheinen zugleich
symbolisch kollektiv in den Edelsteinen, ihrer Zahl nach in den Sdulen.



350 WALTHER LUDWIG

zu beachten (Augustin hatte tiber die Zahl der 150 Psalmen
spekuliert). Die Zahl 39 ist 3 x 12 + 3 (dhnlich 16st Augustin
die Zahl 153 aus Jo. 21, 11 in 3 X 50 + 3 auf, s. Doctr. Christ.
IT 16), d. h. 39 basiert auf der Zahl der Apostel und der Zahl
der Dreieinigkeit. Ihr arithmetischer Aufbau hat eine Analogie
in der Struktur des Werkes, da dieses 3 x 12 = 36 Gedichte in
drei Gedichtgruppen zu 12, 12— 2 = 10 und 12 + 2 = 14
Gedichten umfasst, zu denen drei einzelne Gedichte am Anfang,
vor dem Mittelteil und am Schluss kommen. Die Gesamtzahl
der anderen prudenzischen Gedichtsammlung, der 2 x 24 Ge-
dichte Dittochaeon, ist symbolisch einfacher zu durchschauen
und bestitigt darum auch die Anwendung einer numerolo-
gischen Interpretation auf das Hauptwerk, die an dieser Stelle
jedoch nicht weiter verfolgt werden soll.

Bei der Konzeption der Gesamtstruktur seines Sammelge-
dichts scheint Prudentius noch von einer anderen nicht beach-
teten Seite her entscheidende Anregungen empfangen zu haben,
nimlich vom zeitgendssischen christlichen Kirchenbau. Es ist
bekannt, dass Prudentius ihn aufmerksam beobachtet hat. Kein
anderer antiker christlicher Dichter schildert so begeistert die
Pracht der neuen christlichen Basiliken *. Es muss hier daran
erinnert werden, dass Konstantin der Grosse mit dem Bau
tunfschiffiger Kirchenbasiliken begann, wobei die Architekten
oft auch die christliche Zahlensymbolik beriicksichtigten 2. Das
dlteste Bauwerk dieser Art war die schon um 313 begonnene
Lateransbasilika. Der nichste Schritt war die Verbindung von
Basilika und Mirtyrerkultstitte. Er wurde zuerst beim Bau der
328 begonnenen und 336 konsekrierten Grabeskirche in Jerusa-
lem vollzogen, deren urspriingliche Gestalt Eusebius beschrie-
ben hat. Der fiinfschiffigen Basilika vorgelagert war ein offener

1 S. Chr. GNILKA, Studien..., 89.

2Vgl. zum Folgenden allgemein R. KrRAuTHEIMER, Early Christian and Byzantine
Architecture (Harmondsworth 1965); A. GRABAR, Martyriun. Recherches sur le
culte des reliques et I’art chrétien antique (Paris 1943-1946), sowie die Artikel A#rium,
Basilika, Altar, Ciborium und Baptisterium, in RAC.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 351

Siulenhof. Das grossere Mittelschiff der Basilika miindete in
eine Apsis mit zwOlf Sdulen, hinter der Basilika befand sich
ein von einer Mauer umgebener offener Hof, in welchem sich
das heilige Grab befand, das von einem von zwolf Siulen ge-
tragenen Baldachin tiberdacht war, der 350 von einer Rotunda
umgeben wurde. Der Bau wurde durch Pilger in aller Welt
bekannt. Das um 4o0 gefertigte Apsismosaik von S. Pudenziana
in Rom bildete ihn ab. Bald nach det Grabeskirche wurde um
333 in Rom nach demselben Prinzip St. Peter begonnen (fertig-
gestellt um 390). Einem Atrium schloss sich die finfschiffige
Basilika mit betontem Mittelschiff und Siulenteihen zu je 22
(= 10 + 12!) Sdulen an, an die ein breites Querschiff angebaut
wurde, in dem sich das Martyrium von Petrus befand. Es war
nicht nur der grosste konstantinische Bau, er blieb einzigartig
fir den ganzen Westen, bis ihn Theodosius um 385 bei der
Errichtung von St. Paul kopieren liess. Dieser um 4oo unter
Honorius vollendete Kirchenkomplex gliedert sich abermals in
drei Baukorper, ein mit Sdulen ausgestattetes Atrium, eine
fiinfschiffige Basilika mit grosserem Mittelschiff und ein Quet-
schiff mit dem Martyrium des Apostels. Dies waren um 400
die beiden bei weitem grossten und prichtigsten kirchlichen
Bauwerke des Westens. Prudentius preist und beschreibt sie
in Pe. 12, 31 fI., wo er auch das bei dem Martyrium von St. Peter
von Papst Damasus errichtete Baptisterium rithmt.

Vergleicht man mit diesen Kirchenbauten die Struktur des
prudenzischen Werks, so zeigen sich auffillige Analogien. Die
literarische Komposition gliedert sich ebenso wie die Bau-
kompositionen von St. Peter und St. Paul in drei grosse
Komplexe. Vorbereitende Funktion haben das Atrium, das den
Gldubigen als erster Aufenthalt dient und in dem manchmal
auch Beetdigungen stattfinden, und das Buch Cathemerinon, das
das Leben des Christen umfasst und auch einen Hymnus circa
exequias defuncti enthilt. Den Mittelkomplex bilden die fiinf-
schiffigen Basiliken, in denen sich die Gliubigen zum Predigt-
gottesdienst versammeln, bzw. die fiinf Epen des Mittelteils,



352 WALTHER LUDWIG

die der christlichen Lehre dienen. Das Mittelschiff ist vor den
Seitenschiffen durch seine Gtrosse und Hohe ausgezeichnet.
Entsprechend setzt sich auf seine Weise das mittlere Epos, die
Psychomachie, von den eigentlichen Lehrepen ab. Es miindet in
die Beschreibung des femplum, in dem Sapientia unter einem
Ciborium thront . Analog pflegte am Ende des Mittelschiffs
einer Basilika der Altar zu stehen, an dem die Fucharistie
gefeiert wurde. Er symbolisierte in der Vorstellung des vierten
Jahthunderts den Thron Christi. In der Lateransbasilika hatte
Konstantin der Grosse ihn deshalb auch durch ein Cibotium
iiberdachen lassen. Der dritte Komplex ist in St. Peter und
St. Paul das Querschiff mit dem Martyrium der Apostel, iiber
dem in diesen Kirchen der Altar stand. Prudentius setzte sein
Mirtyrerbuch an die dritte Stelle, in dem neben die Apostel-
firsten eine reprisentative Auswahl anderer Mirtyrer getreten
ist. Das Schwergewicht liegt auf den Mirtyrern Spaniens und
Roms, daneben finden sich je ein Mirtyrer aus dem nordlichen
Italien, aus Illyricum, Africa und Oriens, wodurch das romische
Reich in seinem ganzen Umfang einbezogen worden ist. Inner-
halb der Mirtyrergedichte aber steht das Epigramm fir das
Baptisterium in Analogie zu den Baptisterien, die in St. Peter
und bei anderen Mirtyrerkultstitten nahe dem Martyrium
errichtet worden waren. Der Vergleich darf natilirlich nicht
gepresst werden. Prudentius wollte keine bestimmte Kitche
kopieren, aber anscheinend wollte er eine poetische Gross-
komposition schaffen, die in ihrer Art auf dem poetischen Feld
etwas Ahnliches erreichen sollte wie die grossen christlichen
Gebidudekomplexe, die man im vierten Jahrhundert in Rom
erbaut hatte. Er komponierte sozusagen die poetische figura
einer Martyriumsbasilika, die wie jene Bauwerke des Konstantin
und Theodosius das Gesamt des christlichen Lebens und
Glaubens in sich schliessen sollte, und fiihrte seine Leser auf

1Vgl. die Interpretation durch Chr. GN1LkA, Studien..., 118 f.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 353

einem Weg, der sie an den erinnern konnte, welcher dort
durch Atrium und Basilika zum Martyrium fiihrte.

Vor sich und fiir sein christliches Publikum konnte Pru-
dentius sein Unternchmen nur rechtfertigen, indem er das
concelebrare Deum tiir seinen Zweck etklirte. Aber jeder klassisch
gebildete christliche Leser war sich bewusst, dass et dies tat,
indem er die alten klassischen Gattungen um des hoheren
Ruhms des christlichen Glaubens willen beniitzte und in christ-
liche verwandelte. Prudentius unternahm den ersten und letzten
Versuch dieser Art. Paulinus von Nola transponierte etwa zur
selben Zeit einzelne klassische Gedichtgattungen, wie z.B. das
Epithalamium und das Propempticum, ins Christliche und
experimentierte dabei gleichfalls mit verschiedenen klassischen
Versmassen. Er machte aber weder den generellen Versuch,
den klassischen Gattungsreichtum fiir die christliche Dichtung
zu gewinnen, noch stellte er seine Finzelgedichte zu einem
umfassenden « Supergedicht » zusammen 1.

Natiirlich setzte das Unterfangen des Prudentius die be-
sondere historische Situation gegen Ende des vierten Jahr-
hunderts voraus und war nur innerhalb ihrer moglich. Die
politischen und kulturellen Verhiltnisse dieser Zeit sind oft
dargestellt worden 2. Der orthodoxe Spanier Theodosius, unter
dem Prudentius gedient hatte, wandte sich mit derselben
Schirfe gegen Hiretiker und Heiden. Es war die Zeit der letzten
aktiven heidnischen Opposition. Die noch nicht christlichen
Mitglieder der rémischen Senatsaristokratie besannen sich mit
besonderem Nachdruck auf ihr kultutelles Erbe, neue Editionen

1Vgl. zu ihm zuletzt Ch. WrrkE, Numen litterarum, 3 ff., und W.H.C. FReND,
« The two worlds of Paulinus of Nola», in Latin Literature of the Fourth Century,
ed. by J.W. Binns (London/Boston 1974), 100 ff., mit fritherer Literatur.

2Vgl. R.A. Markus, « Paganism, Christianity and the Latin Classics in the
fourth Century», in Latin Literature of the Fourth Century, 1 fI.; A. MOMIGLIANO
(ed.), The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth Century (Oxford
1963); P.R.L. Brown, « Aspects of the Chtistianization of the Roman Aristo-
cracy », in JRS 51 (1961), 1 fl., sowie A.H.M. JoxEs, The Later Roman Empire,
284-602 (Oxford 1964).



354 WALTHER LUDWIG

der verehrten klassischen Autoren der spiaten Republik und
frithen Kaiserzeit wurden besorgt. Vergil — poeta, philosophus,
orator und pontifex maximus zugleich — wuzrde als Quelle aller
Weisheit gepriesen, die Aeneis zum « heiligen » Buch des heid-
nischen Rom . Auf der christlichen Seite war die Lage etwas
zwiespiltig. Einerseits hatte sich die Kirche einem Interesse an
Kultur, Kunst und Dichtung gedffnet — eine Konsequenz des
Umstandes, dass sie die vom Staat geschiitzte und begiinstigte
Religion vertrat. Klassisch gebildete romische Christen konnten
deshalb auch die Anziehungskraft der alten heidnischen Literatur
empfinden und das Bediirfnis fiihlen, christliche Werke dersel-
ben literarischen Qualitit zu besitzen. Sie mussten zugeben,
dass die klassische Dichtung ein Plusposten fur die Verteidiger
der heidnischen Kultur war und dass sie in dieser Richtung
noch unterlegen waren. Solche Erwigungen werden besonders
in der christlichen Senatsaristokratie zu Hause gewesen sein,
die dem stindigen Kontakt mit der gebildeten heidnischen Seite
ausgesetzt war. IThre Mitglieder waren nicht bereit, die politische
und die kulturelle Vergangenheit Roms der heidnischen Opposi-
tion zu iibereignen. Ihre politische Ideologie war vermutlich
die des Prudentius in Contra orationem Symmachi, nimlich dass
die virtutes der Romer unter Gottes Vorsechung das romische
Weltreich geschaffen hatten, damit es ein christliches Weltreich
unter einem christlichen Kaiser wiirde, und ein weibliches Mit-
glied derselben senatorischen Familien, Proba, hatte um 360
auch auf eigentiimliche Weise in ihrem Cenfo einen biblischen
Vergil herzustellen versucht. Solchen Christen brachte das
poetische Genie des Prudentius an einem entscheidenden
Punkte Hilfe, indem es zeigte, dass eine konkurrierende christ-
liche Dichtung moglich war, ja dass die heidnischen Werke
durch chtistliche ersetzt werden konnten. Es ist bezeichnend,

1 Auch wenn die Saturnalia nach A. CAMERON, « The date and identity of Macto-
bius », in /RS 56 (1966), 25 L., erst nach 431 verfasst wurden, sind sie ein Zeugnis
fir die Schitzung Vergils gegen Ende des vierten Jahrhundetts.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 355

dass die einzigen Zeitgenossen, die Prudentius abgesehen von
seinem Bischof Valerianus nennt, die Kaiser Theodosius,
Honorius und Arcadius, der bei Pollentia siegreiche Stilicho,
der Fithrer der heidnischen Opposition Symmachus und eben
die Familien der chtistlichen Senatsaristokratie, die Nachfahren
der Ammnii und der Probi, die Anicii, Olybrii, Paulini, Bassi und
Gracchi sind (Cl0.5. 1 544 f1.).

Wie die Marmorsidulen heidnischer Tempel nun christliche
Kirchen trugen und schmiickten, so wurden die poetischen
Formen und Gattungen der Heiden durch Prudentius dem
christlichen Gott dienstbar gemacht. Auch in der Schule konnte
die Lektire der heidnischen Autoren nun, wenigstens nach
Absicht des Prudentius, durch seine christliche Dichtung
ersetzt werden. Von hier aus wird auch vollends deutlich,
weshalb er die klassischen Gattungen zu einer grossen lite-
rarischen Superstruktur kombinierte. Ein fiir sich stehendes
Epos oder fiir sich stehende lyrische Gedichte konnten allen-
falls den analogen Formen der heidnischen Dichtkunst entge-
gengehalten werden. Prudentius aber produzierte ein universales
christliches Werk, die literarische figura einer riesigen Marty-
riumsbasilika, die christliche Beispiele fiir alle wesentlichen
Gattungen in konzentrierter und reprisentativer Form enthielt.
Deshalb konnte und sollte das neue Werk gegen die heidnische
Dichtung insgesamt bzw. an ihre Stelle gesetzt werden. Bei der
Entscheidung des Prudentius war sicher auch der Umstand von
Belang, dass der grammatisch-rhetorische Unterricht, den ex
genossen hatte, einen nach Gattungen geordneten Ubetblick
tber die klassische Dichtung zu geben pflegte. Aus Quintilian
(Znst. X) und Diomedes (Ars gramm. 11I) lasst sich erschliessen,
dass in der Regel zuerst die Epen und andere hexametrische
Formen, danach verschiedene kleinere genera wie Elegie, Jambus
und Lyrik, und zuletzt die dramatischen Gattungen behandelt
wurden. Dadurch stellten sich die heidnischen Dichtungen
Prudentius weniger in ihrer chronologischen Reihenfolge und
Entwicklung, als vielmehr als ein in verschiedene Gattungs-



356 WALTHER LUDWIG

provinzen gegliedertes Reich dar. Die zeitgendssische Vergil-
philologie bot ihm des weiteren sogar ein heidnisches Analogon
fir die Zusammenfassung verschiedener Gattungsformen zu
einem universalen Werk. Donat hatte erklirt, Vergil habe seine
Werke in der Reihenfolge der grossen Etappen der mensch-
lichen Kulturentwicklung geschrieben, so dass die das Hirten-
leben darstellenden Eklogen, die den Ackerbau darstellenden
Georgica und die das Zeitalter der Kriege darstellende Aeneis
zusammen ein aus einem umfassenden Plan heraus entstandenes
Universalgedicht ergeben. Prudentius fand hier eine gewisse
literarkritische Rechtfertigung fir sein neues Vergil an Gat-
tungsvielfalt noch iibertreffendes Universalgedicht, in dem das
Zeitalter des Kampfes durch das des christlichen Friedens ab-
gelost wird. So ist sein Werk — es ist mit etwa 10 coo Versen
ungefihr ebenso lang wie die Aeneis — gemeint als Symbol
des christlichen Sieges uber die klassische Dichtung, deren
verschiedene Gattungen jetzt nur noch einen Zweck haben.
Sie sind vereint in einem Werk, weil sie von nun an nur noch
eine gemeinsame Funktion haben: concelebrare Deum.

Die die Verbindung mit der politischen und kulturellen
Vergangenheit Roms suchende christliche Richtung war jedoch
gegen Ende des vierten Jahrhunderts keineswegs unangefochten.
Die fihrenden christlichen Schriftsteller, Hieronymus und
Augustin, waren ihre erbitterten Gegner. Sie betonten die
Unvereinbarkeit der klassischen Dichtung mit dem christlichen
Glauben so stark, dass man die Zeit um 4oo fiir die einer
krassen Polarisation zwischen den beiden Kriften hielt. Die
heidnische Aristokratie, die sich mit der klassischen Vergan-
genheit Roms identifizierte und den Christen keinen Anteil
daran lassen wollte, und die lautstarken christlichen Schrift-
steller, die die klassische T'radition, in det sie selbst aufgewachsen
waten, bewusst von sich abstiessen, bewitkten zusammen, dass
die moderne Forschung die durch die christliche Senatsaristo-
kratie und durch Prudentius vertretene christliche Richtung zu
tibersehen geneigt war, so dass sich ihr die Entwicklung als



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 157

ein Zickzackweg von Assimilationsversuchen um 350 tiber
eine Polarisation um 380-400 zu einem Ausgleich zwischen
Klassik und Christentum um 430-450 darstellen konnte,
wihrend die mittlere Periode vielmehr eine Zeit war, in der die
Christen ein sehr verschiedenes Verhiltnis zur klassischen
Literatur hatten. Die Auslassungen von Hieronymus selbst
beweisen durch ihre Heftigkeit die Existenz der anders Denken-
den. In Epist. 21, 13, hilt er Damasus vor, dass Priester Komo-
dien, bukolische Liebesgedichte und den Vergil lesen und
schirft ihm ein: daemonum cibus est carmina poetarum. In Epist. 22,
29, erklirt er: quae communicatio luci ad tenebras ? qui consensus
Christo et Belial ? ... quid facit cum psalterio Horatius, cum enangeliis
Maro, cum apostolo Cicero ? und gesteht anschliessend seine eigene
Cicero- und Plautuslektiire und seinen Traum, in dem er ge-
scholten wird, ein Ciceronianus zu sein. Und in Epist. 53 schreibt
er an Paulinus von Nola, dass dieser seine Lektiite auf das
Alte und Newe Testament beschrinken solle, was dieser kaum
tat, und dass er nicht an dem schlichten niederen Stil der Bibel
Anstoss nehmen solle, was fiir einen klassisch gebildeten
Christen wohl moglich war. Als er den unausschopflichen
Reichtum des .4/ten und Newuen Testaments rithmt, greift er auch
zu dem defensiven Argument, der Psalmendichter David sei der
christliche Simonides, Pindar, Alkidus, Horaz, Catullus und
Serenus in einem — noétig nur fur den, der diese Dichter ver-
missen konnte. Das Bediirfnis nach den klassischen Dichtern,
das Prudentius durch seine formverwandte christliche Dichtung
stillen wollte, sieht Hieronymus als durch die Bibel selbst
bereits hinldnglich befriedigt an, wodurch ein Versuch wie der
des Prudentius natiirlich uberflissig witd.

Es ist immer aufgefallen, dass Prudentius von keinem der
zeitgendssischen christlichen Schriftsteller der Erwihnung ge-
wiirdigt wird. Das konnte ein Zufall sein, aber vielleicht hat
das Schweigen von Augustin und Hieronymus auch seine
besonderen Griinde. Beide hitten mancherlei Anldsse finden
konnen, sich zu Prudentius zu dussern. Vielleicht war ihre



358 WALTHER LUDWIG

Einstellung zur klassischen Dichtung, die sie im Laufe ihres
Lebens gewonnen hatten, mit Schuld daran, dass sie es nicht
taten. Ein Augustin, der in De doctrina Christiana die klassische
Dichtung unter den erwinschten Bildungsvoraussetzungen
eines Christen vollig ausser Acht lisst und in den Confessiones
erklart, die Aeneis sei so schiadlich, dass man lieber auf Lesen-
und Schreibenlernen verzichten als sie lesen solle !, und ein
Hieronymus, der in Epist. 107 die Lektiire der heidnischen
Dichter und Prosaiker vollig beseitigen und die Jugend auf die
Lektiire der Bibel sowie einiger orthodoxer Schriftsteller wie
Cyprianus, Athanasius und Hilarius beschrinken mochte,
mochten die Wichtigkeit, die Prudentius der heidnischen Dich-
tung gerade durch den Akt ihrer Transformation ins Christliche
beilegte, als verhingnisvoll ansehen. Der von der Bibel getra-
gene Glaube hatte es in ihren Augen nicht nétig, in heidnischen
Dichtungsformen Ausdruck zu suchen. Der Teufelsspeise der
carmina poetarum war damit bereits zu viel Ehre erwiesen. Dazu
kam, dass die Romideologie, die Prudentius verkiindet hatte,
410, als Alarich Rom eroberte, gescheitert war und sich spite-
stens damals die gefdhrliche Fragwiirdigkeit der Verkniipfung
des Schicksals des rémischen Reiches mit dem des Christentums
zeigte. Augustins De civitate Dei 16st die beiden voneinander
und ibt damit implizit schirfste Kritik an der Position des
Prudentius und der Senatsaristokratie, deren Ideologie er hier
ausgesprochen hatte 2. Die Opposition bzw. Zuriickhaltung
der tonangebenden kirchlichen Kreise und die politisch-mili-
tirische Entwicklung in den Jahren 4o5-410 verhinderten
offenbar eine eindeutig positive Rezeption des prudenzianischen
Werkes unmittelbar nach seinem Erscheinen. Dass es dennoch
nicht verlorenging, durfte gebildeten christlichen Senatoren,
vielleicht auch lokalem spanischen Interesse zu verdanken sein.

1 Vgl. H. HAGENDAHL, Awugustine and the Latin Classics 11 (Goteborg 1967), 384 L.,
und H.I. MARrRRrou, Saint Augustin et la fin de la culture antique (Patis 1938), 339 fl.
>Vgl. M. FuarMmANN, in Historische Zeitschrift 207 (1968), 559 f., und grund-
legend F.G. MAIER, Awugustin und das antike Rom (Stuttgatt 1955).



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 359

Als Prudentius das erste Mal genannt wird, findet Sidonius
Apollinaris seine Werke in der Bibliothek des mit ihm verschwi-
gerten Tonantius Ferreolus (praefectus praetorio Galliarum 4571)
auf dessen Gut in der Nihe von Nimes (Episz. 11 9, 4) 1. Der
Besitzer war ein Enkel des in Lyon begrabenen Flavius Afranius
Syagrius, der 381, nach anderer Auffassung 382 consul ordinarius
gewesen war 2. Ausonius hatte ihm Gedichte gewidmet und er
selbst hatte gleichfalls Gedichte geschrieben, die Sidonius noch
kannte. Wenn er nicht selbst bereits Christ geworden wat,
dann sicher sein im tibrigen unbekannter Schwiegersohn, der
Vater des Ferreolus. Prudentius kann mit Syagrius und seinem
Schwiegersohn bekannt gewesen sein. Jedenfalls gehorten
beide eben der Gesellschaftsschicht an, die auch christianisiert
die klassische Kultur nicht zu vetlieren trachtete. In dieser
Familie konnte sich ein Manuskript mit Gedichten des Pruden-
tius erhalten, wobei jedoch natiitlich nicht anzunehmen ist,
dass Prudentius nut durch diese Familie erhalten wurde. In
der Generation des Ferreolus ist der Ausgleich zwischen
Christentum und Klassik erreicht. Prudentius ist in den etwa
funfzig Jahren nicht nur bekannt, sondern selbst zum christ-
lichen « Klassiker» geworden. Sidonius nennt seinen Namen
neben Augustin, Varro und Horaz. Die vier Autoren trepri-
sentieren die christliche und heidnische Prosaiker und Dichter
gleichermassen umfassende Bibliothek. Prudentius hat sich
durchgesetzt. Seine Gedichte stehen nun neben der Civitas Der,

1Vel. K.F. STROHEKER, Der senatorische Adel im spatantiken Gallien (Tiibingen
1948), 173.

2 Zur Identifizierung des Flavius Afranius Syagrius vgl. zuletzt A.H.M. JoNEs,
in JRS 54 (1964), 84 f.; J.R. MARTINDALE, in Historia 16 (1967), 254 fI.; und
J.P. Carru (ed.), Symmaque, Lettres, 1 (Paris 1972), 231, die ihn fiir den Consul
von 382 halten, wogegen A. DemaNDT, in ByzZ 64 (1971), 38 fl., mit guten
Griinden in ihm den Consul von 381 sieht. Alle stimmen gegen A. SEECK, in
RE IV A 1, 997, darin iiberein, dass es sich bei ihm nicht um denjenigen Syagrius
handelt, an den Symmachus die Briefe I 94-107 richtete, welcher vielmehr ent-
weder det Consul von 381 (nach Jones, Martindale und Callu) oder der von 382
(nach Demandt) war. Beide Syagrii stammten aus Gallien und waren wohl nahe
verwandt.



360 WALTHER LUDWIG

dies wohl entgegen den Zielsetzungen Augustins. Andererseits
steht er auch neben Horaz und nicht an Stelle von Horaz.
Wenn es nach Augustin und Hieronymus gegangen wite,
hitte die Generation des Ferreolus weder Vergil noch Horaz
mehr gelesen, wenn die Intention des Prudentius sich etfiillt
hitte, wiren an ihre Stelle seine Dichtungen getreten. Der
klassisch-christliche Ausgleich des finften Jahrhunderts hat
zur literarischen Koexistenz von Augustin, Prudentius und
Horaz gefiithrt. (Vettius Agorius Basilius Mavortius, der Consul
des Jahres 527, wird Editionen von Prudenz und Horaz be-
sorgen.)

Die zweite Nennung ertihrt Prudentius wenige Jahrzehnte
spater durch Gennadius, der um 480 in Marseille die kirchliche
Literaturgeschichte des Hieronymus fortsetzt und dabei auch
Prudentius mit dem nun rithmenden Epitheton saeculari litte-
ratura eruditus unter die Kirchenschriftsteller aufnimmt, unter
denen er von nun an seinen festen Platz hat. Aus der Werkliste
bei Gennadius wird jedoch deutlich, was auch die alteste
erhaltene Handschrift aus dem sechsten Jahrhundert, der
Puteanns (A) bezeugt: Die von Prudentius den Gedichten ge-
gebene sinnvolle Anordnung wird zum grossen Teil fiir un-
wesentlich gehalten. Der Gesamtplan wird nicht gesehen. Man
scheut sich nicht, die Gedichte nach eigenen Gesichtspunkten
und Bediitfnissen umzustellen. Nur noch das einzelne Gedicht,
nicht meht das Ganze ist von Interesse.

Doch die Rezeptionsgeschichte soll hier nicht weiter ver-
tolgt werden. Es kam hier zum Schluss nur darauf an zu zeigen,
dass noch im fiinften Jahrhundert Weichen gestellt wurden, die
die Bahnen, in denen sich das Prudentiusverstindnis bis heute
bewegte, bestimmten .

! Verschiedene kiirzere Fassungen dieser Abhandlung wurden im Herbst 1973
an der State University of New Yotk at Buffalo, 1974 an der University of
Toronto und der Columbia University, 1975 an den Universititen von Berlin (FU),
Mannheim, Heidelberg, Mainz, Konstanz und Lausanne vorgetragen. Ich beniitze
die Gelegenheit fiir die wertvollen Anregungen zu danken, die mir in den sich
anschliessenden Diskussionen zugingen.



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS

—

’_2.

5

oW

goiast oh e
OO0 60 00 000 00l

S
N R -

I0.
10

1T _J

12

I1.
12.

13.

£
i

e |

15. P A
16. A

] 17. P H
18. H ——
19. P Ps
20. Ps
21: P

w
-

22. S

=
o

L 23, ¥

24. S
[ 25. Pe 1 }—
26. Pe 27 ]
27. Pe
28, Pe

N

P

29. Pe
30. Pe
71 Pe

32. Pe

R N N G\ W

33. Pe
34. Pe 11
35, Pe 12
36. Pei 13

37. Pe 14

| 38. Pe Io:]—‘

! 39. E |

Tafel 1: Strukturschema der Gedichtsammlung des Prudentius



362 WALTHER LUDWIG

2. C 112 4
3. 2 ia 4
T R R
5 4 phal —
6. 5 ascl min —
7 6 ia 4" =)
— 8. 7 1ia 6 —
9. 8 sapph stt —_—
10. 9 tr 8"
s & 10 an 4"
= L S a 4
i | 13, 12114

ge - Pe x tr 3®

|

206. z-1a 4
27, 3 da 4™
28. 5 1a 4
29. 6 phal
30. 7 glyc
e 1. 4 sapph str |
[ 32. 8 da 6/ pent e
43 9 da 6/ ia 6
34. 11 da 6/ pent S
%5 s 12 archil/ ia 6"
36. 13 archil
37 14 alc

| 38. 10 ia 6

Tafel 2: Metrisches Schema des Cathemerinon und des Peristephanon




DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS

1. P glyc/ ascl min/ ascl mai

S o
C
14. HT da 6

— 16.

15. PA ia 6/ ia 4

17. PH ia 6

19. PPs ia 6

- 22,

20.

21. PS1 ascl min

23. PS2 glyc

iy 24.

25.- 38,

Pe

309. B & 47 126"

Tafel 3: Metrisches Schema det Praefationes und des Epilogus



304 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Hergog: Die Grundthese W. Ludwigs setzt einen poetischen
Plan von Seiten des Autors, setzt zumindest ein dsthetisches Bewusst-
sein des Prudentius vom Kontrast- und Integrationscharakter eines
christlichen Poesie-Corpus voraus. Ist es moglich, Spuren ecines
solchen Bewusstseins im Werk selbst wiederzufinden und so die
These zu bekriftigen? Ich meine, dass Prudentius in der Tat unter
der Hiille poetologischer Metaphorik (Gattungen = Musikinstru-
mente) auf eine umfassende Ersetzung der alten poetischen Gattungen
durch christliche Poesie angespielt hat: soin Cazh. 3, 26 f., am Beginn
von Cath. 9, vor allem aber in Apoth. 147 ff. und 376 ff. An der
letztgenannten Stelle liegt geradezu ein Programm der Gattungs-
usurpation (nach dem « Verstummen » der alten Poesie) vor, das bis
ins Einzelne ausgefihrt ist (vgl. v. 390) und seine imitative Kronung
durch die Verblendung eines Horaz- und eines Vergilzitats (v. 393 £.)
erhilt.

M. Fontaine: Que Prudence n’ait pas explicitement mentionné la
Psychomachie dans le passage célebre de sa Préface ou il a tracé le
programme de son ccuvre poétique, est trés génant si, avec vous,
on fait de ce poeme le centre absolu de 'ordonnance de son ceuvre:
c’est comme une cathédrale dont les quatre piliers du carré du
transept — en loccurrence les quatre poémes épiques: Ham.,
Apoth. et C. Symm. I-I1 — ne soutiendraient pas la tour-lanterne
couronnant ’édifice.

M. Fubrmann: W. Ludwig hat die interpretatorische Crux von
v. 37 fl. der Praefatio (des Gesamtwerks) verbliiffend einfach geldst:
es ist ja nur konsequent, dass auf ein allegorisches (d.h. spirituelles,
gewissermassen tber allem Konkretem schwebendes) Epos nicht
konkret, sondern allegorisch verwiesen wird: die Psychomachie stellt
keinen besonderen Sachverhalt innerhalb des christlichen Lehrge-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 365

biudes dar: sie durchdringt alles, sie ist universal. Folglich durfte
sie auch im « Katalog » der Werke nicht als besonderer Sachverhalt
in Erscheinung treten. Mit der allegorischen Erwihnung des ersten
und des letzten Zweikampfes ist das ganze Epos angekiindigt;
hiergegen lisst sich auch nicht einwenden, dass so die Schilderung
des Tempels, welche die Psychomachie kront, unbertcksichtigt
bleibe: dieser Tempel ist ja seinerseits mit dem Sieg der Tugenden
identisch; er stellt innerhalb der Psychomachie keinen besonderen
Sachverhalt dar, sondern ist so etwas wie eine Allegorie der Allegorie.

M. Ludwig: Der strukturelle Plan des prudenzischen Sammelge-
dichts ist am Text selbst aufzeigbar. Die Frage, wie und wann er
zustande gekommen ist, eine Frage, die sich bei allen derartigen
dichterischen Plinen stellt, ldsst sich verstindlicherweise wesentlich
schwerer und nicht in allen Punkten mit Sicherheit beantworten.
Es steht fest, dass der « Plan» den Einzelgedichten von Prudentius
nicht am Ende sozusagen iibergestiilpt wurde. Metrum und Thematik
vieler Gedichte ist, wie ich in meiner Analyse zu zeigen suchte,
bereits in Hinsicht auf den Plan gewihlt. Andererseits ist natiirlich
auch nicht anzunehmen, dass der Plan bei Prudentius am Anfang
gestanden hitte. Prudentius wird manche Einzelgedichte verfasst
haben, ehe er seinen grossen Strukturplan konzipierte. Dieser mag
bis zu seiner endgiiltigen Fassung auch mehrfach geindert worden
sein. Es ist ferner mdglich, dass aus bestimmten Anldssen unabhingig
entstandene Gedichte nachtriglich in die Gesamtkonzeption ein-
gebracht und unter Umstinden in Hinsicht auf den Plan noch
revidiert wurden. Die Praefatio wurde sicher erst zu einer Zeit
verfasst, als der allgemeine Strukturplan nicht nur in thematischem
Sinne festlag. Das Metrum der Praefatio mit seinen Beziigen zu den
Metren des Epilogus und der Epenpraefationen diirfte erst gewihlt
worden sein, als Prudentius sich auch sozusagen tiber den metrischen
Stellenwert, den die Praefatio innerhalb des Ganzen haben sollte,
im klaren war.

M. Hergog: Insbesondere die nach Ludwig symmetrisch ange-
ordnete zentrale « Epengruppe» von Ham. bis C. Symm. gibt zu



366 DISCUSSION

der Frage Anlass, ob die These von der sowohl sorgsam geplanten
wie mit ihren Einzelwerken die antiken Gattungen kontrastierenden
« Super-Poesie » nicht unter beiden Aspekten stirker differenziert
werden muss: 1) Die Edition von 4o5 ist zweifellos nicht nur Aus-
fihrung eines vorgefassten Schemas, sondern stellt mit Sicherheit
aus aktuellen Anldssen, in einer bestimmten poetischen Entwicklung
Entstandenes zusammen. Andererseits vermag die These Ludwigs
durchaus eine neue Antwort auf die oft beobachtete « Inaktualitit »
mancher prudentianischen Werke zu geben. Man wird also vor 405
mit einem lingeren Nebeneinander von « Plan» und wechselnden
Anstssen zu rechnen haben; 2) es ist der prudentianischen Poesie
eigentiimlich, dass sie in den meisten Fillen — im Gegensatz z.B.
zu Paulinus von Nola — nicht mehr die alten poetischen Gattungen
durch entsprechende «neue» Reprisen beantwortet, sondern die
Rezeption in Form von Gattungsmischungen innerhalb der Grenzen
eines Werks vollzieht.

M. Fontaine: 1’admirable architecture, dont vous avez montré
de maniére quasi convaincante toutes les symétries raffinées et les
correspondances de détail, jusque dans le choix des métres, nous
présente un plan spatial et statique que votre tableau final résume
tres clairement. Mais il faut passer dans le domaine dyramique du
temps, passer, pour ainsi dire, de I'architecture a la musique, pour
poser le probleme fondamental: celui de la signification dune telle
ordonnance. Le projet global de célébration spirituelle que précise
la Préface invite 2 se demander dans quelle mesure 'ordre des diffé-
rents poémes reflete un itinéraire intérieur réel, ou recomposé par
le poete, avec des intentions précises. Sa longue mélodie poétique
doit-elle étre entendue comme une sorte de wéthode spirituelle, dont
les différents poé¢mes marqueraient les étapes, dans un ordre réfléchi,
et donc sans interversions possibles? Quelle est la signification de
cet ordre, si on le considére non seulement dans son ensemble,
mais aussi 4 chacune de ces étapes et dans enchainement de celles-ci?

M. Ludwig: Es ist wichtig neben der Tektonik des prudenzischen
Werkes an die ihm immanente Progression zu denken. Der tek-



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 367

tonische Gesichtspunkt stand bei meiner Untersuchung im Vorder-
grund. Damit sollte aber auch einem detaillierten Studium der
sinnvollen Progression innerhalb des Werkes der Boden bereitet
werden. Ich bitte dazu meine erginzungsbediirftigen Hinweise oben
zu vergleichen.

M. Cameron: The pattern you have discovered cannot be ignored
or denied, but one might still ask whether you are quite justified in
calling the oeuvre of Prudentius as a whole on “Supergedicht”.
Might it not be considered just an elegant, logical, and particulatly
happy method that he hit upon for arranging what material he had?
Does the whole really gain from the perception of precisely this
interrelationship of its parts? Is it inevitable, for example, that the
Contra Symmachum comes after rather than before the Psychomachia?

M. Ludwig: Ich sollte wohl ausdricklich sagen, dass ich zu dem
Terminus « Supergedicht» gegriffen habe, um mit diesem Neolo-
gismus auf provokative und etwas scherzhafte Weise auf die Tatsache
aufmerksam zu machen, dass die Gedichte des Prudentius, vom
Dittochaeon abgesehen, zusammen eine kiinstlerische Einheit dar-
stellen. Der Nachweis ihrer bisher tibersehenen Tektonik scheint mir
ein wichtiges ésthetisches Phinomen zu betreflen, in seiner Art
ebenso bedeutsam wie die rhytmische Struktur eines Verses oder
die eines Einzelgedichts. In dhnlicher Weise kann es in anderen
Kunstwissenschaften von Interesse sein, die Struktur einer sym-
phonischen Komposition oder die einer barocken Stidteplanung zu
erfassen. Dass Prudentius seinen strukturellen Plan nicht erst fasste,
um das Material, das er schon hatte, elegant zu arrangieren, scheint
mir nach allem evident.

M. Hergog: Wie wenig zufillig die Komposition der zentralen
« Epengruppe » wie iberhaupt der von Ludwig iiberzeugend darge-
stellte Gesamtaufbau des Werkes sind, zeigt ein kurzer Blick auf
die m.W. bisher noch nicht erkannte Integration des heils- und
weltgeschichtlichen Ablaufs in die prudentianische Werkfolge. In



368 DISCUSSION

Cath. gibt es nur die vor- bzw. transhistorische Beziehung des Ein-
zelnen zu biblisch-sakramentalen Spiritualisierungen; die biblische
Geschichte beginnt in Apoth. (noch zumeist als Beleg) und Ham.
(oft schon als Erzihlung) — es ist charakteristisch, dass Weltge-
schichte nur in einem Exkurs von 4pozh., und hier nur bis zum
letzten paganen Kaiser, auftaucht (v. 449 fI.); die zentrale Psych.
lisst die biblischen, in ihrer Spiritualisierung « zeitlos » gewordenen
Figuren und Ereignisse durch die Eintithrung der Personifikationen,
unter ihnen der cultura veterum deorum, in ihrer Identitit mit der
irdischen Geschichte hervortreten; C. Symm. und Perist. entfalten
dann diesen «subskripturalen» politischen Geschichtshorizont in
der zweiten Hilfte des Gesamtwerks bis zur Eroberung des Romi-
schen Reichs durch die Mirtyrer und bis zur Einmindung des
christlichen Roms in die Eschatologie (C. Sym=. II).

M. Fubrmann: Die Hauptthese W. Ludwigs iiberrascht, und man
fragt sich: gibt es Analogien, die es gestatten, das « Supergedicht »
des Prudenz aus der ein wenig misstrauisch stimmenden Isolation
zu befreien, in der es zunichst, bei der ersten Bekanntschaft mit
dieser These, erscheint? Es wire banal, lediglich auf einen allge-
meinen Zug des Zeitalters (der Spitantike) hinzuweisen: auf das
allenthalben bemerkbare Bestreben, Synthesen herzustellen, also auf
die Enzyklopddien und Anthologien, z.B. auf das Corpas Iuris, das
man ja wohl durchaus als ein « Super-Rechtsbuch» bezeichnen
konnte.

Herr Ludwig konstatiert bei Prudenz einen dreigliedrigen Plan:
tigliches Leben des Christen (Cathemerinon), christliche Lehre
(epische Gedichte), Vollendung christlichen Daseins (Peristephanon).
In diesem Zusammenhang kann man vielleicht an eine Griinderfigur
der christlichen Literatur erinnern, an Klemens von Alexandrien.
Das dreigeteilte Hauptwerk des Klemens beginnt mit dem Protrep-
likos, setzt sich fort im Paidagogos und endet mit den Stromateis. Der
Protreptikos soll den Leser vom Heidentum abwenden, der Paidagogos
ihn in das neue, christliche Leben einfithren; die S#omateis haben
die Aufgabe, ihm so etwas wie eine wissenschaftliche (theoretische)



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 369

Kenntnis der christlichen Lehre zu vermitteln. Klemens war nicht
so naiv, anzunehmen, die drei Werke konnten diese Zwecke un-
mittelbar, sozusagen als Imperative des Prisens, erfillen — er
setzte vielmehr einen Leser voraus, der bereits Christ war, der somit
wiahrend der Lektiire seinen Lebensgang wiederholen, im geistigen
Nachvollzug die gelebte Wirklichkeit bekriftigen und zu Ende
fuhren sollte. Auch in diesem Punkt — der wiederholenden, be-
kriftigenden Funktion des Literaturwerks — scheint eine Ubet-
einstimmung mit Prudenz zu bestehen; von der Hamartigenia z.B.
lasst sich schwerlich behaupten, dass sie, indem sie Tertullians
Schrift _Adversus Marcioner aufgreift, von aktuellen Problemen
handelt, und auch das Werk Contra Symmachum wire — etwa zwei
Jahrzehnte nach dem Brief des Ambrosius — herzlich Gberfliissig ge-
wesen, wenn es einem unmittelbar praktischen Zweck hitte dienen
wollen.

M. Duval: Dans ce débat sur les différents moments de la cons-
truction ou de l'assemblage de cette architecture gigantesque, il
faut donner une grande place aux Préfaces. Elles organisent ’ceuvre.
Elles créent des symétries. Elles ont trés vraisemblablement été
composées en un second femps. On trouve dans la correspondance
d’Ambroise une tentative analogue de grouper en un corpus ce qui
a d’abord été congu de maniére autonome. J. P. Mazieres a montré
que cela obéissait 4 une architecture fondée, entre autres, sur des
valeurs numériques (« Un principe d’organisation pour le recueil des
Lettres d’Ambroise de Milan», in Ambroise de Milan. X1 1°¢ Cente-
naire de son élection épiscopale (Paris 1974), 199-218). L’idée est dans
lair. Elle est d’ailleurs trés ancienne.

M. Paschond: L’ceuvre de Prudence ne constitue pas seulement
la récupération par les chrétiens de la poésie profane sous toutes ses
formes, mais aussi la récupération de I’idéologie impériale de Roma
aeterna. Le point de rencontre, de croisement de ces deux traditions,
revivifiées et christianisées, peut étre localisé en C. Symm. 1 542
(¢mperium sine fine docet), qui démarque Verg. Aen. 1 279: imperium



370 DISCUSSION

sine fine dedi. Aprés Ambroise, Prudence reprend et exprime de maniére
encore plus frappante 'idéal du Romanus et Christianus. Ce sont
surtout les deux livres Contre Symmaque et U Hymne a saint Lanrent
qui sont significatifs a cet égard. Je voudrais aussi rappeler le role
que jouent dans la poésie de Prudence les deux apotres Pierre et
Paul, les Romulus et Rémus chrétiens, qui apparaissent symétrique-
ment au premier vers des deux préfaces de la Réponse a Symmaque.
Comme je I'ai déja dit ailleurs (Roma aeterna (Rome 1967), 223 sqq.),
je ne crois pas du tout que le Contre Symmagque soit un poéme d’actua-
lit¢, ou du moins d’actualité immédiate, et qu’il réagisse a une
nouvelle tentative de I’aristocratie romaine de rétablir I'autel de la
Victoire. Ce poéme est ’aboutissement de Pitinéraire spirituel de
Prudence, et il répond a un besoin qui se fait jour dans les premiéres
années du Ve siecle; le conflit entre Symmaque et Ambroise n’y est
pas repris, mais dépassé, I'idéal politique romain y est réconcilié
avec la doctrine chrétienne, puis absorbé au point d’en devenir un
important élément constitutif. Saint Augustin ne s’est jamais exprimé
sur Prudence; son silence peut avoir de multiples motifs; on tiendra
pour le moins pour certain qu’Augustin a totalement désapprouvé
la prise de position politique de Prudence, qu’il est en somme
possible de qualifier comme exprimant I'une des formes les plus
intégristes de la théologie politique d’Eusébe de Césarée.

M. Cameron: Ought we not tolookat Prudentius a little more closely
against his immediate literary context? The precise relationship of
all of Prudentius’ poems to all of Claudian’s cannot be determined,
but some were certainly written after (cf. Appendix B of my Claudian
(Oxford 1970), 467 sqq.). Now whether or not Claudian himself
really was paganus pervicacissimus, his arrival, first at Rome and then
at court, represented a sudden and spectacular explosion of classicis-
ing poetry in full pagan panoply such as had not been seen for
centuries. It must have posed cultivated Christians with the problem
of classical culture in a dangerously attractive form. It would of
course be absurd to suppose that Prudentius took up his pen just
to provide a Christian counterpart to Claudian, but he must in fact



DIE DICHTUNG DES PRUDENTIUS 371

have been writing for much the same public and cannot have been
very happy at Claudian’s success. The converted Rome of C. Sym.
IT is surely a deliberate transformation of the pagan figure who
flits through so many of Claudian’s poems, and there may be other
illustrations.

M. Herzog: Die naheliegende Deutung des prudentianischen
Werks als Responsion auf die claudianische Herausforderung, auf
die « Erneuverung » der romischen Poesie in den neunziger Jahren,
verkiirzt die Prudentius zukommende Perspektive zu sehr. Denn
Prudentius wie Claudian steht — und zwar mit seinen Kontrast-
experimenten etwas frither einsetzend — Paulinus von Nola zur
Seite. Die christliche Poesie folgt, auch in der nachweisbaren Bezie-
hung von Prudentius zu Paulinus, eigenen Entwicklungsphasen.
Man sollte bei der (zutreffenden) Annahme eines gemeinsamen
claudianisch-prudentianischen Lesepublikums sich dieser Entwick-
lungsphasen christlich-lateinischer Poesie seit dem Anfang des 4. Jh.
bewusst bleiben.

M. Schmidt: Bezichen Sie sich bei Ihrer insgesamt tiberzeugenden,
ja suggestiven These, Prudenz habe mit seinem Werk der heidnischen
Dichtung Konkurrenz machen wollen, nicht zu sehr auf den Hinter-
grund der Schule? Zwar ist richtig, dass etwa durch Vorreden zu
Kommentaren einzelner Texte (Donat zu Vergil und Terenz) das
Gattungsbewusstsein geschirft worden sein mag; der Abschnitt De
poematibus bei Diomedes steht allerdings unter den zahlreichen
spatantiken artes ganz vereinzelt da, und seine auf Varro zuriickge-
hende Anordnung lisst wohl kaum einen Schluss darauf zu, in
welcher Reihenfolge die Gattungen als solche, wenn iiberhaupt,
behandelt wurden. Der cigentliche Bezugspunkt diirfte indes die
kontemporire sikulare Poesie gewesen sein, das Epigramm (vgl.
Perist. 8), das Reisegedicht (vgl. Perist. 9 und Ausonius’ Mosella),
der Mimus (Perist. 12) und das carmen tragicum (Perist. 10).

M. Ludwig: Beim Zitat von Diomedes kam es mir nicht auf die
Reihenfolge, in der die Gattungen dort prisentiert werden, sondern



372 DISCUSSION

nur darauf an, dass spatromische Grammatiker offenbar die Dich-
tungen nach Gattungen traktierten und auf diese Weise zu dem
« Gattungsbewusstsein» des Prudentius beitragen konnten. Da
Quintilian ja auch die Literatur nach Gattungen abhandelt (worin er
meiner Meinung nach Nachfolger gehabt haben diirfte), hielt ich
eine Unterrichtung tber Dichtungsgattungen wihrend der gram-
matischen und rhetorischen Schulung eines Prudentius fur wahrt-
scheinlich. Neben den durch die Schule erstmals vermittelten
Klassikern waren sicherlich auch die zeitgenossischen Dichtungen
fiir das prudenzische Dichten von Bedeutung.

M. Schmidt: Ich meine, dass Sie auch das Catull-Corpus nicht
als scheinbare Ausnahme von Ihrer Regel der « bewussten Zu-
sammenordnung gattungsmadssig verschiedener Dichtungen zu einer
héheren literarischen Einheit» durch Prudenz gelten zu lassen
brauchten. Fiir eine Rolle ist es offensichtlich zu lang, und eine
Separierung von Polymetra und Epigrammen wire, verglichen mit
anderen Gedichtbiichern in der neoterischen Tradition (Priapea,
Martial, Statius’ Sizlver), eine Singularitit. Wie von Ihrer These
Licht auf die wohl spitantike Kompilation des Corpus fillt, auf die
Entmischung der metrisch variierenden Kleingedichte und Zentral-
position det carmina maiora, so darf zu Prudenz auf der anderen
Seite die Frage gewagt werden, ob er bei seiner Gesamtstruktur, die
im Uberblick von der Prifatio bis zum Epilog zu rezipieren war,
nicht von der relativ neuen technischen Moglichkeit des Buches
(Codex) bewusst Gebrauch gemacht hat.



	Die christliche Dichtung des Prudentius und die Transformation der klassischen Gattungen

