
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Formes profanes et formes bibliques dans les oraisons funèbres de
saint Ambroise

Autor: Duval, Yves-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Yves-Marie Duval

FORMES PROFANES ET FORMES BIBLIQUES
DANS LES ORAISONS FUNfiBRES

DE SAINT AMBROISE

« Ah! heureux le savant poete de ce temps-lä, le serviteur
des Muses, lorsque la prairie etait encore intacte! Aujourd'hui
ou tous les genres sont divises, chaque art a ses limites et me
voici done, seul, le dernier dans la carriere! Je cherche de tout
cote comment conduire un attelage nouveau...». Ce fragment
de Choerilos de Samos me semble pouvoir servir d'epigraphe
ä cet expose L Pour plusieurs raisons. Tout d'abord parce que
ce poete epique du Ve siecle avant notre ere se plaint deja de

la division des genres litteraires, de la rigueur de leurs regies,
en regrettant le temps d'Homere, le temps de la poesie «

complete». Qu'aurait-il dit a la fin du IVe siecle apres notre ere?

II est symptomatique que Menandre de Laodicee, l'un des

rheteurs qui nous ont laisse un expose des plus detailles sur les

diverses oraisons funebres, commence son traite Sur la monodie

en disant qu'« Homere, le divin poete, nous a tout enseigne,
sans omettre le genre de la monodie». Et il en apporte pour
preuve le fait qu'Homere a mis dans la bouche de ses heros
les paroles de deuil qui correspondent au TcpotrcoTcov de

1 Choeril. Persels fr. i (ed. A. F. Naeke (Leipzig 1817), 104).



236 YVES-MARIE DUVAL

chacun, comme pour nous montrer qu'il n'ignorait pas ces

regies de la rhetorique. D'oü le conseil d'etudier Homere 1.

Ambroise avait du recevoir les memes conseils, a constater la
maniere dont il utilise la seule « oraison funebre » de Salluste,
torn les eloges funebres de jeunes gens que contient YEneide.

Virgile, « poete comp let» — autant qu'orateur ou que pretre!
Pallas, Marcellus, Nisus et Euryale, le jeune prince numide
Hiempsal viennent escorter Satyrus, Valentinien et' Gratien.
Quelle puissance de suggestion, mais aussi, peut-on craindre,
quelle tyrannie des genres dans cet apprentissage!

Le Pseudo-Denys d'Halicarnasse justifie son chapitre sur
Yepitaphios en disant que l'orateur ne peut se permettre d'ignorer
ce genre, car, un jour ou l'autre, il aura a l'utiliser: tout le monde
meurt !2 L'oraison funebre est de fait un genre tres pratique
dans l'Antiquite. Cependant, l'abondance de la documentation
n'explique pas seule le nombre des etudes qui, depuis un siecle,

ont ete consacrees ä ce genre 3 et en particulier a ses represen-
tants chretiens. II etait interessant de voir comment la foi
nouvelle avait ou non utilise tout l'arsenal de la consolation
antique, comment, devant un probleme aussi concret et aussi
essentiel que celui de la mort, les chretiens avaient exprime
de faijon plus ou moins nouvelle leur Sympathie et leur esperance.
De lä une multitude d'etudes, sur Gregoire de Nazianze4,

1 Men. Rh. Ilepl IhiSeiktixcISv, xepi ptovuSia? (ed. L. Spengel(Leipzig 1856), III 434,
10-15), cite desormais d'apr£s la seule section du traite: Epitaphios, Paramytheticos,
Monodia.
2 Dion. Hal. Rh. VI 1.

3 On trouvera la bibliographie ancienne dans les trois etudes recentes de R. Kassel,
Untersuchungen %ur griechischen und römischen Konsolationsliteratur (München 1958);
J. Esteve-Forriol, Die Trauer- undTrostgedichte in der römischen Literatur (München
1962); H.-Th. Johann, Trauer und Trost. Eine quellen- und strukturanalystische
Untersuchung der philosophischen Trostschriften über den Tod (München 1968).

i Gregoire de Nazianze, Discours funebres en l'honneur de son frere Cesaire et de Basile
de Cesaree, ed. F. Boulenger (Paris 1908); J. F. Mitchell, « Consolatory Letters
in Basil and Gregory Nazianzen», in Hermes 96 (1968), 299-318.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 237

Gregoire de Nysse4, Basile de Cesaree2, sur Ambroise3,
Jerome 4, Augustin 5... jusqu'au plein moyen äge6. Et c'est bien
la une seconde raison d'invoquer Choerilos qui, deja, se sentait
tard venu. Me voici done — momentanement — le dernier...

II ne s'agit d'ailleurs pas de faire du neuf, mais de chercher
a approcher un peu plus de la verite, düt celle-ci ne pas etre
agreable ou brillante. En m'attaquant a Ambroise et a la composition

de ses Oraisons funebres, je n'ai pas l'impression de me
faciliter la täche. L'eveque de Milan ne passe pas pour un
modele de clarte 7. Ce n'est pas que les copules logiques soient

1 J. Bauer, Die Trostreden des Gregorios von Njssa (Marburg 1892); L. Meridier,
Uinfluence de la seconde sophistique sttrTauvre de Gregoire de Nysse (Paris 1906), 251-274;
M. Alexandre, « Le De mortuis de Gregoire de Nysse», in Studio Patristica io,
Texte und Untersuchungen 107 (Berlin 1970), 35-43.
2 Outre l'article de J. F. Mitchell (in Hermes 96 (1968), 299-318), voir L. Mula-
nowiczowna, «The New and Old in the Greek Christian Consolatio», in
Annales de Lettres et Sciences bitmaines, Soc. des Lettres et des Sc. de l'Universite
de Lublin, XIX 3 (1971), 73-84.
3 Sur l'inspiration, voir Ch. Favez, La consolation latine chretienne (Paris 1937);
« L'inspiration chretienne dans les Consolations de saint Ambroise », in REL 8

(1930), 82-91. Sur l'aspect formel, voir les etudes citees infra pp. 240 et 242 et en

particulier F. Rozynski, Die Leichenreden des H. Ambrosius insbesondere auf ihr
Verhältnis zu der antiken Rhetorik und den antiken Trostschriften untersucht (Breslau 1910).
4 Voir l'etude de Ch. Favez, La consolation latine chretienne, qui s'occupe egalement
de Paulin de Nole.
5 Ch. Favez, « Les Epistulae 92, 259 et 263 de saint Augustin», in MH 1 (1944),
65-68; M.-M. Beyenka, Consolation in St. Augustine, Cath. Univ. of America,
Patristic Studies 83 (Washington 1950); «Saint Augustine and the Consolatio
mortis», in CB 29 (1953), 25-28.
6 P. von Moos, Consolatio. Studien zur mittelalterlichen Trostliteratur über den Tod
und ztttn Problem der christlichen Trauer, 4 vol. (München 1971-72).
7 Voir, par exemple, le jugement de M. Schanz {Geschichte der römischen Lit-
teratur IV2 (München 1914), 352) sur le De obitu Theodosii: «Auch diese Rede

zeigt, dass es Ambrosius nicht möglich war, seine Gedanken zu einem festen
Organismus zu vereinen und künstlerisch zu formen. Die Episode über die
Auffindung des Kreuzes durch Helena, die in gar keinem inneren Zusammenhang
zum Thema steht, ist eine fast unbegreifliche Geschmacklosigkeit». Nous verrons
ce qu'il faut penser de cette faute de goüt, infra pp. 284 sq. Sur les procedds de

composition d'Ambroise, voir les £tudes rassemblees dans le volume Ambroise
de Milan. XVIe centenaire de son election episcopale (Paris 1974).



238 YVES-MARIE DUVAL

absentes de son discours. Les ergo, les enim, les igztur abondent

au contraire dans les Oraisons funebres comme dans le reste des

traites. Cependant, on peut quelquefois se demander s'ils n'ont
pas ete ajoutes apres coup pour donner une coherence a des

developpements separes. Je crois pouvoir repondre que, sans
exclure retouches ni reajustements, une analyse attentive fait
le plus souvent apparaitre une coherence plus profonde, qui
est ä decouvrir, malgre ces obstacles.

En etudiant, dans le cadre de ces Entretiens, la dispositio et

non Yinventio J, j'ai en effet a affronter une double opinion regue.
Celle, d'une part, qui, depuis F. Rozynski, veut — mais au prix
de quel traitement de Procuste! — que les Oraisons funebres se

plient aux cadres definis par Menandre. J'essaierai de montrer
ä quelles simplifications et a quelles erreurs a conduit un tel
a priori, meme si je crois pouvoir mieux que lui rendre compte
par la rhetorique profane de certains developpements d'Am-
broise. La deuxieme est plus fondee et je la suivrais volontiers.
Selon Ch. Favez, en effet, les «arguments traditionnels»
forment «l'element le moins original» des Oraisons funebres
d'Ambroise2. Leur nouveaute reside dans «les idees et les

sentiments» qui sont empruntes au Christianisme. Aussi ne
consacre-t-il que cinq courtes pages a la « forme » chretienne
de 1'ensemble de ces oraisons funebres latines, en insistant sur
l'aspect doctrinal de ces consolations qui se transforment en
exhortations 3. Je voudrais montrer que la Bible n'a pas seule-

ment fourni des reminiscences, des citations, des idees ou des

exemples; dans un cadre precis que l'on n'a pas assez apergu,
elle a aussi fourni ce que j'ose appeler de veritables formes
litteraires; de fagon diverse, ä des degres divers, Ambroise les

1 Je ne peux examiner ici les sources doctrinales d'Ambroise, ni le traitement qu'il
fait subir aux arguments philosophiques. J'espere pouvoir le faire dans l'edition
annotee que je prepare de ses oraisons funebres. L'annotation est done reduite
ici au minimum.
2 Ch. Favez, Consolation latins, 7.
3 Ibid., 79-83.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 239

a utilisees de fa$on tres consciente, d'une Oraison ftmebre a

l'autre. Les trois Oraisons funebres, etagees sur pres de vingt ans
de la vie d'Ambroise, demandent a etre regardees separement.
Elles sont suffisamment differentes et ont fait l'objet d'etudes
suffisamment differentes pour qu'on les aborde avec une
methode propre a chacune. Je pense cependant pouvoir mon-
trer en conclusion que toutes trois, non seulement manifestent
la meme foi, mais reposent egalement sur les memes prin-
cipes — ou les memes presupposes — qui sont ä la fois religieux
et litteraires, doctrinaux et esthetiques 1.

I
DlVERSITE ET UNITE DES DEUX LIVRES

du De excessu Satjri: de la Methode de consolation

Le De excessu Satjri est forme de deux discours prononces,
d'apres les indications memes d'Ambroise, a quelques jours
d'intervalle. Pourtant, tout le monde s'accorde a relever la
difference de tonalite et de forme entre les deux livres. Le second

se presente comme l'expose soigneusement ordonne d'un traite
doctrinal. Le premier, pres de moitie plus court, est d'un ton
tout different, de l'aveu meme d'Ambroise (II i). Quant ä son
plan, qui doit seul nous occuper ici, le moins qu'on puisse
dire est qu'il n'a pas la clarte de celui qu'Ambroise a adopte

pour son second livre, d'oü, sans doute, les divergences des

auteurs modernes sur l'ordonnance et sur la nature de l'ceuvre.
II faut aj outer, en guise de prealable, que les etudes consa-

crees a l'ensemble du De excessu Satjri ou ä l'une ou l'autre de

ses deux parties ont ete dominees par deux idees directrices qui
ne se rejoignent pas totalement. Certains ont reconnu, dans l'un
ou l'autre livre, des traces, voire des pans entiers de la Consola-

1 Le texte cite est celui d'O. Faller (CSEL LXXIII), avec sa lineation, le cas
echeant.



240 YVES-MARIE DUVAL

tion de Ciceron 1. D'autres y ont recherche le plan conseille par
les rheteurs et, de fagon plus precise, par Menandre 2. Contrai-
rement aux auteurs de ces differentes enquetes, on ne peut
ignorer l'une ou l'autre idee directrice 3; mais il est facile de

deviner, a priori, que si la Consolation de Ciceron a ete etroite-
ment suivie par Ambroise, il devient inutile d'aller chercher son
plan chez Menandre. Et vice versa. A moins que le plan de la
Consolation perdue de Ciceron ne corresponde a un plan de

Menandre, ce que les dates n'empechent pas — puisque le
rheteur du IIIe siecle de notre ere depend d'une longue tradition

—, mais ce qui est ä demontrer.
La situation ne peut d'ailleurs se resoudre par cette simple

alternative. On a releve de nombreuses parentes entre les deux
livres et les Tusculanes, le De senectute, qui sont posterieurs a

la Consolation et peuvent done reprendre ses themes. Mais
Ambroise, familier de Ciceron, pouvait connaitre ces traites
philosophiques comme il connait le De officiis. II est done

imprudent de tont rapporter a la Consolation et meme a Ciceron.
P. Courcelle a montre l'influence du De Piatone d'Apulee 4.

Rozynski trouve dans De excessu Satjri I de nombreuses parentes
avec les Consolations de Seneque 5, dont le plan est pourtant

1 Derniere mise au point sur cette Consolation chez K. Kumaniecki, « A propos
de la Consolatio perdue de Ciceron», in AFLA 46 (1969), 369-402. Sur les

rapports entre Ambroise et cet ouvrage de Ciceron, on trouvera chez K. Schenkl
(« Zu Ciceros Consolatio », in WS 16 (1894), 38-46, en part. 38-39) la bibliographie
du siecle dernier. Depuis lors, voir G. Madec, Saint Ambroise et la Philosophie
(Paris 1974), 155-159; J- Doignon, « Lactance intermediate entre Ambroise de

Milan et la Consolation de Ciceron?», in REL 51 (1973), 208-2x9.
2 F. Rozynski, Die Leichenreden des H. Ambrosius insbesondere auf ihr Verhältnis c;u

der antiken Rhetorik... (Breslau 1910); P. B. Albers, « über die erste Trauerrede des

hl. Ambrosius zum Tode seines Bruders Satyrus», in Beiträge %ur Geschichte des

christlichen Altertums und der byzantinischen Literatur. Festgabe A. Erhard (Bonn/
Leipzig 1922), 24-52.
3 Rozynski, sauf erreur, ne cite pas meme le titre de la Consolation de Ciceron 1

4 P. Courcelle, « De Piaton ä saint Ambroise par Apulee. Paralleles textuels
entre le 'De excessu fratris' et Ie 'De Piatone'», in RPh 87 (1961), 15-28.
5 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 25-32; 41-42; etc.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 241

loin d'etre uniforme. Or Seneque connaissait, lui aussi, la

Consolation de Ciceron, dont il ne semble pas avoir respecte le

plan..., ce qui peut etre tout aussi bien le fait d'Ambroise.
Car il faut soigneusement distinguer le plan et l'arsenal d'argu-
ments que cette Consolation constituait, aux dires memes de

Ciceron 1. Si Seneque y a choisi de preference, mais non exclu-
sivement, les arguments stoiciens, le christianisme d'Ambroise
pouvait, a son tour, conseiller certains choix. Ambroise avait
sur ce point un predecesseur au moins: Lactance, qui nous a

conserve un certain nombre de fragments de la Consolation

ciceronienne 2. Quant a Jerome, il faut avoir garde d'oublier
que, s'il connait et utilise Ciceron, il connait egalement et utilise
notre De excessu Satyri 3. On le voit, meme en ce qui concerne
la seule Consolation de Ciceron, le probleme est complexe. II
y a de toute fagon peu de chance qu'Ambroise se soit comporte
a l'egard de la Consolation avec une fidelite plus grande que celle

qu'il a montree a l'egard du De officiis.
Les discours funebres offraient-ils, de par leur nature, des

regies plus contraignantes Menandre, notre seule source
d'information, distingue trois genres: la monodie, la consolation

et I'epitaphios, mais il laisse entendre que certains motifs
sont communs a differents genres 4 et, pour chacun, il prevoit

1 Cic. Titsc. Ill 31, 76: in Consolations omnia in consolationem unam coniecimus. Conclusion

d'une enumeration sur les diverses methodes de consolation.
2 Voir sur cet intermediaire tres important l'article de J. Doignon, in REL 51

(1973), 208-219.
3 G. Madec, Saint Ambroise et la Philosophie, 160 n. 385; J. Doignon, art. cit., 215

n. 5. II faut done manier avec precaution Jerdme, Epist. 60, 7, dont K. Buresch

faisait, avec Exc. Sat. I 3, un temoin de la Consolation de Ciceron. Cette formule
est d'ailleurs courante. Sur la dependance de Jerome vis-ä-vis d'Ambroise,
comparer Epist. 60, 14, 1: scio quod nolueris amorem in te ciuium sic probare et affectum

patriae magis quaesisse in prosperis. Sed huiuscemodi OFFICIUM IN bonis IUCUN-
DIUS EST, IN malis GRATIUS, et Exc. Sat. I 28: habeo sane uobis, fratres dilec-

tissimi, plebs sancta, maximam gratiam quod non alium meum dolorem quam uestrum

putatis [...] Mallem fratrem uiuentem sed tarnen publicum OFFICIUM IN secundis
rebus IUCUNDIUS EST, IN adversis GRATIUS.
4 Param. (ed. L. Spengel, III 413, 9 sq.).



242 YVES-MARIE DUVAL

des variantes, suivant l'identite, l'age, la personnalite du defunt
ou de l'auditoireA Mesures de bon sens! La diversite des

« genres » provient essentiellement chez lui de la repartition des

motifs d'eloge, de threne et, eventuellement, de consolation.
En ce qui concerne le De excessu Satyri I, des solutions contra-
dictoires ont ete proposees. Rozynski y voit une consolation,

avec la succession threne-eloge-threne-consolation de Menan-
dre 2. Dix ans plus tard, cette classification et ce plan ont ete

contestes par P. B. Albers, qui a vu dans ce discours a la fois
un epitaphios et surtout une monodie 3. Sa critique se fonde
essentiellement sur le fait que la repartition des eloges, des

threnes ou des consolations est loin d'etre aussi tranchee que le
voudrait Rozynski4. Selon Menandre, la monodie doit alterner
eloge et deploration, de telle maniere que l'eloge (du passe)
devienne ä chaque fois la matiere de la deploration (d'aujour-
d'hui)5. Dix ans plus tard, G. M. Carpaneto insiste sur l'ensem-
ble compact (§§ 42-63) constitue par l'enumeration des vertus
de Satyrus qui ne suit pas l'ordre chronologique de la monodie.
II donne done son accord a Rozynski contre Albers en revenant
a la consolation de Menandre 6. En 1937, Favez mettait a son
tour l'accent sur le developpement consolatoire '.

1 Epit. (ed. L. Spengel, III 421, 15 sq.). Songeons ä ce qu'il dit du respect des

TtpöacoTta par Homere (voir p. 236 n. i).
2 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 17-73, en particulier 67-72, et son tableau

pp. 18-19.
3 P. B. Albers, De obitu Satyri fratris laudatio fimebris, Florilegium Patristicum 15

(Bonn 1921), 4-8; « Uber die erste Trauerrede... », in Festgabe A. Ehrhard, 24-32.
4 F. Rozynski remarque d'ailleurs (Die Leichenreden..., 22-32) que les §§ 1-6 font
allusion ä des arguments de consolation. II y voit une introduction, mais ne
semble pas en avoir perju le sens. II n'y a d'ailleurs pas de raison de la faire
arreter au § 6.
5 Mon. (ed. L. Spengel, III 434, 21-23; 435> 7-9).
6 G. M. Carpaneto, « Le opere oratorie di S. Ambrogio», in Didaskaleion 9
(193°), 33-156, et en particulier 68.
7 Ch. Favez, Consolation latine, 41.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 243

Depuis lors, la question n'a pas ete reprise en detail, que je
sache. II est symptomatique, voire inquietant, qu'O. Faller, qui
donne un plan des deux Oraisons funebres imperiales, reste
silencieux sur ce probleme de la composition quand il s'agit
de nos deux livres x. N'est-il pas des lors temeraire ou vain de

rouvrir cette question? Je ne me Hatte pas de decouvrir ce

plan parfait et moins encore de pouvoir l'identifier avec l'un
ou l'autre des genres prones par les divers rheteurs. II me
semble cependant qu'Ambroise, qui connait a merveille les

differents themes rhetoriques, a ete amene par les circonstances,
generales et personnelles, pobtiques et religieuses, a modifier
les cadres generaux, « abstraits », que lui offrait la rhetorique.
On ne peut, en effet, examiner le premier livre sans tenir compte
de la personnalite et de la situation personnelle d'Ambroise
d'une part, du contexte historique, ensuite, de cette Oraison

funebre, ce que Ton a un peu trop oublie.
Tout le monde sait, certes, que Satyrus est mort a l'approche

d'une invasion barbare en prevision de laquelle il s'etait hate
de rentrer ä Milan. Nous sommes en 378 2. Le De excessu

Satyri n'est pas seul ä nous renseigner sur les consequences de

cette invasion qui devait deferler, en definitive, jusqu'au pied
des Alpes Juliennes 3. On devine la consternation des populations

d'Italie du Nord. Ambroise s'en fait l'echo. Mais, ce que
l'on n'a pas assez vu, il y trouve matiere a consolation et ce en
utilisant un theme, semble-t-il, de la consolation funebre

antique.
Car Ambroise n'est pas seul ä connaitre le deuil. On pense

ä Marcelline, dont la presence discrete se laisse deviner tout au

long de l'evocation de la vie et des qualites de Satyrus. Le sort
de cette sceur est plus particulierement plaint en deux endroits,

1 O. Faller (CSEL LXXIII), p. 89* § 11.
2 Ibid., 81 *-88 *. Mais je situerais cette mort plus tard que fevrier (378).
3 Amm. XXXI 16, 7. Voir mon etude « Aquilee sur la route des invasions entre
351 et 452 », in Aquileia e I'Area alpino Orientale, Antichitä Altoadriatiche 9 (1976),
237-298, en particulier 255 sq.



YVES-MARIE DUVAL

symetriques, du premier discours. Tout d'abord, lorsqu'Am-
broise felicite son frere d'avoir par sa mort echappe a tous les

dangers presents (§§ 30-32). II mentionne ä ce moment les

perils que lui-mdme, mais sa soeur surtout, va courir du fait des

Barbares (§ 33). De meme, tout ä la fin, Ambroise demande ä

Satyrus de consoler plus particulierement sa sceur (§§ 76-77),
et il signale que ses larmes sont actuellement davantage destinees

a pleurer, dans le cadre du deuil general, sa pudeur menacee 1.

Autrement dit, Marcelline fait dejä ce qu'Ambroise voudrait
faire.

Des les premieres phrases, Ambroise se felicitait et rendait

graces a Dieu de ce que le deuil le frappät lui-meme plutot que
la communaute (I 1, 6-11). C'est la, comme on l'a note, une
adaptation du mot de Paul-Emile 2. On ne sait exactement
comment cet exemplum etait developpe dans la Consolation pour
la mort de Tullia, mais il est probable que Ciceron ne voyait
pas precisement dans Paul-Emile un modele pour lui-meme et,

surtout, que cet appel a Paul-Emile n'ouvrait pas la Consolation

comme c'est le cas ici. En effet, les Tusculanes citent Paul-Emile
au milieu d'une liste de peres qui par leur conduite attestent
qu'un homme doit demeurer inaccessible au deuil et au chagrin3.

1 Exc. Sat.l-j-] (2-5): Negus snim possis prohibere quod doceas, praesertim cum reli-
gionis adstruat lacrimas, non doloris et communis Seriem deplorationis in metu pudoris
obtexat.
2 Le vainqueur de Persee aurait, d'apres Tite-Live (XLV 41, 8), declare qu'il
avait prie la Triade Capitoline de le frapper lui plutot que la Cite, si quelque
fldau devait s'abattre sur Rome. La presence de ce meme mot chez Valere Maxime,
oü l'exemple de Paul-Emile figure dans une liste de « parents qui ont supporte
avec courage la mort de leurs enfants » (V i o, 2) et qui regroupe des noms que l'on
rencontre chez saint Jerome (Epist. 60, 5), laisse penser que Valere Maxime l'a
emprunte a la Consolation de Ciceron. Le fait me parait vraisemblable, car on
retrouve non seulement la figure de Paul-Emile dans une page des Tusculanes

(III 28, 70) qui se refere a la Consolation, mais egalement dans la Consolation a
Marcia de Seneque, oü son exemple voisine, comme chez Jerome, avec celui de

Pulvillus et de Xenophon {Dial. VI (Marc.) 13, 3).
3 Cic. Tusc. Ill 28-29, 70-71. Noter — ce qui n'est pas contradictoire — qu'en
Tusc. IV 29, 63, Ciceron dit qu'il convient « de passer en revue ceux qui ont
supporte le malheur » avec courage.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 245

Quant ä l'attitude de Ciceron et a la maniere dont il commengait
sa Consolation, il faut plutot la decouvrir dans la soumission a

la Fortune que peint le fragment transmis par Lactance 1 et
situe par les critiques modernes dans le prologue de la Consolation

2: Cedo et manum tollo, declare-t-il apres une vie de lutte 3.

Point de trace ici d'un sacrifice a la cause de la patrie. Lactance
blame la sottise de cette attitude de Ciceron, ce qui a pu consti-
tuer un avertissement pour Ambroise.

Cette attention au deuil general est plusieurs fois reaffirmee

au cours de ce premier livre. Elle ne se limite pas au temoignage
de Sympathie qu'Ambroise atteste a deux reprises et dont il
remercie la foule presente 4. A ces moments dejä, on peut dire

que cette foule est rassemblee pour pleurer l'un des siens, et

non seulement pour manifester sa Sympathie a l'eveque de la

cite. La chose devient indubitable lorsque, apres avoir prolonge
son second remerciement ä la foule par le theme de 1'opportunitas

mortis, suivi de l'eloge des vertus de Satyrus, Ambroise
commence par resumer les points de son developpement (I 64, 1-3).
Et il enchaine (I 64, 4): «II est en effet ecrit que la douleur per-
sonnelle doit laisser la place a la douleur generale» (Scriptum est

enim in communi dolore proprium uacare debere). De quel texte
est-il question? Du IVe Livre d'Esdras, comme la suite le

montre. De longs passages de son chapitre 10 sont cites dans

1 Lact. Inst. Ill 28, 9 (ft. 13 Müller).
2 K. Kumaniecki, in AFLA 46 (1969), 381-382.
3 En Tusc. I 45, 109, Ciceron remarque qu'il lui eüt ete bon de mourir plus tot
apres une vie dejä bien remplie: Cum Fortuna bella restabant / II lui a rendu les

armes.
4 Exc. Sat. 13: Cur solus prae ceteris fleam quem fletis omnes Priuatum dolorem communi

dolore digessi..., que l'on peut rapprocher de Obit. Valent. 3 et qui trouve de nom-
breux paralleles ä l'epoque: Gregoire de Nysse, Placill. (in PG XLVI 881 A-B;
885 A, 883 C-D); Melet. {ibid., 853 D-E); Libanius, Or. XVII 23-27... F. Rozynski
{op. cit., 30) rapproche ä juste titre Sen. Dial. XII (Polyb.) 12, 2: Est hoc ipsum
solacii loco inter multos dolorem suum diuidere..., mais le contextc est different. Le
second remerciement se trouve au § 28.



246 YVES-MARIE DUVAL

les pages suivantes, qui sont une recommandation faite ä une
femme de ne pas pleurer son fills alors que le deuil affecte
1'ensemble d'Israel. Ambroise s'en fait l'application ä lui-meme

(I 67, 1-3), puis fait allusion ä d'autres deuils qui ont du survenir
a Milan a cette meme epoque, mais sont, semble-t-il, lies a la

perspective de l'invasion barbare a. L'eveque veut obeir aux
injonctions de l'Ecriture et faire cesser ses pleurs (I 68-69); ^
veut adopter une attitude chretienne qui soit differente de celle
des paiens et soit en rapport avec la grandeur de l'esperance
chretienne (I 70-71). Mais ce raidissement n'est nullement
assure de durer, de sorte qu'Ambroise se refugie a nouveau
dans le deuil general: « Mes larmes done cesseront», com-
mence-t-il par affirmer. Mais il poursuit (I 72): « Ou, si elles ne

peuvent cesser, je te pleurerai dans le deuil collectij, o mon
frere, et je cacherai mes gemissements personnels sous la douleur
generale. Car comment pourraient-ils cesser, alors qu'il suffit
qu'on prononce ton nom pour que les larmes me viennent aux

yeux... » 2.

Ce deuil general, qui est aussi le voile dont Marcelline

masque ses pleurs (I 77), est done ä l'arriere-plan de tout ce

discours. Chacune de ses evocations n'a pas le meme sens ni
la meme fonction. On se demandera cependant si le theme

initial, dont nous avons ici signale 1'origine profane 3, mais qui
a son equivalent dans l'histoire du peuple juif4, n'a pas ete
choisi parce qu'il etait suggere par le texte du IVe Livre d'Esdras.
La maniere dont celui-ci est evoque la premiere fois 5 laisse

1 Nous ne savons rien sur ces deuils; ils affectent des veuves (I 67, 5 sq.).
2 Exc. Sat. I 72. Sur l'ensemble de ce texte, voir infra pp. 251-2.
3 Supra p. 244.
4 Ainsi David desirant se sacrifier pour son peuple, comme Paul pour Israel.
5 Exc. Sat. I 64-65: Scriptum est enim in communi dolore proprium uacare debere;

neque enim prophetico sermone imi illi mulieri quae figuratur sed singulis dicitur cum
Ecclesiae dictum uidetur. Dicitur ergo et ad me et dicit Scriptura caelestis: Hocine
doces? Sic instituis Deiplebeml L'auditeur ne peut comprendre que s'il a la lecture
en memoire.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 247

entendre que ce chapitre avait ete lu lors de l'office funebre V

Toutefois, meme si ce theme est un leitmotiv de notre premier
discours, je n'en ferais pas une «forme». Ses recurrences,
meme relativement regulieres, n'ont pas, a elles seules, carac-
tere suffisamment « structurant», pour utiliser un mot a la
mode. J'y vois moins encore une « forme biblique» du type
de celles que nous decouvrirons dans les deux autres Oraisons

funebres, mais nous sommes en marche vers de telles « formes
bibliques». II ne s'agit ici encore que de la « sacralisation»
d'une forme profane comme le montrera egalement l'exemple
suivant. Nous verrons dans notre conclusion comment se justifie
cette « sacralisation » et s'il convient de conserver ce terme 2.

On ne peut pas refuser ce nom de « forme » a la classification

des vertus cardinales qui sert de structure ä un long eloge
des qualites de Satyrus: environ le quart de ce premier discours 3.

1 On ne s'en etonnera pas si l'on pense non seulement que ce IVC Esdras contient
le Requiem aeternam de la liturgie funeraire qui a, semble-t-il, laisse des traces
dans le De obitu Theodosii 32 (Fridtur nunc... Theodosius luce perpetua, tranquillitate
diuturna...), mais aussi que le De bono mortis 45-53 d'Ambroise commente longue-
ment et avec grande estime plusieurs chapitres de cet apocryphe.
2 Voir infra pp. 289-290 et n. 2.
3 Menandre ne signale pas cette classification. Mais, ayant sa place dans les pane-
gyriques, elle apparait dans 1'« oraison funebre » de Julien par Ammien Marcellin
(XXV 4) et nous la trouvons dans plusieurs oraisons funebres en forme de la
fin du IVe siecle, en dehors de celles d'Ambroise. Voir J. Preaux, « Les quatre
vertus palennes et chretiennes. Apotheose et ascension», in Hommages ä Marcel
Renard I (Bruxelles 1969), 639-657. Sur leur presence partielle dans Obit. Valent.,
voir infra pp. 264-269. Sans remonter jusqu'ä YA.gesilas de Xenophon, comme le
voudrait K. Schenkl (in WS 16 (1894), 40 en bas), il suffit de signaler que Diodore
de Sicile fait de ces vertus l'une des pieces de l'armature des eloges funebres
chez les Egyptiens (Diod. I 92 — le Pseudo-Denys d'Halicarnasse (Rh. VI 3) cite
la force, la justice, la sagesse). Le contexte ne permet pas de supposer que ce point
distinguait les Egyptiens des Grecs, bien au contraire. II est done vraisemblable
qu'Ambroise a utilise un schema ordinaire des oraisons funebres. Qu'il ait
emprunte un certain nombre de definitions, de notions, de formules au De Platane

d'Apulee, comme P. Courcelle l'a decouvert, ne doit pas faire penser qu'Ambroise
se lance dans un expose philosophique. Le propos reste bien celui de l'eloge,
comme le revele la fa^on dont, dans cet ensemble fortement teinte de christia-
nisme, Ambroise se met soudain ä vanter l'eloquence de son frere, pour se repren-
dre aussitot et declarer qu'il prefere ne parier que de ses vertus chretiennes (I 49).



248 YVES-MARIE DUVAL

Ce n'est pas l'endroit de montrer le contenu chretien de ce

long developpement, et comment, aux vertus platoniciennes,
s'ajoutent des vertus moins prisees des philosophes comme la

simplicite (I 51), ou, autre fagon de considerer le raeme pheno-
mene, comment ces vertus platoniciennes se subdivisent en

especes ou le christianisme exerce une influence inddniable,
comme par exemple cette pietas erga pauperes qui doit prendre
la place de la liberalitas ou de la beneficentia 1 philosophiques. Je
voudrais plutot attirer l'attention sur les « attaches » et la
justification de ce long developpement et montrer comment
Ambroise integre — ou recupere — cette forme profane dans

son propre discours. En effet, pres de conclure l'eloge de ces

vertus de Satyrus — et principalement de sa justice, dont il a

dit qu'elle informait toutes les autres vertus (I 5 7) —, Ambroise
declare que son frfere a bien merite les paroles que le lecteur a

prononcees au cours meme de la ceremonie. Or le texte qui est
cite a ce moment par Ambroise est un centon des Psaumes 14

et 23 qui exalte explicitement 1'innocence et la justice2. Peut-etre
est-ce la raison pour laquelle la derniere et plus importante
vertu regoit une justification scripturaire beaucoup plus longue
que les precedentes vertus, qui n'avaient eu droit qu'a un bref
«appui» scripturaire 3. Les auditeurs — Ambroise en tout
cas — avaient ces textes liturgiques dans la memoire depuis le

debut de ce developpement... Car la conviction pour Ambroise
de se trouver devant — osons le mot, meme si, pour le moment,
il peut paraitre trop fort — une « forme biblique » est affirmee
des le debut de cet eloge. II n'a pas si tot presente «l'opinion
des Sages » sur la primaute et l'excellence de la prudence qu'il
declare que cette definition provient en realite de la Bible J.

1 Voir le De officiis ministrorum I 130; 143.
2 Exc. Sat. I 61: hodie quoqueper uocem lectoris etc.
3 La simplicite en I 51, 8; l'absence de cupidite en I 53, 7.
4 Exc. Sat. I 42: Non mediocris igitur prudentiae testimonium quae ita a sapientibus

definitur Quod etiam mundi sapientes nostris bausere de legibus...



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 249

De la definition des vertus a leur classification, il n'y a qu'un pas...
qui n'est pas reellement franchi ici, mais qui le sera dans le

De obitu Valentiniani 1.

Mais ce ne sont la encore que des elements « statiques».
On peut les multiplier. II est en effet possible d'isoler des unites,
plus ou moins etendues, tout au long de ce discours: certaines

ont l'air simplement juxtaposees ou opposees les unes aux
autres 2; d'autres revelent une composition interne 3; d'autres
encore semblent se repondre, comme cette affirmation de la

presence permanente de Satyrus qui, exposee au tout debut
du discours (I 6), est reprise a l'extreme fin (I 72-75) dans ce

qui pourrait etre une inclusion, procede eher a Ambroise. On
ne peut cependant exclure qu'il s'agisse d'une repetition plus
ou moins maladroite, car la vertu de force a droit ä deux deve-

loppements, le premier a peine amorce (I 44) et le second plus
developpe (I 50), mais tous deux introduits de la meme fagon.
On peut meme relever une contradiction entre la premiere
page, ou Ambroise assure qu'il n'avait pas oublie que son frere
etait mortel (I 1, ligne 3), et la page ou il se reproche de ne pas
avoir prevu la mort de son frere (I 35; I 40). Enfin, dernier
element de desordre, Ambroise reconnait lui-meme une digression

qui l'eloigne de son objectif (I 11-13).
La definition de cet objectif peut nous permettre de preciser

la nature de ce discours et d'en trouver le rythme interne.
Certes, on pourrait legitimement se mefier d'une affirmation
isolee, qui pourrait n'avoir pour but que de justifier a posteriori
un developpement desordonne. Dans le cas present, cette
intention initiale est repetee plusieurs fois au long du discours
et nous verrons qu'elle est confirmee par une affirmation exte-

1 Voir infra pp. 264-269.
2 Le theme de 1'Opportunität mortis developp£ en I 30, 3-34 et oppose ä la resurrection

du fils de la Veuve de Nairn (I 29).
3 La praemeditatio mortis debute en I 3 5 et r£apparait en I 40 pout se fermer sur
elle-meme.



250 YVES-MARIE DUVAL

rieure ä notre premier livre. La premiere pause se situe done au

moment oü Ambroise vient d'assurer que ses pleurs n'etaient

pas ceux du desespoir et d'en appeler aux pleurs des patriarches
et aux pleurs du Christ, ce qui l'entraine dans un developpement
christologique. II arrete bien vite celui-ci en constatant (I 14):
« Ce probleme demanderait a etre expose avec plus de detail,

pour que nous puissions montrer l'autorite du Pere, la pro-
priete du Fils, l'unite de toute la Trinite. Toutefois, je n'ai pas

pour role aujourd'hui de faire un expose, mais de composer
une consolation, bien que les consolations recommandent de

distraire l'esprit de son chagrin en l'occupant par un expose.
Mais j'ai davantage ä moderer mon chagrin qu'a renoncer ä

toute peine, de fa$on que mes regrets s'apaisent plus qu'ils ne
s'endorment. Je ne veux en effet m'eloigner trop de mon frere
et me laisser entrainer par une occupation (intellectuelle), alors

que j'ai justement entrepris de prononcer ce discours pour
l'accompagner en quelque sorte, pour le suivre plus longtemps
avec mon esprit au moment de son depart et pour embrasser

avec mon cceur celui que mes yeux saisissent. Je veux en effet
fixer sur lui toute l'intensite de mon regard; je veux demeurer
avec lui et lui montrer toute l'affection de mon äme, je veux
l'entourer de tout l'hommage de mes marques d'amour, durant
tout ce temps ou mon esprit est plonge dans la stupeur, oü je
ne crois pas avoir perdu celui que je contemple encore devant
moi, oü je ne pense pas que soit mort celui dont je ne recherche

pas encore les temoignages d'affection auxquels j'avais voue le

temps de ma vie et toute ma vie elle-meme ». Je n'analyse pas
immediatement cette confession fremissante. J'enchaine en
citant un second aveu qui echappe a Ambroise quelques pages
plus loin, apres qu'il a evoque divers souvenirs des attentions
de Satyrus (I 21): « En verite, je m'aper$ois, dit-il, qu'en enume-
rant tes marques d'affection et en faisant le compte de tes

vertus, mon esprit ressent de la peine; mais cependant je trouve
un apaisement a ressentir cette peine, et ces souvenirs, s'ils
renouvellent ma douleur, m'apportent cependant du plaisir.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 2 5 I

Pourrais-je ne pas penser a toi ou penser jamais a toi sans pleurer

Et pourrai-je jamais ne pas me souvenir d'un tel frere ou
m'en souvenir sans eprouver a son egard une reconnaissance
melee de larmes?». Eloge, consolation, larmes se succedent et
se fondent l'un dans l'autre. On ne peut pas dire, comme le

voudrait Rozynski, que l'eloge nourrit le threne et lui sert de

pretexte. Jamais Ambroise n'oublie de proclamer sa foi ou sa

reconnaissance. Cela est vrai meme de la courte affirmation qui
clot le long developpement sur les vertus cardinales de Satyrus
et dans laquelle Rozynski a voulu voir le second threne ordinaire
dans la Consolation (I 63) 1: « Toutes ces qualites et les autres,
qui, jadis, declare Ambroise, faisaient mon plaisir, exasperent
maintenant au plus haut point le souvenir de ma douleur».
Cette opposition du passe (heureux) et du present (malheureux)
est bien le procede du threne. Mais Ambroise ajoute aussitot:

« Mais ces qualites demeurent et elles existeront toujours, sans

passer comme l'ombre. En effet, la beaute de la vertu ne dis-

parait pas avec le corps et la fin de la nature n'est pas celle des

merites. Bien que la nature elle-meme ne disparaisse pas a

jamais, mais se repose en quelque Sorte, de fagon temporaire ».

Le ton de cette deuxieme partie est plus doctrinal que personnel,
mais il suffirait de poursuivre la lecture pour entendre Ambroise
declarer (I 64) qu'il doit plutot exprimer sa reconnaissance que
sa douleur. Nous avons deja examine ce texte, qui contient
egalement un autre fil conducteur: celui du chagrin personnel
qui doit ceder devant le deuil general2. Cette juxtaposition
ne doit pas etonner. On la retrouve d'ailleurs un peu plus loin,
a la fin de cette invitation a faire passer le deuil collectif avant le

chagrin personnel. Je cite a nouveau ce texte, de fa$on plus
complete (I 72): « Mes larmes done cesseront. Ou, si elles ne

peuvent cesser, je te pleurerai dans le deuil collectif, o mon
frere, et je cacherai mes gemissements personnels sous la dou-

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 54; 67.
2 Voir supra pp. 243-247.



252. YVES-MARIE DUVAL

leur generale./ Car, comment pourraient-ils cesser alors qu'il
suffit qu'on prononce ton nom pour que les larmes me viennent
aux yeux, alors que la vie ordinaire eveille en moi ton souvenir,
alors que mon affection te met sous mes yeux, alors que ton
souvenir renouvelle ma douleur /. Quand, en effet, me manques-
tu, toi qui m'es present par de telles marques d'attention? Tu
m'es present, dis-je, et sans cesse tu t'offres a moi et de toute
mon äme, de tout mon esprit, je t'embrasse, je te vois, je te

parle, je te saisis...». Absence et presence, pleurs et joie se

melent inextricablement, comme Ambroise le remarque un peu
plus loin (I 74): «Je te tiens done, o mon frere, et la mort ni
le temps ne t'arracheront a moi! Les larmes elles-memes me
sont douces, les pleurs eux-memes me sont agreables. lis
apaisent l'ardeur de mon cceur et detendent ma douleur en la

relächant. Je ne puis en effet vivre sans toi, ni ne pas penser
sans cesse ä toi, ni ne pas penser a toi sans larmes. O jours
amers qui revelez l'interruption de notre union! O nuits de

larmes qui avez perdu mon si doux compagnon de repos, mon
associe inseparable! Quel supplice vous me donneriez si l'image
de sa presence ne s'offrait ä mes yeux, si mon äme ne le croyait
present devant moi, lui dont mes yeux ne peuvent voir le

corps!». Consolation, douleur, joie, confiance, peine, l'ame
d'Ambroise passe sans cesse de l'une ä l'autre, sans que le

mouvement soit appele ä s'arreter. II faudra une brusque
intervention de l'orateur 1 et un recours aux cadres ordinaires de la

monodie pour que le discours s'acheve, mais dans un nouveau
mouvement de peine, de confiance et d'assurance joyeuse.
L'existence de ce rythme ternaire — plus que binaire — est
d'ailleurs confirmee par le debut du second livre ou Ambroise
definit son attitude dans le premier (II 1): « Dans le livre
precedent, declare-t-il, j'ai donne quelque satisfaction ä mon
regret, de peur que l'application de medicaments trop violents
sur une plaie brülante n'exaspere la douleur plus qu'elle ne

1 Exc. Sat. I 78: Sed quid ego demoror, frater?



ORAISONS FUNIiBRES DE SAINT AMBROISE 253

l'adoucisse. En meme temps, comme je me suis adresse assez

souvent ä mon frere et que je l'avais sous les yeux, il ne m'a

pas paru deraisonnable d'apaiser quelque peu ma douleur
naturelle. Celle-ci se repait plutot de larmes, s'adoucit ä force
de pleurs, s'absorbe dans la stupeur...». Cette analyse et cette
therapeutique, qui ne sont pas sans se referer aux traites sur la

consolation x, correspondent assez bien ä ce qu'a tente Ambroise
dans son premier livre.

II a voulu avant tout « bercer » et calmer sa douleur, en la
laissant s'epancher doucement. II n'ignore aucunement les

arguments de la consolation. Les premieres pages de son dis-

cours les rappellent2 et ils affleurent ä tout moment3, lorsqu'ils
ne sont pas rappeles d'un mot. Ainsi, ni Ambroise ni sa sceur

ne doutent-ils un instant des merites de leur frere 4 ou de la foi
en la resurrection 5. Mais ce n'est pas sa raison qu'il est neces-
saire de convaincre; c'est son cceur qu'il convient d'apaiser,
sans le brutaliser. Loin de brimer cette douleur, il faut la nourrir
et, en la laissant s'echapper, la calmer. Veritable traitement
homeopathique, ou le chagrin s'alimente egalement de la peine

1 D'apres Ciceron (Tusc. IV 29, 63), Chrysippe demandait que l'on attendit

que la douleur se calmät pour s'attaquer au patient. Seneque varie dans ses
affirmations. A sa mere il refuse un traitement hätif (Dial. XI (Helv.) i, 2), mais

regrette que le mal de Marcia se soit invetere faute d'un traitement precoce
(Dial. VI (Marc.) 1, 8). Stace, Silv. II 1, 14 sq. Voir infra p. 259 n. 2.
2 Rozynski l'a note, mais ne me semble pas avoir vu le sens de cette Introduction.
La « raison» d'Ambroise est convaincue, mais cela n'empeche pas son caur de

souffrir
3 Par exemple en I 16 le theme que desormais Ambroise n'a plus rien ä craindre

pour son frere (cf. Sen. Dial. VI (Marc.) 24, 4); en I 30 sq. le topos de la com-
moditas mortis.
4 Affirmations explicites dans Exc. Sat. I 3-4; 15, lignes 9-10 et 13-15; 51, lignes
8-11; 77, ligne 7; mais tout le discours est rempli de l'eloge de ses vertus chre-
tiennes, comme Ambroise le fait remarquer lorsqu'il arrete un developpement
sur une qualite humaine de Satyrus en I 49.
5 Exc. Sat. I 30, 1-2: Non opus fuit ei resurrectio temporalis cui aeterna debetur; 63,

3-6: neque enim uirtutis gratia cum corpore occidit, nec idem naturae meritorumque finis,
licet ipsius naturae usus non in aeternum occidat sed temporali quadam uacatione requiescat;
67, 3-5; 7°. 8-11; 71, 8-11; 78, 7 sq.



254 YVES-MARIE DUVAL

generale... et se perd en eile. Ce premier discours ne developpe

done guere d'arguments propres aux consolations 1. II les utilise,
quelquefois meme longuement, mais ne s'y maintient pas 2,

meme lorsque l'Ecriture vient leur donner sa garantie. De

meme, 1'enumeration des vertus de Satyrus, empruntee au
schema de l'eloge, n'a pas exactement la meme fonction que
dans une consolation ou dans une monodie, et eile ne differe

pas essentiellement de Revocation plus chronologique des faits
et gestes de Satyrus 3, qui est un autre schema de developpe-
ment4. De part et d'autre cependant, il ne s'agit pas de

transformer cet eloge en threne desole 5, mais de trouver dans cette
evocation le plaisir de prolonger la presence du disparu et
l'assurance — a cause de la foi — de la permanence de ces

qualites et de ces merites. Ambroise se separera de la meme
fa$on de la consolation paienne dans 1 'Oraison funebre de Valen-
tinien, et il refusera le threne qui precede d'ordinaire la partie
consacree ä la consolation proprement dite {Obit. Valent. 38).

Cette consolation rationnelle n'a pas, ä mon sens, sa place
dans ce premier discours, ou la raison est sans cesse — et sans

grande resistance — debordee par la sensibilite. Elle va au

1 Le tableau de F. Rozynski (Die Leichenreden..., 19) fait appel ä Yopportunitas
mortis qui est bien mentionnee en I 64 (et non 68), mais comme un rappel d'un
argument developpe en I 30 sq. C'est au contraire aux solatia du deuil general
(voir supra p. 245) et au 4 Esd. qu'il est fait appel dans la majeure partie de cette
section I 64-74. J'en ai montre plus haut le rythme « affectif» et « historique ».

2 En dehors de la section I 64-74, voir le theme de Yopportunitas mortis en I 30-33.
En I 71 se trouve concentre ce qui sera la matiere de longs developpements
dans le deuxieme Discours sur la liberation des maux (II 22 sq.) avec refus de
l'absence de sensus apres la mort, sur la resurrection (II 50-135). Cf. Obit. Valent.

44-45, oü l'argument est davantage developpe que dans Exc. Sat. I 71.
3 Le developpement sur les vertus cardinales (I 42-62) n'est que la poursuite du
recit de l'activite de Satyrus. En I 21, Ambroise disait de ja qu'il etait en train
d'enumerer les offitia et les uirtutes de son frere.
4 Men. Rh. Epit. (ed. L. Spengel, III 420, 24 sq.): les itpctijei? pour chacune

desquelles il est conseille de faire intervenir le threne.
5 Men. Rh. Epit. (ed. L. Spengel, III 420, 5-9; 421, 10-14); Mon. {ibid., 434, 21-23;
435, 7-9); Param. {ibid., 413, 20-22).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 255

contraire occuper toute la place dans le second discours, plus
tardif. Le chagrin existe toujours, mais il s'exprime peu 1 en
dehors de l'introduction 2 et de l'extreme conclusion 3 de ce

sermon, que l'on a souvent considere comme un veritable
traite 4. Le plan et l'intention du traite sont annonces des le
debut avec une grande nettete. Ambroise declare vouloir se

consoler selon la methode ordinaire — communi usu. II a done
l'intention de montrer (II 3) qu'il ne faut pas s'abandonner au
deuil, tout d'abord parce que la mort est le lot commun de

l'humanite, ensuite parce qu'elle nous libere des maux de ce

monde, enfin parce qu'elle est un sommeil au sortir duquel,
reposes des labeurs de ce monde, nous nous retrouvons avec
une vigueur nouvelle. Ce plan sera suivi avec une remarquable
fidelite. Tels qu'ils se presentent dans cette annonce du plan,
ces trois arguments correspondent bei et bien ä trois chapitres
des consolations: condition mortelle, mort liberatrice, immorta-
lite de l'äme. On comprend que K. Schenkl ait pu les reven-
diquer pour la Consolation de Ciceron, meme s'ils ne lui appar-
tiennent pas en propre. En ce qui concerne Ambroise et l'usage
qu'il fait de cette argumentation, je puis me contenter ici de

quelques remarques. Les deux premiers arguments sont le plus
souvent developpes pour eux-memes, quitte a etre completes 5,

1 Exc. Sat. II42-43 contient le seul developpement sur son frere ä l'interieur meme
du second Discours. Ambroise y declare aussi que ce Itvre est compose pour
consoler les antres. Nous avons lä la trace d'une retouche sans doute de beaucoup
posterieure au ~j(- jour. — Breve allusion en II 14, 3 : sicut meo exemplo metior.
2 Exc. Sat. II 1-3.
3 Exc. Sat. II 135, qui reprend, de fa^on plus apaisee, I So.

4 Avec parfois les precedes de la diatribe: II 9: Sed diets...-, II 14: sed desideramus

amissos-, II 13: Sed cur tu putas...?-, II I5,ligne 3: Sed recuperandi tibi interclusa spes !;
II 16, ligne 3: Sed non subpetit expectare remeantem...-, 57, ligne 4: Sed habet sucum.

Toutes interventions d'un interlocuteur fictif qui ont leur place dans un traite
ecrit comme un sermon. L'auditoire n'apparait qu'en II 60, ligne 3. Voir egale-
ment II 105, ligne 2.
5 Ainsi en II 33, sur la meditatio mortis.



256 YVES-MARIE DUVAL

corriges *, ou illustres 2 par l'Ecriture, quand Ambroise ne
montre pas que ces pensees ont ete empruntees ä l'Ecriture,
comme le non nasci longe optimum. Le point le plus delicat con-
cerne la mort, qui, pour la Bible, n'est ni originelle ni naturelle.
Ambroise doit done concilier deux doctrines differentes 3. II en
va autrement avec l'immortalite de l'äme. Ambroise ne lui fait
qu'une place minime, parce qu'elle va de soi pour lui. Au
contraire, il consacre les deux tiers de ce second livre (II 50-130)
a etablir la preuve de la resurrection du corps et a refuter la

metempsycose.
Du seul point de vue de la composition, cette refutation

serait interessante ä etudier 4. Elle nous renseigne, entre autres,
sur un des procedes d'ecriture d'Ambroise: le refus est pro-
nonce une premiere fois au moment ou commence l'expose sur
la resurrection des corps (II 59, lignes 3-5). II est formule ä

nouveau a la fin de la premiere serie de preuves (II 65). II n'est

developpe qu'ä la fin de la derniere (II 126-130, ligne 1), juste
avant que ne soit rappele 1'ensemble des preuves qui ont ete

presentees au long de ce traite (II 130, lignes 2 sq.).
On ne peut d'ailleurs pas utiliser sans precaution le mot de

«preuves». Dans ce traite, Ambroise fait valoir a plusieurs
reprises — et ä nouveau de maniere cyclique — qu'il n'est pas
besoin de ratio et que la fides l'emporte sur le raisonnement.
L'un de ces textes, le plus explicite, a fait couler de l'encre et
ferait taxer Ambroise de fideisme. II en est un autre, tout a la
fin de ce second discours, qui a echappe a l'attention, sans doute

parce qu'on en a trop bien identifie la source, sans en voir le

1 Ainsi en II 36, sur les definitions de la mort.
2 Les incommoda uitas sont, en II 23-28, illustres par la vie des Patriarches.
3 On remarquera que ce probleme est envisage au terme de l'expose sur les malheurs
de la vie et alors que l'ensemble de l'argumentation a ete resume (II 46, 8-15).
4 L'analyse de H. Crouzel (« Fonte prenicene della dottrina di Ambrogio sulla
risurrezione dei morti», in La Scuola cattolica 102 (1974), 373-386) est trop läche.
Sa perspective l'amene ä ne tenir aueun compte des donnees philosophiques
qu'Ambroise integre ou discute.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 257

sens profond. Ambroise declare en effet qu'en croyant ä la
resurrection des corps, il se separe des philosophes qui se contentent
de l'immortalite de Fame ou defendent la metempsycose dans
des corps d'animaux. II poursuit (II 134) en disant que si c'est
lä une erreur, il prefere se tromper. On a reconnu a juste titre
dans ce mouvement un souvenir de Ciceron. O. Faller renvoie
au Cato Maior 23, 85. Mais on trouve un mouvement analogue
dans les Tusculanes (I 17, 39 sqq.): Ciceron declare qu'il« prefere
se tromper avec Platon... plutot que d'etre dans le vrai en com-
pagnie des Epicuriens» qui nient l'immortalite de l'äme. Et,
plus loin (I 21,49), il ajoutera: « A supposer que Platon n'appor-
tät aucun argument (ratio) en faveur de cette immortalite— tu
vois quel cas je fais de sa personnel —, sa seule autorite (aucto-

ritas) triompherait de mes doutes...». Substituons Jesus a

Platon, nous serons chez Ambroise. L'autorite du Christ, inde-
pendamment des rationes, suffit ä persuader et ä consoler
Ambroise. Bien que l'on s'accorde a penser que cet appel ä

l'immortalite de l'äme occupait la derniere partie de sa Consolation

1, nous ne pouvons savoir si Ciceron avait, au sujet de

l'immortalite de l'äme de sa fille, recouru ä cette meme « autorite»

de Platon dans sa Consolation. II suffit de remarquer
qu'Ambroise, ä la fois, utilise un mode d'exposition ordinaire,
qu'il applique ä l'expose de la doctrine chretienne 2 et, tout en
s'abstenant de developper le theme de l'ascension de l'äme,
auquel il consacrera de longues pages dans 1 'Oraison funebre de

Valentinien (Obit. Valent. 71 sq.), demarque un epilogue litte-
raire \ celui du Cato (23, 85). Cet epilogue est lui aussi« converti»
en un sens chretien, puisqu'il se termine (II 135) par le souhait

que « ce corps corruptible revete l'incorruption et ce corps
mortel revete l'immortalite», selon les propos de saint Paul.

1 K. Kumaniecki, in AFLA 46 (1969), 389-390.
2 On trouvera, pour la resurrection des corps, la meme fa$on de proceder dans

De bono mortis 42-43; 51. Je l'ai mise en lumiere dans mon etude sur « Ambroise,
de son election ä son ordination», in Ambrosius Episcopus (Milano 1976), II 265

n. 80; 271 n. 108.



258 YVES-MARIE DUVAL

Terminer un discours n'est pas toujours facile, ä moins

qu'on y soit invite par les circonstances exterieures, comme
dans le premier livre (I 78) ou dans 1'Oraison funebre de Theodose
{Obit. Theod. 54). Pour ce second livre, Ambroise a recouru au
finale d'un traite de Ciceron. Imitation toute formelle d'ailleurs,
puisque la resurrection des corps vient remplacer l'immortalite
de l'äme et un developpement platonicien. Nous sommes
neanmoins devant un traite beaucoup plus que devant un des

discours que decrit Menandre. Sans doute faut-il distinguer une
tradition rhetorique de la consolation — representee par Menandre

— et une tradition philosophique, dont nous n'avons guere
plus, en latin, que les traites de Seneque, en grec, que les Consolations

de Plutarque *. Mais, dans ces divers ecrits, la part faite
ä la personne eprouvee est beaucoup plus importante que dans

ce second discours d'Ambroise. Je penserais volontiers que
celui-ci a ete con$u pour offrir la partie rationnelle, « consola-
toire » au sens antique du terme, qui n'avait pu etre developpee
dans le premier sermon.

En plus done d'une certaine unite « externe », provenant de

l'articulation des deux discours, il existe une unite plus profonde
qui provient de la foi d'Ambroise aux prises avec sa sensibilite.
Celle-ci a ete exacerbee par le deuil. Elle le demeure certes,
au dela meme des quelques jours qui sont censes separer les

deux discours. Cependant, Ambroise cherche a l'apaiser, sans

vraiment ni la contraindre ni la laisser deborder. Therapeutique
des ämes sur laquelle nous sommes renseignes, mais dont nous
n'avons, que je sache, aucune application concrete dans la
litterature antique. Ambroise la vantera lui-meme aux sceurs de

Valentinien {Obit. Valent. 41,3 sq.), et la preface de cette Oraison

funebre, ecrite sans doute posterieurement au discours lui-meme,
en decrit le principe: avoir pleure est souvent une consolation
{Obit. Valent. 1, 8 sq.). L'originalite de ce De excessu Satyri, du

1 La Lettre de consolation, suivant sa longueur, la personne visee, etc., evolue
entre les deux.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 259

livre I surtout, reside dans le fait qu'Ambroise, tout en puisant
dans la pharmacopee antique prevue pour des traitements plus
tardifs, a, si l'on me permet 1'expression, recouru a un traite-
ment « de premiere urgence », plus leger, moins violent dont
nous n'avons aucune description theorique 2. On peut se deman-
der si Ambroise lui-meme en connaissait une. D'oü ces täton-
nements, qui ne sont pas seulement ceux de l'emotion et du
trouble interieur 3. Le De obitu Valentiniani, prononce plus de
deux mois apres la mort du jeune Empereur, utilise une methode
qui n'est pas tres differente, meme si eile est dejä un peu plus
ferme et fait davantage appel a la raison. Seneque attendra
trois ans avant de « secouer » Marcia 4. Meme lorsqu'Ambroise
recourt a des arguments rationnels pour attenuer le chagrin des

1 Exc. Sat. II i: tie tamquam feruentiplagae aitsteriora adhibita medicamenta exasperarent
magis quam knirent dolorem.
2 On ne peut considerer comme telles les courtes declarations de Seneque (Epist.
63, 3-41 99, i; 99, 18-19). Nous savons par Ciceron que Chrysippe conseillait de

ne pas entreprendre la cure trop vite (Tusc. IV 29, 63 — cf. Ill 31, 76), mais il
est vraisemblable que Crantor, moins intellectualiste et volontariste, concedait
quelques droits ä la nature et au chagrin (Tusc. Ill 29, 71 — cf. Ill 6, 12). Cepen-
dant, il attirait l'attcntion sur l'egoisme d'un tel chagrin et demandait qu'on
moderät ce chagrin. Selon H.-Th. Johann (Trauer und Trost..., 45-47; 157), c'est
ä cette theorie de Crantor qu'Ambroise fait allusion, ä travers la Consolation de
Ciceron. Si cela est, il faut noter que l'eveque de Milan est bien plus large encore
que Crantor, car il ne condamne nullement ce desiderium ni ne s'accuse d'egoisme.
Une longue page de VIn Psalm. 37, 42 expose les avantages d'une therapeutique
tardive au sujet de Job et de ses amis. Voir de meme Basilc de Cesaree, Ep. 6, 1.

Le Pseudo-Denys d'Halicarnasse (Rh. VI 4) conseille de ne pas brusquer trop vite
ceux qui pleurent, pour pouvoir mieux les gagner. Ainsi s'expliquent en partie
les differences entre les genres etablies par Menandre: on ne fait pas une monodie
tres longtemps apres le deuil (Epit., ed. L. Spengel, III 418, 25-419, 10). En
contraste avec l'attitude d'Ambroise, on lira la longue analyse des sentiments

d'Augustin ä la mort de Monique, la maniere dont ses yeux restent tout d'abord
sees violento animi itnperio (Conf. IX 12, 29), puis dont les larmes reculent peu ä

peu, pour revenir, mais sans faire eruption (IX 12, 31), etc. Un peu plus loin
(IX 12, 32 sq.), Augustin citera un passage d'une hymne d'Ambroise sur le som-
meil consolateur...
3 Comme le voudrait Ch. Favez (Consolation latine, 41).
4 Sen. Dial. VI (Marc.) 1, 7. Pour Helvia, comparer Dial. XI (Helv.) 1, 2 et 17,1-2.



2ÖO YVES-MARIE DUVAL

deux sceurs (Obit. Valent. 43-48), on ne le voit pas leur faire

un expose analogue a ceux de Seneque ou meme ä ceux qu'il
se developpe a lui-meme dans le deuxieme discours du De
excessu Satjri. Nous sommes loin de la methode que Ciceron
declare avoir suivie dans sa Consolation, oil il s'etait, dit-il, fait
violence ä lui-meme «pour que la puissance du remede fit
lächer prise ä la puissance de la douleur » A Comment s'etonner
des lors qu'il soit difficile de mettre ce premier livre sur le lit
de Procuste des modeles antiques

II
Le De obitu Valentiniani:

DU JEUNE PRINCE D'EPOPEE AU JEUNE HEROS BIBLIQUE

On ne peut pas en dire autant de la premiere oraison funebre
imperiale, et pourtant, en plus meme de la therapeutique et de

l'esprit, nous aurons l'occasion de le voir, le premier livre du
De excessu Satjri et le De obitu Valentiniani ont plus d'un autre

point commun. Iis manifestent aussi un egal refus d'Ambroise
d'utiliser le seul genre de la monodie qui lui etait recommande

par les circonstances et par les rheteurs: deuil cruel dans la

perte d'un proche ou d'une personne tendrement aimee; deuil,
surtout, de deux etre jeunes. Libanios avait ecrit une monodie
sur Julien. Ambroise, qui evoque Julien (Obit. Valent. 21), n'a
nullement ecrit une monodie, meme s'il a emprunte ä ce genre
l'un ou l'autre developpement2. La monodie met en cause les

dieux dont elle accuse la durete; la monodie ne cherche qu'ä

1 Cic. Tusc. IV 29, 63. Mais il faut ajouter qu'en Tusc. Ill 31, 76, Ciceron declare
avoir utilise tous les traitements. Ambroise aurait-il fait un choix? II est certain
en tout cas que le choix du moment est un theme souvent evoque par les conso-
lateurs, de meme que l'image de la plaie, ouverte, cicatrisee, ou seulement en cours
de cicatrisation.
2 Ainsi l'eloge du corps: Men. Rh. Mon. (ed. L. Spengel, III 436, 15 sq.). Voir
cependant infra pp. 272-273.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 261

exciter la douleur 1. Ni l'une ni l'autre suggestions ne pouvaient
etres suivies par Ambroise. Ce dernier cherche avant tout ä

celebrer Valentinien, a consoler ses sceurs et lui-meme 2.

Personne n'a d'ailleurs qualifie le De obitu Valentiniani de

monodie. De fait, contrairement ä ce que laisse attendre la

monodie ave-roq, le plan de cette Oraison funebre est apparu
trop clair ä ceux qui l'ont examine. Rozynski y a done reconnu
le schema de la consolation, avec la succession: threne, eloge,
threne, consolation. II a ete suivi par Th. A. Kelly 3, mais non
entierement par O. Faller qui, dans les quelques lignes qu'il
consacre a la composition de cette oraison funebre, ne fait
aucune place ä un second threne. Je crois que e'est lui qui a

raison 4.

Je ne suis pas sür cependant que l'on ait vraiment apergu
la veritable disposition de cette oraison funebre et, surtout, je

me demande si d'apparentes similitudes formelles n'ont pas

trompe ceux qui cherchaient a en etablir l'architecture et ä en

preciser les lignes de force. L'Ecriture fournit en effet des

modules formels qui ne me semblent pas avoir ete apergus.
Cet « aveuglement» s'explique, me semble-t-il, par le fait que
ces «formes» bibliques sont, ici, ä peu pres analogues aux
« formes » profanes 5. Ceux qui se sont interesses ä la composition

de cette Oraison funebre, tout preoccupes de ces formes
profanes, n'ont pas prete attention aux autres. S'ils l'avaient
fait, ils auraient remarque que ces formes bibliques permettaient
d'integrer des pans entiers qui echappent a la « comprehension »

1 Men. Rh. Mon. (ed. L. Spengel, III 434, 18-19; 435, 7-11).
2 Obit. Valent. 1; 38 sq.
3 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 80-93, et tableau pp. 73-74; Th. A. Kelly
(ed.), S. Ambrosii Liber de consolatione Valentiniani. A. Text with a TransL,
Introduction and Commentary, Patristic Studies 38 (Washington 1940), 13-15 et tableau

p. 11.
4 O. Faller (CSEL LXXIII), p. 106 *.
5 Voir infra pp. 262 et 265-266 sur threne et Lamentations, etc.



z6z YVES-MARIE DUVAL

des formes profanes et de mieux saisir comment, ainsi que
Rozynski l'a remarque, tel mouvement, tout en se deroulant,
formellement, en conformite avec les regies de la consolation,
est neanmoins ordonne ä un but tout different1.

D'une maniere qui correspond aux indications de Menandre 2

et dont nous avons de nombreux temoins 3, a commencer par
le De excessu Satjri 14, VOraisonfunebre commence par une deplo-
ration qui, pour les auditeurs (§ 2), oppose le present (mal-
heureux) au passe (plein d'espoir), avant d'attester le deuil de

l'ensemble de l'Empire (§ 3). Mais ce threne dans la tradition
rhetorique — et poetique 5 — est relaye immediatement par une

page des Threnes de Jeremie, ce qui va permettre d'associer, ä

l'Empire (§§ 3-4), l'Eglise, dont les differents membres (§§ 5-8)

pleurent, eux aussi, le jeune prince. Ce passage de la lamentation
aux Lamentations est conscient. Ambroise declare explicitement
(§ 4, ligne 10) qu'il se refere au debut de la lamentation du

prophete: unde prophetici threni mihi utendum exordio uidetur...

En realite, il l'utilise dejä depuis une page (§ 3, ligne 9), et ce

texte de Jeremie va lui servir longtemps encore de fil conduc-

teur dans le developpement qu'il consacre aux pleurs de l'Eglise.
Cependant, ä cette deploration de l'Eglise est deja joint,

d'apres la remarque expresse de l'orateur, l'eloge que celle-ci

va faire de la vie de Valentinien. Selon le modele du Cantique
des Cantiques, qui jouera un grand role dans une autre partie
du discours, l'Eglise s'adresse a Valentinien en lui promettant
de le conduire, disons, dans la demeure celeste 6. La reponse de

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 81, au sujet de l'Eloge et de son debut.
2 Param. (ed. L. Spengel, III 413, 17 sq.).
3 Voir, par ex., Hier. Epist. 39, 1.
4 Mernes questions: Quid igitur primntn defleam Quid primum amara conquestione

deplorem
5 Ambroise y cite la deploration d'Anchise sur le sort de Marcellus (§ 3, 3 sq.).
6 Obit. Valent. 8(lignes 4 sq.): Et intra se quidem 'indignatur' [Lam. 1, 4], ad Valen-
tinianum autem dicit [Ecclesia]: 'Adsurnam te et inducam te in domum matris meae...'

[Cant. 8, 2].



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 263

Valentinien n'est pas empruntee au Cantique, mais ä une nou-
velle page des Lamentations de Jeremie. C'est pourtant elle qui
va introduire l'eloge du jeune prince, qui commence bien des

ce moment-la, comme l'a note Faller.

Rozynski ne fait pas apparaitre ces premieres pages dans son
schema 1. Son analyse detaillee les met a part, en per$oit bien
le ton 2, mais ne veut voir dans ce developpement que le recours
rhetorique a la ax>yy.piaic, qui permet de grandir un personnage

3. Rozynski est suivi par Kelly, qui voit dans ces propos
un eloge « general», avant que ne commence l'eloge des vertus
particulieres 4. Tout autre me parait etre l'economie de cette

partie. II faut une nouvelle fois prendre en consideration le

texte biblique qui regit veritablement le developpement. Dans
sa reponse a l'Eglise, Valentinien reprend done les paroles de

Jeremie et declare en particulier: «II est bon pour l'homme
d'avoir porte un joug pesant durant sa jeunesse. II s'asseyera ä

part et il gardera le silence, parce qu'il a porte un joug pesant
\Lam. 3, 27 sq.]». Et Ambroise de poursuivre aussitot: «En
verite, Valentinien se console de voir ses vertus recompensees,
car il a peine durant sa jeunesse, Supporte de nombreux dangers,
prefere porter sur la nuque vigoureuse de son esprit le joug
pesant d'une vie reformee plutot qu'un joug de mollesse et de

delices»5. Tous les themes des pages suivantes, oü Ambroise
va reprendre un a un chacun des elements du texte de Jeremie,
sont deja dans ce premier commentaire. II serait facile de le

montrer en detail. J'attire ici l'attention seulement sur deux

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 74.
2 Ibid., 81, milieu. La suite voudrait voir dans la citation de l'Ecriture matiere ä

consolation.
3 Ibid., 81-82.
4 Th. A. Kelly (ed.), S. Ambrosii Liber de consolatione Valentiniani, n et 13.
5 Obit. Valent. <j(lignes 9-13): Et ille quidem se suarum uirtutum remimeratione solatur

eo quod in iuuentute sua labores absorbuit, pericula multa tolerauit, iugum maluit

graue emendations propositi quam molle illud ac plenum deliciarum tduida mentis ceruice

portare.



264 YVES-MARIE DUVAL

points. Tout d'abord, Ambroise evoque bien des ce moment
les vertus de Valentinien. D'autre part, ces vertus et cette
« reforme » sont celles d'un jeune homme. Ce jeune homme n'a

pas connu les vices de la jeunesse ou s'en est vite separe en
reconnaissant ses fautes, pour parvenir, en tout domaine, a la

perfection de la vieillesse 1.

Ce theme de la perfection atteinte des la jeunesse n'est plus,
me semble-t-il, developpe au dela de ce long passage (§§ 9-22).
Mais Ambroise revient a son commentaire initial du texte de

Jeremie. II evoque, dans le cadre de l'amour de Valentinien

pour ses sujets, tous les perils qu'il etait pret a affronter pour
eux 2. Un mouvement se ferme ici sur lui-meme. Nous en avons
vu l'unite et l'ampleur. II ne se reduit pas a un catalogue de

vertus, meme s'il est possible d'isoler certaines de ces vertus et

d'y reconnaitre les cadres ordinaires des eloges. Si nous n'etions

que devant un cadre rhetorique profane, il serait difficile de

rendre compte de tout le debut de cet eloge, et l'on ne pourrait
que constater, sans l'expliquer, le complet changement de ton

1 Cette derniere affirmation n'est qu'implicite dans le commentaire initial; elle
est developpee dans la suite de l'exegese du texte de Jeremie; surtout, elle sous-
tend, ce qui ne me semble pas avoir ete vu, l'essentiel du developpement sur les

diverses vertus de Valentinien: temperantia dans ses diverses parties, pietas, amor
prouinciarnm, etc. Qu'est-ce qui est loue, en effet? C'est la maltrise de soi d'un
jeune homme qui renonce aux amusements de son äge et mene la vie posee d'un
vieillard (§15, 2-4); c'est la sagesse d'un Daniel qui fait montre de la sagesse d'un
vieillard lä ou les vieillards, precisement, hesitent (§ 16, 1-4); c'est la temperance
d'un jeune homme qui ^conduit une danseuse et devient ainsi un exemple pour la

jeunesse (§ 17, 8-9); c'est la piete d'un jeune prince qui, durant les fetes de Päques,
ne veut pas entendre parier d'une conjuration et « se rit de ce qui fait trembler
d'ordinaire des empereurs mürs» (§ 18, 9-10). Dans Revocation de l'affaire de
l'autel de la Victoire (§ 19, 5 sq.), c'est ä nouveau la sagesse de ce Daniel qui est
louee, en meme temps que son amour pour son pere et surtout pour son frere
(§ 20). Quant ä son amour pour ses sujets, Ambroise en voit une premiere preuve
dans une mesure fiscale de Valentinien qu'il compare ä l'attitude de Julien en
ajoutant: «Mais Julien etait d'äge mur, tandis que Valentinien 6tait encore dans

I'adolescence» (§ 21, 4-6; Ammien (XXV 4, 7) developpe justement ce theme du

puer senex au sujet de Julien: uirtute senior quam aetate).
2 Obit. Valent. 22, 4-5: cupiens dimittere Gallicana otia et pericula nostra suscipere.

Voir le texte cite supra p. 263 n. 3.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 265

de cet eloge par rapport ä celui que conseillent les manuels de

rhetorique. En effet, comme l'a bien vu Rozynski 1, dans la

consolation, 1'eloge doit etre un aliment de la deploration, ce

qui n'est nullement le cas pour toute la partie de l'eloge que
nous avons parcourue, mais qui va l'etre pour le point que nous
allons aborder, ce que n'a pas vu Rozynski, qui ne me semble

pas avoir, non plus que Kelly 2, per$u la veritable nature de ce

developpement.
Paradoxalement, c'est le plus «chretien» par le sujet:

Ambroise y narre tout d'abord la maniere dont Valentinien l'a

presse de venir lui administrer le bapteme (§§ 23-26). Pourtant,
s'il fallait donner la raison pour laquelle Ambroise a place a

cet endroit ce recit, je dirais qu'apres avoir donne des preuves en
Valentinien de Yamorprouincialium (§§ 21-22), Ambroise decouvre
dans l'appel de Valentinien le signe d'un amour particulier pour
lui-meme: haec mihi cum aliis communia, d£clare-t-il apres avoir

evoque le devouement du jeune prince ä la cause de ses sujets.
Et il enchaine: ilia priuata quod saepe me adpellabat absentem et a

me initiandum se sacris mysteriis praeferebat (§ 23). Et de faire etat
des sentiments chaleureux du jeune homme a son egard dans

ces jours qui precederent sa mort. Et d'attester sa propre
affection et sa propre angoisse pour le jeune homme, jusqu'au
moment ou l'espoir n'est plus permis.

Alors la douleur ne peut qu'etre a la mesure de la joie escomp-
tee et degue. Vtinam! s'ecrie Ambroise, et il multiplie les cris
de douleur, les excuses egalement3, avant de revenir a la lamentation

en reprenant deux textes des Lamentations: Reuertamur

ad threnos — ou ad Threnos — declare-t-il avant de citer Jeremie

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 81, milieu.
2 Th. A. Kelly (ed.), p. 11, reprend pour les §§ 23-35 titte du tableau de

F. Rozynski {op. cit., 74):« Desir du bapteme (mele k un threne) ». Dans son expose
{op. cit., 83 n. 2), F. Rozynski decouvre dans les §§ 23-35 une «digression».
Voir, de meme, p. 85.
3 Obit. Valent. 28, 5 sq.: Sed non sum Helias...



206 YVES-MARIE DUVAL

(§ 29, lignes i sq.), qui pleure sur le sort de Jerusalem en meme

temps que sur le sien. Malgre les textes bibliques, ou plutot
grace ä eux et ä cet aveu d'un prophete qui dit sa peine, Ambroise
retrouve les regies de la consolation, qui demande que l'eloge
devienne dbpopfL] twv S-p^vwv 1, de sorte qu'il peut faire remar-

quer: « Qui me consolera, moi dont les atitres attendent que je les

console?» (§ 29, lignes 5-6). Toutefois, Ambroise ne se livre pas
encore a sa täche de consolateur, comme aurait pu le laisser
attendre cette apparente transition. II revient en realite a l'eloge
au travers d'un tres long developpement qu'il nous faut analyser
quelque peu et « situer » dans le deroulement du discours, dans
la mesure meme ou les analyses le laissent d'ordinaire de cote.

L'impression premiere est en effet contradictoire. Car, si

l'expose semble rebondir — comme l'une de ces « palinodies »

habituelles aux rheteurs — en affirmant que, contrairement a

Ambroise — et ä ce que l'on pourrait croire —, Valentinien
n'a pas perdu, mais obtenu ce qu'il recherchait (§ 30, ligne 1),
le developpement s'eloigne aussitot de l'oraison funebre,
puisqu'Ambroise evoque le sermon qu'il a tenu le jour meme
devant le peuple. II y a, dit-il, oppose le peuple juif au peuple
chretien (§ 30, lignes 2-7). Malgre l'une ou l'autre allusion ä

Valentinien, ce developpement a-t-il un rapport profond avec
le discours d'Ambroise ou n'est-il qu'un de ces excursus dont on
credite d'ordinaire l'eveque de Milan? La maniere dont ceux
qui se sont interesses ä cette Oraison funebre ont passe ce passage
sous silence laisserait entendre qu'ils ont opte pour la deuxieme
solution 2. II me semble pourtant que l'analyse de ce developpement

autant que l'examen de ses « attaches » permettent de

defendre la premiere.
Non que nous ayons la chance d'avoir conserve le sermon

auquel se refere Ambroise et que nous puissions la-meme

1 Mon. (ed. L. Spengel, III 435, 8-9).
2 Developpement sur la priere, Selon F. Rozynski (Die Leichenreden..., 85 n. 1), et
son efficacite. On verra plus loin de quelle priere il s'agit.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 267

connaitre le texte qu'il commentait. Cependant ces oppositions
entre la richesse et la pauvrete du Christ, entre la richesse du

peuple juif et la pauvrete du peuple chretien, apparaissent
avec une telle nettete dans plusieurs pages de l'eveque de

Milan qu'il nous est sans doute possible de retrouver la trame
du discours perdu et meme de decouvrir le passage de l'Ecriture
qui a servi de support aux developpements d'Ambroise, en

ce jour. Pour abreger ici cette approche, je dirai immediatement

qu'il s'agit, selon moi, du Psaume 108 1. Son debut est cite,
sous forme de conclusion ou plutot de « reprise », ä la fin du

developpement ici en question 2, et l'un de ses tout derniers

versets sera cite une bonne page plus loin 3. Or, quel est ce

Psaume C'est la priere — ou le cri — d'un persecute, trahi par
ses proches, calomnie par ses ennemis. II est d'ordinaire applique
au Christ en croix 4. Celui-ci s'en prend soit ä Judas, soit aux
Juifs, avec l'importante nuance que voici: les imprecations du

psalmiste deviennent dans la bouche du Christ priere et pardon 5.

Si nous revenons a Valentinien et a notre oraison funebre, il
n'est pas difficile de voir que le jeune prince nous est presente
comme un imitateur du Christ qui prie (§ 32, lignes 12 sq.) et,
qui plus est, prie sans doute pour ses ennemis (§ 34).

Priere du Christ sur la croix, disais-je. Priere du Christ ä

l'approche de sa mort. Applique a Valentinien, cela veut
suggerer que le jeune homme, qui attendait avec tant de foi
le bapteme des mains d'Ambroise, a vecu ses derniers moments
dans la priere, sans avoir peur de la mort du corps (§33, ligne 9),

peut-etre meme en priant pour ses ennemis, pour ses perse-
cuteurs, pour ses calomniateurs (§ 34, ligne 12). Mais, si nous
rcplagons dans son contexte l'ensemble du developpement

1 Sur le lien entre ce Ps. 108 et la richesse et la pauvrete du Christ, voir, par ex.,
In Psalm. 40, 4-5.
2 Obit. Valent. 32, 8-12: Ps. 108, 1-4.
3 Obit. Valent. 34, 11: Ps. 108, 28.
4 Ambr. In Psalm. 43, 69; In Psalm. 40, 4-5; Hier. Tract, de Ps. 108, 2 et passim.
5 Hier. Tract, de Ps. 108, 4-5-6.



208 YVES-MARIE DUVAL

analyse, ses attaches apparaissent maintenant plus nettement, en
meme temps que s'eclaire la composition de toute cette partie
de YOraison funebre.

Ambroise parlait explicitement naguere de Yamor prouin-
cialium (§§ 21-22). J'ai propose d'appeler le long developpement
§§ 23-29: Amor mei ou Amor Ambrosii, et je viens de montrer
que, par cette priere, Valentinien atteste son amour pour ses

ennemis (§§ 30-35). La suite du texte evoque la protection dont
Valentinien, dans ses derniers jours, voulut entourer ses proches,
au peril meme de sa vie. Or Ambroise enchaine aussitot:
Aduertimus quern circa amicos suos habuerit animum. Consideremus

quem erga germanas suas habuerit adfectum (§ 36, ligne 1). On
voit des lors quelle est l'idee directrice de tout cet ensemble,
aussi divers en soient les objets. Le dernier n'est pas tant de

celebrer la justice — au sens strict — de Valentinien dans le

proces ou ses sceurs se trouvent melees, comme le voudraient
Rozynski et Kelly, qui reduisent trop l'objet de ce developpement

1, que de montrer les delicates attentions du jeune prince
pour ses sceurs.

Mais il se trouve que cette pietas pro sororibus (§ 37, ligne 6),
si on la reunit aux autres chefs que nous avons recueillis ou mis

en lumiere: pietas erga patrem etfratrem (§ 20), amor prouincialium
(§§ 21-22), amor Ambrosii (§§ 23-29), amor inimicorum (§§ 30-34),
amor amicorum (§ 35), se revele constituer l'une des species de la

iustitia, telle qu'Ambroise l'a analysee dans le De excessu Satyri 2.

II est done tout naturel que la iustitia de Valentinien commence
egalement par l'examen de sa pietas (§ 18) dans son respect de

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 74 et 83; Th. A. Kelly (ed.), p. 11. En realite,
Ambroise donne plusieurs exemples de l'affection et de la delicatesse de Valentinien

pour ses sceurs. Le proces, oü la iustitia vicnt temperer la pietas, n'est qu'un
exemple. C'est de pietas qu'il s'agit... meme si, comme on va le voir, celle-ci est

une partie de la iustitia 1

2 Exc. Sat. I 5 8: Sed huius \iustitiae\ multiplex species: alia erga propinqttos, alia erga
unimrsos, alia erga Dei cultum uel adiumentum inopum. Itaque qualis in uniuersos fuerit,
prouincialium quibus praefuit studia docent (...); I 39: Inter fratres autem qualis fuerit...



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 269

la fete de Päques et dans son refus de restaurer l'autel de la

Victoire (§§ 18-20), avant de passer a l'examen de sa pietas
envers son pere, puis ses sujets.

Si l'on poursuit ce rapprochement entre les deux Oraisons

funebres, on constatera que l'utilisation des cadres rhetoriques,
tres simple dans sa demarche comme nous venons de le consta-

ter, est loin d'etre mecanique. Ambroise avait loue la prudence
et la force de Satyrus. La prudence n'apparait ici que dans l'exem-
ple de Daniel, mais il n'est fait nulle mention de la force de ce

jeune prince qui voulait pourtant marcher contre les Barbares

a la tete de son armee! A defaut de la force militaire, que
l'eveque ne pouvait pourtant pas refuser d'envisager chez un
empereur il pouvait celebrer la force d'äme de Yalentinien
soit devant le Consistoire, soit, mieux encore, dans la protection
de ses amis au peril de sa vie. II prefere en faire une marque
d'« amour pour ses amis» (§ 35), et en venir, comme dans le

cas de Satyrus, aux preuves d'amour pour ses sceurs (§§ 36-37).

Cependant, en terminant par les marques d'affection temoi-

gnees par Valentinien ä ses sceurs, l'orateur se menage une
transition habile, en meme temps qu'il donne le ton de la consolation

qui va maintenant commencer: la veritable consolation
de ces sceurs, c'est l'eloge qui vient d'etre prononce de leur
frere, c'est le souvenir de cette tendre delicatesse. Haec nobis

desiderio quam dolori sint, ut fraterna gloria plus reficiat mentem

quam dolor torqueat, declare-t-il avant d'entamer la consolation
(§ 38, 8-10). L'eveque, nous l'avons vu, a lui-meme connu ce

desiderium et il ne l'interdit pas aux jeunes filles. Nous avons vu
l'eveque renoncer immediatement a une attitude de desespoir
lorsqu'a la fin de l'eloge des vertus de Satyrus, il commen5ait

par dire: haec et alia quae mihi tunc erant uoluptati, maxime

nunc recordationem doloris exasperant — mais il rectifiait aussitot:
manent tarnen, eritntque semper, avant d'affirmer sa foi dans le

1 Le De officiis ministrorum I 175 exclut l'examen de la force militaire dans un traite
adresse ä des clercs.



270 YVES-MARIE DUVAL

salut de Satyrus et sa resurrection, le temps venu L Ce mouve-
ment a trois temps que nous avons defini dans cette premiere
Oraison fUnehre de Satyrus se retrouve ici, avec la difference

que la gloria — sans plus de precision — tient ici la place des

affirmations plus caracteristiquement chretiennes du De excessu

Satyri. De part et d'autre, Ambroise refuse done le threne et le

desespoir prone par Menandre. Comme pour son propre deuil,
il reconnait la puissance de consolation des larmes: pasciint
frequenter et lacrimae et mentem ableuant; fletus refrigerant pectus et

maestum solantur adfectum (§ 38, lignes 10-12). La sensibilite
assouvie, il convient cependant que la raison l'emporte. L'eveque
va en presenter les arguments.

Malgre cette modification fondamentale — au niveau des

sentiments 2
—, nous retrouvons le schema de la consolation,

tel que le presente Menandre 3. Nous retrouvons aussi l'une des

indications que fournit Seneque sur l'ordre ä suivre en la matiere:
a Marcia, le philosophe faisait remarquer qu'il ne suivrait pas
l'ordre ordinaire et qu'il presenterait des exempla avant de

traiter de praecepta (Sen. Dial. VI (Marc.) 2, 1). Ambroise
commence egalement par un exemple: aux jeunes sceurs de

Valentinien il presente l'attitude de Marie au pied de la croix
de Jesus (§ 39, ligne 1). II se compare lui-meme a saint Jean,
ce qui lui permet bientot de definir son role de consolateur
(§§ 40-41). II peut alors derouler une serie d'arguments dont

1 Exc. Sat. I 63. Voir supra p. 251.
2 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 85-86, reconnait tout d'abord qu'il n'y a pas
ici de threne ä la fin de l'eloge, qu'il fait se terminer au § 39. Mais il en decouvre
aussitöt un dans un Utinam qu'Ambroise prononce sur Gratien et Valentinien ä

la fin du § 39 (ligne 13). En realite, il s'agit d'une courte digression aussitot
arretee comme le montre § 40, 1: Sedaduestram, sanctae filiae, consolationem reuertar...
Celle-ci a bien commence depuis § 39. La digression a ete entrainee par le fait
que, nouveau saint Jean qui, a la place de Marie, a re^u en depot les sceurs de

Valentinien, Ambroise reconnait en elles l'image des deux freres disparus...
3 Dans la succession eloge-consolation, le second threne est done remplace par
une invitation ä savourer la gloire de Valentinien, et non pas a la pleurer. Cf.
Basile de Cesaree, Ep. 302 (ed. Bude, t. 3 (Paris 1966), 180, lignes 34-36).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 27I

beaucoup rappellent ceux de la consolation profane, meme si

Ambroise en prend parfois le contre-pied b De veritables
raisonnements sont amorces, qui viennent tout droit de Ciceron
ou de Seneque, apres avoir subi les amenagements necessaires 2.

II n'est pas utile de s'y arreter longuement ici. Je voudrais
seulement faire observer que cette serie d'arguments « profanes »

sur la condition de l'äme apres la mort (§§ 43-45), la vie meil-
leure que connait desormais le defunt (§§ 46-47), sur la condition
mortelle (§ 48), la moderation a apporter au deuil (§§ 49-50),
est prolongee par un developpement specifiquement chretien
sur le bapteme de desir (§§ 51 sq.). Certes, les arguments
«profanes» etaient deja developpes dans une perspective chre-

tienne, mais on ne peut pas ne pas remarquer, du point de vue
de la dispositio, que cet argument « chretien » est traite ä part,
avec une ampleur qui equivaut a eile seule a l'ensemble des

autres developpements. Est-ce parce que c'etait l'argument le

plus « chretien » 3, ou le plus personnel, ou celui qui permettait
d'associer Valentinien et Gratien?

II ne s'agit pas lä, cependant, du topos des retrouvailles dans

le ciel, mais simplement de sa preparation. II sera en effet deve-

loppe un peu plus loin b Pour l'instant, Ambroise se contente
d'associer Valentinien le Pere et Gratien a sa propre priere en
faveur de celui qui n'a pas pu recevoir les rites du bapteme
(§§ 54"56). C'est la priere qui occupe ici la place essentielle et
il est important de remarquer la forme qu'elle utilise: celle de

1 Ainsi au § 42, Ambroise fait remarquer aux deux sceurs qu'elles out la chance
de posseder le tombeau de leur frere, dont elles peuvent faire leur demeure.
Attitude confirmee par YEpist. 53,5; attitude analogue ä la sienne (Exc. Sat. I 6,

lignes 10 sq.), mais denoncee par Seneque {Dial. VI (Marc.) 25, 1).
2 Le premier (§ 44 sq.) aborde dans un style tres philosophique le probleme de

savoir si aliquis sit post mortem sensus an nullus. C'est saint Paul qui sert d'autorite...
L'appel ä la mesure dans le deuil (§§ 49-50) est illustre par l'exemple de la fille
de Jephte.
3 On notera que dans YEpist. 3 9, une premiere partie, aux arguments traditionnels
(2-3), est suivie d'un long developpement paulinien (5-7).
4 Obit. Valent. 71 sq. Voir infra p. 273.



Z-]Z YVES-MARIE DUVAL

l'elegie d'Anchise sur la mort de Marcellus! Deux points
meritent surtout d'etre notes. Tout d'abord, alors qu'Anchise
ne peut offrir « ä l'äme de son petit-fils» que des fleurs « a

pleines mains», « vain hommage » reconnait-il, Ambroise, lui,
« pour l'äme du jeune prince», offrira « ä pleines mains » les

saints mysteres. Non point un vain hommage, non pas de

simples fleurs, mais le parfum du Christ (§ 56). D'autre part,
ce recours ä l'elegie d'Anchise ä ce moment du discours est ä

relier ä l'allusion qui lui avait dejä ete faite au tout debut,
lorsqu'Ambroise decrivait le deuil qui avait accompagne le
convoi mortuaire de Valentinien depuis la Gaule L L'essentiel
du discours d'Ambroise est done encadre par ces deux citations
de Virgile. Elles lui donnent tres subtilement son sens. Au
deuil national, profane, s'oppose la priere de l'Eglise, qui pleure
certes, mais qui est sure du sort du nouveau Marcellus si tot
ravi. L'oraison funebre pourrait se terminer ici par cette tres
belle inclusion et par cette priere qui est la fin ordinaire d'une
oraison funebre chretienne 2.

Pourtant, Ambroise obeit aux preceptes de la rhetorique en

prolongeant3 son discours. Dans son traite Sur la monodie,

Menandre invite l'orateur a prononcer, au moment de 1' sxcpop«,

un eloge de la beaute du corps 4. C'est ce que va faire tres lon-
guement Ambroise 5, puisque cette conclusion occupe ä eile
seule entre le cinquieme et le tiers de 1' Oraison funebre suivant la
maniere dont on considere le developpement qui s'ouvre ici.
II est peu probable qu'une telle ampleur corresponde aux vceux

Obit. Valent. 3,3. Voir supra p. 262 et n. 5.
2 Alors que la consolation de Menandre s'adresse au disparu comme ä « un heros

ou un dieu ». Mais le schema est analogue.
3 Le § 5 8 qui revient en arriere (et developpe un argument frequent dans les
consolations paiennes et chretiennes) semble etre un ajout tardif. II n'est d'ailleurs pas
en parfaite harmonie avec ce qui precede. Pourquoi ne pas attendre le bapteme
de Valentinien pour le faire echapper au mal
4 Mon. (ed. L. Spengel, III 436, 15 sq.).
5 Dans Exc. Sat. I 78, l'utilisation — probable — de ce topos est au contraire
tres breve.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 273

de Menandre l. Mais ce n'est pas la seule singularity. En effet,
le rheteur grec ne parlait pour ce point que de l'eloge du corps 2,

tandis qu'Ambroise s'etend plus longuement sur l'eloge de

l'äme (§§ 64-70) que sur l'eloge du corps (§§ 58-63). Plus important,

pour ce double eloge, Ambroise se laisse guider par
deux poemes du Cantique des Cantiques, qui celebrent la beaute
de l'epoux et de l'epouse. Une « forme biblique » se substitue
ici a l'enumeration de Menandre. Elle a l'avantage supplemental

re de fournir, sans rupture, le schema directeur du dernier
motif de YOraison funebre. Le Cantique evoque en effet la
rencontre de l'epoux et de l'epouse. Ambroise coule dans ce moule
la rencontre de Gratien et de Valentinien (§§ 71-77), dont il
decrit l'ascension vers le ciel.

Grace a ce dernier developpement, l'oraison funebre de

Valentinien s'elargit tres habilement a celle des deux freres.
Elle se termine par un plus heureux effet encore, qui me semble

typique de la maniere d'Ambroise dans ce De obitu Valentiniani.
En effet, l'adieu aux deux freres se caique sur l'adieu de Virgile
aux deux amis Nisus et Euryale (§ 78). Mais il est aussitot suivi

par un dernier adieu aux deux freres, qui, cette fois, se modele

sur 1'Elegie de David sur la mort de Saül et Jonathan (§§ 79-79 b)!
Ces deux pages epousent le style biblique en une serie de

strophes qui ont pour debut tour a tour les propos memes de

David, le tout se terminant ä nouveau par une tr£s belle inclusion.

II ne reste plus qu'a adresser a Dieu une derni&re prifere
en faveur des deux jeunes gens (§ 80).

Cette fa$on de clore son Oraison funebre par ce double adieu

est doublement originale. Tout d'abord, eile ramene le discours
de la consolation ä la deploration et a une deploration qui
exprime les sentiments memes d'Ambroise. La monodie reprend

1 Menandre demande d'ailleurs qu'on le tourne en deploration, ce qui ne sera bien
entendu pas le cas ici. C'est presque un second eloge.
2 Dans Vepitaphios, l'un des topoi de l'eloge, la physts, se divise en beaute du corps
et beautd de l'äme (ed. L. Spengel, III 420, 12-14). Mais il ne s'agit pas du tout
de la meme partie du discours.



274 YVES-MARIE DUVAL

ici le pas sur la consolation adressee... aux sceurs de Valentinien.
Toutefois, l'ev£que de Milan ne se permet cette infraction, a

la fois « formelle» et morale, que parce qu'il a David pour
garant. Ambroise etait certes trop sensible pour ne pas vibrer
ä la delicatesse de Virgile. A cote du poete paien, il place le poete
chretien, auquel il donne ä coup sür la preference. Cette utilisation

parallele de deux modeles correspond assez bien a ce que
nous a montre d'un bout a l'autre cette Oraison funebre : une
fidelite ä l'economie materielle generale 1 de la consolation
profane, ä l'interieur de laquelle cependant les « formes bibliques »

remplacent les « formes profanes » au point de modifier fonda-
mentalement le sens du discours 2. Nous avons vu egalement
Ambroise completer certains Schemas, rectifier celui qu'il trou-
vait chez Virgile 3; jamais il ne les a elimines. Cette juxtaposition
ultime du threne sur Nisus et Euryale et de 1'Elegie de Saül et

Jonathan est symbolique, et son desequilibre montre de quel
cote penche la tendance de l'orateur. Exagere-je beaucoup en
disant que 1 'Oraison fmebre de Theodose va confirmer cette
evolution en ne nous offrant plus que des formes bibliques A
vous de me le dire tout a l'heure.

III
Le De obitu Theodosii

UN DISCOURS POLITIQUE DANS LE CADRE

DE LA LITURGIE FUNERAIRE

Pour faire mieux admettre ce paradoxe et mon audace, il ne
me semble pas deplace d'utiliser la methode d'Ambroise qui
tire parti du desaccord des philosophes pour refuser toute la

1 Deploration-Eloge-Consolation-Adieu dans un eloge.
2 Ainsi de la reponse de Valentinien, qui devoile le secret de sa vie (§ 8) et intro-
duit son eloge.
3 La priere et le sacrifice de l'eucharistie, au lieu de vaines fleurs (§ 56).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 275

philosophic, quitte a lui emprunter plus qu'il ne pense. De
meme n'est-il pas difficile de montrer l'embarras des modernes
devant cette Oraison funebre. Faller se contente d'une longue
enumeration inorganisee, oü les titres de lamentatio, de laudatio

et de consolatio dissemines d'un bout a l'autre du « plan» ne
doivent pas tromper1: ils ne correspondent qu'ä quelques

pages du discours. Rozynski lui-meme, d'ordinaire si assure,
avoue sa gene: il decouvre de tres nombreuses digressions,
hesite a reconnaitre une consolation et, finalement, se decide

pour un eloge dans la tradition de ceux dont Polybe mentionne
l'usage 2. M. Mannix a repris cet examen sans aboutir ä des

conclusions bien differentes 3.

Tout n'est evidemment pas faux dans les notations que ne

peut manquer de faire celui qui a les yeux tournes vers les

modeles rhetoriques profanes. Pourtant, on ne peut pas s'empe-
cher de noter le caractere decousu qu'elles donnent a cette
Oraison frnebre. Tant qu'on n'a pas apergu le principe de composition

d'Ambroise et ses intentions profondes, on ne decouvre
bien que des elements disperses d'un discours funebre: eloge,
plus ou moins developpe, d'un certain nombre de vertus de

Theodose: sa foi (§§ 8-10), sa piete, sa misericorde (§§ 12-14),

et, beaucoup plus loin, son humilite (§ 27). L'allusion a la

liberation « des soucis du siecle » (§ 29) semble aiguiller vers le
theme des malheurs de ce monde et du bonheur de la mort.
De meme, la description des retrouvailles de Theodose avec

1 O. Faller (CSEL LXXIII), pp. 115 *-x 16*. Sur l'interet pour lc Ps. 114,
voir infra p. 276 n. 2 (fin).
2 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 110-112.
3 M. M. Mannix (ed.), Sancti Ambrosii Oratio de obitu Theodosii, with texte and

transl., Patristic Studies 9 (Washington 1924), 39-42. Elle a eu l'ingeniosite de

comparer de fa^on detaillee 1 'Oraison funebre de Theodose par Ambroise et les

Oraisons funebres de l'imperatrice Flacilla et de Melece d'Antioche par Gregoire
de Nysse. A regarder les choses d'un peu pres, on ne peut que constater des

differences et la remarquable liberte d'Ambroise par rapport ä Menandre et ä

son eleve Gregoire (ibid., 43-45). Pour Ch. Favez (Consolation Latine, 42-43), il
s'agirait plutot d'un epitaphios.



276 YVES-MARIE DUVAL

les membres de sa famille, avec Gratien et Constantin (§§ 39-40),

peut passer pour 1'application des preceptes de Menandre
visant la conclusion de la consolation 1. Enfin, au dela de la

« digression» sur la decouverte de la croix du Christ (§§ 41-49),
l'allusion, sinon ä l'lxcpopa, du moins au depart du convoi
fun£bre pour Constantinople (§§ 54-56), nous maintient, il est

vrai, dans le cadre d'un discours funebre, mais pour la raison
toute simple que nous assistons ä des funerailles et que celles-ci

supposent l'enlevement d'un corps, d'une maniere ou d'une
autre. Quant aux elements precedents, il faut chercher leur
coherence et leur organisation, non pas dans un plan fourni par
la rhetorique profane, mais dans celui que lui suggeraient les

circonstances politiques et la liturgie.
Je commence par cette derniere, car, a defaut de nous faire

aborder cette Oraison funebre par son d6but, eile nous fera
rendre compte de toute sa partie centrale et nous menera en

son cceur. Plus de trace ici de modeles « profanes». lis sont
remplaces par une « forme » empruntee ä la Bible. Certes, on a

depuis longtemps note le grand nombre des citations bibliques
de ce texte, et on a releve la place importante — « fast über
Gebühr », selon M. Schanz — reservee en particulier au Psaume

114 2. Mais cela ne suffit pas. II faut tout d'abord eviter de

projeter sur cette longue explication des cadres a priori, comme
si Ambroise suivait d'abord et avant tout une classification — ou
une serie — de vertus, qu'il illustrerait par des faits et gestes de

1 Param. (ed. L. Spengel, III 414, 16 sq.). Voir Seneque, Dial. VI (Marc.) 25;
J. Esteve-Forriol, Die Trauer- und Trostgedichte..., 147-149.
2 M. Schanz, Geschichte der römischen Literatur IV2, 352. F. Rozynski (Die Leichenreden...,

95 n. 1) note que le titre de certains manuscrits met l'accent sur ce Psaume

114. Ch. Favez (in REL 8 (1930), 86) ecrit: « L'Oraison funebre de Theodose
n'est, en grande partie, que le developpement d'un psaume ». Long developpement
sur l'inspiration biblique d'Ambroise chez M. M. Mannix (ed.), pp. 5-6, sans
attention speciale au Ps. 114. Seul O. Faller a vu (p. 115 * in fine) que ce Psaume

avait ete lu durant la ceremonie, mais il attribue ce developpement au goüt que
temoignait alors Ambroise pour l'exegese des Psaumes.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 277

Theodose et consacrerait en quelque sorte par un recours ä

l'Ecriture 1. Nous avions mis une telle methode en lumiere
dans le De excessu Satyri 12. La demarche est ici toute differente.
Elle ne consiste pas non plus ä tirer de l'Ecriture, comme dans
le De obitu Valentiniani, un prologue, une preface, qui donnerait
son sens ä une liste de vertus qui seraient ensuite envisagees
une a une pour composer le portrait de l'Empereur 3. C'est ici
le texte biblique lui-meme — et lui seul4 — qui suggere les

developpements.
« Mais, me direz-vous, les auditeurs ou les lecteurs etaient-ils

supposes connaitre si bien le Psaume 114 qu'ils aient su suivre
ce long developpement et deviner les versets qui n'etaient pas
explicitement cites » La reponse est tres facile, et je m'etonne

que la chose n'ait jamais, ä ma connaissance, ete relevee pour

1 Ainsi F. Rozynski (op. cit., 102-103): le debut du Ps. 114 vient etayer un eloge
de l'amour de Dieu chez Theodose.
2 Voir supra p. 248.
3 Voir supra p. 263.
4 Encore faut-il bien le remarquer. C'est une deuxieme condition qui n'est mal-
heureusement pas remplie par les editeurs ni par ceux qui se sont interesses a

cette oraison funebre. Une annotation aussi attentive aux allusions bibliques que
Test celle du P. Faller n'a pas releve que le developpement sur l'humilite de

Theodose, si important dans cette oraison funebre, est amene par le texte meme
du Psaume 114, 6 b. Ambroise commente la premiere partie du verset, qui declare

que le Seigneur protege les petits, en quelques phrases qui evoquent — mais,
cette fois-ci, pour le refuser (§ 26, lignes 8-12) — le theme du naufrage, des pleurs
et de la naissance. II ajoute: ipse ergo custodit paruulos [Ps. 114, 6 a] ant certe eos

qui se paruulos humili confitentur adfectu (§ 26, 13-14), avant d'enchainer: bona igitur
humilitas quae liberat periclitantes... (§ 27, 1). U n'y a pas lä une fausse cheville ni
un hiatus dans 1'expose. Le Psaume 114, 6 b declare: «Je me suis humilie et II
m'a sauve». L'allusion ä la liberation renvoie au Ps. 114, 4 b, qui a ete commente
un peu plus haut (§ 24, 3); mais celle qui est faite ä deux reprises ä l'humilite
n'a pas d'autre origine que ce verset 6 b, de sorte qu'apres avoir commente le
verset 6 ä la fin du § 26 et dans le § 27, Ambroise peut passer, dans les §§ 28-29,
ä l'explication de trois elements du verset 7, etc. On est loin du decousu que l'on
croit decouvrir dans ces pages. La Vulgate traduit le Ps. 114, 6 b: Humiliatus
sum et liberauit me, mais le texte d'Ambroise (v.g. In Psalm. 118, 10, 30; 12, 6;
14, 21) est Humiliatus sum et saluum me fecit, ce qui correspond au £t<xtoiv
vsxl äacocev ps des Septante. De meme Hier. Tract, de Ps. 114, 6.



278 YVES-MARIE DUVAL

ce qu'elle est1. Le Psaume 114 avait certainement ete lu, de

fagon tout ordinaire, lors de 1'office au cours duquel cette
Oraison funebre a ete prononcee. Les Constitutions apostoliques,

auxquelles nous aurons recours pour un autre point, citent le

verset 7 du Psaume 114 parmi les prieres et psaumes des fune-
railles 2. La prescription est confirmee par Jean Chrysostome
qui, a plusieurs reprises, declare que le Psaume 114 est chante
lors des funerailles 3.

On comprend mieux des lors la maniere dont est introduit
ce Psaume 114 au § 17: unde pulchre psalmista dixit: Dilexi
quoniam audiet dominus uocem orationis meae [Pr. 114, 1]. In quo

psalmo, dum legitur, uelut ipsum Theodosium loquentem audiuimus.
Les deux verbes legtur, audiuimus, ne laissent aucun doute sur
la presence de ce Psaume dans la liturgie funeraire de Milan 4.

Cependant, la vraie cle de tout le developpement qui va suivre
et que l'on peut taxer d'accommodatice est fournie par les

regies et le vocabulaire de l'exegese — profane ou sacree,
indistinctement. Chacun sait qu'il faut chercher qui est la

personne qui parle, quel est le npoaomov. Or, depuis Origene,
les exegetes s'accordent ä reconnaitre que la principale difficulte
des Psaumes est dans la determination du 7tp6cw7rov 5. Dans le

cas present, Ambroise renforce et attenue a la fois son
identification. II commence par souligner la justesse (pulchre) de la

persona Theodosii qu'il decouvre derriere ces propos, puis restreint

1 Sur l'explication de Faller, voir supra p. 276 n. 2 (fin).
2 Constitutions Apostoliques VI 30, 3 (in PG I 989 A-B; ed. F.-X. Funk, I 381,
15-16).
3 Jean Chrysostome, Pan. Bern. 3 (in PG L 634); Horn. 31 in Mt. 3 (in PG LVII
374 B-C); Horn. 4 in Heb. 5 (in PG LXIII 43 D); etc.
4 Je ne puis m'arreter ici ä l'interpretation de ce Ps. 114 ni ä ses sources.
5 Voir, par ex., Hier. Tract de Ps. 80, 8: Prophetae et psalmi ideo obscuri sunt, quoniam
subito, cum nescis, persona mutator; ou Ambr. In Psalm. 43, 68: Quid est quod interdum

ex persona unius, interdum ex persona plurimorum psalmus hie dicitur? ; In Psalm. 118,

14, 21, qui concerne justement le Psaume 114, 6.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 279

d'un uelut qui marque bien les limites de cette assimilation.
Celles-ci permettent par le fait meme a Ambroise de prononcer
lui aussi ce Psaume aux §§ 33-37, avant de comparer le Psaume

114 — psaume de la perfection — et le Psaume 14 — psaume
du progres 1.

Invoquera-t-on, pour expliquer cette « digression », l'amour
d'Ambroise pour les chiffres et pour leurs correspondances Ce

serait faire erreur, me semble-t-il. Ambroise declare explicite-
ment que «plus haut, dans le Psaume 14, il etait question du

perfectionnement de l'homme» 2. Certes, on cherche vainement
dans ce qui precede un tel developpement et on serait pret ä

souscrire ä la note de Faller qui voit dans le supra une allusion
ä un passage anterieur du Psautier lui-meme3. Pourtant,
YOraison fUnehre de Theodose, comme Faller lui-meme l'a releve

avec pertinence, s'ouvre par une allusion au Psaume 14, 1 4.

Cela serait insuffisant si nous n'avions pas la premiere oraison
funebre d'Ambroise pour nous dire que ce psaume avait ete
lu aux funerailles de Satyrus 5, de fagon tout ä fait ordinaire 6.

Sans doute l'avait-il ete egalement aux funerailles de Theodose.
Le reperage d'autres textes bibliques appartenant ä la liturgie

des funerailles permet de mieux comprendre certains develop-

1 Obit. Tbeod. 37, lignes 9-38. Meme enseignement chez Jerome dans un sermon
prononce devant des catechumenes au debut du Careme {Tract, de Ps. 14). L'ensem-
ble vient d'Origene.
2 Obit.Tbeod. 37, 10-11: Denique supra in quarto decimo psalmo perfectionem hominis

accepimtts...
3 O. Faller, ad loc.: « supra: seil, in eodem libro Psalmorum ».

* Obit. Tbeod. 2, 1: Et ille quidem abiit sibi regnumque non deposuit sed mutauit, in
tabernacula Christi iure pietatis adscitus...
5 Exc. Sat. I 61: hodie quoque per uocem lectoris... Suit, comme nous l'avons dit
supra p. 248, un centon des Ps. 23 et 14.
6 Agnosco oraculum declare Ambroise. Quod enim nulla ordinauit dispositio, Spiritus
reuelauit {Exc. Sat. 161, 9-10). C'est la maniere ordinaire d'Ambroise pour signaler
un texte impose par la liturgie, en dehors de tout choix personnel.



YVES-MARIE DUVAL

pements d'Ambroise 1 et de ne pas voir dans ces recours ä

l'Ecriture un simple ornement ou une christianisation de

themes profanes. II en est sans doute qui nous echappent.
Aucun, cependant, n'a joue dans les deux premieres Oraisons

furiebres le role du Psaume 114 dans le De obitu Theodosii. Ce

recours a la liturgie ordinaire est plein d'enseignements. Le

propre frere d'Ambroise, Theodose, l'Empereur victorieux,
n'ont nullement eu droit a une liturgie « speciale ». Us ont ete

traites comme de simples chretiens, qu'ils etaient eminemment.
L'affirmation vaut probablement pour un autre element qui
tient une place importante dans le cadre comme dans la composition

de cette Oraison funebre: le service du quarantieme jour.
Ce theme rend compte de deux developpements qui se situent

aux deux extremites du texte et qui prennent une valeur depas-
sant le simple contexte liturgique dans lequel il faut commencer

par le situer. Au tout debut de son discours, Ambroise justifie
en effet la ceremonie qui est en train de se derouler quarante
jours apres la mort de Theodose en invoquant le delai de

quarante jours des funerailles de Jacob. Que le texte bebreu

parle, non de funerailles, mais d'embaumement, ne doit pas
faire penser trop vite que ce texte a ete choisi en la circonstance

par Ambroise — pour justifier a posteriori une ceremonie excep-
tionnelle — et encore moins que le delai de quarante jours,
dont nous savons qu'il est le temps normal de l'embaumement2,
etait necessaire pour une depouille qui allait quitter Milan pour
Constantinople. Les situations de la Genese et de la fin du IVe
siecle offrent certes d'etroites ressemblances, dans la mesure

1 Ainsi Sap. 4, 7 present en Obit. Valent. 51; Sap. 4, 11 present en Exc. Sat. I 30
et Obit. Valent. 57 appartiennent-ils ä une lecture attestee chez Augustin: A.-M.
La Bonnardiere, Biblia Angustiniana: Ancien Testament. Le Livre de la Sagesse

(Paris 1970), 75-78. Le IVe Esdras est lu Iors des funerailles de Satyrus (Exc. Sat.
1 64-69 ; supra pp. 245-246), ainsi que le Ps. 86, 5 (Ext. Sat. I 11).
2 Sur le texte hebreu, le texte grec et les traductions latines de Gen. 50, 2, voir la

note de L. Canet en appendice (pp. 294-298) ä F. Cumont, « La triple commemoration

des morts », in CRAI 1918, 278-294. Pour Deut. 34, 8, voir J. Ziegler,
«Die Peregrinatio Aetheriae und die Hl. Schrift», in Biblica 12 (1931), 172 sq.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 28l

oü, de part et d'autre, le corps devra faire un long voyage avant
d'etre inhume, l'un en Palestine, l'autre ä Constantinople. Nous
savons toutefois que ce service des quarante jours etait, pour
des inhumations sur place, habituel dans plusieurs regions
d'Orient4, meme si certains predicateurs se sont eleves contre la

longueur de ce deuil2. Le delai des quarante jours — plutot que
celui de trente jours connu a Rome — aurait-il ete impose ä

Ambroise par l'usage de Constantinople 3, ou appartenait-il ä

la liturgie milanaise Apres d'autres 4, je pencherais plutot pour
la seconde hypothese. En tout cas — et nous revenons ä la

composition de cette Oraison funebre —, Ambroise n'a tres
vraisemblablement pas choisi ce parallele, dont il sera amene
a montrer qu'il est boiteux...

En effet, dans ce meme debut oü il rapproche la ceremonie

qui se deroule a Milan des funerailles faites ä Jacob sur l'ordre
de son fils bien-aime Joseph, Ambroise decouvre dans les

patriarches les modeles de Theodose et d'Honorius. Le pere,
nouveau Jacob, a «supplante» les tyrans et les idoles (§ 4).
Honorius n'est autre que Joseph. Or, a 1'extreme fin de VOraison

funebre, au moment oü le corps va quitter Milan pour
Constantinople, Ambroise evoque a nouveau le transport du

corps de Joseph jusqu'en Palestine, accompagne par Joseph (§ 54).

Pourtant, ä cause des devoirs de sa charge, Honorius ne peut,
comme Joseph, accompagner si loin le corps de son pere.
L'orateur l'explique au jeune homme qui pleure (§ 55). II
l'engage a prendre en main le pouvoir que son pere lui a laisse

1 Constitutions Apostoliques VIII 42, 3 (in PG I 1146-1147; ed. F.-X. Funk, I 552);
Palladius, Hist. Laus. 21, 15; Peregr. Aeth. 10,4; etc. Voir E. Freistedt, Alt-
christliche Totengedächtnistage und ihre Beziehung xfim Jenseitsglauhen im Totenkultus der

Antike (Münster/West. 1928).
2 Jean Chrysostome, Pan. Bern. 3 (in PG L 634).
3 L'usage du quarantieme jour y est atteste par la Vie de Melanie 5 6, oü la voyageuse
a dü se plier ä la liturgie locale.
4 L. Canet, F. Cumont, E. Freistedt. Fr. Dölger (« Unterbrechung der Trauer am

Sonntag. Festtaghleid statt Trauerkleid», in Antike und Christentum 5 (1936), 69)

a mis en valeur le temoignage de Jeröme, Epist. 118, 4.



282 YVES-MARIE DUVAL

et que « le Seigneur a confirme» (§55, ligne 9), ce qui suppose
qu'il demeure ä Milan. II est probable que le texte biblique
avait ete lu — lectio (§ 3) — et que cette lecture appartenait a
la liturgie ordinaire de 1'office du quarantieme jour. Ambroise
s'est soumis ä ce cadre liturgique. Cela ne l'a pas empeche de

l'inflechir quelque peu 1 et, comme nous allons le voir, d'utiliser
a ses fins les paroles de l'Ecriture.

Apres avoir rendu compte du centre de cette Oraison funebre,

puis de ses deux extremites, il reste a montrer comment s'arti-
culent, de part et d'autre du centre, les deux parties symetriques
qui s'adressent la premiere ä l'entourage d'Honorius, et en

particulier a l'armee, la seconde a Honorius lui-meme. La
premiere a ete introduite par l'evocation des derniers moments de

Jacob. Celui-ci avant de mourir a beni son fils, a demande

pour lui l'aide de Dieu (§ 4, lignes 2 sq.), et lui a promis toute
sorte de benediction. II n'est pas necessaire qu'Ambroise
applique explicitement ces propos a Honorius. Bien au contraire,
il declare que l'Empereur n'a pas laisse de testament ecrit.

Mais l'eveque se fait le defenseur de la volonte de Theodose
contre une double menace, civile et militaire. Aupres de l'entourage

d'Honorius, il maintient la validite des promesses faites

par Theodose ä son peuple (§ 4, ligne 13 - § 5). Aupres de

l'armee victorieuse, fiere de sa puissance, Ambroise fait valoir
que la victoire contre Eugene a ete acquise en realite par la
seule foi de Theodose et que celui-ci continue ä proteger ses

soldats en protegeant ses enfants 2. « La foi de Theodose a fait
votre victoire », dit-il aux soldats. « Que votre fidelite fasse la

force de ses fils» (§ 8). Et l'eloge de la foi-fidelite est bien
davantage destine ä convaincre les soldats et ä les rappeler ä

1 II n'est que d'examiner les modifications et les coupures qu'Ambroise introduit
dans sa citation de Gen. 49, 25 sq. en Obit. Tbeod. 4, 2-5.
2 Le theme a ete annonce des la fin du § 2: Non sunt destituti [Arcadius et Honorius]
quibus Christi adquisiuit [Theodosius] gratiam et exercitus fidemi cid documento fait
Deum fauere pietati ultoremque esse perfidiae.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 283

leurs devoirs qu'a magnifier Theodose lui-meme (§§ 8-11).
C'est a l'Ecriture qu'il laisse ce soin en citant un texte des

Proverbes qui vante l'homme faisant preuve de foi et de mise-
ricorde (§ 8). Ambroise s'attache surtout a donner des preuves
de la bonte de Theodose; mais, une fois encore, la pointe de

tout ce developpement n'est pas tant de faire l'eloge de Theodose

que de montrer que ces qualites se sont acquis les faveurs de

Dieu, par consequent la protection divine sur ses enfants: « Qui
done doutera», declare-t-il ä la fin d'une serie d'exemples,
« que Theodose sera d'une tres grande protection pour ses fils

aupres du Seigneur?» (§ 15). Et, un peu plus loin, apres avoir
cite l'exemple de rois de Juda arrives tres jeunes au pouvoir
et qui Font conserve grace a leur foi en Dieu et malgre leur
ascendance mauvaise, Ambroise declare: « Theodose, lui, etait
rempli de la crainte de Dieu, rempli de misericorde. Nous

esperons qu'il sera le defenseur de ses enfants aupres du Christ,
si le Seigneur est propice aux affaires humaines» (§ 16). Cette

assurance s'accompagne d'un rappel des qualites vantees par
l'Ecriture et qu'a pratiquees Theodose, en particulier la misericorde

qui n'est qu'une forme de l'amour. Le Psaume 114 peut
eclater avec son dilexi

On a vu la place qu'il occupe au centre de ce discours
(§§ I7"32)- Chose jamais vue dans la litterature profane — oü les

citations poetiques ont valeur d'ornement ou d'autorite —, c'est
ici l'äme de Theodose qui prononce les paroles de David, en
revelant les secrets de sa vie avec Dieu. Ambroise les explicite
en decouvrant les motifs religieux de plusieurs evenements

politiques recents. II s'adresse egalement de maniere directe ä

son auditoire en une serie de prolongements homiletiques; puis
il reprend de fagon plus personnelle les paroles du Psaume en
leur faisant exprimer cette fois-ci ses propres sentiments a

l'egard de Theodose (§§ 33-38), son chagrin de le voir parti,
son assurance de le savoir avec Dieu et avec ses proches,
puisqu'il a atteint la perfection de la charite dont parle le
Psaume 114.



284 YVES-MARIE DUVAL

Ce double mouvement de peine et de confiance qui nous
ramenait ä l'oraison funebre entraine en realite Ambroise dans

un dernier developpement, qui est politique autant que reli-
gieux, ou, si l'on veut, qui enonce les conditions religieuses et
morales d'un bon gouvernement politique. Car, si l'on regarde
bien le tableau des retrouvailles de Theodose avec Gratien,
avec les membres de sa famille, avec Constantin (§§ 39-40), on
ne sera pas sans apercevoir que ce n'est pas tant le bonheur de

la rencontre qui est souligne que les qualites chretiennes de

tous ces etres qui viennent se grouper autour de Theodose.
Gratien et Theodose « se rejouissent d'avoir fait, l'un et l'autre,
preuve de misericorde» (§ 39, ligne 5). Theodose « ne regne
vraiment que maintenant qu'il est dans le Royaume du Seigneur
Jesus» (§ 40, lignes 1-2), qu'il a toujours servi. La dynastie
constantinienne, celle de Valentinien ou Gratien, celle de

Theodose trouvent l'explication et la condition de leur
puissance dans la soumission au « frein» de la foi et de la morale
chretienne symbolise par ce clou de la Croix dont Helene a fait
le mors du cheval imperial (§§ 41-50). «Digression!» a-t-on
dit; «Piece rapportee! »h S'il y a «piece rapportee», je la

restreindrais pour ma part au strict recit de la decouverte de la

croix (§§ 41-49); car, des avant ce recit, Ambroise a evoque
ce «frein» (§ 40, ligne 12), sur lequel il va s'etendre (§ 50,

lignes 1 sq.) apres le recit de la decouverte de la croix. On
pourrait done, ä la rigueur, extraire ce morceau 2. Mais je ne
le ferais qu'a regret, car cet eloge d'une fille d'auberge me parait
bien situe dans cette Oraison funebre qui ne tient aucun compte
des valeurs terrestres. Quel mepris des « merites» de la race
chez cet aristocrate et quelle audace fulgurante de rapprocher

1 Sur la bibliographique ancienne, voir Ch. Favez, « L'6pisode de l'invention de

la Croix dans l'Oraison funebre de Theodose», in REE 10 (1932), 423-429,
repris dans Consolation latine, 180-188. Favez a bien vu l'importance politique de

ces pages (pp. 426-427 pp. 185-187).
2 Le « frein » est egalement evoque au § 47, 9-10.



ORAISONS FUN&BRES DE SAINT AMBROISE 285

Helene, le temoin de la Resurrection du Christ, de Marie, le
temoin de l'Incarnationl, Helene, la mere des Empereurs,
comme Marie etait celle du Christ; Helene et Marie en face

d'Eve la malheureuse mere des vivants !2 Avant de sourire
— aujourd'hui — de ces rapprochements, il faudrait les replacer
dans la theologie politique — partout presente dans ce texte —
d'Ambroise, ou ils se justifient sans peine: Constantin a ouvert
une £re nouvelle, celle d'un Empire soumis aux lois du Christ
et non plus ä la puissance ni ä la passion effrenees. Le clou de la
Croix sur le diademe, le clou de la Croix devenu mors du cheval

imperial symbolisent et rappellent cette double exigence (§ 50,

lignes 1-4). Ambroise n'a pas besoin de preciser davantage sa

pensee pour qu'Honorius en decouvre les lemons. Ce n'est
certainement pas par hasard, cependant, que les deux exemples
d'empereurs depraves qui soient cites soient justement ceux de

deux jeunes empereurs, Neron et Caligula (§ 50, lignes 4-6)!
A Honorius, Ambroise donne au contraire comme modeles
Gratien et Theodose, qui ont su «porter un joug pesant des

leur jeunesse» (§ 52, lignes 11 sq.). Nous retrouvons le texte
de Jeremie qui avait introduit l'eloge de Valentinien II dans
1 'Oraison funebre de ce prince 3. II sert ici de conclusion. Mais il
est aussi un programme pour le jeune Honorius.

La plasticite des textes bibliques n'a d'egale que celle

qu'Ambroise confere aux cadres ou aux themes profanes. Car

il serait errone de dire qu'il n'y a aucune trace d'un cadre rheto-
rique et moins encore aucune volonte de la part d'Ambroise de

se plier aux devoirs et aux joies de l'affection. La savante
construction que j'ai essaye de mettre en lumiere pourrait, avec ses

symetries et ses embrassements, sembler reveler le calcul d'une
tete froide. En realite, quelle emotion tout au long de ce dis-

1 Obit. Theod. 44, et en particulier lignes 7 sq.; 46, lignes 9 sq.
3 Obit. Theod. 47, 4: Visitata est Maria ut Emm liberaret; uisitata est Helena ut
redimerentur imperatores.
3 Obit. Valent. 9; supra p. 263.



286 YVES-MARIE DUVAL

cours! N'est-il pas significatif que le seul endroit ou Ambroise
eclaire sa demarche soit celui ou il avoue qu'il prolonge son
discours pour se « consoler» (§ 35)? C'est la le seul emploi de

solari dans cette Oraison funebre. La consolation ne provient plus
desormais d'une ratiocination et d'un appel a des arguments
destines ä convaincre ou a charmer la raison. Elle est dans le

tableau d'une vie ou Ambroise decouvre l'imitation de Jesus.
Theodose, nouveau David par ses fautes, s'est montre egale-
ment un nouveau David par son humilite. On comprend que
l'orateur ait mis dans la bouche de l'Empereur chretien un
poeme d'un roi selon le cceur de Dieu, et qu'il ait fait de cette
priere de l'Eglise l'essentiel de son Oraison funebre. La « forme»
chretienne exclut tout recours ä une « forme » profane, paienne,
de meme qu'il n'y a pas de compromis possible entre l'ideal
de l'empereur chretien et celui d'un ou des empereurs paiens L

CONCLUSION

Avant de conclure cette etude, je voudrais dire que, si, dans
le cadre de ces Entretiens sur les « genres litteraires», j'ai la
conviction de fournir un eclairage quelque peu nouveau de ces

oraisons funebres, j'ai la conscience non moins nette de ne pas
avoir epuise leurs richesses proprement «litteraires ». En tout

1 Dans ce De obitu Theodosii, on n'a releve que quatre allusions ä des realites ou
ä des textes paiens. Trois figurent dans la page oü Ambroise, ä l'adresse d'Hono-
rius, oppose ä Gratien et Theodose les figures de Neron et Caligula d'une part
(§ 50, ligne 5), celle de Julien d'autre part (§ 51,13 sq.). Les deux premiers ont ete
les esclaves de leur libido, et Ambroise cite ä leur propos la condamnation portee
par Salluste dans la preface de son Catilina contre ceux qui se ravalent au niveau
de la bete (§ 51, lignes 6 sq.: Catil. 1, 1). Quant a Julien, plutöt qu'ä Dieu, il
s'est livre ä la philosophie (§ 51, 13-15). Or, Ambroise l'a laisse entendre dans un
quatrieme endroit ou il a condamne les philosophes qui permettaient la colere
(§ 14, 1-3), il n'y a pas d'accord possible entre la philosophie et Dieu. L'exclusion
de la rhetorique et des « valeurs » qu'elle vante en decoule comme une consequence
ineluctable.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 287

cas, meme si la mise en evidence de ma «these » m'a, dans le

cadre restreint de cette etude, amene a privilegier certains

aspects de ces oraisons funebres, je n'ai nullement 1'intention
de diminuer la dette qu'Ambroise a contractee a l'egard de la

rhetorique, meme lorsqu'il la refuse, ni ä l'egard des topoi de

la consolation, meme lorsqu'il en change le contenu ou le sens.

II y aurait egalement a montrer comment ces oraisons funebres

sont riches de tout ce qu'elles taisent ou negligent de leurs
modeles profanes. Aucune d'entre elles n'a, par exemple,
recouru aux topoi de la naissance, de la famille ou de l'education h

Encore moins est-il question des qualites militaires de Theodose 2.

Celui-ci n'apparait que comme un serviteur de Dieu, comme les

autres hommes, dans cette ceremonie qui est d'abord un office

religieux ordinaire, meme si les circonstances historiques ou
politiques sont exceptionnelles et ne peuvent etre negligees 3.

1 Jerdme refuse explicitement ces topoi lorsqu'il parle de Nepotien, qui n'etait
sans doute pas de grande famille (Epist. 60, 8); il en traite par pretention au sujet
de Fabiola (Epist. 77, 2) ou de Marcella (Epist. 127, 1), mais il ne se prive pas de
les developper au sujet de Blesilla (Epist. 39, 1) et surtout de Paula (Epist. 108,
3-4). Gregoire de Nazianze, ä l'occasion de la mort de son frere Cesaire, vante
sa propre famille (Or. VII 2-3). Ambroise reste muet sur la sienne et, des deux

empereurs, ne veut envisager que leur personne et meme leurs dernieres annees.
L'allusion ä la jeunesse de Theodose (§ 53, lignes 4 sq.) ne l'entraine pas ä parier
de son pere, dont la mort chretienne a fait 1'admiration d'Orose (Hist. VII 33, 7).
2 Cette omission etonne, scandalise un certain nombre d'historiens, qui songent
au Panegyrique de Pacatus, mais contestent quelquefois par ailleurs la valeur
militaire de Theodose... Ambroise ne fait allusion ä la Riviere froide que pour
y voir le fruit de la fides de Theodose. C'est la these que devait presenter le
Panegyrique d'un autre Aquitain et connaissance d'Ambroise, Paulin de Nole, d'apres
ce que lui-meme et Gennade de Marseille disent de cet ecrit. A propos de son
influence sur Rufin d'Aquilee, qu'Augustin suit et modifie dans Cite de Dieu V 26,

voir mon « Eloge de Theodose dans la Cite de Dieu (V 26, 1). Sa place, son sens

et ses sources», in Rechercbes Augustiniennes 4 (1966), 135-179, et particulierement
153 sq.; 169 n. 123; 171-175.
3 Ainsi des circonstances de la mort de Valentinien et de la situation ambigue
dans laquelle se trouvaient Ambroise et l'ltalie; ainsi de la situation « constitu-
tionnelle » ä la mort de Theodose. Pour la mort de Satyrus, voir supra pp. 243-244.



288 YVES-MARIE DUVAL

En attirant l'attention sur le cadre liturgique et sur ces

« formes » bibliques, il me semble que l'on rend compte davan-

tage de ces textes qui ont tout d'abord ete prononces dans le

cadre d'un office religieux et qui supposent toute une serie de

lectures et de chants. Les oraisons funebres chretiennes, «

profanes » dans leur origine, se sont trouvees inserees dans un
cadre religieux qui a reagi sur elles. On le constate beaucoup
mieux chez Ambroise que chez Gregoire de Nysse, ou le

discours demeure une emSeimeme lorsqu'il concerne
Melece. Mais il s'est trouve, chez Ambroise, que la culture
litteraire et philosophique s'est, ä l'occasion de ce genre litte-
raire et de son contenu, trouvee confrontee avec une question
beaucoup plus vaste et fondamentale: celle de la verite revelee

et de son expression.
Nous avons eu plusieurs fois l'occasion de noter, et des les

deux Discours consacres ä Satyrus, qu'Ambroise revendiquait
pour l'Ecriture l'origine de telle definition philosophique de la

prudence 1, de tel aphorisme sur le malheur de la naissance 2.

Pour Ambroise, la verite biblique est toujours ä la fois ante-
rieure et superieure aux maximes des philosophes. Mais on peut
dire que cet a priori ne se limite pas au domaine notionnel.
L'eveque peut de temps ä autre se moquer des regies rheto-
riques de la composition 3 et declarer qu'il prefere ä Pars les

exempla des patriarches; on sent et on s'apergoit que ce problbme
de l'esthetique de la Bible l'a preoccupe et qu'il y a reflechi4,
ne serait-ce que pour repondre aux critiques paiennes. «Nos
adversaires disent», ecrit-il, « que nos ecrivains n'ont pas res-

pecte les rbgles de l'art. Nous non plus ne le pretendons. En

1 Exc. Sat. I 42, 6 sq.
2 Exc. Sat. II 30, 1-3. Voir p. 256.
3 Voir, par ex., De officiis ministrorum I 116.

4 Voir, par ex., les considerations sur le style «historique» de Luc: In Luc.,
Prol. 1-5.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 289

effet, ils n'ont pas ecrit selon les regies de l'art, mais selon la

grace qui depasse tout art. Iis ont en effet ecrit ce que l'Esprit
Saint leur donnait a dire. Cependant, ceux qui ont mis par
ecrit les regies de l'art, ont trouve cet art dans les ecrits de nos
ecrivains, et c'est de la qu'ils ont tire leurs manuels et leurs

regies» (Epist. 8, i). Ambroise appuie cette affirmation, a

premiere vue si surprenante, par un exemple qui le montre
surtout preoccupe, en fait, de retrouver dans un texte biblique
de seconde importance les classifications et les categories rheto-
riques et philosophiques h Le fait est doublement revelateur.
II nous montre tout d'abord Ambroise a l'affüt de ces « parentis»,

qu'il fait toujours jouer dans le meme sens. Les « formes

bibliques» que nous avons decouvertes dans ses oraisons
funbbres ne relevent pas toutes de la seule liturgie. Lorsqu'Am-
broise substitue les eloges du Cantique des Cantiques a l'eloge
propose par Menandre, lorsqu'il juxtapose les adieux de Virgile
a Nisus et Euryale et 1'Elegie de David sur la mort de Saül et

Jonathan, ou lorsqu'il passe du threne prevu par la rhetorique
aux Threnes de Jeremie, il ne fait pas de doute — meme s'il
n'en dit pas un mot — qu'il a ete conscient des ressemblances
des genres. Certains Psaumes pouvaient convenir de la meme
fa$on a l'eloge ou a la deploration, aux apotheoses et aux
ascensions de l'äme. Nous connaissons trop mal cette liturgie
et son histoire pour pouvoir assister ä sa constitution et deceler

son eventuelle evolution. En ce qui concerne Ambroise, en

tout cas, je ne pense pas que l'on puisse parier reellement
d'evolution, meme si nos trois oraisons funebres sont tres
differentes, meme si elles s'echelonnent, comme je l'ai rappele,
sur deux decennies. Un appel aux deux Lettres 15, de 382-383,

1 Cette Lettre 8, 2 s'appuie en effet sur Philon, De fuga et invent. 135.



290 YVES-MARIE DUVAL

et 39, de date indeterminable \ montrerait un certain nombre de

constantes d'un bout a l'autre de la carriere ecclesiastique
d'Ambroise. La philosophie ou la rhetorique ne sont pas pro-
gressivement evacuees par la Bible. Des ses premiers ecrits,
Ambroise affirme que ce que celles-ci contiennent de bon
provient de la Bible et n'a done pas a etre elimine ni justifie 2.

Les premisses sont assurement fausses. II faut bien voir que
cette erreur entraine aussi des consequences sur le plan esthe-

tique. Elles ne sont pas, en ce domaine, propres ä Ambroise.
Lorsque Jerome rapproche par exemple David d'Horace ou
lorsqu'il aborde le livre de Job avec les categories de la rhetorique

classique 3, il est douteux qu'il puisse rendre veritablement

compte de l'originalite de David ou de Job 4. II en sera de meme
lorsqu'Augustin isolera chez saint Paul et chez Amos des exem-
ples d'eloquence Selon le modele profane 5. Vouloir ä tout prix
retrouver Yars greco-romaine dans un texte biblique risquait de

1 La Lettre 15 developpe Phil. 1, 23 (§ 3) en un sens analogue ä Exc. Sat. II 41-42,
mais aussi le Ps. 54, 8 (§ 3), comme Obit. Theod. 29 ddveloppera le Ps. 54, 7, le
Ps. 47, 9 (§ 4) et Bar. 3, 24-25 (§ 4) comme Obit. Theod. 1 et 52; YEpist. 39, entre
autres, juxtapose le topos de la destruction des villes (§ 3), dejä present dans la
Lettre de Sulpicius ä Ciceron, ä un developpement sur la « connaissance selon
la chair» et la connaissance selon l'esprit d'apres 2 Cor. 5, 16, apres avoir pris
en compte le desideriam de Faustinus pour sa sceur, dont il ne met pas en doute
les merites et la foi (§ 5). C'etait la situation et les sentiments d'Ambroise au
moment de la mort de Satyrus. La date de cette lettre, malgre J. R. Palanque
(Saint A.mbroise etVEmpire romain (Paris 1933), 550), ne peut etre determinee.
2 On voit done que, pour Ambroise, les richesses profanes sont toujours un
emprunt aux richesses de la Bible ou leur degradation. II ne voudrait done pas
parier, comme je l'ai fait plus haut, de « sacralisation» du profane (voir supra

p. 247). Mais le cheminement psychologique est bien celui-la.
3 Hier. Praefatio in librum lob ex hebraeo (in PL XXVIII 1081-1082).
4 J'ai montre le meme desir de mettre la Bible au goüt de l'epoque dans « Saint
Cyprien et le roi de Ninive dans l'In Ionam de Jerome. La conversion des lettres
ä la fin du IVe siecle», in Epektasis. Melanges J. Danielou (Paris 1972), 551-570,
et particulierement 567-569.
5 Aug. Doctr. christ. IV 6, 9-7, 21. Celui-ci revient d'ailleurs ä l'affirmation d'Ambroise

: Neque enim haec hnmana industria composita, sed diuina mente simifnsa et sapienter
et eloquenter... (§ 21).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 291

rendre aveugle ä l'esthetique veritable et multiple de la Bible.
On sera moins severe pour une telle attitude en relevant que
cette erreur a ete, mutatis mutandis, celle meme des critiques
modernes qui ont trop etudie les oraisons funebres d'Ambroise
en projetant sur elles les cadres classiques. On y verra le signe
de l'importance que conservent ä l'epoque les genres litteraires,
quels qu'ils soient. On constatera aussi que ces ecrivains et
Ambroise en particulier ont, par mimetisme biblique, modifie,
distendu ces cadres, de sorte qu'il y a davantage dans leur
pratique que dans leur theorie. Ce n'est pas chose unique dans

l'histoire de la litterature. C'est aussi la faiblesse des

classifications, quelles qu'elles soient, puisque, depuis Pascal au moins,
nous savons que la veritable eloquence se moque de l'eloquence...



292 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Fontaine: La triade oratoire ambrosienne d'Yves-Marie Duval
repond ä la triade hagiographique hieronymienne de M. Fuhrmann:
ces deux etudes « cinetiques » montrent le mouvement de la creation
litteraire ä travers trois « epreuves » successives d'un meme genre,
dues ä un meme auteur. Elles illustrent ainsi in vivo l'idee que le

grand ecrivain est celui qui remodele un genre litteraire, et en modifie

plus ou moins profondement le profil general par les mutations

que sa creation personnelle lui fait accomplir: il le fapnne d neuf, et

il en propose de nouveaux modeles.

Mais la situation de la triade ambrosienne represente un cas

extreme, en ce sens que le genre de 1'oraison funebre prend naissance

au cceur meme de la liturgie chretienne, entre ces deux autres prises
de parole que sont la lecture des textes sacres et l'hymnodie. Arrive
au terme de sa maturation ambrosienne, avec YOraison funebre de

Theodose, il coincide finalement avec une espece particuliere du genre
specifiquement chretien de l'homelie, qui est exegetique et parene-
tique tout ä la fois: en l'occurrence un sermon qui commente le

Psaume 114 afin d'en tirer des legons pratiques pour l'auditoire de

la Cour, et, plus particulierement, pour l'etat-major imperial et le

jeune Honorius. La nature singuliere de cette predication lui permet
de prendre ses distances avec ses modeles et ses antecedents antiques;
mais eile lui impose aussi, puisqu'il s'agit de se faire comprendre
efficacement d'un auditoire officiel, ou se melent aux chretiens des

convertis de fraiche date et des lettres attaches aux langages des

lettres antiques, de ne pas abandonner totalement le recours aux
souvenirs profanes (p. ex. virgiliens). Paradoxalement, comme

naguere dans l'apologetique, c'est done ici la preoccupation de

Fefficacite pastorale qui limite une christianisation totale des themes

et de l'expression ä tous ses niveaux.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 293

M. Duval: Je souscris ä votre premier point, parce que je puis
le verifier: Ambroise est bei et bien devenu un modele, et on peut
suivre son influence de saint Jerome ä saint Bernard, pour ne parier

que de litterature latine. Je voudrais en revanche preciser que si

j'accepte pour le De obitu Theodosii le terme de cas-limite (peut-etre
faudrait-il meme parier de mutation), je me suis refuse ä parier
devolution consciente continue. Les trois Oraisons funebres ont ete

prononcees dans des circonstances dramatiques, mais trop diffe-

rentes les unes des autres pour que les trois textes soient pleinement
comparables. J'ai au contraire insiste sur le fait que la theorie du

larcin est affirmee sur le plan doctrinal des le De excessu fratris Satyri

(378), avant d'etre utilisee sur le plan litteraire dans le De obitu

Valentiniani (392). Malheureusement, nous ne connaissons la date

ni de la Lettre 8, qui en dresse la constatation, sur le plan litteraire,
ni de la Lettre 39, qui recourt ä la fois ä la tradition profane et ä

l'enseignement chretien. II faut done etre tres prudent.

M. Herzog: Das Auftreten der von Y.-Ivl. Duval beschriebenen

biblischen Formen lässt sich als eine zunehmende Durchdringung,
Eroberung literarischer Konventionen durch biblische Darstellungsweisen

deuten. Duval spricht von « mimetisme biblique» — dies

würde die Perspektive des Autors betreffen; objektiv könnte man

von dem im 4. Jh. sichtbar werdenden enormen literarischen
Potential der Bibel sprechen. Den Prozess. dieser Integration in die

Literatur kann man durchaus in den von Duval vorgestellten Formtypen

verfolgen; er sprengt zunehmend die Balance zwischen

«rhetorischen» Formen und biblischen «Inhalten». — Diese

überzeugenden Beobachtungen geben Anlass, ein Forschungsproblem

und eine Frage zu äussern. Der Prozess des Eindringens der

Bibel in literarische Formen ist nämlich die Kehrseite des grossen
Vorgangs, der für die lateinische Literatur des 4. Jh. entscheidend

sein dürfte: die Gewinnung der lateinischen Bibel als Literatur.
Ich frage mich ferner, ob, wie es Duval am Beispiel des Ambrosius

darstellt, « liturgische » Situationen hierbei eine so ausschlaggebende
Rolle gespielt haben und nicht vielmehr die Ausarbeitung einer



DISCUSSION

exegetischen Technik — unabhängig von der homiletischen « Situation»

— seit Origenes. Vielleicht bedarf es hier nur einer

Verständigung über den Begriff « Liturgie ».

M. Duval: II est certain que le probleme pose par la qualite
litteraire de la Bible, surtout de la Bible latine, a ete crucial pour tous
les ecrivains chretiens du IVe siecle, de Lactance ä Augustin en
passant par Jerome et Ambroise. Nous n'avons de confessions

analogues ni chez Tertullien, ni chez Cyprien, qui est pourtant le defen-

seur du style biblique incultus dans la page de VIn Ionam de Jerome

que j'ai analysee et que je cite dans une des notes de ma conclusion.

Que l'exegese ait joue un grand role dans cette decouverte des

beautes, souvent emiettees, de la Bible, rien de plus certain; mais

il faut bien voir que cette decouverte decoule, d'une part, de la con-
naissance aupres des Juifs des lois de la poesie hebraique en particulier;
d'autre part de l'application (souvent dangereuse) au texte biblique
de categories greco-latines. C'est le point sur lequel j'ai voulu
insister.

En ce qui concerne la notion de liturgie ou de cadre liturgique,
je ne vois pas qu'elle s'oppose ici ä l'exegese, meme si celle-ci peut
revetir plusieurs formes, du tome ä la scolie en passant par l'homelie,
si on se refere ä Origene. Lorsqu'on compare certains commentaires
ecrits avec certaines homelies de Jerome, on ne constate pas de

difference de nature. Dans le cas des oraisons funebres d'Ambroise,
l'exegese du Cantique des Cantiques et celle du Psaume 114 viennent
toutes deux d'Origene, du moins pour l'essentiel. Pour ce Psaume 114,
le moyen de verifier cette dependance se trouve precisement dans

le Tractatus de psalmis 114 de Jerome. Le predicateur s'explique
d'abord ä lui-meme l'Ecriture avant de l'expliquer au peuple. II
n'est que de penser au tableau qu'Augustin a donne d'Ambroise ä

sa table de travail: le pasteur doit nourrir son troupeau. II peut lui
signaler les beautes litteraires de la Bible comme il peut lui procurer
un plaisir litteraire en remodelant les textes bibliques; cela d'autant

plus, sans doute, qu'il etait lui-meme sensible aux objections paiennes.
Mais il ne se privait pas, par ailleurs, devant une faute de langue



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 295

caracterisee, de souligner que la forme litteraire est beaucoup moins

importante que le contenu: res et verba toujours

M. Fontaine: J'adhere tout ä fait ä l'elargissement que M. Duval
vient de donner ä la notion de liturgie: elle peut avoir aussi une

acception individuelle, dans l'expression d'un « culte interieur » ou,
justement, la lecture et la meditation de la Parole scripturaire tiennent

une grande place. Sur ce point, la « reception litteraire » de la Bible
doit tenir compte de deux facteurs connexes: la conversion croissante
de l'aristocratie lettree, en particulier dans la seconde moitie du

IVe s.; la diffusion — sensiblement contemporaine — de l'ascetisme

monastique en Occident. Bon nombre de poucnxol avSps? fran-
chissent ainsi successivement, ou en une seule fois, les pas de deux

conversions: au christianisme et au style de vie ascetique. Ceux-la

ont forme par excellence la minorite la plus agissante dans la « reception

litteraire » de la Bible. Decides ä pratiquer le mieux possible
la lectio divina et ä nourrir des Ecritures leur nouvelle vie de foi,
ils n'ont pu s'empecher d'aborder celles-ci avec leurs habitudes
culturelles anterieures (cf. par ex. le plus ancien commentaire exege-

tique de Jerome, Sur /'Ecclesiaste Iis ont ete entraines ainsi ä

pratiquer, peu consciemment, une lecture encore «antique» des

Ecritures, comme d'un nouveau rayon de leur culture litteraire:
celui de la bibliotbeca sacra-, sans compter la double formation orale

du peuple chretien ä l'Ecriture et ä son Systeme d'interpretation
allegorique centre sur le Christ (voir, pour Ambroise en particulier,
la conclusion de l'excellente these de H. Savon, Saint Ambroise

devant l'exegese de Philon le Juif (Paris 1977)), a travers la « formation

permanente » par les enarrationes episcopales.

M. Cameron: It seems to me worth emphasising that Ambrose

appears to have no Latin predecessor in this genre later than Seneca,

while in the East we have examples from the Gregories, Basil and

Libanius, all much more closely modelled on the rhetorical tradition
codified by Menander. There was undoubtedly a revival and refinement

of ceremonial literature at Rome and especially at court in



296 DISCUSSION

Milan at the end of the fourth century, and it may be that it was

Ambrose himself who revived the formal consolatio. The most
conspicuous and prolific exponent of this ceremonial literature was

of course Claudian, a Greek, and an experienced disciple of Menander.

But it is doubtful to what extent Menander's teachings were operative
in the West before this. The Gallic panegyrists knew them, but
the official rhetor of Milan in the 3 80s was Augustine—who knew

no Greek. In fact we do not know of any Greek rhetors in Rome

or Milan at this period, nor did Macrobius see fit to place one in
the company of Praetextatus. No Latin translation of Menander's
books is extant and there are good reasons for supposing that none
was ever made. It may thus be doubted whether Ambrose, who
was educated in the West, had any first hand knowledge of Menander

(which would certainly simplify your problem), though of course
he may have seen one of the apparently fairly numerous Greek
consolationes of the period based on Menander.

M. Schmidt: Ich frage mich, ob manche Voraussetzungen Ihrer
Aufbauanalyse nicht noch kritischer überprüft werden können, so

dass Ihre Resultate dann noch deutlicher hervortreten. Das Problem
scheint mir zu sein, wie weit das menandrische Schema im Westen

bekannt war, genauer wie weit sich ein lateinischer Redner daran

messen bzw. messen lassen wollte. Menander stellt ja eine Art
Schlusspunkt in der Entwicklung der griechischen Rhetorik dar, die

wegen ihrer geschrumpften politischen Bedeutung sich die

Ausarbeitung der personenbezogenen, zeremoniellen Rede (Preisrede,

Grabrede) besonders angelegen sein lassen konnte. Diesen Vorsprung
hat die römische Theorie der Kaiserzeit wegen des Beharrungsvermögens

der republikanischen Rhetorik erst allmählich und relativ

spät aufgeholt. So wie man sich in der Panegyrik an das plinianische
Vorbild hielt, scheint sich Ambrosius zunächst auf die Motive und
Strukturen der Konsolationstopik bezogen zu haben, weniger auf
ein — auch im Erwartungshorizont des westlichen Publikums nicht
präsentes — festes Schema, das aufzubrechen war. Selbst wenn er
bei seiner Bildung eine der menandrischen vergleichbare dispositio



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 297

der Trauerrede gekannt haben mag, war sie für ihn kaum so

verpflichtend, wie es für den Osten die Praxis von Gregor von Nazianz
und Gregor von Nyssa aufweist. Eine interessante Folie bilden die

Panegyriken Claudians, die der festen Form des Panegyricus im "Westen

zur Verbreitung halfen. Ich möchte vier Punkte unterstreichen:

1) Gegenüber einer vagen Vorstellung einer ubiquitären und

allzeitigen totalen Rhetorik der Antike ist die historische Entwicklung
auch in ihrer je verschiedenen lokalen Ausprägung zu differenzieren;

2) die Ebene der Makrostruktur einer Rede ist gesondert von
einzelnen — auch strukturierenden — Motiven (z.B. Tugendkatalog)
zu betrachten;

3) Menander kann als nützlicher Vergleichspunkt, nicht jedoch
als historischer Bezugspunkt, als Analogie und nicht als Quelle
dienen;

4) die Originalität des Ambrosius wäre demnach so zu bestimmen,
dass er das verfügbare Repertoire von Topoi zumal der

philosophischen consolatio frei handhabte und christlich um- bzw. überformte.

M. Duval: La premiere question de M. Schmidt rejoint la

suggestion de M. Cameron et pose le probleme de Menandre et de sa

connaissance en Occident avant Claudien, qui le suit scolairement
dans ses Eloges. A mon avis, Menandre n'est pas « le manuel» unique,
encore que ce soit ä peu pres le seul que nous connaissions, et il
est loin lui-meme d'etre aussi rigoureux que semblent le laisser

entendre ceux qui ont voulu retrouver son plan partout. Sur ce

point, je suis done d'accord, je crois, avec le troisieme point de

M. Schmidt. Par ailleurs, je ne puis penser qu'Ambroise n'ait pas

re5u ä Rome une education grecque tres soignee. Des les premieres

annees de son episcopat, il lit ä livre ouvert les ouvrages grecs les

plus divers. II s'est d'ailleurs forme ä l'epoque de Marius Victorinus,
un helleniste hors pair. Le texte du Pseudo-Denys d'Halicarnasse

que j'ai cite dans mon introduction insiste egalement sur l'utilite
de pratiquer ä l'ecole le genre de l'ibuvd<p(.o<;. Je ne suis done pas
enclin ä penser qu'Ambroise n'a decouvert les preeeptes rhetoriques



298 DISCUSSION

de la consolation, chez Menandre ou ailleurs (ou les consolations),
qu'au moment ou il a eu lui-meme ä ecrire le De excessu fratris
Satyri. II en avait dejä au moins une teinture, par l'ecole. Les oraisons
funebres menandriennes de Gregoire de Nysse ou de Gregoire de

Nazianze sont d'ailleurs posterieures a 378, ä l'exception de 1 'Oraison

funebre de Cesaire.

J'ai enfin parle d'une tradition philosophique et d'une tradition
litteraire de la consolation. II me parait tout a fait latin — et typique
d'Ambroise comme de Ciceron ou de Seneque — de constater un
certain eclectisme, qui est, dans le cas present, renforce par la foi
chretienne: Ambroise puise ä la fois dans les deux traditions profanes,
mais la foi en la resurrection de la chair l'invite ä ne pas donner trop
de place ä la lamentation et, sur le plan philosophique, ä refuser

certains arguments.
Je serais en revanche tout dispose ä distinguer « Makrostruktur »

et « Mikrostruktur ». Pour le De obitu Valentiniani, il a surtout ete

question de «Mikrostruktur»; je constate cependant que chez

Menandre la consolation (Makrostruktur) est dejä constitute par un
assemblage de « Mikrostrukturen»: threne, eloge, threne, consolation.

Quant ä la derniere remarque, elle me semble concerner surtout
le De excessu Satyri, car les topoi philosophiques apparaissent peu
dans le De obitu Theodosii et n'occupent qu'une place limitee dans

le De obitu Valentiniani.

M. Cameron: It is possible that Ambrose did not treat of the

birth, family education etc. of at any rate the two emperors because

these subjects had already been adequately dealt with in other, more
conventional laudationesfunebres. We learn from Priscian (Anast. 160 f.)
and Corippus {lust. IV 154 f.) that it was normal for more than one

panegyric to be recited on ceremonial occasions. But I agree that
the omission of these sections from all three consolationes is probably
significant.

M. Duval: On peut certes se demander s'il y a eu des laudationes

funebres profanes; mais on ignore tout ä leur sujet. Pour Valentinien II,



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 299

vu les circonstances de sa mort et l'epoque d'incertitude politique
que provoquait en Italie l'attitude de Theodose, il me parait peu
vraisemblable qu'un rheteur se soit aventure a prononcer une telle
laudatio funebris alors que la fixation meme de la date des funerailles
s'est fait attendre. Pour Theodose, mort peu apres sa victoire, nous
n'avons de trace que du Panlgjrique de Paulin de Nole. Toutpane-
gyrique de la victoire de la Riviere froide qu'il a ete, ä en juger par
ce que nous en dit saint Jerome, ce panegyrique semble avoir ete

compose apres la mort de l'empereur; mais, vous le savez mieux que
moi, Claudien, qui a ecrit ä la fin de 394 — done encore du vivant de

Theodose — pour les deux consuls de 395, nommes par lui, n'a pas

regu ä ce moment de « commande » pour un panegyrique de

l'empereur. Nous ne connaissons malheureusement pas le nom du suc-

cesseur d'Augustin ä Milan. Cependant, ce serait peut-etre concevoir
les choses de fagon trop moderne (un discours religieux avant ou

apres un discours profane) ou trop judiciaire (en pensant au partage
des roles entre les avocats), que de penser qu'Ambroise n'avait pas
ä parier des topoi « profanes » parce que quelqu'un l'avait dej ä fait.
Peut-etre certains sujets pouvaient-ils l'embarrasser (l'education de

Valentinien II, l'influence de Justine ou la question de la mort de

Theodose l'Ancien)? Mais je croirais plutot que ce sont des motifs

religieux qui ont commande ce silence. J'ai surtout voulu opposer
ce silence total aux variations de Jerome auquel il arrive pourtant
d'attirer ici ou la l'attention sur ce point precis.

M. Fuhrmann: Duvals Abhandlung zeigt, dass die Gattung
« Trauerrede » von Ambrosius in zunehmendem Masse « liturgisiert »

worden ist — sein Verfahren besteht ja darin, die biblischen Partien

einzubeziehen, von denen sich Ambrosius jeweils hat leiten lassen,

und mit ihrer Hilfe die Schwierigkeiten zu beseitigen, die sich der

bisherigen, einseitig von rhetorischen Schemata ausgehenden

Betrachtungsweise darboten. Herr Duval setzt hierbei konsequenterweise

und, wie mir scheint, mit Recht voraus, dass diese Partien
während der Trauerfeier und vor der Rede verlesen worden waren,
so dass die Zuhörerschaft sie frisch im Gedächtnis hatte.



3oo DISCUSSION

Hieraus resultiert einiges für die « Form » der ambrosianischen

Trauerreden: diese Reden sind nicht mehr vollauf aus sich selbst

verständlich (sie wären es auch für die zeitgenössischen Zuhörer
ohne die Verlesung der biblischen Partien nicht gewesen). Ihre
« Einheit» und « Ganzheit» — im Sinne der aristotelischen Poetik —
wird somit zweifelhaft; diese Ganzheit weicht ja der Rücksicht auf
ein grösseres Ganzes, auf den gesamten Kultakt. Die Trauerrede,
bisher « autonom» und in sich geschlossen, wird heteronom und
Teil einer umfassenden Gegebenheit.

Zum Schluss eine Frage: welche Bedeutung hat in der Abhandlung

Duvals der Begriff «biblische Form» — ist das Vorbild, der

Leitfaden einer biblischen Partie ein zulänglicher Grund, von
« Formen » zu sprechen

M. Duval: II est bien certain que les Oraisons junhbres d'Ambroise

ne sont pleinement intelligibles que dans leur cadre liturgique, et

qu'elles ne sont pas pleinement unifiees, au sens aristotelicien. Mais

je n'ai pas dit et je ne voudrais pas avoir donne ä entendre que tous

les textes bibliques qui sont exploites ont ete lus lors de la ceremonie.

Par ailleurs, je me suis bien garde de definir le mot « forme », que
j'ai choisi, bien avant qu'il fasse partie du titre definitif de ces

Entretiens, parce qu'il est extensible... et deformable. Les trois
Oraisons funebres ont ete traitees de maniere differente par Ambroise,
et je ne considere pas de la meme fapon l'utilisation du Psäume 114
dans le De obitu Theodosii d'une part, l'utilisation des Threnes de

Jeremie et des eloges du Cantique des Cantiques, en tant que threnes

et eloges, ou l'utilisation de YEKgie de David sur Saül et Jonathan
dans VOraison funlbre de Valentinien, d'autre part. Dans ces cas, il
me semble qu'Ambroise a reellement choisi ces textes pour leur

forme, autant que pour leur contenu litteraire, avec la volonte de

remplacer une « forme » profane par une « forme » biblique. II ne

s'agit pas d'une forme qui serait un plan d'ensemble et qui viendrait
entierement de la Bible. II faut d'ailleurs remarquer que la consolation,

telle que la decrit Menandre, est, elle aussi, une juxtaposition de

differents genres: threne, encomion, consolation. Le De obitu Theodosii



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 30I

est ä considerer k part. Grosso modo, on pourrait dire que le centre

en est occupe par une prosopopee, puisque c'est Theodose lui-meme

qui est cense s'adresser k Dieu.




	Formes profanes et formes bibliques dans les oraisons funèbres de saint Ambroise

