Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Formes profanes et formes bibliqgues dans les oraisons funébres de
saint Ambroise

Autor: Duval, Yves-Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

YvEs-MARIE DuvaL

FORMES PROFANES ET FORMES BIBLIQUES
DANS LES ORAISONS FUNEBRES
DE SAINT AMBROISE

« Ah! heureux le savant poete de ce temps-la, le serviteur
des Muses, lorsque la prairie était encore intacte! Aujourd’hui
ou tous les genres sont divisés, chaque art a ses limites et me
voici donc, seul, le dernier dans la carriere! Je cherche de tout
cOté comment conduire un attelage nouveau...». Ce fragment
de Cheerilos de Samos me semble pouvoir servir d’épigraphe
a cet exposé 1. Pour plusieurs raisons. Tout d’abord parce que
ce potte épique du Ve siécle avant notre ¢re se plaint déja de
la division des genres littéraires, de la rigueur de leurs regles,
en regrettant le temps d’Homere, le temps de la poésie « com-
plete ». Qu’aurait-il dit a la fin du IVe siécle aprés notre ére?
Il est symptomatique que Ménandre de Laodicée, I'un des
rhéteurs qui nous ont laissé un exposé des plus détaillés sur les
diverses oraisons funeébres, commence son traité Swur Ja monodie
en disant qu'« Homere, le divin poete, nous a tout enseigné,
sans omettre le genre de la monodie». Et il en apporte pour
preuve le fait qu’Homere a mis dans la bouche de ses héros
les paroles de deuil qui correspondent au mwpbowmov de

1 Choetil. Perseis fr. 1 (ed. A. F. NaexE (Leipzig 1817), 104).



236 YVES-MARIE DUVAL

chacun, comme pour nous montrer qu’il n’ignorait pas ces
regles de la rhétorique. D’ou le conseil d’étudier Homere 1.
Ambroise avait di recevoir les mémes conseils, 2 constater la
maniére dont il utilise la seule « oraison funébre» de Salluste,
tous les éloges funebres de jeunes gens que contient I’ Ewéide.
Virgile, « po¢te complet » — autant qu’orateur ou que prétre!
Pallas, Marcellus, Nisus et Euryale, le jeune prince numide
Hiempsal viennent escorter Satyrus, Valentinien et Gratien.
Quelle puissance de suggestion, mais aussi, peut-on craindre,
quelle tyrannie des genres dans cet apprentissage!

Le Pseudo-Denys d’Halicarnasse justifie son chapitre sur
Vepitaphios en disant que 'orateur ne peut se permettre d’ignorer
ce genre, car, un jour ou 'autre, il aura a I'utiliser: tout le monde
meurt !? L’oraison funebre est de fait un genre treés pratiqué
dans I’Antiquité. Cependant, I’'abondance de la documentation
n’explique pas seule le nombre des études qui, depuis un siecle,
ont été consacrées a ce genre ® et en particulier a ses représen-
tants chrétiens. Il était intéressant de voir comment la foi
nouvelle avait ou non utilisé tout I'arsenal de la consolation
antique, comment, devant un probléme aussi concret et aussi
essentiel que celui de la mort, les chrétiens avaient exprimé
de facon plus ou moins nouvelle leur sympathie et leur espérance.
De la une multitude d’études, sur Grégoire de Nazianze *,

1 Men. Rh. ITepl émdextindv, mepl povediag (ed. L. SPENGEL (Leipzig 1856), 111 434,
10-15), cité désormais d’apres la seule section du traité: Epitaphios, Paramytheticos,
Monédia.

2 Dion. Hal. Rh. VI 1.

3 On trouvera la bibliographie ancienne dans les trois études récentes de R. KAssEL,
Untersuchungen ur griechischen und romischen Konsolationsliteratur (Munchen 1958);
J. EstevE-Forriowr, Die Trauer- und Trostgedichte in der rémischen Literatur (Miinchen
1962); H.-Th. JouannN, Trawer und Trost. Eine quellen- und strukiuranalystische
Untersuchung der philosophischen Trostschriften iiber den Tod (Miinchen 1968).

4 Grégoire de Nazianze, Disconrs funébres en I’honneur de son frére Césaire et de Basile
de Césarée, ed. F. BouLENGER (Paris 1908); J. F. MrrcuELL, « Consolatory Letters
in Basil and Gregory Nazianzen », in Hermes 96 (1968), 299-318.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 237

Grégoire de Nysse!, Basile de Césarée?, sur Ambroise ?,
Jérome 4, Augustin °... jusqu’au plein moyen 4ge ®. Et c’est bien
12 une seconde raison d’invoquer Cheerilos qui, déja, se sentait
tard venu. Me voici donc — momentanément — le dernier...

Il ne s’agit d’ailleuts pas de faire du neuf, mais de chercher
a approcher un peu plus de la vérité, dat celle-ci ne pas étre
agréable ou brillante. En m’attaquant a Ambroise et 4 la compo-
sition de ses Oraisons funébres, je n’ai pas 'impression de me
faciliter la tdche. L’évéque de Milan ne passe pas pour un
modele de clarté 7. Ce n’est pas que les copules logiques soient

1 J. Baugr, Die Trostreden des Gregorios von Nyssa (Matburg 1892); L. MERIDIER,
Linfluence de la seconde sophistique sur I’euvre de Grégoire de Nysse (Paris 1906), 251-274;
M. ALEXANDRE, « Le De mortuis de Grégoire de Nysse », in Stwdia Patristica 10,
Texte und Untersuchungen 107 (Betlin 1970), 35-43.

2 Qutre I'article de J. F. MrrcugrL (in Hermes 96 (1968), 299-318), voir L. MuLA-
NowiczowNA, « The New and Old in the Greek Christian Consolatio», in
Annales de Letires et Sciences humaines, Soc. des Lettres et des Sc. de I’Université
de Lublin, XIX 3 (1971), 73-84.

3 Sur linspitation, voitr Ch. Favez, La consolation latine chrétienne (Patis 1937);
« L’inspiration chrétienne dans les Consolations de saint Ambroise», in REL 8
(1930), 82-91. Sur I'aspect formel, voir les études citées infra pp. 240 et 242 et en
particulier F. Rozynsky, Die Leichenreden des H. Ambrosius insbesondere auf ilr 1er-
biltnis u der antiken Rbetorik und den antiken Trostschriften untersucht (Breslau 1910).

* Voir ’étude de Ch. Favez, La consolation latine chrétienne, qui s’occupe également
de Paulin de Nole.

® Ch. Favez, « Les Epistulae 92, 259 et 263 de saint Augustin», in MH 1 (1944),
65-68; M.-M. Bevenka, Consolation in St. Augustine, Cath. Univ. of America,
Patristic Studies 83 (Washington 1950); « Saint Augustine and the Consolatio
mottis », in CB 29 (1953), 25-28.

8 P. von Moos, Consolatio. Studien ur mittelalterlichen Trostliteratur iiber den Tod
und um Problem der christlichen Trauer, 4 vol. (Miinchen 1971-72).

? Voit, pat exemple, le jugement de M. Scuanz (Geschichte der romischen Lit-
teratur IV? (Miinchen 1914), 352) sur le De obitu Theodosii: « Auch diese Rede
zeigt, dass es Ambrosius nicht moglich war, seine Gedanken zu einem festen
Organismus zu vereinen und kiinstlerisch zu formen. Die Episode iiber die
Auffindung des Kreuzes durch Helena, die in gar keinem inneren Zusammenhang
zum Thema steht, ist eine fast unbegreifliche Geschmacklosigkeit ». Nous verrons
ce qu’il faut penser de cette faute de gout, infra pp. 284 sq. Sur les procédés de
composition d’Ambtoise, voir les études rassemblées dans le volume Awmbroise
de Milan. XV'1€ centenaire de son élection épiscopale (Paris 1974).



238 YVES-MARIE DUVAL

absentes de son discours. Les ergo, les enim, les igitur abondent
au contraire dans les Oraisons funébres comme dans le reste des
traités. Cependant, on peut quelquefois se demander s’ils n’ont
pas été ajoutés aprés coup pour donner une cohérence 4 des
développements séparés. Je crois pouvoir répondre que, sans
exclure retouches ni réajustements, une azalyse attentive fait
le plus souvent apparaitre une cohérence plus profonde, qui
est 4 découvrir, malgré ces obstacles.

En étudiant, dans le cadre de ces Ewntretiens, la dispositio et
non inventio 1, 1’ai en effet a affronter une double opinion regue.
Celle, d’une part, qui, depuis F. Rozynski, veut — mais au prix
de quel traitement de Procuste! — que les Oraisons funébres se
plient aux cadres définis par Ménandre. J’essaierai de montrer
a quelles simplifications et 4 quelles erreurs a conduit un tel
a priori, méme si je crois pouvoir mieux que lui rendre compte
par la rhétorique profane de certains développements d’Am-
broise. La deuxieme est plus fondée et je la suivrais volontiers.
Selon Ch. Favez, en effet, les «arguments traditionnels»
forment « I'élément le moins original» des Oraisons funébres
d’Ambroise 2. Leur nouveauté réside dans «les idées et les
sentiments » qui sont empruntés au Christianisme. Aussi ne
consacre-t-il que cing courtes pages a la « forme» chrétienne
de I’ensemble de ces oraisons funébres latines, en insistant sut
I’aspect doctrinal de ces consolations qui se transforment en
exhortations ®. Je voudrais montrer que la Bible n’a pas seule-
ment fourni des réminiscences, des citations, des idées ou des
exemples; dans un cadre précis que 'on n’a pas assez apergu,
elle a aussi fourni ce que j’ose appeler de véritables formes
littéraires; de fagon diverse, a des degrés divers, Ambroise les

1 Je ne peux examiner ici les sources doctrinales d’ Ambroise, ni le traitement qu’il
fait subir aux arguments philosophiques. J’espére pouvoir le faire dans I’édition
annotée que je prépare de ses oraisons funebres. L’annotation est donc réduite
ici au minimum.

2 Ch. Favez, Consolation latine, 7.

8 Tbid., 79-83.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 239

a utilisées de fagon trés consciente, d’une Oraison funébre a
Pautre. Les trois Oraisons funébres, étagées sur prés de vingt ans
de la vie d’Ambroise, demandent 2 étre regardées séparément.
Elles sont suffisamment différentes et ont fait I'objet d’études
suffisamment différentes pour qu’on les abotrde avec une
méthode propre a chacune. Je pense cependant pouvoir mon-
trer en conclusion que toutes trois, non seulement manifestent
la méme foi, mais reposent également sur les mémes prin-
cipes — ou les mémes présupposés — qui sont 4 Jz fois religieux
et littéraires, doctrinaux et esthétiques ™.

I

DIVERSITE ET UNITE DES DEUX LIVRES
DU De excessu Satyri: DE LA METHODE DE CONSOLATION

Le De excessu Satyri est formé de deux discours prononcés,
d’apreés les indications mémes d’Ambroise, a quelques jours
d’intervalle. Pourtant, tout le monde s’accorde 2 relever la dif-
férence de tonalité et de forme entre les deux livres. Le second
se présente comme l'exposé soigneusement ordonné d’un traité
doctrinal. Le premier, prés de moitié plus court, est d’un ton
tout différent, de I’aveu méme d’Ambroise (II 1). Quant a son
plan, qui doit seul nous occuper ici, le moins qu’on puisse
dire est qu’il n’a pas la clarté de celui qu’Ambroise a adopté
pour son second livre, d’ou, sans doute, les divergences des
auteurs modernes sur 'ordonnance et sur la nature de ’ceuvre.

Il faut ajouter, en guise de préalable, que les études consa-
crées a ensemble du De excessu Satyri ou 4 'une ou I'autre de
ses deux parties ont été dominées par deux idées directrices qui
ne se rejoignent pas totalement. Certains ont reconnu, dans I'un
ou l'autre livre, des traces, voire des pans entiers de la Consola-

11e texte cité est celui d’O. FaLLer (CSEL LXXIII), avec sa linéation, le cas
échéant.



240 YVES-MARIE DUVAL

tion de Cicéron 1. D’autres y ont recherché le plan conseillé par
les rhéteurs et, de fagon plus précise, par Ménandre 2. Contrai-
rement aux auteurs de ces différentes enquétes, on ne peut
ignorer I'une ou l'autre idée directrice ®; mais il est facile de
deviner, a priori, que si la Consolation de Cicéron a été étroite-
ment suivie par Ambroise, il devient inutile d’aller chercher son
plan chez Ménandre. Et vice versa. A moins que le plan de la
Consolation perdue de Cicéron ne corresponde a un plan de
Ménandre, ce que les dates n’empéchent pas — puisque le
théteur du III¢ siecle de notre ere dépend d’une longue tradi-
tion —, mais ce qui est a démontrer.

La situation ne peut d’ailleurs se résoudre par cette simple
alternative. On a relevé de nombreuses parentés entre les deux
livres et les Tusculanes, le De senectute, qui sont postérieurs a
la Consolation et peuvent donc reprendre ses thémes. Mais
Ambroise, familier de Cicéron, pouvait connaltre ces traités
philosophiques comme il connait le De offciis. 11 est donc
imprudent de fout rappotter a la Consolation et méme a Cicéron.
P. Courcelle a montré Iinfluence du De Platone d’Apulée 4.
Rozynski trouve dans De excessu Satyri I de nombreuses parentés
avec les Consolations de Sénéque®, dont le plan est pourtant

1 Derniere mise au point sur cette Consolation chez K. KUMANIECKI, « A propos
de la Consolatio petdue de Cicéron», in AFL.A 46 (1969), 369-402. Sur les
rapports entre Ambroise et cet ouvrage de Cicéron, on trouvera chez K. SCHENKL
(« Zu Ciceros Consolatio », in WS 16 (1894), 38-46, en part. 38-39) la bibliographie
du siécle derniet. Depuis lots, voit G. MADpEc, Saint Ambroise et la philosophie
(Paris 1974), 155-159; J. DoigNoN, « Lactance intermédiaire entre Ambroise de
Milan et la Consolation de Cicéron?», in REL 51 (1973), 208-219.

> F. Rozynski, Die Leichenreden des F. Ambrosius insbesondere anf ibr Verbdlinis zu
der antiken Rhetorik... (Breslau 1910); P. B. ALBERS, « Uber die erste Trauerrede des
hl. Ambrosius zum Tode seines Bruders Satyrus», in Beitrdge zur Geschichte des
christlichen Altertums und der byzantinischen Literatur. Festgabe A. Erbard (Bonn/
Leipzig 1922), 24-52.

® Rozynski, sauf erreur, ne cite pas méme le titre de la Consolation de Cicéron !

4 P. CourceLLE, « De Platon 2 saint Ambroise par Apulée. Paralleles textuels
entre le ‘De excessu fratris’ et le ‘De Platone’ », in RPh 87 (1961), 15-28.

5 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 25-32; 41-42; etc.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 241

loin d’étre uniforme. Or Séneque connaissait, lui aussi, la
Consolation de Cicéron, dont il ne semble pas avoir respecté le
plan..., ce qui peut étre tout aussi bien le fait d’Ambroise.
Car il faut soigneusement distinguer le p/an et 'arsenal d’argu-
ments que cette Consolation constituait, aux dires mémes de
Cicéron 1. Si Séneque y a choisi de préférence, mais non exclu-
sivement, les arguments stoiciens, le christianisme d’Ambroise
pouvait, 4 son tour, conseiller certains choix. Ambroise avait
sur ce point un prédécesseur au moins: Lactance, qui nous a
conservé un certain nombre de fragments de la Consolation
cicéronienne 2. Quant a Jérome, il faut avoir garde d’oublier
que, s’il connait et utilise Cicéron, il connait égalément et utilise
notre De excessu Satyri ®*. On le voit, méme en ce qui concetrne
la seule Consolation de Cicéron, le probléme est complexe. Il
y a de toute fagon peu de chance qu”’Ambroise se soit comporté
a I’égard de la Consolation avec une fidélité plus grande que celle
qu’il a montrée a I’égard du De officiis.

Les discours funébres offraient-ils, de par leur nature, des
regles plus contraignantes? Ménandre, notre seule source
d’information, distingue trois genres: la monodie, la consola-
tion et Uepifaphios, mais il laisse entendre que certains motifs
sont communs a différents genres * et, pour chacun, il prévoit

1 Cic. Tuse. 111 31, 76: in Consolatione omnia in consolationen: unam coniecimus. Conclu-
sion d’une énumération sut les diverses méthodes de consolation.

2 Voir sur cet intermédiaire trés important I’article de J. Dorgnon, in REL 51
(1973), 208-219.

8 G. MAaDEc, Saint Ambroise et la philosophie, 160 n. 385; J. DOIGNON, art. cit., 215
n. 5. Il faut donc manier avec précaution Jérdme, Epist. 6o, 7, dont K. Buresch
faisait, avec Ex¢. Sat. I 3, un témoin de la Consolation de Cicéron. Cette formule
est d’ailleurs courante. Sur la dépendance de Jérbme vis-a-vis d’Ambroise,
compatet Epist. 6o, 14, 1: scio quod nolueris amorem in te cinium sic probare et affectum
patriae magis guaesisse in prosperis. Sed huinscemodi OFFICIUM IN bonis ITUCUN-
DIUS EST, IN malis GRATIUS, et Exc. Sat. 1 28: habeo sane nobis, fratres dilec-
tissimi, plebs sancta, maximam gratiam quod non alium meum dolorem quam uestrum
putatis [...] Mallem fratrem winentem sed tamen publicum OFFICIUM IN secundis
rebus IUCUNDIUS EST, IN adversis GRATIUS.

* Param. (ed. L. SPENGEL, 111 413, 9 sq.).



242 YVES-MARIE DUVAL

des variantes, suivant I'identité, Page, la personnalité du défunt
ou de lauditoire ®. Mesures de bon sens! La diversité des
« gentes » provient essentiellement chez lui de la répartition des
motifs d’éloge, de thréne et, éventuellement, de consolation.
En ce qui concerne le De excessu Satyri 1, des solutions contra-
dictoires ont été proposées. Rozynski y voit une consolation,
avec la succession thréne-éloge-thréne-consolation de Ménan-
dre 2. Dix ans plus tard, cette classification et ce plan ont été
contestés par P. B. Albers, qui a vu dans ce discours a la fois
un epitaphios et surtout une monodie *. Sa critique se fonde
essentiellement sur le fait que la répartition des éloges, des
thrénes ou des consolations est loin d’étre aussi tranchée que le
voudrait Rozynski 4. Selon Ménandre, la monodie doit alterner
¢loge et déploration, de telle mani¢re que I'éloge (du passé)
devienne a chaque fois la matiére de la déploration (d’aujout-
d’hui) ®. Dix ans plus tard, G. M. Carpaneto insiste sur 'ensem-
ble compact (§§ 42-63) constitué par I'"énumération des vertus
de Satyrus qui ne suit pas 'ordre chronologique de la monodie.
Il donne donc son accord a Rozynski contre Albets en revenant
a la consolation de Ménandre 8. En 1937, Favez mettait 4 son
tour I'accent sur le développement consolatoire ”.

1 Epit. (ed. L. SpeNGEL, III 421, 15 sq.). Songeons a ce qu’il dit du respect des
npéowna par Homere (voir p. 236 n. 1).

® F. Rozynskri, Die Leichenreden..., 17-73, en particulier 67-72, et son tableau
pp. 18-109.

3 P. B. AuBErs, De obitu Satyri fratris landatio funebris, Florilegium Patristicum 15
(Bonn 1921), 4-8; « Uber die erste Trauerrede...», in Festgabe A. Ebrbard, 24-52.

*F. Rozynski remarque d’ailleurs (Die Leichenreden..., 22-32) que les §§ 1-6 font
allusion a des arguments de consolation. Il y voit une introduction, mais ne
semble pas en avoir percu le sens. Il n’y a d’ailleurs pas de raison de la faire
arréter au § 6.

5 Mon. (ed. L. SPENGEL, 111 434, 21-23; 435, 7-9).

% G. M. CarpaNETO, « Le opere oratorie di S. Ambrogio», in Didaskaleion o
(1930), 35-156, et en particulier 68.

? Ch. Favez, Consolation latine, 41.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 243%

Depuis lors, la question n’a pas été reprise en détail, que je
sache. Il est symptomatique, voire inquiétant, qu’O. Faller, qui
donne un plan des deux Oraisons funébres impériales, reste
silencieux sur ce probleme de la composition quand il s’agit
de nos deux livres 1. Nest-il pas des lors téméraire ou vain de
rouvrir cette question? Je ne me flatte pas de découvrir ce
plan parfait et moins encore de pouvoir I'identifier avec I'un
ou lautre des genres pronés par les divers rhéteurs. Il me
semble cependant qu’Ambroise, qui connait a2 merveille les
différents thémes rhétoriques, a été amené par les circonstances,
générales et personnelles, politiques et religieuses, 2 modifier
les cadres généraux, « abstraits», que lui offrait la rhétorique.
On ne peut, en effet, examiner le premier livre sans tenir compte
de la personnalité et de la situation personnelle d’Ambroise
d’une part, du contexte historique, ensuite, de cette Orazson
funébre, ce que 'on a un peu trop oublié.

Tout le monde sait, certes, que Satyrus est mort a ’approche
d’une invasion barbate en prévision de laquelle il s’était haté
de rentrer a Milan. Nous sommes en 378 2. Le De excessu
Satyri n’est pas seul a nous renseigner sur les conséquences de
cette invasion qui devait déferler, en définitive, jusqu’au pied
des Alpes Juliennes ®. On devine la consternation des popula-
tions d’Italie du Nord. Ambroise s’en fait ’écho. Mais, ce que
I’on n’a pas assez vu, il y trouve matiére a consolation et ce en
utilisant un théme, semble-t-il, de la consolation funébre
antique.

Car Ambroise n’est pas seul 4 connaitre le deuil. On pense
a Marcelline, dont la présence discrete se laisse deviner tout au
long de I’évocation de la vie et des qualités de Satyrus. Le sort
de cette sceur est plus particulierement plaint en deux endroits,

1 0. FaLier (CSEL LXXIIID), p. 89* § 11.
2 Ibid., 81*-88*, Mais je situerais cette mort plus tard que février (378).

3 Amm. XXXI 16, 7. Voir mon étude « Aquilée sur la route des invasions entre
351 et 452 », in Aguileia e I’ Arco alpino orientale, Antichita Altoadriatiche 9 (1976),
237-298, en particulier 255 sq.



244 YVES-MARIE DUVAL

symétriques, du premier discours. Tout d’abord, lotsqu’Am-
broise félicite son frére d’avoir par sa mort échappé a tous les
dangers présents (§§ 30-32). Il mentionne a4 ce moment les
périls que lui-méme, mais sa sceur surtout, va courir du fait des
Barbares (§ 33). De méme, tout a la fin, Ambroise demande 2
Satyrus de consoler plus particulierement sa sceur (§§ 76-77),
et il signale que ses larmes sont actuellement davantage destinées
a pleurer, dans le cadre du deuil général, sa pudeur menacée 1.
Autrement dit, Marcelline fait déja ce qu’Ambroise voudrait
faire.

Des les premieres phrases, Ambroise se félicitait et rendait
grices 4 Dieu de ce que le deuil le frappit lui-méme plutét que
la communauté (I 1, 6-11). Cest la, comme on I’a noté, une
adaptation du mot de Paul-Emile . On ne sait exactement
comment cet exemplum était développé dans la Consolation pour
la mort de Tullia, mais il est probable que Cicéron ne voyait
pas précisément dans Paul-Emile un modele pour lui-méme et,
surtout, que cet appel 4 Paul-Emile n’ouvrait pas la Consolation
comme c’est le cas ici. En effet, les 7usculanes citent Paul-Emile
au milieu d’une liste de peres qui par leur conduite attestent
qu’un homme doit demeurer inaccessible au deuil et au chagrin .

1 Exc. Sat. 177 (2-5): Neque enim possis probibere quod doceas, praesertim cum reli-
gionis adstruat lacrimas, non doloris et communis setiem deplorationis #n wetu pudoris
obtexat.

2 Le vainqueur de Persée aurait, d’aprés Tite-Live (XLV 41, 8), déclaré qu’il
avait prié¢ la Triade Capitoline de le frapper lui plutét que la Cité, si quelque
fléau devait s’abattre sur Rome. La présence de ce méme mot chez Valere Maxime,
ou 'exemple de Paul-Emile figure dans une liste de « parents qui ont supporté
avec courage la mort de leurs enfants » (V 10, 2) et qui regroupe des noms que ’on
rencontre chez saint Jérdme (Epist. 6o, 5), laisse penser que Valere Maxime I'a
emprunté a la Consolation de Cicéron. Le fait me parait vraisemblable, car on
retrouve non seulement la figure de Paul-Emile dans une page des Tusculanes
(III 28, 70) qui se réfere a la Consolation, mais également dans la Consolation
Marcia de Séneque, ou son exemple voisine, comme chez Jérdme, avec celui de
Pulvillus et de Xénophon (Dial. VI (Mare.) 13, 3).

3 Cic. Tuse. 111 28-29, 70-71. Noter — ce qui n’est pas contradictoite — qu’en
Tuse. IV 29, 63, Cicéron dit qu’il convient « de passer en revue ceux qui ont-
supporté le malheur » avec courage.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 245

Quant 2 Pattitude de Cicéron et a la maniére dont il commengait
sa Consolation, il faut plutot la découvrir dans la soumission 2
la Fortune que peint le fragment transmis par Lactance ! et
situé par les critiques modernes dans le prologue de la Conso-
lation ®: Cedo et manum tollo, déclare-t-il apres une vie de lutte 2.
Point de trace ici d’un sacrifice 2 la cause de la patrie. Lactance
blime la sottise de cette attitude de Cicéron, ce qui a pu consti-
tuet un avertissement pour Ambroise.

Cette attention au deuil général est plusieurs fois réaffirmée
au cours de ce premier livre. Elle ne se limite pas au témoignage
de sympathie qu’Ambroise atteste a deux reprises et dont il
remercie la foule présente ¢. A ces moments déja, on peut dire
que cette foule est rassemblée pour pleurer 'un des siens, et
non seulement pour manifester sa sympathie a I’évéque de la
cité. La chose devient indubitable lorsque, aptés avoir prolongé
son second remerciement a la foule par le théeme de Vopportunitas
mortis, suivi de ’éloge des vertus de Satyrus, Ambroise com-
mence par résumer les points de son développement (I 64, 1-3).
Et il enchalne (I 64, 4): « 1l est en effet borit que la doulenr per-
sonnelle doit laisser la place a la doulenr générale» (Scriptum est
enim in communi dolore proprium mnacare debere). De quel fexte
est-il question? Du IVe Livre d’Esdras, comme la suite le
montre. De longs passages de son chapitre 10 sont cités dans

1 Lact. Inst. 111 28, 9 (fr. 13 Miiller).
2 K. KuMAaNIECKT, in AFL.A 46 (1969), 381-382.

3En Tusc. 1 45, 109, Cicéron temarque qu’il lui et été bon de mourir plus tot
aptés une vie déja bien remplie: Cum Fortuna bella restabant ! 11 lui a rendu les
armes.

4 Exc. Sat. 15: Cur solus prae ceteris fleam quem fletis omnes? Privatun dolorem communi
dolore digessi..., que ’on peut rapprocher de Obit. Valent. 3 et qui trouve de nom-
breux paralléles 4 I’époque: Grégoire de Nysse, Placi/l. (in PG XLVI 881 A-B;
885 A, 885 C-D); Melet. (ibid., 853 D-E); Libanius, Or. XVII 25-27... F. RozyNskI1
(op. ¢it., 30) rapproche 2 juste titre Sen. Dial. XI1 (Polyb.) 12, 2: Est hoc ipsum
solacii loco inter multos dolovem suum dinidere..., mais le contexte est différent. Le
second remerciement se trouve au § 28.



246 YVES-MARIE DUVAL

les pages suivantes, qui sont une recommandation faite a une
femme de ne pas pleurer son fils alors que le deuil affecte
Vensemble d’Israél. Ambroise s’en fait 'application 4 lui-méme
(I 67, 1-3), puis fait allusion a d’autres deuils qui ont dd survenir
a Milan a cette méme époque, mais sont, semble-t-il, liés 2 la
perspective de l'invasion barbare '. L’évéque veut obéir aux
injonctions de Ecriture et faire cesser ses pleurs (I 68-69); il
veut adopter une attitude chrétienne qui soit différente de celle
des paiens et soit en rapport avec la grandeur de 'espérance
chrétienne (I 70-71). Mais ce raidissement n’est nullement
assuré de durer, de sorte qu’Ambroise se réfugie a nouveau
dans le deuil général: « Mes larmes donc cesseront», com-
mence-t-il par affirmer. Mais il poursuit (I 72): « Ou, si elles ne
peuvent cesser, je te pleurerai dans le deuil collectif, 6 mon
frére, et je cacherai mes gémissements personnels sous la douleur
générale. Car comment pourraient-ils cesser, alors qu’il suffit
qu’on prononce ton nom pour que les larmes me viennent aux
yeux. .. 2m 2,

Ce deuil général, qui est aussi le voile dont Marcelline
masque ses pleurs (I 77), est donc a l'arriere-plan de tout ce
discours. Chacune de ses évocations n’a pas le méme sens ni
la méme fonction. On se demandera cependant si le théme
initial, dont nous avons ici signalé I"origine profane ®, mais qui
a son équivalent dans Ihistoire du peuple juif 4, n’a pas été
choisi parce qu’il était suggéré par le texte du IVe Livre d’ Esdras.
La manieére dont celui-ci est évoqué la premiere fois ® laisse

1 Nous ne savons rien sur ces deuils; ils affectent des veuves (I 67, 5 sq.).

% Exc. Sat. 1 72. Sur ’ensemble de ce texte, voit infra pp. 251-2.

3 Supra p. 244.

* Ainsi David désirant se sactifier pour son peuple, comme Paul pour Israél.

5 Exc. Sat. 1 64-65: Scriptum est enim in communi dolore proprium wacare debere ;
neque enim prophetico sermone uni illi mulieri quae figuratur sed singulis dicitur cum
Ecclesiae dictum wuidetur. Dicitur ergo et ad me et dicit Scriptura caelestis : Focine

doces 2 Sic instituis Dei pleben ? 1’auditeur ne peut comprendre que s’il a la lecture
en mémoire.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 247

entendre que ce chapitre avait été lu lors de loffice funébre .
Toutefois, méme si ce théme est un leitmotiv de notre premier
discouts, je n’en ferais pas une « forme». Ses récurrences,
méme relativement régulieres, n’ont pas, a elles seules, carac-
tere suffisamment « structurant», pour utiliser un mot a la
mode. J’y vois moins encore une « forme biblique» du type
de celles que nous découvrirons dans les deux autres Oraisons
Jfunébres, mais nous sommes en marche vers de telles « formes
bibliques ». Il ne s’agit ici encore que de la « sacralisation »
d’une forme profane comme le montrera également 'exemple
suivant. Nous verrons dans notre conclusion comment se justifie
cette « sacralisation » et s’il convient de conserver ce terme 2.
On ne peut pas refuser ce nom de « forme» a la classifica-
tion des vertus cardinales qui sert de structure a un long éloge
des qualités de Satyrus: environ le quart de ce premier discours °.

1 On ne s’en étonnera pas si I'on pense non seulement que ce IVe Esdras contient
le Requiem aeternam de la liturgie funéraire qui a, semble-t-il, laissé des traces
dans le De obitn Theodosii 32 (Fruitur nunc... Theodosius luce petpetua, tranqguillitate
dinturna...), mais aussi que le De bono mortis 45-53 d’Ambroise commente longue-
ment et avec grande estime plusieurs chapitres de cet apocryphe.

% Voit infra pp. 289-290 et n. 2.

% Ménandre ne signale pas cette classification. Mais, ayant sa place dans les pané-
gyriques, elle apparait dans I’« oraison funebtre » de Julien par Ammien Matcellin
(XXV 4) et nous la trouvons dans plusieurs oraisons funébres en forme de la
fin du IVe si¢cle, en dehors de celles d’Ambroise. Voir J. PrREAUX, « Les quatre
vertus paiennes et chrétiennes. Apothéose et ascension », in Hommages ¢ Marcel
Renard 1 (Bruxelles 1969), 639-657. Sur leur présence pattielle dans Obit. VValent.,
voir infra pp. 264-269. Sans remonter jusqu’a 1’ Agesilas de Xénophon, comme le
voudrait K. ScHENkL (in S 16 (1894), 40 en bas), il suffit de signaletr que Diodote
de Sicile fait de ces vertus I'une des pi¢ces de I'armature des éloges funebres
chez les Egyptiens (Diod. I 92 — le Pseudo-Denys d’Halicarnasse (R£5. VI 3) cite
la force, la justice, la sagesse). Le contexte ne permet pas de supposet que ce point
distinguait les Egyptiens des Grecs, bien au contraire. Il est donc vraisemblable
qu’Ambroise a utilis¢é un schéma otdinaite des otraisons funébres. Qu’il ait
emprunté un certain nombre de définitions, de notions, de formules au De Platone
d’Apulée, comme P. Coutcelle I’a découvert, ne doit pas faire pensetr qu’Ambroise
se lance dans un exposé philosophique. Le propos treste bien celui de I’¢loge,
comme le révele la fagon dont, dans cet ensemble fortement teinté de christia-
nisme, Ambroise se met soudain a vanter I’éloquence de son frére, pour se repren-
dre aussitot et déclarer qu’il préfere ne patler que de ses vertus chrétiennes (I 49).



248 YVES-MARIE DUVAL

Ce n’est pas lendroit de montrer le contenu chrétien de ce
long développement, et comment, aux vertus platoniciennes,
s’ajoutent des vertus moins prisées des philosophes comme la
simplicité (I 51), ou, autre fagon de considérer le méme phéno-
meéne, comment ces vertus platoniciennes se subdivisent en
especes ou le christianisme exerce une influence indéniable,
comme pat exemple cette pietas erga pauperes qui doit prendre
la place de la Zberalitas ou de la beneficentia * philosophiques. Je
voudrais plutot attirer 'attention sur les « attaches » et la justi-
fication de ce long développement et montrer comment
Ambroise intégre — ou récupere — cette forme profane dans
son propre discours. En effet, prés de conclure Iéloge de ces
vertus de Satyrus — et principalement de sa justice, dont il a
dit qu’elle informait toutes les autres vertus (I 57) —, Ambroise
déclare que son frére a bien mérité les paroles que le lecteur a
prononcées au cours méme de la cérémonie. Or le texte qui est
cité 4 ce moment par Ambroise est un centon des Psaumes 14
et 23 qui exalte explicitement Uznnocence et la justice *. Peut-étre
est-ce la raison pour laquelle la derni¢re et plus importante
vertu regoit une justification scripturaire beaucoup plus longue
que les précédentes vertus, qui n’avaient eu droit qu’a un bref
«appui» scripturaire ®. Les auditeurs — Ambroise en tout
cas — avaient ces textes liturgiques dans la mémoire depuis le
début de ce développement... Car la conviction pour Awmbroise
de se trouver devant — osons le mot, méme si, pour le moment,
il peut paraitre trop fort — une « forme biblique » est affirmée
deés le début de cet éloge. Il n’a pas si tot présenté « opinion
des Sages» sur la primauté et Pexcellence de la prudence qu’il
déclare que cette définition provient en réalité de la Bible .

1Voir le De officiis ministrorum 1 130; 143.

2 Exc. Sat. 1 61: ... hodie quoque per nocem lectoris ... etc.

8 La simplicité en I 51, 8; ’absence de cupidité en I 55, 7.

4 Exc. Sat. 1 42: Non mediocris igitur prudentiae testimonium quae ita a sapientibus
definitur ... Quod etiam mundi sapientes nostris bausere de legibus...



ORAISONS FUNI‘E.BRES_ DE SAINT AMBROISE 249

De la définition des vertus a leur classification, il 0’y a qu’un pas...
qui n’est pas réellement franchi ici, mais qui le sera dans le
De obitu Valentiniani *.

Mais ce ne sont la encore que des éléments « statiques ».
On peut les multiplier. Il est en effet possible d’isoler des unités,
plus ou moins étendues, tout au long de ce discours: certaines
ont lair simplement juxtaposées ou opposées les unes aux
autres ?; d’autres révelent une composition interne *; d’autres
encore semblent se répondre, comme cette affirmation de la
présence permanente de Satyrus qui, exposée au tout début
du discours (I 6), est reprise a extréme fin (I 72-75) dans ce
qui pourrait étre une inclusion, procédé cher a Ambroise. On
ne peut cependant exclure qu’il s’agisse d’une répétition plus
ou moins maladroite, car la vertu de force a droit 4 deux déve-
loppements, le premier a peine amorcé (I 44) et le second plus
développé (I 50), mais tous deux introduits de la méme fagon.
On peut méme relever une contradiction entre la premiére
page, ou Ambroise assure qu’il n’avait pas oublié que son frére
était mortel (I 1, ligne 3), et la page ou il se reproche de ne pas
avoir prévu la mort de son frére (I 35; I 40). Enfin, dernier
élément de désordre, Ambroise reconnait lui-méme une digres-
sion qui I’éloigne de son objectif (I 11-13).

La définition de cet objectif peut nous permettre de préciser
la nature de ce discours et d’en trouver le rythme interne.
Certes, on pourrait légitimement se méfier d’une affirmation
isolée, qui pourrait n’avoir pour but que de justifier @ posterior:
un développement désordonné. Dans le cas présent, cette
intention initiale est répétée plusieurs fois au long du discours
et nous verrons qu’elle est confirmée par une affirmation exté-

1Voit infra pp. 264-269.
2 Le theme de Vopportunitas mortis développé en I 30, 3-34 et opposé 2 la résurrec-
tion du fils de la Veuve de Naim (I 29).

8 La praemeditatio mortis débute en I 35 et réapparait en I 40 pour se fermer sur
elle-méme.



250 YVES-MARIE DUVAL

rieure a notre premier livre. La premiere pause se situe donc au
moment ot Ambroise vient d’assurer que ses pleurs n’étaient
pas ceux du désespoir et d’en appeler aux pleurs des patriarches
et aux pleurs du Christ, ce qui entraine dans un développement
christologique. Il arréte bien vite celui-ci en constatant (I 14):
« Ce probléeme demanderait a étre exposé avec plus de détail,
pour que nous puissions montrer I'autorité du Pere, la pro-
priété du Fils, Punité de toute la Trinité. Toutefois, je n’ai pas
pour role aujourd’hui de faire un exposé, mais de composer
une consolation, bien que les consolations recommandent de
distraire ’esprit de son chagrin en 'occupant par un exposé.
Mais j’ai davantage a modérer mon chagrin qu’a renoncer 2
toute peine, de facon que mes regrets s’apaisent plus qu’ils ne
s’endorment. Je ne veux en effet m’éloigner trop de mon frére
et me laisser entrainer par une occupation (intellectuelle), alors
que j’ai justement entrepris de prononcer ce discours pour
Paccompagner en quelque sorte, pour le suivre plus longtemps
avec mon esprit au moment de son départ et pour embrasser
avec mon cceur celui que mes yeux saisissent. Je veux en effet
fixer sur lui toute 'intensité de mon regard; je veux demeurer
avec lui et lui montrer toute I'affection de mon dme, je veux
I’entourer de tout ’hommage de mes marques d’amour, durant
tout ce temps ou mon esprit est plongé dans la stupeur, ou je
ne crois pas avoir perdu celui que je contemple encore devant
moi, ol je ne pense pas que soit mort celui dont je ne recherche
pas encore les témoignages d’affection auxquels j’avais voué le
temps de ma vie et toute ma vie elle-méme ». Je n’analyse pas
immédiatement cette confession frémissante. J’enchaine en
citant un second aveu qui échappe a Ambroise quelques pages
plus loin, apres qu’il a évoqué divers souvenirs des attentions
de Satyrus (I 21): « En vérité, je m’aperqois, dit-il, qu’en énumé-
rant tes marques d’affection et en faisant le compte de tes
vertus, mon esprit ressent de la peine; mais cependant je trouve
un apaisement 4 ressentir cette peine, et ces souvenirs, s’ils
renouvellent ma douleur, m’apportent cependant du plaisit.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 251

Pourrais-je ne pas penser 2 toi? ou penser jamais 4 toi sans pleu-
rer ? Et pourrai-je jamais ne pas me souvenit d’un tel frére ou
m’en souvenir sans éprouver a son égard une reconnaissance
mélée de larmes?». Eloge, consolation, larmes se succédent et
se fondent I'un dans P'autre. On ne peut pas dire, comme le
voudrait Rozynski, que I'éloge nourrit le thréne et lui sert de
prétexte. Jamais Ambroise n’oublie de proclamer sa foi ou sa
reconnaissance. Cela est vrai méme de la courte affirmation qui
clot le long développement sur les vertus cardinales de Satyrus
et dans laquelle Rozynski a voulu voir le second thréne ordinaire
dans la Consolation (I 63) ': « Toutes ces qualités et les autres,
qui, jadis, déclare Ambroise, faisaient mon plaisir, exasperent
maintenant au plus haut point le souvenir de ma douleur ».
Cette opposition du passé (heureux) et du présent (malheureux)
est bien le procédé du thréne. Mais Ambroise ajoute aussitit:
« Mais ces qualités demeurent et elles existeront toujours, sans
passer comme 'ombre. En effet, la beauté de la vertu ne dis-
parait pas avec le corps et la fin de la nature n’est pas celle des
mérites. Bien que la nature elle-méme ne disparaisse pas 2
jamais, mais se repose en quelque sorte, de fagon temporaire ».
Le ton de cette deuxieme partie est plus doctrinal que personnel,
mais il suffirait de poursuivre la lecture pour entendre Ambroise
déclarer (I 64) qu’il doit plutot exprimer sa reconnaissance que
sa douleur. Nous avons déja examiné ce texte, qui contient
également un autre fil conducteur: celui du chagrin personnel
qui doit céder devant le deuil général® Cette juxtaposition
ne doit pas étonner. On la retrouve d’ailleurs un peu plus loin,
a la fin de cette invitation 2 faire passer le deuil collectif avant le
chagrin personnel. Je cite 2 nouveau ce texte, de fagcon plus
complete (I 72): « Mes larmes donc cesseront. Ou, si elles ne
peuvent cesser, je te pleurerai dans le deuil collectif, 6 mon
frere, et je cacherai mes gémissements personnels sous la dou-

L F. Rozynskr, Die Leichenreden..., 54; 67.
2 Voit supra pp. 243-247.



252 YVES-MARIE DUVAL

leur générale./ Car, comment pourraient-ils cesser alors qu’il
suffit qu’on prononce ton nom pour que les larmes me viennent
aux yeux, alors que la vie ordinaire éveille en moi ton souvenir,
alors que mon affection te met sous mes yeux, alors que ton
souvenir renouvelle ma douleur /. Quand, en effet, me manques-
tu, toi qui m’es présent par de telles marques d’attention? Tu
m’es présent, dis-je, et sans cesse tu t’offres 4 moi et de toute
mon 4me, de tout mon esprit, je t’embrasse, je te vois, je te
patle, je te saisis...». Absence et présence, pleurs et joie se
mélent inextricablement, comme Ambroise le remarque un peu
plus loin (I 74): « Je te tiens donc, 6 mon frere, et la mort ni
le temps ne t’arracheront a moi! Les larmes elles-mémes me
sont douces, les pleurs eux-mémes me sont agréables. Ils
apaisent 'ardeur de mon cceur et détendent ma douleur en la
relichant. Je ne puis en effet vivre sans toi, ni ne pas penset
sans cesse 4 toi, ni ne pas penser a toi sans larmes. O jours
amers qui révélez linterruption de notre union! O nuits de
larmes qui avez perdu mon si doux compagnon de repos, mon
associé inséparable! Quel supplice vous me donneriez si I'image
de sa présence ne s’offrait a mes yeux, si mon dme ne le croyait
présent devant moi, lui dont mes yeux ne peuvent voir le
corps!». Consolation, douleur, joie, confiance, peine, 'dme
d’Ambroise passe sans cesse de l'une a lautre, sans que le
mouvement soit appelé a s’arréter. Il faudra une brusque inter-
vention de Porateur ! et un recours aux cadres ordinaires de la
monodie pour que le discours s’achéve, mais dans un nouveau
mouvement de peine, de confiance et d’assurance joyeuse.
L’existence de ce rythme ternaire — plus que binaire — est
d’ailleurs confirmée par le début du second livre o Ambroise
définit son attitude dans le premier (I 1): « Dans le livre pré-
cédent, déclare-t-il, j’ai donné quelque satisfaction a mon
regret, de peur que Papplication de médicaments trop violents
sur une plaie bralante n’exaspere la douleur plus qu’elle ne

L Exc. Sat. 1 78: Sed quid ego demoror, frater?



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 253%

Padoucisse. En méme temps, comme je me suis adressé assez
souvent a mon frere et que je I’avais sous les yeux, il ne m’a
pas paru déraisonnable d’apaiser quelque peu ma douleur
naturelle. Celle-ci se repait plutoét de larmes, s’adoucit 4 force
de pleurs, s’absorbe dans la stupeur...». Cette analyse et cette
thérapeutique, qui ne sont pas sans se référer aux traités sur la
consolation 1, correspondent assez bien a ce qu’a tenté Ambroise
dans son premier livre.

Il a voulu avant tout « betcer » et calmer sa douleur, en la
laissant s’épancher doucement. Il n’ignote aucunement les
arguments de la consolation. Les premietres pages de son dis-
cours les rappellent 2 et ils affleurent a tout moment 3, lorsqu’ils
ne sont pas rappelés d’un mot. Ainsi, ni Ambroise ni sa sceur
ne doutent-ils un instant des mérites de leur frere ¢ ou de la foi
en la résurrection ®. Mais ce n’est pas sa raison qu’il est néces-
saire de convaincre; c’est son cceur qu’il convient d’apaiser,
sans le brutaliset. Loin de brimer cette douleut, il faut la nourrir
et, en la laissant s’échapper, la calmer. Véritable traitement
homéopathique, ou le chagrin s’alimente également de la peine

1 D’apres Cicérton (Zuse. IV 29, 63), Chrysippe demandait que l'on attendit
que la douleur se calmit pour s’attaquer au patient. Séneque varie dans ses affir-
mations. A sa mere il refuse un traitement hatif (Dial. X1 (Helv.) 1, 2), mais
regrette que le mal de Matcia se soit invétéré faute d’un traitement précoce
(Dial. V1 (Mare.) 1, 8). Stace, Silv. 11 1, 14 sq. Voit infra p. 259 n. 2.

2 Rozynski 1’a noté, mais ne me semble pas avoir vu le sens de cette Introduction.
La « raison» d’Ambroise est convaincue, mais cela n’empéche pas son cexr de
souflrir |

3 Par exemple en I 16 le théme que désormais Ambroise n’a plus rien a craindre
pout son frere (cf. Sen. Dial. VI (Marc.) 24, 4); en 1 30 sq. le topos de la com-
moditas mortis.

* Affirmations explicites dans Ex¢. Sazt. 1 3-4; 15, lignes 9-10 et 13-15; 51, lignes
8-11; 77, ligne 7; mais tout le discours est rempli de ’éloge de ses vertus chré-
tiennes, comme Ambroise le fait remarquer lorsqu’il arréte un développement
sur une qualité humaine de Satyrus en I 49.

5 Exc. Sat. 1 30, 1-2: Non opus fuit ei resurrectio temporalis cui aeterna debetnr ; 63,
3-G: neque enim uirtutis gratia cum corpore occidit, nec idem naturae meritorumaque finis,
Tcet 1psius natura i a 7 ; 7 1 L
licet ipsius naturae usus non in aeternum occidat sed temporali quadam nacatione requiescat

67, 3-5; 70, 8-11; 71, 8-11; 78, 7 sq.



254 YVES-MARIE DUVAL

générale... et se perd en clle. Ce premier discouts ne développe
donc guere d’arguments propres aux consolations *. Il les utilise,
quelquefois méme longuement, mais ne s’y maintient pas 2,
méme lorsque I’Ecriture vient leur donner sa garantie. De
méme, I'énumération des vertus de Satyrus, empruntée au
schéma de I’éloge, n’a pas exactement la méme fonction que
dans une consolation ou dans une monodie, et elle ne differe
pas essentiellement de I’évocation plus chronologique des faits
et gestes de Satyrus ®, qui est un autre schéma de développe-
ment 4. De part et d’autre cependant, il ne s’agit pas de trans-
former cet éloge en thréne désolé °, mais de trouver dans cette
évocation le plaisir de prolonger la présence du disparu et
Passurance — a cause de la foi — de la permanence de ces
qualités et de ces mérites. Ambroise se séparera de la méme
fagon de la consolation paienne dans I’Oraison funébre de Valen-
tinien, et il refusera le thréne qui précede d’ordinaire la partie
consactée 4 la consolation proprement dite (Obit. VValent. 38).
Cette consolation rationnelle n’a pas, 2 mon sens, sa place
dans ce premier discours, ot la raison est sans cesse — et sans
grande résistance — débordée par la sensibilité. Elle va au

1Le tableau de F. Rozynski (Die Leichenreden..., 19) fait appel a Dopportunitas
mortis qui est bien mentionnée en I 64 (et non 68), mais comme un rappel d’un
argument développé en I 30 sq. Clest au contraite aux solacia du deuil général
(voit supra p. 245) et au ¢ Esd. qu’il est fait appel dans la majeure partie de cette
section 1 64-74. J’en ai montré plus haut le rythme « affectif » et « historique ».

2 Bn dehors de la section I 64-74, voir le théme de opportunitas mortis en 1 30-33.
En I 71 se trouve concentté ce qui sera la matiere de longs développements
dans le deuxiéme Discours sur la libération des maux (IT 22 sq.) avec refus de
I’absence de semsus apres la mort, sur la résurrection (IT so-135). CE. Obit. Valent.
44-45, ou ’argument est davantage développé que dans Exe. Saz. I 71.

3 Le développement sur les vertus cardinales (I 42-62) n’est que la poursuite du
técit de lactivité de Satyrus. En I 21, Ambroise disait déja qu’il était en train
d’énumérer les officia et les uirtutes de son frére.

4 Men. Rh. Epit. (ed. L. SPENGEL, III 420, 24 sq.): les mpdkerg pour chacune
desquelles il est conseillé de faire intervenir le threne,

® Men. Rh. Epit. (ed. L. SPENGEL, 111 420, 5-9; 421, 10-14); Mon. (thid., 434, 21-23;
435, 7-9); Param. (ibid., 413, 20-22).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 255

contraire occuper toute la place dans le second discours, plus
tardif. Le chagrin existe toujours, mais il s’exptime peu! en
dehors de l'introduction ? et de Pexttéme conclusion ® de ce
sermon, que l'on a souvent considéré comme un véritable
traité . Le plan et lintention du traité sont annoncés dés le
début avec une grande netteté. Ambroise déclare vouloir se
consoler selon la méthode ordinaire — communi usn. 11 a donc
Pintention de montrer (II 3) qu’il ne faut pas s’abandonner au
deuil, tout d’abord parce que la mort est le lot commun de
I’humanité, ensuite parce qu’elle nous libeére des maux de ce
monde, enfin parce qu’elle est un sommeil au sortir duquel,
reposés des labeurs de ce monde, nous nous tretrouvons avec
une vigueur nouvelle. Ce plan sera suivi avec une remarquable
fidélité. Tels qu’ils se présentent dans cette annonce du plan,
ces trois arguments correspondent bel et bien a trois chapitres
des consolations: condition motrtelle, mort libératrice, immorta-
lité de 'dme. On comprend que K. Schenkl ait pu les reven-
diquer pour la Consolation de Cicéron, méme s’ils ne lui appat-
tiennent pas en propre. En ce qui concerne Ambroise et 'usage
qu’il fait de cette argumentation, je puis me contenter ici de
quelques remarques. Les deux premiers arguments sont le plus
souvent développés pour eux-mémes, quitte a étre complétés °,

1 Exc. Sat. 11 42-43 contient le seul développement sur son frere & intérienr méme
du second Discouts. Ambroise y déclare aussi que ce /ivre est composé pout
consoler les autres. Nous avons la la trace d’une retouche sans doute de beaucoup
postérieure au 7¢ jour. — Breve allusion en 11 14, 3: sicuz meo exemplo metior.

2 Exc. Sat. 11 1-3.

8 Exc. Sat. 11 135, qui teprend, de fagon plus apaisée, I 8o.

4 Avec patfois les procédés de la diatribe: 1T 9: Sed dicis...; 11 14: sed desideramus
amissos; 11 15: Sed cur tu putas...2; 11 15, ligne 5: Sed recuperandi tibi interclusa spes !,
II 16, ligne 3: Sed non subpetit expectare remeantem...; 57, ligne 4: Sed habet sucum.
Toutes interventions d’un intetlocuteur fictif qui ont leur place dans un traité
éctit comme un sermon. L’auditoire n’apparait qu’en II 6o, ligne 3. Voir égale-
ment II 105, ligne 2.

% Ainsi en II 35, sut la meditatio mortis.



256 YVES-MARIE DUVAL

corrigés !, ou illustrés * par I’Ecriture, quand Ambroise ne
montre pas que ces pensées ont été empruntées a 1’Ecriture,
comme le #on nasci longe optimum. Le point le plus délicat con-
cerne la mort, qui, pour la Bible, n’est ni originelle ni naturelle.
Ambroise doit donc concilier deux doctrines différentes ®. 1l en
va autrement avec immortalité de ’dme. Ambroise ne lui fait
qu’une place minime, parce qu’elle va de soi pour lui. Au
contraire, il consacre les deux tiers de ce second livre (II 50-130)
a établir la preuve de la résurrection du corps et a réfuter la
métempsycose.

Du seul point de vue de la composition, cette réfutation
serait intéressante a étudier *. Elle nous renseigne, entre autres,
sur un des procédés d’écriture d’Ambroise: le refus est pro-
noncé une premiere fois au moment ou commence I’exposé sur
la résurrection des corps (II 59, lignes 3-5). Il est formulé a
nouveau 4 la fin de la premiére série de preuves (II 65). Il n’est
développé qu’a la fin de la derniere (IT 126-130, ligne 1), juste
avant que ne soit rappelé ensemble des preuves qui ont été
présentées au long de ce traité (II 130, lignes 2 sq.).

On ne peut d’ailleurs pas utiliser sans précaution le mot de
« preuves ». Dans ce traité, Ambroise fait valoir a plusieurs
reprises — et 4 nouveau de maniére cyclique — qu’il n’est pas
besoin de ratio et que la fides Pemporte sur le raisonnement.
I’un de ces textes, le plus explicite, a fait couler de I’encre et
ferait taxer Ambroise de fidéisme. Il en est un autre, tout a la
fin de ce second discours, qui a échappé a I’attention, sans doute
parce qu’on en a trop bien identifié la source, sans en voir le

1 Ainsi en II 36, sur les définitions de la mott.
% Les incommoda uitae sont, en I 23-28, illustrés par la vie des Patriarches.

% On rematqueta que ce probléme est envisagé au ferme de ’exposé sut les malheurs
de la vie et alors que I'ensemble de 'argumentation a été résumé (II 46, 8-15).

* L’analyse de H. CrouzeL (« Fonte prenicene della dotttina di Ambrogio sulla
tisutrezione dei motti», in La Scuola cattolica 102 (1974), 373-386) est trop lache.
Sa petspective 'améne 4 ne tenit aucun compte des données philosophiques
qu’Ambroise intégre ou discute.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 257

sens profond. Ambroise déclare en effet qu’en croyant a la résuz-
tection des cotps, il se sépare des philosophes qui se contentent
de 'immortalité de I’dme ou défendent la métempsycose dans
des corps d’animaux. Il poursuit (I 134) en disant que si c’est
la une erreur, il préfere se tromper. On a reconnu a juste titre
dans ce mouvement un souvenir de Cicéron. O. Faller renvoie
au Cato Maior 23, 85. Mais on trouve un mouvement analogue
dans les Zusculanes (I 17, 39 sqq.): Cicéron déclare qu’il « préfere
se tromper avec Platon... plutét que d’étre dans le vrai en com-
pagnie des Epicutiens» qui nient 'immortalité de I'Ame. Et,
plus loin (I 21, 49), il ajoutera: « A supposer que Platon n’appor-
tit aucun argument (raf0) en faveur de cette immortalité — tu
vois quel cas je fais de sa personne! —, sa seule autorité (aucto-
ritas) triompherait de mes doutes...». Substituons Jésus 2
Platon, nous serons chez Ambroise. ’autorité du Christ, indé-
pendamment des rationes, suffit a persuader et a consoler
Ambroise. Bien que 'on s’accorde a penser que cet appel a
I'immortalité de 'dme occupait la derniere partie de sa Consola-
tion 1, nous ne pouvons savoir si Cicéron avait, au sujet de
I’immortalité de ’Ame de sa fille, recouru A cette méme « auto-
rité» de Platon dans sa Consolation. 11 suffit de remarquer
qu’Ambroise, a la fois, utilise un mode d’exposition ordinaire,
qu’il applique a exposé de la doctrine chrétienne ? et, tout en
s’abstenant de développer le theme de I’ascension de 'ame,
auquel il consacrera de longues pages dans I’Oraison funébre de
Valentinien (Obit. Valent. 71 sq.), démarque un épilogue /Lité-
raire: celui du Cafo (23, 85). Cet épilogue est lui aussi « converti»
en un sens chrétien, puisqu’il se termine (II 135) par le souhait
que «ce corps corruptible revéte l'incorruption et ce corps
morttel revéte I'immortalité », selon les propos de saint Paul.

1 K. KumaNieckr, in AFLA 46 (1969), 389-390.

* On trouvera, pour la résurrection des cotps, la méme fagon de procéder dans
De bono mortis 42-43; 51. Je 1’ai mise en lumiéte dans mon étude sur « Ambroise,
de son élection a son ordination», in Ambrosius Episcopus (Milano 1976), 11 265
n. 8o; 271 n. 108.



258 YVES-MARIE DUVAL

Terminer un discours n’est pas toujours facile, a moins
qu’on y soit invité par les circonstances extérieures, comme
dans le premier livre (I 78) ou dans I’Oraison funébre de Théodose
(Obit. Theod. 54). Pour ce second livre, Ambroise a recouru au
finale d’un traité de Cicéron. Imitation toute formelle d’ailleutrs,
puisque la résurrection des corps vient remplacer 'immortalité
de I'dme et un développement platonicien. Nous sommes
néanmoins devant un #aité beaucoup plus que devant un des
discours que décrit Ménandre. Sans doute faut-il distinguer une
tradition rbéforique de la consolation — représentée par Ménan-
dre — et une tradition philosophique, dont nous n’avons gueére
plus, en latin, que les traités de Sénéque, en grec, que les Conso-
lations de Plutarque . Mais, dans ces divers écrits, la part faite
a la personne éprouvée est beaucoup plus importante que dans
ce second discours d’Ambroise. Je penserais volontiets que
celui-ci a été congu pour offrir la partie rationnelle, « consola-
toire » au sens antique du terme, qui n’avait pu étre développée
dans le premier sermon.

En plus donc d’une certaine unité « externe », provenant de
Particulation des deux discours, il existe une unité plus profonde
qui provient de la foi d’Ambroise aux prises avec sa sensibilité.
Celle-ci a été exacerbée par le deuil. Elle le demeure certes,
au dela méme des quelques jours qui sont censés séparer les
deux discours. Cependant, Ambroise cherche a lapaiser, sans
vraiment ni la contraindre ni la laisser déborder. Thérapeutique
des ames sur laquelle nous sommes renseignés, mais dont nous
n’avons, que je sache, aucune application concréte dans la
littérature antique. Ambroise la vantera lui-méme aux sceurs de
Valentinien (Obit. VValent. 41, 3 sq.), et la préface de cette Oraison
funébre, écrite sans doute postérieurement au discours lui-méme,
en décrit le principe: avoir pleuré est souvent une consolation
(Obit. Valent. 1, 8 sq.). L’originalité de ce De excessu Satyri, du

11a Lettre de consolation, suivant sa longueur, la personne visée, etc., évolue
entre les deux.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 259

livre I surtout, réside dans le fait qu’ Ambroise, tout en puisant
dans la pharmacopée antique prévue pour des traitements plus
tardifs, a, si 'on me permet ’expression, recouru a un traite-
ment « de premiére urgence », plus léger, moins violent !, dont
nous n’avons aucune description théotique 2. On peut se deman-
der si Ambroise lui-méme en connaissait une. D’ou ces titon-
nements, qui ne sont pas seulement ceux de I’émotion et du
trouble intérieur ®. Le De obitu Valentiniani, prononcé plus de
deux mois apres la mort du jeune Empereur, utilise une méthode
qui n’est pas tres différente, méme si elle est déja un peu plus
terme et fait davantage appel a la raison. Sénéque attendra
trois ans avant de « secouer » Marcia *. Méme lorsqu’Ambroise
recourt 4 des arguments rationnels pour atténuer le chagrin des

Y Exc. Sat. X1 1: ne tamquam feruenti plagae austeriora adhibita medicamenta exasperarent
magis quam lenirent dolorem.

? On ne peut considérer comme telles les courtes déclarations de Séneque (Epist.
63, 3-4; 99, I; 99, 18-19). Nous savons par Cicéron que Chrysippe conseillait de
ne pas entreprendre la cure trop vite (ZTuse. IV 29, 63 — cf. IIT 31, 76), mais il
est vraisemblable que Crantor, moins intellectualiste et volontariste, concédait
quelques droits a la natute et au chagrin (Zuse. 111 29, 71 — cf. 111 6, 12). Cepen-
dant, il attirait lattention sur I’égoisme d’un tel chagtin et demandait qu’on
modérat ce chagrin. Selon H.-Th. Jouan~ (Trauer und T'rost..., 45-47; 157), c’est
a cette théorie de Crantor qu’Ambroise fait allusion, a travers la Consolation de
Cicéron. Si cela est, il faut noter que ’évéque de Milan est bien plus large encore
que Crantor, car il ne condamne nullement ce desiderium ni ne s’accuse d’égoisme.
Une longue page de '/n Psalm. 37, 42 expose les avantages d’une thérapeutique
tardive au sujet de Job et de ses amis. Voir de méme Basile de Césarée, Ep. 6, 1.
Le Psecudo-Denys d’Halicarnasse (RA. VI 4) conseille de ne pas brusquer trop vite
ceux qui pleurent, pour pouvoir mieux les gagner. Ainsi s’expliquent en partie
les différences entre les genres établies par Ménandte: on ne fait pas une monodie
tres longtemps apres le deuil (Epit., ed. L. Seencer, III 418, 25-419, 10). En
contraste avec lattitude d’Ambroise, on lira la longue analyse des sentiments
d’Augustin a la mort de Monique, la maniere dont ses yeux restent tout d’abord
secs violento animi imperio (Conf. IX 12, 29), puis dont les larmes reculent peu 2
peu, pour revenir, mais sans faire éruption (IX 12, 31), etc. Un peu plus loin
(IX 12, 32 sq.), Augustin citera un passage d’une hymne d’Ambroise sur le som-
meil consolateur...

3 Comme le voudrait Ch. Favez (Consolation latine, 41).
4 Sen. Dial. VI ( Mare.) 1, 7. Pour Helvia, compater Dial. X1 (Helv.) 1, 2 et 17, 1-2.



260 YVES-MARIE DUVAL

deux sceurs (Obit. Valent. 43-48), on ne le voit pas leur faire
un exposé analogue a ceux de Sénéque ou méme a ceux qu’il
se développe a lui-méme dans le deuxieme discours du De
excessu Satyri. Nous sommes loin de la méthode que Cicéron
déclare avoir suivie dans sa Consolation, ot il s’était, dit-il, fait
violence 4 lui-méme « pour que la puissance du remeéde fit
lacher prise 2 la puissance de la douleur » *. Comment s’étonner
des lors qu’il soit difficile de mettre ce premier livre sur le lit
de Procuste des modeles antiques ?

II

Le De obitu Valentiniani :
DU JEUNE PRINCE D’EPOPEE AU JEUNE HEROS BIBLIQUE

On ne peut pas en dire autant de la premiére oraison funebre
impériale, et pourtant, en plus méme de la thérapeutique et de
Pesprit, nous aurons 'occasion de le voir, le premier livre du
De excessu Satyri et le De obitu Valentiniani ont plus d’un autre
point commun. Ils manifestent aussi un égal refus d’ Ambroise
d’utiliser le seul genre de la monodie qui lui était recommandé
par les circonstances et par les rhéteurs: deuil cruel dans la
perte d’un proche ou d’une personne tendrement aimée; deuil,
surtout, de deux étre jeunes. Libanios avait écrit une monodie
sur Julien. Ambroise, qui évoque Julien (Obit. Valent. 21), n’a
nullement écrit une monodie, méme s’il a emprunté a ce gente
P'un ou lautre développement . La monodie met en cause les
dieux dont elle accuse la dureté; la monodie ne cherche qu’a

1 Cic. Tuse. IV 29, 63. Mais il faut ajouter qu’en Zuse. 111 31, 76, Cicéron déclare
avoir utilisé fous les traitements. Ambroise aurait-il fait un choix? Il est certain
en tout cas que le choix du moment est un théme souvent évoqué par les conso-
lateurs, de méme que I’image de la plaie, ouverte, cicatrisée, ou seulement en cours
de cicatrisation.

% Ainsi I’¢loge du cotrps: Men. Rh. Mon. (ed. L. SeencEL, III 436, 15 sq.). Voir
cependant #nfra pp. 272-273.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 261

exciter la douleur *. Ni 'une ni 'autre suggestions ne pouvaient
étres suivies par Ambroise. Ce dernier cherche avant tout a
célébrer Valentinien, 4 consoler ses sceurs et lui-méme 2.

Personne n’a d’ailleurs qualifié le De obitu Valentiniani de
monodie. De fait, contraitement a ce que laisse attendre la
monodie dvetog, le plan de cette Oraison funébre est apparu
trop clair a ceux qui ont examiné. Rozynski y a donc teconnu
le schéma de la consolation, avec la succession: thréne, éloge,
thréne, consolation. I1 a été suivi par Th. A. Kelly %, mais non
entierement par O. Faller qui, dans les quelques lignes qu’il
consacte a la composition de cette oraison funebre, ne fait
aucune place a un second thréne. Je crois que c’est lui qui a
raison *.

Je ne suis pas siir cependant que I'on ait vraiment apergu
la véritable disposition de cette oraison funébre et, surtout, je
me demande si d’apparentes similitudes formelles n’ont pas
trompé ceux qui cherchaient 4 en établir I’architecture et a4 en
préciser les lignes de force. L’Ecriture fournit en effet des
modeles formels qui ne me semblent pas avoir été apergus.
Cet « aveuglement » s’explique, me semble-t-il, par le fait que
ces « formes» bibliques sont, ici, 4 peu prés analogues aux
« formes » profanes ®. Ceux qui se sont intéressés a la composi-
tion de cette Oraison funébre, tout préoccupés de ces formes
profanes, n’ont pas prété attention aux autres. S’ils I’avaient
fait, ils auraient remarqué que ces formes bibliques permettaient
d’intégrer des pans entiers qui échappent 4 la « compréhension »

1 Men. Rh. Mon. (ed. L. SPENGEL, I1I 434, 18-19; 435, 7-11).

2 Obit. Valent. 1; 38 sq.

8 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 80-93, et tableau pp. 73-74; Th. A. KeLLy
(ed.), S. Ambrosii Liber de consolatione Valentiniani. A Text with a Transl., Intro-
duction and Commentary, Patristic Studies 58 (Washington 1940), 13-15 et tableau
p. 1I.

1 O. FaLLer (CSEL LXXIII), p. 106 *.

® Voir infra pp. 262 et 265-266 sut thréne et Lamentations, etc.



262 YVES-MARIE DUVAL

des formes profanes et de mieux saisit comment, ainsi que
Rozynski 'a remarqué, tel mouvement, tout en se déroulant,
formellement, en conformité avec les regles de la consolation,
est néanmoins ordonné a un but tout différent L.

D’une maniere qui correspond aux indications de Ménandre 2
et dont nous avons de nombreux témoins ?, 2 commencer par
le De exccessu Satyri 14, 1 Oraison funébre commence par une déplo-
ration qui, pour les auditeurs (§ 2), oppose le présent (mal-
heureux) au passé (plein d’espoir), avant d’attester le deuil de
P’ensemble de PEmpire (§ 3). Mais ce thréne dans la tradition
rhétorique — et poétique ® — est relayé immédiatement par une
page des Zhrénes de Jérémie, ce qui va permettre d’associer, 2
PEmpire (§§ 3-4), 'Eglise, dont les différents membres (§§ 5-8)
pleurent, eux aussi, le jeune prince. Ce passage de la lamentation
aux Lamentations est conscient. Ambroise déclare explicitement
(§ 4, ligne 10) qu’il se réfere au début de la lamentation du
prophete: #nde prophetici threni mibi utendum exordio uidetur...
En réalité, il 'utilise déja depuis une page (§ 3, ligne 9), et ce
texte de Jérémie va lui servir longtemps encore de fil conduc-
teur dans le développement qu’il consacre aux pleurs de ’'Eglise.

Cependant, a cette déploration de I'Eglise est déja joint,
d’apres la remarque expresse de l'orateur, I’éloge que celle-ci
va faire de la vie de Valentinien. Selon le modele du Cuntigue
des Cantigues, qui jouera un grand role dans une autre partie
du discours, ’Eglise s’adresse a Valentinien en lui promettant
de le conduire, disons, dans la demeure céleste ®. La réponse de

1 F. Rozy~ski, Die Leichenreden..., 81, au sujet de I’Eloge et de son début.

% Param. (ed. L. SPENGEL, I1I 413, 17 sq.).

S Voir, par ex., Hier. Epist. 39, 1.

* Mémes questions: Quwid igitur primum defleam? Quid primum amara conguestione
deplorem 2

> Ambroise y cite la déploration d’Anchise sur le sort de Marcellus (§ 3, 3 sq.).

8 Obit. Valent. 8(lignes 4 sq.): Ef intra se quidem ‘indignatur’ [Lam. 1, 4], ad Valen-
tinianum autem dicit [ Ecclesia): * Adsumam te et inducam te in domum matris meae...”
[Cant. 8, 2].



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 263

Valentinien n’est pas empruntée au Cantigue, mais 2 une nou-
velle page des Lamentations de Jérémie. Cest pourtant elle qui
va introduire I’éloge du jeune prince, qui commence bien des
ce moment-la, comme ’a noté Faller.

Rozynski ne fait pas apparaitre ces premiéres pages dans son
schéma . Son analyse détaillée les met a part, en pergoit bien
le ton 2, mais ne veut voir dans ce développement que le recours
rhétorique a la odyxpisig qui permet de grandir un person-
nage 3. Rozynski est suivi par Kelly, qui voit dans ces propos
un éloge « général », avant que ne commence I’éloge des vertus
particulieres . Tout autre me parait étre I’économie de cette
partie. Il faut une nouvelle fois prendre en considération le
texte biblique qui régit véritablement le développement. Dans
sa réponse a4 ’Eglise, Valentinien reprend donc les paroles de
Jétémie et déclare en particulier: « Il est bon pour ’homme
d’avoir porté un joug pesant durant sa jeunesse. Il s’asseyera a
part et il gardera le silence, parce qu’il a porté un joug pesant
[Lam. 3, 27 sq.]». Et Ambroise de poursuivre aussitot: « En
vérité, Valentinien se console de voir ses vertus récompensées,
car il a peiné durant sa jeunesse, supporté de nombreux dangers,
préféré porter sur la nuque vigourcuse de son esprit le joug
pesant d’une vie réformée plutdt qu'un joug de mollesse et de
délices » *. Tous les themes des pages suivantes, ou Ambroise
va reprendre un 4 un chacun des éléments du texte de Jérémie,
sont déja dans ce premier commentaire. Il serait facile de le
montrer en détail. J’attire ici I’attention seulement sur deux

LF. Rozynskr, Die Leichenreden..., 74.

% Ibid., 81, milieu. La suite voudrait voir dans la citation de I’Ecritute matiére a
consolation.

3 Ibid., 81-82.

4Th. A. Kervy (ed.), S. Ambrosii Liber de consolatione Valentiniani, 11 et 13.

5 Obit. Valent. o (lignes 9-13): Ef ille quidem se snarum uirtutum remuneratione solatur
eo guod in iuuentute sua Jabores absorbuit, pericula multa toleranit, tagum maluit

graue emendatioris propositi quam molle illud ac plennm deliciarum uinida mentis ceruice
portare.



264 YVES-MARIE DUVAL

points. Tout d’abord, Ambroise évoque bien deés ce moment
les wertus de Valentinien. D’autre part, ces vertus et cette
« réforme » sont celles d’un jeune homme. Ce jeune homme n’a
pas connu les vices de la jeunesse ou s’en est vite séparé en
reconnaissant ses fautes, pour parvenir, en tout domaine, a la
petfection de la vieillesse 2.

Ce thé¢me de la perfection atteinte dés la jeunesse n’est plus,
me semble-t-il, développé au dela de ce long passage (§§ 9-22).
Mais Ambroise revient 2 son commentaire initial du texte de
Jérémie. Il évoque, dans le cadre de 'amour de Valentinien
pour ses sujets, tous les périls qu’il était prét a affronter pout
eux 2. Un mouvement se ferme ici sur lui-méme. Nous en avons
vu l'unité et ampleur. Il ne se réduit pas 4 un catalogue de
vertus, méme s’il est possible d’isoler certaines de ces vertus et
d’y reconnaitre les cadres ordinaires des éloges. Si nous n’étions
que devant un cadre rhétorique profane, il serait difficile de
rendre compte de tout le début de cet éloge, et 'on ne pourrait
que constater, sans expliquer, le complet changement de ton

1 Cette derniére affirmation n’est qu’implicite dans le commentaire initial; elle
est développée dans la suite de 'exégese du texte de Jérémie; surtout, elle sous-
tend, ce qui ne me semble pas avoir été vu, ’essentiel du développement sur les
diverses vertus de Valentinien: femperantia dans ses diverses patties, pietas, amor
prouinciarum, etc. Qu’est-ce qui est loué, en effet? C’est la maitrise de soi d’un
jeune homme qui renonce aux amusements de son 4ge et meéne la vie posée d’un
vieillard (§ 15, 2-4); C’est la sagesse d’un Daniel qui fait montre de la sagesse d’un
vieillard 1a ou les vieillards, précisément, hésitent (§ 16, 1-4); c’est la tempérance
d’un jeune homme qui éconduit une danseuse et devient ainsi un exemple pour la
jeunesse (§ 17, 8-9); c’est la piété d’un jeune prince qui, durant les fétes de Paques,
ne veut pas entendre patler d’une conjutation et « se tit de ce qui fait trembler
d’ordinaire des empereurs mirs» (§ 18, 9-10). Dans ’évocation de l'affaire de
I’autel de la Victoire (§ 19, 5 sq.), c’est a nouveau la sagesse de ce Daniel qui est
louée, en méme temps que son amoutr pour son peére et surtout pout son frére
(§ 20). Quant a son amoutr pour ses sujets, Ambroise en voit une premiére preuve
dans une mesure fiscale de Valentinien qu’il compare a ’attitude de Julien en
ajoutant: « Mais Julien était 4’dge mir, tandis que Valentinien était encore dans
Padolescence » (§ 21, 4-6; Ammien (XXV 4, 7) développe justement ce théme du
puer senex au sujet de Julien: wirtute senior quam aetate).

2 Obit. Valent. 22, 4-5: cupiens dimittere Gallicana otia et pericula nostra suscipere.
Voir le texte cité supra p. 263 n. 5.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 265

de cet éloge par rapport a celui que conseillent les manuels de
thétorique. En effet, comme I’a bien vu Rozynski?, dans la
consolation, 1’éloge doit étre un aliment de la déploration, ce
qui n’est nullement le cas pour toute la partie de I’éloge que
nous avons parcourue, mais qui va I’étre pour le point que nous
allons aborder, ce que n’a pas vu Rozynski, qui ne me semble
pas avoir, non plus que Kelly 2, pergu la véritable nature de ce
développement.

Paradoxalement, c’est le plus «chrétien» par le sujet:
Ambroise y narte tout d’abord la maniére dont Valentinien I’a
pressé de venir lui administrer le baptéme (§§ 23-26). Pourtant,
s’il fallait donner la raison pour laquelle Ambroise a placé 2
cet endroit ce récit, je dirais qu’apreés avoir donné des preuves en
Valentinien de Vamor prouincialium (§§ 21-22), Ambroise découvre
dans I’appel de Valentinien le sighe d’un amour particulier pout
lui-méme: haec mihi cum aliis communia, déclare-t-il aprés avoir
évoqué le dévouement du jeune prince a la cause de ses sujets.
Et il enchaine: i/la privata guod saepe me adpellabat absentem et a
me initiandum se sacris mysteriis praeferebat (§ 23). Et de faire état
des sentiments chaleureux du jeune homme a son égard dans
ces jours qui précédeérent sa mort. Et d’attester sa propre
affection et sa propre angoisse pour le jeune homme, jusqu’au
moment ou I'espoir n’est plus permis.

Alots la douleur ne peut qu’étre 4 la mesure de la joie escomp-
tée et décue. VVinam! s’écrie Ambroise, et il multiplie les cris
de douleur, les excuses également 2, avant de revenir a la lamen-
tation en reprenant deux textes des Lamentations: Reuertamur
ad threnos — ou ad Threnos — déclare-t-il avant de citer Jérémie

1F. Rozynski, Die Leichenreden..., 81, milieu.

2Th. A. KeLry (ed.), p. 11, reprend pour les §§ 23-35 le titre du tableau de
F. Rozy~ski (op. ¢it., 74): « Désir du baptéme (mélé 2 un threéne) ». Dans son exposé
(op. cit., 83 n.z), F. Rozynskr découvre dans les §§ 23-35 une « digression».
Voir, de méme, p. 85.

3 Obit. Valent. 28, 5 sq.: Sed non sum Helias...



266 YVES-MARIE DUVAL

(§ 29, lignes 1 sq.), qui pleure sur le sort de Jérusalem en méme
temps que sur le sien. Malgré les textes bibliques, ou plutot
grdace d eux et a cet aveu d’un prophete qui dit sa peine, Ambroise
retrouve les régles de la consolation, qui demande que I’éloge
devienne dpoppy tév Spvov 1, de sorte qu’il peut faire remar-
quet: « Qui me consolera, moi dont les autres attendent que je les
console?» (§ 29, lignes 5-6). Toutefois, Ambroise ne se livre pas
encote a sa tAche de consolateur, comme aurait pu le laisser
attendre cette apparente transition. Il revient en réalité a I’éloge
au travers d’un trés long développement qu’il nous faut analyser
quelque peu et « situer » dans le déroulement du discours, dans
la mesure méme ou les analyses le laissent d’ordinaire de coté.

I’impression premiere est en effet contradictoire. Car, si
I’exposé semble rebondir — comme 'une de ces « palinodies »
habituelles aux rhéteurs — en affirmant que, contrairement a
Ambroise — et 4 ce que on pourrait croire —, Valentinien
n’a pas perdu, mais obtenu ce qu’il recherchait (§ 30, ligne 1),
le développement s’éloigne aussitot de loraison funébre,
puisqu’Ambroise évoque le sermon qu’il a tenu le jour méme
devant le peuple. Il y a, dit-il, opposé le peuple juif au peuple
chrétien (§ 30, lignes 2-7). Malgré I'une ou lautre allusion a
Valentinien, ce développement a-t-il un rapport profond avec
le discours d’Ambroise ou n’est-il qu’un de ces excursus dont on
crédite d’ordinaire I'évéque de Milan? La maniére dont ceux
qui se sont intéressés a cette Oraison funébre ont passé ce passage
sous silence laisserait entendre qu’ils ont opté pour la deuxi¢me
solution 2. Il me semble pourtant que 'analyse de ce dévelop-
pement autant que ’examen de ses « attaches» permettent de
défendre la premiere.

Non que nous ayons la chance d’avoir conservé le sermon
auquel se réfere Ambroise et que nous puissions la-méme

1 Mon. (ed. L. SpENGEL, III 435, 8-9).

® Développement sur la priere, selon F. Rozynskr (Die Leichenreden..., 85 n. 1), et
son efficacité. On verra plus loin de quelle priere il s’agit.



ORATISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 267

connaitre le texte qu’il commentait. Cependant ces oppositions
entre la richesse et la pauvreté du Christ, entre la richesse du
peuple juif et la pauvreté du peuple chrétien, apparaissent
avec une telle netteté dans plusieurs pages de I'évéque de
Milan qu’il nous est sans doute possible de retrouver la trame
du discours perdu et méme de découvrir le passage de I’Ecriture
qui a servi de support aux développements d’Ambroise, en
ce jour. Pour abréger ici cette approche, je dirai immédiatement
qu’il s’agit, selon moi, du Psaume 108 *. Son début est cité,
sous forme de conclusion ou plutot de « reprise», a la fin du
développement ici en question 2, et I'un de ses tout derniers
versets sera cité une bonne page plus loin ?. Or, quel est ce
Psanme? Clest la priere — ou le ctri — d’un persécuté, trahi par
ses proches, calomnié par ses ennemis. Il est d’ordinaire appliqué
au Christ en croix ¢ Celui-ci s’en prend soit 4 Judas, soit aux
Juifs, avec 'importante nuance que voici: les imprécations du
psalmiste deviennent dans la bouche du Christ priétre et pardon ®.
Si nous revenons 4 Valentinien et 2 notre oraison funébre, il
n’est pas difficile de voir que le jeune prince nous est présenté
comme un imitateur du Christ qui prie (§ 32, lignes 12 sq.) et,
qui plus est, prie sans doute pour ses ennemis (§ 34).

Priere du Christ sur la croix, disais-je. Priere du Christ a
Papproche de sa mort. Appliqué a Valentinien, cela veut
suggérer que le jeune homme, qui attendait avec tant de foi
le baptéme des mains d’Ambroise, a vécu ses derniers moments
dans la priére, sans avoir peur de la mort du corps (§ 33, ligne 9),
peut-étre méme en priant pour ses ennemis, pour Ses persé-
cuteurs, pout ses calomniatenrs (§ 34, ligne 12). Mais, si nous
replagons dans son contexte l’ensemble du développement

1 Sur le lien entre ce Ps. 108 et la richesse et la pauvreté du Christ, voir, par ex.,
In Psalm. 40, 4-5.

2 Obit. Valent. 32, 8-12: Ps. 108, 1-4.

3 Obit. Valent. 34, 11: Ps. 108, 28.

* Ambr. In Psalm. 43, 69; In Psalm. 40, 4-5; Hiet. Tract. de Ps. 108, 2 et passim.
5 Hier. Tract. de Ps. 108, 4-5-6.



268 YVES-MARIE DUVAL

analysé, ses attaches apparaissent maintenant plus nettement, en
méme temps que s’éclaire la composition de toute cette partie
de I’Oraison funébre.

Ambroise parlait explicitement naguere de lamor prouin-
cialinm (§§ 21-22). J’ai proposé d’appeler le long développement
§§ 23-29: Amor mei ou Amor Ambrosii, et je viens de montrer
que, par cette priere, Valentinien atteste son amout pour ses
ennemis (§§ 30-35). La suite du texte évoque la protection dont
Valentinien, dans ses derniers jours, voulut entourer ses proches,
au péril méme de sa vie. Or Ambroise enchaine aussitot:
Aduertimus quern circa amicos suos habuerit animum. Consideremus
quem erga germanas suas babuerit adfectum (§ 36, ligne 1). On
voit dés lors quelle est I'idée directrice de tout cet ensemble,
aussi divers en soient les objets. Le dernier n’est pas tant de
célébrer la justice — au sens strict — de Valentinien dans /e
proces ou ses sceurs se trouvent mélées, comme le voudraient
Rozynski et Kelly, qui réduisent trop I’objet de ce développe-
ment !, que de montrer les délicates attentions du jeune prince
pour ses sceuts.

Mais il se trouve que cette piefas pro sororibus (§ 37, ligne 6),
si on la réunit aux autres chefs que nous avons recueillis ou mis
en lumiere: pietas erga patrem et fratrem (§ 20), amor prouincialinm
(§§ 21-22), amor Ambrosii (§§ 23-29), amor inimicorum (§§ 30-34),
amor amicorum (§ 35), se révele constituer 'une des species de la
institia, telle qu’ Ambroise ’a analysée dans le De excessu Satyri 2.
Il est donc tout naturel que la z#stitia de Valentinien commence
également par I'examen de sa piefas (§ 18) dans son respect de

1 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 74 et 83; Th. A. KeLry (ed.), p. 11. En réalité,
Ambroise donne plusienrs exemples de ’affection et de la délicatesse de Valentinien
pour ses sceurs. Le proces, ou la iustitia vient tempérer la pietas, n’est qu’un
exemple. C’est de piefas qu’il s’agit... méme si, comme on va le voir, celle-ci est
une partie de la iustitia |

* Exc. Sat.158: Sed buins [iustitiae] multiplex species: alia erga propinquos, alia erga
universos, alia erga Dei cultum uel adinmentum inopum. Itague qualis in uniuersos fuerit,
prouincialium quibus praefuit studia docent (...); 1 s9: Inter fratres autem qualis fuerit...



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 269

la féte de Paques et dans son refus de restaurer I'autel de la
Victoire (§§ 18-20), avant de passer a Iexamen de sa pietas
envers son pére, puis ses sujets.

Si 'on poursuit ce rapprochement entre les deux Oraisons
Sfunébres, on constatera que l’'utilisation des cadres rhétoriques,
tres simple dans sa démarche comme nous venons de le consta-
ter, est loin d’étre mécanique. Ambroise avait loué la prudence
et la force de Satyrus. La prudence n’apparailt ici que dans ’exem-
ple de Daniel, mais il n’est fait nulle mention de la force de ce
jeune prince qui voulait pourtant marcher contre les Barbares
a la téte de son armée! A défaut de la force militaire, que
I’évéque ne pouvait pourtant pas refuser d’envisager chez un
empereur !, il pouvait célébrer la force d’ame de Valentinien
soit devant le Consistoire, soit, mieux encore, dans la protection
de ses amis au péril de sa vie. Il préfere en faire une marque
d’« amout pour ses amis» (§ 35), et en venir, comme dans le
cas de Satyrus, aux preuves d’amour pour ses sceurs (§§ 36-37).

Cependant, en terminant par les marques d’affection témoi-
gnées par Valentinien a ses sceurs, 'orateur se ménage une
transition habile, en méme temps qu’il donne le ton de la conso-
lation qui va maintenant commencer: la véritable consolation
de ces sceurs, c’est éloge qui vient d’étre prononcé de leur
frere, c’est le souvenir de cette tendre délicatesse. FHaec wobis
desidetio guam doloti sint, ut fraferna glotia plus reficiat mentem
guam dolot torqgueat, déclare-t-il avant d’entamer la consolation
(§ 38, 8-10). I’évéque, nous I'avons vu, a lui-méme connu ce
desiderium et il ne interdit pas aux jeunes filles. Nous avons vu
I’évéque renoncer immédiatement 4 une attitude de désespoit
lorsqu’a la fin de I’éloge des vertus de Satyrus, il commengait
patr dite: haec et alia quae mibi tunc erant uoluptati, maxime
nunc recordationem dolotis exasperant — mais il rectifiait aussitot:
manent tamen, eruntque semper, avant d’affirmer sa foi dans le

1 Le De officiis ministrorum 1 175 exclut I’examen de la force militaire dans un traité
adressé a des clercs.



270 YVES-MARIE DUVAL

salut de Satyrus et sa résurrection, le temps venu !. Ce mouve-
ment 4 trois temps que nous avons défini dans cette premiére
Oraison funébre de Satyrus se retrouve ici, avec la différence
que la gloria — sans plus de précision — tient ici la place des
affirmations plus caractéristiquement chrétiennes du De excessu
Satyri. De part et d’autre, Ambroise refuse donc le thréne et le
désespoir proné par Ménandre. Comme pour son propre deuil,
il reconnait la puissance de consolation des larmes: pascunt
Jrequenter ef lacrimae et mentem ablewant ; fletus refrigerant pectus et
maestum solantur adfectum (§ 38, lignes 10-12). La sensibilité
assouvie, il convient cependant que la raison lemporte. L’évéque
va en présenter les arguments.

Malgré cette modification fondamentale — au niveau des
sentiments 2 —, nous tetrouvons le schéma de la consolation,
tel que le présente Ménandre ®. Nous retrouvons aussi 'une des
indications que fournit Séneéque sur I’ordre a suivre en la matiére:
a Marcia, le philosophe faisait remarquer qu’il ne suivrait pas
Pordre ordinaire et qu’il présenterait des exempla avant de
traiter de praecepta (Sen. Dial. VI (Marc.) 2, 1). Ambroise
commence également par un exemple: aux jeunes sceurs de
Valentinien il présente l'attitude de Marie au pied de la croix
de Jésus (§ 39, ligne 1). Il se compare lui-méme 4 saint Jean,
ce qui lui permet bient6t de définir son réle de consolateur
(§§ 4o0-41). Il peut alors dérouler une série d’arguments dont

1 Exc. Sat. 1 63. Voit supra p. 251.

®F. Rozynski, Die Leichenreden..., 85-86, reconnait tout d’abord qu’il n’y a pas
ici de threne a la fin de Iéloge, qu’il fait se terminer au § 39. Mais il en découvre
aussitot un dans un Ufinam qu’Ambroise prononce sur Gratien et Valentinien a
la fin du § 39 (ligne 13). En réalité, il s’agit d’une courte digression aussitdt
arrétée comme le montre § 40, 1: Sed ad uestram, sanctae filiae, consolationem reuertar...
Celle-ci a bien commencé depuis § 39. La digression a été entrainée par le fait
que, nouveau saint Jean qui, 2 la place de Marie, a regu en dépdt les sceurs de
Valentinien, Ambroise reconnait en elles I'image des deux freres disparus...

% Dans la succession éloge-consolation, le second thréne est donc remplacé par
une invitation a savourer la gloire de Valentinien, et non pas a la pleurer. Cf.
Basile de Césarée, Ep. 302 (ed. Budé, t. 3 (Paris 1966), 180, lignes 34-30).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 271

beaucoup rappellent ceux de la consolation profane, méme si
Ambroise en prend parfois le contre-pied . De véritables
raisonnements sont amorcés, qui viennent tout droit de Cicéron
ou de Sénéque, apres avoir subi les aménagements nécessaires 2.
Il n’est pas utile de s’y arréter longuement ici. Je voudrais
seulement faire observer que cette série d’arguments « profanes »
sur la condition de I’dme apres la mort (§§ 43-45), la vie meil-
leure que connait désormais le défunt (§§ 46-47), sur la condition
mortelle (§ 48), la modération a apporter au deuil (§§ 49-50),
est prolongée par un développement spécifiquement chrétien
sur le baptéme de désir (§§ 51 sq.). Certes, les arguments
« profanes » étaient déja développés dans une perspective chré-
tienne, mais on ne peut pas ne pas remarquer, du point de vue
de la dispositio, que cet argument « chrétien » est traité a patt,
avec une ampleur qui équivaut a elle seule 4 I'ensemble des
autres développements. Est-ce parce que c’était 'argument le
plus « chrétien » 3, ou le plus personnel, ou celui qui permettait
d’associer Valentinien et Gratien?

Il ne s’agit pas 1a, cependant, du Zopos des retrouvailles dans
le ciel, mais simplement de sa préparation. 11 sera en effet déve-
loppé un peu plus loin 4. Pour Iinstant, Ambroise se contente
d’associer Valentinien le Pere et Gratien 4 sa propre priére en
faveur de celui qui n’a pas pu recevoir les rites du baptéme
(8§88 54-56). Clest la priere qui occupe ici la place essentielle et
il est important de remarquer la forme qu’elle utilise: celle de

1 Ainsi au § 42, Ambroise fait remarquer aux deux sceurs qu’elles ont la chance
de posséder le tombeau de leur frére, dont elles peuvent faire leur demeure.
Attitude confirmée par I’ Epist. 53, 5; attitude analogue a la sienne (Exe. Saz. 16,
lignes 10 sq.), mais dénoncée par Séneque (Dial. VI ( Mare.) 25, 1).

% Le premier (§ 44 sq.) aborde dans un style trés philosophique le probléme de
savoir si aliquis sit post mortem sensus an nullus. C'est saint Paul qui sert d’autorité...
L’appel a la mesure dans le deuil (§§ 49-50) est illustré par 'exemple de la fille
de Jephté.

8 On notera que dans I’ Epist. 39, une ptemiére partie, aux arguments traditionnels
(2-3), est suivie d’un long développement paulinien (5-7).

Y Obit. Valent. 71 sq. Voir infra p. 273.



272 YVES-MARIE DUVAL

I’élégie d’Anchise sur la mort de Matcellus! Deux points
méritent surtout d’étre notés. Tout d’abord, alors qu’Anchise
ne peut offrir « 2 'ame de son petit-fils» que des fleurs « a
pleines mains », « vain hommage » reconnait-il, Ambroise, lui,
«pour 'ame du jeune prince», offrira « 2 pleines mains » les
saints mysteres. Non point un vain hommage, non pas de
simples fleurs, mais le parfum du Christ (§ 56). D’autre part,
ce recours a 1’élégie d’Anchise 2 ce moment du discours est 2
relier 4 lallusion qui lui avait déja été faite au tout début,
lorsqu’ Ambroise décrivait le deuil qui avait accompagné le
convoi mortuaire de Valentinien depuis la Gaule . L’essentiel
du discours d’Ambroise est donc encadré par ces deux citations
de Virgile. Elles lui donnent trés subtilement son sens. Au
deuil national, profane, s’oppose la priere de ’Eglise, qui pleure
certes, mais qui est stire du sort du nouveau Marcellus si tot
ravi. L’oraison funebre pourrait se terminer ici par cette tres
belle inclusion et par cette priere qui est la fin ordinaire d’une
oraison funebre chrétienne 2.

Pourtant, Ambroise obéit aux préceptes de la rhétorique en
prolongeant * son discours. Dans son traité Swr Ja monodie,
Ménandre invite 'orateur a prononcer, au moment de I’ éxgopd,
un éloge de la beauté du corps ¢ Clest ce que va faire treés lon-
guement Ambroise ®, puisque cette conclusion occupe a elle
seule entre le cinquie¢me et le tiers de 1’Oraison funébre suivant la
mani¢re dont on considere le développement qui s’ouvre ici.
Il est peu probable qu’une telle ampleur corresponde aux veeux

Obit. Valent. 3, 3. Voit supra p. 262 et n. §.

> Alots que la consolation de Ménandre s’adresse au disparu comme 2 « un héros
ou un dieu ». Mais le schéma est analogue.

3 Le § 58 qui tevient en arriére (et développe un argument fréquent dans les conso-
lations paiennes et chrétiennes) semble étre un ajout tardif. 1l n’est d’ailleurs pas
en patfaite harmonie avec ce qui précéde. Pourquoi ne pas attendre le baptéme
de Valentinien pour le faire échapper au mal?

4 Mon. (ed. L. SpENGEL, III 436, 15 sq.).

® Dans Exc. Sat. 1 78, l'utilisation — probable — de ce #opos est au contraire
tres breve.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 273

de Ménandre *. Mais ce n’est pas la seule singularité. En effet,
le rhéteur grec ne parlait pour ce point que de I’éloge du corps 2,
tandis qu’Ambroise s’étend plus longuement sur 1’éloge de
I’dme (§§ 64-70) que sur I’éloge du corps (§§ §8-63). Plus impor-
tant, pour ce double éloge, Ambroise se laisse guider par
deux poemes du Cantique des Cantiques, qui céleébrent la beauté
de I’époux et de I’épouse. Une « forme biblique » se substitue
ici a énumération de Ménandre. Elle a I’avantage supplémen-
taire de fournir, sans ruptute, le schéma directeur du dernier
motif de 'Oraison funébre. Le Cantique évoque en effet la ren-
contre de ’époux et de ’épouse. Ambroise coule dans ce moule
la rencontre de Gratien et de Valentinien (§§ 71-77), dont il
décrit Pascension vers le ciel.

Grice a ce dernier développement, oraison funebre de
Valentinien s’élargit trés habilement 4 celle des deux freres.
Elle se termine par un plus heureux effet encore, qui me semble
typique de la maniere &’ Ambroise dans ce De obitu Valentiniani.
En effet, Padieu aux deux freres se calque sur ’adieu de Virgile
aux deux amis Nisus et Euryale (§ 78). Mais il est aussitot suivi
par un dernier adieu aux deux fréres, qui, cette fois, se modele
sur I’ Elégie de David sur la mort de Satil et Jonathan (§§ 79-79 b)!
Ces deux pages épousent le style biblique en une série de
sttophes qui ont pour début tour 4 tour les propos mémes de
David, le tout se terminant a nouveau par une trés belle inclu-
sion. Il ne reste plus qu’a adresser a Dieu une derniere pri¢te
en faveur des deux jeunes gens (§ 80).

Cette fagon de clotre son Oraison funébre patr ce double adieu
est doublement originale. Tout d’abozrd, elle ramene le discours
de la consolation a la déploration et a une déploration qui
exprime les sentiments mémes d’Ambroise. La monodie reprend

1 Ménandre demande d’ailleurs qu’on le tourne en déploration, ce qui ne sera bien
entendu pas le cas ici. C’est presque un second éloge.

% Dans Vepitaphios, I'un des topoi de ’éloge, la physis, se divise en beauté du corps
et beauté de ’ame (ed. L. SpENGEL, III 420, 12-14). Mais il ne s’agit pas du tout
de la méme partie du discouts. :



274 YVES-MARIE DUVAL

ici le pas sur la consolation adressée... aux sceurs de Valentinien.
Toutefois, ’évéque de Milan ne se permet cette infraction, a
la fois « formelle» et morale, que parce qu’il a David pour
garant. Ambroise était certes trop sensible pour ne pas vibrer
a la délicatesse de Virgile. A coté du poete paien, il place le poete
chrétien, auquel il donne 4 coup stir la préférence. Cette utilisa-
tion parallele de deux modeles correspond assez bien a ce que
nous a montré d’un bout a 'autre cette Oraison funébre : une
fidélité a I’économie matérielle générale * de la consolation pro-
fane, a 'intérieur de laquelle cependant les « formes bibliques »
remplacent les « formes profanes» au point de modifier fonda-
mentalement le sens du discours 2. Nous avons vu également
Ambroise compléter certains schémas, rectifier celui qu’il trou-
vait chez Virgile *; jamais il ne les a éliminés. Cette juxtaposition
ultime du thréne sur Nisus et Euryale et de I’ E/gie de Saiil et
Jonathan est symbolique, et son déséquilibre montre de quel
coté penche la tendance de lorateur. Exagéré-je beaucoup en
disant que 1’Oraison funébre de Théodose va confirmer cette
¢évolution en ne nous offrant plus que des formes bibliques? A
vous de me le dire tout a I’heure.

IIT
LE De obitu Theodosii

U~ p1scours POLITIQUE DANS LE CADRE
DE LA LITURGIE FUNERAIRE

Pour faire micux admettre ce paradoxe et mon audace, il ne
me semble pas déplacé d’utiliser la méthode d’Ambroise qui
tire parti du désaccord des philosophes pour refuser toute la

1 Déploration-Eloge-Consolation-Adieu dans un éloge.

® Ainsi de la réponse de Valentinien, qui dévoile le secret de sa vie (§ 8) et intro-
duit son éloge.

% La priere et le sacrifice de Peucharistie, au lieu de vaines fleurs (§ 56).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 275

philosophie, quitte 2 lui emprunter plus qu’il ne pense. De
méme n’est-il pas difficile de montrer ’embarras des modernes
devant cette Oraison funébre. Faller se contente d’une longue
énumération inorganisée, ou les titres de lamentatio, de laudatio
et de comsolatio disséminés d’un bout a l'autre du « plan» ne
doivent pas tromper !: ils ne correspondent qu’a quelques
pages du discours. Rozynski lui-méme, d’ordinaire si assuté,
avoue sa géne: il découvre de trées nombreuses digressions,
hésite a4 reconnaitre une consolation et, finalement, se décide
pour un éloge dans la tradition de ceux dont Polybe mentionne
P'usage 2. M. Mannix a reptis cet examen sans aboutir a des
conclusions bien différentes °.

Tout n’est évidemment pas faux dans les notations que ne
peut manquer de faire celui qui a les yeux tournés vers les
modeles rhétoriques profanes. Pourtant, on ne peut pas s’empé-
cher de noter le caractere décousu qu’elles donnent a cette
Oraison funébre. Tant qu’on n’a pas apercu le principe de compo-
sition d’Ambroise et ses intentions profondes, on ne découvtre
bien que des éléments dispersés d’un discours funébre: éloge,
plus ou moins développé, d’un certain nombre de vertus de
Théodose: sa foi (§§ 8-10), sa piété, sa miséricorde (§§ 12-14),
et, beaucoup plus loin, son humilité (§ 27). L’allusion a la
libération « des soucis du siecle » (§ 29) semble aiguiller vers le
théme des malheurs de ce monde et du bonheur de la mort.
De méme, la description des retrouvailles de Théodose avec

1 0. FarLer (CSEL LXXIID), pp. 115*-116*. Sur l'intérét pour le Ps. 114,
voir infra p. 276 n. 2 (fin).
2 F. Rozynski, Die Leichenreden..., 110-112.

3 M. M. Mannix (ed.), Sancti Ambrosii Oratio de obitu Theodosii, with texte and
transl., Patristic Studies 9 (Washington 1924), 39-42. Elle a eu I'ingéniosité de
comparer de facon détaillée 1’Oraison funébre de Théodose par Ambroise et les
Oraisons funébres de 'impératrice Flacilla et de Mélece d’Antioche par Grégoire
de Nysse. A regarder les choses d'un peu prés, on ne peut que constater des
différences et la temarquable liberté d’Ambroise par rapport 3 Ménandre et 2a
son éleve Grégoire (ibid., 43-45). Pour Ch. Favez (Consolation Latine, 42-43), il
s’agirait plutdt d’un epitaphios.



276 YVES-MARIE DUVAL

les membres de sa famille, avec Gratien et Constantin (§§ 39-40),
peut passer pour lapplication des préceptes de Ménandre
visant la conclusion de la consolation 1. Enfin, au dela de la
« digression » sur la découverte de la croix du Christ (§§ 41-49),
Pallusion, sinon a Déxgopd, du moins au départ du convoi
funebre pour Constantinople (§§ 54-56), nous maintient, il est
vrai, dans le cadre d’un discours funébre, mais pour la raison
toute simple que nous assistons a des funérailles et que celles-ci
supposent ’enlévement d’un corps, d’une maniére ou d’une
autre. Quant aux éléments précédents, il faut chercher leur
cohérence et leur organisation, non pas dans un plan fourni par
la rhétorique profane, mais dans celui que lui suggéraient les
circonstances politiques et la liturgie.

Je commence par cette derniere, car, 2 défaut de nous faire
aborder cette Oraison funébre par son début, elle nous fera
rendre compte de toute sa partie centrale et nous menera en
son cceur. Plus de trace ici de modeéles « profanes». Ils sont
remplacés par une « forme » empruntée a la Bible. Certes, on a
depuis longtemps noté le grand nombre des citations bibliques
de ce texte, et on a relevé la place importante — « fast iiber
Gebtihr », selon M. Schanz — réservée en particulier au Psaume
114 2. Mais cela ne suffit pas. Il faut tout d’abord éviter de
projeter sur cette longue explication des cadres # priori, comme
si Ambroise suivait d’abord et avant tout une classification — ou
une série — de vertus, qu’il #//ustrerait par des faits et gestes de

1 Param. (ed. L. SpENGEL, III 414, 16 sq.). Voit Séneque, Dial. VI (Mare.) 25;
J. EsteEvE-ForrioL, Die Trauer- und Trostgedichte..., 147-149.

2 M. Scuanz, Geschichte der rimischen Literatur IV2, 352. F. Rozynski (Die Leichen-
reden..., 95 1. 1) note que le titre de certains manuscrits met ’accent sur ce Psaume
114. Ch. Favez (in REL 8 (1930), 86) écrit: « L’Oraison funebre de Théodose
n’est, en grande partie, que le développement d’un psaume ». Long développement
sur linspiration biblique d’Ambroise chez M. M. Mannix (ed.), pp. 5-6, sans
attention spéciale au Ps. 114. Seul O. FALLER a vu (p. 115* in fine) que ce Psaume
avait été /u durant la cérémonie, mais il attribue ce développement au gott que
témoignait alors Ambroise pour 'exégese des Psaumes.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 277

Théodose et consacrerait en quelque sorte par un recours a
PEctiture . Nous avions mis une telle méthode en lumiére
dans le De excessu Satyri 1 2. La démarche est ici toute différente.
Elle ne consiste pas non plus a titer de I’Ecriture, comme dans
le De obitu Valentiniani, un prologue, une préface, qui donnerait
son sens 4 une liste de vertus qui seraient ensuite envisagées
une 4 une pour composer le portrait de PEmpereur 3. Clest ici
le texte biblique lui-méme — et lui seul* — qui suggere les
développements.

« Mais, me direz-vous, les auditeurs ou les lecteurs étaient-ils
supposés connaitre si bien le Psaume 114 qu’ils aient su suivre
ce long développement et deviner les versets qui n’étaient pas
explicitement cités?» La réponse est tres facile, et je m’étonne
que la chose n’ait jamais, 2 ma connaissance, été relevée pour

1 Ainsi F. RozyNskI (op. ¢if., 102-103): le début du Pr. 114 vient étayer un éloge
de 'amour de Dieu chez Théodose.

2 Voit supra p. 248.

8 Voir supra p. 263.

% Encore faut-il bien le remarquer. Cest une deuxiéme condition qui n’est mal-
heureusement pas remplie par les éditeurs ni par ceux qui se sont intéressés a
cette oraison funébre. Une annotation aussi attentive aux allusions bibliques que
Iest celle du P. Faller n’a pas relevé que le développement sur I’humilité de
Théodose, si important dans cette oraison funébre, est amené par le texte méme
du Psanme 114, 6 b. Ambroise commente la premiére partie du verset, qui déclare
que le Seigneur protege les petits, en quelques phrases qui évoquent — mais,
cette fois-ci, pout le refuser (§ 26, lignes 8-12) — le theme du naufrage, des pleurs
et de la naissance. Il ajoute: zpse ergo custodit paruulos [Ps. 114, 6 a] aut certe eos
qui se parunlos humili confitentur adfectu (§ 26, 13-14), avant d’enchalner: bona igitur
bumilitas quae liberat periclitantes... (§ 27, 1). Il n’y a pas 1a une fausse cheville ni
un hiatus dans ’exposé. Le Psaume 114, 6 b déclate: « Je me suis humilié et 1l
m’a sauvé », L’allusion a la /ibération renvoie au Ps. 114, 4 b, qui a été commenté
un peu plus haut (§ 24, 3); mais celle qui est faite 2 deux reprises a Ibumilité
n’a pas d’autre origine que ce verset 6 b, de sorte qu’apres avoir commenté le
verset 6 4 la fin du § 26 et dans le § 27, Ambroise peut passer, dans les §§ 28-29,
a I’explication de trois éléments du verset 7, etc. On est loin du décousu que 'on
croit découvrir dans ces pages. La Vulgate traduit le Ps. 114, 6 b: Humiliatus
surm et liberauit me, mais le texte d’Ambroise (v.g. In Psalm. 118, 10, 30; 12, 6;
14, 21) est Humiliatus sum et saluum me fecit, ce qui correspond au éramwevd Sy
%ol Eowoev pe des Seplante. De méme Hiet. Tract. de Ps. 114, 6.



278 YVES-MARIE DUVAL

ce qu’elle estl. Le Psaume 114 avait certainement été /x, de
fagon tout ordinaire, lors de loffice au cours duquel cette
Oraison jfunébre a été prononcée. Les Constitutions apostoligues,
auxquelles nous aurons recours pour un autre point, citent le
verset 7 du Psaume 114 parmi les prieres et psaumes des funé-
railles . La prescription est confirmée par Jean Chrysostome
qui, a plusieurs reprises, déclare que le Psaume 114 est chanté
lots des funérailles 3.

On comprend mieux deés lors la maniére dont est introduit
ce Psaume 114 au § 17: wunde pulchre psalmista dixit: Dilext
quoniam andiet dominus uocem orationis meae [Ps. 114, 1]. In quo
psalmo, dum legitur, uelut ipsum 1heodosium loguentem audinimus.
Les deux verbes /legitur, audinimus, ne laissent aucun doute sur
la présence de ce Psaume dans la liturgie funéraire de Milan 4.
Cependant, la vraie clé de tout le développement qui va suivre
et que 'on peut taxer d’accommodatice est fournie par les
regles et le vocabulaire de l'exégeése — profane ou sacrée,
indistinctement. Chacun sait qu’il faut chercher qui est la
personne qui patle, quel est le mpéowmov. Or, depuis Origene,
les exégetes s’accordent a reconnaitre que la principale difficulté
des Psaumes est dans la détermination du mpécwmov . Dans le
cas présent, Ambroise renforce et atténue a la fois son identi-
fication. Il commence par souligner la justesse (puichre) de la
persona Theodosii qu’il découvre derriere ces propos, puis restreint

1 Sur 'explication de Faller, voir supra p. 276 n. 2 (fin).

% Constitutions Apostoligues VI 30, 3 (in PG 1 989 A-B; ed. F.-X. Funk, I 381,
15-16).

% Jean Chrysostome, Pan. Bern. 3 (in PG L 634); Hom. 31 in Mt. 3 (in PG LVII
374 B-C); Hom. 4 in Heb. 5 (in PG LXIII 43 D); etc.

* Je ne puis m’arréter ici a interprétation de ce Ps. 114 ni 4 ses sources.

® Voit, pat ex., Hiet. Tract de Ps. 8o, 8: Prophetae et psalmi ideo obscuri sunt, quoniam
subito, cum nescis, persona mutatur ; ou Ambtr. In Psalm. 43, 68: Quid est quod interdum

ex persona unius, interdum ex persona plurimorum psalmus hic dicitur?; In Psalm. 118,
14, 21, qui concerne justement le Psaume 114, 6.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 279

d’un #elut qui marque bien les limites de cette assimilation.
Celles-ci permettent par le fait méme a Ambroise de prononcer
lui aussi ce Psaume aux §§ 33-37, avant de comparer le Psaume
114 — psaume de la petrfection — et le Psaume 14 — psaume
du progres 1.

Invoquera-t-on, pour expliquer cette « digression », I'amour
d’Ambroise pour les chiffres et pour leuts correspondances? Ce
serait faire erreur, me semble-t-il. Ambroise déclare explicite-
ment que « plus haut, dans le Psaume 14, il était question du
petfectionnement de ’homme » 2. Certes, on cherche vainement
dans ce qui précede un tel développement et on serait prét a
souscrire a la note de Faller qui voit dans le s#pra une allusion
a un passage antérieur du Psautier lui-méme?. Pourtant,
I’Oraison funébre de Théodose, comme Faller lui-méme I’a relevé
avec pertinence, s’ouvtre par une allusion au Psaume 14, 1°.
Cela serait insuffisant si nous n’avions pas la premieére oraison
funebre d’Ambroise pour nous dire que ce psaume avait été
lu aux funérailles de Satyrus ®, de fagon tout a fait ordinaire ®.
Sans doute 'avait-il été également aux funérailles de Théodose.

Le repérage d’autres textes bibliques appartenant 2 la liturgie
des funérailles permet de mieux comprendre certains dévelop-

L Obit. Theod. 37, lignes 9-38. Méme enseignement chez Jéréme dans un sermon
prononcé devant des catéchumenes au début du Caréme (7ract. de Ps. 14). L’ensem-
ble vient d’Origene.

2 Obit.Theod. 37, 10-11: Denique supta in quarto decimo psalmo perfectionem hominis
accepimus...

3 O. FALLER, ad loc.: « supra: scil. in eodem libro Psalmorum ».

4 Obit. Theod. 2, 1: Et ille quidem abiit sibi regnumque non deposuit sed mutauit, in
tabernacula Christi sure pietatis adscitus...

5 Exc. Sat. 161: ... hodie quoque per uocem lectoris... Suit, comme nous I’avons dit
supra p. 248, un centon des Ps. 23 et 14.

8 Agnosco oraculum déclare Ambroise. Quod enim nulla ordinauit dispositio, Sprritus
reuelanit (Exc. Sat. 161, 9-10). C’est la maniere ordinaire d’Ambroise pour signaler
un texte imposé par la liturgie, en dehors de tout choix personnel.



280 YVES-MARIE DUVAL

pements d’Ambroise ! et de ne pas voir dans ces recours a
IEcriture un simple ornement ou une christianisation de
thémes profanes. Il en est sans doute qui nous échappent.
Aucun, cependant, n’a joué dans les deux premicres Oraisons
Sfunébres le tole du Psaume 114 dans le De obitu Theodosii. Ce
recours a la liturgie ordinaire est plein d’enseignements. Le
propre frere d’Ambroise, Théodose, I’'Empereur victorieux,
n’ont nullement eu droit a une liturgie « spéciale ». Ils ont été
traités comme de simples chrétiens, qu’ils étaient éminemment.
I’affirmation vaut probablement pour un autre élément qui
tient une place importante dans le cadre comme dans la composi-
tion de cette Oraison funébre : le service du quarantiéme jout.
Ce théme rend compte de deux développements qui se situent
aux deux extrémités du texte et qui prennent une valeur dépas-
sant le simple contexte liturgique dans lequel il faut commencet
par le situer. Au tout début de son discours, Ambroise justifie
en effet la cérémonie qui est en train de se dérouler quarante
jours apres la mort de Théodose en invoquant le délai de
quarante jours des funérailles de Jacob. Que le texte hébrex
parle, non de funérailles, mais d’embaumement, ne doit pas
faire penser trop vite que ce texte a été choisi en la circonstance
par Ambroise — pour justifier @ posteriori une cérémonie excep-
tionnelle — et encore moins que le délai de quarante jours,
dont nous savons qu’il est le temps normal de ’embaumement ?,
était nécessaire pour une dépouille qui allait quitter Milan pour
Constantinople. Les situations de la Genése et de la fin du IVe
siecle offrent certes d’étroites ressemblances, dans la mesure

1 Ainsi Sap. 4, 7 présent en Obit. Valent. s1; Sap. 4, 11 présent en Exe. Sar. 1 30
et Obit. Valent. 57 appartiennent-ils 4 une lecture attestée chez Augustin: A.-M.
LA BONNARDIERE, Biblia Augustiniana : Ancien Testament. Le Livre de la Sagesse
(Patis 1970), 75-78. Le IV® Esdras est lu lors des funérailles de Satyrus (Exe. Saz.
1 64-69 ; supra pp. 245-246), ainsi que le Ps. 86, 5 (Ext. Saz. 1 11).

2 Sur le texte hébreu, le texte grec et les traductions latines de Gen. 50, 2, voir la
note de L. CANET en appendice (pp. 294-298) 4 F. CumonT, « La triple commémo-
ration des morts », in CRAT 1918, 278-294. Pour Deut. 34, 8, voir J. ZIEGLER,
« Die Peregrinatio Aethetiae und die Hl. Schrift», in Biblica 12 (1931), 172 sq.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 281

ou, de part et d’autre, le corps devra faire un long voyage avant
d’étre inhumé, 'un en Palestine, I'autre a2 Constantinople. Nous
savons toutefois que ce service des quarante jours était, pour
des inhumations sur place, habituel dans plusieurs régions
d’Orient 1, méme si certains prédicateurs se sont élevés contre la
longueur de ce deuil 2. Le délai des quarante jours — plutdt que
celui de trente jours connu a Rome — aurait-il été imposé a
Ambroise par I'usage de Constantinople 2, ou appartenait-il a
la liturgie milanaise ? Aprés d’autres ¢, je pencherais plutot pour
la seconde hypothése. En tout cas — et nous revenons a la
composition de cette Oraison funébre —, Ambroise n’a trés
vraisemblablement pas choisi ce parallele, dont il sera amené
a montrer qu’il est boiteux...

En effet, dans ce méme début ou il rapproche la cérémonie
qui se déroule a Milan des funérailles faites a Jacob sur I'ordre
de son fils bien-aimé Joseph, Ambroise découvre dans les
patriarches les modeles de Théodose et d’Honorius. Le peére,
nouveau Jacob, a « supplanté» les tyrans et les idoles (§ 4).
Honorius n’est autre que Joseph. Or, a 'extréme fin de I’Orai-
son funébre, au moment ou le corps va quitter Milan pour
Constantinople, Ambroise évoque a nouveau le transport du
corps de Joseph jusqu’en Palestine, accompagné par Joseph (§ 54)-
Pourtant, 4 cause des devoirs de sa charge, Honorius ne peut,
comme Joseph, accompagner si loin le corps de son pere.
L’orateur l’explique au jeune homme qui pleure (§ s55). Il
’engage a4 prendre en main le pouvoir que son pére lui a laissé

1 Constitutions Apostoliques VIII 42, 3 (in PG I 1146-1147; ed. F.-X. Funk, I 552);
Palladius, Hist. Laus. 21, 15; Peregr. Aeth. 10, 4; etc. Voir E. FreistepT, A/%-
christliche Totengedichtnistage und ihre Beziebung zum Jenseitsglanben im Totenkultus der
Antike (Munster/West. 1928).

% Jean Chrysostome, Pan. Bern. 3 (in PG L 634).
3 L’usage du quarantieéme jout y est attesté par la Ve de Mélanie 56, ot la voyageuse
a du se plier a la liturgie locale.

4 L. Canet, F. Cumont, E. Freistedt. Fr. DOLGER (« Unterbrechung der Trauer am
Sonntag. Festtagkleid statt Trauerkleid », in Antike und Christentum 5 (1930), 69)
a mis en valeur le témoignage de Jérdme, Epist. 118, 4.



282 YVES-MARIE DUVAL

et que « le Seigneur a confirmé» (§ 55, ligne 9), ce qui suppose
qu’il demeure a Milan. Il est probable que le texte biblique
avait été lu — Jectio (§ 3) — et que cette lecture appartenait a
la liturgie ordinaire de I'office du quarantiéme jour. Ambroise
s’est soumis a ce cadre liturgique. Cela ne I'a pas empéché de
I'infléchir quelque peu * et, comme nous allons le voir, d’utiliser
a ses fins les paroles de ’Ecriture.

Aptes avoir rendu compte du centre de cette Oraison funébre,
puis de ses deux extrémités, il reste 2 montrer comment s’arti-
culent, de part et d’autre du centre, les deux parties symétriques
qui s’adressent la premiere a l'entourage d’Honorius, et en
particulier a Parmée, la seconde a2 Honorius lui-méme. La pre-
miere a été introduite par évocation des derniers moments de
Jacob. Celui-ci avant de mourir a béni son fils, a demandé
pour lui 'aide de Dieu (§ 4, lignes 2 sq.), et lui a promis toute
sorte de bénédiction. Il n’est pas nécessaire qu’Ambroise
applique explicitement ces propos 2 Honorius. Bien au contraire,
il déclare que I’Empereur n’a pas laissé de testament éerit.
Mais I’évéque se fait le défenseur de la volonté de Théodose
contre une double menace, civile et militaire. Aupres de 'entou-
rage d’Honorius, il maintient la validité des promesses faites
par Théodose a son peuple (§ 4, ligne 13 - § 5). Aupres de
Parmée victorieuse, fiere de sa puissance, Ambroise fait valoir
que la victoite contre Eugéne a été acquise en réalité par la
seule fo; de Théodose et que celui-ci continue a protéger ses
soldats en protégeant ses enfants 2. « La foi de Théodose a fait
votre victoire », dit-il aux soldats. « Que votre fidélité fasse la
force de ses fils» (§ 8). Et I’éloge de la foi-fidélité est bien
davantage destiné a convaincre les soldats et a les rappeler a

L1l n’est que d’examiner les modifications et les coupures qu’Ambroise introduit
dans sa citation de Gen. 49, 25 sq. en Obit. Theod. 4, 2-5.

% Le théme a été annoncé dés la fin du § 2: Non sunt destituti [ Arcadius et Honorius]

guibus Christi adguisinit [Theodosius] gratiam et exercitus fidem, cui documento fuit
Deum fauere pietati ultoremque esse perfidiae.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 283

leurs devoirs qu’a magnifier Théodose lui-méme (§§ 8-11).
Cest a I'Ecriture qu’il laisse ce soin en citant un texte des
Proverbes qui vante ’homme faisant preuve de foi et de misé-
ricorde (§ 8). Ambroise s’attache surtout a donner des preuves
de la bonté de Théodose; mais, une fois encore, la pointe de
tout ce développement n’est pas tant de faire I’éloge de Théodose
que de montrer que ces qualités se sont acquis les faveurs de
Dieu, par conséquent la protection divine sur ses enfants: « Qui
donc doutera», déclare-t-il a la fin d’une séric d’exemples,
« que Théodose sera d’une tres grande protection pour ses fils
aupres du Seigneur?» (§ 15). Et, un peu plus loin, apres avoir
cité Pexemple de rois de Juda arrivés trés jeunes au pouvoir
et qui 'ont conservé grace a leur foi en Dieu et malgré leur
ascendance mauvaise, Ambroise déclare: « Théodose, lui, était
rempli de la crainte de Dieu, rempli de miséricorde. Nous
espérons qu’il sera le défenseur de ses enfants aupres du Christ,
si le Seigneur est propice aux affaires humaines» (§ 16). Cette
assurance s’accompagne d’un rappel des qualités vantées par
IEcriture et qu’a pratiquées Théodose, en particulier la miséri-
corde qui n’est qu'une forme de 'amour. Le Psaume 114 peut
éclater avec son dilexi |

On a vu la place qu’il occupe au centre de ce discours
(§§ 17-32). Chose jamais vue dans la littérature profane — ou les
citations poétiques ont valeur d’ornement ou d’autorité —, c’est
ici I'ame de Théodose qui prononce les paroles de David, en
révélant les secrets de sa vie avec Dieu. Ambroise les explicite
en découvrant les motifs religieux de plusieurs événements
politiques récents. Il s’adresse également de maniére directe 2
son auditoire en une série de prolongements homilétiques; puis
il reprend de fagon plus personnelle les paroles du Psaume en
leur faisant exprimer cette fois-ci ses propres sentiments 2
Iégard de Théodose (§§ 33-38), son chagrin de le voir parti,
son assurance de le savoir avec Dieu et avec ses proches,
puisqu’il a atteint la petfection de la charité dont patle le
Psaume 114.



284 YVES-MARIE DUVAL

Ce double mouvement de peine et de confiance qui nous
ramenait 4 oraison funebre entraine en réalité Ambroise dans
un dernier développement, qui est politique autant que reli-
gieux, ou, si on veut, qui énonce les conditions religieuses et
morales d’un bon gouvernement politique. Car, si ’on regarde
bien le tableau des retrouvailles de Théodose avec Gratien,
avec les membres de sa famille, avec Constantin (§§ 39-40), on
fne sera pas sans apercevoir que ce n’est pas tant le bonheur de
la rencontre qui est souligné que les qualités chrétiennes de
tous ces étres qui viennent se grouper autour de Théodose.
Gratien et Théodose « se réjouissent d’avoir fait, I'un et lautre,
preuve de miséricorde» (§ 39, ligne 5). Théodose « ne régne
vraiment que maintenant qu’il est dans le Royaume du Seigneur
Jésus» (§ 4o, lignes 1-2), qu’il a toujours servi. La dynastie
constantinienne, celle de Valentinien ou Gratien, celle de
Théodose trouvent I’explication et la condition de leur puis-
sance dans la soumission au « frein» de la foi et de la morale
chrétienne symbolisé par ce clou de la Croix dont Hélene a fait
le mors du cheval impérial (§§ 41-50). « Digression!» a-t-on
dit; « Piece rapportée!»l. S’il y a «piece rapportée», je la
restreindrais pour ma part au strict récit de la découverte de la
croix (§§ 41-49); car, dés avant ce récit, Ambroise a évoqué
ce «frein» (§ 4o, ligne 12), sur lequel il va s’étendre (§ so0,
lignes 1 sq.) aprés le réeit de la découverte de la croix. On
pourrait donc, 4 la rigueur, extraire ce morceau 2. Mais je ne
le ferais qu’a regret, car cet éloge d’une fille d’auberge me parait
bien situé dans cette Oraison funébre qui ne tient aucun compte
des wvaleurs terrestres. Quel mépris des « mérites» de la race
chez cet aristocrate et quelle audace fulgurante de rapprocher

1 Sur la bibliographique ancienne, voir Ch. Favez, « L’épisode de I’invention de
la Croix dans I’Oraison funébre de Théodose», in REL 10 (1932), 423-429,
repris dans Consolation latine, 180-188. Favez a bien vu 'importance politique de
ces pages (pp. 426-427 = pp. 185-187).

* Le « frein » est également évoqué au § 47, 9-10.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 285

Héléne, le témoin de la Résurrection du Christ, de Marie, le
témoin de I'Incarnation !, Hélene, la meére des Empereuts,
comme Marie était celle du Christ; Héléne et Matie en face
d’Eve la malheureuse mere des vivants |2 Avant de sourire
— aujourd’hui — de ces rapprochements, il faudrait les replacer
dans la théologie politique — partout présente dans ce texte —
d’Ambroise, ou ils se justifient sans peine: Constantin a ouvert
une ere nouvelle, celle d’un Empire soumis aux lois du Chtist
et non plus 2 la puissance ni a la passion effrénées. Le clou dela
Croix sur le diadéme, le clou de la Croix devenu mots du cheval
impérial symbolisent et rappellent cette double exigence (§ 50,
lignes 1-4). Ambroise n’a pas besoin de préciser davantage sa
pensée pour qu’Honorius en découvre les lecons. Ce n’est
certainement pas par hasard, cependant, que les deux exemples
d’empereurs dépravés qui soient cités soient justement ceux de
deux jewnes empereurs, Néron et Caligula (§ 50, lignes 4-6)!
A Honorius, Ambroise donne au contraite comme modeles
Gratien et Théodose, qui ont su « porter un joug pesant dés
leur jeunesse» (§ 52, lighes 11 sq.). Nous retrouvons le texte
de Jérémie qui avait mtroduit 1’éloge de Valentinien II dans
’Oraison funébre de ce prince 2. Il sert ici de conclusion. Mais il
est aussi un programme pour le jeune Honorius.

La plasticité des textes bibliques n’a d’égale que celle
qu’Ambroise confere aux cadres ou aux thémes profanes. Car
il serait erroné de dire qu’il n’y a aucune trace d’un cadre rhéto-
rique et moins encore aucune volonté de la part d’Ambroise de
se plier aux devoirs et aux joies de 'affection. La savante cons-
truction que j’ai essayé de mettre en lumiére pourrait, avec ses
symétries et ses embrassements, sembler révéler le calcul d’une
téte froide. En réalité, quelle émotion tout au long de ce dis-

1 Obit. Theod. 44, et en particulier lignes 7 sq.; 46, lignes 9 sq.
2 Obit. Theod. 47, 4: Visitata est Maria ut Euam liberaret; uisitata est Helena ut
redimerentur imperatores.

8 Obit. Valent. 9; supra p. 263.



286 YVES-MARIE DUVAL

cours! N’est-il pas significatif que le seul endroit ou Ambroise
éclaire sa démarche soit celui ou il avoue qu’il prolonge son
discours pout se « consoler» (§ 35)? Cest 1a le seul emploi de
solari dans cette Oraison funébre. La consolation ne provient plus
désormais d’une ratiocination et d’un appel 4 des arguments
destinés a convaincre ou a charmer la raison. Elle est dans le
tableau d’une vie ot Ambroise découvre I'imitation de Jésus.
Théodose, nouveau David par ses fautes, s’est montré égale-
ment un nouveau David par son humilité. On comprend que
Porateur ait mis dans la bouche de I’Empereur chrétien un
poeme d’un roi selon le cceur de Dieu, et qu’il ait fait de cette
priere de ’Eglise ’essentiel de son Oraison funébre. La « forme »
chrétienne exclut tout recours a une « forme » profane, paienne,
de méme qu’il n’y a pas de compromis possible entre I’idéal
de ’empereur chrétien et celui d’un ou des empereurs paiens 1.

CONCLUSION

Avant de conclure cette étude, je voudrais dire que, si, dans
le cadte de ces Entretiens sur les « genres littéraires », j’ai la
conviction de fournir un éclairage quelque peu nouveau de ces
oraisons funebres, j’ai la conscience non moins nette de ne pas
avoir épuisé leurs richesses proprement « littéraires ». En tout

1 Dans ce De obitu Theodosii, on n’a relevé que quatre allusions 4 des réalités ou
a des textes paiens. Trois figurent dans la page ou Ambroise, a I’adresse d’Hono-
rius, oppose a Gratien et Théodose les figures de Néron et Caligula d’une part
(§ 50, ligne 5), celle de Julien d’autre part (§ 51, 13 sq.). Les deux premiers ont été
les esclaves de leur /Zibido, et Ambroise cite a leur propos la condamnation portée
par Salluste dans la préface de son Cuatilina contre ceux qui se ravalent au niveau
de la béte (§ 51, lignes 6 sq.: Catil. 1, 1). Quant 2 Julien, plutdt qu’a Dieu, il
s’est livré a la philosophie (§ 51, 13-15). Or, Ambroise I’a laissé entendre dans un
quatrieme endroit ou il a condamné les philosophes qui permettaient la colere
(§ 14, 1-3), il n’y a pas d’accord possible entre la philosophie et Dieu. L’exclusion
de la rhétorique et des « valeuts » qu’elle vante en découle comme une conséquence
inéluctable.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 287

cas, méme si la mise en évidence de ma « thése» m’a, dans le
cadre restreint de cette étude, amené a privilégier certains
aspects de ces oraisons fun¢bres, je n’ai nullement I'intention
de diminuer la dette qu’Ambroise a contractée a I’égard de la
rhétorique, méme lorsqu’il la refuse, ni a I’égard des zopoi de
la consolation, méme lorsqu’il en change le contenu ou le sens.
Il y aurait également 2 montrer comment ces oraisons funebres
sont riches de tout ce qu’elles taisent ou négligent de leurs
modeles profanes. Aucune d’entre elles n’a, par exemple,
recouru aux Zopoz de la naissance, de la famille ou de I’éducation 1.
Encore moins est-il question des qualités mz/itaires de Théodose 2.
Celui-ci n’apparait que comme un serviteur de Dieu, comme les
autres hommes, dans cette cérémonie qui est d’abord un office
religieux ordinaire, méme si les circonstances historiques ou
politiques sont exceptionnelles et ne peuvent étre négligées 3.

1 Jérdme refuse explicitement ces #opoi lorsqu’il patle de Népotien, qui n’était
sans doute pas de grande famille (Epist. Go, 8); il en traite par prétérition au sujet
de Fabiola (Epist. 77, 2) ou de Marcella (Epist. 127, 1), mais il ne se prive pas de
les développer au sujet de Blésilla (Epist. 39, 1) et surtout de Paula (Epist. 108,
3-4). Grégoire de Nazianze, a I'occasion de la mort de son frére Césaire, vante
sa propre famille (Or. VII 2-5). Ambroise reste muet sur la sienne et, des deux
empeteuts, ne veut envisager que leur personne et méme leurs derniéres années.
L allusion a la jeunesse de Théodose (§ 53, lignes 4 sq.) ne 'entraine pas a patler
de son pére, dont la mort chrétienne a fait ’admiration d’Orose (Hisz. VII 33, 7).

2 Cette omission étonne, scandalise un certain nombre d’histotiens, qui songent
au Panégyrique de Pacatus, mais contestent quelquefois pat ailleurs la valeur
militaite de Théodose... Ambroise ne fait allusion a la Riviere froide que pour
y voit le fruit de la fides de Théodose. C’est la theése que devait présenter le Pané-
gyrique d’un autre Aquitain et connaissance d’Ambroise, Paulin de Nole, d’aprés
ce que lui-méme et Gennade de Marseille disent de cet écrit. A propos de son
influence sur Rufin d’Aquilée, qu’Augustin suit et wodifie dans Cité de Dien V 20,
voit mon « Eloge de Théodose dans la Cité de Dieu (V 206, 1). Sa place, son sens
et ses sourtces », in Recherches Augustiniennes 4 (1966), 135-179, et particulierement
153 8q.; 169 n. 123; I7I-175.

8 Ainsi des circonstances de la mort de Valentinien et de la situation ambigué
dans laquelle se trouvaient Ambroise et 1'Italie; ainsi de la situation « constitu-
tionnelle » a la mort de Théodose. Pour la mort de Satyrus, voir supra pp. 243-244.



288 YVES-MARIE DUVAL

En attirant P'attention sur le cadre liturgique et sur ces
« formes » bibliques, il me semble que I’on tend compte davan-
tage de ces textes qui ont tout d’abord été prononcés dans le
cadre d’un office religieux et qui supposent toute une sétie de
lectures et de chants. Les oraisons funebres chrétiennes, « pro-
fanes» dans leur origine, se sont trouvées insérées dans un
cadre religieux qui a réagi sur elles. On le constate beaucoup
micux chez Ambroise que chez Grégoire de Nysse, ou le
discours demeure une énideific, méme lorsqu’il concerne
Méléce. Mais il s’est trouvé, chez Ambroise, que la culture
littéraire et philosophique s’est, a ’occasion de ce genre litté-
raire et de son contenu, trouvée confrontée avec une question
beaucoup plus vaste et fondamentale: celle de la vérité révélée
et de son expression.

Nous avons eu plusieurs fois 'occasion de noter, et dés les
deux Discours consacrés i Satyrus, qu’Ambroise revendiquait
pour Ecriture I'origine de telle définition philosophique de la
prudence !, de tel aphorisme sur le malheur de la naissance ®.
Pour Ambroise, la vérité biblique est toujours a la fois anté-
rieure et supérieure aux maximes des philosophes. Mais on peut
dire que cet z priori ne se limite pas au domaine notionnel.
L’évéque peut de temps 2 autre se moquer des régles rhéto-
riques de la composition ? et déclarer qu’il préfére a lars les
exempla des patriarches; on sent et on s’apergoit que ce probléme
de Pesthétique de la Bible I’a préoccupé et qu’il y a réfléchi ¢,
ne serait-ce que pour répondre aux critiques paiennes. « Nos
adversaires disent», écrit-il, « que nos écrivains n’ont pas res-
pecté les régles de I'art. Nous non plus ne le prétendons. En

& fosee, Sat. T 43; 6 8q.
2 Exc. Sat. 11 30, 1-3. Voit p. 256.
3 Voit, par ex., De officiis ministrorum 1 116.

4 Voir, par ex., les considérations sur le style « historique» de Luc: In Lue.,
Prol. 1-5.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 289

effet, ils n’ont pas écrit selon les regles de I’art, mais selon la
grice qui dépasse tout art. Ils ont en effet écrit ce que I’Esprit
Saint leur donnait 4 dire. Cependant, ceux qui ont mis pat
écrit les régles de l'art, ont trouvé cet art dans les écrits de nos
écrivains, et c’est de la qu’ils ont tiré leurs manuels et leurs
regles» (Epist. 8, 1). Ambroise appuie cette affirmation, a
premiére vue si surprenante, par un exemple qui le montre
surtout préoccupé, en fait, de retrouver dans un texte biblique
de seconde importance les classifications et les catégoties rhéto-
riques et philosophiques . Le fait est doublement révélateur.
Il nous montre tout d’abord Ambroise a I'affit de ces « paren-
tés », qu’il fait toujours jouer dans le méme sens. Les « formes
bibliques» que nous avons découvertes dans ses oraisons
funebres ne relevent pas toutes de la seule liturgie. Lorsqu’Am-
broise substitue les éloges du Cuantigue des Cantigues a 1’éloge
proposé par Ménandre, lorsqu’il juxtapose les adieux de Virgile
a Nisus et Euryale et I’ E/égie de David sur la mort de Saiil et
Jonathan, ou lorsqu’il passe du thréne prévu par la rhétorique
aux Thréenes de Jérémie, il ne fait pas de doute — méme s’il
n’en dit pas un mot — qu’il a été conscient des ressemblances
des genres. Certains Psaumes pouvaient convenir de la méme
fagon a 1’éloge ou a la déploration, aux apothéoses et aux
ascensions de ’dme. Nous connaissons trop mal cette liturgie
et son histoire pour pouvoir assister a sa constitution et déceler
son éventuelle évolution. En ce qui concerne Ambroise, en
tout cas, je ne pense pas que l'on puisse patler réellement
d’évolution, méme si nos trois oraisons funébres sont trés
différentes, méme si elles s’échelonnent, comme je 'ai rappelé,
sur deux décennies. Un appel aux deux Le#fres 15, de 382-383,

1 Cette Letire 8, 2 s’appuie en effet sur Philon, De fuga et invent. 133.



290 YVES-MARIE DUVAL

et 39, de date indéterminable !, montrerait un certain nombre de
constantes d’un bout 4 T'autre de la carriére ecclésiastique
d’Ambroise. La philosophie ou la rhétorique ne sont pas pro-
gressivement évacuées par la Bible. Dés ses premiers écrits,
Ambroise affirme que ce que celles-ci contiennent de bon
provient de la Bible et n’a donc pas a étre éliminé ni justifié 2.

Les prémisses sont assurément fausses. Il faut bien voir que
cette erreur entraine aussi des conséquences sur le plan esthé-
tique. Elles ne sont pas, en ce domaine, propres a Ambroise.
Lotrsque Jérdme rapproche par exemple David d’Horace ou
lorsqu’il aborde le livre de Job avec les catégories de la rhéto-
rique classique 3, il est douteux qu’il puisse rendre véritablement
compte de Poriginalité de David ou de Job *. Il en sera de méme
lorsqu’Augustin isolera chez saint Paul et chez Amos des exem-
ples d’éloquence selon le modéle profane ®. Vouloir a tout prix
retrouver ’ars gréco-romaine dans un texte biblique risquait de

1 La Lettre 15 développe Phil. 1,23 (§ 3) en un sens analogue a Exc. Saz. 11 41-42,
mais aussi le Ps. 54, 8 (§ 3), comme Obit. Theod. 29 développera le Ps. 54, 7,le
Ps. 47, 9 (§ 4) et Bar. 3, 24-25 (§ 4) comme Obit. Theod. 1 et 52; I Epist. 39, entre
autres, juxtapose le fopos de la destruction des villes (§ 3), déja présent dans la
Lettre de Sulpicius a Cicéron, a un développement sur la « connaissance selon
la chair» et la connaissance selon Iesprit d’apres 2 Cor. 5, 16, aptres avoir pris
en compte le desiderium de Faustinus pour sa sceut, dont il ne met pas en doute
les mérites et la foi (§ §). Cétait la situation et les sentiments d’Ambroise au
moment de la mort de Satyrus. La date de cette lettre, malgré J. R. PALANQUE
(Saint Awmbroise et I’ Empire romain (Paris 1933), 550), ne peut étre déterminée.

2 On voit donc que, pour Ambroise, les richesses profanes sont toujouts un
emprunt aux richesses de la Bible ou leur dégradation. Il ne voudrait donc pas
patlet, comme je I’ai fait plus haut, de « sacralisation» du profane (voit supra
p. 247). Mais le cheminement psychologique est bien celui-la.

8 Hier. Pracefatio in librum Iob ex hebraeo (in PL XXVIII 1081-1082).

* J’ai montré le méme désir de mettre la Bible au gout de I’époque dans « Saint
Cyprien et le roi de Ninive dans I’In Ionam de Jérome. La conversion des lettrés
a la fin du 1Ve siecle», in Epektasis. Mélanges J. Daniélon (Paris 1972), 551-570,
et particulierement 567-569.

5 Aug. Doctr. christ. IV 6, 9-7, 21. Celui-ci revient d’ailleurs 2 I’affirmation d’Am-
broise: Negue eninz haec humana industria composita, sed dinina mente sunt fusa et sapienter
et eloguenter... (§ 21).



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 291

rendre aveugle a Pesthétique véritable et multiple de la Bible.
On sera moins sévere pour une telle attitude en relevant que
cette erreur a été, mutatis mutandis, celle méme des critiques
modernes qui ont trop étudié les oraisons funebres d’Ambroise
en projetant sur elles les cadres classiques. On y verra le signe
de 'importance que conservent a ’époque les genres littéraires,
quels qu’ils soient. On constatera aussi que ces écrivains et
Ambroise en particulier ont, par mimétisme biblique, modifié,
distendu ces cadres, de sorte qu’il y a davantage dans leur pra-
tique que dans leur théorie. Ce n’est pas chose unique dans
Phistoire de la littérature. C’est aussi la faiblesse des classifi-
cations, quelles qu’elles soient, puisque, depuis Pascal au moins,
nous savons que la véritable éloquence se moque de I’éloquence...



292 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Fontaine: La triade oratoire ambrosienne d’Yves-Marie Duval
répond a la triade hagiographique hiéronymienne de M. Fuhrmann:
ces deux études « cinétiques » montrent le mouvement de la création
littéraire a travers trois « épreuves» successives d’'un méme genre,
dues a un méme auteur. Elles illustrent ainsi z vwo I'idée que le
grand écrivain est celui qui reszodéle un genre littéraire, et en modifie
plus ou moins profondément le profil général par les mutations
que sa création personnelle lui fait accomplir: il le fagonne @ neuf, et
il en propose de nomveaux modéles.

Mais la situation de la triade ambrosienne représente un cas
extréme, en ce sens que le genre de 'oraison funébre prend naissance
au cceur méme de la liturgie chrétienne, entre ces deux autres prises
de parole que sont la lecture des textes sacrés et 'hymnodie. Arrivé
au terme de sa maturation ambrosienne, avec U'Oraison funébre de
T'héodose, il coincide finalement avec une espéce particuliere du genre
spécifiquement chrétien de ’homélie, qui est exégétique et paréné-
tique tout a la fois: en loccurrence un sermon qui commente le
Psaume 114 afin d’en tirer des legons pratiques pour Pauditoire de
la Cour, et, plus particulierement, pour I’état-major impérial et le
jeune Honorius. La nature singuliere de cette prédication lui permet
de prendre ses distances avec ses modeles et ses antécédents antiques;
mais elle lui impose aussi, puisqu’il s’agit de se faire comprendre
efficacement d’un auditoire officiel, ou se mélent aux chrétiens des
convertis de fraiche date et des lettrés attachés aux langages des
lettres antiques, de ne pas abandonner totalement le recours aux
souvenirs profanes (p. ex. virgiliens). Paradoxalement, comme
naguére dans l'apologétique, c’est donc ici la préoccupation de
Pefficacité pastorale qui limite une christianisation totale des thémes
et de ’expression a tous ses niveaux.



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 203

M. Dupal: Je souscris a votre premier point, parce que je puis
le vérifier: Ambroise est bel et bien devenu un modele, et on peut
suivre son influence de saint Jéréme 2 saint Bernard, pour ne parler
que de littérature latine. Je voudrais en revanche préciser que si
j’accepte pour le De obitu Theodosii le terme de cas-limite (peut-étre
faudrait-il méme patler de mutation), je me suis refusé a patler
d’évolution consciente continue. Les trois Oraisons funébres ont été
prononcées dans des circonstances dramatiques, mais trop diffé-
rentes les unes des autres pour que les trois textes soient pleinement
comparables. J’ai au contraire insisté sur le fait que la théorie du
larcin est affirmée sur le plan doctrinal dés le De excessu fratris Satyri
(378), avant d’étre utilisée sur le plan /[it#éraire dans le De obitu
Valentiniani (392). Malheureusement, nous ne connaissons la date
ni de la Lettre 8, qui en dresse la constatation, sur le plan littéraire,
ni de la Lettre 39, qui recourt a la fois a la tradition profane et a
Penseignement chrétien. Il faut donc étre trés prudent.

M. Hergog: Das Auftreten der von Y.-M. Duval beschriebenen
biblischen Formen lisst sich als eine zunehmende Durchdringung,
Eroberung literarischer Konventionen durch biblische Darstellungs-
weisen deuten. Duval spricht von « mimétisme biblique» — dies
wiirde die Perspektive des Autors betreflen; objektiv kdnnte man
von dem im 4. Jh. sichtbar werdenden enormen literarischen
Potential der Bibel sprechen. Den Prozess dieser Integration in die
Literatur kann man durchaus in den von Duval vorgestellten Form-
typen verfolgen; er sprengt zunehmend die Balance zwischen
« rhetorischen» Formen wund biblischen «Inhalten». — Diese
iberzeugenden Beobachtungen geben Anlass, ein Forschungs-
problem und eine Frage zu dussern. Der Prozess des Eindringens der
Bibel in literarische Formen ist nimlich die Kehrseite des grossen
Vorgangs, der fiir die lateinische Literatur des 4. Jh. entscheidend
sein diirfte: die Gewinnung der lateinischen Bibel als Literatur.
Ich frage mich ferner, ob, wie es Duval am Beispiel des Ambrosius
darstellt, « liturgische » Situationen hierbei eine so ausschlaggebende
Rolle gespielt haben und nicht vielmehr die Ausarbeitung einer



294 DISCUSSION

exegetischen Technik — unabhingig von der homiletischen « Situa-
tion» — seit Origenes. Vielleicht bedarf es hier nur einer Ver-
stindigung tber den Begriff « Liturgie ».

M. Dupal: 11 est certain que le probleme posé par la qualité
littéraire de la Bible, surtout de la Bible /azine, a été crucial pour tous
les écrivains chrétiens du IVe siecle, de Lactance 2 Augustin en pas-
sant par Jérodme et Ambroise. Nous n’avons de confessions ana-
logues ni chez Tertullien, ni chez Cyprien, qui est pourtant le défen-
seur du style biblique Zncultus dans la page de I’/n fonam de Jérome
que j’ai analysée et que je cite dans une des notes de ma conclusion.
Que Pexégese ait joué un grand réle dans cette découverte des
beautés, souvent émiettées, de la Bible, rien de plus certain; mais
il faut bien voir que cette découverte découle, d’une part, de la con-
naissance aupres des Juifs des lois de la poésze hébraique en particulier;
d’autre part de l'application (souvent dangereuse) au texte biblique
de catégories gréco-latines. C’est le point sur lequel j’ai voulu
insister.

En ce qui concerne la notion de liturgie ou de cadre liturgique,
je ne vois pas qu’elle s’oppose ici a 'exégese, méme si celle-ci peut
revétir plusieurs formes, du tome a la scolie en passant par I’homélie,
si on se réfere a Origéne. Lorsqu’on compare certains commentaires
écrits avec certaines homélies de Jérome, on ne constate pas de diffé-
rence de nature. Dans le cas des oraisons funébres d’Ambroise,
Pexégese du Cantique des Cantigues et celle du Psaume 114 viennent
toutes deux d’Origéne, du moins pour essentiel. Pour ce Psaume 114,
le moyen de vérifier cette dépendance se trouve précisément dans
le Tractatus de psalmis 114 de Jérome. Le prédicateur s’explique
d’abord a lui-méme DPEcriture avant de DPexpliquer au peuple. Il
n’est que de penser au tableau qu’Augustin a donné d’Ambroise a
sa table de travail: le pasteur doit nourrir son troupeau. Il peut lui
signaler les beautés littéraires de la Bible comme il peut lui procurer
un plaisir littéraire en remodelant les textes bibliques; cela d’autant
plus, sans doute, qu’il était lui-méme sensible aux objections paiennes.
Mais il ne se privait pas, par ailleurs, devant une faute de langue



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 295

caractérisée, de souligner que la forme littéraire est beaucoup moins
importante que le contenu: res et verba toujours !

M. Fontaine: ]’adhére tout 2 fait 4 I’élargissement que M. Duval
vient de donner a la notion de liturgie: elle peut avoir aussi une
acception individuelle, dans ’expression d’un « culte intérieur » ou,
justement, la lecture et la méditation de la Parole scripturaire tiennent
une grande place. Sur ce point, la « réception littéraire » de la Bible
doit tenir compte de deux facteurs connexes: la conversion croissante
de Taristocratie lettrée, en particulier dans la seconde moitié du
IVe s.; la diffusion — sensiblement contemporaine — de I’ascétisme
monastique en Occident. Bon nombre de pouveixol &v3peg fran-
chissent ainsi successivement, ou en une seule fois, les pas de deux
conversions: au christianisme et au style de vie ascétique. Ceux-la
ont formé par excellence la minorité la plus agissante dans la « récep-
tion littéraire » de la Bible. Décidés a pratiquer le mieux possible
la Jectio divina et 4 nourrir des Ecritures leur nouvelle vie de foi,
ils n’ont pu s’empécher d’aborder celles-ci avec leurs habitudes
culturelles antérieures (cf. par ex. le plus ancien commentaire exégé-
tique de Jérdme, Sur I’Ecclésiaste!). Ils ont été entrainés ainsi a
pratiquer, peu consciemment, une lecture encore «antique» des
Ecritures, comme d’un nouveau rayon de leur culture littéraire:
celui de la bibliotheca sacra; sans compter la double formation orale
du peuple chrétien a I’Ecriture et 4 son systéme d’interprétation
allégorique centré sur le Christ (voir, pour Ambroise en particulier,
la conclusion de P’excellente thése de H. Savon, Samnt Ambroise
devant Iexégése de Philon le Juif (Patis 1977)), a travers la « formation
permanente » par les enarrationes épiscopales.

M. Cameron: It seems to me worth emphasising that Ambrose
appears to have no Latin predecessor in this genre later than Seneca,
while in the East we have examples from the Gregories, Basil and
Libanius, all much more closely modelled on the rhetorical tradition
codified by Menander. There was undoubtedly a revival and refine-
ment of ceremonial literature at Rome and especially at court in



296 DISCUSSION

Milan at the end of the fourth century, and it may be that it was
Ambrose himself who revived the formal consolatio. ‘The most
conspicuous and prolific exponent of this ceremonial literature was
of course Claudian, a Greek, and an experienced disciple of Menander.
But it is doubtful to what extent Menander’s teachings were operative
in the West before this. The Gallic panegyrists knew them, but
the official rhetor of Milan in the 380s was Augustine—who knew
no Greek. In fact we do not know of any Greek rhetors in Rome
or Milan at this period, nor did Macrobius see fit to place one in
the company of Practextatus. No Latin translation of Menander’s
books is extant and there are good reasons for supposing that none
was ever made. It may thus be doubted whether Ambrose, who
was educated in the West, had any first hand knowledge of Menander
(which would certainly simplify your problem), though of coutse
he may have seen one of the apparently fairly numerous Greek
consolationes of the period based on Menander.

M. Schmids: Ich frage mich, ob manche Voraussetzungen Ihrer
Aufbauanalyse nicht noch kritischer iiberpriift werden konnen, so
dass Thre Resultate dann noch deutlicher hervortreten. Das Problem
scheint mir zu sein, wie weit das menandrische Schema im Westen
bekannt war, genauer wie weit sich ein lateinischer Redner daran
messen bzw. messen lassen wollte. Menander stellt ja eine Art
Schlusspunkt in der Entwicklung der griechischen Rhetorik dar, die
wegen ihrer geschrumpften politischen Bedeutung sich die Aus-
arbeitung der personenbezogenen, zeremoniellen Rede (Preisrede,
Grabrede) besonders angelegen sein lassen konnte. Diesen Vorsprung
hat die romische Theorie der Kaiserzeit wegen des Beharrungsver-
mogens der republikanischen Rhetorik erst allmdhlich und relativ
spit aufgeholt. So wie man sich in der Panegyrik an das plinianische
Vorbild hielt, scheint sich Ambrosius zunichst auf die Motive und
Strukturen der Konsolationstopik bezogen zu haben, weniger auf
ein — auch im Erwartungshorizont des westlichen Publikums nicht
priasentes — festes Schema, das aufzubrechen war. Selbst wenn er
bei seiner Bildung eine der menandrischen vergleichbare dispositio



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 297

der Trauerrede gekannt haben mag, war sie fir ihn kaum so vet-
pflichtend, wie es fiir den Osten die Praxis von Gregor von Nazianz
und Gregor von Nyssa aufweist. Fine interessante Folie bilden die
Panegyriken Claudians, die der festen Form des Panegyricus im Westen
zur Verbreitung halfen. Ich mochte vier Punkte unterstreichen:

1) Gegeniiber einer vagen Vorstellung einer ubiquitiren und
allzeitigen totalen Rhetorik der Antike ist die historische Entwicklung
auch in ihrer je verschiedenen lokalen Ausprigung zu differenzieren;

2) die Ebene der Makrostruktur einer Rede ist gesondert von
einzelnen — auch strukturierenden — Motiven (z.B. Tugendkatalog)
zu betrachten;

3) Menander kann als niitzlicher Vergleichspunkt, nicht jedoch
als historischer Bezugspunkt, als Analogie und nicht als Quelle
dienen;

4) die Originalitit des Ambrosius wire demnach so zu bestimmen,
dass er das verfiigbare Repertoire von Topoi zumal der philoso-
phischen consolatio frei handhabte und christlich um- bzw. iiberformte.

M. Duval: La premiére question de M. Schmidt rejoint la sug-
gestion de M. Cameron et pose le probléme de Ménandre et de sa
connaissance en Occident avant Claudien, qui le suit scolairement
dans ses Eloges. A mon avis, Ménandre n’est pas « le manuel » unique,
encore que ce soit a4 peu pres le seul que nous connaissions, et il
est loin lui-méme d’étre aussi rigoureux que semblent le laisser
entendre ceux qui ont voulu retrouver son plan partout. Sur ce
point, je suis donc d’accord, je crois, avec le troisiéme point de
M. Schmidt. Par ailleurs, je ne puis penser qu’Ambroise n’ait pas
recu 2 Rome une éducation grecque trés soignée. Des les premieres
années de son épiscopat, il lit a livre ouvert les ouvrages grecs les
plus divers. Il s’est d’ailleurs formé a I’époque de Marius Victorinus,
un helléniste hors pair. Le texte du Pseudo-Denys d’Halicarnasse
que j’ai cité dans mon introduction insiste également sur l'utilité
de pratiquer 2 /’école le genre de D’émitdguog. Je ne suis donc pas
enclin 2 penser qu’Ambroise n’a découvert les préceptes rhétoriques



298 DISCUSSION

de la consolation, chez Ménandre ou ailleurs (ou les consolations),
quau moment ou il a eu lui-méme 2a écrire le De excessu fratris
Satyri. Il en avait déja au moins une teinture, par I’école. Les oraisons
funébres ménandriennes de Grégoire de Nysse ou de Grégoire de
Nazianze sont d’ailleurs postérieures 4 378, 4 ’exception de 1’Oraison
funébre de Césaire.

J’ai enfin parlé d’une tradition philosophique et d’une tradition
littéraire de la consolation. Il me parait tout a fait /atin — et typique
d’Ambroise comme de Cicéron ou de Sénéque — de constater un
certain éclectisme, qui est, dans le cas présent, renforcé par la foi
chrétienne: Ambroise puise 2 la fois dans les deux traditions profanes,
mais la foi en la résurrection de la chair invite a ne pas donner trop
de place a la lamentation et, sur le plan philosophique, 4 refuser
certains arguments.

Je serais en revanche tout disposé a distinguer « Makrostruktur »
et « Mikrostruktur ». Pour le De obitu Valentiniani, il a surtout été
question de « Mikrostruktur»; je constate cependant que chez
Ménandre la consolation (Makrostruktur) est déja constituée par un
assemblage de « Mikrostrukturen»: thréne, éloge, thréne, conso-
lation.

Quant a la derniere remarque, elle me semble concerner surtout
le De excessu Satyri, car les topoi philosophiques apparaissent peu
dans le De obitu Theodosii et n’occupent qu’une place limitée dans
le De obitu 1V alentiniani.

M. Cameron: It is possible that Ambrose did not treat of the
birth, family education etc. of at any rate the two emperors because
these subjects had already been adequately dealt with in other, more
conventional laudationes funebres. We learn from Priscian (Anast. 160 £.)
and Corippus (fust. IV 154 f.) that it was normal for more than one
panegyric to be recited on ceremonial occasions. But I agree that
the omission of these sections from all three consolationes is probably
significant.

M. Duval: On peut certes se demander s’il y a eu des landationes
[funebres profanes ; mais on ignore tout 2 leur sujet. Pour Valentinien II,



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 299

vu les circonstances de sa mort et ’époque d’incertitude politique
que provoquait en Italie I'attitude de Théodose, il me parait peu
vraisemblable qu’un rhéteur se soit aventuré a prononcer une telle
laudatio funebris alors que la fixation méme de la date des funérailles
s’est fait attendre. Pour Théodose, mort peu apres sa victoire, nous
n’avons de trace que du Panég yrigue de Paulin de Nole. Tout pané-
gyrique de la victoire de la Riviere froide qu’il a été, a en juger par
ce que nous en dit saint Jérdme, ce panégyrique semble avoir été
composé aprés la mort de Pempereur; mais, vous le savez mieux que
moi, Claudien, qui a écrit a la fin de 394 — donc encore du vivant de
Théodose — pour les deux consuls de 395, nommés par lui, n’a pas
requ 4 ce moment de « commande» pour un panégyrique de 'em-
pereur. Nous ne connaissons malheureusement pas le nom du suc-
cesseur d’Augustin a Milan. Cependant, ce serait peut-étre concevoir
les choses de fagon trop moderne (un discours religieux avant ou
aprés un discours profane) ou trop judiciaire (en pensant au partage
des roles entre les avocats), que de penser qu’Ambroise n’avait pas
a patler des zopoi « profanes» parce que quelqu’un P'avait déja fait.
Peut-étre certains sujets pouvaient-ils ’embarrasser (I’éducation de
Valentinien II, 'influence de Justine ou la question de la mort de
Théodose I’Ancien) ? Mais je croirais plutét que ce sont des motifs
religieux qui ont commandé ce silence. J’ai surtout voulu opposer
ce silence total aux variations de Jérome auquel il arrive pourtant
d’attirer ici ou la I’attention sur ce point précis.

M. Fubrmann: Duvals Abhandlung zeigt, dass die Gattung
« Trauerrede » von Ambrosius in zunehmendem Masse « liturgisiert »
worden ist — sein Verfahren besteht ja darin, die biblischen Partien
einzubeziehen, von denen sich Ambrosius jeweils hat leiten lassen,
und mit ihrer Hilfe die Schwierigkeiten zu beseitigen, die sich der
bisherigen, einseitig von rhetorischen Schemata ausgehenden Be-
trachtungsweise darboten. Herr Duval setzt hierbei konsequenter-
weise und, wie mir scheint, mit Recht voraus, dass diese Partien
wihrend der Trauerfeier und vor der Rede verlesen worden waren,
so dass die Zuhorerschaft sie frisch im Gedichtnis hatte.



300 ‘ DISCUSSION

Hieraus resultiert einiges fiir die « Form» der ambrosianischen
Trauerreden: diese Reden sind nicht mehr vollauf aus sich selbst
verstindlich (sie wiren es auch fiir die zeitgenossischen Zuhorer
ohne die Verlesung der biblischen Partien nicht gewesen). Ihre
« BEinheit » und « Ganzheit » — im Sinne der aristotelischen Poetik —
wird somit zweifelhaft; diese Ganzheit weicht ja der Riicksicht auf
ein grosseres Ganzes, auf den gesamten Kultakt. Die Trauerrede,
bisher « autonom» und in sich geschlossen, wird heteronom und
Teil einer umfassenden Gegebenheit.

Zum Schluss eine Frage: welche Bedeutung hat in der Abhand-
lung Duvals der Begriff « biblische Form» — ist das Vorbild, der
Leitfaden einer biblischen Partie ein zulinglicher Grund, von
« Formen » zu sprechen?

M. Duval: 11 est bien certain que les Oraisons funébres A’ Ambroise
ne sont pleinement intelligibles que dans leur cadre liturgique, et
qu’elles ne sont pas pleinement unifies, au sens aristotélicien. Mais
je n’ai pas dit et je ne voudrais pas avoir donné a entendre que fox#s
les textes bibliques qui sont exploités ont été lus lors de la cérémonie.
Par ailleurs, je me suis bien gardé de définir le mot « forme», que
j’ai choisi, bien avant qu’il fasse partie du titre définitif de ces
Entretiens, parce qu’il est extensible... et déformable. Les trois
Oraisons funébres ont été traitées de maniere différente par Ambroise,
et je ne considere pas de la méme fagon I'utilisation du Psaume 114
dans le De obitu Theodosii d’une part, I'utilisation des Thrénes de
Jérémie et des éloges du Cuantique des Cantiques, en tant que thrénes
et éloges, ou l'utilisation de V'Elgie de David sur Sail et Jonathan
dans 1’Oraison funébre de 1 alentinien, d’autre part. Dans ces cas, il
me semble qu’Ambroise a réellement choisi ces textes pour leur
forme, autant que pour leur contenu littéraire, avec la volonté de
remplacer une « forme» profane par une « forme» biblique. Il ne
s’agit pas d’une forme qui serait un plan d’ensemble et qui viendrait
entierement de la Bible. Il faut d’ailleurs remarquer que la consolation,
telle que la décrit Ménandre, est, elle aussi, une juxtaposition de
différents genres: thréne, encomion, consolation. Le De obitu Theodosii



ORAISONS FUNEBRES DE SAINT AMBROISE 301

est a considérer a part. Grosso modo, on pourrait dire que le centre
en est occupé par une prosopopée, puisque c’est Théodose lui-méme
qui est censé s’adresser a Dieu.






	Formes profanes et formes bibliques dans les oraisons funèbres de saint Ambroise

