Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Zu den Voraussetzungen der christlichen lateinischen Literatur : die
Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz

Autor: Nat, Pieter G. van der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

PietEr G. vAN DER NAT

ZU DEN VORAUSSETZUNGEN DER
CHRISTLICHEN LATEINISCHEN LITERATUR:
DIE ZEUGNISSE VON
MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ

I

Die Entstehung der christlichen lateinischen Literatur, ihre
Voraussetzungen und ihre Entwicklung zu behandeln, scheint
keine schwierige Aufgabe zu sein. Wir kénnen uns ja von den
Grundlinien dieses Prozesses ein ziemlich deutliches Bild
machen, das sich in Kiurze wie folgt skizzieren ldsst.

Die christliche lateinische Literatur ist verhiltnismissig
spit entstanden, weil sich die Religion im Westen langsamer
ausbreitete als im Osten, ferner weil sie zu Anfang vor allem in
judischen und griechisch sprechenden Kireisen propagiert
wurde. Infolgedessen blieb das Griechische fiir lange Zeit die
Sprache, deren man sich nicht nur im Kultus, sondern auch in
Literaturwerken und Briefen bediente. Erst gegen das Ende des
2. Jhdts. entstanden christliche Schriften in lateinischer Sprache.
Von da an kommen verschiedene Typen von Werken auf, die —
mit Ausnahme der christlichen Biographie, von der die 17772
Cypriani des Pontius das erste Beispiel ist — zuvor vom grie-
chischen Osten hervorgebracht worden waren.

Die Christen bildeten damals, obwohl ihre Zahl stets wuchs,
in ihrer heidnischen Umgebung noch eine kleine Gruppe. Sie



192 PIETER G. VAN DER NAT

waren aber zahlreich genug, um aufzufallen, und wurden
ausserdem immer straffer organisiert, nicht zuletzt unter dem
Druck des Kampfes gegen Gnostiker und Ketzet, det im 2. Jhdt.
michtig auflammt. Diese Situation spiegelt sich in den Schriften.
Denn diese haben simtlich ein praktisches Ziel: sie dienen der
Auscinandersetzung mit dem Heidentum und dem Kampf
gegen die Hiretiker, sie wollen die Rechtgliubigen belehren
und sie in ihrem Glauben und dessen praktischer Anwendung
bestirken — als einzige Ausnahme konnte man Tertullians
Bravourstiick De pallio nennen, aber selbst in diesem Falle ist
es nicht unmoglich, dass das stilistische Feuerwerk auf realen
Gegebenheiten von grimmigem FHrnst beruht . Hiermit steht
ein zweites auftilliges Merkmal dieser Werke in Zusammenhang:
sie sind alle in Prosa abgefasst, und dies sollte wihrend des
ganzen 3. Jhdts. so bleiben.

Dass Dichtung, d.h. Buchdichtung (die kultische Hymnen-
dichtung muss hier ausser Betracht bleiben), in der christ-
lichen lateinischen Literatur bis zum 4. Jhdt. fehlt, hingt ohne
Zweifel mit dem sozialen und kulturellen Niveau der Christen
zusammen. Zwar braucht man heidnische Ausserungen, dass
die Christen « Leute ohne Bildung, ohne Kenntnis der Wissen-
schaften» seien, «ja sich nicht einmal auf ordinire Gewerbe
verstehen » 2, nicht ganz wortlich zu nehmen; gleichwohl ist
unleugbar, dass die grosse Mehrheit von ihnen aus einfachen,
wenig gebildeten Leuten bestand ®. Dies finden wir zum
Beispiel in der wiederholt von christlichen Schriftstellern

' Vgl. J.-Cl. FREDOUILLE, Tertullien et la conversion de la culture antique (Patis 1972),
443-478, Kap. IX: « Echec et solitude: La signification du ‘De Pallio’. »

®Min. Fel. s, 4: studiorum rudes, litterarum profanos, expertes artium etiam sordi-
darunz; 8, 3; 12, 7; Celsus, ap. Orig. Cels. 111 44; 55; Arnob. Nat. 11 13. Weitete
Belege bei H. Fucwus, Bildung, in RAC 2, 351.

3 8. A. H. M. Jones, « The Social Backgtround of the Struggle between Paganism
and Christianity », in The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth
Century. Essays edited by A. Momicriano (Oxford 1963), 17-37, bes. 19 sqq.,
und J. Voar, « Der Vorwutf der sozialen Niedrigkeit des frithen Christentums »,
in Gymnasium 82 (1975), 401-411, mit Angabe ilterer Literatur.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 193

gedusserten Klage bestitigt, dass die Propaganda der Ketzer
und Gnostiker wegen der grossen Zahl von simpliciores untet
den Gliubigen so iiberaus gefihtlich und erfolgreich war 1.

Wichtiger noch ist die Einstellung dieser Gruppe zum
Leben, einer Gruppe, an die Paulus die Mahnung gerichtet
hatte: qui utuntur hoc mundo, tamquam non utantur (r Cor. 7, 31).
Die « Welt» war fiir sie der Schauplatz der Dimonen —
daemonia magistratus sunt saeculi huins, wie Tertullian sagt (Zdol.
18, 3) — und das Leben auf Ertde eine peregrinatio im buch-
stiblichen Sinne. Die Christen leben auf Erden und etfiillen
die Pflichten, welche dieses Leben ihnen auferlegt, aber ihr
wahres Vaterland, in das sie so bald wie moglich zurtick-
zukehren trachten, ist der Himmel. Dieser vom Autor des
Briefes an Diognetus und von mehreren anderen gedusserte
Wunsch versetzte sie nicht nur in Bereitschaft, fiir den Glauben
zu leiden und zu sterben, sondern fithrte bei einigen sogar zu
einer negativen Finstellung gegeniiber dem Leben und zu
einem exstatischen Verlangen nach dem Martyrium 2. Man muss
hierbei beriicksichtigen, dass man jahrhundertelang die mapovsia,
die Wiederkehr des Herrn, und das jiingste Gericht als unmittel-
bar bevorstehend ansah.

Das man bei einer derartigen asketischen Einstellung zum
Leben fur Schonheit um ihrer selbst willen nichts iibrig hat,

1Vgl. z.B. Tert. Scorp. 1, 5. Weitere Belege bei R. F. RerouLt (ed.), Tertullien,
Traité du baptéme (Paris 1952), 64 Anm. 4.

2 Ad Diogn. 5, 5; 5, 9; Hetmas, Pastor, Sin. 1 4, mit dem Komm. von M. DiBELIUS,
Handbuch zum Neuen Testament, Erginzungsband (Tiibingen 1923), 550-551. —
Die Beteitschaft, fiit den Glauben zu leiden und zu sterben, wird mehtfach aus-
gesprochen, vgl. z.B. Arist. Apol. 15, 10; Tust. Apol. 1 39, 3-5; 57, 1-2; Ad Diogn.
1; 10, 7; Tert. Apol. 50, 1-2; Lact. Inst. V 13, 5. Die Heiden sahen die Christen
denn auch als ein expeditum: morti genus an (Tert. Spect. 1, 5; vgl. Min. Fel. 8, 5;
Tust. Apol. 11 2, 19 sq.; Lucian. Peregr. 13) und sie riigten ihre Haltung als
obstinatio (Tett. Apol. 27, 7; 50, 15; Spect. 1, 5; so bereits Plin. Epist. X 96, 3;
M. Ant. XI 3). — Von einer negativen Einstellung gegeniiber dem Leben zeugen
Passagen wie Tert. Apol. 41, 5; Spect. 28, 5; Uxor. 1 5, 1; 1 5-7; Cypr. Mort. 17,
gegen Christen, die wihrend einer Pestepidemie klagen: martyrio meo privor,
dum morte praevenior.



194 PIETER G. VAN DER NAT

versteht sich von selbst. Schonheit dient stets einem hoheren
Ziel. Dieses Prinzip sollte gewiss auch spiter ein wesentliches
Kennzeichen der christlichen Literatur bleiben — fir sie
kommen lediglich heteronome, keine autonomen Kunstwerke
in Betracht —, es ist jedoch fir die ersten Jahrhunderte von
besondeter Bedeutung. Christliche Prosaschriften fanden —
sofern sie sich als Kunstwerke zu erkennen gaben und als
solche betrachtet wurden — ihre religitse Rechtfertigung in
der Verteidigung und Ausbreitung des Glaubens und in der
Belehrung und Erbauung der Gemeinde. Hinsichtlich der
poetischen Form und ihrer dsthetischen Reize liess sich eine
derartige Rechtfertigung gar nicht oder jedenfalls viel weniger
leicht plausibel machen, sichetlich gegeniiber den i/kiterati
und weniger Gebildeten. Damit fehlten die Voraussetzungen,
die Dichtung als annehmbar und sinnvoll hitten erscheinen
lassen und die ihr ein empfingliches Publikum hitten ver-
schaffen konnen.

Allmidhlich hat sich diese Lage verdndert. Die Zahl der
Intellektuellen unter den Christen nahm zu %, vor allem nach dem
sogenannten Mailinder Edikt, das die Freiheit der Religions-
austibung Wirklichkeit werden liess. Das Christentum wird
alsbald nicht nur die einzige offiziell anerkannte, sondern auch
immer mehr die allgemeine Religion. Die Kirche wird eine
tiberaus wichtige Einrichtung im Staatsganzen ?; manche
hervorragende Personlichkeit verzichtet auf eine Karriere im
Staatsdienst und zieht es vor, der Kirche alle Kraft zu widmen
— man denke an Marius Victorinus und, vor allem, an Am-
brosius.

Diese Entwicklung hatte einschneidende Folgen. Die grosse
Entspannung, welche die Freiheit der Religionsaustibung mit

1S. W. Eck, « Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu
Konstantin dem Grossen», in Chiron 1 (1971), 381-406; J. VoaGr, in Gymnasiun 82
(1975), 401-411; A. H. M. JonEs, in The Conflict..., 19 sqq.

%S. A. Mowmicriano, « Christianity and the Decline of the Roman Empire »,
in The Conflict..., 1-16, bes. 9-12.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 195

sich brachte, verringerte das Bediirfnis, sich mit allen Mitteln
zu behaupten und sich gegen eine iibermichtige Umgebung in
Positur zu setzen; sie verringerte infolgedessen auch die
Neigung, das Fremde von vornherein abzulehnen. Die negative
Einstellung gegentiber der antiken Kultur, die sich bei den
frithen Christen, vor allem im Westen, so oft feststellen ldsst,
beginnt zu schwinden. Eine grossere Aufgeschlossenheit wird
sogar notwendig: da jetzt die christliche Lehre allgemein
bekannt ist, muss man gertistet sein, Einwinde von beliebiger
Seite zu widerlegen, und so ist es eine gebieterische Forderung,
dass man sich eine moglichst umfassende Bildung aneignet
und sich mit der héheren Kultur vertraut macht.

Diese Feststellung bedarf freilich sofort einer Erginzung:
im 4. Jhdt. konsolidieren sich die staatlich-politischen Ver-
hiltnisse, und hiermit ist ein allgemeines Wiederaufleben der
Kultur verbunden. Wenn in dieser Zeit zum ersten Male eine
ernsthafte Diskussion mit der Philosophie in Gang kommt und
wenn man, nachdem der Osten hierin vorausgegangen war, nun
auch im Westen danach strebt, die Ergebnisse des philoso-
phischen Denkens fiir ein besseres Verstindnis und eine wirk-
samere Verteidigung der Glaubensinhalte zu verwenden, so
ist dies nicht nur durch die verinderte Einstellung der Christen
bedingt, sondern auch dadurch, dass sich ihnen der Neu-
platonismus als ein lebendiges und umfassendes philosophisches
System darbot.

Nattitlich darf man diese Erscheinungen nicht zu stark
verallgemeinern. Dass viele Christen nach wie vor die Philo-
sophie, die Wissenschaft und die Literatur fiirchteten und
ablehnten, braucht ebensowenig dargetan zu werden wie die
Tatsache, dass man noch immer mit Nachdruck auf den nur
relativen Wert dieser Dinge und auf die Gefahr, die von ihnen
ausging, hinwies. Nichtsdestoweniger ist klar, dass im Laufe
des 4. Jhdts. ein geistiges Klima entstand, in dem eine christliche
lateinische Literatur — nicht nut Prosa, sondern nunmeht auch
Dichtung — zu reicher Entfaltung kommen konnte, zu einer



196 PIETER G. VAN DER NAT

Entfaltung, die auch den Anspruch verstindlich macht, man
sei auf literarischem Gebiet zu Leistungen imstande, die
denen der Heiden ebenbiirtig seien. Mit dem ausdriicklich
erklirten Ziel, dies zu zeigen, hat Hieronymus die erste Ge-
schichte der christlichen Literatur verfasst; schon der Titel seines
Wetks, De viris illustribus, der von entsprechenden heidnischen
Schriften, insbesondere von detr Suetons, iibernommen ist,
spricht eine deutliche Sprache!. Andererseits beweist der
beriihmte Traum desselben Hietronymus — Clceronianus es, non
Christianus —, zu welchem inneren Konflikt der Kult der
schonen Form auch damals noch fithren konnte 2.

Diese summarische Ubersicht mag fiir den Nachweis
gentigen, dass die Entwicklung der christlichen lateinischen
Literatur und die sie bedingenden kulturgeschichtlichen
Faktoren im grossen und ganzen deutlich zu Tage liegen. Doch
bei niherem Zusehen verindert sich das Bild und dringen sich
mancherlei Fragen auf. Diese beziehen sich vor allem auf die
Rezeption der Gattungen, Formen und Techniken der iiber-
kommenen profanen Literatur sowie auf die sprachlich-sti-
listischen Probleme, wie sie literarische Bemithungen mit sich
brachten, die der Verkiindigung der christlichen Botschaft
dienen wollten und somit an die Bibel gebunden waren. Diese
zwiefache Problematik ist in jiingster Zeit in einer erfreulich
grossen Anzahl von Werken erortert worden. So stehen uns
jetzt — um nur wenige wichtige Untersuchungen, die in Buch-
form erschienen sind, zu nennen — Werke iiber Tertullian
von Fredouille und Sider3, iiber Hilarius von Doignon 4,
tiber Prudenz von Gnilka, Thraede und Herzog zur Vert-

1 Hietr. Vir. ill., prol. (pp. 1-2 Bernoulli).
2 Hier. Epist. 22, 30.

8 J.-Cl. FREDOUILLE, 7ertullien et la conversion de la culture antigue; R. D. SIDER,
Apncient Rhetoric and the Art of Tertullian (Oxford 1971).

1 J. DoieNoN, Hilaire de Poitiers avant ’exil (Paris 1971).



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 197

figung '; den Stil der christlichen lateinischen Prosa des 2.
und 3. Jhdts. hat Fontaine behandelt ?; der Gattungsproblematik
hat — nach Wolfgang Schmids Beitrag tiber die Bukolik und
die Elegie und Dorries Werk iiber den heroischen Brief ® —
Herzog in seinem kirzlich erschienenen Buch iber die
Bibeldichtung eine griindliche Untersuchung gewidmet *.
Diese Werke haben unser Wissen und unser Verstindnis
erheblich bereichert, aber zugleich gezeigt, dass fir das alt-
tiberkommene Handwerk des Philologen noch viel zu tun bleibt.
Eine moglichst vollstindige Interpretation des einschligigen
Materials muss votliegen, ehe eine nuancierte Synthese moglich
ist, und hierbei darf — dies muss mit Nachdruck hetvor-
gehoben werden — die profane Literatur der Spitantike, die
bislang viel weniger Interesse gefunden hat, nicht von der
christlichen abgesondert werden. Ich will im Folgenden vert-
suchen, hierzu einen Beitrag zu liefern, indem ich mich mit
zwel Zeugnissen, von Minucius Felix und von Laktanz, befasse,
die meines FErachtens fiir die Entwicklung der christlichen
lateinischen Literatur, der Prosa und der Dichtung, von grosster
Bedeutung sind.

II

Die frithchristlichen Prosaschriftsteller hatten, wie wir
sahen, ein praktisches Ziel vor Augen. Dass sie sich nicht
belletristisch betitigen wollten, ergibt sich schon aus einer

L Chr. Gnivka, Studien gur Psychomachie des Prudentins (Wiesbaden 1963); K.
THRAEDE, Studien zu Sprache und Stil des Prudentius (Gottingen 1965); R. HErRzOG,
Die allegorische Dichtkunst des Prudentins (Munchen 19606).

2 J. FoNTAINE, Aspects et problémes de la prose d’art latine an I11¢ siécle. La genése
des styles latins chrétiens (Torino 1968).

3 W. ScuMmip, Bukolik, in RAC 2, 786-800, und Elegie, B. Christlich, in RAC 4,
1051-1061. — H. DORRIE, Der heroische Brief. Bestandsaufnabme, Geschichte, Kritik
einer humanistisch-barocken Literaturgattung (Betlin 1968).

* R. HerzoG, Die Bibelepik der lateinischen Spitantike (Miinchen 1975).



198 PIETER G. VAN DER NAT

keineswegs spektakuliren, gleichwohl um nichts weniger
charakteristischen Erscheinung. Sie haben alle — Minucius
Felix ausgenommen — ohne jede Einschrinkung Bibelzitate
in ihre Darlegungen eingefiigt. Dies war ein Verstoss gegen
die Stiltradition der thetotischen und historischen Prosa, in det
Zitate — zumal von Dichtern, aber auch von Prosaschrift-
stelletn — vermieden wutrden, weil dadurch fremdartige Stil-
elemente hineingeraten wiren, die die Stileinheit gestort hitten.
In die ethischen Schriften stoischen Gepriges hingegen und die
populire kynisch-stoische Diatribe wurden gern Dichterzitate
eingeflochten, wie wir in den philosophischen Schriften Ciceros
und in den Werken Senecas feststellen kénnen, von denen der
letztgenannte auch die von Kleanthes stammende theoretische
Begriindung dieser Gepflogenheit mitteilt . Die christlichen
Autoren schlossen sich somit einer Tradition an, in der nicht
die Formschonheit, sondern der parinetisch-didaktische Zweck
an erster Stelle stand. Ausserdem haben sie offensichtlich keinen
Gedanken daran verschwendet, dass Bibelzitate — unabhingig
davon, ob sie sie aus vorhandenen Ubersetzungen ubernahmen
oder sie selbst aus dem Griechischen tibetrsetzten, was Tet-
tullian des ofteren getan hat — gewiss in besonders starkem
Masse corpora aliena waren, weil die Heiligen Schriften einen
abstossenden Fremdkorper in der lateinischen Literatur bildeten.

Dass sich die christlichen Schriftsteller in ihtem Sprach-
gebrauch — zumal hinsichtlich des Vokabulars und der Semantik
— durch ihre Religion beeinflussen liessen, haben die Unter-
suchungen der Schule von Nimwegen bewiesen. Dass sie auch
in ihrem Stil, in der Struktur und dem Rhythmus der Sitze,
bewusst und unbewusst, versucht haben, die chrtistliche, auf
die biblischen Schriften sich grindende Tradition mit det
profanen literarischen Kultur zu verbinden, hat Fontaine

1Sen. Epist. 108, 8 sqq.; vgl. Cic. Tusc. II 11, 26. S. hieriiber H. HAGENDAHL,
« Methods of Citation in Post-Classical Latin Prose », in Eranos 45 (1947), 114-128;
Latin Fathers and the Classics (Goteborg 1958), 298-309; Augustine and the Latin
Classics (Goteborg 1967), 695-702.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 199

dargetan. Indes, diese Christianisierung des Stils ging langsam
vonstatten; sie vollzog sich weder gleichmissig noch kon-
sequent, und, vor allem, sie hielt sich in sehr engen Grenzen.
Was vorherrscht und den Charakter der christlichen Prosa-
werke bestimmt, ist die Ubernahme von Formen und Aus-
drucksmitteln der heidnischen Literatur. Dies lag natiirlich
bei der Gattung, die im 2. und 3. Jhdt. dominiert, der Apolo-
getik, tiberaus nahe; diese wendet sich ja an ein gemischtes,
sowohl christliches als auch nichtchristliches Publikum. Doch
dies ist nicht der wahre Grund. Wesentlich ist, dass die dama-
ligen Autoren schrieben, wie sic es in der heidnischen Schule
gelernt hatten, dass sie fast alle erst in hoherem Alter bekehrt
worden waren, eine rhetorische Ausbildung genossen hatten
odet, wie Cyprian, selbst als Rhetor titig gewesen waren.

Es ist nun auf den ersten Blick eigenartig, dass die christ-
lichen Schriftsteller, wenn sie sich tiber die literarische Form-
gebung aussprechen oder dariiber reflektieren, dieselbe grund-
sitzlich verwerfen. « Wir verachten die Gelehtsamkeit det
Literatur der Heidenwelt als eine Torheit vor Gott», erklirt
Tertullian, indem er sich auf 7 Cor. 3, 19 beruft . Und Cyprian
schreibt an Donat in einer Passage, die wichtig ist, weil sie
nicht nur ablehnt, sondern auch einen Gegensatz formuliert,
folgendes ?: « Bei Gerichtsverhandlungen, in der Volks-
versammlung, auf der Rednerbithne mag sich eine glinzende
Redekunst mit ihrem tiberschwenglichen Prunke breitmachen;
wenn hingegen von dem Herrn Gott die Rede ist, dann stiitzt
sich die reine Lauterkeit der Rede fiir die Beweise des Glaubens
nicht auf die Macht der Beredsamkeit, sondern auf Tatsachen
(non eloguentiae viribus nititur ... sed rebus). So vernimm denn nicht
beredte, sondern kriftige Worte, Worte, die nicht mit einem
eleganten Stil aufgeputzt sind, um die Menge zu beriicken,

L Tert. Spect. 17, 6: ... doctrinam saecularis litteraturae ut stultitiae apud deum deputatam
aspernamur....

2 Cypt. Ad Donat. 2.



200 PIETER G. VAN DER NAT

sondern schlicht, in ungeschliffener Wahrheit, lediglich dazu
dienen, die gottliche Gnade zu preisen» (denigue accipe non
diserta sed fortia nec ad andientiae popularis inlecebram culto sermone
fucata, sed ad divinam indulgentiam praedicandam rudi veritate
simplicia ). Diese Ausserung wendet sich nicht nur gegen den pre-
ziosen, auf dusserliche Effeckte bedachten, aber oft hohlen Stil
der damals modernen zweiten Sophistik; die Verwendung des
Begrifls rudis beweist, dass es sich hier um etwas handelt, was
viel weiter reicht, und zwar um die grundsitzliche Ablehnung
det eloguentia.

Wir stossen hier auf ein fundamentales Problem, das auch
im 4. Jhdt. noch eine grosse Rolle spielen sollte — wenn man
auch damals die Losung in der entgegengesetzten Richtung
suchte —, nidmlich auf die Verlegenheit, in die Sprache und
Stil der Bibel und vor allem der lateinischen Bibeliibersetzungen
die Christen brachten, und auf ihr Bestreben, diese Verlegenheit
zu verdringen. Wenn wir ausdriicklichen Zeugnissen ent-
nchmen konnen, dass allein schon die Form der Heiligen
Schriften abschreckend auf Heiden wirkte und auch bei Christen
Widerwillen erregte 1, ist es psychologisch vollauf begreiflich,

1Vgl. z.B. Celsus, ap. Orig. Cels. I 62; Atnob. Nat. I 45;1 58-59; Lact. Inst. V 1,
15-17. Noch Augustin (Conf. III 5, 9) bekennt seinen anfinglichen Widerwillen:
visa est mibi indigna (sc. seriptura) quam 1ullianae dignitati compararem. Weitere
Belege bei P. de LasrioLLE-G. BARrDY, Histoire de la littérature latine chrétienne 3 1
(Patis 1947), 21 Anm. 1 und 2; H. Fucus, in RAC 2, 351-352. — In diesen
Zusammenhang gehort auch die Diskussion Uber den serwzo piscatorius, vgl. z.B.
Lact. Inst. V 2, 17; Hiet. Tract. in Psalm. 143 (Anecd. Mareds. 111 2, p. 286, 8-9):
nolumus eloguentiam Platonicam, sed wvolumus simplicitatem apostolicam piscatorum
s. E. NorpenN, Die antike Kunstprosa 11* (Leipzig/Betlin 1918), 516; 521; 530;
H. Brunn, Specimen vocabularii rhetorici ad inferioris aetatis latinitatemn pertinens
(Diss. Marburg 1911), 20-21; J. H. Waszinks Anm. zu Tert. Anim. 3, 3; H.
Fucus, /loc. cit.; H. HAGENDAHL, « Piscatorie et non Aristotelice. Zu einem
Schlagwort bei den Kirchenvitern», in Septentrionalia et Orientalia. Studia B.
Karlgren dedicata (Stockholm 1959), 184-193; E. AUERBACH, Literatursprache und
Publikunt in der lateinischen Spétantike und im Mittelalter (Betn 1958), 37; G. BAr-
TELINK, « Sermo piscatorius », in Studia Catholica 35 (1960), 267 sqq.; G. MADEC,
Saint Ambroise et la philosophie (Patis 1974), 214-224.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 201

dass man christlicherseits hierauf mit Geringschitzung, ja mit
grundsitzlicher Ablehnung ecines gepflegten Stils reagierte,
dass man diesen fir vollig unwesentlich erklirte, fiit bare
Konvention und Kiinstelei, die vom Inhalt ablenkt und ihn
schwer zuginglich macht, und dass man die Schlichtheit
(simplicitas ), die ungeglittete Form (rusticitas) der Bibel als ideal
hinstellte *.

Es ist bekannt, dass sich Laktanz, der sich nicht an ein
Publikum wandte, das der literarischen Tradition fremd gegen-
iiberstand, sondern an gebildete Heiden, fiir die Moglichkeit
und Wiinschbarkeit eines schonen Stils christlichen Gepriges
ausgesprochen hat. Man hat jedoch, wit mir scheint, noch
nicht bemerkt, dass diese Gegenbewegung bereits mit Minucius
Felix disertis verbis eingesetzt hat.

Der Octavius des Minucius Felix nimmt in der frithchrist-
lichen Literatur eine besondere Stelle ein. Die Dialogform, der
Stil und der Inhalt verleihen dieser Apologie den Charakter
eines hochliterarischen Erzeugnisses, wobei sie mit Nachdruck
beansprucht, ein solches zu sein. Ihr wichtigstes Vorbild ist
Cicero. Dies geht aus der stindigen #mifatio hetrvor, die im
ersten, von De oratore und Brutus inspirierten Kapitel pro-

1Vgl. auch Arnob. Nat. 1 58-59; II 6. — Im 4. Jhdt. beginnt man neben det
Idealisierung det simplicitas der Heiligen Schrift und im Gegensatz zu ihr vor
allem in Bezug auf das Alte Testament hervorzuheben, dass der Text literarischen
Chatakters ist und zum Teil sogat aus metrischer Dichtung besteht. Ambrosius
erstreckt das alte apologetische Argument, dass die Griechen ihr ganzes Wissen
det Bibel entnommen hitten (s. #ufra S. 216 Anm. §), auch auf die Rhetorik: aus der
literarischen Form, die die biblischen Schriften der gottlichen Inspiration ver-
danken, haben die heidnischen Rhetoren ihre Stilvorschriften abgeleitet (Episz. 8,
1,in PL XVIgs0 D-951 A). Und Augustin legt schliesslich dar, dass die eloguentia,
das Ziel des Rhetorikunterrichts, sowohl im .A/fen als auch im Newen Testament
zu finden sei (Doctr. christ. IV 6, 9 sqq.). S. P. G. van der NaAt, Divinus vere poeta.
Enige beschowwingen over ontstaan en karakter der christelijke Latijnse poézie (Leiden
1963), 14; 28; R. HERzOG, Die Bibelepik..., 179 sqq. mit weiterer Literatur.



202 PIETER G. VAN DER NAT

grammatisch einsetzt * und die am Ende des Werks bekriftigt
wird — dort sind in der Beschreibung der Weise, in der die
Diskussion abgebrochen wird, unverkennbar Ziige aus dem
Schluss von De natura deorum verarbeitet ®. Es ist klar, dass
Minucius Felix nicht einfach schreibt, wie man das in seiner
Zeit zu tun pflegte, wie er es gelernt hatte, sondern dass er
sich mit vollem Bewusstsein und absichtlich an die literarische
Tradition anschliesst. Hierfiir ist charakteristisch, dass er als
einziger frithchristlicher Autor Anspielungen an die Bibel
stilistisch vollig in seine Darlegungen integriert hat, so dass sie
nur noch fir Fingeweihte zu erkennen sind. Fontaine hat
den Stil des Minucius nicht zu Unrecht als « kryptochristlich »
bezeichnet 3.

Um so auffilliger ist eine Passage am Anfang der Rede des
Christen Octavius. Nachdem sich der Heide Caecilius voller
Verachtung dariiber entriistet hat, dass ungebildete, unwissen-
de Hungerleider wie die Christen sich ein Urteil iiber
die Geheimnisse von Himmel und Erde anmassen, legt Octavius
dar, dass in Wahrheit nicht der geringste Anlass zu Entriistung
und Unmut besteht, wenn jemand, er sei, wer er wolle, die
gottlichen Dinge untersucht, sich dariiber ein Urteil bildet und
dieses kundtut; es geht ja nicht um das Ansehen des Redners,

! Der erste Satz ist eine Imitation des beriihmten Anfangs des ersten Buches
von De oratore, wobei et ausserdem noch deutlich an De oraz. 111 1, 1 anklingt.
Das Bild des verstorbenen Freundes Octavius, das Minucius beschwort, zeigt
unverkennbare Ahnlichkeiten mit der Personlichkeit des Hortensius, wie diese im
Brutus gezeichnet wird (es wird erginzt mit kleinen Ziigen von Ciceros intimsten
Freund Atticus). S. den Komm. von W. Fauscu, Die Einleitungskapitel zum
‘Octavins’ des Minucins Felix (Zurich 1966), 14 sqq.

2 Vgl. Cic. Nat deor. 111 40, 94-95; s. W. SpEYER, « Octavius, der Dialog des
Minucius Felix: Fiktion oder histotische Wirklichkeit ?», in JbAC 7 (1964),
45-51, bes. 47. Uber die Cicero-imitatio des Minucius s. I. Operr, « Ciceros Schrift
De natura deorum bei den lateinischen Kirchenvitetn», in A & A 12 (19606),
141-155, bes. 147-148; C. Becker, Der ‘Octavius’ des Minucins Felix (Minchen
1967), det p. 6 Anm. 2 die dltere Literatur nennt.

3 J. FoNTAINE, Aspects et problémes..., 98-121, Kap. IV: « Minucius Félix et les
valeurs ambigués d’un style cryptochrétien ».



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 203

sondern um den Wahrheitsgehalt dessen, was er sagt. « Tritt
ja sogar, je kunstloser die Rede ist, desto einleuchtender ihr
Sinn hervor, weil er dann nicht durch den Zdusseren Prunk
wohltonender Phrasen und gefilliger Formulierungen ge-
schminkt, sondern durch das Richtmass der Wahrheit in seinem
Wesen erhalten wird 1. » Wir treffen hier also in den iiblichen
Formulierungen dieselbe Ablehnung der eloguentia an wie bei
anderen Autoren. Minucius Felix hat sie offenbar als ein un-
vermeidliches apologetisches Motiv aufgenommen, obwohl
dies bei ihm im besonderen Masse befremdlich wirkt, weil die
Rede des Christen Octavius keineswegs kunstloser ist als die
des Heiden Caecilius.

Wir wollen uns nunmehr dem 14. Kapitel, dem Intermezzo
zwischen den beiden Reden, zuwenden, das in Ubersetzung wie
folgt lautet 2:

Also sprach Caecilius, und mit triumphierendem Licheln
— denn der ungestiime Redefluss hatte seiner aufgestauten
Empoérung Luft gemacht — fiigte er hinzu: « Nun ? Wagt
hierauf Octavius wohl eine Entgegnung, der Mann von der
Sippe des Plautus, der erste der Mithlknechte, aber der letzte
der Philosophen ?» 2. « Du sollst dir nicht auf seine Kosten
Siegeslorbeeren anmassen, » sagte ich. « Es wire gegen die
gleichmissige Ordnung des Gesprichs, wenn du dich als Sieger
briisten wiirdest, ehe noch beide Seiten ihre Darlegungen in
aller Ausfiihrlichkeit zu Ende gefithrt haben, besonders da
eute Disputation nicht Ruhm, sondern Wahrheit zum Ziele
hat. 3. Deine Rede hat mich durch ihr feinberechnetes Farben-
spiel sehr angesprochen; dennoch fithle ich mich in einem
tieferen Grunde beunruhigt, nicht wegen des gegenwirtigen
Streites, sondern wegen dieser Art von Diskussionen {iber-

1 Min. Fel. 16, 6: Atque etiam, quo imperitior sermo, hoc inlustrior ratio est, quoniam
non fucatur pompa facundiae et gratiae, sed, ut est, recti regula sustinetur.

% Diese Ubersetzung stiitzt sich auf die von B. DomBarT (Octavius. Ein Dialog
des M. Minucius Felix * (Etlangen 1881)) und die von B. KyrzLEr (M. Minucius
Felix. Octavins. Lateinisch-deutsch (Minchen 1965)).



204 PIETER G. VAN DER NAT

haupt. Denn hiufig erscheint je nach den Kriften der Sprechen-
den und nach der Gewalt ihrer Beredsamkeit selbst die augen-
scheinlichste Wahrheit in einem verianderten Licht. 4. Dass
dies infolge der grossen Beeinflussbarkeit der Zuhorer geschieht,
ist allbekannt. Gefangen vom verfiihrerischen Spiel der Worte
lassen sie sich davon abhalten, auf die Sache selbst zu achten.
Kritiklos stimmen sie allem zu, was man ihnen sagt, ohne das
Falsche von dem Wahten zu scheiden. Es kommt ihnen gar
nicht in den Sinn, dass auch hinter Unglaublichem eine Wahrheit
und auch hinter Wahrscheinlichem eine Liige stecken kann.
5. Und so werden sie denn auch, je 6fter sie irgendwelchen
Behauptungen Glauben schenken, desto 6fter von Kliigeren
des Irrtums tiberwiesen, und wenn sie sich so durch ihre Leicht-
gliubigkeit stindig getduscht sechen, klagen sie, statt die
Schuld im eigenen Urteil zu finden, tiber die Unsicherheit der
Dinge. Die Folge ist, dass sie alles verwerfen und lieber jedes
Problem in der Schwebe lassen als tiber triigerische Sachen ein
Urteil fillen. 6. Darum miissen wir uns vorsehen, dass wir uns
nicht in gleicher Weise * von einem Widerwillen gegen jegliche
Diskussion anstecken lassen, dhnlich wie so hiufig allzu arglose
Leute sich zu Verwiinschung und Hass gegen die Menschheit
hinreissen lassen. Denn in ihrer harmlosen Leichtgliubigkeit
lassen sie sich von solchen betriigen, die sie fiir gut gehalten
haben; darnach fassen sie — was genauso verkehrt ist —
Misstrauen gegen alle Menschen und fiirchten sich, als seien
es Schurken, auch vor denen, die sie als durchaus rechtschaffen
hitten kennenlernen kénnen. 7. Wir wollen darum auf der Hut
sein, da auf beiden Seiten der Streit mit aller Kraft gefithrt wird
und auf der einen Seite die Wahtheit oft verborgen ist, wihrend
auf der anderen eine so ausserordentliche Geriebenheit hertscht,
dass sie nicht selten durch die Fiille ihrer Worte scheinbar die
Glaubwiirdigkeit eines unwidetleglichen Beweises erreicht, und

L Identidem = itidem, s. B. LOvsTEDT, Vermischte Studien zur lateinischen Sprach-
kunde und Syntax (Lund 1936), 97.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 205§

wir wollen Punkt fiir Punkt mit der grosstmoglichen Sorgfalt
erwigen, damit wir Spitzfindigkeiten zwar loben, das Richtige
aber auslesen, anerkennen und uns aneignen konnen. »

Von diesem Kapitel sind fiir unset Thema die Para-
graphen 3-7 von Bedeutung. Hiervon stehen der erste und der
letzte unverkennbar in engem Zusammenhang miteinandet, und
ihre Funktion ist in der gegebenen Situation sofort verstindlich.
Der Schiedsrichter lobt das Raffinement der Rede des Caecilius;
er fiigt jedoch unmittelbar eine Einschrinkung hinzu: Betred-
samkeit ist nicht ungefihrlich; sie kann nidmlich die augen-
scheinlichste Wahtheit als unannehmbar hinstellen und so der
Unwahrheit den Schein von Wahrheit geben (3). Deshalb und
weil die Wahrheit oft verborgen ist, so folgert det Schiedstichter
schliesslich, ist Wachsamkeit angezeigt: wir miissen alles mit
Sorgfalt abwigen und diirfen nur das wirklich Richtige gelten
lassen, d.h. im Falle des Minucius, nur ihm den Sieg in der
Debatte zuerkennen (7). Der in Paragraph 3 formulierte Vor-
behalt gilt fiir die Beredsamkeit allgemein (de foto genere dispu-
tandiy plerumque); Minucius nimmt sogar die Diskussion, die im
Gange ist, ausdriicklich aus (non de praesenti actione)?. Auch die
Schlussfolgerung (7) ist so allgemein wie moglich formuliert
( plerumaque; nonnumguam). Weil sie jedoch auf eine Verhaltens-
massregel fir Minucius als Schiedsrichter Aic e nunc hinausliuft,
liegt der Gedanke nahe, dass er als Christ in Paragraph 7 bei
« der Wahrheit » an das Christentum denkt und mit den Worten
« die ausserordentliche Geriebenheit, die nicht selten dutch die
Fille ihrer Worte scheinbar die Glaubwiirdigkeit eines un-
widerleglichen Beweises erreicht» auf die gerade wegen ihres
« feinberechneten Farbenspiels » gepriesenen Darlegungen des
Heiden Caecilius zielt. So werden die Worte des Minucius auch

1 C. BeckEer, Der ‘Octavius’ des Minucius Félix, 8 Anm. 4, meint, dass #on... sed
hier die Bedeutung von mon modo... sed etiam hat. Doch dann wire Minucius
nicht nur unhéflich gegeniiber seinem Freund Caecilius, sondern er widerspriche
auch der von ihm in Paragraph 2 gedusserten Warnung und — schlimmer noch —
er witde sich selbst als Schiedsrichter disqualifizieren.



206 PIETER G. VAN DER NAT

von Caecilius selbst interpretiert, der ihm in Kapitel 15 den
Vorwurf macht, dass er die Wirkung seines Plidoyers ab-
schwiche und somit parteiisch sei. Dieses Missverstindnis wird
von Minucius aus dem Wege gerdumt: er erklirt, dies sei keines-
wegs seine Absicht gewesen; er habe lediglich im gemeinsamen
Interesse gesprochen, um zu betonen, dass er erst nach einer
gewissenhaften Untersuchung sein Urteil sprechen und sich
dabei nicht vom Bombast der Beredsamkeit (Zumor eloguentiae),
sondern von der Haltbarkeit der Beweise (soliditas rerum)
leiten lassen werde . Dies ist ein Gedankengang, wie man ihn
von einem Schiedsrichter erwartet. Dass aber die Schluss-
folgerung des Minucius in 14, 7 doch ein bemerkenswertes
Element enthilt, werden wir spiter noch sehen.

Zuert wollen wir die Paragraphen 4-6 in Kapitel 14 be-
trachten. Diese Partie zeigt, wie zuetst Vahlen festgestellt und
danach Waltzing im einzelnen dargelegt hat?, eine starke
Ahnlichkeit mit einer Episode des platonischen Phaedo, und
zwar mit der, die auf den Beweis des Sokrates, dass die Seele
unsterblich sei, und auf die Entgegnung des Simmias und Cebes
folgt. Zunichst wird die Verwirrung beschrieben, die diese
einander entgegengesetzten Darlegungen bei den Zuhotrern
verursacht haben, ihre Ratlosigkeit (88 ¢ 1-89 a 8). Dann er-
greift Sokrates das Wort; er warnt vor einer aus einer solchen
Stimmung leicht entspringenden wwsoroyie und zieht zum
Vergleich die Weise heran, in der einfiltige Gemiiter in pioav-
Yoomnix verfallen (89 b 2-91 ¢ 5). Erst darauthin beginnt er mit
seinem zweiten Vortrag iiber die Unsterblichkeit der Seele.

L Min. Fel. 15, 1-2: « Decedis » inquit Caecilins « officio iudicis religiosi; nam periniurium
est vires te actionis meae intergressu gravissimae disputationis infringere, cum Octavius
integra et inlibata habeat singula, si potest, refutare». « Id quod criminaris» inquam « in
commnne, nisi fallor, conpendium protuli, ut examine scrupuloso nostram sententiam non
eloguentiae tumore, sed rerum ipsarum soliditate libremus. »

2 J. VAHLEN, Index lectionum aestivarum 1894, Betlin, 21 = Opuscula Academica
IT (Lepzig 1908), 130; J. P. WaLTZING, « Minucius Félix et Platon », in Mélanges
Boissier (Paris 1903), 455-460. Erginzungen bei C. BEcker, Der ‘Octavius’ des
Minucins Felix, 7 Anm. 3.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 207

Diese Episode (88 c 1-91 c 5) bildet somit ein Zwischenspiel,
das die beiden Hauptteile des Phaedo trennt. Dieselbe Funktion
hat im Octavius Kapitel 14. Doch nicht allein die Identitit der
Funktion, sondern auch schlagende Ubeteinstimmungen in
Inhalt und Formulierung lassen es als unzweifelhaft erscheinen,
dass die Paragraphen 4-6 auf Plato zuriickgehen — ob unmittel-
bar oder mittelbat, konnen wir hier offen lassen. Wie arbeitet
nun Minucius diese Partie des Phaedo in seine Schrift ein, und
zu welchen Zwecken verwendet er sie hier ?

Paragraph 4 schliesst sich fugenlos an das Vorausgehende
an; die in Paragraph 3 vorgetragenen Bedenken gegen die
Beredsamkeit, nimlich dass sie der Wahrheit ein anderes An-
sehen geben kann, werden niher erldutert: hieran sind, sagt
Minucius, in Wahrheit die Zuhorer schuld; diese lassen sich
ja durch die verfiihrerische Form einer Rede von deren Inhalt
ableiten und stimmen allem zu, was in beredter Weise gesagt
wird. Dieses Thema wird nunmehtr entwickelt: die Zuhorer
erleiden aus dem soeben genannten Grunde jedesmal eine
Enttiuschung; was sie sich leichtsinnig von einem Redner
haben weismachen lassen, wird von einem folgenden Redner
widetlegt. Thr mangelndes Unterscheidungsvermégen bewirkt
obendrein, dass sie die Schuld nicht bei sich selbst suchen,
sondern bei dem zur Erorterung stehenden Thema. Das
Ertgebnis ist schliesslich eine ginzlich negative Einstellung und
ein Widerwillen gegen jegliche Diskussionen (5) 1. Hieraus wird
dann gefolgert, dass wir uns hiiten miissen, nicht der pisoroyix
anheimzufallen, genauso wie einfiltige Leute infolge des
Mangels von einem selbstindigen Urteil zu Menschenhass
gelangen (6). Wenn Minucius darauthin in Paragraph 7 folgen-

L Suspendere zielt hier demnach nicht auf die skeptisch-philosophische &moy,
wie C. BECKER, o0p. cit., 8 und 10, dem sich H. von Geisav, M. Minucins Felix,
in RE Suppl.-Bd XI (1968), 963 und 1367 anschliesst, meint; diese resultiert
vielmeht gerade aus dem de fallacibus indicare. Det wichtigste rhetorische Beitrag
der skeptischen Akademie bestand ubrigens im disputare in utramque partem,
vgl. Cic. De orat. 111 21, 80; Quint. Insz. XI1 2, 25; vgl. auch Lact. Inst. V 14, 3-4.



208 PIETER G. VAN DER NAT

dermassen fortfihrt: « Wir wollen darum auf det Hut sein und
Punkt fiir Punkt mit der grosstmoglichen Sorgfalt erwigen,
damit wir das Richtige auslesen und uns anecignen koénnen »,
dann setzt er nicht den vorausgehenden Gedankengang fort,
sondern greift auf Paragraph 3 zuriick, was durch die Ent-
sprechung von subtilis varietas (3) und subtilitas, quae... ubertate
dicendi fidem... imitetur (7) unterstrichen wird.

Diese Analyse lisst erkennen, dass Paragraph 4 am Anfang
einer sich immer mehr verselbstindigenden Abschweifung mit
einer speziellen Schlussfolgerung steht. Diese Schlussfolgerung
ist ebenso wie die Ubetlegung, die den Ausgangspunkt der
Abschweifung bildete, von genereller Art. Doch deswegen ist
sie in diesem Stadium der Diskussion nicht weniger befremd-
lich. Im Phaedo folgt ja die Warnung vor pisodroyie auf zwel
einander entgegengesetzte Demonstrationen und auf die
Schilderung der Unsicherheit, in die die Zuho6rer hierdurch
geraten sind. Hier hingegen hat sich erst der eine der beiden
Streitredner gedussert, und es ist obendrein der Schiedsrichter,
der spricht !

Was bezweckt nun diese durch die Fuge zwischen den
Paragraphen 6 und 7 deutlich markierte Abschweifung ? Dies
witd meines Erachtens begreiflich, wenn wir uns vor Augen
stellen, dass die grundsitzlich ablehnende Haltung, welche
die Christen der profanen Literatur und der literarischen Form-
gebung gegeniiber einnahmen, fiir einen Mann wie Minucius
Felix nahezu unannehmbar war: wie sein Werk sonnenklar
zeigt, war es ihm nicht nur unmdoglich sich dem Zauber der
eloquentia zu entziehen, sondern er wollte es auch nicht, obwohl
ihm bewusst wat, dass sie betriigerisch sein konnte. So erklirt
sich, dass er in diesem Intermezzo des von ihm verfassten
Dialoges, worin er selbst als Schiedsrichter das Wort ergreifen
konnte, den lobenden Ausserungen iiber die Beredsamkeit
det ersten dramatis persona allerdings eine — in der gegebenen
Situation keineswegs unangebrachte — Einschrinkung folgen
liess und so zu erkennen gab, dass er die Gefihrlichkeit der



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 209

Beredsamkeit nicht verkannte, dass er jedoch zugleich die
Bemerkung nicht unterdriicken konnte, die Schuld liege, wenn
die eloguentia verfihretrisch wirke, bei den Zuhorern und deren
ganzliche Ablehnung beruhe auf mangelndem Unterscheidungs-
vermogen. Wenn er diese Betrachtungen in Paragraph 6 mit der
Mahnung beschliesst, dass « wir» nicht einer Abneigung gegen
jegliches Diskutieren anheimfallen diirfen, dann deutet er mit
« wir» nicht nur auf sich selbst (wie in Paragraph 7 mit #os)
und ebensowenig auf die drei im Octavius auftretenden Pet-
sonen insgesamt. [Nobis hat in diesem Zusammenhang eher eine
verallgemeinernde Bedeutung. Das Pronomen steht im Gegen-
satz zu sizmpliciores; er meint also « uns, die Gebildeten» und
denkt dabei zweifellos zuallererst an gebildete Christen, wie et
selbst einer war. Mit diesen Betrachtungen erlaubte er sich eine
Abschweifung, die der Situation nicht gemiss war, vor allem
weil er deren Form aus einer ginzlich andersartigen Episode
des Phaedo iibernahm (das er sein Vorbild bei Plato suchte, ist
wieder charakteristisch fur seine Einstellung). Obwohl sich nun
diese Abschweifung in logischer Hinsicht nicht rechtfertigen
lisst, ist sie doch psychologisch vollauf verstindlich.

Diese Interpretation wird, scheint mir, durch jenes be-
merkenswerte Element in Paragraph 7 bestitigt, auf das ich
soeben angespielt habe. Bei Plato geht es um die Wahtheit von
Beweisfithrungen und um sonst nichts: er stellt wahre und
scheinbar wahre Aéyor einander gegeniiber. Bei Minucius Felix
hingegen geht es von Anfang an um den Gegensatz von Form
und Inhalt. Ausserdem lautet die Regel, die er hier aufstellt:
« Wir miissen alles mit Sorgfalt abwigen, damit wir spitzfindige
Beweisfithrungen zwar loben, aber dasjenige, was wahr ist,
aussuchen, gutheissen und annehmen kénnen.» Minucius fligt
hier etwas hinzu, das bei Plato und in det vorausgehenden
Abschweifung fehlt: argutias landare.

Mit argntiae, einem Ausdruck, der sich sowohl auf die Form
als auch auf den Inhalt bezichen kann, ist offensichtlich dasselbe
gemeint — wenn auch auf abschitzigere Weise — wie mit subtilis



210 PIETER G. VAN DER NAT

varietas (3) und mira subtilitas, quae uberfate dicend: fidem confessae
probationis imifetur (7) *. Wie Minucius das Raffinement der
Darlegungen des Caecilius gepriesen hat, so fordert er nunmehr,
ebenso schonen wie spitzfindigen Beweisfithrungen das Lob
nicht vorzuenthalten. Die eloguentia ist durch ihre bezaubernde
Form gefihrlich, sie kann verfithrerisch wirken — Minucius
hat das selbst 14, 3 festgestellt und betont es 15, 2 noch einmal,
wenn er die von Caecilius vorgebrachte unrichtige Auslegung
seiner Worte korrigiert —, indes, so lautet die Regel, die er
fir die Beurteilung eines Vortrags aufstellt, man kann die schone
Form schitzen und zugleich allein die zutreffenden Elemente
des Inhalts gutheissen. Hiermit ist zum ersten Male von seiten
eines christlichen lateinischen Autors zwischen Form und
Inhalt unterschieden, hiermit ist ein differenziertes Utrteil iiber
die eloquentia gefillt, das in der christlichen lateinischen Literatur
ginzlich neu ist.

Minucius Felix ndhert sich hiermit der positiven Haltung,
die Laktanz der eloguentia gegentiber einnimmt. Dieser verteidigt,
wie andere christliche Schriftsteller, die simplicitas der Bibel, doch
zugleich glaubt er, dass seine Ausbildung zum Rhetor von
grossem Nutzen fiir die Verteidigung der Wahrheit sei. Ein
guter Stil und eine gepflegte Form sind erforderlich, damit die
Wahrheit mit grosserer Macht in den Geist eindringen kann,
ausgertistet mit der ihr eigenen Kraft und umglinzt vom
Licht der Beredsamkeit (7 sua instructa et luce orationis ornata) *.
Laktanz hat hierbei zweifellos Anregungen von Lukrez empfan-

L Fiit argutiae vgl. z.B. Cic. Brut. 45, 167, mit dem Komm. von W. KroLr; Lael. 13,
45, mit der Anm. von C. MerssNEr-P. WEessNER; Lact. nst. 1 1, 8: (professio)
illa oratoria, in qua din versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malitiam iuvenes
erudiebamus. Fur subtilitas und varietas vgl. Cic. De orat. 111 16, Go, mit dem Komm,
von K. W. PipeErrr-O. HARNECKER.

2 Lact. Inst. VI 21, 6; 1 1, 10: Multum... nobis exercitatio illa fictarum litium contulit,
ut nunc maiore copia et facultate dicendi causam veritatis peroremus. Quae licet possit sine
eloguentia defendi, ut est a multis saepe defensa, tamen claritate ac nitore sermonis inlustranda
et quodammodo adserenda est, ut potentius in animos influat et vi sua instructa et luce
orationis ornata; 1 1, 7; 1 3, 1.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 211

gen. Dieser will, obwohl Epikur die Dichtung ablehnte, gleich-
wohl dessen Lehre — nach seiner unumstdsslichen Uber-
zeugung die Wahrheit, die indes fur viele bitter und ab-
schreckend ist —, eine res obscura, in lucida carmina verkiinden,
indem er alles mit dem Zauber der Musenkunst beriithrt. Ex
gebraucht hierbei das Bild von dem Atzt, der den Rand des mit
bitterer Arznei gefullten Bechers mit Honig bestreicht, und eben
dieses Bild wird von Laktanz tibernommen ™.

Minucius Felix ldsst sich mit Laktanz vergleichen. Er kann
und will die eloguentia nicht ablehnen. So erklirt sich die
Abschweifung in Kapitel 14, die in letzter Instanz eine Selbst-
verteidigung ist; so erklirt sich auch, dass er Form und Inhalt
mit Nachdruck unterscheidet (14, 7). Andererseits kann er sich
nicht von der bei den Christan iiblichen negativen Finstellung
gegeniiber der eloguentia befreien, wie sich aus den Worten
ergibt, die er Octavius in den Mund legt (16, 6, det erste von
mir behandelte Passus), ebensowenig wie Laktanz dazu imstande
ist. Allerdings hat Minucius es in dieser Hinsicht leichter als
Laktanz; er kann die einander entgegengesetzten Standpunkte
aufzwei Personen verteilen: Octavius spricht das traditionelle, ab-
lehnende, Minucius selbst hingegen das differenzierte, « moderne»
Utteil aus, wenn auch noch nicht so explizit wie Laktanz.

Dass die beiden den Widerspruch in ihrem Urteil nicht auf-
zuheben vermochten, ist, scheint mir, vor allem dadurch
bedingt, dass sie ihre Anerkennung der e/oguentia noch iiberhaupt
nicht (wie Minucius Felix) oder nur apologetisch-pragmatisch
(wie Laktanz) mit ihrem Glauben vereinbaren konnten % Es

1 Lact. Inst. V 1, 14 — Luct. I 926-950 = IV 1-25.

2 Dass in dieser Hinsicht die Gedanken des Minucius in die apologetisch-prag-
matische Richtung des Laktanz gingen, lisst sich aus Kapitel 39 schliessen,
wo Minucius seine Bewunderung fiir die soeben geendete Rede von Octavius
ausspricht, weil dieser « Dinge, die leichter zu fithlen als zu formulieren sind, mit
Beweisen, Beispielen und Zitaten aus der Literatur beleuchtet hatte und weil
er die Ubelwollenden mit ihren eigenen Waffen, den Pfeilen der Philosophie,
zuriickgeschlagen und sogar die Wahrheit nicht nur leicht fasslich, sondern
geradezu anziehend datgestellt hatte » (quod ea, quae facilius est sentire quam dicere,



212 PIETER G. VAN DER NAT

war ein weiter Weg bis zu Hilarius, nach dessen Meinung die
Ehrfurcht vor Gott vom Diener Seines Wortes einen sorg-
filtigen, wiirdigen Stil, einen honor dictorum, erfordert, dessen
Quellgrund Gott selbst ist 1, und erst recht bis zu Augustin,
der niichtern feststellt, dass die eloguentia indifferent ist und
ebensogut fiir die Verkiindigung und Verteidigung der Waht-
heit wie fur die von Liigen verwendet werden kann und muss —
wenn er sie auch alsbald in seinen Darlegungen iiber die prak-
tische Handhabung durch den Christen grundlegend verdndert 2.

II1

Zur Dichtung ein positives Verhiltnis zu gewinnen, war fiir
die Christen noch schwieriger, nicht nur fir die simpliciores,

et argumentis et exemplis et lectionum auctoritatibus adotrnasset et quod malevolos isdem
illis, quibus armantur, philosophorum telis retudisset, ostendisset etiam veritatem non
tantummodo facilem sed et favorabilem; man beachte die Wortwahl).

YHil. In psalm. 13, 1: In multis nos erudiens apostolus etiam id edocet, cum omni reverentia
verbum dei esse tractandum, dicens: qui loquitur, tamquam eloquia det [1 Petr. 4, 11].
Non enim secundum sernonis nostri usum promiscuan in his esse oportet facilitatems;
sed loquentibus nobis ea, quae didicimus et legimus, per sollicitudinem sermocinandi
honot est reddendus auctori. Ef exemplum nobis caelestis doctrinae praestat humani
officii consuetudo. Si enim quis verba regis interpretans et praecepta eius in aures populi
deducens curat diligenter et caute per officii reverentiam regis satisfacere dignitati, ut cum
honore ac religione omnia et relegantur et aundiantur: quanto magis convenit dei eloqguia
ad cognitionen: humanam retractantes dignos nos hoc officio praestare ¢ Sunmius enim quoddam
sancti spiritus organum, per quod vocis varietas et doctrinae diversitas andienda est. Vigi-
landum ergo et curandum est, ut nihil humile dicamus metnentes huius sententiae
legem : maledictus omnis faciens opera dei neglegenter [ Jer. 48, 10]; Trin. I 38 (in PL X
49 C): Tribue ergo nobis verborum significationems, intelligentiae lumen, dictorum honorem,
veritatis fidem. — S. ]. FONTAINE, « L’apport d’Hilaire de Poitiers a une théorie
chrétienne de 'esthétique du style », in Hilaire et son temps (Patis 1969), 287-305;
vgl. auch J. DoignNon, « Hilaire écrivain », #bid., 267-286.

% Aug. Doctr. christ. IV 2, 3: Cum ergo sit in medio posita facultas eloguii, quae ad
persuadenda sen prava sen recta valet plurimum: cur non bonorum studio comparatur,
ut militet veritati, si eam mali ad obtinendas perversas vanasque catsas in usus iniquitatis
et erroris usurpant 2; IV 12, 27 sqq.; C. Cresc. 1 1, 2;1 13, 16; IV 2, 2. S. E. AUER-
BACH, Literatursprache und Publifum..., 29 sqq.; H.-1. MArrov, Saint Augustin et
la fin de la culture antique * (Patis 1958), 506 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 213

sondern auch, und vielleicht hauptsichlich, fir die Z#ferats,
die deren Zauber in den Grammatikschulen, in denen die
poetarum enarratio den vornehmsten Gegenstand ausmachte,
erfahren hatten. Sie wurde fiir desto gefihrlicher gehalten, je
mehr ihr Inhalt verwerflicher war als der eines grossen Teiles
der Prosa: die Mythen des Epos, die sinnlichen Elemente im
Drama und in der Lyrik. Die Christen haben sich die philo-
sophische Dichterkritik zu eigen gemacht, die auf Plato zurtick-
geht (dieser hatte sich gegen den Mangel an Wahrheitsgehalt,
gegen das {eidoc der Dichtung schlechthin, gewandt) und die
nach ihm vor allem von den Epikutreern entfaltet worden war
(bei ihnen ndherte sich Jetdoc immer meht der Bedeutung von
« Lige») &. Die Suche nach einer Omévoix, einer &Minyopix in
der Dichtung, vor allem in den Mythen, wie die Stoiker sie
betrieben, um Mythos und Philosophie miteinander in Einklang
zu bringen, und wie sie sich auch in der Philologie eingebtirgert
hatte — diese Suche lehnten die Christen kompromisslos ab,
obwohl sie selbst die allegorische Auslegung bei der Heiligen
Schrift ohne Finschrinkung anwandten.

So werden in den ersten drei Jahrhunderten Drama und
Lyrik ausnahmslos als Schule der Immoralitit und als licher-
licher Unsinn gebrandmarkt und wird eine scharfe ethisch-
religiose Polemik gegen die mendacia poetarum vorgetragen,
womit man vor allem auf das Epos und seine Mythen zielt.
Natiirlich kommt, wie ich schon dargelegt habe, eine Anerken-
nung der schéonen Form nicht in Betracht: Sprache und Stil
der Dichtung sind nichts als Kiinstelei, die verfilschend und
verblendend wirkt. Tertullian erklirt im Hinblick auf die
scaenicae doctrinae kurz und bindig: « Wir haben Literatur
genug, genug Verse, genug Sinnspriiche, auch genug Gesinge,
genug Lieder, und keine Fabeln, sondern Wahtheiten, keine

1S. P. G. van der NAt, Divinus vere poeta, 12 und Anm. 15 und 16; K. THRAEDE,
Epos, in RAC 5, 983-1042, bes. 997 sqq.; 1006 sqq.



214 PIETER G. VAN DER NAT

triigerischen Kiinsteleien, sondern einfiltige Worte» :. Wie
der Schluss dieses Zitates zeigt, spielt auch hier die durch die
Sprache und den Stil der Bibel verursachte Verlegenheit eine
grosse Rolle.

Wie stark der Widerstand war, geht daraus hervor, dass, als
zu Beginn des 4. Jhdts. die erste christliche Buchdichtung
entsteht — die FEwvangelienparaphrase des Iuvencus und der als
Vergilius mutatus in melius prisentierte Cento Probas, der
Wunderbericht der Laudes Domini, die Mythenerklirung in De
ave Phoenice —, dies noch keineswegs zu einer kontinuierlichen
Produktion fithrt 2. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren
— Herzog hat mit Recht darauf hingewiesen —, dass diese
Werke ignoriert wurden : ihre Wirkungsprisenz beschriankt sich
auf zwei Reaktionen des Hieronymus, auf eine anerkennende
Aussetung tiber die Evangelia des Tuvencus und eine schneidende
Kritik des Centos von Proba (die er tibrigens nicht namentlich
nennt). Erst gegen Ende des Jahrhunderts kommt eine Diskus-
sion iiber die Pflege von Poesie durch Christen in Gang — im
Kreise Augustins, im Briefwechsel zwischen Paulinus von
Nola und Ausonius, in des Paulinus Brief und Gedicht an
lovins —, und dann zeigt sich, dass Dichtung noch immer in
hohem Masse fiir etwas Heidnisches gehalten wird 2.

Es miissen jedoch in konstantinischer Zeit Voraussetzungen
tir die poetischen Werke vorgelegen haben, die damals ent-
standen sind. In diesem Zusammenhang haben die Betrach-
tungen, die Laktanz iber Dichter und Dichtkunst anstellt,
grosses Gewicht — um so mehr, als er selbst nach der Uber-

Y Tert. Spect. 29, 4: Si scaenicae doctrinae delectant, satis nobis litterarum est, satis
versunm, satis sententiarum, satis etiam canticorum, satis vocum, nec fabulae, sed veritates,
nec strophae, sed simplicitates; vgl. Apol. 14, 2-6; Min. Fel. 23.

% Ausser Betracht bleibt Commodian, der in das 5. Jhdt. datiert werden muss,
s. P. CourcELLE, Histoire littéraire des grandes invasions germaniques® (Patis 1964),
319-337; vgl. auch P. G. van det Nar, Divinus vere poeta, 37-38 Anm. 31.

8 Hier. Vir. ill. 84 (p. 45 Betnoulli); Epist. 53, 7. — R. HErzoG, Die Bibelepik...,
167 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 215

lieferung der Autor des Gedichtes De ave Phoenice* ist und als die
Art, in der er in seinen Schriften profane Dichtung verwendet,
deutliche Ubereinstimmungen mit der Bibeldichtung zeigt.

Laktanz bringt bekanntlich Hunderte von Dichterzitaten.
Diese sind bereits mehrere Male im Rahmen der Imitations-
torschung und im Hinblick auf die Rezeptionsformen unter-
sucht worden 2. Hier geht es jedoch nicht so sehr um die Funk-
tion, welche die Dichterzitate in der Argumentation des Laktanz
haben, als vielmeht um die Art und Weise, in der et sich mit der
profanen Dichtung auseinandersetzt, und um die theoretischen
Betrachtungen, die er dabei anstellt. Es ist nattirlich unmoglich,
das gesamte Material zu erortern. Ich beschrinke mich auf die
nach meinem Dafiirhalten wichtigsten Partien.

Laktanz ist sich der Gefdhrlichkeit der profanen Dichtung
bewusst: Dichter sind, ebenso wie Philosophen und Redner,
verdetblich (perniciosi), weil sie arglose Leute ohne Miihe mit
dem Zauber ihrer Sprache und ihrer in siissem Wohlklang
dahineilenden Lieder (suavitate sermonis et carminum dulei modula-
tione currentiu) umgarnen konnen . Er zieht auch gegen ihre
Liigen und Unsittlichkeiten zu Felde. Doch schon hier ist
auffillig, dass sich heftige Ausserungen nur selten finden; des
Ofteren verbindet er seine Kritik oder Ablehnung mit einer
entschuldigenden oder gar anerkennenden Wendung ¢ Hierfiir
ist die Stelle Zmsz. VI 11, 8 ein charakteristisches Beispiel, wo
er, nachdem er eine verabscheuenswerte Betrachtung von
Plautus zitiert hat, ganz richtig bemerkt: Az enim poeta fortasse

1S. die von R. van den Broek genannte Literatur: The Myth of the Phoenix,
according to Classical and Early Christian Traditions (Leiden 1972), 7 Anm. 4.

% S. zuletzt R. HerzoG, Die Bibelepik..., 185 sqq., dort weitere Literatur.
8 Lact, st V 1, 10;

+Z.B. Inst. IV 15, 21: Jesus schritt iiber die Wogen wie auf festem Boden, non
ut poetae Orionenz mentiuntur in pelago incedentem, qui demersa corporis parte « umero
supereminet undas» [Verg. Aen. X 765]; VI 20, 27 sqq. — Inst. 11 4, 4 uber Priap:
poeta maximus, homo in ceteris prudens, in hoc solo non poetice, sed aniliter desipit, cum in
#lis emendatissimis libris etiam fieri hoc inbet: « Ef custos furum atque avium cum falce
saligna| Hellespontiaci servet tutela Priapi» [Verg. Georg. IV 110-111]; V 10, 7.



216 PIETER G. VAN DER NAT

pro persona locutus est. Ex gibt hiermit zu erkennen, dass er sich
des zumal bei der Beschiftigung mit Tragddien und Komddien
so oft vernachlissigten Prinzips bewusst ist, dass ein Autor
nicht mit seinen Figuren identifiziert werden datf.

Von der in der Apologetik oft angewandten Methode, die
Gegner durch den Rekurs auf ihte eigene Literatur zu wider-
legen, macht auch Laktanz Gebrauch: Zitate — verindert oder
nicht, kontaminiert oder umgedeutet — beweisen, dass die
heidnischen Dichter sowohl (negativ) den Polytheismus
bekimpfen als auch (positiv) den Monotheismus und bestimmte
Flemente der christlichen Lehre bezeugen . Wie sie hietzu
kamen, wird von ihm auf verschiedenerlei Weise erklirt: durch
die Evidenz der Wahrheit — cin auch sonst hiufig verwendetes
Argument *; durch natiirliche Kenntnis — ein Gedanke, der an
Tertullians Konzept von det anima naturaliter christiana crinnert *;
ferner durch eine Art géttlicher Inspiration 4; vor allem aber
durch eine wenn auch noch so diirftige Kenntnis der Heiligen
Schrift. Die zuletzt genannte Behauptung finden wir bekanntlich
auch bei anderen Apologeten; sie legen dar, dass die heidnischen
Dichter und Philosophen teils selbst die Heilige Schrift gepliin-
dert haben, ohne sie zu begteifen, teils den Einfliisterungen
der Dimonen gefolgt sind, die wiederum entweder ebensowenig
wie jene deren Mysterien ergriindet oder zu ihrem eigenen Vor-
teil die Menschen absichtlich irregefithrt hatten ®. Laktanz

VZ.B. Inst. 1 21, 14; I 21, 48 (negativ); I 1, 5 (positiv).
Inst. 13, 2,

8 Inst. 1 5, 14: Laktanz kannte dieses Konzept, wie sich aus Insz. II 1, 6 sqq.
(vgl. auch II 1, 2) ergibt, und zwat aus Minucius Felix, der es von Tertullian
iibernommen hatte; aber Laktanz beruft sich bei weitem nicht so explizit und mit
geringerem Nachdruck darauf.

4 Inst. V18, 10; vgl. Vo, 6.

5 8. hierfiir J. H. Waszings Komm. zu Tett. Anim. 2, 3-4; R. HovtE, Béatitude
et sagesse. Saint Angustin et le probléme de la fin de I’homme dans la philosophie ancienne
(Paris 1962), 125 sqq.; G. MADEC, Saint Ambroise et la philosophie, 29 und Anm. 26;
82-85; 323-337; Index analytique, s.o. Emprunt; P. G. van der Nar, Geister
(Ddmonen), C. I11: Apologeten und lateinische Vter, in RAC 9, 715-761, bes. 755.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 217

indes geht ganz anders zu Werke. Aufschlussreich ist hietfiir
seine Behandlung der Mythen von Prometheus sowie von
Deukalion und Pyrrha, die mit den biblischen Berichten von
der Erschaffung des Menschen und von der Sintflut iber-
einstimmen, ferner der Mythen iiber Aiakos, Minos und
Rhadamanthys sowie iiber Tityos, die eine gewisse Ahnlichkeit
mit der christlichen Lehre vom jiingsten Gericht und von der
Verdammnis haben *. Auch er stellt bei den Mythendichtern
neben Ubeteinstimmungen mit den Propheten Irrtiimer und
Vetfalschung der Wahrheit fest 2, doch dies ist, behauptet et,
eine Folge davon, dass die Dichter den Inhalt der Heiligen
Schrift nur vom Horensagen kannten, durch Erzihlungen, die
von Mund zu Mund gegangen waren und so die Wahrheit
entstellt hatten 2; sie besassen keine zuverlissige Kenntnis,
sondern gaben nur eine opinio wieder, und waren sich dessen
auch selbst bewusst (was mit Vergils Worten sit mzhi fas audita
Jogui [ Aen. VI 266] bekriftigt wird) 4. Er nimmt also die Dichter
in Schutz: ihre Irrtiimer sind nicht ganz und gar von ihnen
selbst verschuldet, und ebensowenig wird die Wahrheit in
jeder Hinsicht absichtlich von ihnen verfilscht. Sofern sie
dies jedoch wirklich mit Absicht tun, muss man die dichterische
Freiheit in Rechnung stellen. Diese putzt allerdings die Wahrheit
mit Liigen auf %, indes — Laktanz weist mit grossem Nachdruck
und immer wieder darauf hin — von der poetica licentia wird
nicht schrankenlos Gebrauch gemacht: bestimmte Unwaht-
heiten bringen die Dichter nicht vor (Prometheus z.B. wird
von ihnen nicht als Gott bezeichnet), und ausserdem pflegen sie
bestimmte Wahrheiten verhiillt wiederzugeben: figuris involvere
et obscurare quae dicant ®.

L st T vo, §=13; VIL 21, 55 VIL 22, T sqq.
2 Inst. 11 10, 53 10, 8; VII 22, 23 22, 4; 22, 6.
8 Inst. 11 10, G; 10, 13; VII 22, 2; 22, 6.

4 Inst. 11 10, 6; 10, 11; VII 22, 3; 22, 6.
 Inst. 11 10, 133 VII 22, 6.

& Inet. 11 30, Bs10, 12



218 PIETER G. VAN DER NAT

Von diesen Gesichtspunkten lisst sich Laktanz leiten, wann
immer er Mythen interpretiert. Die stoische Allegorese lehnt
er ab, weil mit ihrer Hilfe demselben Mythos mehrere einander
widersprechende Bedeutungen zuerkannt werden koénnen .
Er legt die Theorie des Euhemerus zugrunde, wonach die
Mythen in Wahrheit die Schicksale von Menschen schildern,
und zwar von grossen, michtigen Herrschern, die wegen ihrer
Vorziige und Verdienste oder wegen der Erfindungen, die sie
gemacht hatten, in der Erinnerung fortlebten und gottliche
Verehrung erlangten % Thn interessiert vor allem die Art und
Weise, in der diese menschlichen Schicksale in Mythen um-
gesetzt worden sind. Um die Frage zu beantworten, wie die
Mythen zustande gekommen seien, wihlt er einen Ausgangs-
punkt, der mit dem der Allegorese tibereinstimmt: der Mythos
scheint etwas anderes auszusagen, als er in Wahrheit meint;
Laktanz wendet jedoch dieses Prinzip in ganz anderer Weise
an und benutzt es fiir eine Art der Interpretation, die man mit
Pépin « une allégorie réaliste et historique » nennen konnte °.
Das fiir den Mythos charakteristische fabulosum * qualifiziert er als
poeticus color 3, dessen Votliegen er daraus ableitet, dass er die
Geschichten auf einen rationalen Kern zuriickfiihrt: der Gold-
regen, der sich auf Danaes Schoss senkte, war in Wirklichkeit
die von dem Menschen Juppiter bezahlte stupri merces; der
Adler, der Ganymed raubte, war entweder das Feldzeichen der
Legion oder die Galionsfigur des Schiffes, womit die Ent-
fihrung stattfand, und so muss auch der Stier interpretiert
werden, der Europa iiber das Meer trug . Hs ist somit ein
Irrtum anzunehmen, dass diese Geschichten pure Erfindungen

Yo L i, 5 107

2 Inst. 1 8, 3-8. Euhemerus wird genannt Inst. 1 11, 33-34.
3 1. PEpiN, Mythe et allégorie (Patis 1958), 443.

4 Tnsi. T 13, 265 11, 37

5 Inst. 1 11, 19; vgl. I 20, 8.

 Inst. 1 11, 17 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 219

der Dichter seien. « Sie handelten nimlich von Menschen, doch
um ihnen, deren .Andenken sie durch Lobeserhebungen
feierten, Glanz zu verleihen, nannten sie sie Gotter. Fiktion
ist also, was sie von ihnen, als wiren sie Gotter, nicht, was sie
von ihnen als Menschen erzihlt haben... Nicht die Ereignisse
selbst haben somit die Dichter erfunden — wenn sie das getan
hitten, wiren sie grosse Aufschneider —, sondern sie haben
die Ereignisse mit einer gewissen Toénung versechen. Denn
nicht um zu verkleinern, haben sie ihre Geschichten erzihlt,
sondern weil sie Schmuck anbringen wollten » (ornare cupientes)*.

Die Dichter sind also nicht van: (wie sie so oft von anderen
christlichen Autoren bezeichnet wurden); sie iibten lediglich
das officinm poetae aus, dass darin besteht, dass der Dichter « den
tatsichlichen Ereignissen durch behutsame Anderungen in det
Darstellung, verbunden mit einer Art von Sublimierung, ein
anderes Aussehen gibt» (#f ea guae vere gesta sunt in alias species
obliquis figurationibus cum decore aliquo comversa tradicat). Alles
zu erfinden ist Sach eines Narren und eines Liigners, nicht eines
Dichters 2.

Es ist somit ebenso verkehrt, die Mythen in Bausch und
Bogen zu verwetfen, wie das Fabulbse, das sie enthalten,
abzulehnen und gleichwohl die dargestellten Personen als
Gotter zu verechren. Wer das tut, « weiss nicht, welches Ausmass
die dichterische Freiheit hat, wie weit man beim Etfinden
gehen datf» (mesciunt... qui sit poeticae licentiae modus, quonsque

Y Inst. 111, 17 und 23: A# enim poetae ista finxerunt. Errat quisquis hoc putat. Illi
enim de hominibus loquebantur, sed ut eos ornarent, quorun memoriam laudibus celebrabant,
deos esse dixerunt. Itague illa potius ficta sunt quae tamquam de diis, non illa quae tamquam
de hominibus sunt locuti... Non ergo res ipsas gestas finxerunt poetae, qiod si facerent,
essent wvanissimi, sed rebus gestis addiderunt quendam colorem. Non enim obtrectantes
illa dicebant, sed ornare cupientes.

2 Inst. 1 11, 24-25: Hinc homines decipiuntur, maxime quod dum haec omnia ficta esse
a poetis arbitrantur, colunt quod ignorant. Nesciunt enime qui sit poeticae licentiae modus,
quonusque progredi fingendo liceat, cum officium poetae in eo sit, ut ea quae vere gesta sunt
in alias species obliguis figurationibus cum decore aliquo conversa traducat. Totum autem
qrod referas fingere, id est ineptum esse et mendacem potins quam poetan:.



220 PIETER G. VAN DER NAT

progredi fingendo liceat) . Nach Laktanz liegt somit der Fehler
nicht bei den Dichtern, sondern bei den Zuhotern und Lesetn
— gerade so wie Minucius Felix das im Hinblick auf die elo-
quentia dargetan hatte.

Die Dichter haben denn auch mit ihren Mythen den Poly-
theismus nicht hetvorgebracht. Sie haben ihn dutrch ihte
Gedichte lediglich gefordert, wobei sie nicht in dieser Absicht
schrieben, sondern nur um der Bezauberung willen 2. Ausserdem
hielt sie Furcht davon ab, gegen die allgemeine Ubetzeugung
anzugehen und fiir die Wahrheit einzutreten — wie andererseits,
z.B. beim Mythos von Priap, ihre Fiktion den Zweck hatte,
etwas noch Schindlicheres zu verhiillen 3. Die wahren auctores
der Abgotterei sind die Didmonen: sie haben die Menschen
dazu gebracht, Bilder von verstorbenen Konigen herzustellen
und anzubeten, und sie benutzen deren Namen, gwasi personas
aliguas, um selber die Zeichen der Vetrehrung im Empfang zu
nehmen. Die Dichter sind immerhin von der Existenz der
Dimonen unterrichtet, und sie wissen auch, dass die so-
genannten Gotter in Wirklichkeit Didmonen sind 4.

Wenn wir diese Darlegungen des Laktanz iberblicken,
gewinnen wir den Eindruck, dass hier nicht nur ein christlicher
Apologet das Wort hat, sondern ebensosehr ein Schriftsteller,
dert das officium poetae und die poetica licentia gegen Unverstindnis
in Schutz nimmt. Wir diirfen nicht vergessen, dass Laktanz ein
hochangesehener Rhetoriklehrer war — er wurde von Diokle-
tian aus Afrika in die Residenz Nikomedien berufen — und dass

L Inst. 1 11, 22-24.

% Inst. 1 15, 131 Accesserunt etians poetae et compositis ad voluptatem carminibus in caelum
eos sustulerunt, sicut faciunt qui apud reges etiam malos panegyricis mendacibus adulantur.

8 Inst. 1 11, 31: Sic veritatem mendacio velarunt, ut veritas ipsa persnasioni publicae nihi
derogaret; 1 19, 5: Mendacium poetarum non in facto est, sed in nomine: metuebant enin
malun, si contra publicam persuasionem faterentur quod erat verum; 1 21, 29: ... poetis
licet quidquid velint. INon excutio tam deforme mysterium nec Priapum denndo, ne quid
appareat risu dignum. Finxerint haec sane poetae, sed necesse est maioris alicuius turpi-
tudinis tegendae gratia ficta sint,

L Dk AL 16, 5014, 7 TNC 27, 1517,



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 221

er ausser den erhaltenen Schriften ein Gedicht Hodoeporicum
und als Christ noch viele andere Werke verfasst hat, auch iiber
weltliche Themen, u.a. eine Abhandlung (wahtscheinlich in
Briefform) De metris comoediarum *.

Soist es einleuchtend, dass uns beiihm als dem ersten christ-
lichen lateinischen Autor ein Echo der Diskussionen begegnet,
die Philosophen und Grammatiker iiber die Dichtung gefiihrt
hatten, wobei es thm einmal — wie witr gesehen haben — um
die Frage nach der Erlaubtheit und dem Ausmass des Fiktiven
geht und zum anderen um den Zweck der Dichtung. Sein
Standpunkt hinsichtlich des zuletzt genannten Problems ist det
des Horaz; die Dichter wollen, wie aus dem oben Dargelegten
hervorgeht, durch Bezauberung Genuss beteiten (delectare), sie
wollen jedoch auch belehten (docere); allerdings pflegen sie
praecepla per ambages dare und machen sie deswegen Gebrauch
von der poetica fictio ®.

Die Betrachtungen, die Laktanz den Mythen widmet,
haben nach Pépin das Ziel, die Nutzlosigkeit und Verkehrtheit
der Allegorese zu erweisen . Doch dies ist zweifellos nicht sein
einziges Ziel. Er will zugleich die profane Dichtung von dem
Gift befreien, das die Christen so seht verabscheuten und
fiirchteten, oder er will es zumindest neutralisieren und so den
Widerstand verringern, den die Gldubigen der Dichtung ent-
gegensetzten.

Dies fithrt uns zum Abschluss auf die Frage, ob Laktanz an
die Moglichkeit von christlicher Dichtung gedacht hat. Eine
ausdriickliche Stellungnahme dazu findet sich in seinen Werken

1 Vgl. Hier. Vir. ill. 80 (pp. 43-44 Betnoulli); Damas. Epist. ad Hier. = Hier.
Epist. 35, 2; Rufin. Comm. in metra Terent. (Grammatici Latini V1 564, 7 Keil).
S. M. Scuanz-C. Hosws-G. KRUGER, Geschichte der romischen Literatur 1113
(Miinchen 1922), 425-427.

2 Hot. Epist. 11 3, 333-34. — Lact. Inst. 1 11, 36: Multa in hunc modum poetae
transferunt, non ut in deos mentiantur, quos colunt, sed ut figuris versicoloribus venustatem
ac leporem carminibus suis addant. Qui antem non intellegunt quomodo ant quare quidque
Jfiguretur, poetas velut mendaces et sacrilegos insecuntur; 1 15, 13; V 5, 1-3.

3 J. PEpiN, Mythe et allégorie, 443 (439).



222 PIETER G. VAN DER NAT

nicht. Doch vielleicht lassen sich einer Partie aus dem sechsten
Buch der Divinae Institutiones Hinweise entnehmen.

Im z20. Kapitel beginnt Laktanz mit einer Kampagne gegen
zigellose Genusssucht. Er wendet sich zuerst gegen visuelle
Geniisse, was ihm selbstverstindlich zu einer ausfiihrlichen
Bekdmpfung der specfacula Anlass gibt *. Im folgenden Kapitel
witd die awrium voluptas behandelt. Auditive Gentisse, die ex
vocum et cantuum suavitate eingesogen werden, sind nicht auf das
Theater beschrinkt: auch zu Hause kann man sie sich munden
lassen. Dabei geht nach der Meinung von Laktanz, der offen-
sichtlich weniger in musikalischer als in literarischer Hinsicht
sensibel war, nicht von der Musik und den Melodien der Lieder
die grosste Gefahr aus, da sich diese nicht aufzeichnen lassen;
carmen anters compositum et oratio cum suavitate decurrens capit
mentes et quo voluerit inpellit (VI 21,4). So geschieht es, fahrt er
fort, dass, wenn gebildete Leute (homines litterati) sich dem
Dienst an Gott zuwenden und sie den elementaren Unterricht
von einem unerfahtenen Lehter ethalten, ihr Glaube zu
winschen tibriglisst. Denn an anmutige, ausgefeilte Reden und
Gedichte gewohnt, verachten sie die schlichte und alltdgliche
Sprache der gottlichen Schriften als etwas Vulgires. Sie haben
namlich nur nach dem Verlangen, was den Sinnen schmeichelt;
sie lassen sich durch alles tiberzeugen, was betérend ist und
Genuss verschafft und so tief in die Seele eindringt. Hiermit
ist Laktanz wieder bei dem Thema angelangt, das ihn stets aufs
neue beschiftigt: die Tatsache, dass Sprache und Stil der Bibel
der Wirkung von Gottes Wort im Wege stehen. Er sucht hier
das Problem auf dieselbe Weise zu 16sen wie sonst: Gott, der
den Geist, die Stimme und die Zunge geschaffen hat, kann sich
ganz gewiss in wohlgesetzter Rede #dussern, doch in seiner

1Vgl. besondets VI 20, 27: In scaenis quoque nescio an sit corruptela vitiosior. Nam
et comicae fabulae de stupris virginum loquuntur aut amoribus meretricum, et quo magis
sunt eloquentes qui flagitia illa finxerunt, eo magis sententiarum elegantia persuadent et
Jacilins inhaerent audientinm memoriae versus numerosi et ornati. Die bezieht sich schon
auf auditive Geniisse; in VI 21, 2 wird dann auch darauf zuriickverwiesen.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 223%

providentiellen Weisheit hat er gewollt, dass sein Wort frei
sei von falschem Putz (fucus), damit, was er zu allen gesagt hat,
auch von allen verstanden werde. Wer nach der Wahrheit
strebt, det weise somit die schidlichen Geniisse von sich, die die
Seele verderben wie raffinierte Speisen den Korpet: praeferantur
vera falsis, aeterna brevibus, utilia incundis. Nichts sei angenehm
zu sehen, als was rechtschaffen und fromm ist; nichts sei lieblich
zu horen, als was die Seele nidhrt und den Menschen besser
macht; vor allem das Ohr, das Sinneswerkzeug, das wir erhalten
haben, um Gottes Lehre in uns aufzunehmen, darf nicht durch
Verkehrtheiten verdorben werden (VI 21, 6-8).

Fir den Zauber, der von Liedern und Gedichten ausgeht,
folgert Laktanz aus alledem: zfaque si voluptas est audire cantus
et carmina, dei latdes canere et audire incundum sit. Dies ist der wahre
Genuss, der Begleiter und Bundesgenosse der Tugend, der
Genuss, der nicht fliichtig und von kurzer Dauer ist, sondern
anhaltend und ununterbrochen. Wer diese Grenzen tiberschreitet
und den Genuss nur um seiner selbst willen sucht, der arbeitet
auf seinen Tod hin; denn wie das ewige Leben auf der Tugend,
so beruht der Tod auf dem Genuss (VI 21, 9-11).

Der ganze Gedankengang erinnert an die bereits zitierte
Ausserung iiber Verse und Gesinge in Tertullians Abhandlung
gegen die voluptates spectaculorum *. Doch der Unterschied tritt
deutlich hervor. Tertullian hilt die biblischen Psalmen und
Cantica fiir ausreichend; die Schlichtheit der Heiligen Schrift
ist fir ihn ein fragloser Wert, und die schone literarische Form
gilt ihm lediglich als betriigerische Kunstelei — und was die
voluptas betrifft: kurz zuvor hat er erklirt, dass der hochste
Genuss in dessen Verachtung besteht 2. Laktanz entschuldigt
den simplex communisque sermo der Heiligen Schrift: Gott hitte
anders gekonnt, aber et wollte nicht; ein carmen compositum und
eine oratio cum suavitate decurrens sind fiir ihn nicht nur eine reale

1 Vgl. supra p. 214 und Anm. 1.
2 Tert. Spect. 29, 2.



224 PIETER G. VAN DER NAT

Macht (das sind sie fiir Tertullian auch — daher seine heftige
Polemik), sondern sie sind auch etwas Wertvolles. Und er
treibt zwar dazu an, man solle die noxiae voluptates von sich
weisen und #zilia tiber iwcunda stellen, aber es gibt eine vera
voluptas, namlich dei landes canere et andire — verderblich ist nur
das Streben nach Genuss um des Genusses selbst willen. Det
gepanzerten Abweht Tertullians steht bei Laktanz Unsichetheit
gegeniiber, oder richtiger: ein Ringen, die Schonheit der
Dichtung annehmbar zu machen.

Dies alles kann uns helfen zu verstehen, was Laktanz mit
seiner Empfehlung gemeint hat, man solle sich Vergniigen
verschaffen durch des laudes canere ef andire. Es handelt sich zwei-
fellos um eine Anspielung auf Psalm 49, 14: immola deo sacrificinm
landis; doch wie er diese Worte auffasste, hat er nirgends ver-
deutlicht. Zwar sagt er /nst. VI 25, 7, an der einzigen vergleich-
baren Stelle: donum [an Gott] est integritas animi, sacrificinm laus
et hymnus, doch damit kommen wir nicht weitet. Laus et hymnus
miissen nicht unbedingt zwei verschiedene Dinge bezeichnen;
sie konnen ein Hendiadyoin bilden, wobei noch zweifelhaft
bleibt, was hymnus bedeutet L.

An sich kann der Ausdruck dei Jaudes sehr wohl allein die
biblischen Cantica und die Psalmen Davids, des divinorum
scriptor hymnorum, bezeichnen. Dass Laktanz nur an diese gedacht
hat, ist sogar das Wahtscheinlichste; denn im Kontext deutet
nichts darauf hin, dass er etwas Neues hat propagieren wollen.
Doch die Einstellung, die er der Literatur — sowohl der
profanen als auch der christlichen — gegeniiber zeigt, lisst es
meiner Meinung nach nicht als gezwungen erscheinen an-
zunehmen, dass er ein Werk wie die Evangelia des Iuvencus in
vollem Masse als de/ Jandes angesehen hat oder, falls er dasselbe
— wie wahrscheinlich — nicht meht kennen lernen konnte,
angesehen haben wiirde. Und jedenfalls konnten die Betrach-

YVgl. Inst. IV 8, 14: Huins [sc. von Salomon] pater divinorum scriptor hymnorum
in psalmo XXXII sic ait...; IV 12, 3: Solomon in ode undevicesima ita dicit....



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 225

tungen des Laktanz zur Rechtfertigung eines solchen Werkes
dienen. Iuvencus will ja Christi vitalia gesta besingen, und er
hebt sein Wertk von der profanen Epik ab, die Menschen
besingt, adcumulant quorum famam landesque poetae *; es ist seine
Absicht, det divinae gloria legis den irdischen Schmuck einer
schonen literarischen Form, ornamenta terrestria linguae, zu
verleihen 2. Und den Gedanken, dass christliche Dichtung ein
Lobopfer an Gott sei — einen Gedanken, den spitet vor allem
Paulinus von Nola und Prudenz herausgearbeitet haben — hat
Iuvencus wenn auch noch nicht ausdriicklich ausgesprochen,
so doch immerhin angedeutet 2.

Wie dem auch sei, aus den Betrachtungen des Laktanz geht
jedenfalls hervor, dass die christlichen Dichtwerke der konstan-
tinischen Zeit keineswegs aus det Luft gefallen sind, dass
Laktanz erheblich dazu beigetragen hat, die Voraussetzungen
hierfiir zu schaffen, und dass er somit ein wichtiger Weg-
bereiter fiir die christliche lateinische Dichtung gewesen ist,
fiir eine Dichtung — wie sich Paulinus von Nola spiter aus-
driicken sollte — non solis placitura auribus, sed et mentibus hominum
profutura *.

Y Tuvenc. praef. 6-8: Sed tamen innumeros homines sublimia facta | et virtutis honos in
tempora longa frequentant, | adcumulant quorum faman: landesque poetae; 19: Nam mihi
carmen erit Christi vitalia gesta.

2 Tuvenc. IV 802-805: Has mea mens fidei vires sanctique timoris | cepit et in tantum
lucet mihi gratia Christi, | versibus ut nostris divinae gloria legis | ornamenta libens caperet
terrestria linguae.

3 8. P. G. van det Nar, « Die Praefatio der Evangelienparaphrase des Iuvencus »,
in Romanitas et Christianitas. Studia I. H. Waszgink... oblata (Amsterdam/London
1973), 249-257, bes. 254 und Anm. 18; R. HErz0G, Die Bibelepik... 172-173.

4 Paul. Nol. Epist. 16, 11.



226 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Fontaine: Je croyais encore en 1966 que le début de I’Ad
Donatum était le plus ancien texte latin dans lequel un chrétien s’était
explicitement préoccupé de problemes d’esthétique littéraire chré-
tienne, dans le sens d’un examen de conscience esthétique sur les
exigences formelles de la foi d’un auteur. Depuis, un enseignement
approfondi sur Minucius Felix m’a révélé, il y a deux ans, la priorité
de ce chapitre 14 de I’Octavius. ]’ai donc beaucoup apprécié I’'étude
que M. van der Nat nous a donnée de cette page, et je voudrais
seulement lui soumettre quelques observations complémentaires.

La hiérarchie que I'auteur établit entre les exigences d’un beau
style et celles de la vérité (qui doivent passer avant tout) me frappe
par son analogie avec les préceptes esthétiques de Séneque, formulés
en certaines de ses lettres (cf. nos Aspects et problémes, cités infra
p- 427, n. 2, a la p. 161). Il y 2 donc continuité entre les conceptions
stoiciennes romaines et les idées de Minucius. C’est pourquoi, aussi,
ce que M. van der Nat appelle une « digression » philosophique, au
centre de la page (référence a la picoroyio et 2 la pocavdpwmia,
d’apres Platon) ne m’en semble pas une. N’est-clle pas plutdt destinée
a faire allusion au fait que la primauté de la recherche de la vérité,
par rapport au charme de la présentation, est référée a Vauctoritas
du prince des philosophes grecs? On est ainsi devant une conci-
liation entre Isocrate et Platon, avec une préférence donnée au point
de vue de la philosophie sur la rhétorique, sous I’égide d’une réflexion
chrétienne sur la prééminence de la Vérité.

M. Duval: Cette dualité me semble clairement rappelée 4 la fin
du dialogue: le chapitre 39 reprend la theése du chapitre 14 et permet
d’en confirmer Pinterprétation.

M. Fontaine: Il n’en reste pas moins que le début de I’Ad
Donatum pourrait apparaltre comme une refractatio trés bréve



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 227

de thémes majeurs d’Octavius 14, dans le sens d’une réaction
esthétique, plus rigoureuse envers la rhétorique que les theses
« libérales » de Minucius. Mais n’observe-t-on pas, dans le texte
de Cyprien, certains échos du vocabulaire esthétique cicéronien
qui invitent a nuancer Papparence de refus, sans compromis, de
toute rhétorique?

M. van der Nat: 11 est vrai qu’il y a une certaine analogie entre
Iexposé de Minucius Felix et les préceptes de Séneque, notamment
ceux qu’on trouve dans ses Leftres 40, 75 et 100, mais dans la mesure
seulement ou ils sont tous deux préoccupés par le probleme de la
relation entre les mots et les choses, entre la forme et le contenu.
L’analogie ne va pas au dela.

Pour Séneque, il s’agit du style philosophique. 1l attire ’attention
sur ’étroite union entre la doctrine et Iexpression. Il se propose
d’expliquer quel usage le philosophe doit faire de I’éloquence; ce
qu’il récuse, c’est Voratio sollicita, en d’autres termes l'anxiété du
style, 1a recherche obstinée de la perfection littéraire. Dans tous ses
développements, il est sous-entendu que ceux auxquels il s’adresse
s’intéressent, comme lui-méme, a la beauté de la forme littéraire.
Minucius, lui, ne parle pas de 'usage qu’il faut faire de I’éloquence,
mais des dangers que représente sa force séductrice. Et le probleme
dont il est préoccupé, et qui ’embarrasse, c’est que les chrétiens
renoncent par principe a toute recherche d’un style littéraire et
qu’ils portent méme un jugement hostile a ’éloquence — hostilité
que lui-méme ne peut partager.

Sénéque donne donc des préceptes sur un style digne d’un
stoicien et propre 2 un enseignement philosophique efficace. Minu-
cius ne parle ni du style ni de la forme; il admet que les argutiae comme
telles peuvent étre louées; il se fixe, pour lui-méme seulement, une
régle de conduite: éviter d’étre dupe de la séduction des mots et de
I'ingéniosité de ’argumentation.

Je ne pense donc pas qu’on puisse établir une continuité entre
les conceptions de Sénéque (ou les conceptions stoiciennes romaines,
comme a dit M. Fontaine) et les idées de Minucius Felix.



228 DISCUSSION

Je suis en revanche d’accord avec M. Fontaine que Iimitation
du Phédon dans les paragraphes 4-6 du chapitre 14 de ’Octavius est
un recours a l'autorité de Platon, encore que Platon oppose des
raisonnements vrais a des raisonnements faux, tandis que pour
Minucius, il s’agit du contraste entre la forme persuasive et le
contenu faux. D’autre part, je crois qu’il est permis (comme j’ai
essay¢ de le démontrer dans mon analyse) d’appeler ce développement
une digression, parce qu’il se détache nettement du début et de la
fin du chapitre 14.

La régle de conduite (terme que je préfere a celui de « thése »)
formulée dans le chapitre 14 est-clle reprise dans le chapitre 39°?
Je n’en suis pas certain. Ici Minucius exprime son admiration pour
Octavius qui a « éclairé des idées plus faciles a sentir qu’a formuler
par des preuves, des exemples et autorité des textes » (ef argumentis
et exemplis et lectionum auctoritatibus adornasset), qui a « repoussé les
ennemis avec les mémes armes que les leurs, celles de la philosophie »,
et qui a « montré la vérité comme une chose accessible et méme
attrayante» (ostendisset etiam veritatem non tantummodo facilem sed et
[favorabilen).

Le chapitre 39 pourrait en revanche donner une indication sur
la manie¢re dont Minucius a su concilier son attitude positive a
I’égard de I'éloquence avec sa foi. Il ne s’est exprimé nulle part
explicitement 4 ce sujet. Mais le choix du terme adornare et de Pexpres-
sion facilis et favorabilis (expression fréquente chez Quintilien dans
des contextes oratoires: cf. 7L VI 1, 387) tend a montrer que
pour Minucius, comme plus tard pour Lactance, I’éloquence était
légitimée par le fait qu’elle rend la vérité chrétienne plus facilement
accessible, plus agréable a recevoir.

Je pense aussi que dans le chapitre 2 de I’.4d Donatum, Cyprien
réagit contre les idées exprimées par Minucius Felix. Bien entendu,
on ne peut pas prouver qu’il attaque Minucius personnellement;
mais qu’il condamne ici une attitude comme celle de Minucius,
cela me paralt évident.

Quant a Dexpression rudi veritate simplicia, je voudrais faire
remarquer que veritas ne peut signifier ici que la vérité pour autant



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 229

qu’elle est formulée; car il est inconcevable que Cyprien ait qualifié
de rudis le mot veritas dans le sens de contenu du message chrétien.
Les mots rudi veritate renforcent donc le concept de la simplicité
de la forme, exprimé par simplicia, et 'expression entiere rudi veritate
simplicia indique le refus absolu de I’éloquence.

M. Schmidt: Konnte man den Widerspruch, den Sie zwischen
Kap. 14 und 16, 6 konstatieren, nicht so entschirfen, dass man in
Betracht zieht, dass in Kap. 14 der Verfasser und in 16, 6 eine seiner
Personen, der Christ Octavius spricht, der insofern traditioneller
bleibt? Eine dhnliche Stellungnahme zum legitimen Stil christlicher
oratio findet sich ja auch in der Prosopopoie des Gallus bei Sulpicius
Severus, Dial. 1 27, wo indes der Verfasser in der Gestalt des
Postumianus den Bescheidenheitstopos ironisiert und damit den
Anspruch dsthetischer Askese implizit relativiert (5: ceferum cum sis
scholasticus, hoc ipsum quasi scholasticus artificiose facis, ut excuses impe-
ritiam, quia exuberas eloquentia), wihrend Minucius die Spannung
often hilt.

M. van der Nat: Selbstverstindlich darf man einen Autor nicht
ohne weiteres mit seinen Personen identifizieren. Wenn man aber
beobachtet, dass Minucius die Gefahr der eloguentia wiederholt
betont und mit einer lobenden Ausserung iiber die Beredsamkeit
jedesmal eine Einschrinkung verbindet, wenn man vor allem in
Betracht zieht, dass er eine der gegebenen Situation unangemessene
Abschweifung einfiigt um die Schuld an der verfithrerischen Wirkung
der eloguentia den leichtgliubigen Zuhorern zuzuschreiben und sich
selbst und andere gebildete Christen nachdriicklich mit diesen
simpliciores zu kontrastieren, dann scheint mir die Folgerung berech-
tigt, dass fur ihn die eloguentia keineswegs etwas Indifferentes und die
Frage ihrer Anerkennung gefithlsmissig bedingt war, d.h. dass er
von der traditionellen ablehnenden Einstellung innerlich noch nicht
frei geworden war. In diesem Licht muss man m.E. die Worte, die
er Octavius — ohne jede Ironie oder Relativierung — in den Mund
legt, beurteilen: die Spannung zwischen Kapitel 14 und 16, 6 ist
eine Spannung, die Minucius in sich selbst erfuhr.



230 DISCUSSION

M. Fubrmann: Herr van der Nat hat darauf hingewiesen, dass
Minucius Felix, Tertullian usw. nicht anders schreiben konnten,
als sie schrieben, und dass sich so die Diskrepanz zwischen (jeglichen
« Schmuck » ablehnender) Theorie und (diesen « Schmuck» vet-
wendender) Praxis erklirt. Nun scheint mir mit diesen beiden
Autoren doch so etwas wie eine Relativierung des Stilistischen
einzusetzen, welche fiir die ganze Spitantike massgeblich blieb: der
Stil wurde nicht mehr als eine sonderlich verbindliche Konvention
erachtet, es gab keine Stilepochen und Stildiskussionen — nach Art
des Streites zwischen Attizisten und Asianern in ciceronischer
Zeit — mehr, und jeder konnte seinen personlichen Neigungen
nachgehen. So heben sich von dem Goldgrund eines sich stets
gleichbleibenden, einer Entwicklung nicht mehr fihigen Sehalstils
gerade die tiberragenden Autoren als je eigenwillige Gestalten ab:
man liess — wie Tertullian — seiner Individualitdt recht ungehemmt
freien Lauf oder befleissigte sich einer eklektizistischen Haltung,
indem man sich Cicero, Sallust usw. zum Vorbild nahm.

M. Schmidt: Meinen Sie, dass Laktanz’ Poetologie die Moglich-
keit einer christlichen Dichtung anvisiert oder nur nicht ausschliesst,
sie intendiert oder allenfalls akzeptiert? Die zweite Frage wiirde
ich bejahen, die erste verneinen. Laktanz will doch in erster Linie
seine eigene exegetische Verwendung der klassischen Dichtung
rechtfertigen. Angesichts des Fehlens ernstzunchmender sikular-
paganer Dichtung bestand fiir ihn kaum ein Anlass, die Moglichkeit
einer christlichen Dichtung Gberhaupt ins Auge zu fassen. Mit dem
Ende des 4. Jh. hatte sich diese Situation insofern gedndert, als die
mit der renovatio studiorum neu erblihte klassizistische Dichtung ein-
mal der (christlichen) Philosophie Konkurrenz machte — Licentius
in Augustins Friithdialogen bietet sich als symptomatisches Beispiel
an —, zum anderen die Reflexion tber die dsthetisch legitime
Moglichkeit einer mindestens im Inhalt christlichen Dichtung
stimulierte (Hieronymus — Paulin — Augustin).

M. van der INat: Zwar halte ich es fir wahtscheinlich, dass
Laktanz eine Poesie wie die von Iuvencus begriisst haben wiirde,



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 231

aber — darin stimme ich Herrn Schmidt zu — man kann seinen
Betrachtungen nur entnehmen, dass er die Moglichkeit einer christ-
lichen Dichtung nicht ausgeschlossen hat. Dies ist meiner Meinung
nach nicht daraus zu erkliren, dass Laktanz nur oder in erster Linie
seine apologetische, exegetische oder sonstige Verwendung der
klassischen Dichtung rechtfertigen will. Seine Bewunderung fiir die
Schonheit der Dichtung und sein Verstindnis fur das officium poetae
und die poetica licentia hat er ja Ofters explizit ausgesprochen. Eben-
sowenig ldsst sich die Zuriickhaltung des Laktanz aus der Inferioritit
der sikular-paganen Dichtung der Zeit erkliren, denn die Klassiker
hatten ihre beherrschende Stellung in der Bildung behalten — und
wie wichtig gerade die Klassikerimitation fiir die sich entwicklende
christliche Dichtung ist, braucht nicht weiter ertrtert zu werden.
Man muss vielmehr beriicksichtigen, dass Laktanz an der Schwelle
einer neuen Periode steht: Er hat die traditionelle christliche Ab-
lehnung itiberwunden und nimmt zu der Poesie eine nuancierte
Stellung ein; er versucht die profane Dichtung zu neutralisieren
und die Schonheit der Dichtung fiir die Glidubigen annehmbar zu
machen. Aber er ist noch nicht so weit, dass er sich offen fiir eine
christliche Dichtung aussprechen kann — wie er auch seine Anerken-
nung det eloguentia nur apologetisch-pragmatisch mit seinem Glauben
vereinbaren kann.

M. Hergog: Geht man mit P. G. van der Nat, wie auch ich es
versucht habe, dem Problem von Verbindungslinien zwischen
Lactantius und der entstehenden lateinischen Buchdichtung nach, so
stellt sich die Frage einmal nach einem Einfluss, was die Poetologie,
zum anderen, was die poetische Praxis betrifft. In beiden Punkten
unterscheide ich mich von Herrn van der Nat — allerdings kann
sich dieser Unterschied u.U. als unterschiedlich gewihlte Perspektive
erweisen.

Die Praxis der lateinischen Poesie des 4. Jh. hat zweifellos an
die Einformung von Bibeltexten in Klassikerzitate in der Prosa bis
Lactantius angekniipft; es gibt textuelle Abhingigkeiten des Iuvencus
von Lactantius; und Herr van der Nat scheint mir die Kontinuitit



232 DISCUSSION

in der poetischen Praxis des 4. Jh. zu gering einzuschitzen. Bis zu
Paulinus kennt jeder dieser Poeten den anderen, setzt sich mit ihm
an programmatischer Stelle auseinander, und es liegt eine (iibrigens
bis zu Hosidius Geta und Serenus zuriickreichende) Formkontinuitit
vor, welche den Neuansatz bei Paulinus (Carz. 6: Ablosung von
der Paraphrase durch Kontrastexperimente mit einer antiken Gat-
tung) so bemerkbar macht.

Anders in der poetologischen Kontinuitit. Hier scheinen mir
im Unterschied zu Herrn van der Nat die Liberalitit des Lactantius
gegeniiber der mythologischen Poesie, die poetische Moglichkeit,
die er mit den dei Jaudes vielleicht andeutet, erst um finfzig Jahre
spiter, beim jungen Augustin (De ordine) und in der Poetologie des
sacrificium landis (seit Paulinus, Augustinus, Licentius) aufgenommen
zu werden. Die Poetologie des Iuvencus hingegen ist in engem
Zusammenhang mit der Stiltheorie der (politischen und theo-
logischen) gratia zu schen, wie sie Konstantin (Brzef seiner Kanzlei
an Porfyrius), Iuvencus und Hilarius eigen ist und bei den ersten
beiden in tberraschend enger Verwandtschaft vorliegt. Inhaltlich-
poetologische Beziehungen zwischen Lactantius und Prodminm sowie
Epilog des Tuvencus halten einer Priifung nicht stand.

M. van der Nat: In Bezug auf Thren ersten Punkt mochte ich ein
Missverstindnis aus dem Wege rdumen. Als ich sagte, dass die erste
christliche Buchdichtung noch nicht zu einer kontinuierliche Pro-
duktion gefiihrt hat, meinte ich nur, dass bis spit im 4. Jh. nur sehr
wenige Werke entstanden sind. Hinsichtlich der Formkontinuitét
bin ich durchaus mit IThnen einverstanden.

Dagegen kann ich was das Problem der poetologischen Kon-
tinuitit betrifft nicht mit Thnen iibereinstimmen. Wie mir scheint,
gibt es auch in dieser Hinsicht enge Beziehungen zwischen Iuvencus
und Laktanz. Ich mochte auf Folgendes hinweisen:

1) Bei Iuvencus, der im Prodmium sein Werk ausdriicklich als
Epos bezeichnet (V. 19), finden wir dieselbe panegyrische Auffassung
der Epik wie bei Laktanz: « zahlreiche Menschen », sagt er, « leben
fort durch ihre erhabenen Taten, dank dem Lobe der Dichter »



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 233

(V. 6-8; vgl. oben S. 225 Anm. 1); die Verse 9-10 zeigen, dass er
dabei die Epik, reprisentiert von Homer und Vergil, im Auge hat
(Hos celsi cantus Smyrnae de fonte fiuentes, | illos Minciadae celebrat dulcedo
Maronis). — Ebenso handeln nach Laktanz die Dichter von Menschen,
deren Andenken sie durch Lobeserhebungen feiern wollen (vgl.
oben S. 219 und Anm. 1).

2) Tuvencus kontrastiert sein Werk scharf mit der profanen Epik:
die heidnischen Dichter erzihlen die oft nur erlogenen Taten von
Menschen; er dagegen besingt die Leben schenkenden Werke
Christi, ein Geschenk Gottes an die Menschen und deswegen frei
von jeglichem Makel des Falschen (V. 15-20: Quwod si tam longam
mernernnt carmina famam, | quae veterum gestis hominum mendacia
nectunt, / nobis certa fides aeternae in saecula landis / inmortale decus tribuet
meritumaque rependet. | Nam mibi carmen erit Christi vitalia gesta, |
divinum populis falsi sine crimine donum ; ich mochte in diesem Zu-
sammenhang darauf hinweisen, dass m.E. certa fides (17) ambivalent
ist und sich sowohl auf die Sicherheit des Glaubens wie auf die
vollige Wahrhaftigkeit des ITuvencus bezieht). Dennoch sagt Iuvencus
nicht, dass die heidnischen Dichter lauter Liigen erzdhlen, nur dass
sie Liigen in die Taten der Menschen der Vorzeit einflechten
(V. 16). — In gleicher Weise erklirt Laktanz, dass die Dichter zwar
die Wahrheit mit Ligen aufputzen, aber nicht alles etfinden, denn
« alles zu erfinden ist Sache eines Narren und eines Liigners, nicht
eines Dichters » (/ust. T 11, 25; vgl. oben S. 219 und Anm. 2).

3) Laktanz empfiehlt Gottes Lob zu singen (dei laudes canere) als
ein sacrificium dei (vgl. oben S. 224). — Iuvencus hoftt, dass sein
Verdienst belohnt werden wird (V. 18). Das bezieht sich zwar
zundchst auf seinen Nachruhm bei den Menschen (V. 17-18), aber
aus der im Anschluss hieran durchgefithrte Christianisierung des
Verewigungsmotivs ergibt sich, dass er vor allem gedacht hat an
die Belohnung beim Endgericht (V. 21-24: Nec metus, ut mundi
rapiant incendia secum | hoc opus; hoc etenim forsan me subtrabet igni |
tune, cum flammivoma discendet nube coruscans / indexc, altithroni genitforis
Gloria, Christus). Der Gedanke nun, dass sein Werk ihm beim End-



234 DISCUSSION

gericht zum Verdienst angerechnet werden konnte, setzt voraus,
dass er sein Dichten als ein Dienst Gottes sah. Er hat also nicht
ausdriicklich gesagt, dass christliche Dichtung ein sacrificium dei ist,
aber jedenfalls diese Auffassung angedeutet.

4) Tuvencus schliesst das Prodmium ab mit einer christianisierten
epischen zmvocatio : der Heilige Geist mége ihm beistehen und seinen
Geist mit dem reinen Wasser des Jordan laben, damit das, was er
sagen wird, Christi wiirdig sei (V. 25-27: E7rgo age! sanctificus adsit
mihi carminis auctor / spiritus, et puro mentem riget amne canentis / dnlcis
lordanis, ut Christo digna loguamur). Da der Dichter bereits gesagt
hat, dass Christi vitalia gesta Gegenstand seines Werkes sind, liegt
es nahe zu vermuten, dass die Worte ## Christo digna loguamur sich
auch, oder sogar in erster Linie, auf die sprachliche Form beziehen.
Und diese Vermutung wird bestitigt durch den Epilog, wo Tuvencus
sagt, dass «die Herrlichkeit des gottlichen Gesetzes» dank der
Gnade Christi durch sein Gedicht « die irdische Zier der Rede »
angenommen hat (IV 803-805: ... in fantum lucet mibi gratia Christi, /
versibus ut nostris divinae gloria legis | ornamenta libens caperet terrestria
linguae). Diese Worte des Epilogs bezeugen die Erfillung der Bitte
um Beistand des Prodmiums. Offenbar ist der zugrunde liegende
Gedanke, dass die lex divina, das Evangelium, des schonen Gewandes
der ornamenta terrestria lingnae bediirftig ist, weil die Sprache der
Heiligen Schrift selbst schlicht und ungeschliffen ist. Iuvencus
legitimiert hier somit seine Dichtung mit der schénen sprachlichen
Form. Das ist nun aber auch das Argument, mit dem Laktanz
seine Anerkennung der eloguentia begriindet. Andererseits ist diese
Legitimation deutlich verschieden von der Stiltheologie des Hilarius,
nach dem der Verkiindiger Gottes Wortes quoddam sancti spiritus
organum und Gott selbst der Quellgrund des honor dictorum ist.



	Zu den Voraussetzungen der christlichen lateinischen Literatur : die Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz

