
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Zu den Voraussetzungen der christlichen lateinischen Literatur : die
Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz

Autor: Nat, Pieter G. van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV
PlETER G. VAN DER NAT

ZU DEN VORAUSSETZUNGEN DER
CHRISTLICHEN LATEINISCHEN LITERATUR:

DIE ZEUGNISSE VON
MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ

I
Die Entstehung der christlichen lateinischen Literatur, ihre

Voraussetzungen und ihre Entwicklung zu behandeln, scheint
keine schwierige Aufgabe zu sein. Wir können uns ja von den

Grundlinien dieses Prozesses ein ziemlich deutliches Bild
machen, das sich in Kürze wie folgt skizzieren lässt.

Die christliche lateinische Literatur ist verhältnismässig
spät entstanden, weil sich die Religion im Westen langsamer
ausbreitete als im Osten, ferner weil sie zu Anfang vor allem in
jüdischen und griechisch sprechenden Kreisen propagiert
wurde. Infolgedessen blieb das Griechische für lange Zeit die

Sprache, deren man sich nicht nur im Kultus, sondern auch in
Literaturwerken und Briefen bediente. Erst gegen das Ende des

2. Jhdts. entstanden christliche Schriften in lateinischer Sprache.
Von da an kommen verschiedene Typen von Werken auf, die —
mit Ausnahme der christlichen Biographie, von der die Vita
Cjpriani des Pontius das erste Beispiel ist — zuvor vom
griechischen Osten hervorgebracht worden waren.

Die Christen bildeten damals, obwohl ihre Zahl stets wuchs,
in ihrer heidnischen Umgebung noch eine kleine Gruppe. Sie



192 PIETER G. VAN DER NAT

waren aber zahlreich genug, um aufzufallen, und wurden
ausserdem immer straffer organisiert, nicht zuletzt unter dem
Druck des Kampfes gegen Gnostiker und Ketzer, der im 2. Jhdt.
mächtig aufflammt. Diese Situation spiegelt sich in den Schriften.
Denn diese haben sämtlich ein praktisches Ziel: sie dienen der

Auseinandersetzung mit dem Heidentum und dem Kampf
gegen die Häretiker, sie wollen die Rechtgläubigen belehren
und sie in ihrem Glauben und dessen praktischer Anwendung
bestärken — als einzige Ausnahme könnte man Tertullians
Bravourstück De pallio nennen, aber selbst in diesem Falle ist
es nicht unmöglich, dass das stilistische Feuerwerk auf realen

Gegebenheiten von grimmigem Ernst beruht1. Hiermit steht
ein zweites auffälliges Merkmal dieser Werke in Zusammenhang:
sie sind alle in Prosa abgefasst, und dies sollte während des

ganzen 3. Jhdts. so bleiben.
Dass Dichtung, d.h. Buchdichtung (die kultische Hymnendichtung

muss hier ausser Betracht bleiben), in der christlichen

lateinischen Literatur bis zum 4. Jhdt. fehlt, hängt ohne
Zweifel mit dem sozialen und kulturellen Niveau der Christen
zusammen. Zwar braucht man heidnische Äusserungen, dass

die Christen « Leute ohne Bildung, ohne Kenntnis der
Wissenschaften » seien, «ja sich nicht einmal auf ordinäre Gewerbe
verstehen» 2, nicht ganz wörtlich zu nehmen; gleichwohl ist
unleugbar, dass die grosse Mehrheit von ihnen aus einfachen,
wenig gebildeten Leuten bestand3. Dies finden wir zum
Beispiel in der wiederholt von christlichen Schriftstellern

1 Vgl. J.-Cl. Fredouille, Tertullien et la conversion de la culture antique (Paris 1972),
443-478, Kap. IX: « Echec et solitude: La signification du 'De Pallio'. »

2 Min. Fei. 5, 4: studiorum rüdes, litterarum profanos, expertes artium etiam sordi-
darum\ 8, 3; 12, 7; Celsus, ap. Orig. Cels. III 44; 55; Arnob. Nat. II 13. Weitere
Belege bei H. Fuchs, Bildung, in RAC 2, 331.
3 S. A. H. M. Jones, « The Social Background of the Struggle between Paganism
and Christianity», in The Conflict between Paganism and Christianity in the Fourth
Century. Essays edited by A. Momigliano (Oxford 1963), 17-37, t>es- 19 sqq.,
und J. Vogt, « Der Vorwurf der sozialen Niedrigkeit des frühen Christentums »,
in Gymnasium 82 (1975), 401-411, mit Angabe älterer Literatur.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ I93

geäusserten Klage bestätigt, dass die Propaganda der Ketzer
und Gnostiker wegen der grossen Zahl von simpliciores unter
den Gläubigen so überaus gefährlich und erfolgreich war 1.

Wichtiger noch ist die Einstellung dieser Gruppe zum
Leben, einer Gruppe, an die Paulus die Mahnung gerichtet
hatte: qui utuntur hoc mundo, tarnquam non utantur {1 Cor. 7, 31).
Die «Welt» war für sie der Schauplatz der Dämonen —
daemonia magistratus sunt saeculi huius, wie Tertullian sagt {Idol.
18, 3) — und das Leben auf Erde eine peregrinatio im
buchstäblichen Sinne. Die Christen leben auf Erden und erfüllen
die Pflichten, welche dieses Leben ihnen auferlegt, aber ihr
wahres Vaterland, in das sie so bald wie möglich
zurückzukehren trachten, ist der Himmel. Dieser vom Autor des

Briefes an Diognetus und von mehreren anderen geäusserte
Wunsch versetzte sie nicht nur in Bereitschaft, für den Glauben
zu leiden und zu sterben, sondern führte bei einigen sogar zu
einer negativen Einstellung gegenüber dem Leben und zu
einem exstatischen Verlangen nach dem Martyrium 2. Man muss
hierbei berücksichtigen, dass man jahrhundertelang die 7tapoucua,
die Wiederkehr des Herrn, und das jüngste Gericht als unmittelbar

bevorstehend ansah.

Das man bei einer derartigen asketischen Einstellung zum
Leben für Schönheit um ihrer selbst willen nichts übrig hat,

1 Vgl. z.B. Tert. Scorp. i, 5. Weitere Belege bei R. F. Refoule (ed.), Tertullien,
Traite du bapteme (Paris 1952), 64 Anm. 4.
2 AdDiogn. 5, 5; 5,9; Hermas, Pastor, Sim. 14, mit dem Komm, von M. Dibelius,
Handbuch zum Neuen Testament, Ergänzungsband (Tubingen 1923), 550-551. —
Die Bereitschaft, fur den Glauben zu leiden und zu sterben, wird mehrfach
ausgesprochen, vgl. z.B. Arist. Apol. 15, 10; lust. Apol. I 39, 3-5; 57, 1-2; Ad Diogn.
1; 10, 7; Tert. Apol. 50, 1-2; Lact. Inst. V 13, 5. Die Heiden sahen die Christen
denn auch als ein expeditum morti genus an (Tert. Sped. 1,5; vgl. Min. Fei. 8, 5;
lust. Apol. II 2, 19 sq.; Lucian. Peregr. 13) und sie rügten ihre Haltung als

obstmatio (Tert. Apol. 27, 7; 50, 15; Sped. 1, 5; so bereits Plin. Eptst. X 96, 3;
M. Ant. XI 3). — Von einer negativen Einstellung gegenüber dem Leben zeugen
Passagen wie Tert. Apol. 41, 5; Sped. 28, 5; Uxor. I 5, 1; I 5-7; Cypr. Mort. 17,

gegen Christen, die wahrend einer Pestepidemie klagen: martyrio meo privor,
dum morte praevenior.



194 PIETER G. VAN DER NAT

versteht sich von selbst. Schönheit dient stets einem höheren
Ziel. Dieses Prinzip sollte gewiss auch später ein wesentliches
Kennzeichen der christlichen Literatur bleiben — für sie

kommen lediglich heteronome, keine autonomen Kunstwerke
in Betracht —, es ist jedoch für die ersten Jahrhunderte von
besonderer Bedeutung. Christliche Prosaschriften fanden —
sofern sie sich als Kunstwerke zu erkennen gaben und als

solche betrachtet wurden — ihre religiöse Rechtfertigung in
der Verteidigung und Ausbreitung des Glaubens und in der

Belehrung und Erbauung der Gemeinde. Hinsichtlich der

poetischen Form und ihrer ästhetischen Reize liess sich eine

derartige Rechtfertigung gar nicht oder jedenfalls viel weniger
leicht plausibel machen, sicherlich gegenüber den illiterati
und weniger Gebildeten. Damit fehlten die Voraussetzungen,
die Dichtung als annehmbar und sinnvoll hätten erscheinen
lassen und die ihr ein empfängliches Publikum hätten
verschaffen können.

Allmählich hat sich diese Lage verändert. Die Zahl der
Intellektuellen unter den Christen nahm zu vor allem nach dem

sogenannten Mailänder Edikt, das die Freiheit der Religionsausübung

Wirklichkeit werden liess. Das Christentum wird
alsbald nicht nur die einzige offiziell anerkannte, sondern auch
immer mehr die allgemeine Religion. Die Kirche wird eine
überaus wichtige Einrichtung im Staatsganzen2; manche

hervorragende Persönlichkeit verzichtet auf eine Karriere im
Staatsdienst und zieht es vor, der Kirche alle Kraft zu widmen
— man denke an Marius Victorinus und, vor allem, an
Ambrosius.

Diese Entwicklung hatte einschneidende Folgen. Die grosse
Entspannung, welche die Freiheit der Religionsausübung mit

1 S. W. Eck, « Das Eindringen des Christentums in den Senatorenstand bis zu
Konstantin dem Grossen», in Chiron i (1971), 381-406; J. Vogt, in Gymnasium 82

(1:975), 401-411; A. H. M. Jones, in The Conflict..., 19 sqq.
2 S. A. Momigliano, « Christianity and the Decline of the Roman Empire »,
in The Conflict..., 1-16, bes. 9-12.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ *95

sich brachte, verringerte das Bedürfnis, sich mit allen Mitteln
zu behaupten und sich gegen eine übermächtige Umgebung in
Positur zu setzen; sie verringerte infolgedessen auch die

Neigung, das Fremde von vornherein abzulehnen. Die negative
Einstellung gegenüber der antiken Kultur, die sich bei den
frühen Christen, vor allem im Westen, so oft feststellen lässt,

beginnt zu schwinden. Eine grössere Aufgeschlossenheit wird
sogar notwendig: da jetzt die christliche Lehre allgemein
bekannt ist, muss man gerüstet sein, Einwände von beliebiger
Seite zu widerlegen, und so ist es eine gebieterische Forderung,
dass man sich eine möglichst umfassende Bildung aneignet
und sich mit der höheren Kultur vertraut macht.

Diese Feststellung bedarf freilich sofort einer Ergänzung:
im 4. Jhdt. konsolidieren sich die staatlich-politischen
Verhältnisse, und hiermit ist ein allgemeines Wiederaufleben der
Kultur verbunden. Wenn in dieser Zeit zum ersten Male eine
ernsthafte Diskussion mit der Philosophie in Gang kommt und
wenn man, nachdem der Osten hierin vorausgegangen war, nun
auch im Westen danach strebt, die Ergebnisse des

philosophischen Denkens für ein besseres Verständnis und eine
wirksamere Verteidigung der Glaubensinhalte zu verwenden, so

ist dies nicht nur durch die veränderte Einstellung der Christen
bedingt, sondern auch dadurch, dass sich ihnen der Neu-
platonismus als ein lebendiges und umfassendes philosophisches
System darbot.

Natürlich darf man diese Erscheinungen nicht zu stark
verallgemeinern. Dass viele Christen nach wie vor die
Philosophie, die Wissenschaft und die Literatur fürchteten und
ablehnten, braucht ebensowenig dargetan zu werden wie die

Tatsache, dass man noch immer mit Nachdruck auf den nur
relativen Wert dieser Dinge und auf die Gefahr, die von ihnen
ausging, hinwies. Nichtsdestoweniger ist klar, dass im Laufe
des 4. Jhdts. ein geistiges Klima entstand, in dem eine christliche
lateinische Literatur — nicht nur Prosa, sondern nunmehr auch

Dichtung — zu reicher Entfaltung kommen konnte, zu einer



196 PIETER G. VAN DER NAT

Entfaltung, die auch den Anspruch verständlich macht, man
sei auf literarischem Gebiet zu Leistungen imstande, die
denen der Heiden ebenbürtig seien. Mit dem ausdrücklich
erklärten Ziel, dies zu zeigen, hat Hieronymus die erste
Geschichte der christlichen Literatur verfasst; schon der Titel seines

Werks, De viris illustribus, der von entsprechenden heidnischen
Schriften, insbesondere von der Suetons, übernommen ist,
spricht eine deutliche Sprache h Andererseits beweist der
berühmte Traum desselben Hieronymus — Ciceronianus es, non

Christianus —, zu welchem inneren Konflikt der Kult der
schönen Form auch damals noch führen konnte 2.

Diese summarische Übersicht mag für den Nachweis

genügen, dass die Entwicklung der christlichen lateinischen
Literatur und die sie bedingenden kulturgeschichtlichen
Faktoren im grossen und ganzen deutlich zu Tage liegen. Doch
bei näherem Zusehen verändert sich das Bild und drängen sich
mancherlei Fragen auf. Diese beziehen sich vor allem auf die

Rezeption der Gattungen, Formen und Techniken der
überkommenen profanen Literatur sowie auf die sprachlich-stilistischen

Probleme, wie sie literarische Bemühungen mit sich

brachten, die der Verkündigung der christlichen Botschaft
dienen wollten und somit an die Bibel gebunden waren. Diese
zwiefache Problematik ist in jüngster Zeit in einer erfreulich

grossen Anzahl von Werken erörtert worden. So stehen uns
jetzt — um nur wenige wichtige Untersuchungen, die in Buchform

erschienen sind, zu nennen — Werke über Tertullian
von Fredouille und Sider3, über Hilarius von Doignon4,
über Prudenz von Gnilka, Thraede und Herzog zur Ver-

1 Hier. Vir. ill., prol. (pp. 1-2 Bernoulli).
2 Hier. Epist. 22, 30.
3 J.-Cl. Fredouille, Tertullien et la conversion de la culture antique, R. D. Sider,
A.ncient Rhetoric and the A.rt of Tertullian (Oxford 1971).
4 J. Doignon, Hilaire de Poitiers avant l'exil (Paris 1971).



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ :97

fugung 1; den Stil der christlichen lateinischen Prosa des 2.

und 3. Jhdts. hat Fontaine behandelt2; der Gattungsproblematik
hat — nach Wolfgang Schmids Beitrag über die Bukolik und
die Elegie und Dorries Werk über den heroischen Brief3 —
Herzog in seinem kürzlich erschienenen Buch über die

Bibeldichtung eine grundliche Untersuchung gewidmet4.
Diese Werke haben unser Wissen und unser Verständnis
erheblich bereichert, aber zugleich gezeigt, dass fur das alt-
uberkommene Handwerk des Philologen noch viel zu tun bleibt.
Eine möglichst vollständige Interpretation des einschlagigen
Materials muss vorliegen, ehe eine nuancierte Synthese möglich
ist, und hierbei darf — dies muss mit Nachdruck
hervorgehoben werden — die profane Literatur der Spatantike, die

bislang viel weniger Interesse gefunden hat, nicht von der
christlichen abgesondert werden. Ich will im Folgenden
versuchen, hierzu einen Beitrag zu liefern, indem ich mich mit
zwei Zeugnissen, von Minucius Felix und von Laktanz, befasse,
die meines Erachtens fur die Entwicklung der christlichen
lateinischen Literatur, der Prosa und der Dichtung, von grösster
Bedeutung sind.

II

Die frühchristlichen Prosaschriftsteller hatten, wie wir
sahen, ein praktisches Ziel vor Augen. Dass sie sich nicht
belletristisch betätigen wollten, ergibt sich schon aus einer

1 Chr. Gnilka, Studien %ur Psychomachie des Prudentius (Wiesbaden 1963); K.
Thraede, Studien X}1 Sprache und Stil des Prudentius (Gottingen 1965); R. Herzog,
Die allegorische Dichtkunst des Prudentius (München 1966).
2 J. Fontaine, Aspects et problemes de la prose d'art latme au IIIe Steele. La genese
des styles latins chretiens (Torino 1968).
3 W. Schmid, Bukolik, m RAC 2, 786-800, und Elegie, B. Christlich, in RAC 4,
1051-1061. — H. Dorrie, Der heroische Brief. Bestandsaufnahme, Geschichte, Kritik
einer humanistisch-barocken Literaturgattung (Berlin 1968).
4 R. Herzog, Die Bibelepik der lateinischen Spatantike (München 1975).



198 PIETER G. VAN DER NAT

keineswegs spektakulären, gleichwohl um nichts weniger
charakteristischen Erscheinung. Sie haben alle — Minucius
Felix ausgenommen — ohne jede Einschränkung Bibelzitate
in ihre Darlegungen eingefügt. Dies war ein Verstoss gegen
die Stiltradition der rhetorischen und historischen Prosa, in der
Zitate — zumal von Dichtern, aber auch von Prosaschriftstellern

— vermieden wurden, weil dadurch fremdartige
Stilelemente hineingeraten wären, die die Stileinheit gestört hätten.
In die ethischen Schriften stoischen Gepräges hingegen und die

populäre kynisch-stoische Diatribe wurden gern Dichterzitate
eingeflochten, wie wir in den philosophischen Schriften Ciceros
und in den Werken Senecas feststellen können, von denen der

letztgenannte auch die von Kleanthes stammende theoretische

Begründung dieser Gepflogenheit mitteilt h Die christlichen
Autoren schlössen sich somit einer Tradition an, in der nicht
die Formschönheit, sondern der paränetisch-didaktische Zweck
an erster Stelle stand. Ausserdem haben sie offensichtlich keinen
Gedanken daran verschwendet, dass Bibelzitate — unabhängig
davon, ob sie sie aus vorhandenen Übersetzungen übernahmen
oder sie selbst aus dem Griechischen übersetzten, was Ter-
tullian des öfteren getan hat — gewiss in besonders starkem
Masse corpora aliena waren, weil die Heiligen Schriften einen
abstossenden Fremdkörper in der lateinischen Literatur bildeten.

Dass sich die christlichen Schriftsteller in ihrem
Sprachgebrauch — zumal hinsichtlich des Vokabulars und der Semantik

— durch ihre Religion beeinflussen Hessen, haben die
Untersuchungen der Schule von Nimwegen bewiesen. Dass sie auch
in ihrem Stil, in der Struktur und dem Rhythmus der Sätze,
bewusst und unbewusst, versucht haben, die christHche, auf
die bibHschen Schriften sich gründende Tradition mit der

profanen literarischen Kultur zu verbinden, hat Fontaine

1 Sen. Epist. 108, 8 sqq.; vgl. Cic. Tusc. II 11, 26. S. hierüber H. Hagendahl,
« Methods of Citation in Post-Classical Latin Prose », in Eranos 45 (1947), 114-128;
Latin Fathers and the Classics (Goteborg 1958), 298-309; Augustine and the Latin
Classics (Goteborg 1967), 695-702.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ I99

dargetan. Indes, diese Christianisierung des Stils ging langsam
vonstatten; sie vollzog sich weder gleichmässig noch
konsequent, und, vor allem, sie hielt sich in sehr engen Grenzen.
Was vorherrscht und den Charakter der christlichen Prosawerke

bestimmt, ist die Übernahme von Formen und
Ausdrucksmitteln der heidnischen Literatur. Dies lag natürlich
bei der Gattung, die im 2. und 3. Jhdt. dominiert, der Apologetik,

überaus nahe; diese wendet sich ja an ein gemischtes,
sowohl christliches als auch nichtchristliches Publikum. Doch
dies ist nicht der wahre Grund. Wesentlich ist, dass die damaligen

Autoren schrieben, wie sie es in der heidnischen Schule

gelernt hatten, dass sie fast alle erst in höherem Alter bekehrt
worden waren, eine rhetorische Ausbildung genossen hatten
oder, wie Cyprian, selbst als Rhetor tätig gewesen waren.

Es ist nun auf den ersten Blick eigenartig, dass die christlichen

Schriftsteller, wenn sie sich über die literarische
Formgebung aussprechen oder darüber reflektieren, dieselbe
grundsätzlich verwerfen. «Wir verachten die Gelehrsamkeit der
Literatur der Heidenweit als eine Torheit vor Gott», erklärt
Tertullian, indem er sich auf 1 Cor. 3, 19 beruft1. Und Cyprian
schreibt an Donat in einer Passage, die wichtig ist, weil sie

nicht nur ablehnt, sondern auch einen Gegensatz formuliert,
folgendes2: «Bei Gerichtsverhandlungen, in der
Volksversammlung, auf der Rednerbühne mag sich eine glänzende
Redekunst mit ihrem überschwenglichen Prunke breitmachen;
wenn hingegen von dem Herrn Gott die Rede ist, dann stützt
sich die reine Lauterkeit der Rede für die Beweise des Glaubens
nicht auf die Macht der Beredsamkeit, sondern auf Tatsachen

(non eloquentiae viribus nititur... sed rebus). So vernimm denn nicht
beredte, sondern kräftige Worte, Worte, die nicht mit einem

eleganten Stil aufgeputzt sind, um die Menge zu berücken,

1 Tert. Sped. 17, 6: dodrinam saecularis litteraturae ut stultitiae apitd deum deputatam

aspernamur....
2 Cypr. Ad Donat. 2.



200 PIETER G. VAN DER NAT

sondern schlicht, in ungeschliffener Wahrheit, lediglich dazu

dienen, die göttliche Gnade zu preisen» (denique accipe non

diserta sed fortia nec ad audientiae popularis inlecebram culto sermone

fucata, sed ad divinam indulgentiam praedicandam rudi veritate

simpHeia). Diese Äusserung wendet sich nicht nur gegen den pre-
ziösen, auf äusserliche Effeckte bedachten, aber oft hohlen Stil
der damals modernen zweiten Sophistik; die Verwendung des

Begriffs rudis beweist, dass es sich hier um etwas handelt, was
viel weiter reicht, und zwar um die grundsätzliche Ablehnung
der eloquentia.

Wir stossen hier auf ein fundamentales Problem, das auch
im 4. Jhdt. noch eine grosse Rolle spielen sollte — wenn man
auch damals die Lösung in der entgegengesetzten Richtung
suchte —, nämlich auf die Verlegenheit, in die Sprache und
Stil der Bibel und vor allem der lateinischen Bibelübersetzungen
die Christen brachten, und auf ihr Bestreben, diese Verlegenheit
zu verdrängen. Wenn wir ausdrucklichen Zeugnissen
entnehmen können, dass allein schon die Form der Heiligen
Schriften abschreckend auf Heiden wirkte und auch bei Christen
Widerwillen erregte x, ist es psychologisch vollauf begreiflich,

1 Vgl. z.B. Celsus, ap. Orig. Cels. I 62; Arnob. Nat. I 45; I 58-59; Lact. Inst. V 1,

15-17. Noch Augustin {Conf. III 5, 9) bekennt seinen anfänglichen Widerwillen:
visa est mihi indigna (sc. scriptura) quam Tullianae digmtati compararem. Weitere
Belege bei P. de Labriolle-G. Bardy, Histoire de la litterature latme chretienne 3 I
(Paris 1947), 2i Anm. 1 und 2; H. Fuchs, in RAC 2, 351-352. — In diesen

Zusammenhang gehört auch die Diskussion über den sermo piscatorius, vgl. z.B.
Lact. Inst. V 2, 17; Hier. Tract, m Psalm. 143 (Anecd. Mareds. III 2, p. 286, 8-9):
nohtmus eloquentiam Piatonicam, sed volumus simphcitatem apostolicam piscatorum\
s. E. Norden, Die antike Kunstprosa II3 (Leipzig/Berlin 1918), 516; 521; 530;
H. Bruhn, Specimen vocabularn rhetorici ad mferwris aetatis latimtatem pertmens
(Diss. Marburg 1911), 20-21; J. H. Waszinks Anm. zu Tert. Anim. 3, 3; FI.

Fuchs, loc. cit.; H. Hagendahl, « Piscatorie et non Aristotehce. Zu einem
Schlagwort bei den Kirchenvätern», in Septentrionaha et Orientaha. Studia B.
Karlgren dedicata (Stockholm 1959), 184-193; E. Auerbach, Literatursprache und
Publikum in der lateinischen Spatantike und im Mittelalter (Bern 1958), 37; G.
Bartelink, « Sermo piscatorius », in Studia Cathohca 35 (i960), 267 sqq.; G. Madec,
Samt Ambroise et la Philosophie (Paris 1974), 214-224.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 20I

dass man christlicherseits hierauf mit Geringschätzung, ja mit
grundsätzlicher Ablehnung eines gepflegten Stils reagierte,
dass man diesen für völlig unwesentlich erklärte, für bare
Konvention und Künstelei, die vom Inhalt ablenkt und ihn
schwer zugänglich macht, und dass man die Schlichtheit
(simplicitas), die ungeglättete Form (rusticitas) der Bibel als ideal
hinstellte h

Es ist bekannt, dass sich Laktanz, der sich nicht an ein
Publikum wandte, das der literarischen Tradition fremd
gegenüberstand, sondern an gebildete Heiden, für die Möglichkeit
und Wünschbarkeit eines schönen Stils christlichen Gepräges
ausgesprochen hat. Man hat jedoch, wir mir scheint, noch
nicht bemerkt, dass diese Gegenbewegung bereits mit Minucius
Felix disertis verbis eingesetzt hat.

Der Octavius des Minucius Felix nimmt in der frühchristlichen

Literatur eine besondere Stelle ein. Die Dialogform, der
Stil und der Inhalt verleihen dieser Apologie den Charakter
eines hochliterarischen Erzeugnisses, wobei sie mit Nachdruck
beansprucht, ein solches zu sein. Ihr wichtigstes Vorbild ist
Cicero. Dies geht aus der ständigen imitatio hervor, die im
ersten, von De oratore und Brutus inspirierten Kapitel pro-

1 Vgl. auch Arnob. Nat. I 58-59; II 6. — Im 4. Jhdt. beginnt man neben der
Idealisierung der simplicitas der Heiligen Schrift und im Gegensatz zu ihr vor
allem in Bezug auf das Alte Testament hervorzuheben, dass der Text literarischen
Charakters ist und zum Teil sogar aus metrischer Dichtung besteht. Ambrosius
erstreckt das alte apologetische Argument, dass die Griechen ihr ganzes Wissen
der Bibel entnommen hätten (s. infra S. 216 Anm. 5), auch auf die Rhetorik: aus der
literarischen Form, die die biblischen Schriften der göttlichen Inspiration
verdanken, haben die heidnischen Rhetoren ihre Stilvorschriften abgeleitet (Epist. 8,

1, in PL XVI 950 D-951 A). Und Augustin legt schliesslich dar, dass die eloqnentia,
das Ziel des Rhetorikunterrichts, sowohl im Alten als auch im Neuen Testament

zu finden sei (Doctr. christ. IV 6, 9 sqq.). S. P. G. van der Nat, Divinus verepoeta.
Enige beschouwingen over ontstaan en karakter der cbristelijke Latijnse poe^ie (Leiden
1963), 14; 28; R. Herzog, Die Bibelepik..., 179 sqq. mit weiterer Literatur.



zoz PIETER G. VAN DER NAT

grammatisch einsetzt1 und die am Ende des Werks bekräftigt
wird — dort sind in der Beschreibung der Weise, in der die
Diskussion abgebrochen wird, unverkennbar Züge aus dem
Schluss von De natura deorum verarbeitet2. Es ist klar, dass

Minucius Felix nicht einfach schreibt, wie man das in seiner
Zeit zu tun pflegte, wie er es gelernt hatte, sondern dass er
sich mit vollem Bewusstsein und absichtlich an die literarische
Tradition anschliesst. Hierfür ist charakteristisch, dass er als

einziger frühchristlicher Autor Anspielungen an die Bibel
stilistisch völlig in seine Darlegungen integriert hat, so dass sie

nur noch für Eingeweihte zu erkennen sind. Fontaine hat
den Stil des Minucius nicht zu Unrecht als « kryptochristlich »

bezeichnet3.
Um so auffälliger ist eine Passage am Anfang der Rede des

Christen Octavius. Nachdem sich der Heide Caecilius voller
Verachtung darüber entrüstet hat, dass ungebildete, unwissende

Hungerleider wie die Christen sich ein Urteil über
die Geheimnisse von Himmel und Erde anmassen, legt Octavius
dar, dass in Wahrheit nicht der geringste Anlass zu Entrüstung
und Unmut besteht, wenn jemand, er sei, wer er wolle, die

göttlichen Dinge untersucht, sich darüber ein Urteil bildet und
dieses kundtut; es geht ja nicht um das Ansehen des Redners,

1 Der erste Satz ist eine Imitation des berühmten Anfangs des ersten Buches

von De oratore, wobei er ausserdem noch deutlich an De orat. III I, x anklingt.
Das Bild des verstorbenen Freundes Octavius, das Minucius beschwort, zeigt
unverkennbare Ähnlichkeiten mit der Persönlichkeit des Hortensius, wie diese im
Brutus gezeichnet wird (es wird ergänzt mit kleinen Zügen von Ciceros intimsten
Freund Atticus). S. den Komm, von W. Fausch, Die Einleitungskapitel spmi
'Octavius' des Minucius Felix (Zurich 1966), 14 sqq.
2 Vgl. Cic. Nat deor. III 40, 94-95; s. W. Speyer, « Octavius, der Dialog des

Minucius Felix: Fiktion oder historische Wirklichkeit ?», in JbAC 7 (1964),

45-51, bes. 47. Uber die Cicero-imitatio des Minucius s. I. Opelt, « Ciceros Schrift
De natura deorum bei den lateinischen Kirchenvätern», in A & A 12 (1966),

141-155, bes. 147-148; C. Becker, Der 'Octavius'' des Minucius Felix (München
1967), der p. 6 Anm. 2 die altere Literatur nennt.
3 J. Fontaine, Aspects et problemes..., 98-121, Kap. IV: «Minucius Felix et les

valeurs ambigues d'un style cryptochretien».



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 203

sondern um den Wahrheitsgehalt dessen, was er sagt. « Tritt
ja sogar, je kunstloser die Rede ist, desto einleuchtender ihr
Sinn hervor, weil er dann nicht durch den äusseren Prunk
wohltönender Phrasen und gefälliger Formulierungen
geschminkt, sondern durch das Richtmass der Wahrheit in seinem
Wesen erhalten wird h » Wir treffen hier also in den üblichen
Formulierungen dieselbe Ablehnung der eloquentia an wie bei
anderen Autoren. Minucius Felix hat sie offenbar als ein
unvermeidliches apologetisches Motiv aufgenommen, obwohl
dies bei ihm im besonderen Masse befremdlich wirkt, weil die
Rede des Christen Octavius keineswegs kunstloser ist als die
des Heiden Caecilius.

Wir wollen uns nunmehr dem 14. Kapitel, dem Intermezzo
zwischen den beiden Reden, zuwenden, das in Übersetzung wie

folgt lautet2:
Also sprach Caecilius, und mit triumphierendem Lächeln

— denn der ungestüme Redefluss hatte seiner aufgestauten
Empörung Luft gemacht — fügte er hinzu: «Nun Wagt
hierauf Octavius wohl eine Entgegnung, der Mann von der

Sippe des Plautus, der erste der Mühlknechte, aber der letzte
der Philosophen » 2. « Du sollst dir nicht auf seine Kosten
Siegeslorbeeren anmassen,» sagte ich. « Es wäre gegen die

gleichmässige Ordnung des Gesprächs, wenn du dich als Sieger
brüsten würdest, ehe noch beide Seiten ihre Darlegungen in
aller Ausführlichkeit zu Ende geführt haben, besonders da

eure Disputation nicht Ruhm, sondern Wahrheit zum Ziele
hat. 3. Deine Rede hat mich durch ihr feinberechnetes Farbenspiel

sehr angesprochen; dennoch fühle ich mich in einem
tieferen Grunde beunruhigt, nicht wegen des gegenwärtigen
Streites, sondern wegen dieser Art von Diskussionen über-

1 Min. Fei. 16, 6: Atque etiam, quo imperitior sermo, hoc inlustrior ratio est, quoniam

non fucatur pompa facundiae et gratiae, sed, ut est, recti regula sustinetur.
2 Diese Übersetzung stützt sich auf die von B. Dombart (Octavius. Ein Dialog
des M, Minucius Felix 2 (Erlangen 1881)) und die von B. Kytzler (M. Minucius
Felix. Octavius. Lateinisch-deutsch (München 1965)).



204 PIETER G. VAN DER NAT

haupt. Denn häufig erscheint je nach den Kräften der Sprechenden

und nach der Gewalt ihrer Beredsamkeit selbst die
augenscheinlichste Wahrheit in einem veränderten Licht. 4. Dass
dies infolge der grossen Beeinflussbarkeit der Zuhörer geschieht,
ist allbekannt. Gefangen vom verführerischen Spiel der Worte
lassen sie sich davon abhalten, auf die Sache selbst zu achten.
Kritiklos stimmen sie allem zu, was man ihnen sagt, ohne das

Falsche von dem Wahren zu scheiden. Es kommt ihnen gar
nicht in den Sinn, dass auch hinter Unglaublichem eine Wahrheit
und auch hinter Wahrscheinlichem eine Lüge stecken kann.

5. Und so werden sie denn auch, je öfter sie irgendwelchen
Behauptungen Glauben schenken, desto öfter von Klügeren
des Irrtums überwiesen, und wenn sie sich so durch ihre
Leichtgläubigkeit ständig getäuscht sehen, klagen sie, statt die
Schuld im eigenen Urteil zu finden, über die Unsicherheit der

Dinge. Die Folge ist, dass sie alles verwerfen und lieber jedes
Problem in der Schwebe lassen als über trügerische Sachen ein
Urteil fällen. 6. Darum müssen wir uns vorsehen, dass wir uns
nicht in gleicher Weise 1 von einem Widerwillen gegen jegliche
Diskussion anstecken lassen, ähnlich wie so häufig allzu arglose
Leute sich zu Verwünschung und Hass gegen die Menschheit
hinreissen lassen. Denn in ihrer harmlosen Leichtgläubigkeit
lassen sie sich von solchen betrügen, die sie für gut gehalten
haben; darnach fassen sie — was genauso verkehrt ist —
Misstrauen gegen alle Menschen und fürchten sich, als seien

es Schurken, auch vor denen, die sie als durchaus rechtschaffen
hätten kennenlernen können. 7. Wir wollen darum auf der Hut
sein, da auf beiden Seiten der Streit mit aller Kraft geführt wird
und auf der einen Seite die Wahrheit oft verborgen ist, während
auf der anderen eine so ausserordentliche Geriebenheit herrscht,
dass sie nicht selten durch die Fülle ihrer Worte scheinbar die

Glaubwürdigkeit eines unwiderleglichen Beweises erreicht, und

1 Identidem itidem, s. E. Löfstedt, Vermischte Studien %ur lateinischen Sprach-
hmde und Syntax (Lund 1936), 97.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 205

wir wollen Punkt für Punkt mit der grösstmöglichen Sorgfalt
erwägen, damit wir Spitzfindigkeiten zwar loben, das Richtige
aber auslesen, anerkennen und uns aneignen können.»

Von diesem Kapitel sind für unser Thema die
Paragraphen 3-7 von Bedeutung. Hiervon stehen der erste und der
letzte unverkennbar in engem Zusammenhang miteinander, und
ihre Funktion ist in der gegebenen Situation sofort verständlich.
Der Schiedsrichter lobt das Raffinement der Rede des Caecilius;
er fügt jedoch unmittelbar eine Einschränkung hinzu:
Beredsamkeit ist nicht ungefährlich; sie kann nämlich die
augenscheinlichste Wahrheit als unannehmbar hinstellen und so der
Unwahrheit den Schein von Wahrheit geben (3). Deshalb und
weil die Wahrheit oft verborgen ist, so folgert der Schiedsrichter
schliesslich, ist Wachsamkeit angezeigt: wir müssen alles mit
Sorgfalt abwägen und dürfen nur das wirklich Richtige gelten
lassen, d.h. im Falle des Minucius, nur ihm den Sieg in der
Debatte zuerkennen (7). Der in Paragraph 3 formulierte
Vorbehalt gilt für die Beredsamkeit allgemein (de toto genere dispu-

tandi; plerumque)-, Minucius nimmt sogar die Diskussion, die im
Gange ist, ausdrücklich aus (non de praesenti actione) *. Auch die

Schlussfolgerung (7) ist so allgemein wie möglich formuliert
(pleriimque; nonnumquam). Weil sie jedoch auf eine Verhaltensmassregel

für Minucius als Schiedsrichter hic et nunc hinausläuft,
liegt der Gedanke nahe, dass er als Christ in Paragraph 7 bei
« der Wahrheit» an das Christentum denkt und mit den Worten
« die ausserordentliche Geriebenheit, die nicht selten durch die
Fülle ihrer Worte scheinbar die Glaubwürdigkeit eines

unwiderleglichen Beweises erreicht» auf die gerade wegen ihres
« feinberechneten Farbenspiels » gepriesenen Darlegungen des

Heiden Caecilius zielt. So werden die Worte des Minucius auch

1 C. Becker, Der 'Octavtus' des Minucius Felix, 8 Anm. 4, meint, dass non... sed

hier die Bedeutung von non modo... sed etiam hat. Doch dann ware Minucius
nicht nur unhöflich gegenüber seinem Freund Caecilius, sondern er widerspräche
auch der von ihm in Paragraph 2 geäusserten Warnung und — schlimmer noch —•

er wurde sich selbst als Schiedsrichter disqualifizieren.



zo6 PIETER G. VAN DER NAT

von Caecilius selbst interpretiert, der ihm in Kapitel 15 den

Vorwurf macht, dass er die Wirkung seines Plädoyers
abschwäche und somit parteiisch sei. Dieses Missverständnis wird
von Minucius aus dem Wege geräumt: er erklärt, dies sei keineswegs

seine Absicht gewesen; er habe lediglich im gemeinsamen
Interesse gesprochen, um zu betonen, dass er erst nach einer
gewissenhaften Untersuchung sein Urteil sprechen und sich
dabei nicht vom Bombast der Beredsamkeit (tumor eloquentiae),
sondern von der Haltbarkeit der Beweise (soliditas rerum)
leiten lassen werde h Dies ist ein Gedankengang, wie man ihn
von einem Schiedsrichter erwartet. Dass aber die
Schlussfolgerung des Minucius in 14, 7 doch ein bemerkenswertes
Element enthält, werden wir später noch sehen.

Zuert wollen wir die Paragraphen 4-6 in Kapitel 14
betrachten. Diese Partie zeigt, wie zuerst Vahlen festgestellt und
danach Waltzing im einzelnen dargelegt hat2, eine starke
Ähnlichkeit mit einer Episode des platonischen Phaedo, und
zwar mit der, die auf den Beweis des Sokrates, dass die Seele

unsterblich sei, und auf die Entgegnung des Simmias und Cebes

folgt. Zunächst wird die Verwirrung beschrieben, die diese
einander entgegengesetzten Darlegungen bei den Zuhörern
verursacht haben, ihre Ratlosigkeit (88 c 1-89 a 8). Dann
ergreift Sokrates das Wort; er warnt vor einer aus einer solchen

Stimmung leicht entspringenden (riaoXoyta und zieht zum
Vergleich die Weise heran, in der einfältige Gemüter in [xitrav-
•9-pcoTtta verfallen (89 b 2-91 c 5). Erst daraufhin beginnt er mit
seinem zweiten Vortrag über die Unsterblichkeit der Seele.

1 Min. Fei. 15, 1-2: « Decedis» inquit Caecilius « officio iudicis religiosi-, nam perimetrium
est vires te actionis meae intergressu gravissimae disputationis infringere, cum Octavius

integra et inlibata habeat singula, si potest, rejutare ». « Id quod criminaris » inquam « in
commune, nisi Jailor, conpendium protuli, ut examine scrupuloso nostram sententiam non

eloquentiae tumore, sed rerum ipsarum soliditate libremus. »
2 J. Vahlen, Index lectionum aestivarum 1894, Berlin, 21 Opuscula Academica

II (Lepzig 1908), 130; J. P. Waltzing, «Minucius Felix et Piaton», in Melanges
Boissier (Paris 1903), 435-460. Ergänzungen bei C. Becker, Der 'Octavius' des

Minucius Felix, 7 Anm. 3.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 207

Diese Episode (88 c 1-91 c 5) bildet somit ein Zwischenspiel,
das die beiden Hauptteile des Phaedo trennt. Dieselbe Funktion
hat im Octavius Kapitel 14. Doch nicht allein die Identität der
Funktion, sondern auch schlagende Übereinstimmungen in
Inhalt und Formulierung lassen es als unzweifelhaft erscheinen,
dass die Paragraphen 4-6 auf Plato zurückgehen — ob unmittelbar

oder mittelbar, können wir liier offen lassen. Wie arbeitet

nun Minucius diese Partie des Phaedo in seine Schrift ein, und
zu welchen Zwecken verwendet er sie hier

Paragraph 4 schliesst sich fugenlos an das Vorausgehende

an; die in Paragraph 3 vorgetragenen Bedenken gegen die

Beredsamkeit, nämlich dass sie der Wahrheit ein anderes
Ansehen geben kann, werden näher erläutert: hieran sind, sagt
Minucius, in Wahrheit die Zuhörer schuld; diese lassen sich

ja durch die verführerische Form einer Rede von deren Inhalt
ableiten und stimmen allem zu, was in beredter Weise gesagt
wird. Dieses Thema wird nunmehr entwickelt: die Zuhörer
erleiden aus dem soeben genannten Grunde jedesmal eine

Enttäuschung; was sie sich leichtsinnig von einem Redner
haben weismachen lassen, wird von einem folgenden Redner

widerlegt. Ihr mangelndes Unterscheidungsvermögen bewirkt
obendrein, dass sie die Schuld nicht bei sich selbst suchen,
sondern bei dem zur Erörterung stehenden Thema. Das

Ergebnis ist schliesslich eine gänzlich negative Einstellung und
ein Widerwillen gegen jegliche Diskussionen (5) 1. Hieraus wird
dann gefolgert, dass wir uns hüten müssen, nicht der [ivjo'koyLc/.

anheimzufallen, genauso wie einfältige Leute infolge des

Mangels von einem selbständigen Urteil zu Menschenhass

gelangen (6). Wenn Minucius daraufhin in Paragraph 7 folgen-

1 Snspendere zielt hier demnach nicht auf die skeptisch-philosophische iisoxh,
wie C. Becker, op. cit., 8 und 10, dem sich H. von Geisau, M. Mmutius Felix,
in RE Suppl.-Bd XI (1968), 963 und 1367 anschliesst, meint; diese resultiert
vielmehr gerade aus dem de fallacibits tudicare. Der wichtigste rhetorische Beitrag
der skeptischen Akademie bestand übrigens im disputare in utramque partem,
vgl. Cic. De orat. III 21, 80; Quint. Inst. XII 2, 25; vgl. auch Lact. Inst. V 14, 3-4.



2o8 PIETER G. VAN DER NAT

dermassen fortfährt: « Wir wollen darum auf der Hut sein und
Punkt für Punkt mit der grösstmöglichen Sorgfalt erwägen,
damit wir das Richtige auslesen und uns aneignen können»,
dann setzt er nicht den vorausgehenden Gedankengang fort,
sondern greift auf Paragraph 3 zurück, was durch die
Entsprechung von subtiüs varietas (3) und subtilitas, quae... ubertate

dicendi fidem... imitetur (7) unterstrichen wird.
Diese Analyse lässt erkennen, dass Paragraph 4 am Anfang

einer sich immer mehr verselbständigenden Abschweifung mit
einer speziellen Schlussfolgerung steht. Diese Schlussfolgerung
ist ebenso wie die Überlegung, die den Ausgangspunkt der

Abschweifung bildete, von genereller Art. Doch deswegen ist
sie in diesem Stadium der Diskussion nicht weniger befremdlich.

Im Phaedo folgt ja die Warnung vor jnaoAcrjua auf zwei
einander entgegengesetzte Demonstrationen und auf die

Schilderung der Unsicherheit, in die die Zuhörer hierdurch

geraten sind. Hier hingegen hat sich erst der eine der beiden
Streitredner geäussert, und es ist obendrein der Schiedsrichter,
der spricht!

Was bezweckt nun diese durch die Fuge zwischen den

Paragraphen 6 und 7 deutlich markierte Abschweifung Dies
wird meines Erachtens begreiflich, wenn wir uns vor Augen
stellen, dass die grundsätzlich ablehnende Haltung, welche
die Christen der profanen Literatur und der literarischen
Formgebung gegenüber einnahmen, für einen Mann wie Minucius
Felix nahezu unannehmbar war: wie sein Werk sonnenklar

zeigt, war es ihm nicht nur unmöglich sich dem Zauber der

eloquentia zu entziehen, sondern er wollte es auch nicht, obwohl
ihm bewusst war, dass sie betrügerisch sein konnte. So erklärt
sich, dass er in diesem Intermezzo des von ihm verfassten

Dialoges, worin er selbst als Schiedsrichter das Wort ergreifen
konnte, den lobenden Äusserungen über die Beredsamkeit
der ersten dramatis persona allerdings eine — in der gegebenen
Situation keineswegs unangebrachte — Einschränkung folgen
Hess und so zu erkennen gab, dass er die GefährHchkeit der



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 209

Beredsamkeit nicht verkannte, dass er jedoch zugleich die

Bemerkung nicht unterdrücken konnte, die Schuld liege, wenn
die eloquentia verführerisch wirke, bei den Zuhörern und deren

gänzliche Ablehnung beruhe auf mangelndem Unterscheidungsvermögen.

Wenn er diese Betrachtungen in Paragraph 6 mit der

Mahnung beschliesst, dass « wir » nicht einer Abneigung gegen
jegliches Diskutieren anheimfallen dürfen, dann deutet er mit
« wir» nicht nur auf sich selbst (wie in Paragraph 7 mit nos)

und ebensowenig auf die drei im Octavius auftretenden
Personen insgesamt. Nobis hat in diesem Zusammenhang eher eine

verallgemeinernde Bedeutung. Das Pronomen steht im Gegensatz

zu simpliciores-, er meint also «uns, die Gebildeten» und
denkt dabei zweifellos zuallererst an gebildete Christen, wie er
selbst einer war. Mit diesen Betrachtungen erlaubte er sich eine

Abschweifung, die der Situation nicht gemäss war, vor allem
weil er deren Form aus einer gänzlich andersartigen Episode
des Phaedo übernahm (das er sein Vorbild bei Plato suchte, ist
wieder charakteristisch für seine Einstellung). Obwohl sich nun
diese Abschweifung in logischer Hinsicht nicht rechtfertigen
lässt, ist sie doch psychologisch vollauf verständlich.

Diese Interpretation wird, scheint mir, durch jenes
bemerkenswerte Element in Paragraph 7 bestätigt, auf das ich
soeben angespielt habe. Bei Plato geht es um die Wahrheit von
Beweisführungen und um sonst nichts: er stellt wahre und
scheinbar wahre Xoyoi einander gegenüber. Bei Minucius Felix
hingegen geht es von Anfang an um den Gegensatz von Form
und Inhalt. Ausserdem lautet die Regel, die er hier aufstellt:
« Wir müssen alles mit Sorgfalt abwägen, damit wir spitzfindige
Beweisführungen zwar loben, aber dasjenige, was wahr ist,
aussuchen, gutheissen und annehmen können.» Minucius fügt
hier etwas hinzu, das bei Plato und in der vorausgehenden
Abschweifung fehlt: argutias laudare.

Mit argutiae, einem Ausdruck, der sich sowohl auf die Form
als auch auf den Inhalt beziehen kann, ist offensichtlich dasselbe

gemeint — wenn auch auf abschätzigere Weise — wie mit subtilis



210 PIETER G. VAN DER NAT

varietas (3) und mira subtilitas, quae ubertate dicendi fidem confessae

probatioms imitetur(j) 1. Wie Minucius das Raffinement der

Darlegungen des Caecilius gepriesen hat, so fordert er nunmehr,
ebenso schönen wie spitzfindigen Beweisführungen das Lob
nicht vorzuenthalten. Die eloquentia ist durch ihre bezaubernde
Form gefahrlich, sie kann verführerisch wirken — Minucius
hat das selbst 14, 3 festgestellt und betont es 15, 2 noch einmal,
wenn er die von Caecilius vorgebrachte unrichtige Auslegung
seiner Worte korrigiert —, indes, so lautet die Regel, die er
für die Beurteilung eines Vortrags aufstellt, man kann die schöne

Form schätzen und zugleich allein die zutreffenden Elemente
des Inhalts gutheissen. Hiermit ist zum ersten Male von seiten
eines christlichen lateinischen Autors zwischen Form und
Inhalt unterschieden, hiermit ist ein differenziertes Urteil über
die eloquentia gefallt, das in der christlichen lateinischen Literatur
gänzlich neu ist.

Minucius Felix nähert sich hiermit der positiven Haltung,
die Laktanz der eloquentia gegenüber einnimmt. Dieser verteidigt,
wie andere christliche Schriftsteller, die simplicitas der Bibel, doch

zugleich glaubt er, dass seine Ausbildung zum Rhetor von
grossem Nutzen für die Verteidigung der Wahrheit sei. Ein
guter Stil und eine gepflegte Form sind erforderlich, damit die
Wahrheit mit grösserer Macht in den Geist eindringen kann,

ausgerüstet mit der ihr eigenen Kraft und umglänzt vom
Licht der Beredsamkeit (vi sua instructa et luce orationis ornata) 2.

Laktanz hat hierbei zweifellos Anregungen von Lukrez empfan-

1 Fur argutiae vgl. z.B. Cic. Brut. 45, 167, mit dem Komm, von W. Kroll; Lad. 13,

45, mit der Anm. von C. Meissner-P. Wessner; Lact. Inst. I 1, 8: (projessio)
tlla oratorio, m qua dtu versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malttiam tuvenes

erudiebamus. Fur subtilitas und varietas vgl. Cic. De orat. III 16, 60, mit dem Komm,
von K. W. Piderit-O. Harnecker.
3 Lact. Inst. VI 21, 6, I 1, 10: Multum... nobis exercitatio lila fictarum Uttum contulit,
ut nunc matore copia et facilitate dicendi causam veritatis peroremus. Quae licet possit sine

eloquentia defendi, ut est a multis saepe defensa, tarnen claritate ac nitore sermoms mlustranda
et quodammodo adserenda est, ut potentius in ammos mfluat et vi sua instructa et luce

orationis ornata; I 1, 7; I 3, 1.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 211

gen. Dieser will, obwohl Epikur die Dichtung ablehnte, gleichwohl

dessen Lehre — nach seiner unumstösslichen
Überzeugung die Wahrheit, die indes für viele bitter und
abschreckend ist —, eine res obscura, in ludda carmina verkünden,
indem er alles mit dem Zauber der Musenkunst berührt. Er
gebraucht hierbei das Bild von dem Arzt, der den Rand des mit
bitterer Arznei gefüllten Bechers mit Honig bestreicht, und eben
dieses Bild wird von Laktanz übernommen 1.

Minucius Felix lässt sich mit Laktanz vergleichen. Er kann
und will die eloquentia nicht ablehnen. So erklärt sich die

Abschweifung in Kapitel 14, die in letzter Instanz eine
Selbstverteidigung ist; so erklärt sich auch, dass er Form und Inhalt
mit Nachdruck unterscheidet (14, 7). Andererseits kann er sich
nicht von der bei den Christan üblichen negativen Einstellung
gegenüber der eloquentia befreien, wie sich aus den Worten
ergibt, die er Octavius in den Mund legt (16, 6, der erste von
mir behandelte Passus), ebensowenig wie Laktanz dazu imstande
ist. Allerdings hat Minucius es in dieser Hinsicht leichter als

Laktanz; er kann die einander entgegengesetzten Standpunkte
aufzwei Personen verteilen: Octavius spricht das traditionelle,
ablehnende, Minucius selbst hingegen das differenzierte,« moderne»
Urteil aus, wenn auch noch nicht so explizit wie Laktanz.

Dass die beiden den Widerspruch in ihrem Urteil nicht
aufzuheben vermochten, ist, scheint mir, vor allem dadurch

bedingt, dass sie ihre Anerkennung der eloquentia noch überhaupt
nicht (wie Minucius Felix) oder nur apologetisch-pragmatisch
(wie Laktanz) mit ihrem Glauben vereinbaren konnten 2. Es

1 Lact. Inst. V i, 14 — Lucr. I 926-950 IV 1-25.
2 Dass in dieser Hinsicht die Gedanken des Minucius in die apologetisch-pragmatische

Richtung des Laktanz gingen, lässt sich aus Kapitel 39 schliessen,

wo Minucius seine Bewunderung fur die soeben geendete Rede von Octavius
ausspricht, weil dieser « Dinge, die leichter zu fühlen als zu formulieren sind, mit
Beweisen, Beispielen und Zitaten aus der Literatur beleuchtet hatte und weil
er die Übelwollenden mit ihren eigenen Waffen, den Pfeilen der Philosophie,
zurückgeschlagen und sogar die Wahrheit nicht nur leicht fasslich, sondern
geradezu anziehend dargestellt hatte » (quod ea, quae facilius est sentire quam dicere,



212 PIETER G. VAN DER NAT

war ein weiter Weg bis zu Hilarius, nach dessen Meinung die

Ehrfurcht vor Gott vom Diener Seines Wortes einen
sorgfältigen, würdigen Stil, einen honor dictorum, erfordert, dessen

Quellgrund Gott selbst ist1, und erst recht bis zu Augustin,
der nüchtern feststellt, dass die eloquentia indifferent ist und
ebensogut für die Verkündigung und Verteidigung der Wahrheit

wie für die von Lügen verwendet werden kann und muss —
wenn er sie auch alsbald in seinen Darlegungen über die
praktische Handhabung durch den Christen grundlegend verändert2.

III

Zur Dichtung ein positives Verhältnis zu gewinnen, war für
die Christen noch schwieriger, nicht nur für die simpliciores,

et argumentis et exemphs et lectionum auctoritatibus adornasset et quod malevolos isdem

Ulis, quibus armantur, pbilosophorum tehs retudisset, ostendisset ettam veritatem non

tantummodo facilem sed et favorabilem; man beachte die Wortwahl).
1 Hil. In psalm. 13, 1: In multis nos eritdiens apostolus etiam td edocet, cu?n omni reverentia

verbum dei esse tractandum, dicens: qui loquitur, iamquam eloquia dei [/ Petr. 4, 11].
Non enim secundum sermonis nostri ttsum pro?mscuam in his esse oportet facilitatem;
sed loquentibus nobis ea, quae didicimus et legimus, per sollicitudinem sermocinandi
honor est reddendus auctori. Et exemplum nobis caelestis doctrmae praestat humani

officii consuetudo. Si enim quis verba regis mterpretans et praecepta euts in aures popuh
deducens curat dihgenter et caute per officii reverentiam regis satisfacere dignitatis ut cum
honore ac rehgione omnia et relegantur et audiantur: quanto magis convemt dei eloquia
ad cogmtionem humanam retraciantes dignos nos hoc officio praestare Sumus enm quoddam

sancti spmtus Organums Per P10^ vocls varietas et doctrmae diversitas audienda est. Vigi-
landum ergo et curandum est, ut nihil humile dicamus metuentes hums sententiae

legem: maledictus omnis faciens opera dei neglegenter [Jer. 48, 10]; Trin. I 38 (in PL X
49 C): Tribue ergo nobis verborum signification^», intelhgentiae lumens dictorum honorem,
veritatis fidem. — S. J. Fontaine, « L'apport d'Hilaire de Poitiers ä une theorie
chretienne de l'esthetique du style », in Hilaire et son temps (Paris 1969), 287-305;
vgl. auch J. Doignon, «Hilaire ecrivain», ibid.y 267-286.
2 Aug. Doctr. christ. IV 2, 3: Cum ergo sit in medio posita facultas eloquiis quae ad

persuadenda sen prava seu recta valet plurimum: cur non bonorum studio comparaturs
ut militet veritatis s* eam ma^1 ad obtinendas perversas vanasque causas in usus imquitatis
et erroris usurpant ?; IV 12, 27 sqq.; C. Cresc. I 1, 2; I 13, 16; IV 2, 2. S. E. Auerbach,

Literatursprache und Publikum..., 29 sqq.; H.-I. Marrou, Samt Augustm et
la fin de la culture antique 4 (Paris 1958), 506 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 213

sondern auch, und vielleicht hauptsächlich, für die litterati,
die deren Zauber in den Grammatikschulen, in denen die

poetarum enarratio den vornehmsten Gegenstand ausmachte,
erfahren hatten. Sie wurde für desto gefährlicher gehalten, je
mehr ihr Inhalt verwerflicher war als der eines grossen Teiles
der Prosa: die Mythen des Epos, die sinnlichen Elemente im
Drama und in der Lyrik. Die Christen haben sich die
philosophische Dichterkritik zu eigen gemacht, die auf Plato zurückgeht

(dieser hatte sich gegen den Mangel an Wahrheitsgehalt,
gegen das ^euSo? der Dichtung schlechthin, gewandt) und die
nach ihm vor allem von den Epikureern entfaltet worden war
(bei ihnen näherte sich immer mehr der Bedeutung von
« Lüge») 1. Die Suche nach einer ötovokx, einer aAX^yopla in
der Dichtung, vor allem in den Mythen, wie die Stoiker sie

betrieben, um Mythos und Philosophie miteinander in Einklang
zu bringen, und wie sie sich auch in der Philologie eingebürgert
hatte — diese Suche lehnten die Christen kompromisslos ab,
obwohl sie selbst die allegorische Auslegung bei der Heiligen
Schrift ohne Einschränkung anwandten.

So werden in den ersten drei Jahrhunderten Drama und

Lyrik ausnahmslos als Schule der Immoralität und als lächerlicher

Unsinn gebrandmarkt und wird eine scharfe
ethischreligiöse Polemik gegen die mendacia poetarum vorgetragen,
womit man vor allem auf das Epos und seine Mythen zielt.
Natürlich kommt, wie ich schon dargelegt habe, eine Anerkennung

der schönen Form nicht in Betracht: Sprache und Stil
der Dichtung sind nichts als Künstelei, die verfälschend und
verblendend wirkt. Tertullian erklärt im Hinblick auf die
scaenicae doctrinae kurz und bündig: «Wir haben Literatur

genug, genug Verse, genug Sinnsprüche, auch genug Gesänge,

genug Lieder, und keine Fabeln, sondern Wahrheiten, keine

1 S. P. G. van der Nat, Divinus verepoeta, 12 und Anm. 15 und 16; K. Thraede,
Epos, in RAC 5, 983-1042, bes. 997 sqq.; 1006 sqq.



214 PIETER G. VAN DER NAT

trügerischen Künsteleien, sondern einfältige Worte» *. Wie
der Schluss dieses Zitates zeigt, spielt auch hier die durch die

Sprache und den Stil der Bibel verursachte Verlegenheit eine

grosse Rolle.
Wie stark der Widerstand war, geht daraus hervor, dass, als

zu Beginn des 4. Jhdts. die erste christliche Buchdichtung
entsteht — die Evangelienparaphrase des Iuvencus und der als

Vergilius mutatus in melius präsentierte Cento Probas, der
Wunderbericht der Landes Domini, die Mythenerklärung in De
ave Phoenice —, dies noch keineswegs zu einer kontinuierlichen
Produktion führt2. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren
— Herzog hat mit Recht darauf hingewiesen —, dass diese

Werke ignoriert wurden: ihre Wirkungspräsenz beschränkt sich
auf zwei Reaktionen des Hieronymus, auf eine anerkennende
Äusserung über die Evangelia des Iuvencus und eine schneidende

Kritik des Centos von Proba (die er übrigens nicht namentlich
nennt). Erst gegen Ende des Jahrhunderts kommt eine Diskussion

über die Pflege von Poesie durch Christen in Gang — im
Kreise Augustins, im Briefwechsel zwischen Paulinus von
Nola und Ausonius, in des Paulinus Brief und Gedicht an

Iovius —, und dann zeigt sich, dass Dichtung noch immer in
hohem Masse für etwas Heidnisches gehalten wird 3.

Es müssen jedoch in konstantinischer Zeit Voraussetzungen
für die poetischen Werke vorgelegen haben, die damals
entstanden sind. In diesem Zusammenhang haben die Betrachtungen,

die Laktanz über Dichter und Dichtkunst anstellt,
grosses Gewicht — um so mehr, als er selbst nach der Über-

1 Tert. Sped. 29, 4: Si scaenicae dodrinae deledant, satis nobis litterarum est, satis

versuum, satis sententiarum, satis etiam canticorum, satis vocum, nec fabulae, sed Veritätes,

nee strophae, sed simplicitates; vgl. Apol. 14, 2-6; Min. Fei. 23.
2 Ausser Betracht bleibt Commodian, der in das 5. Jhdt. datiert werden muss,
s. P. Courcelle, Histoire litteraire des grandes invasions germaniques 3 (Paris 1964),

319-337; vgl. auch P. G. van der Nat, Divinus vere poeta, 37-38 Anm. 31.
3 Hier. Vir. ill. 84 (p. 45 Bernoulli); Epist. 53, 7. — R. Herzog, Die Bibelepik...,
167 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 215

lieferung der Autor des Gedichtes De ave Phoenice1 ist und als die

Art, in der er in seinen Schriften profane Dichtung verwendet,
deutliche Übereinstimmungen mit der Bibeldichtung zeigt.

Laktanz bringt bekanntlich Hunderte von Dichterzitaten.
Diese sind bereits mehrere Male im Rahmen der Imitationsforschung

und im Hinblick auf die Rezeptionsformen untersucht

worden 2. Hier geht es jedoch nicht so sehr um die Funktion,

welche die Dichterzitate in der Argumentation des Laktanz
haben, als vielmehr um die Art und Weise, in der er sich mit der

profanen Dichtung auseinandersetzt, und um die theoretischen
Betrachtungen, die er dabei anstellt. Es ist natürlich unmöglich,
das gesamte Material zu erörtern. Ich beschränke mich auf die
nach meinem Dafürhalten wichtigsten Partien.

Laktanz ist sich der Gefährlichkeit der profanen Dichtung
bewusst: Dichter sind, ebenso wie Philosophen und Redner,
verderblich (perniciosi), weil sie arglose Leute ohne Mühe mit
dem Zauber ihrer Sprache und ihrer in süssem Wohlklang
dahineilenden Lieder (suavitate sermonis et carminum dillci modulations

currentium) umgarnen können 3. Er zieht auch gegen ihre
Lügen und Unsittlichkeiten zu Felde. Doch schon hier ist
auffällig, dass sich heftige Äusserungen nur selten finden; des

öfteren verbindet er seine Kritik oder Ablehnung mit einer

entschuldigenden oder gar anerkennenden Wendung 4. Hierfür
ist die Stelle Inst. VI n, 8 ein charakteristisches Beispiel, wo
er, nachdem er eine verabscheuenswerte Betrachtung von
Plautus zitiert hat, ganz richtig bemerkt: At enim poeta fortasse

1 S. die von R. van den Broek genannte Literatur: The Myth of the Phoenix,
according to Classical and Early Christian Traditions (Leiden 1972), 7 Anm. 4.
2 S. zuletzt R. Herzog, Die Bibelepik..., 185 sqq., dort weitere Literatur.
3 Lact. Inst. V 1, xo.
4 Z.B. Inst. IV 15, 21: Jesus schritt über die Wogen wie auf festem Boden, non

ut poetae Orionem mentiuntur in pelago incedentem, qui demersa corporis parte « umero

supereminet undas » [Verg. Aen. X 765]; VI 20, 27 sqq. — Inst. II 4, 4 über Priap:
poeta maximusy homo in ceteris prudens, in hoc solo non poeiice, sed aniliter desipity cum in
Ulis emendatissimis hbris etiam fieri hoc iubet: « Et custos furum atque avium cum falce
salignajHellespontiaci servet tutela Priapi» [Verg. Georg. IV 110-111]; V 10, 7.



2l6 PIETER G. VAN DER NAT

pro persona locutus est. Er gibt hiermit zu erkennen, dass er sich
des zumal bei der Beschäftigung mit Tragödien und Komödien
so oft vernachlässigten Prinzips bewusst ist, dass ein Autor
nicht mit seinen Figuren identifiziert werden darf.

Von der in der Apologetik oft angewandten Methode, die

Gegner durch den Rekurs auf ihre eigene Literatur zu widerlegen,

macht auch Laktanz Gebrauch: Zitate — verändert oder

nicht, kontaminiert oder umgedeutet — beweisen, dass die
heidnischen Dichter sowohl (negativ) den Polytheismus
bekämpfen als auch (positiv) den Monotheismus und bestimmte
Elemente der christlichen Lehre bezeugen l. Wie sie hierzu
kamen, wird von ihm auf verschiedenerlei Weise erklärt: durch
die Evidenz der Wahrheit — ein auch sonst häufig verwendetes

Argument2; durch natürliche Kenntnis — ein Gedanke, der an
Tertullians Konzept von der anima naturaliter christiana erinnert3;
ferner durch eine Art göttlicher Inspiration 4; vor allem aber
durch eine wenn auch noch so dürftige Kenntnis der Heiligen
Schrift. Die zuletzt genannte Behauptung finden wir bekanntlich
auch bei anderen Apologeten; sie legen dar, dass die heidnischen
Dichter und Philosophen teils selbst die Heilige Schrift geplündert

haben, ohne sie zu begreifen, teils den Einflüsterungen
der Dämonen gefolgt sind, die wiederum entweder ebensowenig
wie jene deren Mysterien ergründet oder zu ihrem eigenen Vorteil

die Menschen absichtlich irregeführt hatten5. Laktanz

1 Z.B. Inst. I 2i, 14; I 2i, 48 (negativ); I 1, j (positiv).
3 Inst. I 5, 2.
3 Inst. I 5, 14: Laktanz kannte dieses Konzept, wie sich aus Inst. II 1, 6 sqq.
(vgl. auch II i, 2) ergibt, und zwar aus Minucius Felix, der es von Tertullian
übernommen hatte; aber Laktanz beruft sich bei weitem nicht so explizit und mit
geringerem Nachdruck darauf.
4 Inst. VI 8, 10; vgl. V 9, 6.
5 S. hierfür J. H. Waszinks Komm, zu Tert. Anim. 2, 3-4; R. Holte, Beatitude

et sagesse. Saint Augustin et le Probleme de la fin de Vhomme dans la philosophie ancienne

(Paris 1962), 125 sqq.; G. Madec, Saint Ambroise et laphilosophie, 29 und Anm. 26;
82-85; 323-337; Index analytique, s.v. Emprunt; P. G. van der Nat, Geister

(Dämonen), C. III: Apologeten und lateinische Väter, in RAC 9, 715-761, bes. 755.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ ZI?

indes geht ganz anders zu Werke. Aufschlussreich ist hierfür
seine Behandlung der Mythen von Prometheus sowie von
Deukalion und Pyrrha, die mit den biblischen Berichten von
der Erschaffung des Menschen und von der Sintflut
übereinstimmen, ferner der Mythen über Aiakos, Minos und
Rhadamanthys sowie über Tityos, die eine gewisse Ähnlichkeit
mit der christlichen Lehre vom jüngsten Gericht und von der
Verdammnis haben 4. Auch er stellt bei den Mythendichtern
neben Übereinstimmungen mit den Propheten Irrtümer und
Verfälschung der Wahrheit fest2, doch dies ist, behauptet er,
eine Folge davon, dass die Dichter den Inhalt der Heiligen
Schrift nur vom Hörensagen kannten, durch Erzählungen, die

von Mund zu Mund gegangen waren und so die Wahrheit
entstellt hatten3; sie besassen keine zuverlässige Kenntnis,
sondern gaben nur eine opinio wieder, und waren sich dessen

auch selbst bewusst (was mit Vergils Worten sit mihi fas audita

loqui [Aen. VI 266] bekräftigt wird)4. Er nimmt also die Dichter
in Schutz: ihre Irrtümer sind nicht ganz und gar von ihnen
selbst verschuldet, und ebensowenig wird die Wahrheit in
jeder Hinsicht absichtlich von ihnen verfälscht. Sofern sie

dies jedoch wirklich mit Absicht tun, muss man die dichterische
Freiheit in Rechnung stellen. Diese putzt allerdings die Wahrheit
mit Lügen auf5, indes — Laktanz weist mit grossem Nachdruck
und immer wieder darauf hin — von der poetica licentia wird
nicht schrankenlos Gebrauch gemacht: bestimmte Unwahrheiten

bringen die Dichter nicht vor (Prometheus z.B. wird
von ihnen nicht als Gott bezeichnet), und ausserdem pflegen sie

bestimmte Wahrheiten verhüllt wiederzugeben: figuris involvere

et obscurare quae dicant6.

1 Inst. II 10, 5-13; VII 21, 5; VII 22, 1 sqq.
2 Inst. II 10, 5; 10, 8; VII 22, 2; 22, 4; 22, 6.

3 Inst. II 10, 6; 10, 13; VII 22, 2; 22, 6.

4 Inst. II io, 6; 10, 11; VII 22, 3; 22, 6.

5 Inst. II 10, 13; VII 22, 6.
6 Inst. II io, 8; 10, 12.



218 PIETER G. VAN DER NAT

Von diesen Gesichtspunkten lässt sich Laktanz leiten, wann
immer er Mythen interpretiert. Die stoische Allegorese lehnt
er ab, weil mit ihrer Hilfe demselben Mythos mehrere einander

widersprechende Bedeutungen zuerkannt werden können1.
Er legt die Theorie des Euhemerus zugrunde, wonach die

Mythen in Wahrheit die Schicksale von Menschen schildern,
und zwar von grossen, mächtigen Herrschern, die wegen ihrer
Vorzüge und Verdienste oder wegen der Erfindungen, die sie

gemacht hatten, in der Erinnerung fortlebten und göttliche
Verehrung erlangten 2. Ihn interessiert vor allem die Art und
Weise, in der diese menschlichen Schicksale in Mythen
umgesetzt worden sind. Um die Frage zu beantworten, wie die

Mythen zustande gekommen seien, wählt er einen Ausgangspunkt,

der mit dem der Allegorese übereinstimmt: der Mythos
scheint etwas anderes auszusagen, als er in Wahrheit meint;
Laktanz wendet jedoch dieses Prinzip in ganz anderer Weise

an und benutzt es für eine Art der Interpretation, die man mit
Pepin « une allegorie realiste et historique » nennen könnte 3.

Das für den Mythos charakteristischefabulosum4 qualifiziert er als

poeticus color 5, dessen Vorliegen er daraus ableitet, dass er die
Geschichten auf einen rationalen Kern zurückführt: der

Goldregen, der sich auf Danaes Schoss senkte, war in Wirklichkeit
die von dem Menschen Juppiter bezahlte stupri merces\ der
Adler, der Ganymed raubte, war entweder das Feldzeichen der

Legion oder die Galionsfigur des Schiffes, womit die
Entführung stattfand, und so muss auch der Stier interpretiert
werden, der Europa über das Meer trug 6. Es ist somit ein
Irrtum anzunehmen, dass diese Geschichten pure Erfindungen

1 Inst. I 12, 3; I 17.
2 Inst. I 8, 3-8. Euhemerus wird genannt Inst. In, 33-34.
3 J. Pepin, Mythe et allegorie (Paris 1958), 443.
4 Inst. I 11, 26; 11, 37.
5 Inst. I 11, 19; vgl. I 20, 8.

6 Inst. I 11, 17 sqq.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 219

der Dichter seien. « Sie handelten nämlich von Menschen, doch
um ihnen, deren Andenken sie durch Lobeserhebungen
feierten, Glanz zu verleihen, nannten sie sie Götter. Fiktion
ist also, was sie von ihnen, als wären sie Götter, nicht, was sie

von ihnen als Menschen erzählt haben... Nicht die Ereignisse
selbst haben somit die Dichter erfunden — wenn sie das getan
hätten, wären sie grosse Aufschneider —, sondern sie haben
die Ereignisse mit einer gewissen Tönung versehen. Denn
nicht um zu verkleinern, haben sie ihre Geschichten erzählt,
sondern weil sie Schmuck anbringen wollten » (ornare cupientes) h

Die Dichter sind also nicht vani (wie sie so oft von anderen
christlichen Autoren bezeichnet wurden); sie übten lediglich
das officium poetae aus, dass darin besteht, dass der Dichter « den
tatsächlichen Ereignissen durch behutsame Änderungen in der

Darstellung, verbunden mit einer Art von Subümierung, ein
anderes Aussehen gibt» (ut ea quae vere gesta sunt in alias species

obIiquis figurationibus cüm decore aliquo cornersa traducat). Alles
zu erfinden ist Sach eines Narren und eines Lügners, nicht eines

Dichters 2.

Es ist somit ebenso verkehrt, die Mythen in Bausch und

Bogen zu verwerfen, wie das Fabulöse, das sie enthalten,
abzulehnen und gleichwohl die dargestellten Personen als

Götter zu verehren. Wer das tut,« weiss nicht, welches Ausmass
die dichterische Freiheit hat, wie weit man beim Erfinden
gehen darf» (nesciunt... qui sit poeticae licentiae modus, quoüsque

1 Inst. I 11, 17 und 23: A.t enim poetae ista finxerunt. Errat quisquis hoc putat. Uli
enim de hominibtis loqiiebantnr, sed ut eos ornarent, quorum memoriam laudibus celebrabant,
deos esse dixerunt. Itaque ilia potius ficta sunt quae tamquam de diis, non ilia quae tarnquam
de hominibtts sunt locuti... Non ergo res ipsas gestas finxerunt poetae, quod si facerent,
esseni vanissimi, sed rebus gestis addiderunt quendam colorem. Non enim obtrectantes

illa dicebant, sed ornare cupientes.
2 Inst. Iii, 24-25: Hinc homines decipiuntur, maxime quod dum haec omnia ficta esse

a poetis arbitrantury colunt quod ignorant. Nesciunt enim qui sit poeticae licentiae modusy

quousque progredi fingendo liceat, cum officium poetae in eo sity ut ea quae vere gesta sunt

in alias specks obliquis figurationibus cum decore aliquo conversa traducat. Totum autem

quod referas fingere, id est ineptum esse et mendacem potius quam poetam.



220 PIETER G. VAN DER NAT

progredi fingendo liceat) 1. Nach Laktanz liegt somit der Fehler
nicht bei den Dichtern, sondern bei den Zuhörern und Lesern

— gerade so wie Minucius Felix das im Flinblick auf die elo-

qwntia dargetan hatte.
Die Dichter haben denn auch mit ihren Mythen den

Polytheismus nicht hervorgebracht. Sie haben ihn durch ihre
Gedichte lediglich gefördert, wobei sie nicht in dieser Absicht
schrieben, sondern nur um der Bezauberung willen 2. Ausserdem
hielt sie Furcht davon ab, gegen die allgemeine Überzeugung
anzugehen und für die Wahrheit einzutreten — wie andererseits,
z.B. beim Mythos von Priap, ihre Fiktion den Zweck hatte,
etwas noch Schändlicheres zu verhüllen 3. Die wahren auctores

der Abgötterei sind die Dämonen: sie haben die Menschen
dazu gebracht, Bilder von verstorbenen Königen herzustellen
und anzubeten, und sie benutzen deren Namen, quasi personas

aliquas, um selber die Zeichen der Verehrung im Empfang zu
nehmen. Die Dichter sind immerhin von der Existenz der
Dämonen unterrichtet, und sie wissen auch, dass die

sogenannten Götter in Wirklichkeit Dämonen sind 4.

Wenn wir diese Darlegungen des Laktanz überblicken,
gewinnen wir den Eindruck, dass hier nicht nur ein christlicher
Apologet das Wort hat, sondern ebensosehr ein Schriftsteller,
der das officium poetae und die poetica licentia gegen Unverständnis
in Schutz nimmt. Wir dürfen nicht vergessen, dass Laktanz ein
hochangesehener Rhetoriklehrer war — er wurde von Diokletian

aus Afrika in die Residenz Nikomedien berufen — und dass

1 Inst. I ii, 22-24.
2 Inst. I 15, 13: Accesserunt etiam poetae et compositis ad voluptatem carminibus in caelum

eos sustulerunt, sicut faciunt qui apud reges etiam malos panegyricis mendacibus adulantur.
3 Inst. I 1 1, 31: Sic veritatem mendacio velarunt, ut Veritas ipsa persuasioni publicae nihi
derogaret\ I 19, 5: Mendacium poetarum non in facto est, sed in nomine: metuebant enim

malum, si contra publicam persuasionem faterentur quod erat verum; I 21, 29: poetis
licet quidquid velint. Non excutio tarn deforme mysterium nec Priapum denudo, ne quid
appareat risu dignum. Finxerint haec sane poetae, sed necesse est maioris alicuius turpi-
tudinis tegendae gratia ficta sint.
4 Inst. II 16, 3; 14, 7; IV 27, 15-17.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 221

er ausser den erhaltenen Schriften ein Gedicht Hodoeporicum
und als Christ noch viele andere Werke verfasst hat, auch über
weltliche Themen, u.a. eine Abhandlung (wahrscheinlich in
Briefform) De metris comoediarum *.

So ist es einleuchtend, dass uns bei ihm als dem ersten christlichen

lateinischen Autor ein Echo der Diskussionen begegnet,
die Philosophen und Grammatiker über die Dichtung geführt
hatten, wobei es ihm einmal — wie wir gesehen haben — um
die Frage nach der Erlaubtheit und dem Ausmass des Fiktiven
geht und zum anderen um den Zweck der Dichtung. Sein

Standpunkt hinsichtlich des zuletzt genannten Problems ist der
des Horaz; die Dichter wollen, wie aus dem oben Dargelegten
hervorgeht, durch Bezauberung Genuss bereiten (delectare), sie

wollen jedoch auch belehren (docere)\ allerdings pflegen sie

praecepta per ambages dare und machen sie deswegen Gebrauch

von der poetica fictio 2.

Die Betrachtungen, die Laktanz den Mythen widmet,
haben nach Pepin das Ziel, die Nutzlosigkeit und Verkehrtheit
der Allegorese zu erweisen 3. Doch dies ist zweifellos nicht sein

einziges Ziel. Er will zugleich die profane Dichtung von dem
Gift befreien, das die Christen so sehr verabscheuten und
fürchteten, oder er will es zumindest neutralisieren und so den

Widerstand verringern, den die Gläubigen der Dichtung
entgegensetzten.

Dies führt uns zum Abschluss auf die Frage, ob Laktanz an
die Möglichkeit von christlicher Dichtung gedacht hat. Eine
ausdrückliche Stellungnahme dazu findet sich in seinen Werken

1 Vgl. Hier. Vir. ill. 80 (pp. 43-44 Bernoulli); Damas. Epist. ad Hier. Hier.
Epist. 35, 2; Rufin. Comm. in metra Terent. (Grammatici Latini VI 564, 7 Keil).
S. M. Schanz-C. Hosius-G. Krüger, Geschichte der römischen Literatur III3
(München 1922), 425-427.
2 Hör. Epist. II 3, 333-34. — Lact. Inst. I n, 36: Multa in hunc modum poetae

transferimt, non ut in deos mentiantur, quos colunt, sed ut figuris versicoloribus venustatem

ac leporem carminibus suis addant. Qui autem non intellegunt quomodo aut quare quidque

figuretur, poetas velut mendaces et sacrilegos insecuntur\ I 15, 13; V 5, 1-3.
3 J. Pepin, Mythe et allegorie, 443 (439).



222 PIETER G. VAN DER NAT

nicht. Doch vielleicht lassen sich einer Partie aus dem sechsten
Buch der Divinae Institutiones Hinweise entnehmen.

Im 20. Kapitel beginnt Laktanz mit einer Kampagne gegen
zügellose Genusssucht. Er wendet sich zuerst gegen visuelle
Genüsse, was ihm selbstverständlich zu einer ausführlichen
Bekämpfung der spectacula Anlass gibt h Im folgenden Kapitel
wird die aurium voluptas behandelt. Auditive Genüsse, die ex
vocum et cantuum suavitate eingesogen werden, sind nicht auf das

Theater beschränkt: auch zu Hause kann man sie sich munden
lassen. Dabei geht nach der Meinung von Laktanz, der
offensichtlich weniger in musikalischer als in literarischer Hinsicht
sensibel war, nicht von der Musik und den Melodien der Lieder
die grösste Gefahr aus, da sich diese nicht aufzeichnen lassen;
carmen autem compositum et oratio cum suavitate decurrens capit
mentes et quo voluerit inpellit (VI 21,4). So geschieht es, fährt er
fort, dass, wenn gebildete Leute (homines litterati) sich dem
Dienst an Gott zuwenden und sie den elementaren Unterricht
von einem unerfahrenen Lehrer erhalten, ihr Glaube zu
wünschen übriglässt. Denn an anmutige, ausgefeilte Reden und
Gedichte gewöhnt, verachten sie die schlichte und alltägliche
Sprache der göttlichen Schriften als etwas Vulgäres. Sie haben
nämlich nur nach dem Verlangen, was den Sinnen schmeichelt;
sie lassen sich durch alles überzeugen, was betörend ist und
Genuss verschafft und so tief in die Seele eindringt. Hiermit
ist Laktanz wieder bei dem Thema angelangt, das ihn stets aufs

neue beschäftigt: die Tatsache, dass Sprache und Stil der Bibel
der Wirkung von Gottes Wort im Wege stehen. Er sucht hier
das Problem auf dieselbe Weise zu lösen wie sonst: Gott, der
den Geist, die Stimme und die Zunge geschaffen hat, kann sich

ganz gewiss in wohlgesetzter Rede äussern, doch in seiner

1 Vgl. besonders VI 20, 27: In scaents qitoque nescio an stt corruptela vitiosior. Nam
et comicae fabulae de stupris virginum loquiintur aut amoribus meretricum, et quo magis
sunt eloquentes qui flagitia illa finxerunt, eo magis sententiarum elegantia persuadent et

facilius inhaerent audientium memoriae versus numerosi et ornati. Die bezieht sich schon
auf auditive Genüsse; in VI 21, 2 wird dann auch darauf zurückverwiesen.



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 223

providentiellen Weisheit hat er gewollt, dass sein Wort frei
sei von falschem Putz (fucus), damit, was er zu allen gesagt hat,
auch von allen verstanden werde. Wer nach der Wahrheit
strebt, der weise somit die schädlichen Genüsse von sich, die die
Seele verderben wie raffinierte Speisen den Körper: praeferantur
vera falsis, aeterna brevibus, utilia iucmdis. Nichts sei angenehm
zu sehen, als was rechtschaffen und fromm ist; nichts sei lieblich
zu hören, als was die Seele nährt und den Menschen besser

macht; vor allem das Ohr, das Sinneswerkzeug, das wir erhalten
haben, um Gottes Lehre in uns aufzunehmen, darf nicht durch
Verkehrtheiten verdorben werden (VI 21, 6-8).

Für den Zauber, der von Liedern und Gedichten ausgeht,
folgert Laktanz aus alledem: itaque si voluptas est audire cantus

et carmina, dei laudes canere et audire iucundum sit. Dies ist der wahre
Genuss, der Begleiter und Bundesgenosse der Tugend, der

Genuss, der nicht flüchtig und von kurzer Dauer ist, sondern
anhaltend und ununterbrochen. Wer diese Grenzen überschreitet
und den Genuss nur um seiner selbst willen sucht, der arbeitet
auf seinen Tod hin; denn wie das ewige Leben auf der Tugend,
so beruht der Tod auf dem Genuss (VI 21, 9-11).

Der ganze Gedankengang erinnert an die bereits zitierte
Äusserung über Verse und Gesänge in Tertulüans Abhandlung
gegen die voluptates spectaculonim h Doch der Unterschied tritt
deutlich hervor. Tertullian hält die biblischen Psalmen und
Cantica für ausreichend; die Schlichtheit der Heiligen Schrift
ist für ihn ein fragloser Wert, und die schöne literarische Form
gilt ihm lediglich als betrügerische Künstelei — und was die

voluptas betrifft: kurz zuvor hat er erklärt, dass der höchste
Genuss in dessen Verachtung besteht2. Laktanz entschuldigt
den simplex communisque sermo der Heiligen Schrift: Gott hätte
anders gekonnt, aber er wollte nicht; ein carmen compositum und
eine oratio cum suavitate decurrens sind für ihn nicht nur eine reale

1 Vgl. supra p. 214 und Anm. 1.
2 Tert. Spect. 29, 2.



224 PIETER G. VAN DER NAT

Macht (das sind sie für Tertullian auch — daher seine heftige
Polemik), sondern sie sind auch etwas Wertvolles. Und er
treibt zwar dazu an, man solle die noxiae voluptates von sich
weisen und utilia über iucmda stellen, aber es gibt eine vera

voluptas, nämlich dei laudes canere et audire — verderblich ist nur
das Streben nach Genuss um des Genusses selbst willen. Der
gepanzerten Abwehr Tertulüans steht bei Laktanz Unsicherheit
gegenüber, oder richtiger: ein Ringen, die Schönheit der

Dichtung annehmbar zu machen.
Dies alles kann uns helfen zu verstehen, was Laktanz mit

seiner Empfehlung gemeint hat, man solle sich Vergnügen
verschaffen durch dei laudes canere et audire. Es handelt sich zweifellos

um eine Anspielung auf Psalm 49, 14: immola deo sacrificium
laudis; doch wie er diese Worte auffasste, hat er nirgends
verdeutlicht. Zwar sagt er Inst. VI 25, 7, an der einzigen vergleichbaren

Stelle: donum [an Gott] est integritas animi, sacrificium laus

et hymnus, doch damit kommen wir nicht weiter. Paus et hymnus

müssen nicht unbedingt zwei verschiedene Dinge bezeichnen;
sie können ein Hendiadyoin bilden, wobei noch zweifelhaft
bleibt, was hymnus bedeutet h

An sich kann der Ausdruck dei laudes sehr wohl allein die
biblischen Cantica und die Psalmen Davids, des divinorum

scriptor hymnorum, bezeichnen. Dass Laktanz nur an diese gedacht
hat, ist sogar das Wahrscheinlichste; denn im Kontext deutet
nichts darauf hin, dass er etwas Neues hat propagieren wollen.
Doch die Einstellung, die er der Literatur — sowohl der

profanen als auch der christlichen — gegenüber zeigt, lässt es

meiner Meinung nach nicht als gezwungen erscheinen
anzunehmen, dass er ein Werk wie die Evangelia des Iuvencus in
vollem Masse als dei laudes angesehen hat oder, falls er dasselbe

—• wie wahrscheinlich — nicht mehr kennen lernen konnte,
angesehen haben würde. Und jedenfalls konnten die Betrach-

1 Vgl. Inst. IV 8, 14: Huius [jv. von Salomon] pater divinorum scriptor hymnorum

in psalmo XXXII sic ail..,; IV 12, 3: Solomon in ode tmdevicesima ita dicit....



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 225

tungen des Laktanz zur Rechtfertigung eines solchen Werkes
dienen. Iuvencus will ja Christi vitalia gesta besingen, und er
hebt sein Werk von der profanen Epik ab, die Menschen
besingt, adcumulant quorum famam laudesque poetae 4; es ist seine

Absicht, der divinae gloria legis den irdischen Schmuck einer
schönen literarischen Form, ornamenta terrestria linguae, zu
verleihen 2. Und den Gedanken, dass christliche Dichtung ein
Lobopfer an Gott sei — einen Gedanken, den später vor allem
Paulinus von Nola und Prudenz herausgearbeitet haben — hat
Iuvencus wenn auch noch nicht ausdrücklich ausgesprochen,
so doch immerhin angedeutet3.

Wie dem auch sei, aus den Betrachtungen des Laktanz geht
jedenfalls hervor, dass die christlichen Dichtwerke der
konstantinischen Zeit keineswegs aus der Luft gefallen sind, dass

Laktanz erheblich dazu beigetragen hat, die Voraussetzungen
hierfür zu schaffen, und dass er somit ein wichtiger
Wegbereiter für die christliche lateinische Dichtung gewesen ist,
für eine Dichtung —• wie sich Paulinus von Nola später
ausdrücken sollte — non solisplacitura auribus, sed et mentibus hominum

profutura 4.

1 Iuvenc. praef. 6-8: Sed tarnen innumeros homines sublimia facta / et virtutis bonos in
tempora longa frequentant, / adcumulant quorum famam laitdesque poetae', 19: Nam mihi
carmen erit Christi vitalia gesta.
2 Iuvenc. IV 802-805: Has mea mens fidei vires sanctique timoris / cepit et in tantum
lucet mihi gratia Christi, / versibtts ut nostris divinae gloria legis / ornamenta likens caperet
terrestria linguae.
3 S. P. G. van der Nat, « Die Praefatio der Evangelienparaphrase des Iuvencus »,
in Romanitas et Christianitas. Studia 1. H. Wasvfnk... oblata (Amsterdam/London
1973), 249-257, bes. 254 und Anm. 18; R. Herzog, Die Bibelepik... 172-173.
4 Paul. Nol. Epist. 16, 11.



22Ö DISCUSSION

DISCUSSION

M. Fontaine: Je croyais encore en 1966 que le debut de 1'Ad
Donatum etait le plus ancien texte latin dans lequel un chretien s'etait

explicitement preoccupe de problemes d'esthetique litteraire chre-

tienne, dans le sens d'un examen de conscience esthetique sur les

exigences formelles de la foi d'un auteur. Depuis, un enseignement

approfondi sur Minucius Felix m'a revele, il y a deux ans, la priorite
de ce chapitre 14 de YOctavius. J'ai done beaucoup apprecie l'etude

que M. van der Nat nous a donnee de cette page, et je voudrais
seulement lui soumettre quelques observations complementaires.

La hierarchie que l'auteur etablit entre les exigences d'un beau

style et Celles de la verite (qui doivent passer avant tout) me frappe

par son analogie avec les preceptes esthetiques de Seneque, formules

en certaines de ses lettres (cf. nos Aspects et problemes, cites infra

p. 427, n. 2, ä la p. 161). II y a done continuite entre les conceptions
stolciennes romaines et les idees de Minucius. C'est pourquoi, aussi,

ce que M. van der Nat appelle une « digression » philosophique, au

centre de la page (reference ä la pucjoXoyia et ä la ptcravD-pcoTCLa,

d'apres Platon) ne m'en semble pas une. N'est-elle pas plutot destinee

ä faire allusion au fait que la primaute de la recherche de la verite,

par rapport au charme de la presentation, est referee ä Yauctoritas

du prince des philosophes grecs On est ainsi devant une
conciliation entre Isocrate et Platon, avec une preference donnee au point
de vue de la philosophic sur la rhetorique, sous l'egide d'une reflexion
chretienne sur la preeminence de la Verite.

M. Duval: Cette dualite me semble clairement rappelee ä la fin
du dialogue: le chapitre 39 reprend la these du chapitre 14 et permet
d'en confirmer l'interpretation.

M. Fontaine: II n'en reste pas moins que le debut de YAd
Donatum pourrait apparaitre comme une retractatio tres breve



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 227

de themes majeurs d'Octavius 14, dans le sens d'une reaction

esthetique, plus rigoureuse envers la rhetorique que les theses

« liberales » de Minucius. Mais n'observe-t-on pas, dans le texte
de Cyprien, certains echos du vocabulaire esthetique ciceronien

qui invitent ä nuancer l'apparence de refus, sans compromis, de

toute rhetorique?

M. van der Nat: II est vrai qu'il y a une certaine analogie entre

l'expose de Minucius Felix et les preceptes de Seneque, notamment
ceux qu'on trouve dans ses Lettres 40, 75 et 100, mais dans la mesure
seulement oü ils sont tous deux preoccupes par le probleme de la

relation entre les mots et les choses, entre la forme et le contenu.

L'analogie ne va pas au delä.

Pour Seneque, il s'agit du style philosophique. II attire l'attention
sur l'etroite union entre la doctrine et l'expression. II se propose
d'expliquer quel usage le philosophe doit faire de l'eloquence; ce

qu'il recuse, c'est 1 'oratio sollicita, en d'autres termes l'anxiete du

style, la recherche obstinee de la perfection litteraire. Dans tous ses

developpements, il est sous-entendu que ceux auxquels il s'adresse

s'interessent, comme lui-meme, ä la beaute de la forme litteraire.

Minucius, lui, ne parle pas de l'usage qu'il faut faire de l'eloquence,
mais des dangers que represente sa force seductrice. Et le probleme
dont il est preoccupe, et qui l'embarrasse, c'est que les chretiens

renoncent par principe ä toute recherche d'un style litteraire et

qu'ils portent meme un jugement hostile ä l'eloquence — hostilite

que lui-meme ne peut partager.
Seneque donne done des preceptes sur un style digne d'un

stoicien et propre ä un enseignement philosophique efficace. Minucius

ne parle ni du style ni de la forme; il admet que les argutiae comme
telles peuvent etre louees; il se fixe, pour lui-meme seulement, une

regle de conduite: eviter d'etre dupe de la seduction des mots et de

l'ingeniosite de l'argumentation.
Je ne pense done pas qu'on puisse etablir une continuite entre

les conceptions de Seneque (ou les conceptions stolciennes romaines,

comme a dit M. Fontaine) et les idees de Minucius Felix.



228 DISCUSSION

Je suis en revanche d'accord avec M. Fontaine que l'imitation
du Phedon dans les paragraphes 4-6 du chapitre 14 de 1'Octavius est

un recours a l'autorite de Platon, encore que Platon oppose des

raisonnements vrais ä des raisonnements faux, tandis que pour
Minucius, il s'agit du contraste entre la forme persuasive et le

contenu faux. D'autre part, je crois qu'il est permis (comme j'ai
essaye de le demontrer dans mon analyse) d'appeler ce developpement
une digression, parce qu'il se detache nettement du debut et de la

fin du chapitre 14.

La regle de conduite (terme que je prefere ä celui de « these »)

formulee dans le chapitre 14 est-elle reprise dans le chapitre 39?

Je n'en suis pas certain. Ici Minucius exprime son admiration pour
Octavius qui a « eclaire des idees plus faciles ä sentir qu'a formuler

par des preuves, des exemples et l'autorite des textes » (et argimentis
et exemplis et lectionum auctoritatibus adornasset), qui a « repousse les

ennemis avec les memes armes que les leurs, Celles de la philosophie »,

et qui a « montre la verite comme une chose accessible et meme

attrayante» (ostendisset etiam veritatem non tantummodo facilem sed et

favorabilem).

Le chapitre 39 pourrait en revanche donner une indication sur
la maniere dont Minucius a su concilier son attitude positive a

l'egard de l'eloquence avec sa foi. II ne s'est exprime nulle part
explicitement ä ce sujet. Mais le choix du terme adornare et de l'expres-
sion facilis et favorabilis (expression frequente chez Quintilien dans

des contextes oratoires: cf. TLL VI 1, 387) tend ä montrer que

pour Minucius, comme plus tard pour Lactance, l'eloquence etait

legitimee par le fait qu'elle rend la verite chretienne plus facilement

accessible, plus agreable ä recevoir.

Je pense aussi que dans le chapitre 2 de l'Ad Donatum, Cyprien
reagit contre les idees exprimees par Minucius Felix. Bien entendu,

on ne peut pas prouver qu'il attaque Minucius personnellement;
mais qu'il condamne ici une attitude comme celle de Minucius,
cela me parait evident.

Quant ä l'expression rudi veritate simplicia, je voudrais faire

remarquer que Veritas ne peut signifier ici que la verite pour autant



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 229

qu'elle est formulee; car il est inconcevable que Cyprien ait qualifie
de rudis le mot Veritas dans le sens de contenu du message chretien.
Les mots rudi veritate renforcent done le concept de la simplicite
de la forme, exprime par simplkia, et l'expression entiere rudi veritate

simplicia indique le refus absolu de l'eloquence.

M. Schmidt: Könnte man den Widerspruch, den Sie zwischen

Kap. 14 und 16, 6 konstatieren, nicht so entschärfen, dass man in
Betracht zieht, dass in Kap. 14 der Verfasser und in 16, 6 eine seiner

Personen, der Christ Octavius spricht, der insofern traditioneller
bleibt? Eine ähnliche Stellungnahme zum legitimen Stil christlicher
oratio findet sich ja auch in der Prosopopoie des Gallus bei Sulpicius
Severus, Dial. I 27, wo indes der Verfasser in der Gestalt des

Postumianus den Bescheidenheitstopos ironisiert und damit den

Anspruch ästhetischer Askese implizit relativiert (5: ceterum cum sis

scholasticus, hoc ipsum quasi scholasticus artificiose facis, ut excuses impe-

ritiam, quia exuberas eloquentia), während Minucius die Spannung
offen hält.

M. van der Nat: Selbstverständlich darf man einen Autor nicht
ohne weiteres mit seinen Personen identifizieren. Wenn man aber

beobachtet, dass Minucius die Gefahr der eloquentia wiederholt
betont und mit einer lobenden Äusserung über die Beredsamkeit

jedesmal eine Einschränkung verbindet, wenn man vor allem in
Betracht zieht, dass er eine der gegebenen Situation unangemessene

Abschweifung einfügt um die Schuld an der verführerischen Wirkung
der eloquentia den leichtgläubigen Zuhörern zuzuschreiben und sich

selbst und andere gebildete Christen nachdrücklich mit diesen

simpliciores zu kontrastieren, dann scheint mir die Folgerung berechtigt,

dass für ihn die eloquentia keineswegs etwas Indifferentes und die

Frage ihrer Anerkennung gefühlsmässig bedingt war, d.h. dass er

von der traditionellen ablehnenden Einstellung innerlich noch nicht
frei geworden war. In diesem Licht muss man m.E. die Worte, die

er Octavius — ohne jede Ironie oder Relativierung — in den Mund

legt, beurteilen: die Spannung zwischen Kapitel 14 und 16, 6 ist
eine Spannung, die Minucius in sich selbst erfuhr.



230 DISCUSSION

M. Fuhrmann: Herr van der Nat hat darauf hingewiesen, dass

Minucius Felix, Tertullian usw. nicht anders schreiben konnten,
als sie schrieben, und dass sich so die Diskrepanz zwischen (jeglichen
« Schmuck» ablehnender) Theorie und (diesen « Schmuck»
verwendender) Praxis erklärt. Nun scheint mir mit diesen beiden

Autoren doch so etwas wie eine Relativierung des Stilistischen

einzusetzen, welche für die ganze Spätantike massgeblich blieb: der

Stil wurde nicht mehr als eine sonderlich verbindliche Konvention
erachtet, es gab keine Stilepochen und Stildiskussionen — nach Art
des Streites zwischen Attizisten und Asianern in ciceronischer

Zeit — mehr, und jeder konnte seinen persönlichen Neigungen
nachgehen. So heben sich von dem Goldgrund eines sich stets

gleichbleibenden, einer Entwicklung nicht mehr fähigen SchuktAs

gerade die überragenden Autoren als je eigenwillige Gestalten ab:

man Hess — wie Tertullian — seiner Individualität recht ungehemmt
freien Lauf oder befleissigte sich einer eklektizistischen Haltung,
indem man sich Cicero, Sallust usw. zum Vorbild nahm.

M. Schmidt: Meinen Sie, dass Laktanz' Poetologie die Möglichkeit

einer christlichen Dichtung anvisiert oder nur nicht ausschliesst,
sie intendiert oder allenfalls akzeptiert? Die zweite Frage würde
ich bejahen, die erste verneinen. Laktanz will doch in erster Linie
seine eigene exegetische Verwendung der klassischen Dichtung
rechtfertigen. Angesichts des Fehlens ernstzunehmender säkular-

paganer Dichtung bestand für ihn kaum ein Anlass, die Möglichkeit
einer christlichen Dichtung überhaupt ins Auge zu fassen. Mit dem

Ende des 4. Jh. hatte sich diese Situation insofern geändert, als die

mit der renovatio studiorum neu erblühte klassizistische Dichtung einmal

der (christlichen) Philosophie Konkurrenz machte — Licentius
in Augustins Frühdialogen bietet sich als symptomatisches Beispiel
an —, zum anderen die Reflexion über die ästhetisch legitime
Möglichkeit einer mindestens im Inhalt christlichen Dichtung
stimulierte (Hieronymus — Paulin — Augustin).

M. van der Nat: Zwar halte ich es für wahrscheinlich, dass

Laktanz eine Poesie wie die von Iuvencus begrüsst haben würde,



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ 23I

aber — darin stimme ich Herrn Schmidt zu — man kann seinen

Betrachtungen nur entnehmen, dass er die Möglichkeit einer christlichen

Dichtung nicht ausgeschlossen hat. Dies ist meiner Meinung
nach nicht daraus zu erklaren, dass Laktanz nur oder in erster Linie
seine apologetische, exegetische oder sonstige Verwendung der
klassischen Dichtung rechtfertigen will. Seine Bewunderung fur die

Schönheit der Dichtung und sein Verständnis fur das officium poetae
und die poetica licentia hat er ja öfters explizit ausgesprochen.
Ebensowenig lasst sich die Zurückhaltung des Laktanz aus der Inferiorität
der sakular-paganen Dichtung der Zeit erklaren, denn die Klassiker
hatten ihre beherrschende Stellung in der Bildung behalten — und
wie wichtig gerade die Klassikerimitation fur die sich entwicklende
christliche Dichtung ist, braucht nicht weiter erörtert zu werden.
Man muss vielmehr berücksichtigen, dass Laktanz an der Schwelle

einer neuen Periode steht: Er hat die traditionelle christliche
Ablehnung uberwunden und nimmt zu der Poesie eine nuancierte

Stellung ein; er versucht die profane Dichtung zu neutralisieren
und die Schönheit der Dichtung fur die Glaubigen annehmbar zu
machen. Aber er ist noch nicht so weit, dass er sich offen fur eine

christliche Dichtung aussprechen kann — wie er auch seine Anerkennung

der eloquentia nur apologetisch-pragmatisch mit seinem Glauben
vereinbaren kann.

M. Herzog: Geht man mit P. G. van der Nat, wie auch ich es

versucht habe, dem Problem von Verbindungslinien zwischen

Lactantius und der entstehenden lateinischen Buchdichtung nach, so

stellt sich die Frage einmal nach einem Einfluss, was die Poetologie,
zum anderen, was die poetische Praxis betrifft. In beiden Punkten
unterscheide ich mich von Herrn van der Nat — allerdings kann
sich dieser Unterschied u.U. als unterschiedlich gewählte Perspektive
erweisen.

Die Praxis der lateinischen Poesie des 4. Jh. hat zweifellos an
die Einformung von Bibeltexten in Klassikerzitate in der Prosa bis

Lactantius angeknüpft; es gibt textuelle Abhängigkeiten des Iuvencus

von Lactantius; und Herr van der Nat scheint mir die Kontinuität



232 DISCUSSION

in der poetischen Praxis des 4. Jh. zu gering einzuschätzen. Bis zu
Paulinus kennt jeder dieser Poeten den anderen, setzt sich mit ihm
an programmatischer Stelle auseinander, und es liegt eine (übrigens
bis zu Hosidius Geta und Serenus zurückreichende) Formkontinuität

vor, welche den Neuansatz bei Paulinus (Carrn. 6: Ablösung von
der Paraphrase durch Kontrastexperimente mit einer antiken
Gattung) so bemerkbar macht.

Anders in der poetologischen Kontinuität. Hier scheinen mir
im Unterschied zu Herrn van der Nat die Liberalität des Lactantius

gegenüber der mythologischen Poesie, die poetische Möglichkeit,
die er mit den dei laudes vielleicht andeutet, erst um fünfzig Jahre

später, beim jungen Augustin (De ordine) und in der Poetologie des

sacrificium laudis (seit Paulinus, Augustinus, Licentius) aufgenommen
zu werden. Die Poetologie des Iuvencus hingegen ist in engem
Zusammenhang mit der Stiltheorie der (politischen und
theologischen) gratia zu sehen, wie sie Konstantin (Brief seiner Kanzlei
an Porfyrius), Iuvencus und Hilarius eigen ist und bei den ersten
beiden in überraschend enger Verwandtschaft vorliegt. Inhaltlich-
poetologische Beziehungen zwischen Lactantius und Proömium sowie

Epilog des Iuvencus halten einer Prüfung nicht stand.

M. van der Nat: In Bezug auf Ihren ersten Punkt möchte ich ein

Missverständnis aus dem Wege räumen. Als ich sagte, dass die erste

christliche Buchdichtung noch nicht zu einer kontinuierliche
Produktion geführt hat, meinte ich nur, dass bis spät im 4. Jh. nur sehr

wenige Werke entstanden sind. Hinsichtlich der Formkontinuität
bin ich durchaus mit Ihnen einverstanden.

Dagegen kann ich was das Problem der poetologischen
Kontinuität betrifft nicht mit Ihnen übereinstimmen. Wie mir scheint,

gibt es auch in dieser Hinsicht enge Beziehungen zwischen Iuvencus
und Laktanz. Ich möchte auf Folgendes hinweisen:

1) Bei Iuvencus, der im Proömium sein Werk ausdrücklich als

Epos bezeichnet (V. 19), finden wir dieselbe panegyrische Auffassung
der Epik wie bei Laktanz: « zahlreiche Menschen », sagt er, « leben

fort durch ihre erhabenen Taten, dank dem Lobe der Dichter»



MINUCIUS FELIX UND LAKTANZ

(V. 6-8; vgl. oben S. 225 Anm. 1); die Verse 9-10 zeigen, dass er
dabei die Epik, repräsentiert von Homer und Vergil, im Auge hat

{Hos celsi cantus Smyrnae de fönte fluentes, j illos Minciadae celebrat dulcedo

Maronis). — Ebenso handeln nach Laktanz die Dichter von Menschen,
deren Andenken sie durch Lobeserhebungen feiern wollen (vgl.
oben S. 219 und Anm. 1).

2) Iuvencus kontrastiert sein Werk scharf mit der profanen Epik:
die heidnischen Dichter erzählen die oft nur erlogenen Taten von
Menschen; er dagegen besingt die Leben schenkenden Werke
Christi, ein Geschenk Gottes an die Menschen und deswegen frei
von jeglichem Makel des Falschen (V. 15-20: Ouod si tarn longam

meruerunt carmina famam, j quae veterum gestis hominum mendacia

nectunt, f nobis certa fides aeternae in saecula laudis j inmortale decus tribuet

meritumque rependet. f Nam mihi carmen erit Christi vitalia gesta, j
divinum populis falsi sine crimine donum ; ich möchte in diesem

Zusammenhang darauf hinweisen, dass m.E. certa fides (17) ambivalent
ist und sich sowohl auf die Sicherheit des Glaubens wie auf die

völlige Wahrhaftigkeit des Iuvencus bezieht). Dennoch sagt Iuvencus

nicht, dass die heidnischen Dichter lauter Lügen erzählen, nur dass

sie Lügen in die Taten der Menschen der Vorzeit einflechten

(V. 16). — In gleicher Weise erklärt Laktanz, dass die Dichter zwar
die Wahrheit mit Lügen aufputzen, aber nicht alles erfinden, denn

« alles zu erfinden ist Sache eines Narren und eines Lügners, nicht
eines Dichters» {Inst. I 11, 25; vgl. oben S. 219 und Anm. 2).

3) Laktanz empfiehlt Gottes Lob zu singen {dei laudes canere) als

ein sacrificium dei (vgl. oben S. 224). — Iuvencus hofft, dass sein

Verdienst belohnt werden wird (V. 18). Das bezieht sich zwar
zunächst auf seinen Nachruhm bei den Menschen (V. 17-18), aber

aus der im Anschluss hieran durchgeführte Christianisierung des

Verewigungsmotivs ergibt sich, dass er vor allem gedacht hat an
die Belohnung beim Endgericht (V. 21-24: Nec metus, ut mundi

rapiant incendia secum j hoc opus; hoc etenim forsan me subtrahet igni j
tunc, cum flammivoma discendet nube coruscans j iudex, altithroni genitoris

gloria, Christus). Der Gedanke nun, dass sein Werk ihm beim End-



234 DISCUSSION

gericht zum Verdienst angerechnet werden konnte, setzt voraus,
dass er sein Dichten als ein Dienst Gottes sah. Er hat also nicht
ausdrücklich gesagt, dass christliche Dichtung ein sacrificium dei ist,
aber jedenfalls diese Auffassung angedeutet.

4) Iuvencus schliesst das Proömium ab mit einer christianisierten

epischen invocatio: der Heilige Geist möge ihm beistehen und seinen

Geist mit dem reinen Wasser des Jordan laben, damit das, was er

sagen wird, Christi würdig sei (V. 25-27: Ergo age! sanctificus adsit

mihi carminis auctor j Spiritus, et puro mentem riget amne canentis j dulcis

Iordanis, ut Christo digna loquamur). Da der Dichter bereits gesagt
hat, dass Christi vitalia gesta Gegenstand seines Werkes sind, liegt
es nahe zu vermuten, dass die Worte ut Christo digna loquamur sich

auch, oder sogar in erster Linie, auf die sprachliche Form beziehen.

Und diese Vermutung wird bestätigt durch den Epilog, wo Iuvencus

sagt, dass «die Herrlichkeit des göttlichen Gesetzes» dank der

Gnade Christi durch sein Gedicht « die irdische Zier der Rede»

angenommen hat (IV 803-805: in tantum lucet mihi gratia Christi, J

versibus ut nostris divinae gloria legis j ornamenta libens caperet terrestria

linguae). Diese Worte des Epilogs bezeugen die Erfüllung der Bitte
um Beistand des Proömiums. Offenbar ist der zugrunde liegende
Gedanke, dass die lex divina, das Evangelium, des schönen Gewandes

der ornamenta terrestria linguae bedürftig ist, weil die Sprache der

Heiligen Schrift selbst schlicht und ungeschliffen ist. Iuvencus

legitimiert hier somit seine Dichtung mit der schönen sprachlichen
Form. Das ist nun aber auch das Argument, mit dem Laktanz
seine Anerkennung der eloquentia begründet. Andererseits ist diese

Legitimation deutlich verschieden von der Stiltheologie des Hilarius,
nach dem der Verkündiger Gottes Wortes quoddam sancti Spiritus

Organum und Gott selbst der Quellgrund des honor dictorum ist.


	Zu den Voraussetzungen der christlichen lateinischen Literatur : die Zeugnisse von Minucius Felix und Laktanz

