
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Zur Typologie und Literarisierung des frühchristlichen lateinischen
Dialogs

Autor: Schmidt, Peter L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
Peter L. Schmidt

ZUR TYPOLOGIE UND LITERARISIERUNG
DES FRÜHCHRISTLICHEN
LATEINISCHEN DIALOGS

Die Zeiten dürften vorbei sein, in denen sich die Spannung
zwischen der wissenschaftlichen Verpflichtung zu positivistischer

Vollständigkeit und der Neigung zu paganem, mindestens
antiklerikal getöntem Ressentiment gegenüber der christlichen
Literatur in dem ingrimmigen Apergu entladen konnte, Metho-
dios habe in seinem Symposion das Meisterwerk Piatons ins
Christliche übertragen und entweiht — so R. Hirzel in seiner
klassischen Darstellung des antiken Dialogs h Ebenfalls dürften,
so ist zu hoffen, die Zeiten vorüber sein, in denen Hirzeis wenn
auch knappe Charakterisierung des christlichen Dialogs auf den

lapidaren Satz schrumpfen konnte, dass dieser im lateinischen
Bereich literarischen Rang mit dem Octavius des Minucius Felix
erreicht habe und in den Cassiciacum-Dialogen Augustins gipfele
— so F. Wehrli, im Lexikon der A.lten Welt (Zürich/Stuttgart
1965), 725, und danach E. G. Schmidt, im Kleinen Pauly II (Stuttgart

1967), 1576. Mit Minucius und Augustin sind denn auch
die Namen bezeichnet, die die philologische Allgemeinbildung
zum lateinischen Dialog der Spätantike umgreifen ; nur die

Datierung des Octavius und die Historizität der augustinischen

1 R. Hirzel, Der Dialog II (Leipzig 1895), 366 ff.



IOZ PETER L. SCHMIDT

Frühdialoge haben es zu einer eigenen Forschungsgeschichte
gebracht.

Nun liegen mittlerweile zwei umfängliche Monographien zu
unserem Thema vor 1, so dass — insbesondere nach den
eingehenden und auf den ersten Blick erschöpfenden Darlegungen
von Voss — wenig mehr zu sagen zu sein scheint. Ich habe vor
einigen Jahren in einer Rezension 2 manche grundsätzliche
Bedenken zu Voss angemeldet und werde auch im Folgenden
bisweilen in Distanz zu ihm argumentieren müssen; eben deshalb
möchte ich vorab nachdrücklich unterstreichen, dass er nicht
nur in Einzelinterpretationen erheblich über Hoffmann hinaus

gekommen ist, sondern dass seine umfassende Detailkompetenz
sich in einer Reihe von Streiflichtern, Anmerkungen und
Exkursen niedergeschlagen hat, denen ich weiterführende
Anregungen verdanke.

Eine Selbstbeschränkung beider Bücher rechtfertigt unser
Unternehmen in jedem Fall, die Eingrenzung auf das

Textmaterial bis zum Jahre 400 n. Chr. ; beide behandeln zudem

griechische wie lateinische Dialoge ungeschieden 3. Eine
Aufgabe musste also darin bestehen, ein innerhalb eines durch

1 M. Horr.MANN, Der Dialog bet den christlichen Schriftstellern der ersten vier Jahrhunderte

(Berlin 1966); vgl. die Besprechungen von H. Berthold, in DLZ 89 (1968),
493-497, und B. R. Voss, in Gnomon 40 (1968), 271-276 (weniger substantiell).
B. R. Voss, Der Dialog in der frühchristlichen Literatur (München 1970). Ältere
Zusammenfassungen des Materials etwa bei O. Bardenhewer, Geschichte der

altkirchlichen Literatur I (Freiburg 21913), 180 ff.; II (2i9i4), 20 f.; III (2i923), 28 ff.;
IV (2I924), 7; 12 f.; 426 f.; 429 f.; O. Zöckler, Der Dialog im Dienste der Apologetik

(Gütersloh 1894) (aus: Beweis des Glaubens 29 (1893); Ergänzungen ibid.,
30 (1894), 359-362 ; 437-439); jüngere bei G. Bardy, Dialog (christlich), in RAG
3 (1957), 945-955, und E. Bertaud, Dialogues spirituels, in Dictionnaire de Spiri-
tualite 3 (1957), 834-850.
2 In Poetica 5 (1972), 121-126 ; vgl. ausserdem J. Fontaine, in Latomus 31 (1972),
55 3-5 56 1 H. Reynen, in Gymnasium 79 (1972), 121-124 (kritischer) ; W. Speyer,
in JbAC 15 (1972), 201-206 (materialreiche Ergänzung); G.-M. de Durand,
in RSPh 57 (1973), 461-465.
3 Wie auch alle anderen mit Ausnahme von H. Jordan, Geschichte der altchristlichen

Literatur (Leipzig 1911), 254-262.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG IO3

bestimmte Definitionskriterien abgesteckten Bereiches nach

Möglichkeit vollständiges Repertorium der lateinischen Texte
zusammenzustellen, um zunächst einmal die Quantität der
betreffenden Textproduktion zu dokumentieren; von den
resultierenden 43 Nummern 1 kommen bei Hoffmann nur 6 und
bei Voss 16 eigens zur Sprache.

Ein weiterer Grund, unser Thema erneut anzugehen,
berührt methodische Fragen, wie sie sich bei gattungstheoretischen

bzw. gattungsgeschichtlichen Untersuchungen immer
wieder stellen : Der evangelische Theologe Hoffmann hat in
der Tradition der formgeschichtlichen — die bei Voss {Der
Dialog..., 17) phänomenologisch heisst — Analyse einer Präsentation

des Materials nach Dialogtypen den Vorzug gegeben 2

und dabei in Kauf genommen, dass die Dialoge — etwa des

Methodios — zwei verschiedenen Typen zuzuordnen waren.
Der Philologe Voss wendet, wie nur zu erwarten, gegen diesen

typologischen Ansatz ein, dass eine solche Gliederung des

Stoffes nach inhaltlich-formalen Kriterien eine scheinbare

Systematik vortäusche und Zusammengehöriges auseinander-

reisse, stellt sich aber nicht der Frage, ob eine chronologische
Anordnung, die griechische wie lateinische Dialoge «in der

angenommenen Reihenfolge ihrer Entstehung» (S. 18)
traktiert, wirklich einen Gewinn für die Transparenz der
Gattungskontinuität abwirft, wenn gegen Ende konstatiert werden muss,
dass «von Kontinuität... streng genommen nicht zu sprechen

(ist), jedenfalls nicht im Hinblick auf den literarischen Bereich »

(S. 353). Zudem mutet bei einer solchen mindestens dem An-

1 Vgl. ausserdem infra S. 115 Anm. 1 (Iulianus Pomerius), S. 144 und 166 (Ps.-

Minucius), S. 142 Anm. 2 (Eugenius) und S. 142 Anm. 2 (Maximin und Palladius).
2 Vgl. Der Dialog..., 1 ; ahnlich wie Bardy differenziert er nach apologetischen,
dogmatisch-polemischen (Bardy : theologischen) und philosophischen Dialogen.
Bardys vierter Typ, der biographische hagiographische) Dialog, fallt nach
Hoffmanns Zeitgrenze (vgl. op. cit., 7) ; ein fünfter, die Dialogisierung biblischer
Stoffe (G. Bardy, in RAC 3, 954; B. R. Voss, Der Dialog..., 174; 338 f.),
scheint in der lateinischen Spatantike nicht vertreten zu sein.



io4 PETER L. SCHMIDT

Spruch nach gattungsgeschichtlichen Orientierung merkwürdig
an, wenn Voss Hoffmanns — nur typologisch legitime —
Zeitgrenze von 400 akzeptiert, weil sich bis dahin die Haupttypen
ausgebildet hätten, sie aber andererseits zugunsten der Martins-
Dialoge des Sulpicius Severus (Nr. 39) durchbricht, weil sie als

eigentümliche Ausprägung der Dialogform anzusprechen seien

(S. 14 f.). Ausserdem würde zu einer Gattungsgeschichte auch
die Darstellung des Verfalls — etwa die Erstarrung der Form —
und seine Erklärung gehören.

Ich sehe deshalb die Aufgabe meines Beitrags nicht darin, auf
Details von Argumentationsstrategie und entsprechender
Dialogführung einzugehen, sondern zuerst den Rahmen etwas

genauer abzustecken und zu begründen, innerhalb dessen sich
eine solche Detailanalyse zu bewegen, an dem sie sich als Impuls
wie als Begrenzung zu orientieren hätte. Dieser Rahmen ist
durch die im Titel angesprochenen Begriffe bestimmt: Im
Unterschied zu Voss, der für seine Zwecke 'Dialog' als « schriftliche

Wiedergabe eines Gespräches » definiert (S. 13), meint hier
die Textsorte Dialog vorläufig und ganz formal eine AbfolgeÖOO ö
von teils längeren, teils kürzeren Stellungnahmen (Aussagen,
Fragen), zu einem bestimmten Thema, die mehreren, meist aber
zwei Sprechern zugeordnet sind und durch narrativ-deskriptive
Partien gerahmt oder verbunden sein können. Die
gattungsspezifische Differenz zu primär epischen Formen wie dem Roman
oder der Novelle besteht darin, dass dort, sofern eine These im
Rahmen des Handlungszusammenhanges aktualisiert wird, diese

sowohl in Passagen, die über diese Handlung berichten, als auch
in solchen, die innerhalb des Handlungsablaufes stehende

Gespräche wiedergeben, entfaltet wird. Der Dialog dagegen
realisiert sein Thema nicht in Handlungsabfolgen, über die
berichtet werden könnte, sondern expliziert es ausschliesslich im
Wechselgespräch. Hier liegt auch der Unterschied von Dialog
und Drama, das sein Thema wie die epische Gattung in
Handlungszusammenhängen darstellt; der Erzähler fällt weg, die
Akteure 'erzählen' ihre Geschichte selbst, indem sie sie — vor-



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 10 J

wiegend im Gespräch, in Rede und Widerrede — voragieren.
Der Dialog, der wie das Drama fast ausschliesslich aus

Gesprächselementen besteht, geht sein Thema direkt, ohne den

(Roman wie Drama gemeinsamen) Umweg über Handlungsabläufe

an, indem er es gewissermassen abstrakt darbietet; die

Dialogpartner sind selten zugleich auch Akteure. Daraus folgt,
dass die situationsgebundenen, nicht themenorientierten
Wechselgespräche der Märtjrerakten — an dieser Stelle trifft die

Kritik von Voss (S. 13 f.) an Hoffmann 1

—, aber auch die

Dialogeinlagen in narrativen Grossformen 2 hier entfallen.
Christlich bezeichnet in unserem Zusammenhang, wie sich

versteht, nicht die Konfession des Verfassers, sondern die

spezifisch christliche Thematik, die es im gegebenen Fall zu
verifizieren gilt. Frühchristlich bedeutet den Raum der Spätan-

1 M. Hoffmann, Der Dialog..., 7 ; 41 ff. Geht es hier um Verhör, Bekenntnis und
vorbildliche Bewahrung im Martyrium, so bleibt es in Nr. 10 trotz vergleichbarer
Situation und hagiographischer Stilisierung (infra S. 131) primär bei einer
dogmatischen, also auch thematisch rezipierbaren Kontroverse, die Sache interessiert
mindestens ebensosehr wie die Person. Umgekehrt bleiben die — teils als Verhör,
teils als vielstimmige Kontroverse gegebenen — Protokolle der Disputationen von
Aquileia 381 (infra S. 138 Anm. 3) und Karthago 411 (infra S. 129 f.; 134; 139)
auf der Stufe von historischen Dokumenten.
2 So das 315 spielende, aber im 5. Jh. verfasste Streitgespräch des Papstes Silvester
mit zwölf judischen Kontrahenten vor Kaiser Konstantin und seiner hier judai-
sierenden Mutter Helena unter der Leitung zweier Schiedsrichter, das im 2. Buch
der Acta Silvestri erhalten ist (ed. B. Mombritius, Sanctuarium II (Paris 2i9io),
516-29 ; Ergänzungen bei C. Narbey, Suppl. aux Acta Sanctorum II (Paris 1900),

172 ff. ; vollständiger zitiert aus den Handschriften W. Levison, Konstantinische

Schenkung und Silvester-Legende, in Aus rheinischer und fränkischer Fruh~eit. Ausgewählte

Aufsätze (Dusseldorf 1948 ; zuerst Roma 1924), 390 ff. (zum Entstehungsdatum

und zur romischen Provenienz : 409 ff.); vgl. A. L. Williams (zu Typ I),
339 ff. ; G. Bardy, in RAC 3, 948 ; B. Blumenkranz (vor Nr. 2), 44 ff. Typolo-
gisch ist diese Disputation der anti-judischen Variante des Kontroversdialogs
zuzurechnen ; zu Parallelen mit Nr. 2 vgl. B. Blumenkranz, 46, und W. Levison,
Konstantinische Schenkung..., 416 f., zur Benutzung von Nr. 24: 426 ff. Aus dem

griechischen Bereich bezieht B. R. Voss (Der Dialog..., 14 ; 17 ; 60 ff.) die Dialogpartien

der Pseudo-Klementinen ein, die (S. 17) «wirkliche Dialoge» enthielten,
nach M. Hoffmann (Der Dialog..., 5) hingegen « Gespräche ohne eigentlichen
Dialogcharakter» sind. Vgl. auch P. L. Schmidt, art. cit., 122 f. ; B. R. Voss,
365 f. und R. Hirzel, Der Dialog II 343.



io6 PETER L. SCHMIDT

tike ; gemeint sind Texte vom 3. bis zum frühen 7. Jh., vom
Octavius des Minucius Felix bis zu den Synonyma Isidors. Dass
diese mit dem Rahmen unseres Kolloquiums gegebene
chronologische Grenze in erster Linie der Arbeitsökonomie dient, wird
dort evident, wo die Tradition einzelner Dialogtypen bis in das

lateinische Mittelalter hinüberreicht.
Ähnlich pragmatisch begründet ist die Beschränkung auf

den lateinischen, d.h. den in lateinischer Sprache konzipierten
Dialog. Allerdings ist dieser Schnitt nicht so leicht wie der

chronologische durchzuführen bzw. zu rechtfertigen ;

Hoffmann und Voss könnten gute Argumente für ihre Einbeziehung
des griechischen Dialogs beibringen. Manche Dialoge — so

Nr. 18, 25, 26 und 37 — sind im griechischen Sprachraum
entstanden, andere, ursprünglich griechisch — so die antimani-
chäischen Acta Archelai 1

—, nur in lateinischer Übersetzung
erhalten; sie veranschaulichen ganz unmittelbar die von der

patristischen Literatur des Ostens ausgehenden Wirkungen.
Weiter sind die meisten Dialogtypen auch im griechischen
Bereich vertreten, und dass die griechischen Gegenstücke nicht
nur als typologische Analogien zu verstehen sind, bezeugt als

zweites Exempel der Adamantios-Dialog in der Übersetzung
Rufins. Mit den Einflüssen solcher Vorbilder — etwa im Umkreis
des Kontroversdialogs — ist stets zu rechen.

Es scheint indes vertretbar, in einem ersten Schritt von einem

Repertoire präsumptiv lateinischer Dialoge auszugehen, um
dann Kontakte mit wie Kontraste zu den griechischen Analogien
besser konturieren zu können. Es sieht so aus, als ob dort die

Wirkung Piatons zu einer ausgeglicheneren Proportion von
christlich-philosophischen (Typ II) zu polemischen (Typ I)
Dialogen beigetragen haben könnte, während jener Typ im
Lateinischen nur durch Augustin repräsentiert ist. Die Nennung
Piatons evoziert jedoch eine angemessene Berücksichtigung des

Piatonis aemulus, und unter dem Aspekt der — zumeist nur formal

1 Vgl. B. R. Voss, 149 ff. ; vgl. auch 135 ff.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I07

realisierten — Rezeption des ciceronischen Dialogs scheint die

Beschränkung auf den lateinischen Bereich mindestens in einem
Punkte auch prinzipiell legitimierbar.

I

Wenn ich in einem ersten Durchgang den typologischen
Ansatz von Bardy und Hoffmann, der mir fruchtbarer und damit
hier angemessener zu sein scheint als die gattungsgeschichtliche
Intention von Voss, weiter zu führen und zu differenzieren suche,
bleibt vorab der Begriff Typus noch etwas genauer zu erläutern.
Er bezeichnet in der neueren gattungstheoretischen Diskussion 1

bald die Untergruppe einer historischen Gattung, bald eine
ahistorische Konstante, eine « durchwaltende Tendenz » (Läm-
mert) unabhängig von ihrer formalen, d.h. historischen
Realisierung. Typen dieser zweiten Art wären etwa die — vornehmlich,

aber nicht ausschliesslich im Roman realisierten —
Erzählhaltungen oder die einfachen Formen von Jolles. Postulieren

wir, um das hier Gemeinte an dem Beispiel einer anderen

Gattung zu verdeutlichen, im Umkreis des Satirischen die

Typenreihe Invektive — Moralsatire — Sozialsatire, so lassen

sich Luciüus und Senecas Apokolokyntosis der Invektive, Ennius,
Horaz und Persius der Moralsatire und Varros Menippeen wie
Juvenal der Sozialsatire zuordnen, obgleich bestimmte
formalinhaltliche Kontinuitäten einerseits Ennius, Varro und Seneca

und andererseits Luciüus, Horaz, Persius und Juvenal um- und
übergreifen, die ihrerseits durch ausdrücküche Berufung auf den
bzw. die Archegeten der Gattung und gezielte Imitation der

1 Vgl. E. Lämmert, Bauformen des Erzählens (Stuttgart 1955), 9 ff. ; J. Brummack,
« Zu Begriff und Theorie der Satire », in Deutsche Vierteljahresschr. f. Lit. wiss. u.

Geistesgesch. 45 (1971), Sonderheft, 277 ff. ; K. W. Hempfer, Gattungstheorie

(München 1973), 23 ff.



io8 PETER L. SCHMIDT

Vorgänger eine Gattungsgeschichte aufbauen, an der eine

gattungsgeschichtliche — im Unterschied zu einer typologischen
— Betrachtungsweise anzusetzen hat. Die Typen werden aus
dem historischen Material gewonnen, zu deren Deskription sie

taugen sollen, ihre Definitionskriterien sind jedoch nicht auf die
betreffende Gattung beschränkt.

Beide Typus-Begriffe lassen sich für unsere Zwecke so
adaptieren, dass unter Typ hier durchaus eine Untergruppe der

Gattung (christlicher) Dialog zu verstehen ist, die jedoch nicht
nach immanenten Kriterien abzugrenzen ist. Wenn Typologie
bedeutet, « einen gegebenen Begriffsbereich nach bestimmten
Gesichtspunkten mittels jeweils gleichartiger distinktiver
Begriffe» aufzugliedern, so dass «jeder Typ... mindestens einen

gleichrangigen Nachbarn» hat (Brummack), ist die
Typenbildung — logisch gesehen — beliebig, sind gänzlich verschiedene

Einteilungsprinzipien vorstellbar. In der antiken Dialogtheorie

haben sich Typologien eingebürgert, die vom
Erscheinungsbild des Textes ausgehen, ob das Gespräch häufig wechselt
oder zu Lehrvorträgen tendiert, ob der Verfasser selbst oder
eine andere, historische oder fiktive Figur dominiert, ob der

Dialog in der Einleitung und verbindenden Zwischentexten
szenisch ausgestaltet ist (erzählter, diegematischer Dialog) oder

nur aus einer Iuxtaposition der Lemmata besteht (dramatischer
Dialog); Voss, z.B., gliedert die Dialoge Augustins in literarische

und nichtliterarische (Disputationsaufzeichnungen) und
jene wiederum in szenische und nichtszenische Dialoge. Wer
hingegen eine Typologie nicht als blosse Gliederungshilfe,
sondern als Interpretationsvorgabe und adäquaten Frageraster
intendiert, wird, wie am Beispiel der Satire angedeutet, nicht
nach formalen, sondern nach funktionalen Ordnungsbegriffen
suchen. Es geht also darum, den christlichen Dialog nach
Inhalt wie Funktion zu untergliedern, in der inhaltlich-funktionalen

Homogenität den Abstand zu den anderen Typen hervortreten

zu lassen, und erst dann nach der ästhetischen Realisierung
der verschiedenen Funktionen zu fragen.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I09

I. Der dogmatische Kontroversdialog.

Quantitativ liegt hier eindeutig der Schwerpunkt der christlichen

lateinischen Dialogproduktion, und dies Resultat
überrascht um so mehr, als allenfalls Minucius (Nr. 4) und
Hieronymus (Nr. 18 und 19) allgemeiner bekannt sind; manches ist
noch nicht publiziert (Nr. 3). Im Unterschied zu Typ II sind in
diesem Bereich die Themen nicht autonom gesetzt oder durch
die philosophisch-theologische Diskussion bereitgestellt,
vielmehr in der Abfolge der kirchengeschichtlichen Konflikte vorgegeben.

In der Serie der dialogischen Auseinandersetzungen mit
Juden, Heiden und Häretikern spiegelt sich die historia ecclesiastica

des 3. bis 6. Jh. in ihren Phasen und Schwerpunkten; alle wichtigeren

Häresien sind vertreten, wobei natürlich die Kontroversen
mit den Homöusianern den grössten Raum einnehmen. Dass

sich auch die Angegriffenen mit dieser Waffe zur Wehr setzten,
wie der Manichäer Faustus von Mileve (Nr. 6), ist nur zu erwarten.

In der Funktion von Bekämpfung und Widerlegung des

jeweiligen Gegners ist die typologische Homogenität gegeben.
Ganz konventionell und theoretisch nicht begründet wäre

demgegenüber die Separierung des apologetischen, antijüdischen

bzw. anti-paganen vom dogmatisch-polemischen Dialog,
wie sie Hoffmann vornimmt1. Er wird widerlegt durch die
Consultationes Zacchaei et Apollonii (Nr. 1), einem Kompendium
aller Kontroversrichtungen, das beweist, wie die Christen die

Identität dieses Dialogtyps empfunden haben. Hier muss sich der

schon mit dem Ende von Buch I bekehrte heidnische Philosoph
Apollonius noch die Hauptargumente gegen die Juden (II 4-10)
und Häretiker (II 11-18, Manichäer und Markioniten, Photinia-
ner und Sabellianer, Patripassianer, Arianer und Novatianer)
anhören, um sich dann in Buch III über die ideale christliche —

1 Vgl. auch G. Bardy, der in RAC 3, 949, den antihäretischen Kontroversdialog
ganz blass « theologisch » nennt.



no PETER L. SCHMIDT

und das heisst hier monastische — Lebensführung belehren zu
lassen.

Während in diesem Beispiel die Didaxe die Kontroverse
ergänzt und übergreift, ist sonst die Struktur in der Weise

schematisiert, dass ein (orthodoxer) Christ einem Andersgläubigen

oder Abweichler gegenüber steht. Eine Ausnahme ist der

Dialog des Vigilius von Thapsus (Nr. 15), wo es Athanasius mit
mehreren verwandten Richtungen zugleich aufnimmt, vgl. I 5.

Zuerst scheidet Sabellius gegen Photinus, Arius und Athanasius

aus, dann Photinus gegen die beiden Hauptkontrahenten, die
sich am Ende allein gegenüberstehen. Bemerkenswert ist
weiterhin das Augustin-Florileg (Nr. 5), von dessen fünf
Büchern die ersten beiden der geschichtstheologischen Intention
der Civitas dei und die letzten drei der paganen Theologie
(civilis — Platonica — naturalis) gewidmet sind. Die von Augustin
bekämpften und zitierten Positionen werden zu Blöcken
verdichtet und einzelnen Sprechern zugewiesen, Politikern (Scipio,
Scaevola), Schriftstellern (Sallust, Cicero, Apuleius, Seneca,

Varro) oder anonymen Konzentraten (Romanus, Stoicus,
Mathematicus), denen der Kirchenvater je mit seinen Worten
entgegnet. Im Kontext der sekundären Dialogisierung von
Buchtexten wird auf dies eigenartige Produkt zurückzukommen
sein.

Wenn damit ein Dialog unter dem Namen Augustins läuft,
der mindestens in dieser Form nicht von ihm stammt, ist ein
Phänomen berührt, das in besonderer Weise für den Typ des

Kontrovers-Dialogs bezeichnend ist, die unverhältnismässig
grosse Anzahl von Anonyma (Nr. 1 ; 11) und zumal Pseudepi-
grapha (Nr. 3 ; 5; 13; 14; 17; 23) 1. Offensichtlich kam es

mehr auf das griffig formulierte Argument als auf den Namen des

Verfassers an, und wenn ein Autor, musste es eine Autorität

1 Nach W. Speyer, Die literarische Fälschung im heidnischen und christlichen Altertum,
HAW I 2 (München 1971), 33 und 177, wird bei Nr. 14 und 23 wie bei 33 der

Hauptunterredner zum Verfasser. Dasselbe gilt auch fur Nr. 24, das die communis

opinio ohne zwingende Grunde einem jüngeren Arnobius zuteilt.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG III

sein: Die Fälschung zur Glaubenswerbung wird in diesen
Fällen ausnahmslos Augustin untergeschoben. Der horror vacui

der Vulgattradition, doch auch die Zuschreibungsfreude noch
der modernen Forschung geht deshalb konsequent an der
intendierten Funktion solcher Gebrauchsliteratur vorbei; profitiert
davon haben Euagrius (Nr. 2)1 und vor allem Vigilius von
Thapsus, dem dann oder wann die Nr. 13, 14, 23 und 24
zugewiesen wurden2; Nr. 1 soll nach G. Morin von Firmicus
Maternus stammen 3 usf. usf.

Bei der allgemein, d.h. auch in anderen Gattungen der
Kontroversliteratur sich aufdrängenden Frage nach der Funktion

der Polemik genügen hier vorerst einige Bemerkungen zu
Titel und Vorreden; wie die Funktion den Dialog als solchen

prägt, wird im Zusammenhang mit der literarischen Realisierung
dieses Programms zu besprechen sein. Ungeachtet der Differenzen

der Überlieferung, soweit bekannt, und der divergierenden
Verlässlichkeit der bei Migne abgedruckten Editionen darf als

sicher gelten, dass gerade bei diesem Typ die spezifischen
Tendenzen schon im Titel ihren Ausdruck finden. Die
traditionelle Benennung Dialog Zwiegespräch, Unterhaltung) tritt
nurmehr relativ selten in Erscheinung (vgl. Nr. 15 ; 17 ; 18 ;

19 ; 26) ; zu ihr gesellt sich das offiziellere Disputatio (Nr. 25

und zu 3 ; 5 ; 7 ; 26 im Text: zu Nr. 8 vgl. Aug. Retract. II

1 Vgl. M. Schanz, Geschichte der römischen Literatur IV 2 (München 1920), 528,
und B. Axelson, « Ein drittes Werk des Firmicus Maternus ?», in Bull. Soc.

Roy. des Lettres de Lund 1936/7, no f.
2 Nr. 13, 14 und 23 sind nach B. Blumenkranz, « La survie medievale de saint

Augustin ä travers ses apocryphes », in Augustinus Magister II (Paris 1954), 1008 f. ;

1010, von Vigilius Augustin untergeschoben; hingegen stammen Nr. 13 und 23

nach G. Bardy (zu Nr. 15), 3007 nicht von Vigilius ; zu Nr. 14 — weder von
Augustin noch von Vigilius — vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 366 ff., auch G. Ficker
(zu Nr. 13), 77 f.
3 Vgl. zu Nr. 1, dagegen B. Axelson, art. cit. (zustimmend K. Ziegler, in RAC
7 (1969), 950), zur Entstehung im afrikanischen Freundeskreis Augustins um 412
vgl. P. Courcelle (zu Nr. 1), zumal 261-64; 274 f., anders G.M. Colombäs,
« Söhre ei autor de las Consultationes Zacchaei et Apollonii», in Studia Monastica

14 (1972), 7 ff. ohne zwingende Grunde.



112 PETER L. SCHMIDT

33,1). Das Element des Streites, der Kontroverse äussert sich

in Präpositionen wie contra, adversus — seltener sind cum, inter

— und vor allem in dem Begriff der Altercatio (Nr. 2 ; 3 ; 5 ;

10; 24 und zu Nr. 7 vgl. Retract. I 15,1). Den Ausgleich im
Sinne einer unter Christen angemessenen Umgangsform schafft
dann Collatio, vgl. den Ambrosiaster zu 2 Tim. 2,15 : Conlatio

ergo inter Dei servos esse debet, non altercatio ; von lenis conlatio

spricht der Verfasser von Nr. 1 in der 2. Vorrede. Collationes

heissen deshalb nicht nur die Dialoge Cassians und der Gallus
des Sulpicius Severus bei Gennadius (Tiber de scriptoribus eccl.

19), sondern auch die beiden antihäretischen Disputationen mit
Maximin (Nr. 12) und Pascentius (Nr. 13), Nr. 5 in der Praefatio
zu Buch V und Nr. 9 im Bericht von Possidius (Vita Aug. 16,4) 1.

Steht bei Typ II das gemeinsam zu erarbeitende Sachproblem
schon im Titel im Vordergrund, so deutet im Falle des

Kontroversdialogs das starke Zurücktreten von thematischen
Überschriften — Nr. 2 Altercatio legis, Nr. 14 De unitate trinitatis,
vgl. auch Nr. 11 und 17 — bei durchgehender Nennung der

personal gefassten Gegenposition darauf hin, dass es von
vornherein um Einwirkung auf die Rezipienten geht. Dass ein solcher

Appell, d.h. zunächst die Provokation von Reaktionen, beabsichtigt

ist, lässt sich vereinzelt auch den einleitenden programmatischen

Äusserungen entnehmen. Zuerst ist, worauf die Richtung

der Titel verweist, die Widerlegung der dogmatischen
Gegner, cum... profanorum perfidia suis vel maxime intellectibus

destruatur (Nr. 1, II, Prol. ; vgl. auch Nr. 11 a, I 16), oder die

Blosslegung der häretischen Tendenz beabsichtigt: necessario

credidi... occultum et sub verbis catholicis latentem eorum impium
prodere intellectum, quatenus detectus et denotatus fiat cunctis ubique

1 In Nr. i, I, Prot., wird als Ziel angegeben, consultationes de contradictionibus facere ;
disputatio steht neben conlatio Aug. Bapt. II, 4, 5, vgl. noch Epist. 129,1 (conlatio-

nem, quaepacifica etpacata esse debet) und Contra Cresc. IV 66,83 (ft vos non conten-

tionem, sed ad conlationem vocamus); zur Conlatio Carthaginiensis cum Donatistis von
411 s. infra S. 129 Anm. 3; 139. Zu analogen Begriffen bei Cicero vgl. G. Zoll,
Cicero Piatonis aemulusy Diss. Freiburg i.d. Schw. (Zürich 1962), 46 ff.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG IJ3

perspicuas (Nr. 26, Prol.) h Auch Orosius erhofft einen tiefgreifenden

Anstoss von Hieronymus' Dialog gegen die Pelagianer

(Nr. 19) : PIoc [ir. die pelagianische Häresie] et beatus Hieronymus,

cuius eloquium universus Occidens... expectat — multi enim

iam haeretici cum dogmatibus suis ipso oppugnante supplosi sunt —,
in libro, quem nunc scribit, collata in modum dialogi altercatione

confutat (Apol. 4, 6 ; vgl. auch Hieronymus selbst, Nr. 19,
Prol. 2, in PL XXIII 520 A) 2.

Für den christlichen Leser, wie häufiger betont wird, soll
die antihäretische Argumentation der Belehrung dienen. So

differenziert Hieronymus sententiös (Nr. 18, cap. 14, in PL
XXIII 176 C) : Adversarins enim vincitur, discipulus docetur3; et

tali studio scholae nostrae lumen accendi (Nr. 17, in PL XLII 1207).
Der Belehrung allerdings nicht im Sinne einer unverbindlichen
Weitergabe von Information, sondern der Bestärkung in der

dogmatischen Auseinandersetzung, ut congrua brevitate monstretur,

quid recipi debeat, quid caveri, cum et fidelium credulitas caelestibus

confirmetur exemplis (Nr. 1, II, Prol.), oder noch eindeutiger
Nr. 14, Prol. : ne aut illi [sc. religiosi], dum non accipiunt [sc.
communis fidei rationem], incipiant ab infidelibus facile decipi... ne

1 Vgl. vorher : necesse est sectatoribus veritatis prudenter captiosas eins sententias

praevidere sapienterque detegere prolatasqne in medium malleo veritatis conferere; die
Nestoriana pravitas kämpft callidis syllogismorum argumentis adversus ipsa catholicae

fidei jundamenta. Ähnlich vom manichäischen Standpunkt aus (Nr. 6, Prol.):
non ab re visum est... propter callidas et astutas conferentium nobiscum propositiones

scribere, quo, cum idem vos... captiosis circumvenire quaestiimcidis voluerint, et ipsi ad

respondendum vigilanter eis sitis instructi.
2 Indes stellt M. Schanz, IV i (2i9i4), 481 einen zu direkten Kausalnexus mit
der Plünderung der bethlehemitischen Klöster im J. 416 her; eine primär religiöse
Motivation ist nicht nachzuweisen, vgl. G. de Plinval, Pelage, ses ecrits, sa vie

et sa reforme (Paris/Lausanne 1943), 305 ff. (zum Dialog: S. 279 ff.; zur Datierung —
Herbst 415 — Y.-M. Duval, in REAug 12 (1966), 19; 44); J. Ferguson,
Pelagius, a historical and theological study (Cambridge 1956), 79 f., und J. N. D. Kelly
(zu Nr. 18), 322 f.
3 Vgl. auch Nr. 1, I, Prol.: cum... in informatione... duplex bonum sit, quod et religio

nostra, sicut est sancta et simplex, omnibus intimatur, et solent edocti credere, quod spreverint
nescientes, vgl. auch Nr. 11 a, I 8, supra S. 112 und zur Doppelfunktion der Kontroverse

auch B. R. Voss, Der Dialog..., 363.



114 PETER L. SCHMIDT

inermes tradere videar obsistentibus malis, dum adversus infideles non

instruuntur munimine veritatis. Diese bestärkend-didaktische Funktion

führt dort zu strukturellen Konsequenzen, wo — wie in den
Consultationes Zacchaei — der Dialog als Kompendium der
historischen Kontroversen angelegt ist: Visum est ergo... clarius

quidem a multis, sed sparsim dicta in corpore quodam credulitatis

aperire (I, Prol.). Ita instructio ex multis collecta voluminibus bre-

viarii vicem dabit, non omnia in singulis elaborans (II, Prol.). Der
Aufbau der drei Bücher schreitet von der Refutatio der paganen
Position (Buch I) zu einer Widerlegung von Juden und Häretikern

voran (Buch II), eingerahmt schon hier durch positive
Aussagen zum Mysterium der Trinität (cap. 1-3 ; 19). Die
positive Didaxe zur christlichen forma vivendi bestimmt dann
das 3. Buch.

II. Der philosophisch-theologische Dialog.

Auch Hoffmann (Der Dialog..., 105) — und vor ihm Bardy —
hatte seinen christlichphilosophischen Dialog von den
Kontroversformen abgesetzt; in ihm würden dogmatische Themen
ohne eigentlich polemischen Charakter behandelt. Dieser Typ,
im Griechischen weiter verbreitet, im Lateinischen durch
Augustin vorgestellt, gewinnt seine Homogenität durch die

Rezeption der platonisch-ciceronischen Dialogtradition. In
Ciceros Spätdialogen seit dem Hortensius, aber auch etwa bei
Tacitus und Florus wird ein bestimmtes, vom Autor autonom
ausgegrenztes Problem einer Lösung zugeführt: Ist Dichtung,
Historiographie, Beredsamkeit oder Philosophie die würdigste
Betätigung des Geistes Welche Gründe hat der Verfall der
Beredsamkeit War Vergil ein Dichter oder ein Redner
Ähnlich begrenzt sind die Themen in der christlichen
Ausprägung des Typs. Dies gilt für eigentlich theologische Fragen,
wie das Leben der Seele nach dem Tode (Nr. 40, Buch IV);
es gilt aber auch für die Themen Augustins, ob er nun auf alte

Fragen neue, christliche Antworten sucht (Nr. 27 ; 28 ; 29 ; 31)



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 11 J

oder bereits die Fragen im christlichen Welt- und Menschenbild
wurzeln (Nr. 30 ; 32). Den Dialogpartnern als Vor-Bild des

Publikums soll nicht einfach Information weitergegeben werden,
sondern in der gemeinsamen Erarbeitung des Problems werden
sie für die Entscheidung engagiert; mehr als auf den Ausgang
kommt es auf den Gang des Diskurses an.

III. Der didaktische Dialog.

Bei Gregor ist mit Buch IV {De vita animae post mortem) 1

die Funktion der Erbauung zur Belehrung hin überschritten ;

ganz allmählich wächst die selbständige Didaxe aus allgemeineren

Ergänzungsfragen heraus, die der Hörer Petrus im Kontext
der Heiligenviten aufwirft und die in der markierten Rückkehr
zum Faden der Erzählung in den ersten Büchern als Exkurse
ausgewiesen sind 2. Auch der Spielraum des Kontroversdialogs
reichte, wie wir sahen, bis zur bestärkenden Instruktion. Es mag
demnach überflüssig, ja systemwidrig erscheinen, den
didaktischen Dialog als einen eigenen Typ abzugrenzen 3.

Indes stehen hier zunächst andere Inhalte zur Debatte, geht
es um christliche Bildung, monastische Lebensführung oder

Bibel-Exegese, nicht um Kontroverstheologie, christliche
Philosophie oder Heiligenviten. Weiter werden die Gegenstandsbereiche

des didaktischen Dialogs im allgemeinen nicht, wie

1 Ist es Zufall, dass nach Nr. 30, 33 und 40, Buch IV mit dem nur in wenigen
Exzerpten erhaltenen (vgl. A. Solignac, in Diet, de Spiritualite 8 (1974), 1595, und
« Les fragments du 'De Natura Animae' de Julien Pomere (fin Ve siecle)», in
BLE 75 (1974), 41 ff.) Werk De natura animae des Iulianus Pomerius (3.-6. Jh.,
vgl. M. Schanz, IV 2, 555, bezeugt bei Ps.-Gennadius, Vir. ill. 99 [interrogantibus
et rogantibus Iuliano episcopo et Vero presbytero dialogorum more respondent arte diabetica

et sermone ingenio apto] und Isidor, Vir. ill. 12, je mit Inhaltsangabe der acht Bucher)
ein vierter Dialog diesem Sujet gewidmet ist
2 Vgl. etwa Buch II, ed. U. Moricca, 84 nach einigen Ergänzungsfragen: S. 79 ff.;
S. 130 f.; Buch III, S. 182 f. etc.
3 Zu Nr. 30 als Lehrdialog vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 254 ff.; zu Nr. 32,
S. 272 ff.; 276 f.; zu Nr. 41, S. 241 f. und allgemein S. 360 f.



PETER L. SCHMIDT

etwa bei Typ II, von einer begrenzten Problemstellung her

angegangen, die ebenso einlässlich wie überschaubar dargeboten
werden soll; jene Gespräche bleiben infolgedessen im Rahmen

von i (Nr. 28 ; 30 ; 32), 2 (Nr. 29) oder 3 (Nr. 27 ; 31) Büchern h

Die Didaxe hingegen legt sich auf die Extreme einer möglichst
umfassenden wie umfangreichen Traktierung bzw. einer

knappen — teils punktuellen (Nr. 36 ; 38), teils systematischen
(Nr. 37) —, zwei Bücher (Nr. 37) nicht übersteigenden Eisa-

goge
2 fest. Cassian bringt es in drei Folgen (10/7/7) auf

insgesamt 24 Bücher; Augustin hatte für De musica neben den
erhaltenen sechs Büchern De rhythmo weitere sechs der Behandlung

der Melodie vorbehalten (Epist. 101, 3), und zu welchen

Proportionen seine Enzyklopädie mit den anderen sechs artes

gediehen wäre, lässt sich leicht mutmassen.

Allerdings versteht sich auch der Kontroversdialog, soweit
er Widerlegung und Polemik durch Belehrung übergreift, als

eine Art von Einführung ; der Konflikt soll möglichst kurz und
einprägsam ausgetragen werden. So stellen die (supra S. 113 f.)
aus der Vorrede der Consultationes zitierten Beweggründe —Oö
kompendiöse Zusammenfassung und allenfalls nur andeutende
Kürze — eine Verbindungslinie auch zu anderen theoretischen

Vorüberlegungen dar, so z.B. zu Vigilius Nr. 15, Prol. :

quonam modo multiplices et numerosas haereticorum quaestiones

responsionis brevitate refeilerem et eorum sacrilega dicta variis et longis

diffusa tractatibus compendioso disputationis luctamine superarem, ne

prolixioribus prolixiora referens interminabilem et nimis laboriosam

1 Eine Mittelstellung nehmen die acht Bücher De natura animae des Iulianus
Pomerius ein, s. supra S. 115 Anm. 1. Selbst Cassian geht pro Einzel-Thema nicht
über 2 (Buch I/II; VII/VIII; IX/X; XIV/XV; XVI/XVII) bzw. 5 Bücher (Buch
XI/XII/XIII; XXI/XXII/XXIII) hinaus.
2 Die Praefatio des Iunillus (Nr. 37) verweist auf die Regulae des Paulus von Nisibis
als Vorbild, quibus ille distipulorum animos divinarum scripturarum superficie instrmtos,
prinsquam exposMonis profunda patefaceret, solebat imbuere... ne sparsim et turbulente,
sed regulariter singula docerentur... unde in duos brevissimos libellos regularia haec institUta

collegi. Auf der intendierten Kürze insistiert einleitend auch Eucherius (Nr. 36,

vgl. I, Praef.: consectans... necessariae brevitatis modutn). Vgl. auch infra S. 137.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG "7
legentibus materiam reliqiüssem ; auf Kürze insistieren Häretiker
(Faustus, Nr. 6, Prol. : haec... brevia... et concinna responsa... ne

profusa... oratione legentium immdarentur ingenia, tarn breviter...,

vgl. auch Nr. i, II 19 f.) und Orthodoxe (Nr. 14, 1 : praesentis
libelli brevitate), auf Prägnanz etwa Rusticus (Nr. 25, Praef. : ut
continue percurrat legentium memoriani). Daraus ergibt sich zwangsläufig,

dass auch bei Typ I der Umfang angemessen beschränkt
werden muss 1, dass die Werke meist nur aus einem (Nr. 2 ; 4 ;

11b; 13 ; 14; 17; 18; 25), seltener aus zwei (Nr. 24; 26), höchstens

aus drei Büchern (Nr. 1 ; 15 ; 19) bestehen.

Insofern der didaktische Dialog isagogische Funktion hat,
ist die Grenze zu den beiden ersten Dialogtypen also nicht
quantitativ, sondern qualitativ zu ziehen. Thema und Dialogisierung,

Inhalt und Form stehen hier wie dort in einem je
anderen Verhältnis zueinander, wie noch näher zu zeigen sein

wird. Ob eine These diskutiert (Typ II) oder ein Konflikt
antithetisch ausgetragen wird (Typ I), in beiden Fällen sind die

Dialogpartner engagiert, tritt die dialogische Präsentation von
der vorgegebenen oder vom Verfasser so akzentuierten, latent

dialogisch strukturierten Problemdimension her an die
Oberfläche, ist das dialogische Element nicht akzessorisch wie in den

didaktischen Gesprächen, in denen die Konstellation der Partner

durchweg auf ein Lehrer-Schülerverhältnis reduziert werden
kann, die Funktion der Form also ganz wesentlich in der
übersichtlichen Darbietung und Vermittlung von Information, nicht
im Appell zu sehen ist.

An dieser Stelle greift das, was wir hier unter dem Stichwort
'didaktischer Dialog' behandeln, auf einen Bereich über, der

gemeinhin unter dem Stichwort 'Erotapokriseis' zusammen-
gefasst wird 2. In Wirklichkeit jedoch umfasst dieser (unantike)

1 Disputationsprotokolle und Buchdialoge — s. infra S. 129 f.; 142 f. — bleiben
hier ausser Betracht. Eine Ausnahme bildet mit sieben Büchern nur Nr. 11 a.

2 So der Artikel im RAC 6 (1966), 342-70, wo Heinrich Dörrie der nichtchristlichen

Antike gewidmeter Abschnitt die Konturen klarer hervortreten lässt als

Hermann Dörries (347 ff.), der unsere Nr. 36-38 als Zetemata-Literatur behandelt,



118 PETER L. SCHMIDT

Begriff zwei typologisch verschiedene und in ihrem
genetischhistorischen Zusammenhang mindestens 'fragwürdige'
informierende Textformen, das klassische Schüler-Lehrer-Gespräch
per peusin et apokrisin, id est per interrogationm et responsionem 1,

und die Literatur der Quaestiones (Erotemata, Zetemata, Pro-
blemata), die isolierte Probleme — christlich zumeist aus der

Heiligen Schrift — in lockerer Reihung traktieren. Gibt hier die

Frage nur das Thema ab, und kann sich die Antwort zu kleinen
Abhandlungen entwickeln, so wird die Struktur dort durch die
rasche Sequenz von Fragen und Antworten konstituiert;
bleibt hier Auswahl und Anordnung der Probleme ganz
unsystematisch, so wird dort systematische Vollständigkeit bei
aller isagogischen Kürze doch mindestens intendiert. Im einen
Fall ist die Frage-Antwort-Folge des didaktischen Gespräches
(Nr. 37, Prol. : velut discipulis interrogantibus et magistro respon-

dente) nur ein Spezialfall des die Gattung konstituierenden
Grundrhythmus von interrogatio und responsio (vgl. etwa Nr. 26,
Prol. : sub persona interrogantis haeretici et catholici respondents,

vgl. infra S. 169; Iulianus Pomerius (supra S. 115 Anm. 1):

interrogantibus... dialogorum more respondens-, Nr. 41, II 14,2:
cum enim neque melius quaeri Veritas possit quam interrogando et

respondendo)-, eine — reale oder fingierte — historische
Dialogsituation kann vorausliegen 2.

die — überhaupt hier nicht einschlägigen — 24 Bucher Cassians als Einfuhrung
versteht (nach Ed. Norden, Kleine Schriften (Berlin 1966), 348 Anm. 54) und generell

inhaltlicher Würdigung des Einzelwerks Priorität vor gattungstheoretischer
Präzision einräumt.
1 So der Bernensis 363 zur Rhetorik des Chirius Fortunatianus; unentbehrlich
immer noch Ed. Norden, Kleine Schriften, 339 ff. (zuerst 1905); vgl. auch R.

Hirzel, Der Dialog II 364 f. Auch Jordan trennt richtig die Aporienliteratur
(1Geschichte der altchr. Lit., 409 ff.) von den biblischen Einleitungsschriften
(S. 423 ff., vgl. S. 426); Cassiodor {Inst. div. 10,1) hingegen stellt unter den intro-
ductores Scripturae divinae Eucherius und Iunillus zusammen.
2 Augustin fuhrt den Kern seiner Enzyklopädie auf seine Lehrtätigkeit im J. 387
zurück {interrogans eos, qui mecum erant atque ah huius modi studiis non abhorrehant,
Retract. I 5,6), Eucherius bezieht sich auf Fragen seines Sohnes Salonius (I, Praef. :

audies quae sciscitatus es. in quihus iam nunc et interrogantem te et me respondentem reco-

gnosce).



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG II9

Im anderen Fall sind die Eingangsfragen Probleme, die sich
der Verfasser selbst stellt oder aus einer ungeschiedenen Vielheit

von Fragen herausdestilliert1 und löst (quaestio-solutio).
Auch dort, wo er auf brieflich vorgelegte Quästionen eines
Freundes eingeht, entwickelt sich keine dialogische Diskussion
mit einem personalen oder personal vorgestellten Gegenüber.
Das schliesst nicht aus, dass — wie bei Nr. 36 und 38 2 — vom
Inhalt einer auf das Detail konzentrierten Bibelexegese her die

Dialogform der lockeren Form der Zetemata angeglichen
werden kann.

Es ist sehr bezeichnend, wie Hoffmann (Der Dialog..., 5)

und Voss (Der Dialog..., 13 Anm. 2), von ihren Definitionen her
diese Problemata mit diametral entgegengesetzten Argumenten
beiseite lassen : Für Hoffmann, der es mit den « mehr oder

weniger fiktiven, also literarischen Kunstdialoge(n)» zu tun
haben will (S. 4), scheint der fassbare Realitätsgehalt ausschlaggebend

zu sein, für Voss — der von einer « schriftliche(n)
Wiedergabe eines Gespräches» ausgeht, «wobei Gespräch
verstanden wird als mündlicher Gedankenaustausch zwischen

Partnern, die einander unmittelbar gegenüber stehen» —, dass

1 Zu Augustins De diversis quaestionibus (CPL 289), das von R. Hirzel, 377,
falschlich als Dialog eingeordnet wird («dogmatische Excerpte aus wirklich
gehaltenen Gesprächen») vgl. Retract. I 25,1: Cum autem dtspersae ßussent per
cartulas multas, quoniam... sicut interrogabar a fratribus, quando me vacatitem videbant,
nulla servata ordinatwne dictatae sunt...
2 Das traditionell als unecht gilt, vgl. neben R. E. McNally (noch in Isidoriana

(Leon 1961), 308 ff.) J. Madoz (zu Nr. 43), 42 und 81, und J. N. Hillgarth, in
Isidoriana, 28; anders G. Bardy (zu Typ III), 22 f. und H. Dorries, in RAC 6,

352. Braulio indes weiss von zwei£«är/to»e«-Werken Isidors (vgl. R. E. McNally
[zu Nr. 38], 40); das Argument, dies sei der einzige Lehrer-Schuler-Dialog
Isidors, ist offensichtlich absurd, die Parallelen zur irischen Kommentar-Praxis
des 8. Jh. (R. E. McNally, in Isidoriana, 309 f., vgl. auch in Traditio 19 (zu
Nr. 38), 39 f.) können Isidor-Rezeption anzeigen, und — allein entscheidende —
sprachliche Unechtheitsargumente scheinen bisher nicht vorgelegt. Wenn echt,
hatte Isidor wie Eucherius, der mit Buch II die Dialogform verlasst, Nr. 3 8 durch
eine Quästionen-Reihe in eigenem Namen (Mysticorum expositiones sacramentorum,

CPL 1195) ergänzt; wenn unecht, repräsentiert die kleine Schrift den Ubergang
dieser Ausprägung des Typs in das Mittelalter.



I 20 PETER L. SCHMIDT

hier «kein wie auch immer geartetes Gespräch zugrunde
(liegt) »(S. 13).

Ist bei den drei kleinen Einführungs-Dialogen in die
Bibellektüre das spezifisch christliche Element mit dem Inhalt gegeben,

so manifestiert es sich bei Cassian und in Augustins
Enzyklopädie in sehr unterschiedlicher, ja antithetischer Richtung.
Zunächst geht es beiden um ein umfassendes und existentiell
verbindliches Bildungsideal, die Instruktion übergreift
Entscheidungshilfen (Typ I) oder punktuelle Lösungen (Typ II und die

Introduktorien). Cassians Publikum soll sich an Hand der

praecepta patrum ('instituta, instructio), wie die drei Vorreden
unterstreichen, die exemplarische Lebensführung zumal der

ägyptischen Anachoreten zu eigen machen; seine Collationes

geben sich als Fortbildungsprogramm für Mönche (Conl. XI,
Praef.), Anachoreten wie Koinobiten {Conl. XVIII, Praef.) h

Demgegenüber hat sich Augustin vorgenommen, das traditionelle

System der sieben freien Künste als einen ersten Schritt
einer christlichen Bildung 2 zu integrieren, per corporalia cupiens

ad incorporalia quibusdam quasi passibus certis vel pervenire vel
ducere {Retract. I 5,6). Vor allem in De mustca VI, ubi est omnis

fructus ceterorum {Epist. 101,4; vgl. Mus. VI 1), ist die
Harmonie der göttlichen Schöpfungsordnung erreicht. Peter
Brown 3 hat zu Recht den « sense of purpose and continuity »

als « the most striking feature of Augustine's 'Conversion'»
bezeichnet. « This sense of continuity is all the more surprising,
as Augustine had already heard of an alternative to a classical

1 Vgl. J. Leroy, « Les prefaces des ecrits monastiques de Jean Cassien », in RAM
42 (1966), 157 ff., hier 167 ff.
2 Das Programm, als prolusio {Epist. 101,3) für klassisch gebildete Christen und
zur Uberwindung der errores litterarum saecidarium bestimmt {Mus. VI 1), ist in
Ord. II 9, 26 ff., insbesondere II 12, 35 ff., theoretisch fundiert, vgl. Retract I 3,1.
Zu noch spezifischer christlichen Aspekten in Mus. VI vgl. H.-I. Marrou, Saint

Augustin et la fin de la culture antique (Paris 2i958), 292 ff.; B. R. Voss, Der Dialog...,
270 f. und W. Kurzschenkel, Die theologische Bestimmung der Musik (Trier 1971),

142 ff.
3 (Zur Nr. 27), 113, vgl. auch 121 f.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 121

life 'in Philosophy' : that of the monks of Egypt». Nichts
könnte diesen Kontrast besser illustrieren als der Vergleich von
Augustins christlich überformter Enzyklopädie und Cassians
mönchischer Institutio. Im Übergang von der paganen zur christlichen

Gesellschaft und im Prozess von Augustins Konversion
stehen die Bücher De musica an der Grenze dessen, was noch als

christlich-didaktischer Dialov gelten darf1.O O

IV. Der hagiographische Dialog.

Keiner besonderen Begründung bedarf die Abgrenzung einer
vierten Textgruppe, die von der Forschung allgemein zutreffend
beurteilt wird, nämlich der von Plezia sog. histoire dialoguee, des

in ein Zwiegespräch gekleideten Berichtes über die Zeichen und
Wunder, die Signa und virtutes bestimmter Heiliger 2. In den

Martins-Dialogen des Sulpicius Severus lässt der Verfasser sich
und den Freund Postumianus durch einen gallischen Schüler
des Helden informieren, während es in den Dialogen Gregors der
Autor selbst ist, der seine Information einem Hörer, einem
Diakon Petrus, weitergibt. Dass es dabei vornehmlich —• und
für manche Interpreten ausschliesslich — um eine Variation der
direkten Erzählung, also der Heiligen-Vita im engeren Sinn

geht, wird von Sulpicius dort unterstrichen, wo er den
Supplementcharakter des Dialogs hervorhebt (I 23,7 : ut... ea te supplere

compellerem, quae in illo tuo libro de virtutihus beati viri professus es

praeterisse); eine weitere Variante hat Sulpicius in den Martins-
Briefen durchgespielt. Die neben der inhaltlichen Homogenität
den Typus bestimmende Funktion ist mit der erbaulichen
Intention der Hagiographie allgemein gegeben, wie sie präg-

1 Die mit Boethius' Kommentar Porphyrius' Eisagoge (1. Fassung), einem Dialog
des Verfassers mit dem fragenden Schüler Fabius (vgl. S. Brandt, in CSEE
XLVIII (1906), VIII f. und allgemein CPL 881) eindeutig überschritten ist.
2 Vgl. noch G. Bardy, in RAC 3, 953 f.



122 PETER L. SCHMIDT

nant bei Gregor (Buch I, ed. U. Moricca, S. 16,5) formuliert
ist: aedificatio oritur ex memoria virtutum... in narratione vero

signorum cognoscimus inventa ac retenta qualiter declaratur [sc. virtus].
et sunt nonnulli quos ad amorem patriae caelestis plus exempla quam
praedicamenta succendunt.

An dieser Stelle mag die Frage nicht ganz belanglos sein, ob
die typologische Analogie auch als genetische Verwandtschaft
gedeutet werden darf, ob eine direkte historische Linie von
Gregor zu Sulpicius zurückführtx. Einerseits sind die
Differenzen in der Applikation und Motivierung der Dialogform
beträchtlich : Sulpicius bemüht sich um einen szenisch gestalteten

Dialog in der Tradition Ciceros, auf den schon der

ursprüngliche, in der handschriftlichen Überlieferung verloren

gegangene Titel Gallus 2 weist; nach dem Hauptunterredner
heissen z.B. auch Hortensius, Laelius und Cato, drei Partner
führen neben anderen ciceronischen Gesprächen die Academica

in ihrer zweiten Fassung vor, denen Sulpicius am meisten

verpflichtet ist. Aus dem klassischen Dialogverständnis ist
auch sein Bemühen abzuleiten, den Ablauf der Konversation
nach einer gewissen Wahrscheinlichkeit anzulegen, das Beliebige

in das glaubhaft Zufällige zu überführen : Postumianus ist
soeben aus dem Osten zurückgekehrt und kann deshalb
autoritativ und glaubwürdig davon sprechen, qualiter in Oriente

fides Christi floreat, quae sit sanctorum quies, quae instituta mona-
chorum Buch I). Wie der Verfasser einleitend (I 2,2) das

Gespräch in Gang bringt und gegen Ende von Buch I die

eigentlichen Martins-Erzählungen (Buch II/III) mit dem Wunsch
der Leser seiner Martins-Biographie begründet, also einen Prae-

fatio-Topos in den Dialog integriert, so weist er dort I 26,7 f.
die Rolle des Erzählers dem Gallus zu : At ego, inquam, arbitror
rectius istud a Gallo esse poscendum, quippe qui plura noverit — neque

1 So ohne weiteres M. Plezia (vor Nr. 39), 492 und B. R. Voss, Der Dialog..., 351.
2 Vgl. aber Hier. In E%ech. XI 36 (in CC LXXV 500); dass ich die Einteilung in
drei Bucher fur original halte, soll anderswo begründet werden.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I2J

enim ignorare potuit magistri facta discipulus. Dieselbe überlegte
und überlegene Dialogregie verrät auch die Einführung des

Priesters Refrigerius am Ende des 2. Buches (II 14,5 ff.), der
im 3. Buch als zusätzlicher Garant für die Wahrheit des Berichts
benötigt wird (III 1,3 : proinde additum nobis Refrigerium auditorem

eo inpensius gratulamur, quo promptius Postumianus iste, qui haec

Orienti inferre festinat, quasi sub testibus consignatam abs te accep-

tiirus est veritatem; vgl. III 5,1 ; 7,5 ; 9,1 und 3). Die Figur des

Refrigerius, dem die Taten Martins natürlich bestens bekannt
sind (III 1,2 : non ignarus quidem iste omnium, quaecumque memoranda

sunt-, § 3 : hie a prima adulescentia Martinum secutus

novit quidem omnia), gibt auch Sulpicius Gelegenheit kurz
anzudeuten, warum er sich dies alles noch einmal anhöre (III 1,3,
s. infra S. 149). Weil der Verfasser die personifizierten
Informationsquellen zusammenführt und den Ablauf koordiniert, um
glaubhaft unterrichtet das Gehörte dann redigiert weiter zu
geben, löst er abschliessend die Gesprächsrunde wieder auf
(HI 17,1).

Ganz anders Gregor, der mit dem Übergang zum Thema
einen abrupten Wechsel von szenischer Introduktion zu einer
nichtszenischen Frage-Antwortfolge verbindet (Sed iam quae

prolata sunt melius insinuo, si ea quae per inquisitionem ac responsio-

nem dicta sunt, sola nominum praenotatione distinguo, S. 15, 18) und
dabei aus der Rolle des Dialogpartners in die des Autors fällt.
Einen ähnlich grosszügigen Umgang mit der Dialogform lässt

auch der Übergang von Buch III zu Buch IV erkennen, wo nicht
ein neuer Abschnitt der Unterhaltung, sondern das quartum
volumen angekündigt wird. Vergleichbar ist indessen die Tendenz

der beiden hagiographischen Dialoge : Ging es bei Sulpicius

um die Aufwertung Martins gegenüber den ägyptischen
Mönchen, so sollen nun die italischen Heiligen die ihnen gebührende

Aufmerksamkeit finden (S. 15). Lässt man bei Gregor
das vierte, dem Thema de vita animaepost mortem (S. 227) gewidmete

Buch ausser Acht, so entsprechen sich die Buchzahlen
beider Werke, tritt die Zentralposition Benedikts von Nursia



124 PETER L. SCHMIDT

als Kontrapost zu dem Gallier deutlich heraus. Schliesslich
bleibt zu bedenken, dass allein die Abfassung von Hagiographie
in Dialogform ein Faktum darstellt, das nicht selbstverständlich
ist.

V. Der selbstbetrachtende Dialog.

Bei diesem Typ liegt der Gewinn des typologischen Ansatzes
im Sinn der gegenseitigen Erhellung der verschiedenen

Ausprägungen auf der Hand. Augustins Soliloquien und die Conso-

latio des Boethius werden üblicherweise nicht gemeinsam
behandelt *, und die Gründe dafür sind evident, die Differenzen
in der literarischen Form unübersehbar : Die Soliloquien
repräsentieren den sog. dramatischen Dialog in seltener Reinheit,
lassen die Einführung auf wenige Sätze schrumpfen und
reduzieren auch sonst die dialogische Einbettung auf ein Minimum

; wie bei Gregor wird auch hier das 2. Buch als solcher

angekündigt (II 1,1). Boethius' Trostschrift lebt demgegenüber
von einer Fülle der verschiedensten literarischen Anregungen
und lässt sich als einziger christlicher Dialog auf das spätantike
Experiment der Gattungsmischung ein : Neben der prosime-
trischen Form der Satura Menippea, die nach der Übertragung
auf eine narrative Grossform (Petron) und auf enzyklopädischdidaktische

Darlegungen (Martianus Capella — Fulgentius) als

Einkleidung freigesetzt war, ist hier vor allem die Tragödie
Senecas zu nennen, wenn denn die Consolatio mit ihren 5 Büchern,
der regulierten Frequenz der Verseinlagen in der Art von
Chorliedern und der Ausarbeitung der carmina nach Anregungen
Senecas als Supertragödie verstanden werden darf2. Wechseln

1 Sie werden von Hoffmann an verschiedenen Stellen (Der Dialog..., 155 und 164)
als philosophische Dialoge rubriziert. Vgl. allerdings G. Misch, Geschichte der

Autobiographie I 2 (Frankfurt/M. 3i95o), 640 ff.; 701 ff.
2 Worauf ich in einer Arbeit zur Rezeption der Seneca-Tragödien näher einzugehen
gedenke; E. Rhein, Die Dialogstruktur der 'Consolatio philosophiae' des Boethius

(Diss. Frankfurt/M. 196}), bleibt trotz dem — insofern irreführenden — Titel



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 125

bei Augustin die Parts in rascher Folge bis hin zu einem fast
stichomythischen Satzabtausch, so geht bei Boethius das

Gespräch immer wieder in Lehrvorträge der Philosophie über.
Schliesslich käme ein Vergleich von den weltanschaulichen
Prämissen her nicht in Frage, wenn das Urteil von Voss treffen
sollte (S. 351), dass die Consolatio zwar von einem Christen
geschrieben, aber ohne jede Verbindung mit dem christlichen
Dialog vor ihr, dass sie, wenn nicht unchristlich, so doch
untheologisch und ungeistlich sei1.

Und doch ist die innere Struktur beider Dialoge frappierend
ähnlich 2: Beide stellen ihre Verfasser im Gespräch mit einer
Personifikation vor, der Ratio und der Philosophie, die von
Boethius zu einer veritablen Allegorie ausgeformt wird. Beide
reden im Grunde mit sich selbst, wenn sie die für ihre Situation
zu aktivierende geistige Kraft persönlich vorstellen und sich
durch sich selbst belehren lassen 3. Dies kommt bei Augustin
deutlich genug zur Sprache : Ait mihi subito sive ego ipse sive

alius quis, sive extrinsectts sive intrinsecus, nescio: nam hoc ipsum est

ganz textnah: Bemerkungen zur Dialogform sind Einsprengsel in der Paraphrase.
Auch K. Reichenberger, Untersuchungen %tir literarischen Stellung der Consolatio

Philosophiae (Köln 1954), geht zu sehr vom Detail aus, vgl. indes 30 f.
1 Zum Problem vgl. S. Obertello (zu Nr. 42), I 766 ff.; II 172 ff. (Bibliogr.);
etwa noch F. Vernet, in Diet, de Spiritualite 1 (1937), 1740 ff., und jetzt auch

C.J. de Vogel, in Vivarium 10 (1972), 1 ff., und in Romanitas et Christianitas.
Studio I. H. Was^ink oblata (Amsterdam 1973), 357 ff.
2 Mit direkten Einflüssen von Nr. 41 auf 42 rechnet E.T. Silk, « Boethius's (1)

Consolatio Philosophiae as a Sequel to Augustine's Dialogues and Soliloquia»,
in HThR 32 (1939), 19 ff-, hier 35 ff. Vgl. auch W. Schmid, « Philosophisches und
Medizinisches in der 'Consolatio Philosophiae' des Boethius» (zuerst 1956), in
Römische Philosophie, hrsg. von G. Maurach (Darmstadt 1976), hier 363 ff.,
zumal Anm. 75 (zustimmend zu Silk, vgl. auch E. Rhein, Die Dialogstruktur...,
49 f.) und 78.
3 Dass die Ratio nicht Augustins eigene, sondern die Vernunft selbst repräsentiere

— so B. R. Voss, Der Dialog..., 239 ff. —, trifft nicht zu; in ihr spricht Augustin

zu sich selbst, vgl. ihre Worte Soliloq. II 7, 14 (placuit a me ipso interrogatum

mibique respondentem... verum quaerere) und Retract. I 4,1 {me interrogans mihique

respondens, tarnquam duo essemus Ratio et ego). Deshalb — und nicht, weil « sie in
zunehmendem Masse Züge eines wirklichen Dialog-Partners angenommen»



I 26 PETER L. SCHMIDT

quod magnopere scire melior, ait ergo mihi Ratio (Soliloq. I 1,1). Es

gilt aber auch für Boethius : Die Musen der einleitenden Klage-
Elegie personifizieren Boethius' Jugendpoesie (Carmina qui
quondam studio florente peregi), und die Philosophie ruft ihn als

Eleaticis atque A.cademicis studiis innutritum (Cons. I pr. 1,10)
unter diesem Aspekt zu sich selbst zurück. Mit Offenbarung,
die von aussen an den Menschen herantritt, hat dies offensichtlich

nichts zu tun, und W. Speyer 1 zieht deshalb zu Unrecht,
wie ich meine, eine Parallele zu den gnostischen Offenbarungs-
dialogen.

Analog ist auch die Situation, in der die beiden personifizierten

Selbstgespräche entstehen : Augustin sucht in einer
intellektuellen Krise, bei der Konversion vom Manichäismus
über den Neuplatonismus zum ambrosianischen Christentum
die Gotteserkenntnis über die Selbsterkenntnis ; noch ist sein

Gott « the god of the philosophers » 2. Auch Boethius bemüht
sich in einer existentiellen Krise, im Gefängnis vor der Hinrichtung,

um Trost bei den allbekannten Motiven der Konsola-
tionstopik. Es erschiene lohnend, die viel umstrittene Frage
nach dem Christentum der Consolatio einmal im Rahmen der

Dialog-Typologie, d.h. im Vergleich mit den Soliloquien, zu
vertiefen. Einzugehen wäre etwa auf die Analogie der beiden
einleitenden Gebete, die das jeweilige Anliegen kristallisieren,
bei Augustin die Suche nach Gott (Deus, universitatis conditor...

I 1, 2,1), bei Boethius die Theodizee, die göttliche Providentia
für den Menschen (O stelliferi conditor orbis..., I m.5,1). Sollte
nicht ein solches religiös fundiertes und motiviertes Selbst¬

habe (B. R. Voss, 241) — kann sie hier das grammatische Geschlecht des
Verfassers annehmen; vgl. auch Soltloq. II 13, 24,2, anders H. Müller (zu Nr. 41),
80 f. Zur Stilisierung als Lehrgespräch vgl. H. Müller, 78 f.; M. Hoffmann,
Der Dialog..., 156; B. R. Voss, Der Dialog..., 241 f.
1 Zu Voss; S. JbAC 15 (1972), 203.
2 P. Brown, Augustine of Hippo, 123, vgl. auch M. Hoffmann, Der Dialog...,
157 f.; zum neuplatonischen Usus eines Einfuhrungsgebetes G. Misch,
Geschichte der Autobiographie I 2, 606.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I27

gespräch in einer Krise einen charakteristisch christlichen
Impuls verraten

II

Bisher war gleichsam naiv vorausgesetzt worden, dass es

sich bei dem christlichen Dialog um eine Gattung der Literatur
handele. Ist dies legitim bzw. wie bestimmt sich der literarische
Status oder, um ein wenig schönes, aber prägnantes Kunstwort
zu gebrauchen, die Literarizität unserer Gattung Später bleibt
noch zu fragen, was gerade die Dialogform für die verschiedenen

typologisch abgegrenzten Funktionen bedeutet.
Auf die erste Frage gibt Voss die traditionelle Antwort:

Literatur ist ihm schöne Literatur, und dementsprechend der
literarische Dialog der künstlerische Dialog, der sich in Szenerie,

Gesprächsführung und Sprachgestalt dem platonisch-cicero-
nischen Vorbild verpflichtet weiss. Zwecke verfolgen so
definierte Dialoge nicht:« Von Werken der Belletristik, und das waren

trotz ihres meistens sachlichen Inhalts die literarischen
Dialoge, ist Aktualität, direktes Eingreifen in die lebendigen
Auseinandersetzungen ihrer Zeit, nicht ohne weiteres zu erwarten.
Man mag ihnen deshalb Wirklichkeitsnähe absprechen» (Der
Dialog..., 362) Das Gegenteil gilt von den antihäretischen

Kontroversdialogen, die «in der Regel nicht als Werke der

Literatur angesehen werden können, sondern rein praktischen
Zwecken dienten» (S. 328); «die nichtliterarischen
Streitgespräche » konnten« als wirklichkeitsnahe Gebrauchsliteratur...
künstlerischen Rang für sich nicht in Anspruch nehmen»
(S. 363). Ebenso inkonsequent wie apodiktisch fällt dann —
offenbar von den Kontroversdialogen her — das Schlussurteil

aus (S. 364) : Der christliche Dialog sei « grundsätzlich eine

unkünstlerische Literaturform». Es versteht sich, dass, wer
sich derart festlegt auf einen historisch ziemlich genau fassbaren

Kunst- und Literaturbegriff — nämlich den der anti-rhetorischen,

von Zwecken absehenden Kunstphilosophie der deut-



128 PETER L. SCHMIDT

sehen Klassik, wie man ihn theoretisch formuliert bei Kant und
in Hegels Ästhetik findet — und diesen als inzwischen enthisto-
risiertes Dogma auf alle, auch vor 1770 produzierte Literatur
anwendet, das Profil und die literarische Entwicklung einer

von Anfang an zweckgebundenen Gattung kaum zutreffend
wird einschätzen können. So ist symptomatisch, dass Voss,
obgleich er die Wirkungsmöglichkeiten dieses Typs durchaus
zutreffend einschätzt (S. 363), im Falle von Hieronymus' anti-
pelagianiscben Dialog nicht den oben angedeuteten zeithistorischen
Erwartungshorizont, sondern die «Mannigfaltigkeit eines

Piaton oder Cicero » zum Parameter wählt und das vermeintliche
Misslingen psychologisierend erklärt (« Der Dialog hat dem

Autor offenbar nicht gelegen und seine Gestaltung ihm wenig
Freude gemacht... Für die lebendige szenische Ausgestaltung
eines Gespräches fehlte es ihm anscheinend an Erlebnissen und
an Phantasie», S. 195 f.).

Weil Voss den Dialog zunächst als schriftliche Wiedergabe
eines wirklich Gespräches definiert, stellt sich ihm das Problem
der Literarisierung als das der Stilisierung und nicht als das der

Fiktionalität, deren Ausmass abzuschätzen die Forschung —
und nicht nur bei den Frühdialogen Augustins — immer wieder
beschäftig hat h Umgekehrt hatte Hoffmann (S. 4) unter
'Dialog' « die mehr oder weniger fiktiven, also literarischen

Kunstdialoge» verstanden. Wie Voss in den zitierten Passagen

Stilisierung gegen Funktion ausspielt, zeigt sich Hoffmann
(S. 6) an dem seiner Meinung nach kaum vorhandenen und
jedenfalls schwer erschliessbaren Realitätsbezug gänzlich
desinteressiert. Beide fragen also sozusagen von oben nach unten
und nehmen infolgedessen das Unten kaum noch (Hoffmann)
bzw. nur in der dichotomischen Perspektive Belletristik-
Gebrauchsliteratur wahr (Voss). Es liegt auf der Hand, dass nicht

1 Zu Euagrius s. infra S. 134; zu Minucius infra S. 144 ff.; zu Cassian J. Leroy, in
RAM 42 (1966), 158 ff. (« Cassien Reporter»), und O. Chadwick (zu Nr. 35),
18 ff.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 129

anders als bei anderen frühchristlichen Textsorten auch hier
das Problem der Literarisierung gezielt von der Funktion als

dem spezifischen Wirklichkeitsbezug her angegangen werden
muss. Nicht umsonst insistiert die theologische Hermeneutik
auf dem 'Sitz im Leben'.

So ist die Antithese Realität-Fiktionalität funktional insofern
zunächst irrelevant, als es bei einer — realen oder fingierten —
Dialogsituation in erster Linie auf generelle, das u.U. einmalige
Ereignis transzendierende Rezipierbarkeit ankommt. Mag auch
eine historische Lehrer-Schüler-Konstellation vorausliegen (Typ
III) — Augustin in Mailand, Eucherius —, sie ist beliebig
reproduzierbar 1; andererseits kann eine sehr reale persönliche
Krise die Introspektion stimulieren (Typ V) — die intendierte
Rezeption wird in der Richtung der von Cicero prägnant
formulierten Absicht seiner Consolatio zu suchen sein {Div. II i, 3) :

quae mihi quidem ipsi sane aliquantum medetur; ceteris item multum

illam profuturam puto 2.

Was für andere christliche Gattungen das Martyrium oder
das Geschehen des Gottesdienstes (Liturgie, Predigt), ist für
den Kontroversdialog, nehmen wir Minucius aus, die authentische

dogmatische Altercatio, wie sie uns in den Protokollen
der augustinischen Disputationen (Nr. 7 ; 9 ; 12 ; 22) und der

Aufzeichnung eines Verhörs (Nr. 10) vorliegen 3. Die Histo-

1 S. supra S. 118 Anm. 2. Mus. VI 1 wendet sich an adolescentes vel cuiuslibet aetatis

homines, quos bono ingenio donavit Deus, vgl. auch Nr. 37, Prot
2 Einerseits behandelt Augustin sein Selbstgespräch als real, wenn er es mit
wirklichen Disputationen vergleicht (Soliloq. II 7,14,2); andererseits soll es zwar wenige,
aber doch Leser finden (I 1, 1,3 spricht die Ratio: nec modo eures invitationem
turbae legentium ;paucis ista sat erimt civibus tuis, vgl. auch II 15, 28,3). Für Hoffmann
stellt die Einführung der Personifikation ein Äusserstes an Wirklichkeitsferne
dar (S. 6, vgl. 136); hinwiederum soll der Dialog «seinen historischen
Hintergrund... in den mancherlei Selbsterwägungen haben, die Augustin namentlich in
schlaflosen Nächten anstellte» (S. 153), vgl. aber H. Müller (zu Nr. 41), 78 ff.
3 Augustins Breviculus Conlationis cum Donatistis (CPL 337; ed. S. Lancel, CC
CXLIX A (1974), 259 ff.) fasst das Stenogramm des berühmten Religionsprozesses

von 411 (Gesta conlationis Carthaginiensis, CPL 724; ed. S. Lancel, ibid., 3 ff.)
zusammen.



130 PETER L. SCHMIDT

rizität des Faktums wird durch das einleitende Formular garantiert,

z.B. zu Nr. 10 : Ouod gestum est in civitate Sirmiana coram

omnipopulo, idus Ianuariae Vl.feria, Gratiano et Dagalaifo consulibus

366); auch vor Nr. 7 wird genau datiert, lokalisiert (in
urbe Hipponensium regionum in balneis Sossii) und auf die Öffentlichkeit

hingewiesen (sub praesentia populi). Solche Protokoll-Einleitungen

sind bekanntlich am Beginn von Senecas Apokolo-
kjntosis parodiert (Quid actum sit in caelo ante diem III idus Octobris

anno novo initio saeculi felicissimi...). Die Disputationen wurden
mitgeschrieben und das Protokoll (gesta, acta) von beiden
Kontrahenten durch ein abschliessendes subscripsi beglaubigt1; so
heisst es zu Nr. 7 in Augustins Retraktationen (I 15, 1) : quae

disputatio nobis altercantibus excepta est a notariis (vgl. auch I 19),
velutigesta conficerentur ; nam et diem habent et consulem, und zu Nr. 9

in Possidius' Vita (16,4 ; zu Nr. 7 vgl. 6,6 ; zu Nr. 22 c. 14,4
ff.2) : Cum quodam etiam Feiice... publice in Hipponiensi ecclesia

notariis excipientibus disputavit populo astante.

Eine erste Möglichkeit der Literarisierung solcher Protokolle
vor dem vertrauten Horizont altchristlicher Literaturformen
nimmt der Bearbeiter der — wohl inoffiziellen — Mitschrift des

anti-nicänischen Prozesses Nr. 10 wahr, indem er die gemässigte
Position eines homöusianischen Bischofs gegenüber einem
nicänisch gesonnenen Laien arianischer stilisiert und innerhalb
eines hagiographischen Schemas eine intellektuelle Kluft zwi-

1 Zur subscriptio vgl. E. Tengström, Die Protokollierung der Collatio Carthaginensis

(Göteborg 1962), 21 f.; H. Hagendahl, «Die Bedeutung der Stenographie für
die spätlateinische christliche Literatur», in JbAC 14 (1971), 26; zur Protokollierung

der Collatio Carthaginiensis vgl. neben Tengström noch S. Lancel, ibid.,
X ff. (auch in der zweisprachigen Ausgabe: Actes de la Conference de Carthage en

4111 (Paris 1972), 342 ff.); zum Stellenwert der Kurzschrift in der Spätantike vgl.
neben Hagendahl B.L. Meulenbroek, in Mnemosyne S. 3, 13 (1947), 203 ff. und
noch H. Boge, Griechische Tachygraphie und Tironische Noten (Hildesheim 1974),
63 ff., und J. Schlumberger, in Bonner Historia-Augusta-Colloquium 1972/1974
(Bonn 1976), 221 ff.
2 Vgl. M. Pellegrino, Komm, zu Possidius, Vita di S. Agostino (Alba 195 3), 211;
Retract. II 77 und Nr. 22, cap. 3.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 131

sehen dem rechtgläubigen 'Märtyrer' und dem häretischen

'Verfolger' aufreisst1. Der inoffizielle Charakter der Vorlage
bzw. die hagiographische Überformung lässt manches narrative
Detail situationsgebunden stehen bzw. topisch eindringen:
Über das Protokollformular des bischöflichen Prozesses hinaus
ist der öffentliche Disput in einen narrativen Rahmen
eingespannt. Dem Bischof verschlägt es mehrfach die Sprache

(PL Suppl. I 346 : Germinius taeuit horam amplius unam ; 347) ;

er versucht seinen Kontrahenten durch Schmeichelei zu
gewinnen (346), wird aber dann doch zornig (350 : repletus est

ira et indignatione... et voeiferare coepit) und droht mit Verbannung ;

schliesslich entlässt er jedoch Heracüan und seine Anhänger, ja
rettet sie vor der Auslieferung an die zivile Gewalt. Das bischöfliche

Gefolge schlägt den Gegner (345), ist mit der Entlassung
nicht einverstanden (350) und zwingt die Nicäner, sich als

Häredker zu bekennen {cogebant eos, ut subscriberent in fide haere-

ticorum) bzw. sich dem Bischof zu beugen (ut humiliarent se sub

manibus eius). Heraclian schliesslich bringt nicht nur den Bischof,
sondern auch zwei theologisch Gleichgesinnte, Theodorus und

Agrippinus, zum Schweigen (347 f., vgl. etwa : Theodorus dixit
cum confusione... ubi hic est fusus et humiliatus taeuit) und weigert
sich, seinen theologischen Gewährsmännern abzuschwören

(350). Mit dem so aufgebauten Kontrast von intellektueller
Überlegenheit und faktischer Niederlage, von Recht und Macht,
und mit der Akzentuierung von knapper, schlagfertiger
Argumentation und relativer Standfestigkeit ist ein Modell entstanden,

das in einer für den Kontroversdialog singulären Weise
belehrend-bestärkende und erbauliche Tendenzen vereinigt.

1 Vgl. M. Simonetti, « Osservazioni sull' 'Altercatio Heracliani cum Germinio' »,
in 1/Chr 21 (1967), 39 ff.; dem Gewicht seiner Argumente werden Voss'
Vorbehalte (Der Dialog..., 136 ff., zumal 159 Anm. 18) kaum gerecht. Nimmt Voss —
unliterarische — Treue der Wiedergabe an, so votiert Hoffmann (Der Dialog..., 99)

widerspruchlich für « eine interpretierende Darstellung», « die sich allerdings
grosstmoglicher Objektivität befleissigt»; zu dem angeblich «märchenhaften
Schluss » (S. 99 f.) vgl. indes M. Simonetti, ibid., 41, jetzt auch La crisi Ariana
nel IV secolo (Roma 1975), 383 ff.



132 PETER L. SCHMIDT

Allerdings entwickelt sich die Literarisierung der Funktion
hauptsachlich auf der Linie der augustinischen Protokolle (d.h.
in eine andere Richtung). Bei dem streng geregelten Hin und
Her der Diskussion selbst bzw. einer dementsprechend komprimierten

Redaktion blieb das historische Ambiente ausgeschlossen

bzw. wurde rigoros zurückgedrängt1 ; die einleitende

Datierung und Lokalisierung dient der Beglaubigung und nicht
der historisch-ästhetischen Situierung des Dialogs. Fuhrt von
hier aus kein Weg zu einer narrativ angereicherten
Dialogszenerie oder einer Personengestaltung mit positiven bzw. negativen

Identifikationseffekten, so garantiert die beiderseitige
Anerkennung des Textes ursprunglich eine faire Präsentation der

Standpunkte, dann aber — vom Rezipienten aus gesehen — eine
Konzentration auf Inhalt und Gang der Argumentation.

Dass solche historischen Dokumente nach antiker Auffassung
nicht ohne weiteres der Literatur zuzurechnen sind, deutet

Augustin selbst an, wenn er zu Nr. 7 (Retract. I 15,1) ergänzt:
banc in librum memoriae mandandum conferre curavi, oder noch klarer
zu Nr. 9 (Retract. II 34,1) : gesta sunt ecclesiastica, sed inter meos

hbros conputantur 2. Andererseits liegt auf der Hand, dass sich
eine Literarisierung — und das heisst hier Lbergang vom historisch

Einmaligen zum potentiell wiederholbar Interessierenden

— der latent allgemeinen Kontroverse unschwer bewerkstelligen

1 Anders als in Nr 9 und 12 liegt mit Nr 7 und 22 nicht das offizielle, durch die
Subscriptio des Kontrahenten beglaubigte Protokoll vor. In Nr. 7 referiert cap
19 den Übergang vom ersten auf den zweiten Tag, wobei die narrative Rekapitulation

m den vorliegenden Text des Stenogramms zurückgreift (vgl. 19 Anf..
Aug dixit Ratiombus ut discuteremus dmrum naturarum fidem, mterpositum est ab his

qui tios audumt Hie strepitus factus est a consedentibus, qui ratiombuspotius agi volebant)
und mit der literarischen Formel discessum est (B R Voss, Der Dialog ..,42 Anm 6)
schliesst Auch Voss, S 295, rechnet bei z T. anderer Begründung mit
punktueller Überarbeitung. In Nr 9 ist das Formular vor beiden Buchern, und m
Nr 12 noch starker reduziert Nr 9, I 20 kommt allerdings ein Zuhörer (Boni-
facius, vgl F Decret [vor Nr 6], 79) wie Alypius m Nr. 22, cap. 5 und 7 zu
Wort, und in Nr 12, 10 {PL XLII 713) muss der Stenograph Antonius aus dem
bisher Mitgeschriebenen zitieren
2 Vgl H. Hagendahl, in JbAC 14 (1971), 33 f, vgl auch 27 Anm. 27



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG X 3 3

lässt. Dieser Punkt ist in systematischer Hinsicht mit den Dialogen

des Hieronymus (Nr. 18 und 19) und der pseudo-augusti-
nischen Kontroverse Nr. 13, in historischer Hinsicht mit Nr. 18

erreicht, dem nach Minucius ältesten christlich-lateinischen
Dialog.

Nach Art der öffentlichen Disputationen 1 stehen sich hier
ein Orthodoxer und ein Häretiker vor einem Publikum (audien-
tia et circulus) gegenüber, und auch die Argumentationsweise ist
die gleiche. Dennoch ist die Fiktionalität des Gespräches von
den ersten Worten an transparent, die den Anfang von Tertul-
lians 2 Adversus Iudaeos erkennbar zitieren und rhetorisch
aufblasen (Tertullian : Proxime accidit: disputatio habita est Christiano
et proselyto Iudaeo Hieronymus : Proxime accidit, ut quidam

Luciferi sectator, cum alio Ecclesiae alumno odiosa loquacitate conten-

dens, caninam facundiam exercuerif), was überdies die Analogie der
Kontroverssituationen im Verständnis der Christen und damit
die typologische Identität des Kontrovers-Dialogs noch einmal
unterstreicht. Die Figur des Orthodoxen bleibt ohne Namen —
und doch : Man löst den Kreis abends auf, trifft sich erneut am
nächsten Morgen und lässt die Disputation aufzeichnen:
visum est utriusque sermonen a notariis excipi.

Punkt für Punkt ist hier Formular und Personal einer realen

Altercatio in die Allgemeingültigkeit der erkennbaren Fiktionalität

transponiert, sind Zeit (Proxime accidit... primo mane), Ort
(in secretam porticum) und Partner (Orthodoxus-Luciferianus)
ebenso traditionell wie unbestimmt fixiert; auch die

unbegrenzte Öffentlichkeit des Anfangs (in plateis) wird bei der
zweiten Zusammenkunft nur reduziert, nicht aufgehoben (cum...

convenissent). Bleibt mit dem Verzicht auf eine persönliche
Vorrede und in der fast spielerischen Verwendung des Beglau-
bigungstopos einer Mitschrift die Impression einer im Kern

1 Vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 187; 189; 191; 195 f.; 297 f.
2 Vgl. B. R. Voss, 187; 189, und unabhängig davon Y.-M. Duval, in REAug 17

(1971), 272 Anm. 194.



134 PETER L. SCHMIDT

historischen Kontroverse noch weitgehend gewahrt, so lassen

bei Nr. 14 und 19 die Präfationen mit ihrer Dialogtheorie keinen
Zweifel mehr daran, dass nicht die Geschichte, sondern ein
Autor zu Wort kommt. Hingegen wird die klassische Gattungsnorm

einer durchschaubar fingierten Historizität1 erneut realisiert

von Euagrius (Nr. 2), der mit einem Übersendungsschrei-
ben, nicht mit einer Widmungsvorrede einleitet, die Autopsie
garantiert (Gratissimam tibi referam quaestionem factam nuper sub

oculis nostris), doch mit sprechenden Namen — Simo Iudaeus und
Tbeophilus Christianus — operiert.

Als weiteres differenzierendes Element der Realität, das für
die Struktur der literarischen Kontroversdialoge Bedeutung
gewinnt, kommt die Figur des Richters oder Schiedsrichters
hinzu. Als die dogmatischen Streitigkeiten nach der festen

Etablierung der Kirche zunahmen, musste der politischen
Autorität daran gelegen sein, in diesem zentralen gesellschaftlichen

Bereich für Ruhe und Ordnung zu sorgen. In Ausnahmefällen

hat deshalb die Administration selbst eingegriffen und die
Konflikte in prozessähnlichen Formen durch einen Richter, der
Laie und zur Objektivität verpflichtet war, zu schlichten
versucht. Marcellinus, tribunus et notarius, richtet im J. 411 in
Karthago über Katholiken und Donatisten nach den für einen Zivil-
prozess üblichen Rechtsformen und mit einem klaren kaiserlichen

Auftrag, das Schisma zu beenden 2.

Umgekehrt bemühen sich bei weniger offiziell ausgetragenen
Konflikten die an Macht Unterlegenen — so die katholischen
Bischöfe in Afrika 484 bei ihrer Auseinandersetzung mit den
vandalischen Arianern, mehr Tumult als Gespräch3 — um

1 Vgl. E. Bratke (zu Nr. 2), 47; 187 f.; B. Blumenkranz, Les auteurs chretiens

latins..., 28.
2 Vgl. S. Lancel (ed.), Actes de la Conference de Carthage en 4111 66 ff., zur Rechtsbasis

— einem die Entscheidung faktisch präjudizierenden kaiserlichen Reskript
—: 25 ff., zum Urteil: 102 f.
3 Vgl. Victor von Vita, Hist. pers. II 52 ff., hier II 53; dazu Chr. Courtois, Les
Vandales et l'Afrique (Paris 1955), 296 f.; K. Baus, in Handh. der Kirchengeschichte,

hrsg. von H. Jedin, II 2 (Freiburg 1975), 184.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I 3 5

einen neutralen Verhandlungsleiter, ut cognitoribus discernentibus

partibus agentibus quod verum est agnoscatur. Nunc qui erit cognitor,

qui examinator, ut libra iustitiae aut bene prolata confirmet aut prave
adsumpta rejellat Es ist kaum Zufall, dass zwei afrikanische

Dialoge aus der Epoche der Verfolgung der Orthodoxen die

Figur eines Richters in den Kontroversdialog einführen. Bei
Cerealis (Nr. 16) 1 entwickelt sich sein Bericht über eine

Brandkatastrophe durch das Hinzutreten des arianischen Bischof
Maximinus zu einer dogmatischen Kontroverse ; die Schlichtung

durch einen Beauftragten (PL LVIII 768 B : qui intererat,
cui erat iniunctum) scheitert, weil sich Maximinus einer Stellungnahme

entzieht, und der abschliessende Spruch lässt die
Kontroverse ebenso offen wie Cerealis ungeschoren (Vade tibi in

proprium Ecclesiam, quia conventus a me Maximinus noluit respon-
dere... Iam inter vos Deus audit). Zufälligkeit und Regellosigkeit
der Gesprächsentwicklung deuten ebenso wie die nur skizzierten

historischen Details auf einen konkreten Hintergrund ; eine

auktoriale Praefatio fehlt. Erst Vigilius (Nr. 15) hat die literarischen

Möglichkeiten dieser Konstellation genutzt2: Er führt
einen arbiter mit dem sprechenden Namen Probus ein (Prol. :

arbitrum quendam nomine Probum auctoritate iudiciaria punctum
interesse feci), ein Heide, der sich am Ende zur Lehre des

Athanasius bekehrt.
Wenn der Konflikt wie im Falle von Nr. 18 und 19 intern

ausgetragen wird, bietet sich die Möglichkeit an, das Verfahren
durch einen Verhandlungsleiter eigener Wahl beaufsichtigen
zu lassen. Jedenfalls scheint sich ein solcher Realitätshintergrund

aus dem augustinischen Pseudepigraphon Nr. 13 zu

ergeben, das sich wie Nr. 18, diesmal allerdings im Interesse

einer zusätzlich beanspruchten Autorität, den Anschein eines

echten Streitgespräches gibt, ex abrupto beginnt und eingangs

1 Vgl. Chr. Courtois, op. cit., 223 f. Anm. 6.

2 Vielleicht nach dem — um 400 von Rufin übersetzten — Adamantios-Dialog,

vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 143 ff.; 337 Anm. 62.



13 6 PETER L. SCHMIDT

ein pseudo-historisches, allerdings um die Datierung verkürztes
Formular vorlegt (Collatio beati Augustini cum Pascentio Ariano,
babita in domo Anicia Hippone Regio, praesente Laurentio iudice

delecto a Pascentio viro spectabili). Laurentius wird zwar als Richter
angesprochen (cap. 2 : mihi autem placet te iudicio iudicem praesi-
dere...; 8 : de tuo non solum alii sapientissimi viri iudicio iudicabunt,

verum etiam Deus verissimus ; 11 : praesidens cognitor), achtet indes
vornehmlich auf die Einhaltung der Spielregeln, bemüht sich
einleitend um eine entspannte Atmosphäre der Disputation
(cap. 1), präzisiert den Dissens und stimmt am Ende Augustin
mehr aus der inneren Logik der — natürlich in dieser Richtung
angelegten — Diskussion zu. Der Verfasser von Nr. 24, der
den Vertretern der römischen wie der ägyptischen Kirche je
einen Richter zuordnet, Decius Constantius und Ammonius
(I 1, PL, LIII 241 A : singulos tantum esse iudices..., quibus liceret

pro merito conclusionum dare sententiam), definiert ihre Rolle ähnlich
wie der Verfasser von Nr. 13 als die von Verhandlungsleitern,
die für den Fortgang des Gespräches sorgen (I 5, 246),
Wiederholungen unterbinden (245 ; I 7, 248 f.), Aufgaben — Fragen
und Antworten — zuweisen und schliesslich Zitierungen von
schriftlichen Zeugnissen zulassen (II 11, 285 eine Homilie des

Nestorius ; II 13, 14 und 16, 288 f., 290 f., 294 f. : Cyrillus) ;

sie brauchen gleichfalls nur die Kapitulation des Serapion zur
Kenntnis (II 20, 300 f.), nicht aber die Prärogative eines formellen,

abschliessenden Urteils in Anspruch zu nehmen.
Die eigenartige Doppelrolle als Verhandlungsleiter und

Richter, die Constantius und Ammonius hier spielen, erweist
diese Konstellation als ahistorisches Konstrukt. Bleibt es im
Rahmen von Nr. 13 noch einigermassen verständlich, dass der
Laie (vir clarissimus) Laurentius als Einzelrichter in einer Art
von privatem Schiedsverfahren fungiert, vorgeschlagen von dem
Laien Pascentius (vir spectabilis), aber akzeptiert von Augustin,
so wird andererseits gleich zu Beginn in den Worten des Laurentius

die Problematik dieser Doppelfunktion zu erkennen gegeben,

um seine Bekehrung als Umschwung um so plastischer



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG IJ7

herausarbeiten zu können (cap. 3) : Sacramento enim me meum
animum animamque memini constrinxisse, ne tuas intentiones ulla
ratione palparem, nec aliquid a iustitia longius cohiberem. Tua enim

delectione iudex in cognitione fidei inter utrosque videor praesidere.
Unklar und konkret nicht nachvollziehbar ist demgegenüber
die Funktion des Richterpaares in Nr. 24, da sie beiden Parteien

dogmatisch verbunden sind und doch urteilen sollen, in der
Tat aber immer nur gemeinsam agieren und kaum eingreifen.
Die inkonsequente Verwendung von Begriffen wie cognitores

in Nr. 24 — teils für das Publikum (I 1, 241 A : ceteri cognitorum
loco sedentes), teils für die Richter (etwa I 2, 242 A) — verweist
die betreffende Terminologie, partes für die Kontrahenten
(Nr. 13, cap. 1 und 3), actio (Nr. 24, II 19, 298 B ; Nr. 15, II 2)

bzw. cognitio (Nr. 13, cap. 3), petitor für den Häretiker (Nr. 13,

cap. 9), defensor (Nr. 24,1 1) bzw. defensio (Nr. 13, cap. 3) für die

orthodoxe Position, sponsio für die formale Vereinbarung zu
Prozessbeginn (Nr. 15, II 2), endgültig in den Bereich der

Metaphorik.
Wenn wir also annehmen, dass die Figur des parteilichen

Schiedsrichters nicht einen tatsächlichen Austragungsmodus
innerchristlicher Auseinandersetzungen widerspiegelt, sondern
der literarischen Transformation eines — mindestens theoretisch

— neutralen arbiter seine Existenz verdankt, brauchen wir uns
indes nicht auf werkimmanente Argumente zu beschränken :

Bei Nr. 13 handelt es sich um eine nachweislich fingierte,
literarische Entfaltung einer Auseinandersetzung Augustins
mit dem hochgestellten Laien Pascentius, von der Possidius

(Vita Aug. 17, 1-6) berichtet und die auch im Epistolar des

Bischofs von Hippo (Epist. 238-241) ihren Niederschlag gefunden

hat: die Collatio fand — wohl um 406 — in Karthago
statt h Unser pseudepigrapher Dialog gibt sich als Fortsetzung
der Diskussion, die schon am folgenden Tag in Augustins

1 Vgl. zu den näheren Umständen Fr. van der Meer, Augustin der Seelsorger

(Köln "1958; holl. Orig. 1947), 141 ff.; M. Pellegrino (ed.), Vita di S. Agostino,



138 PETER L. SCHMIDT

Bischofssitz vor sich gegangen sein soll; jedenfalls datiert Nr. 13

ein Detail des karthagischen Gesprächs — vgl. Epist. 238, 4
1 —

hesterna die (cap. 4)2. Aus den interpositi honorati et nobiles viri
(Possid. Vita Aug. 17, 1, vgl. 17, 5) wird in der pseudepigraphen
Ergänzung der im Einvernehmen beider Parteien bestellte
arbiter des zeitgenössischen Zivilprozesses 3. Der Verfasser von
Nr. 24 verdoppelte diese Grösse, da es ihm logischer erscheinen

mochte, beide Parteien in eigenen Vertretern zu beteiligen.
Dass er dazu von Nr. 13 angeregt wurde, legt auch die
strukturelle Parallelität der Dialoge nahe : Beide setzen einleitend
collatio von Beschimpfungen ab, von convicium und animositatis

caligines (Nr. 13, cap. 1) bzw. seditio verborum (Nr. 24,1 1, 241 A);
hier (II 11 ff., 285 ff.) wie dort (cap. 14 ff.) sind die Richter an
dem Punkt eigentlich schon überzeugt, wo eine lange Zitatenfolge

bzw. Rede des Orthodoxen einsetzt.
Letztlich stehen also hinter dem Kontroversdialog nur drei

historische Konstellationen, das Verhör vor dem Bischof (Nr.
10 ; die Synode von Aquileia 381), der innerchristliche Disput
ohne Schiedsrichter (Nr. 7 ; 9 ; 12 ; 22 ; der Tumult von 484)
und der dogmatische Zivilprozess unter Leitung eines Laien
(Nr. 16 ; die Collatio Carthaginiensis). Die Literarisierung dieses

213; B. R. Voss, Der Dialog..., 292, 408, der jedoch auf Nr. 13 nicht eingeht.
Pascentius hatte aus Angst vor Rechtsfolgen eine Mitschrift ausdrucklich
abgelehnt, wahrend sich die fingierte Fortsetzung als Protokoll gibt.
1 Dass der Text von Nr. 13 auch sonst auf Epist. 238 basiert, kann hier nicht
ausgeführt werden.
2 Vgl. noch cap. 1: post illud totum, quod pars parti, persona personae convicii intulit
pridem; auf diese chronologischen Widerspruche und UnWahrscheinlichkeiten
weist schon die Vorrede der Mauriner hin (PL XXXIII 1154 f.).
3 Zu den von den Parteien einvernehmlich vorgeschlagenen arbitri, indices

(s)electi der Spätantike vgl. M. Käser, Das römische Zivilpro^essrecht, HAW X 3,4
(München 1966), 369 Anm. 20; 440. Widerspruchlich — s. supra S. 136 h — heissen
die Richter bei Nr. 24 teils electi (I 2), teils dati (I 7-10, delegierte Richter, vgl.
M. Käser, ibid., 439 f.). Die — heidnischen — Schiedsrichter schulmässiger
Streitgespräche wie der Acta Archelai (B. R. Voss, Der Dialog..., 151 f.; 153 f.)
und des Adamantios-Dialogs kommen im lateinischen Milieu jedenfalls nicht
generell in Betracht, vgl. aber B. R. Voss, 357 f. und supra S. 106; 135 Anm. 2.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 139

dialogischen Potentials vollzieht sich jedoch nicht nur auf dem

Wege einer direkten Imitation solcher Situationen (Nr. 18 und

2; Nr. 15), der Metaphorisierung isolierter Realitätselemente

(Nr. 13) und ihrer Ausbildung zu Traditionen (Nr. 18 — Nr. 19 ;

14; Nr. 13 — Nr. 24); zusätzlich werden Anregungen von
potentiell dialogischen Texten anderer Gattungen aufgegriffen :

Wie Nr. 13 aus Augustins 2j8. Epistel herauswächst, war
vezeigt worden.
Ö O

Auch Nr. 1 — genauer sein erstes, apologetisches Buch —
geht auf einen Impuls der Augustin-Korrespondenz zurück 1:

Augustins paganer Freund Volusian reicht in Epist. 135 einige
Probleme, die sich bei einem Gespräch (cap. 1 : est operae

pretium cognoscere habitam inter nos proxime confabulationem, vgl.
cap. 2) im Zusammenhang mit der Geburtsgeschichte Christi
ergeben haben, an Augustin weiter, der den Brief Volusians in
seiner Antwort als magni cuiusdam dialogi specimen laudabili brevi-

tate comprehensum beurteilt {Epist. 137, 1). Auch Marcellinus —
der Richter der Collatio Carthaginiensis, Volusians und Augustins
Freund — schaltet sich ein 2 und bittet um eine ausführlichere
Behandlung in einer eigenen Schrift {Epist. 136, 3), da sich
Volusian bei seinen Zweifeln dem begrenzten Umfang eines

Briefes habe anpassen müssen (cap. 1), also wohl um einen

Dialog. Augustin will es im Moment bei einem epistulare con-

loquium mit Marcellinus belassen {Epist. 138, 1), schliesst aber

für die Zukunft die erbetenen libri nicht aus (138, 20). Der
Verfasser der Consultationes hat diesen von Augustin selbst nicht
realisierten Plan in der Weise ausgeführt, dass er den vier
Briefen nicht nur die Argumente pro und contra 3, sondern auch
die anvisierte Form der Darbietung entnommen hat. Wie oben
bei der Auseinandersetzung mit Pascentius spannt sich auch

1 Vgl. P. Courcelle, (zu Nr. 1), 270 ff.
2 Der Anfang von Epist. 136 spielt offenbar auf 137 an, das demnach chronologisch

zwischen 135 und 136 gehört, anders P. Courcelle, 267; 272 f.
3 Vgl. P. Courcelle, 264 ff.



140 PETER L. SCHMIDT

hier der Bogen von den privaten disputationes (confabulationes)
über das epistulare conloquium bis zum literarischen Dialog.

Dass sich die zunächst nicht personal besetzte Textsorte der
Problemata (Aporien) in ihrer Frage-Antwort-Struktur für eine

Verschmelzung mit dem Dialog anbietet, war an Typ III
(Didaxe) schon beobachtet worden (supra S. 115 f.). Auch der

Kontroversdialog, vom geregelten Hin und Her der halboffiziellen

Disputationen aus bereits weitgehend formalisiert und
ebenso gezielt wie polemisch fragend, steht dem Eindringen
eines solchen Schemas offen. Die Fragen können in bewusst

paganer — so im Ambrosiaster 1 — oder häretischer Absicht —
so in den pseudo-augustinischen Solutiones diversarum quaestio-

num ab haereticis obiectarum — aufgeworfen werden ; sie können
ausdrücklich als Meinungsäusserung vorangestellt werden —
so etwa in Contra Varimadum Arianum (Ps.-Augustin, Ps.-

Vigilius, CPL 364) : si dixerint — responsio 3. Zum Dialog wird
die Antithese allerdings erst in dem Moment, wo sich die beiden
Kontrahenten persönlich gegenüberstehen, der Häretiker fragt
und der Orthodoxe antwortet. Seit dem 4. Jh. ist dieser Typ
mehrfach vertreten, so dass von der Ausprägung einer eigenen
Traditionslinie gesprochen werden kann. Die Vorreden weisen
darauf hin (Nr. 1, I, Prol. : introducta sciscitantis respondentssque

persona ; Nr. 6,1 : quo, cum idem vos... captiosis circumvenire quaesti-
unculis voluerint, et ipsi ad respondendum vigilanter eis sitis instructi 3,

der Übergang zum Text schärft es ein (Nr. 11 a 4, I 22: Hic

1 Vgl. H. Dörries, in RAC 6, 349 f. Die Consultationes benutzen denn auch den

Ambrosiaster, vgl. P. Courcelle (zu Nr. 1), 267 Anm. 2.
2 Eine Präsentation, die allerdings bereits Sidonius als Dialog gilt, s. infra S. 169.
3 Vgl. noch Nr. 15, Prol. (qnonam ?nodo... haereticorum quaestioms responsionis bre-

vitate refellerem) und Nr. 1, III 10; von einer Antwort auf quaestiunculae spricht
auch Hieronymus (Nr. 19, Pro/.).
4 Nicht Eusebius von Vercelli —• so Bulhart (danach E. Crovella, S. Eusebio di
Vercelli (Vercelli 1961), 226 ff.), dagegen Simonetti (beide zu Nr. 11 a) —, sondern
wohl ein Spanier (G. Morin, in RBen 19 (1902), 237 ff.; M. Simonetti, in ND 3

(1949), 68) des 5. Jh. (so M. Simonetti, in RCCM 5 (1963), auch nach dem
Datum des — ursprunglich selbständigen, vgl. ND 3 (1949), 63 ff.; RCCM 5

(1963), 386 f. — 6. Buches, vgl. ND 3 (1949), 64 Anm. 1; 68).



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I4I

interrogantis est persona1...; 23 : Perfecte ad haec respondetur pro
loco interroganti), das Gespräch ist entsprechend angelegt2 —
vgl. etwa Euagrius (Nr. 2) —, und der terminus technicus 'quaes-
tiones solutionesque' wird von Rusticus (Nr. 25, Praef.) auf diese

Dialogvariante appliziert, obwohl er das Gespräch freier
gestaltet.

Schliesslich darf ein Aspekt nicht übersehen werden, der
insbesondere im Umkreis Augustins für die Textkonstitution
dialogischer Darbietung nicht unerhebliche Bedeutung gewonnen

hat, die Entwicklung eines Dialogs nicht in einer Mischung
von lebensweltlichen und innerliterarischen Traditionen,
sondern die Entwicklung einer Kontroverse aus einem Buch
heraus. Dies ist bei dem Florilegisten von Nr. 5 so verschleiert,
dass er seinen aus Augustin synthetisierten Gegnern wie lebendigen

Kontrahenten begegnet: Sed iam vos pagani, quae animo

concepistis, tarnquam de latebris tenebrosis in lucem proferre curate

(I, Prol., ähnlich II, Prol., zurückhaltender gegenüber den

philosophi Platonici: IV, Prol.). Die Dialogisierung soll den
divergierenden Standpunkt deutlicher hervortreten lassen (V, Prol. :

Commodum autem arbitror sub eorum nomine verba eorum ponere et

sub meo responsiones meas... ut quis quid dicat manifestius appareat).
Der erste Satz zitiert Augustins Vorrede zu Contra Faustum

(Nr. 8, I 1 : commodum... eius... eius... responsionem meam), der die

1 Was eine spätere (erweiterte und um ein Buch VIII vermehrte, vgl. M. Simo-

netti, in ND 3 (1949), 59 ff.) so verballhornt: Itaque interrogantis atque solventis

accipe persona»!. Allgemein zur Dialogform vgl. V. Bulhart (zu Nr. x 1 a), XXIX f.
Nr. 11 b (die Argumente von M. Simonetti, in ND 3 (1949), 62; 69 ff., für eine

Datierung vor Augustin, also ins 4. Jh., überzeugen nicht) leitet durch einen von
V. Bulhart, 136 (vgl. 133) zu Unrecht getilgten Zwischentitel über: Interroga-
tiones haereticorum et responsiones catholicorum.
2 Bei Cerealis (Nr. 16) sind die Fragen des Arianers en bloc vorangestellt und die
Antworten ebenfalls in geschlossener Kapitelfolge gegeben, vgl. 768 B: Propositis
ab eo quaestionibus... respondi; cur meis propositionibus non respondet Bei Faustus

(Nr. 6) heissen die quaestiones (propositiones) Capitula, dazu F. Decret (vor Nr. 6),

64 ff



142 PETER L. SCHMIDT

Capitula des Manichäers je voranstellt (Faustus dixit) und ihnen
nach der Art einer öffentlichen Disputation antwortet h

Dass Augustin seinen Buchdialogen, wie wir sie abgekürzt
nennen wollen, eben diese Funktion einer öffentlichen, jedoch
schriftlich geführten Kontroversdisputation zumisst, entnehmen
wir der Einleitung zu Contra litt. Pet. II (Nr. 21): ut quasi
alternis sermonibus in praesentia disseramus. verba ex epistula eins

ponam sub eius nomine et responsionem reddam sub ?neo nomine,

tarnquam, cum ageremus, a notariis excepta sint2. Wenn sich der

Gegner nicht stellen kann oder will (ibid.-, Donatistae, qui
coram nobiscum disserere nolunt), ist der Buchdialog die zweitbeste

Möglichkeit der Widerlegung (ita non effugiant respondentem sibi
ad singula veritatem, tarnquam nobiscum faciem adfaciem colloquantur).
Der Verfasser des Pseudepigraphon Nr. 23 ist bestrebt, durch
den Anschluss an dies Vorbild den autoritativen Charakter
seines antidonatistischen Dialogs zu unterstreichen. Zunächst

widerlegt er den libellus eines Fulgentius (Donatista dixit —
Catholicus respondit), geht aber dann in ein personal gefasstes

Gespräch über und treibt den Häretiker durch gezielte Fragen
in die Enge (Augustinus respondit — Fulgentius dixit). Diese

singuläre Kombination von Buch- und komplementär daraus

1 Vgl. Retract. II 33,1: verbis eins propositi's reddens responsiones meas. triginta et tres

disputationes sunt-, ähnlich in der Vorrede zu Nr. 20, Praef. 2: His [sc. Iuliani
libris] nunc respondeo eius verba praeponens eisque subiungens responsionem meam ad loca

singula. Vgl. auch B. R. Voss, Der Dialog..., 172 f.; 301 f.
2 Worüber sich Petilian beschwerte (vgl. Contra Gaud. I 1,1: unde mihi, tamquam
mentitus fuerim, calumniatus est dicens, quod numquam mecum comminus disputaverit),
weshalb Augustin die Briefe des Donatisten Gaudentius nun als solche zitierte
{verba epistulae... ad haec responsio), vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 300 f. Die Alter-
cationes des Eugenius von Karthago, quas cum Arianorum praesulibus per internuntios
habuit (Ps.-Gennadius, Liber de scriptoribus eccl. 97; vgl. M. Schanz, IV 2, 571 f.)
mögen dieser Form oder auch der eines Buchdialogs entsprochen haben. Auch der
Arianer Maximin 'dialogisiert' in seiner Polemik gegen Ambrosius das Protokoll
der Synode von Aquileia durch antilogische Einlagen {Maximinus episcopus disserens

dicit...), vgl. F. Kauffmann, Aus der Schule des Wulfila (Strassburg 1899), 67-72.
Dasselbe arianische Dossier zitiert aus einem weiteren Buchdialog, Palladius

gegen Ambrosius, De fide 1 (F. Kauffmann, ibid., 79 f.).



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 143

entwickeltem Quästionen-Dialog ist allerdings auch darin
singulär, dass nicht der Häretiker, sondern der Orthodoxe die

Fragen stellt; die mit dem Supplementcharakter der zweiten
Hälfte gegebene Umkehrung des traditionellen Schemas

verbirgt sich dem ersten Blick, weil die Einführung eben dies
Schema reproduziert, das in Wirklichkeit die erste Hälfte besser

beschriebe: quaecumque credidi posse te dicere mihi propositi tibique
respondi, ut omnes controversiarum auferrentur ambages (ed. C.

Lambot, S. 214).
Somit ergeben sich im Bereich des Kontroversdialogs unter

dem Aspekt von Historizität versus Literarisierung fünf
Subtypen, die aufgezeichnete, wenn auch bisweilen bearbeitete

Disputation (Nr. 739; 10; 12; 16; 22), die fingierte Disputation
(Nr. 2; 13), die eingestandenermassen literarische Disputation
(Nr. 4/15; 18; 24/14; 17; 19; 25; 26), der Quästionen-Dialog
(Nr. 1; 6; 11 a und b; 23 [II]) und der Buchdialog (Nr. 3; 5; 8;

20; 21; 23 [I]). Allerdings gewinnt der Quästionen-Dialog —
an sich in dem Verzicht auf individuelle Benennung der Partner,
ja auf ihre Kennzeichnung überhaupt (Nr. 6) ein Extrem an

Generalisierung — manchmal durch eine wenn auch typisierende

Individuierung der Partner (Nr. 1 Apollonius-Zacchaeus)
oder gar den Anschein einer historischen Fundierung (Nr. 2)

den Anschluss an die historisierende Wurzel dieser

Entwicklungslinie zurück. Umgekehrt stellt der Buchdialog entgegen
dem ersten Anschein nicht ein Extrem an Literarisierung vor,
sondern ist in seiner Nähe zum mündlichen Streitgespräch mit
einem konkreten historischen Partner auf der Stufe des ersten

Subtyps einzuordnen.

Literarisierung bedeutet im Fall des Kontroversdialogs
zunächst eine idealtypische Abstraktion von zahlreichen
historischen Kontroversen, eine Reduktion des je gegebenen
historischen Ambientes, von Szenerie, Partnern, Anlage und
Durchführung der antithetischen Argumentation. Eine Untersuchung
der Form- und Strukturelemente der verschiedenen Dialogtypen,

die hier nicht am Platze ist, würde für die Frage nach



144 PETER L. SCHMIDT

dem Verhältnis von Historizität und literarischem Status

ergeben, dass die Kontroverse in einer nüchtern zurückhaltenden
Stilisierung an dem Bezug zur konkreten dogmatischen Disputation

im grossen und ganzen festgehalten hat und von den
klassischen Dialogmustern nicht tiefgreifend geprägt worden
ist, wahrend die anderen Typen traditionelle Linien ausziehen.

Eine Ausnahme macht nur der Octavius des Minucius Felix,
der bis hierher ausgespart worden ist. Als erster frühchristlicher
Dialog in lateinischer Sprache — und fur etwa 150 Jahre der

einzig erhaltene 1 — repräsentiert er einerseits in der Richtung
der anti-judischen griechischen Dialoge (Ariston von Pella,
Justin) die anti-pagane Ausprägung des Kontroversdialogs 2:

Kontrahenten sind, wie bekannt, der Heide Caecilius und der
Christ Octavius, der Verfasser fungiert als Schiedsrichter und
das Gesprach endet mit der Bekehrung des Heiden. Dies auf
den ersten Blick vertraute typologische Schema ist indes, wie
zu Schiedsrichter und Bekehrung noch zu zeigen ist, anders als

bei spateren Konkretisationen des Typus zu verstehen. Ausserdem

wird die Ausfuhrung des Schemas in werbend gemeinten
ciceronischen Anklangen variiert: DerTitel hebt — wie ursprunglich

auch bei Sulpicius — den Protagonisten heraus, die Einleitung

ist — wie Ciceros Brutus fur Hortensius — dem Andenken

1 Emen dem Minucius zugeschriebenen — zu dieser Praxis der Kontroversdialoge
s supra S. 110 f. —, dem Titel nach zu schliessen wohl ebenfalls apologetischen
Dialog De Jato vel Contra mathematicos kennt Hieronymus, Vir. ill 58, vgl. R.

Hirzel, Der Dialog II 3 73 Die klassische Dialogregel, das Gesprach zur Zukunft
hin offen zu lassen (Octavius 36,2 de fato disputaturi alias, vgl. 40,2), lasst eine
Lücke, in die der Falscher wie bei Nr. 13 (supra S. 133) hmeinstossen kann. Wer
die Hieronymus-Notiz zu Contra mathematicos (vgl auch Epist. 70,5 et in altero

[sc. hbro] contra mathematicos, st tarnen mscriptio non mentitur auctorem — quidgentilium
litterarum dimisit mtactum fur erfunden halt, muss sein eindeutiges Bekenntnis
zur Autopsie des Buches Lugen strafen, so richtig E. Paratore, in RtcRel 18

(1947), 144 ff. (auch in RCCM 14 (1972), 5 Romanae Ittterae (Roma 1976), 549)
und H. v. Geisau (zu Nr. 4), 953
2 Als Mischung von philosophischem Dialog, rhetorischer Disputatio m utramque

partem und Auseinandersetzung vor Gericht interpretiert den Octavius A. Vecchi,
in Convivtum 32 (1964), 361 ff, vgl auch M HorFMANN, Der Dialog..., 32 f.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 145

des toten Freundes gewidmet, und die privat geführte
Auseinandersetzung wird nicht als Abfolge von skeptischen Fragen und
orthodoxen Antworten oder als ungeregelter polemischer
Schlagabtausch, sondern in einer Angriffs- und Verteidigungsrede

geführt; die Argumentation bezieht sich am stärksten auf
den thematisch verwandten Traktat De natura deorum h

Das Ausmass der damit erwartbaren Literarisierung im
Octavius ist, nachdem sich die ewige Krankheit der umstrittenen
Chronologie nicht mehr fortzupflanzen scheint2, neuerdings
intensiver diskutiert worden. Nach den klassischen Dialogregeln
muss mit einer wahrscheinlichen Fingierung der Gesprächssituation

gerechnet werden. In der Tat hat Minucius den Rahmen

von einem bei Gellius (XVIII 1) wiedergegebenen Dialog
zwischen Stoiker und Peripatetiker entlehnt, der sich dort unter
der Leitung des Favorin (tamquam apud arbitrum Favorinum,

§15) ebenfalls am Strande von Ostia gegen Abend abspielt.
Der Zeitraum ist nun — wieder wohl nach ciceronischem Vorbild

— auf einen ganzen Tag ausgedehnt und der landschaftliche

Flintergrund durch eine Reihe von reizvollen und mit Recht —
wie das Spiel mit den flachen Steinen auf den Wellen — berühmten

Details aufgefüllt, die sich aber nicht recht zu einer lückenlos

nachvollziehbaren, realistischen Szenenfolge zusammenfügen

1 Zum Einfluss Ciceros vgl. W. Krause, Die Stellung der frühchristlichen Autoren

Zur heidnischen Literatur (Wien 1958), 142 ff.; J. Beaujeu (zu Nr. 4), XXXII f.;
C. Becker (zu Nr. 4), 10 ff.; 68 ff.; 102 ff.; M. Hoffmann, Der Dialog..., 30 ff.;
H. v. Geisau (zu Nr. 4), 975 ff.; 983 f.; 1374; 1376; B. R. Voss, Der Dialog...,

40 ff.; G. W. Clarke (zu Nr. 4), 26 ff.; 136 Anm. 18.

2 Die communis opinio votiert jetzt fur etwa 210-240, d.h. nach Tertullian und vor
Cyprian, vgl. J. Beaujeu (zu Nr. 4), XLIV ff. und RPh S. 3,41 (1967), 121 ff.;
C. Becker, 74 ff.; H. v. Geisau, 988 ff.; 1376 f.; G. W. Clarke, 8 ff. « The
Historical Setting of the Octavius of Minucius Felix», in JRH 4 (1967), 269 ff.).

Vgl. jetzt auch J.-M. Vermander, « L'Octavius de Minucius Felix, le regne de

Caracalla et le pontificat du pape Calixte », in REAug 20 (1974), 225 ff. Unbekehrt
bleibt z.B. E. Paratore, vgl. nach RicRel 18 (1947), 132 ff. jetzt die Einfuhrung
seiner Ausgabe (Bari 1971), IX ff. und Romanae litterae, 621 ff.



146 PETER L. SCHMIDT

wollen 1. Unglaubhaft ist auch, dass bei einer wirklichen
Unterhaltung unter Freunden der dritte sich die Rolle des Schiedsrichters

hätte anmassen können, die indes im apologetischen
Kontext die Unzweideutigkeit der vom Leser zu ziehenden

Konsequenzen erfordert: Et ne singulorum prosecutiones in dubium

nullo examinante venirent, arbitrum quendam... auctoritate iudiciaria

functum Interesse feci, quo de singulis quibusque probabiliter discernente

impiae pravitatis cassaretur intentio (Nr. 15, Prol.). Die Rolle
Favorins bei Gellius wird adaptiert; Schiedsrichter in öffentlichen

antihäretischen Disputationen, der Heide als Urteilender
(Nr. 15) und die eigenen Parteigänger als Gesprächsleiter (Nr.
13; 24) treten erst später in die Literatur ein. Nicht minder
unglaubwürdig wirkt es, wenn Caecilius gegenüber dem befreundeten

Octavius die konventionellen antichristlichen Verleumdungen

ohne jede explizite Distanzierung vortragen muss.
Die Einbettung eines letztlich lebenseintscheidenden,
heilswirksamen Konfliktes in das Ambiente des ciceronischen
Freundschaftsdialogs, der allenfalls ein durch die Normen
gesellschaftlicher Konvention vermitteltes, 'philosophisches' Engagement

zulässt, muss zwangsläufig zu einem hybriden Resultat
führen 2.

Soweit der ahistorische Rahmen und die ahistorische Struktur
der fingierten Gesprächssituation. Auf der anderen Seite stellt
die Wahrscheinlichkeit der Fiktion die Ebene der Identifikation
für das angesprochene, klassisch gebildete Publikum dar, dem
die Wahl dieser Form und die Fülle literarischer Anklänge bei
weitgehendem Verzicht auf Bibelzitate, dogmatische Einzel-

1 So W. Speyer, « Octavius, der Dialog des Minucius Felix: Fiktion oder
historische Wirklichkeit », in JbAC 7 (1964), 45 ff. und P. Frassinetti (infra S. 148
Anm. 1), 338 ff. (dagegen H. v. Geisau, 956 ff.; 1366); auch W. Fausch, Die
Einleitungskapitel spsm 'Octavius' des Minucius Felix. Ein Kommentar (Diss. Zürich
1966) und R. Meiggs, Roman Ostia (Oxford 2i973), 490 ff.
2 Vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 45 f.; 48 f.; zur Rolle des Caecilius A. Delatte,
« La realite du dialogue de l'Octavius de Minucius Felix», in Serta Leodiensia

(Liege 1930), 103 ff., und W. Speyer, in JbAC 7 (1964), 50 f.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I47

heiten gilt1. Alle drei Personen — Minucius und Caecilius in
Rom praktizierend, Octavius, Afrikaner wie die anderen, dort
zu Besuch — stehen in den besten Jahren und gehören als

causidici (Gerichtsredner) der gleichen Berufsgruppe an. Octavius
und Minucius sind bereits zum Christentum konvertiert,
Caecilius tut diesen entscheidenden Schritt unter dem frischen
Eindruck der christlichen Heilslehre zum Abschluss der
Konversation. Nur wenn seine Konversion für ein römisches
Publikum kontrollierbar historisch war, konnte der damit
gegebene imitative Appell verstanden und nachvollzogen
werden. Plier ist also die Schlusswendung noch nicht
literarischer Topos, sondern unmittelbarer Ausdruck der Intention
und Vorbild der Rezeption. Die Wahrscheinlichkeit der Fingierung,

fundiert in der Historizität der biographischen Grundlagen,

wird weniger durch die Kontrollmöglichkeit des nächsten,
römischen Publikums — so musste z.B. ein Zeitpunkt gewählt
werden, zu dem man sich in Ostia hätte treffen können —,
sondern durch die erforderliche persönliche Glaubwürdigkeit
der persönlichen Vorbilder als Basis der Kommunikation
erzwungen. Wer also von der offensichtlichen Literarizität der
Szenerie und von den Brüchen des Gesprächsgangs, die mit
der funktionalen Divergenz der verschiedenen Voraussetzungen
eingehandelt werden, ausgeht und den personalen Informationen
(Wohnung in Rom, Bekehrung) ihren historischen Kern
abspricht2, stellt die Wirkungsabsicht des Werkes nicht in
Rechnung; wer von vermeintlichen Unklarheiten und Leerstellen

der Charakterisierung aus ein abgerundetes, geschlossenes

1 Zur Intention von Minucius' 'verdecktem' Christentum vgl. J. Beaujeu (zu
Nr. 4), XVI ff.; M. Hoffmann, Der Dialog..., 33 f.; J. Fontaine, Aspects et

problemes de la prose d'art latine au IIIe Steele (Torino 1968), 98 ff.; zum literarischen

Erwartungshorizont seines Publikums G. W. Clarke (zu Nr. 4), 12 ff. « The

Literary Setting of the Octavius of Minucius Felix», in JRH 3 (1965), 196 ff.);
vgl. auch H. v. Geisau, 969 ff.; 1369 ff., und zur Protreptik B. R. Voss, 49 f.,
die S. 326 (« mehr eine literarische als wirklichkeitsbestimmte Aufgabe»)
offensichtlich unterschätzt ist.
2 W. Speyer, in JbAC 7 (1964), 51.



148 PETER L. SCHMIDT

Persönlichkeitsbild fordert oder gar psychologisierend
argumentiert 1, verwechselt einen appellativ argumentierenden Dialog,

in den mimetische Details nur einstimmend, auflockernd
oder exemplarisch — und d.h. selektiv — einzugehen brauchen,
mit autonomer — erzählender oder darstellender — Literatur.
« The proper course is, therefore, to conclude that while the
debate at Ostia in the Octavius is, in all probability, pure literary
contrivance, the protagonists of that debate and the few
biographical facts assigned to those protagonists are not». 2 Der
eigentliche Realitätsbezug des Octavius ist indes nicht nach dem
Grade der Historizität des Gespräches, sondern nach seinem

rezeptionsästhetischen Hintergrund zu bemessen 3.

III

Warum bedienen sich die Autoren der dialogischen Darbietung,

um die in Abschnitt I umschriebenen Funktionen zu
realisieren Warum ziehen sie nicht andere Möglichkeiten der
literarischen Konkretisation, die Form des antihäretischen (Typ
I) oder dogmatischen Traktats (II), des Lehr- oder Handbuchs

(III), der direkten biographisch-hagiographischen Erzählung
(IV) oder der unvermittelten Confessio (V) vor Wie begründen

sie ihre Präferenz, rem inter personas melius agi (Nr. 1, II,
Prol., vgl. auch III, Prol.)

Ein Streben nach Abwechslung und Auflockerung zur
grösseren Attraktivität scheint nahezuliegen, um — in der
schönen Formulierung von G. Misch (Geschichte der Autobio-

1 P. Frassinetti, «Finzione e realtä nell' Octavius», in Athenaeum N.S. 46

(1968), 327 ff.
2 G. W. Clarke (zu Nr. 4), 7 JRH 4 (1967), 269), vgl. auch J. Beaujeu,
XXIII ff., und H. v. Geisau, 954 ff.
3 Zur Bedeutung des Octavius vor dem geistes- und religionsgeschichtlichen
Hintergrund seiner Epoche vgl. J. Beaujeu, LXXIX ff., und G. W. Clarke,
32 ff. JRH 4 (1967), 270 ff.).



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 149

graphie I 2, 703) — « eine lehrhafte Gedankenfolge so durch
Umsetzung in Handlung, Gespräch und Erzählung zu verlindern,

dass sich die überkommenen Denkgebilde in ihrer starren
Existenz dem Gefühl näherbringen Hessen». In Wirklichkeit
aber wird eine solche Begründung relativ selten angeboten
(Sulpicius, Dial. III 5,6: dialogi speciem, quo ad levandum

fastidium lectio variaretur, adsumpsimus, vgl. I 23,8), ein solches

Programm nur in den Typen praktiziert, die in der klassischen
Tradition stehen (II-III) oder sich in ihrer Fortsetzung entwickeln

(IV-V): Sulpicius hat sich wie vor ihm Angustin dem
ciceronischen Vorbild enger angeschlossen, Cassian hat es in
das exotische MiKeu der ägyptischen Asketen transponiert,
Boethius in ganz anderer Richtung auf der sprachlich-stihs-
tischen Ebene die Mischform des Prosimetrum eingesetzt.

Bei Vigilius (Nr. 15, Prol.) wird diese Motivation zu einem

beziehungslosen Topos (ut... diversitate personarum vel respon-
sionum ac interlocutionum huius operis variata digestio fastidium
legentibus amputaret), weil die strenge Sachbezogenheit des

Kontroversdialogs das Verbot des movere auf das delectare

ausdehnt. Nur Minucius hatte in einer gattungsgeschichthch offenen

Situation eine grössere Freiheit, als die historische ReaHtät

der öffentlichen Disputationen noch nicht typenprägend, d.h.
Hterarisch restringierend eingegriffen hatte. Später steht eine

ganz andere Motivation im Vordergrund, von der wir im Unterschied

zu den etablierten Typen deshalb so viel erfahren, weil
eine Literaturform in Ablösung von der Realität neu begründet
wird und deshalb begründet werden muss: Das docere ist
entscheidend, die AnschauHchkeit der antilogischen Präsentation

(Nr. 21, II 1,1: ut quasi alternis sermonibus in praesentia
disseramus... tarnquam nobiscum faciem ad faciem colloquantur; Nr.
15, Prol.-. utile hoc et valde commodum apparuit, ut uniuscuiusque

haeretici personam cum sui dogmatis professionibus, quasi prae-
sentes cum praesentibus1 agerent, introducerem ; Nr. 33, in PL

1 Nach Cicero, Lael. 1,3: ut tamquam a praesentibus coram haberi sermo videretur.



150 PETER L. SCHMIDT

XXX 271: loqiti veluti praesentes alternis viribus feci) soil
durch eindeutige Trennung der antithetischen Standpunkte
(Nr. 21, II i,i : ita nemo erit, qui... propter indiscretas personas
se non potuisse intellegere conqueratur ; Nr. 2 5, Praef. : ne vero iterum

confundamus eadem distinctione sermones, sed ut continue per-
currat legentium memoriam, duabus tantummodo personis opposi-
tiones discretae sunt)1 das Auftreten von Unklarheiten
verhindern (Nr. 6, Prol. : ac, ne profusa confusave oratione legentium

inundarentur ingenia, tarn breviter quam distincte ex adver so

sibi ipsorum atque nostrorum verba constitui; Nr. 14,1: quia in eius-

modi quaestionibus quaedam ob s cur itas continua oratione frequenter
incurritur; Nr. 23, S. 214: ut omnes controversiarum auferrentur
ambages-, Nr. 5, V, Prol.-. ut quis quid dicat manifestius
appareat-, Nr. 26, Prol. : quo facilius obiectionum absolutio legentibus

elucescat), die Wahrheit deutlich hervortreten (Nr. 19,1, Prol.,
in PL XXIII 519 A: ut ex utraque parte quid dici possit exponat et

magis perspicua Veritas fiat, cum posuerit unusquisque quod sense-

rit\ Nr. 15, Prol. : ut Veritas summo confligentium certamine eliquata
ad omnium notitiam perveniret) und schliesslich sogar die Gegenseite

zu ihrem Recht kommen lassen (Nr. 1, I, Prol. : itaque ne

sibi velut absenti praeiudicatum gentilitas quereretur... placuit
gentilitatis adhibere philosophum-, Nr. 21, II 1,1: ita nemo erit, qui
me aliquidpraetermisisse... conqueratur).

Das einzige theoretische Zeugnis zum christlichen Dialog
ausserhalb der Vorreden, Basilius' ißj. Brief, beleuchtet
zusammenfassend die Bewusstheit einer Tradition, die sich auch in
einer entsprechend konsequenten Praxis ausspricht, und bestätigt

noch einmal unser vom quantitativen Profil des Erhaltenen
ablesbares Ergebnis, dass der Kontroversdialog als der christliche

Dialog par excellence galt. In diesem kritischen Dankschreiben

an Diodor von Tarsus (v. J. 373) für die Zusendung zweier

— nicht erhaltener — Dialoge wird gefordert a) Kürze

1 Rusticus, der im Osten arbeitete, mag Basilius gelesen haben, vgl. Ep. 135,1 wo
süaptvEia, Rücksicht auf die p.vf)pu) gefordert und vor dem Siaa7täv

cs'nzykc Evvotac gewarnt wird.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I 5 X

und b) deutliche Abgrenzung von häretischer These und
orthodoxer Antithese im Interesse von leichter Fasslichkeit
und Einprägbarkeit (p.v7]p.7)), und schliesslich c) ein einfacher,
ungeschminkter, einem christlichen Werke angemessener Stil.
Dementsprechend lehnt Basilius zu c) ab ein rhetorisches
Sichzurschaustellen (Xe^t-G 7TOXuvsXearepa, ayY]p.a-ra 7roi.xtXa),

d.h. eine Vielfalt von Stilfiguren und eine reichere
Ausgestaltung des dialogischen Elements (SiaXoytxal

zu b) eine dialektische Verzahnung von Argument und Polemik,
die die gleichmässige Kontinuität der Auseinandersetzung
unterbricht und so verunklärt. Persönliche Polemik gegen
historische Individuen heisst Sachliches und Persönliches in
unzulässiger Weise vermischen; insofern wird empfohlen, keine
bestimmten Personen, sondern äoptura 7ip6aw7ta einzuführen,
also Sprecher mit typisierenden oder kollektiven Namen1.

Das in den Vorreden wie bei Basilius punktuell angesprochene

Programm — Abwechslung und prägnante Veranschaulichung

— wird im Blick auf die je angesprochenen Publikumsgruppen

durch die Kombination und Vorführung der Dialogpartner

typenspezifisch differenziert und realisiert. Wenn der

Dialog, in dem der Verfasser selbst spricht, erst durch die anderen

Gesprächspartner von einem Traktat unterschieden ist, ist
für die Bewertung der dialogischen als der eigentlich literarischen

Strategie offensichtlich weniger die Figur des Autors (oder der

Vertreter der Orthodoxie als sein Sprachrohr), sondern die

Konfiguration der Interlokutoren entscheidend. Sofern der
Verfasser als Informant oder Lehrer selbst auftritt, kommt eine

eigentlich autobiographische Intention relativ selten — in dem

1 Schief paraphrasiert von B. R. Voss, Der Dialog..., 173 f. (vgl. 339 f.), der die

Zielrichtung der Kritik missversteht. Die ausfuhrliche Empfehlung indefiniter
Partner und die dementsprechende Anerkennung der platonischen Nomoi lassen

sich nur so erklaren, dass Diodor personliche Invektive gegen historische Dialogpartner

— die nach Basilius allenfalls nach Art des frühen Piaton (Voss, 36 Anm.
49) gegen abschreckende moralische Paradigmen legitim ware — mit antihare-
tischer Polemik verwirrend kombiniert hat. Dass sich Hieronymus mit Pelagius
hinter der Maske auseinandersetzt, ist mit dieser Norm noch zu vereinbaren.



I52 PETER L. SCHMIDT

so definierten Typ V, auch in Augustins Cassiciacum-Dialogen
und vereinzelt in z. T. nur andeutenden Streiflichtern auf die

zeitgenössische Szene bei Sulpicius {Dial. I 2,2 ff.; I 8,6 ff.;
I 12,2 ff.; 21,5 f-> 11 8,3 f.) — ins Spiel.

Zum anderen wird in den monastisch-hagiographischen
Dialogen (Nr. 35; 39) die Autorrolle durch die spezielle
Beglaubigungsproblematik in Mitleidenschaft gezogen: Anders als

Gregor sind Sulpicius und Cassian nicht nur Sammler,
Bearbeiter und Vermittler von Informationen, sondern sie garantieren

durch eine bestimmte Dialogform zusätzlich Wahrheit
und geistliche Autorität ihrer Inhalte. Cassian deutet in den
vereinzelten Einwürfen des Germanus eine Gesprächssituation
an und begnügt sich darum mit der Rolle eines bloss
Zuhörenden weil er die ägyptischen Väter selbst auftreten und zu
Wort kommen lassen will. Als zusätzlicher Zeuge für die Historizität

des Berichteten ist der Martins-Schüler Gallus mit dem
Verfasser Sulpicius austauschbar: Wie Gallus im ersten
Abschnitt von Buch II (cap. 1-4) aus eigenem Erleben bezeugen
kann (II 1,1: quo primo igitur tempore relictis scholis beato me viro

iunxi, vgl. II 2,3; II 3,1 und zumal II 4,3: cuius rei ego testis sum,
si tarnen nihil de idoneo teste dubitatis), spielt er gegen Buchende
den Ball Sulpicius zu (II 12,1: illud vero, Sulpici, meminisse te

credo...-, 13,1: ceterum hoc, quod dicturus sum, Sulpici, hoc te —
me autem intuebatur — teste perhibeo, vgl. auch II 4,1 und III 3,5).
Als weitere literarische Dublette zu dem hörenden und
bestätigenden Autor wird, wie wir sahen {supra S. 123), gegen Ende
des 2. Buches der Priester Refrigerius eingeführt, der wie
Gallus viel von Martin weiss und deshalb als zusätzlicher

Zeuge willkommen ist.

1 Ausser Conl. XIV 12 meldet er sich nur XVII 3 im Vorgespräch zu Wort;
sonst wird regelmassig ein anfangliches nos durch Germanus eingeschränkt. Auf
diese Weise tritt der scheinbar objektive, gleichsam nicht einmal durch den
Verfasser vermittelte Vorbildcharakter der ägyptischen Tradition gegenüber
propria praesumptio und propriae adinventiones um so reiner heraus (I, Praef. 3:

non tarn suis admventionibus quam illorum traditionibus mahtit erudiri), vgl. XVIII,
Praef. 3.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I 5 3

Wenn der narrative Dialog ein nicht informiertes Publikum
ansprechen will und dies Publikum in der Figur des Postumianus

antizipiert, gerät er andererseits mit der lebensweltlichen
Wahrscheinlichkeit eines Gespräches in Konflikt, in dem sich die
wissenden Sulpicius und Refrigerius bekannte Sachverhalte
erneut anhören müssen. Sulpicius sieht dies Dilemma wohl,
das mit seiner Partner-Konstellation gegeben ist, und versucht
es zunächst für Refrigerius (III 1,2: sed dulcis et grata cognitio
est etiam nota relegenti...; 3 : sed libenter cognita recognoscit) wie für
sich selbst (III 1,3: fatebor... Martini mihi saepius auditas esse

virtutes... sed per gestorum admirationem semper mihi nova sunt, quae
de illo licet audita saepius revolvuntur) auf der Ebene psychologischer
Wahrscheinlichkeit zu entschärfen, hebt aber dann den wohl
entscheidenden Aspekt der sich gegenseitig ergänzenden
Zeugenschaft heraus § 2): siquidem natura ita comparatum sit, ut
meliore quis conscientia se nosse congaudeat, quae multorum testimoniis

non esse incerta cognoscat.

Stärker indes wird der Dialog des Sulpicius durch diese

Austauschbarkeit von Autor und führendem Partner in dem
Kernbereich seiner intendierten Wirkung gefährdet. Der
Verfasser steht nicht im eigenen Namen für seine Informationen
gerade, er lässt vielmehr seinen Hauptzeugen im Rahmen
einer — nach klassischem Beispiel — historisch wahrscheinlichen,

aber doch erkennbar fingierten Dialogszenerie auftreten,
muss also dem Verdacht begegnen, der von der literarischen

Strategie her die Historizität des Berichtes in Zweifel setzen

könnte. Dort, wo er die Notwendigkeit einer Einzelbezeugung
— möglichst durch Lebende, unter ihnen auch einige Dialogpartner

— grundsätzlich reflektiert (III 5), wird auch die litera-
risch-fiktionale Entlastungsfunktion des dialogischen Rahmens

ausdrücklich als Ergänzung und nicht als Widerspruch zur
geschichtlichen Wahrheit zu verstehen gegeben (III 5,5 f.: sed

totius sermonis fidem, Christe, apud te deponimus, nos nec alia dixisse

nec alia dicturos, quam quae aut ipsi vidimus out quae manifestis
auctoribus vel plerumque ipso referente cognovimus. ceterum etsi dialogi



154 PETER L. SCHMIDT

speciem, quo ad levandum fastidium lectio variaretur, adsumpsimus,

nos pie praestruere profitemur bistoriae veritatem. haec me extrinsecus

inserere nonnullorum incredulitas non sine meo dolore compulit)-, im
Interesse dieser Richtigstellung1 nimmt Sulpicius sogar in
Kauf, dass er aus der Rolle des Gallus fallen muss.

Bei den mit dem Verfasser nicht identischen Partnern ist von
der Regel auszugehen, dass sie als indirekte Rezeptionsvorgabe,
als erwünschte Rezeptionshaltung und Identifikationsangebot
an das Publikum eingesetzt werden. In den Consuitationes soll
der mittlerweile bekehrte Heide die durch das häresiologische
Kompendium des 2. Buches nur angerissenen Probleme in
eigener Lektüre vertiefen (II 19: superest, ut... refertioribus maio-

rum voluminibus strenuus lector invigiles); bei Gregor nimmt Petrus
die skeptischen Fragen selbst vorweg (S. 235,23: me aequanimiter
peras, si ipse quoque apud te... infirmantium in me personam suscepero,

ut eisdem infirmantibus prodesse propinquius quasi per eorum inquisi-
tionem possim) 2.

Am vielseitigsten wird diese Möglichkeit jedoch wieder bei

Sulpicius exemplifiziert. Zuerst repräsentiert Postumianus

gleichsam die Weltmeinung, das anzusprechende Publikum der
Ökumene; in seinen begeisterten Erzählungen von den Wundertaten

der ägyptischen Mönche spiegelt sich eine allgemeine
Hochschätzung; er lässt sich dann aber durch Sulpicius (vgl.
I 24,1 ff. mit 26,1) wie endgültig durch die Erzählungen des

Gallus (II 5,1: Vicisti, inquit Postumiamis, Galle, vicisti...) von der

Gleichwertigkeit, ja Überlegenheit des gallischen Heiligen
überzeugen. Wie er zunächst von dem weltweiten Erfolg von
Sulpicius' Martins-dta nur zu referieren wusste (I 23, vgl. I
26,2), so wird er dann — gleichsam als Bekehrter — dem Dialog
überall zur Verbreitung verhelfen (III 1,3; III 17), in Campanien

1 Sie scheint gemünzt auf Leser wie Voss, nach dem S. 308 fur die Erzählungen
«in seltsamen Kontrast zu dem fiktiven Rahmen, Wahrheitsanspruch erhoben
wird.» Der Illusionsbruch ist also funktional und nicht genetisch («spätere
Bearbeitung», Voss, S. 309 Anm. 7) zu verstehen.
2 Vgl. F. Tateo (zu Nr. 40), 107; 108 f.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I 5 5

in Konkurrenz zum heiligen Felix, in Afrika zu Cyprian, in
Griechenland gegenüber Paulus, aber auch Piaton und Sokrates,
und endlich, wie sich versteht, in Ägypten.

Das gemeinte Publikum ist auch in dem Moment angesprochen,

wo sich mit Buch III die Zuhörerschaft um eine Reihe
herbeieilender Mönche und Geistlicher erweitert (III 1,3 ff.),
die z. T. auch als testes apostrophiert werden (Euagrius: III 2,8;
Saturninus und ein ungenannter Anwesender: III 3,6), in erster
Linie aber den Hörer-Leser darstellen (III 1,5: propterea matu-
ravimus frequens auditorium...-, 2,1: ilia [it. die beiden ersten
Bücher] qui non audierunt, ex scripturis cognoscent, vgl. 17,1:
studiosi auditores). Dass Sulpicius eine vornehmlich geistliche
Leserschaft (III 2,1: Convenistis, inquit, ad me audiendum, viri
sancti et diserti, sed religiosas potius quam doctas aures, ut arbitror,
adtulistis) auch exklusiv im Auge hat, lässt ein zunächst
funktionslos anmutendes Detail erkennen: Auch Laien, saeculares,

drängen herzu (1,6 f.), werden aber mit wenigen Ausnahmen

ferngehalten, weil sie — so die verpönte gegenüber der erwünschten

Rezeptionshaltung — ad audiendum curiositate potius quam
religione venerunt. Von Neugier zum Unglauben ist nur ein

Schritt, wie die Auflösung der Allegorie anzeigt: fatear
necesse est Aprum fecisse constanter, qui reppulit infideles, eos tantum
iudicans audire debere qui crederent (III 5,7 nach der zitierten
Rechtfertigung des Dialograhmens).

Gehen wir die einzelnen Typen auf mögliche Identifikationsangebote

hin durch, so ist damit auch der verbreiteten Ansicht
zu begegnen, man könne gerade bei vielen christlichen Dialogen
die Einwürfe der Partner ohne Schaden für die intendierte Funktion

einfach streichen, die Form als Einkleidung und Hülle
gleichsam abheben h Dies gilt z.B. nicht für die erbauliche
Funktion der Dialoge Gregors, die der Verfasser als Erzähler

1 Zu Nr. 40 etwa M. Plezia (vor Nr. 39), 493, vgl. aber F. Tateo (zu Nr. 40),
106 ff.



156 PETER L. SCHMIDT

ankündigt und der Partner Petrus als Hörer/Leser realisiert \
vgl. etwa S. 183,22: sed quaeso coepta persequere, ut dum tempus
vacat sine aedificatione hora non transeat (vgl. S. 16,3; 23,19; 40,16;

90,23; 216,1). Petrus begnügt sich also nicht damit, die Erzählung

als Information entgegenzunehmen und das Gespräch
durch gliedernde Fragen weiterzuführen, sondern spielt seine

Sympathie, seine affektische Identifikation mit dem Gehörten
appellativ vor. Seine staunende Betroffenheit von den virtutes

und miractda (vgl. S. 208,1: mirandum valde et vehementer stupen-

dum) schliesst Freude (S. 204,12: perge quolibet; nam laetus

ducor, laetus reducor), Hoffnung und Furcht (S. 177,9: auditu

paveo ; S. 151,15: res haec gesta, quam audivi, et metum mihi praebet
et spem) bis hin zu Tränen ein (S. 139,7: cum me audire contigit,
quod imitari non valeo, flere magis libet quam aliquid dicere).

Der Schüler des didaktischen Dialogs (III) nimmt gleichfalls
das präsumptiv bildungshungrige Publikumssegment vorweg,
dem die Wissensvermittlung eigentlich gilt (Nr. 37, Praef. :

haec tu, pater, omnibus Christianis erudiri volentibus necessaria

iudicasti... ut velut discipulis interrogantibus et magistro respondente

breviter singula et perlucide dicerentur). Er tritt wie jemand, der die

Fragen bloss vorgibt und ihre einlässliche Beantwortung dem

sachkundigen Lehrer (Verfasset) überlässt, als Person kaum noch
in Erscheinung, ob er einen historischen Namen trägt (Germanus

bei Cassian, der die Lehrvorträge vergleichsweise selten

unterbricht; Salonius bei Nr. 36), ob er nurmehr als Kollektivum
discipulus figuriert (Nr. 37) oder sich gar in eine Sequenz von
Fragen und Antworten verflüchtigt (Nr. 30; 31; 38)2. Hier —
allerdings nur hier — ist der Dialog in der Tat zu einem blossen

1 Der demnach nicht als Charakter (so F.H. Dudden, Gregory the Great I (London
I9°5). 324> was A. Vitale Brovarone, «La forma narrativa dei Dialoghi di
Gregorio Magno», in AAT 108 (1974), 168 ff. bis in Stildifferenzen hinein
fortzusetzen sucht), sondern als Abstraktion zu bewerten ist. Vgl. auch B. R. Voss,
Der Dialog..., 351 f.
2 Kein «Dialog im eigentlichen Sinne» ist Cassians Conl. XVI nach K.A.
Neuhausen, in Studien %ur Literatur der Spätantike (Bonn 1975), 188 f.; die Conl.

XV besteht aus einem durchgehenden Lehrvortrag des Abtes Nesteros.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I 5 7

Modus der Darbietung degeneriert, zu einem Vehikel transparenter

Weitergabe (perlucide!) von Information geworden.
Jetzt ist die Form akzessorisch geworden; Eucherius bringt
ihre Beliebigkeit zum Vorschein, wenn er im 2. Buch mit eben

der Begründung auf sie verzichtet, die Sulpicius und Vigilius —
allerdings unter dem Vorzeichen ästhetischer Auflockerung —
für sie vorgebracht hatten (Praej.): Ouoniam... vereor, ne adsiduae

interrogationes... legenti generent ex satietate fastidium, meo nunc

nomine... opus variaturus... Der kleine Schritt zur unvermittelten
Didaxe ist damit getan.

Ganz zu schweigen davon, dass das Gegenüber zu Engagement

oder Widerspruch herausgefordert würde, geht in Typ III
die Informierung in der Regel nicht in Pädagogik über. Augustin
allerdings zeigt sich in De magistro und De musica einem blossen
Schematismus überlegen, wenn er in der Unterhaltung mit
seinem Sohn Adeodat und den — anonym bleibenden —
Mailänder Schülern von 387 die seit Ciceros Partitiones und
Tuskulanen geltende Norm durchbricht, den Lehrer einleiten lässt

und das freie Hin und Her eines Unterrichtsgespräches abbildet h

Noch früher in Augustins literarischer Karriere leben die
iuvenes Licentius und Trygetius (Contra A.cademicos und De ordine)

eine vorbildhafte und zur Nachahmung mahnende Lebenshaltung

vor. Was auf den ersten Blick wie ein typisches
Schulgespräch

2 auf dem erwartbaren Niveau aussieht — das

Vorgeplänkel (prolusio) bis C. acad. II 8, 20 (vgl. II 9,22) und Ord. II
7,23 und insbesondere die geregelte scholastische Disputation
von C. acad. I, der Augustin als iudex präsidiert (I 5 f.; 8; 16) —,
bringt bei näherem Zusehen eine tiefere Dimension zur
Anschauung. Zuerst setzt die ideale und vorbildlich philosophische

1 S. supra S. 120, zu Nr. 34 F. Amerio, 47 ff. B. R. Voss, Der Dialog..., 266, stellt
die Eingangsfrage des Lehrers als Regel hin, ohne jedoch die einzige sichere

spätantike lateinische Analogie Caelius Aurelianus, infra S. 173 Anm. 3) zu
erwähnen; vgl. indes Ed. Norden, Kleine Schriften, 348 f.
2 Vgl. J. O'Meara, « The Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine »,
in VChr 5 (1951), 166 f.; M. Hoffmann, Der Dialog..., 138 ff.



ij8 PETER L. SCHMIDT

Lebensform in der Abgeschiedenheit von Cassiciacum, die

gleichsam das ciceronische otium christlich-monastisch fundiert,
eine nicht nur geographisch gemeinte Abkehr von der Welt,
eine philosophische Askese voraus. Dann aber würde kindische
Ruhmsucht die Wahrheitssuche einer christlichen Philosophie
(Ord. I 10, 29 f., vgl. auch C. acad. I 3,8) gefährden; auf dem

Wege dorthin muss sich auch Licentius endgültig von der
Poesie zur Philosophie bekehren (Ord. 1 3,6 ff., vgl. 8,21:
pulchrior est philosophies, fateor, quam Thisbe, quam Pyramus, quam
illa Venus et Cupido talesque omnimodi amores) 1.

Mit dieser — allenfalls erhofften, kaum realen — Umkehr des

Licentius bewegt sich Augustin auf den Spuren des Hortensius,

wo Cicero die gleiche Alternative und die gleiche — allerdings
auf die eigene Person bezogene — Entscheidung hatte Gestalt

gewinnen lassen. Der ciceronische Dialog bezeichnet nicht nur
im Hintergrund, sondern auch im direkten Zitat den ÜbergangO ' OO
zur Philosophie: Nach seiner Lektüre (C.acad. I 1,4; III 4,7)
stehen die jungen Leute eben dort, wo sich Augustin selbst,

allerdings für den falschen Weg der manichäischen sapientia
entschieden hatte. Naturlich soll die Protreptik 2 zur moralischgeistigen

Konversion nicht auf die Dialogpartner beschränkt
bleiben; sie greift C. acad. I 1,4 (vgl. I 9,25) auf den Adressaten
Romanian über, dem sein philosophierender Sohn als Vorbild
anempfohlen wird (a iuvenalibus inlecebris voluptatibusque conversus

est ita, ut eum non temere patri audeam imitandum proponere. Philo-
sophia est enim, a cuius uberibus se nulla aetas queretur excludi).
Auch C. acad. III 16,35 adulescentium moribus vitaque tractamus,

vgl. Ord. II 10,28) sind nicht nur die Anwesenden gemeint;

1 Hierzu zuletzt vor dem Hintergrund der christlichen Poetologie des spaten 4.
Jh. R. Herzog, Die Bibelepik der lateinischen Spatantike I (München 1975), 170 f.
2 Vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 201; 216 f., zur literarischen Tradition J.

O'Meara, in VChr 5 (1951), 164 f. Auf das Glatteis, von Augustin über Cicero
auf Aristoteles ruckzuschliessen, begibt sich P. Valentin, « Un protreptique
conserve de l'antiquit£, le Contra Academicos de saint Augustin», in RSR 43

(1969), 1 ff.; 97 ff.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I59

dieser Weg der christlichen Philosophie steht allen offen, nam
et maximae res cum a parvis quaeruntur, magnos eos solent efficere

(C. acad. I 2,6) h Allerdings geht der Weg fur den Augustin
dieser Lebensperiode über eine strenge geistige Schulung,
so dass die vorgespielten Übungen in dialektischer Methode,
Definition und Thesenverteidigung, nur scheinbar auf Abwege
und Umwege fuhren 2 und in Wirklichkeit der exercitatio animi
dienen (C. acad. I 9,25; If 7,17: cum haec inter nos disputatio sus-

cepta sit exercendi tut causa et ad elimandum animum provocandi;
III 3,6).

Komplizierter gestaltet sich die Konkretisation einer solchen

Rezeptionsvorgabe im Kontroversdialog; die in den Vorreden
niedergelegte, in zwei verschiedene Richtungen gehende
Intention — negativ die Widerlegung der Häretiker, positiv
die Bestärkung der eigenen Anhänger — fuhrt in der Realisierung

an, wenn möglich, ein und derselben Rolle zu differenzierten

Lösungsversuchen. Das Schweigen eines Gegners, der am
Ende nichts mehr zu sagen hat, mag in der Realität nicht selten

gewesen sein 3, lasst jedoch in der literarischen Umsetzung die

Eindeutigkeit einer Entscheidungshilfe vermissen und ist allenfalls

in ganz schematisch angelegten Quastionen-Dialogen
unbedenklich (Nr. 6; na4 und 11 b; 23), wo die Gegenseite ohnehin

1 Vgl. P Brown (zu Nr. 27), 120 f, hier zumal 120 (« vehicles perfectly adapted
to communicate an ideal of philosophy by and for the amateur »)
2 Vgl etwa die Kritik von P Keseling (zu Nr. 29), 71 ff und J O'Meara,
in VChr 5 (1951), 154 f, dagegen H -I Marrou, Samt Augustin et la fin de la culture

antique, 308 ff. (E B.J Postma [zu Nr. 28], 77 ff) und Voss, S 218 ff, 238 f.;
251 ff ; 274 ff ; 283 ff Vgl auch Mag. 8,21 (Augustin zu Adeodat). Dabis igitur
veniam, si praeludo tecum non ludendi gratia, sed exercendi vires et mentis aciem; zum

genau durchdachten Aufbau von Mag. vgl auch die Analyse von G Madec, in
REAug 21 (1975), 63 ff.; E Schädel (zu Nr 32), 55 ff 242 ff.
3 Fortunatus, vgl Retract I 15,1 und Possidius, Vita Aug 6,7 f.; Maximinus
bei Cereahs (s. supra S. 135); Emeritus, vgl. Retract II 77,1 und Possidius, Vita
Aug. 14,6 f. Auch Serapion schweigt längere Zeit (Nr. 24,1 10, in PL LIII 255 B);
zu Germimus s. supra S. 131.
4 Hier ist ein Abschied an den Adressaten Theophilus in den Schluss (vgl. VII
26 f. • memento... veritatem) hinein verwoben, wie auch in der Einleitung die



i6o PETER L. SCHMIDT

nach der je auslösenden Eingangsfrage argumentativ keine
Kontur gewinnt, die Rollen mithin ungleichmässig, aber un-
missverständlich verteilt sind.

Dass der Kontrahent auf seinem Dogma beharrt, liegt ebenso
nahe wie es selten dargestellt wird. Wer Arius in eigener Person
auftreten lässt (vgl. Nr. 15, II 50, in PL LXII 230 B) oder

Pelagius verschlüsselt attackiert (Hieronymus in Nr. 19), muss
so verfahren; allerdings bleibt die schroffe Intransigenz des

anonymen Nestorianers auffällig (Nr. 26, II 25: meam tenaciter

fovebo sententiam).
Die Regel zu dieser Ausnahme ist — ebenfalls in Kontrast

zur alltäglichen Erfahrung — mit der öffentlichen Bekehrung des

Gegners im Laufe oder gegen Ende des Disputs gegeben, des

Heiden in Nr. 1, des Juden in Nr. 2, des Luciferianers in Nr. 18

und des Monophysiten in Nr. 24 1; die handlungsleitende
Orientierungshilfe scheint mit Händen zu greifen, indes: Zwar gibt
der Manichäer Felix am Ende einer historischen Kontroverse
klein bei (Nr. 9) 2, zwar opfert der Verfasser von Nr. 24 im
Interesse eines solchen Appells die Illusion der Dialoghandlung
(II 19, 298 B: quo possint et auditores nostri et huius actionis nostrae

lectores ant non errare aut, si erraverint, ab erroris itinere revocari.

Erit Dei nostri parata dementia electis his, ut redeant ad Christum,
ad pacem, ad concordiam fidei catholicae; vgl. auch im Zwischen-
prooemium Nr. 11 a, VII 1: ergo tibi placet proficiscere), doch
dürfte generell mit einem solchen krönenden Resultat der

Ebenen von Dialograhmen (I 1-8; 16; 20-23) und Dialog (I 9-15; 17-19; 23 ff.)
nicht klar geschieden sind, die Kontroverse also keine reinliche Distanz von einem
Gesprach des Verfassers mit dem Adressaten gewinnt.
1 Danach die zwölf Juden in den Silvester-Akten, wo allerdings die Einfuhrung in
den hagiographischen Rahmen als zusatzliches, ja entscheidendes Uberzeugungsmittel

das berühmte Stierwunder erfordert (ed. B. Mombritius, Sanctuarium II
528: taure surge), vgl. W. Levison, Konstantinische Schenkung..., 415 f.
2 Vgl. neben dem Schluss des Protokolls (CSEL XXV 2, 851 f.) auch Possidius,
Vita Aug. 16,4, zur Ernsthaftigkeit der durch die Drohung des Anathema erzwungenen

Gesinnungsanderung indes F. Decret (vor Nr. 6), 88 f.; 328 ff.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG l6l

internen Argumentation eine Reaktion eines nennenswerten
Leserkreises kaum getroffen oder gar — mit Ausnahme des

Octavius — gemeint sein. Was in der apologetischen
Auseinandersetzung mit Juden oder Heiden — Minucius — wörtlich
zu nehmen ist, wird in die antihäretischen Dialoge als literarischer

Topos übernommen 1. Jene Schlachten waren mit dem

späten 4. Jh. im wesentlichen geschlagen, eine Werbung in
Dialogform jedenfalls überflüssig; über die Bekehrbarkeit von
Häretikern wird man sich kaum Illusionen gemacht haben.

Die zur Routine erstarrte Konvention liegt zumal bei Euagrius
(Nr. 2) zu Tage, wo der Jude Simon seine mögliche Gesinnungsänderung

schon einleitend verkündet: aut, si tu me hodie revi-

ceris, facito Christianum ; aut, ego te cum superavero, faciam Na%o-

raeum Iudaeum.

Hingegen eröffnet eine frühe Konversion im Dialog die

Möglichkeit, dem nunmehr christlichen Partner gegenüber die
didaktischbestärkende Absicht wieder direkt ausdrücken zu
können. Nach den klassischen Dialogregeln, die die Konversation

als Realitätsausschnitt anlegten — zufälliger Einsatz und
geplante Fortsetzung über das Textende hinaus —, hatte auch

Minucius seine Kontroverse offen enden lassen; der neu gewonnene

Caecilius will am nächsten Tag noch einige subsidiäre
Punkte klären (Min. Fei. 40,2: non obstrepentia veritati, sedper-
fectae institutioni necessarid). Plieronymus, der Nr. 18 selbst eine
exhortatoria altercatio nennt (Vir. ill. 135) und damit die beiden
Funktionen prägnant kombiniert, setzt mit seiner Lehre ab

cap. 14 gleichsam eine solche Situation fort, nachdem er den

Rollenwechsel des Partners auch terminologisch markiert hatte

{PL XXIII 176 B f.: si discere cupis, in meam aciem transgredere.

Adversarius enim vincitur, discipulus docetur... Luc.: En tollo manus,

1 Dass die anti-jüdischen Dialoge « for the sake of wavering Christians » geschrieben

sind, betont zu Recht A.B. Hulen, « The 'Dialogues with the Jews' as Sources

for the Early Jewish Argument against Christianity», in JBL 51 (193z), 62 ff-,
hier 64. Bei einer Registrierung des Phänomens Bekehrung belässt es B. R. Voss,
Der Dialog..., 321 f.



IÖ2 PETER L. SCHMIDT

cedo, vicisti) f Auch Serapion hat bei Ps.-Arnobius schon so

früh (II 19 f.) seinen Irrtum eingesehen (vgl. PL LIII 299 A
und 300 D f.), dass noch Gelegenheit zu weiteren Zitaten und
Vorträgen bleibt (II 21-32). Ein solcher Übergang lässt sich
bruchloser und unauffälliger bewerkstelligen, wenn der Partner
von vornherein nicht als fixiert Andersdenkender, sondern nur
als skeptisch Fragender eingeführt wird wie in Nr. 13 — trotz
der vorgeblichen Prozesssituation —, 14 und 17, wo jeweils wie
in Nr. 18 und 24 die monologische Didaxe den Ausgang
bestimmt (Nr. 13, cap. 15; 14, cap. 20 ff.; 17, PL XLII 1210 ff.;
vgl. schon 1207 f.).

In eine Person komprimiert und in direkter Vorbildlichkeit
symbolisch vorgelebt werden die verschiedenen erhofften
Entwicklungsphasen des implizierten Lesers am Beispiel der
Gestalt des Apollonius (Nr. 1), der es innerhalb dreier Bücher

vom selbstsicheren Heiden (I, Prol. : dum de credulitate nostra

arrogantius disputat... ad extremum fidei manus dabit, vgl. I 3)

zum gelehrigen Christen (II, Prol. : Apolloniumque iam nostnim
ad praedictos causarum gradus robustiore scientia deducemus, ut... is

qui discendi accenditur studiis, Deo vivere cupiat ac vitiis interire)
und zum potentiellen Asketen, ja Märtyrer bringt (III, Prol. :

institutum a cognito eruditore discipulum arduae professionis honore

provocabimus morem districtiot is adgredi disciplinae, subiectisque
actibus probabilium monachorum mentionem futurae consummationis

inducere... ut... servire iustitiae artius cupiat, aevique residua Deo

deputans mori quo que pro eins nomine non recuset). Diese von den
Vorreden vorweggenommene spirituelle Entwicklung wird im
Text selbst so konkretisiert, dass Buch I mit Bekenntnis und
Verdammung der heidnischen Kulte, Buch II mit einer verin-
nerlichenden Rekapitulation und Buch III mit einem Gebet
endet, ut probatio catholicae confessionis et morte proveniat.

Auch an der Figur des Schiedsrichters, die zunächst als

Horizont für die Argumente der Kontrahenten, als Beobachter

1 Der Ubergang ohne Verständnis der Funktion kritisiert von Voss, S. 188 f.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 163

und Kommentator eingesetzt wird (Nr. 13; 15; 24), kann ein
solcher Umschwung, und zwar in zwiefacher Weise,
veranschaulicht werden. Wenn er von vornherein auf der Gegenseite
steht — Nr. 13, ähnlich Nr. 24 —, vollzieht sich seine Entwicklung

analog und parallel zu der des Häretikers, der sich der
Übermacht der orthodoxen Einlassungen beugen muss, bevor
ein formelles Urteil nötig wird h Nach der Bekehrung Serapions
(Nr. 24, II 19 f.) können Constantius und Ammonius mit ihm
und den auditores (cognitores) zu einer allumfassenden Hörer-,
sprich Lesergemeinde verschmelzen (II 23 f., 304 B f.: indices

et omnes auditores dixerunt... dicite mihi... qui respondentes dixerunt;
27, 308 B: universi dixerunt). Von der Problematik einer solchen
Konstruktion 2 in einem vorgeblich juristischen Kontext hatten
wir gesprochen (s. supra S. 136 ff.).

Anders geht Vigilius (Nr. 15) vor: Er arbeitet mit — natürlich

unbelehrbaren — Schulhäuptern und lässt einen zu Beginn
zwar schon christenfreundlichen, den verschiedenen Richtungen
gegenüber jedoch noch neutralen Richter das Überzeugendste
auswählen. Auf diese Weise bleibt die Wahrscheinlichkeit
stärker gewahrt als in Nr. 13 und 24, und wird die beabsichtigte
Entscheidungshilfe, von der die Praefatio in schöner Offenheit
spricht, eindeutiger und intern schlüssiger gegeben (Prol.):
Et ne singulorum prosecutiones in dubium nullo examinante venirent,

arbitrum quemdam nomine Probum... interesse feci, quo de singulis

quibusque probabiliter discernente impiae pravitatis cassaretur intentio.

Urteil und abschliessender Appell an die Häretiker fallen dann

1 Vgl. Nr. 13, cap. 3 mit 14,16 und 18; auch m Nr. 24 sind die tudices schon II 6

(278 B) zu testes fur Arnobius geworden, vgl. II 13 (289 A), 15 (294 A: superflue

itaque moramur palmam dare vincenti, ahnlich 18, 297 C).
2 Weshalb sie der von Ps.-Arnobius (Nr. 24) abhängende (s. supra S. 160, und
speziell zu den Schiedsrichtern Craton und Zenophilus W. Levison, Konstanti-
msche Schenkung..., 414 f.; 427 ff.) Verfasser der Silvester-Akten in eine anfangliche
Neutralitat verwandelt, ut victoria Christi ah us sumeret palmar», qui neque Iudaicae

superstitioms polluerentur elogio neque Christianae religionis titulo ornarentur, ut, cum

unum e duobus verum esse astruerent, non ilhs hoc potuisset opponi, quod professions suae

gratia ductipartis suae defensores existerent (ed. B. Mombritius, Sanctuarium II, 516).



164 PETER L. SCHMIDT

wie erwartet aus, und auch die potentielle Identität mit dem
Leser bleibt nicht in der Schwebe (II 1, in PL LXII 197 C):
Ad quam rei probationem non tantum, ut opinor, mea, sed cunctorum

paene mortalium mens ita est pendula expectatione suspensa.

Der als Identifikationsvorgabe und zur Rezeptionslenkung
eingesetzte Partner — ob in protreptischer oder bestärkender,
lehrhafter oder erbaulicher Absicht — ermöglicht eine

Übersetzung der inhaltlichen Aussage auf dem gleichen Niveau mit
den angesprochenen Publikumsgruppen. Nur an zwei Stellen
erlebt der Leser des christlichen Dialogs die Figuren aus der
Distanz: An dem einen Ende der Gefühlsskala finden sich die

Mönche, Anachoreten und Eremiten Cassians, die die von ihnen

vorgetragene Lehre vorleben und damit die Vermittlerrolle des

Verfassers bis zu einem für die Glaubwürdigkeit noch erforderlichen

Minimum schrumpfen lassen. Die Leser sollen das

Gespräch mit den Vätern gleichsam selbst fortsetzen (Conl.

XVIII, Praef. 3: ipsosque in cellulas suas auetores conlationum cum

ipsis conlationum voluminibus reeipientes et cotidianis quodammodo

cum eis interrogationibus ac responsionibus conloquentes). Allerdings
kann eine solche Rezeption über affektive Identifikation (FI. R.

Jauss) nur im tiefen Bewusstsein der eigenen Unvollkommenheit
gelingen, so dass die Verzweiflung an der Realisierungschance
{Conl. I, Praef. 7: ea, quae inexpertis atque ineruditis pro condicione

et medioeritate consuetudinis suae inpossibilia forsitan videbuntur)

beschwichtigt werden muss.
An dem anderen Ende steht die Inszenierung des Gallus bei

Sulpicius, der im Interesse von unterhaltender Abwechslung
überhaupt das reichste Partner-Spektrum anbietet, den
Verfasser und Refrigerius als Berichterstatter und Zeugen, Postu-

O O 3

mianus als vorweggenommene Weltmeinung und schliesslich

Gallus, dessen Informantenrolle in gewagter Weise mit den

Zügen einer komischen Rolle ausgestattet ist. Als scholasticus 1

1 Vgl. Dial. I 9,3; III 10,4. Ob hier die in der griechischen Spätantike ausgeprägte
Witzfigur des ZxoXaarixit; als «Erz-Dummkopf» (vgl. A. Thierfelder
(ed.), Philogelos (München 1968), 17 ff.) hineinspielt, stehe dahin.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 165

spielt er seine Bildung in unpassender Pedanterie (II 7,2) und
vordergrundigen Bescheidenheitsfloskeln (I 27; III 2,1) aus,
als Gallier muss er sich wegen der sprichwortlichen edacitas

hansein lassen (I 4,5 ff.; 8,4 ff.; II 8,2). Anders als diese Ansätze
zu einer unterhaltenden Ethopoiie dienen primär vergleichbare
Details in der reichen Besetzung der Cassiciacum-Dialoge1
einmal der historisierenden Fundierung des szenischen Ambientes,

zum anderen einer protreptischen Profilierung der

Gesprachssituation. Der soeben vom Militär zurückgekehrte
Trygetius (C. acad. I 1,4) ist zu dem geistig beweglicheren
Licentius in Kontrast gesetzt, der als protreptische Identifikationsfigur

von der Dichtung zur Philosophie findet, aber ebenso
wie sein erwachsenes Analogon Alypius vor dem Lehrer
Augustin die Waffen strecken muss, wahrend die weniger
intellektuelle Mutter den unmittelbar begnadeten Weg zur
sapientia verkörpert (vgl. Ord. I 11,31 ff.; II 1,1).

Nur in diesen mimetischen Ansätzen bei Sulpicius, Cassian

und Augustin 2 kommt der christliche Dialog in die Nähe einer
freien Fiktionalitat, die uns allenfalls berechtigen wurde, von
den Dialogen als « Werken der Belletristik » zu reden, wie es

1 Zur Charakterisierung der Teilnehmer von De vita beata vgl E.B J Postma
(zu Nr. 28), 58 ff.; 237 ff., von De ordtne A Dyroff (zu Nr. 29), 16 ff, zu Monica
etwa A. Mandouze, in REL 47 bis (1969), 131 ff. Vgl. auch J. O'Meara (zu
Nr. 27), 4 ff. und P. Keseling (zu Nr. 29), 28 ff Die Nebenfiguren — Augustins
Bruder Navigius (vgl C. acad I 2, 5), sein Sohn Adeodat (Beat Vit. 12; 18) und die
Neffen Laitidianus und Rusticus als xöcpa 7tp6aco7ta, vgl Beat.mt. 6, 12 — füllen
die historisierende Szene auf. In der ausgiebig diskutierten, doch immer noch nicht
befriedigend geklarten Frage der Historizitat von Augustins szenischen Dialogen
folge ich provisorisch J. O'Meara, in VChr 5 (1951) (knapper im Kommentar zu
C.acad, S. 23 ff.), der von der Literarizitat in klassischer Tradition ausgeht, von
einem historischen Kern hingegen M. Hoffmann, Der Dialog..., 136 f ; 143 f.;
148 f B. R. Voss, Der Dialog 198, und H. Hagendahl, in JbAC 14(1971), 34.
2 Zu ähnlichen Versuchen bei Gregors Petrus s. supra S. 155 f.; zu vermeintlichen
Stildifferenzen von Augustin zu Adeodat in Nr 32 — wo Augustm nach Conf.

IX 6,14 indes nur die Meinungen und Gedanken (sensa) des Sohnes wiedergegeben
haben will —, vgl. G E.A.M. Wijdeveld, i ff., dagegen G. Weigel, CSEL
LXXVII (1961), XXX ff. und 1973 (zu Nr. 32), 255 ff.; vgl. auch B. R. Voss,
Der Dialog..., 271 f.; 279, und E. Schädel (zu Nr. 32), 38 ff.



i66 PETER L. SCHMIDT

Voss (S. 362) theoretisch etwas salopp tut. Zwischen einer
allenfalls indirekt funktionalisierten Fiktionalität und der blossen
Faktizität eines Disputationsprotokolls geht der christliche
Dialog einen Mittelweg der modellhaften Generalisierung von
historischen Situationen oder Situationstypen (Lehrgespräch,
Kontroverse, Selbstgespräch).

IV

Eine Gattungsgeschichte des frühchristlichen Dialogs in
lateinischer Sprache kann nur als Funktionsgeschichte skizziert
werden, nicht als innerliterarische Formgeschichte, deren
Traditionslinien im ganzen nur spärlich, allenfalls innerhalb der
einzelnen Typen und auch dort nur ganz selten entscheidend

zur Wirkung kommen. Indes vermag ein solcher
funktionsgeschichtlicher Ansatz die Beschränkung auf den lateinischen,0 O '
im wesentlichen westlichen Sprachraum mit seinen mindestens
nach Theodosius eigentümlichen historischen, kirchengeschichtlichen

und häresiologischen Entwicklungen über einen
provisorisch pragmatischen Ansatz hinaus (s. supra S. 106) auch

systematisch zu rechtfertigen.
Konstruiert man einen idealtypischen Dreischritt der

apologetischen Appellformen, so steht der werbende Dialog des

Minucius Felix, als die Welle der Verfolgungen für eine Zeit
abebbte und das Christentum auch die Bildungsschicht zu ergreifen

begann, zwischen der apologetischen Rhetorik eines Ter-
tullian in einem Moment der Krise und der Lehrschrift des

Laktanz in der Phase der endgültigen Konsolidierung der
Kirche. Diese apologetisch-protreptische Ausprägung des

Kontroversdialogs war ebenso typisch für ihre Epoche wie sie

sich eben deshalb in der Folgezeit als überholt erwies. War der
Verfasser des Octavius bekannt genug, um wenigstens ein

Pseudepigraphon an sich zu binden 1 — noch Hieronymus und
1 S. supra S. 144; die Testimonien bei J. Beaujeu (zu Nr. 4), CX ff., vgl. Y.-M.
Duval, « La lecture de l'Octavius de Minucius Felix ä la fin du IVe siecle », in



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 167

später Eucherius zählen ihn zu den Klassikern der frühen
christlichen Kunstprosa —, so wird er z.B. von Laktanz nur im
inhaltlichen Detail rezipiert.

Etwa 150 Jahre nach Minucius leitet wiederum der
Kontroversdialog eine neue Phase der Gattungsgeschichte ein, nun
aber in radikal veränderter Situation und damit in anderer Form
und Funktion; dogmatische Polemik ersetzt Protreptik. Mit
der zunehmenden Etablierung der Kirche als Staatskirche
radikalisieren sich die Konflikte im Inneren, die sich in den

ersten erhaltenen Stücken in charakteristischer Vielfalt spiegeln:
Das Verhör Heraküans durch Germinius (Nr. 10) zeigt die
Arianer noch in der politischen Übermacht, durch Faustus

(Nr. 6) wird die Orthodoxie attackiert, und Hieronymus
versucht, auf intransigente Extremisten in den eigenen Reihen
mässigend einzuwirken (Nr. 18). Zumal an diesem Beispiel
wird deutlich, dass die literarische Form von der zeitgenössischen

Realität und nicht von literarischen Traditionen ihre
entscheidenden Impulse erhält. Natürlich kannte Hieronymus
die typologischen Äquivalente in griechischer Sprache *, natürlich

konnte und wollte er seine Bildung nicht bis zu einem
Verzicht auf ciceronische Floskeln verleugnen, erwies er Minucius

als dem Archegeten der Gattung — wie Tertullian als dem

Begründer der christlichen lateinischen Literatur — an
markanter Stelle seine Reverenz 2, doch wäre eine ciceronische

Inszenierung in werbender Absicht überflüssig und der
polemisch-didaktischen Intention eher hinderlich gewesen.

REAug 19 (1973), 56 ff. und G. W. Clarke (zu Nr. 4), 1 ff. JRH 3 (1965),
195 f.). Das Symposium des Laktanz (Hier. Vir. ill. 80) steht noch in der grammatischen,

säkularen Tradition, vgl. R. Hirzel, Der Dialog II 374; H. Jordan,
Geschichte der altchr. Literatur, 256; J. Martin, Symposion (Paderborn 1931), 286.
1 Vgl. Vir. ill. 54 (Origenes, qui et Adamantius ; zum Adamantios-Dialog B. R. Voss,
135 ff.) und zu der Disputation des Archelaus (vgl. Voss, S. 149 ff.) Vir. ill. 72.
2 S. supra S. 133, zum Zitat von Min. Fei. 40,2 am Ende vgl. Voss, S. 72 Anm. 48;
189, und Y.-M. Duval, in REAug 19 (1973), 61 f., ausserdem noch Voss, S. 50
Anm. 29; 147 Anm. 54; 195 Anm. 29; aber 326.



168 PETER L. SCHMIDT

In der gleichen Epoche gewinnt auch für unsere Gattung die
innovative Kraft Augustins entscheidende Bedeutung, der a)

mit seinen Cassiciacum-Dialogen das Experiment christlicher
Philosophie wagt, b) mit den Soliloquien der ciceronischen Form
neue Ausdrucksmöglichkeiten verschafft und c) mit den Disci-
plinarum libri das konventionelle Schüler-Lehrer-Gespräch
christianisiert, also bei drei unserer fünf Typen vorangeht. Bleiben

die Ansätze von a) fast völlig isoliert1, ist die unspezifische
Leerform von c) jederzeit anwendbar, so wirkt er mit b) — wenn
auch spärlich — typenbildend. Zusätzlich wird durch seine

Autorität die Verbreitung der Protokolle seiner realen Disputationen

(Nr. 7; 9; 12; 22) und — als Pendant dazu — seiner

Buchdialoge (Nr. 8; 20; 21) gesichert. Fortsetzer können sich
in Pseudepigrapha der Form wie der Autorität des Vorbildes
anschliessen (Nr. 23, partiell als Buchdialog), ja von Anregungen
aus der Vita profitieren wie Nr. 13 und 1, dessen Verfasser sich

allerdings nicht als Augustin ausgibt. Seitdem mehren sich die

Dialoge in Afrika, wo mit den Vandalen die Arianer neuen
Auftrieb gewinnen, wie Cerealis (Nr. 16) und Vigilius (Nr. 15)

sowie als weiteres Pseudepigraphon Nr. 14 bezeugen.
Mit Sulpicius, der in klassizistischer Manier 2 seinem erbaulichen

Bericht einen ciceronischen Flintergrund gibt, ist zu

Beginn des 5. Jh. dann auch der hagiographische Dialog zuerst
vertreten 3. Der Einfluss seines Gallus reicht nicht nur in direkter

Linie bis zum Papst Gregor, sondern auch in andere Typen
hinein: Cassians Partner-Konstellation — ebenfalls drei Redende,
ebenfalls der Verfasser im Flintergrund — ist von dort ebenso

1 Die Voss, S. 302 f. deshalb nicht ohne Grund als Anachronismus qualifiziert;
zum Einfluss auf Boethius vgl. indes E. T. Silk, in HThR 32 (1939), zumal 24 ff.;
und W. Schmid, in Römische Philosophie (Darmstadt 1976), 365 ff.
2 Im Unterschied zu Augustin (vgl. Y.-M. Duval, in REAug 19 (1973), 58) war
er auch mit Minucius vertraut {ibid., 58 n. 8) und hat ihn im Detail benutzt
(B. R. Voss, Der Dialog..., 312 f.).
3 Zu möglichen Motiven fur die Wahl der Dialogform vgl. Voss, S. 346 f., zur
Legitimität des Sujets problematisch S. 312.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 169

beeinflusst wie Vigilius, der überhaupt recht eklektisch
verfährt h Mit Sulpicius und Cassian, Euagrius und Eucherius hat
die Gattung in Südgallien ihren zweiten, weniger von der
Kontroverse bestimmten Konzentrationspunkt gefunden 2.

Von den beiden Dialogen des Hieronymus hat insbesondere
die Polemik gegen die Luciferianer typenbildende Kraft bewiesen.

Mit der Generalisierung des orthodoxen Partners 3 — derö >

Luciferianer darf als zu Bekehrender einen Individualnamen
behalten — wird er zum Vorbild etwa für die Verfasser von
Nr. 11,25 und 26. Typenprägend wirkt auch das augustinische
Pseudepigraphon Nr. 13, von dem aus sich die Figur des

Schiedsrichters bis zu Nr. 24 und — wohl auch unter
griechischem Einfluss — Nr. 15

4 entwickelt, mit der gleichen Autorität

ausgestattet auch Nr. 14, das zum ciceronischen otium
zurückfindet und damit Nr. 25 mitzieht5. Durch Iunillus,
Rusticus und Maxentius partizipiert auch der Dialog an der

Spätblüte der lateinischen Literatur im Konstantinopel des

6. Jh.; die letzten beiden haben es mit Eigenbewegungen und
Spaltungen der östlichen Kirche zu tun (Monophysiten, Nesto-

rianer), die einige Generationen früher in Nr. 24 vom Standpunkt

des apostolischen Stuhles aus beleuchtet worden waren.
Es trifft also durchaus zu, dass — womit Voss 6 seine zeitliche

Untergrenze rechtfertigt — bis etwa 400 «alle Formen und
Ausprägungen» — unsere Typen — des christlichen Dialogs

1 Vgl. supra S. 149.
2 Zu Iulianus Pomcirus vgl. supra S. 115 ff.; mit dem von Sidonius (Epist. IX 9,
10 f.) gepriesenen opus... sub dialogi schemate des Faustus von Riez dürfte indes der
Traktat De gratia {CSEL XXI (1891); dicit Pelagius... sed dicis etc.) gemeint sein,
vgl. M. Schanz, IV 2, 544 und zum irrigen Bezug auf Nr. 24 B. Gründl, 553 f.
3 Vgl. auch die Beschreibung des Octavius {Vir. ill. 58: scripsit dialogttm Cbristiani
et Ethnici disputantis).
4 Zum stilistischen Einfluss von Nr. 18 auf Nr. 15, B. R. Voss, Der Dialog..., 367.
6 Vgl. etwa noch Nr. 14,1 {PL LXII 333 C): praenotatispropterpersonarum discre-

tionem prineipalibus nominum litteris, mit Nr. 25, Praef. {PL LXVII 1170 B): propria
per singula praenotatur ad ea, quae sunt dicta, persona.
6 S. 14, vgl. auch 347.



PETER L. SCHMIDT

auch im Westen ausgebildet waren, Subtypen wie den Quäs-
tionen-Dialog (zuerst Nr. 6) und den Buchdialog (zuerst Nr. 8

und 21) eingeschlossen. Die Variation der einmal geprägten
Typen, die dies Repertoire anbietet, heisst bei Hoffmann
{Der Dialog..., 7) lapidar Sklerose. Allerdings bedeutet diese

einen biologischen Automatismus suggerierende Metapher1
Voraussetzung wie Ergebnis von Hoffmanns Untersuchungen
und gelangt über den Status einer self-fulfilling prophecy nicht
hinaus. Selbst wenn man von der Verbindlichkeit der klassischen

Muster ausgeht und registriert, dass nach Augustin und
Sulpicius in der Tat für einige Zeit einfacher stilisierte Formen
vorherrschen, sollte man doch auch die Transposition des

ciceronischen Dialog-Milieus in die monastische Askese bei
Cassian und die durchaus klassizistische, wenn auch anderen

Anregungen {Satura Menippea, Seneca tragicus) folgende
Trostschrift des Boethius nicht ausser Acht lassen. Auch mehr im
Detail greifen die Autoren, wenn nötig, immer wieder auf die
Hilfe von Ciceros dramatischen Dialogen zur Konstruktion der

eigenen Dialoge zurück; Rusticus z.B. übernimmt von Nr. 14
die Verlegung des Konflikts aus der Öffentlichkeit in das

otium; die Sprache der beiden Hieronymus-Dialoge ist wie die

von Nr. 14 ciceronisch überformt.
Lässt man sich allerdings nicht auf den klassischen Dialog

als einzigen Parameter ein, wird man die Traditionslinien des

Streitgespräches (Nr. 17; 25; 26) und des Schiedsrichterdialogs
(Nr. 13; 15; 24) als spezifisch christliche Antworten auf ureigene
Bedürfnisse nicht unterschätzen. Über solche Gebrauchsformen
hinaus mag die Qualifikation 'Sklerose' allenfalls dort gerechtfertigt

sein, wo eine Frage-Antwortfolge als bloss äusserlich
strukturierendes Schema die Kontroverse (Nr. 1; 2; 6; 11 a und
b; 23 [II]) oder Didaxe (Nr. 36-38) bestimmt, oder wo — wie im
Florilegiendialog (Nr. 3; 5; 33) — einfach Exzerpte gegenein-

1 Dagegen die Rezensionen von B. R. Voss (in Gnomon 40 (1968), 275) und
H. Berthold (in DLZ 89 (1968), 494; 496), auch P. L. Schmidt zu Voss (in
Poetica 5 (1972), 121 f.).



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I7I

ander gestellt sind. Nur wer die Form über die Funktion stellt,
wird sich die verbreitete Bergsteiger-Metaphorik 1 zu eigen
machen und dort von einem — ästhetisch definierten — Scheitern

2 sprechen, wo offensichtlich eine Funktionsentsprechung
eine Dauer der Gattung garantiert.

Bisher war die Frage allenfalls implizit beantwortet worden,
ob von dem christlichen Dialog begründbar als von einer —
gegenüber den klassischen Mustern und ihren spätantiken
Nachzüglern im Kern selbständigen — spezifischen literarischen

Möglichkeit gesprochen werden kann. Von Floffmann war sie

im Blick auf Piaton und Cicero klar verneint worden, während
Voss die von den Disputationsprotokollen herkommenden
Kontroversdialoge zwar zunächst nur als sekundäre

Untergattung gelten lässt, ihr dann aber doch trotz ständiger Polemik

gegen unkünstlerische Form und Perversion des

dialektischdialogischen Prinzips immer mehr Raum geben muss 3. In der
Tat darf mindestens im lateinischen Bereich nicht nur quantitativ,

sondern auch nach den Schwerpunkten der
gattungsgeschichtlichen Entwicklung seit Minucius der Kontroversdialog
als der christliche Dialogtyp par excellence angesprochen werden.
In ihm haben die christlichen Verfasser ein angemessenes
Instrument der apologetischen oder antihäretischen Konfliktstrategie

entwickelt, die Konsistenz seiner Entwicklung unterfängt
die Diskontinuität der anderen Typen. Seine Dominanz geht

1 H. Jordan, Geschichte der altchr. Literatur, 257: « Wir werden aufwärts gefuhrt,
wenn wir von des Hieronymus Dialogen zu denen des Augustin kommen»,
auch S. 262. Selbst Voss, der doch die Provenienz von der realen Disputation
nicht verkennt, bezeichnet Gespräche wie den Adamantios-Dialog und die Acta
Archelai ganz unangemessen als «gesunkenes Kulturgut im subliterarischen,
ausserkunstlerischen Bereich» (S. 349), vgl. auch S. 336.
2 H. Jordan, op. cit., 262, gebunden an ein Bild von der Spätantike als einer
« vollen Dekadenz der antiken Literatur ».
3 Vgl. einerseits Der Dialog..., 14; andererseits S. 172; 174; 302; 340; 349 f.
(« Viel wirkungsmachtiger als der literarische Dialog war... die unkunstlerisch-
sachliche Nebenform des Dialogs»); 363, auch zu Hoffmann, vgl. Gnomon 40
(1968), 274 f.



172 PETER L. SCHMIDT

so weit, dass er sogar in formalen Details in Konkurrenz zur
ciceronischen Tradition treten kann: Von daher reduzieren
Cassian und Gregor die Szenerie bis zu einer blossen
Juxtaposition der einzelnen Interventionen 1, und von dort bewertet
Gennadius den Martins-Dialog als Schiedsrichter-Gespräch2
(Liber de scriptoribus eccl. 19: conlationem Postumiani et Galli se

mediante et iudice de conversatione monachorum Orientalium et ipsius
Martini habitam in dialogi speciem).

Die Eigenart des christlichen Dialogs tritt unter diesem

Aspekt klar vor dem Hintergrund der spätantiken säkularen
Literatur hervor. Als H. Jordan F. Overbecks formgeschichtliches

Programm zu realisieren suchte, wurde er von A. Jülicher
einer unerlaubten Isolierung, einer Herauslösung aus dem

Hintergrund der spätantiken, aber klassisch geprägten Kulturszene

bezichtigt3. Dieser Vorwurf ist — bezogen auf den Dialog
— durchaus unberechtigt: Von der Cicero-Rezeption ergibt
sich keine Kontinuität, ist keine Entwicklung des patristischen
Dialogs zu beschreiben. Nach individuellen oder allgemeinen
Voraussetzungen und Bedürfnissen greift man immer wieder auf
den Klassiker zurück, nach Minucius Augustin, aber über den

Apologeten hinweg, und dann Sulpicius an Augustin vorbei
und an Minucius anknüpfend4. Querbeziehungen zum
zeitgenössischen säkularen Dialog ergeben sich nur im Umkreis
des einzigen dort noch vertretenen Typs, der dialogischen

1 S. supra S. 155 f.
2 Verkannt von Voss, S. 309 f.
3 F. Overbeck, Über die Anfänge der patristischen Literatur (Darmstadt 1954;
zuerst 1882); A. Jülicher, in GGA 1913, 708 ff., zumal 714 f., wo wieder der
Gegensatz (klassische, d.h. schöne) Form und (christliche) Funktion mitschwingt;
vgl. auch M. Tetz, « Altchristliche Literaturgeschichte. Patrologie», in Theol.

Rundschau N.F. 32 (1967), 12 f.; 25, und W. Speyer zu Voss, in JbAC 15 (1972),
202, die indes zu Recht auf der — bei Jordan fehlenden — Beachtung von
literaturhistorischem Epochenquerschnitt und Funktionsanalyse der Formen
insistieren.

4 Zum nur punktuellen Klassizismus des christlichen Dialogs etwa B. R. Voss,
Der Dialog..., 322; 353 f.; 364.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 173

Didaxe. Mit den Lehrgesprächen Augustins (Nr. 34, aber auch
Nr. 30-32) und Cassians lassen sich Boethius und Fulgentius 1

vergleichen, mit Macrobs Symposion Augustins De vita beata

{convivium: Beat. vit. 36; Ord. II 1,1) 2 und mit den introdukto-
risch-systematischen Frage-Antwort-Folgen der scholastischen
Praxis 3 Iunillus, aber auch Nr. 1. In den teils inhaltlich, teils
strukturell spezifischer christlichen und homogeneren Dialogtypen

der Kontroverse, der Hagiographie und der Selbstreflexion

bildet sich in der Spätantike eine differenzierte Gattungstradition

heraus, die noch eine lange Entwicklung vor sich haben
sollte 4. Doch das ist eine andere Geschichte.

1 Kommentar %ur Etsagoge des Porphyrios, vgl. R. Hirzel, Der Dialog II 363;
Expositio Virgilianae contmentiae (vgl. R. Hirzel, 347), wo Vergil selbst als Lehrer
auftritt.
2 Vgl. R. Hirzel, 356 ff.; J. Martin, Symposion, 280 ff. und M.D. Gallardo,
« El simposio Romano», in CFC 7 (1974), 124 ff.
3 Vgl. C. Chirius Fortunatianus (Rhetorik) und Ps.-Soran, Qiiaesttones medicinales

(V. Rose (ed.), Anecdota Graeca II (Berlin 1870), 243 ff., vgl. 247: et quoniam
utilior vtdetur eis, qui ad medicinam introducuntur, interrogationum et responsionum

modus, brevi in controversia tsagoga tradenda est illis; vgl. Ed. Norden, Kleine

Schriften, 341 ff.) und Caelius Aurelianus, Responsiones medicinales (V. Rose, ibid.,
196 ff.), wo der Lehrer fragt und der Schuler Lukrez antwortet.
4 Reiches Material zu dem noch weitgehend unbekannten mittelalterlichen
Dialog bei E. Bertaud, in Diet, de Spirttualite 3 (1957), 838 ff., zur Kontinuität
der antijudischen Kontroverse O. Zöckler, Der Dialog im Dienste der Apologetik,
25 ff., G. Bardy, in RAC 3, 948 f. und die vor Nr. 1 bzw. 2 genannten Titel, zum
hagiographischen Dialog M. Plezia (vor Nr. 39), 493 ff.



174 PETER L. SCHMIDT

REPERTORIUM

Jede Notiz verzeichnet nach der Nr. der Cilavis) Piatrum)
Liatinorum) die je massgebende Ausgabe sowie zusammenfassende,

ein- oder weiterführende Behandlungen, sofern
unter dem Aspekt des Dialogs einschlägig. Nr. 43 ist mir
erst durch die Freundlichkeit von J. Fontaine bekannt
geworden und deshalb im Text nicht berücksichtigt; übergangen

wurde die nach A. Oepke, Das neue Gottesvolk (Gütersloh
1950; zuerst 1947), 297 ff., vermutlich frühmittelalterliche,
pseudoaugustinische Altercatio Ecclesiae et Synagogae (CPL
577)-

I. Der Kontroversdialog

Vgl. A.L. Williams, Adversus Judaeos. A Bird's-Eye View
of Christian Apologiae until the Renaissance (Cambridge 1935),
295-305 (Nr. 1-2).

1. Consultationes Zacchaei et Apollonii (3 Bücher); CPL 103; ed. 5. Jh.
G. Morin (Bonn 1935); vgl. G. Morin, in HJ 37 (1916), (um 412)
229-66; F. Cavallera, in Diet, de Spiritualite 2 (1953), 1641-

43; P. Courcelle, « Date, source et genese des 'Consultationes

Zacchaei et Apollonii' », in Histoire litteraire desgrandes

invasionsgermaniques (Paris 3i9Ö4; zuerst 1954), 261-75.

Juden-Christen ; vgl. B. Blumenkranz, Les auteurs chretiens latins
du moyen äge sur les juifs et le judaisme (Paris 1963), 27-31
(Nr. 2); 52 (Nr. 3).

2. Euagrius, Altercatio legis inter Simonem Iudaeum et Theophilum 440-450
Christianum ; CPL 482; ed. E. Bratke, CSEL XLV i
(1904); vgl. E. Bratke, in SAAW Phil.-hist. Kl. 148, 1

(1904); A. Marmorstein, «Juden und Judentum in der
Altercatio Simonis Judaei et Theophili Christiani», in Theol.

Tijdschr. 49 (1915), 360-83; M. Schanz, Geschichte der römischen

Literatur IV 2, 528; R. Aubert, in Dictionnaire d'histoire
et de geographie ecclesiastiques 16 (1967), 102.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 175

3. Ps.-Augustin, Altercationes contra Iudaeos (2 B.); nicht ediert, 6. Jh.
Ausg. von D. Aschoff (vgl. zu Nr. 5) in Vorbereitung; vgl.
B. Blumenkranz, « Une survie medievale de la polemique
antijuive de saint Augustin», in RMAL 5 (1949), 193-96.

Heiden-Christen

4. Minucius Felix, Octavius; CPL 37; ed. J. Beaujeu (Paris 220-230
1964); Kommentar: G.W. Clarke (New York 1974); vgl.
M. Schanz, III, 262-71; P. Ferrarino, «II problema arti-
stico e cronologico dell' Octavius », in Mem. Acc. Sc. 1st.

Bologna, Cl. Scienze Morali, S. 4, 1947, 131-184; M.
Hoffmann, Der Dialog..., 28-39; C. Becker, «Der 'Octavius'
des Minucius Felix», in SBAW Phil.-hist. Kl. 1967, 2;
H. v. Geisau, M. Minucius Felix, in RE Suppl.-Bd. XI
(1968), 952-1002; 1365-1378; B.R. Voss, Der Dialog..., 40-50.

5. Ps.-Augustin, Altercationes Christianae philosophiae (5 B.); 6. Jh.
CPL 360; ed. D. Aschoff, CC LVIII A (1975).

Häretiker- Orthodoxe

Manichäer ; vgl. F. Decret, Aspects du manicheisme dans l'Afrique
romaine (Paris 1970), 43 ff. (Nr. 7); 61 ff. (Nr. 6; 8); 76 ff.

(Nr. 9). C.P. Mayer, «Die antimanichäischen Schriften
Augustins», in Augustinianum 14 (1974), 292 ff. (Nr. 7);
298 ff. (Nr. 8); 308 ff. (Nr. 9).

6. Faustus von Mileve, Capitula ; CPL 726; ed. P. Monceaux, 387
Le manicheen Faustus de Milev. Restitution de ses Capitula (Paris
1924); vgl. A.-M. La Bonnardiere, in Diet, d'hist. et de

geogr. eccles. 16 (1967), 729-31.

7. Augustin, Contra Fortunatum Manichaeum ; CPL 318; ed. 392
J. Zycha, CSEL XXV 1 (1891), 81-112; vgl. M. Schanz,
IV 2, 425; 427; B.R. Voss, Der Dialog..., 292-95; zu Augustin

allg. sind zu vergleichen die Bibliographien und
Forschungsberichte von T. van Bavel, Repertoire hibliographique
de saint Augustin i950-i96o(Steenbrugge 1963); C. Andresen
(ed.), Bibliographia Augustiniana (Darmstadt 2i973).

8. Augustin, Contra Faustum Manichaeum (33 B.), vgl. Nr. 6; ca. 400
CPL 321; ed. J. Zycha, CSEL XXV 1 (1891), 249-797;
vgl. M. Schanz, IV 2, 425; 427.



i76 PETER L. SCHMIDT

9. Augustin, Contra Felicem Manichaeum (2 B.); CPL 322; ed. 404
J. Zycha, CSEL XXV 2 (1892), 801-852; vgl. M. Schanz,
IV 2, 425; 427; B.R. Voss, Der Dialog..., 295-97.

Arianer

10. Altercatio Heracliani laid cum Germinio episcopo Sirmiensi; 366
CPL 687; ed. C.P. Caspari, Kirchenhistorische Anecdota I
(Oslo 1883), i3i-i47(= PLS I 345-50); vgl. M. Schanz,
IV 1, 309-311; M. Hoffmann, 99-103; B.R. Voss, 156-159.

11. a) Eusebius von Vercelli De Trinitate (7 B.); CPL 105; 5. Jh.
ed. V. Bulhart, CCIX (1957), 3-99; vgl. M. Schanz, IV 1,

311; IV 2, 570 f.; V.C. de Clercq, in Diet, d'hist. et de

geogr. eccles. 15 (1963), 1481-83; M. Simonetti, « Qualche
osservazione sul « De Trinitate» attribuito a Eusebio di
Vercelli», in RCCM 5 (1963), 386-93.

b) Anonymus, Buch X; ed. V. Bulhart, CC IX 135-145; 5. Jh.
M. Simonetti (ed.), Pseudo-Athanasii De Trinitate lihri X-
XII (Bologna 1956), 17-39.

12. Augustin, Collatio cum Maximino Arianorum episcopo ; CPL 427/8
699; ed. PL XLII 707-742; vgl. M. Schanz, IV 2, 438 £

13. Ps.-Augustin, Collatio cum Pascentio Ariano ; CPL 366; ed. 5. Jh.
PL XXXIII 1153-62.

14. Ps.-Augustin, Contra Felicianum Arianum ; CPL 808; ed. 5. Jh.
PL XLII 1155-72 und LXII 333-52; vgl. M. Schanz, IV 2,
569 f.; B.R. Voss, Der Dialog..., 366-68.

15. Vigilius von Thapsus, Contra Arianos, Sahellianos, Photi-
nianos dialogue (3 B.); CPL 807; ed. PL LXII 179-238;
vgl. G. Ficker, Studien ^u Vigilius von Thapsus (Leipzig 1897),
25-42; M. Schanz, IV 2, 569 £; G. Bardy, in Dictionnaire
de Theologie catholique 15,2 (1950), 3005-8.

16. Cerealis von Castellum Ripense, Lihellus contra Maximinum Ende
Arianum ; CPL 813; ed. IRLLVIII75 5-768; vgl. M. Schanz, 5. Jh.
IV 2, 571.

17. Ps.-Augustin, De unitate sanctae Trinitatis dialogus ; CPL 379 ; 5. Jh.
ed. PL XLII 1207-1212.

Ende
5-Jh.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG I77

Luciferianer

18. Hieronymus, Dialogus contra Luciferianos ; CPL 608; ed. PL 375-80
XXIII 161-192; vgl. M. Schanz, IV i, 480-82; B.R. Voss,
187-91; I. Opelt, Hieronymus'' Streitschriften (Heidelberg
1973), 13-27; J.N.D. Kelly, Jerome (London 1975), 62-64.

Pelagianer

19. Hieronymus, Dialogus adversus Pelagianos (3 B.); CPL 615; 415
ed. PL XXIII 513-618; vgl. M. Schanz, IV 1, 481 f.; B.R.
Voss, 191-196; I. Opelt, op. cit., 128-154; J.N.D. Kelly,
op. cit., 319-21.

20. Augustin, Contra Iulianum <^opus imperfectum^> (6 B.); CPL 428-30
356; ed. M. Zelzer, CSEL LXXXV 1 (1974) (Buch I-III);
vgl. M. Schanz, IV 2, 435; 437.

Donatisten

21. Augustin, Contra litteras Petiliani, Buch II; CPL 333; ed. 401
M. Petschenig, CSEL LH (1909), 23-160; vgl. M. Schanz,
IV 2, 428; 430.

22. Augustin, Gesta cum Emerito ; CPL 340; ed. M. Petschenig, 418
CSEL LIII (1910), 179-97; vgl. M. Schanz, IV 2, 429; 431.

23. Ps.-Augustin, Adversus Fulgentium Donatistam ; CPL 380; ca. 430
ed. C. Lambot, in RBen 58 (1948), 177-222; vgl. M. Schanz,
IV 2, 432.

Monophysiten

24. Arnobius Iunior Altercatio cum Serapione (2 B.); CPL ca. 450
239; ed. PL LIII 239-322; vgl. B. Gründl, «Über den
Conflictus Arnobii...», in ThO 79 (1897), 529-568; M.
Schanz, IV 2, 533-36.

25. Rusticus Diaconus, Contra Acephalos disputatio ; CPL 946; ca. 550
ed. PL LXVII 1167-1254; vgl. M. Schanz, IV 2, 596;
G. Bardy, in Diet, de theol. cath. 14,1 (1939), 371 f.

Nestorianer

26. Johannes Maxentius, Dialogus contra Nestorianos (2 B.); CPL Anf.
661; ed. E. Schwartz, Acta Cone. Oec. IV 2 (Berlin 1914), 6. Jh.
14-44; vgl. E. Amann, in Diet, de theol. cath. 14,2 (1941),
1751 f.



i78 PETER L. SCHMIDT

II. Der philosophische Dialog

27. Augustin, Contra Academicos (3 B.); CPL 253; ed. W.M. 386
Green, CC XXIX (1970), 3-61; Kommentar: J. O'Meara
(Westminster 1950); vgl. M. Schanz, IV 2, 410-13; M.
Hoffmann, Der Dialog.,., 135-43; B.R. Voss, Der Dialog...,
199-208; zu Augustins literarischen Dialogen vgl.

einführend W. Thimme, « Literarisch-ästhetische Bemerkungen
zu den Dialogen Augustins », inZKG zy (1908), 1-21; D.E.
Roberts, « The Earliest Writings », in R.W. Battenhouse
(ed.), A Companion to the Study ofSt. Augustine (Oxford 1955),
93-126 und die Bibliographie bei T. van Bavel, Repertoire
hibliographique..., 264-74 (zu Nr. 34 noch S. 442-44; zu Nr. 27
S. 534 f.; zu Nr. 32 S. 565-69; vgl. auch die einzelnen Werktitel

im Index II, S. 925 ff.); C. Andresen (ed.), Bihlio-
graphia Augustiniana, 57-62 und in der Ed. von W.M. Green,
CC XXIX 325-52 (zu Nr. 27-29; 31-32); zu den Cassiciacum-
Dialogen vgl. noch P. Brown, Augustine of Hippo (London
1967), 110-123 (Nr. 27-29; 41) und Einleitungen wie
Erläuterungen zur Übersetzung von Nr. 27-29 durch B.R. Voss,
I. und W. Schwarz, E. Mühlenberg (Zürich/München
1972), ausserdem die zweisprachige Ausgabe von D.
Gentili, Opere di SanfAgostino III 1-2 (Roma 1970-76).

28. Augustin, De beata pita; CPL 254; ed. W.M. Green, CC 386
XXIX 65-85; Kommentar: R.A. Brown (Washington 1944);
vgl. M. Schanz, ibid. ; E.B.J. Postma, De beata vita (Diss.
Amsterdam 1946); M. Hoffmann, 143-148; B.R. Voss,
208-211.

29. Augustin, De ordine (2 B.); CPL 255; ed. W.M. Green, CC 386
XXIX 89-137; Kommentar: P. Keseling (Münster 1940);
vgl. M. Schanz, ibid.; A. Dyroff, «Über Form und Begriffsgehalt

der augustinischen Schrift De ordine », in Aurelius
Augustinus (Köln 1930), 15-62; M. Hoffmann, 148-154; B.R.
Voss, 211-15.

30. Augustin, De quantitateanimae ; CPL 257; ed. K.-H. Lütcke 388
(Zürich/München 1973); Kommentar: J.M. Colleran
(Westminster 1950); vgl. M. Schanz,IV 2,412f.; B.R. Voss,
245-60.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG *79

31. Augustin, De libero arbitrio (3 B.); CPL 260; ed. W.M.
Green, CC XXIX 211-321; Kommentar: M. Pontifex
(Westminster 1955); vgl. M. Schanz, IV 2, 424; 426; B.R.
Voss, 260-66.

32. Augustin, De magistro ; CPL 259; ed. K.D. Daur, CC
XXIX(i97o), 157-203, mit Nr. 30 auch G. Weigel(Zürich/
München 1973); Kommentar: G.E.A.M. Wijdeveld (Diss.
Amsterdam 1937) und J.M. Colleran (mit Nr. 30); E.
Schädel (Diss. Würzburg 1975); vgl. M. Schanz, IV 2,

412 f.; B.R. Voss, 271-77.

III. Der didaktische Dialog

Vgl. G. Bardy, «La litterature patristique des 'Quaestiones
et Responsiones' sur l'Ecriture Sainte», in RBi N.S.42
(1933), 14-20 (Nr. 36); 22 f. (Nr. 38); H. Dörries, Erotapo-
kriseis (B. Christlich), in RAC 6 (1966), 350-52 (Nr. 36-38);
3 54 ^ (Nr. 35).

33. Dialogus sub nomine Hieronymi et Augustini de origine animarum ; ca. 440
vgl. CPL p. 145, Epist. 37; ed. PL XXX 261-71; vgl.
H. v. Schubert, Der sogenannte Praedestinatus (Leipzig 1903),
136-140.

34. Augustin, De musica (6 B.); CPL 258; ed. G. Finaert — 387-9
F.-J. Thonnard (Paris 1947) (Saint Augustin, CEuvres, 7);
G. Marzi (Firenze 1969); vgl. M. Schanz, IV 2, 412-14;
F. Amerio, « II 'De musica' di S. Agostino », in Didaskaleion
N. S. 7, 3(1929), 1-196; G.Wille, Musica Romana (Amsterdam
1967), 603-23; B.R. Voss, 266-71.

35. Johannes Cassianus, Collationes (24 B.); CPL 512; ed. 420-30
M. Petschenig, CSEL XIII (1886); vgl. M. Schanz, IV 2,

513-15; M. Cappuyns, in Diet, d'hist. et de geogr. eccles. 11

(1949), 1329-32; O. Chadwick, John Cassian (Cambridge
2i968), 14-22.

36. Eucherius Lugdunensis, Instructiones, Buch I; CPL 489; nach
ed. C. Wotke, CSEL XXXI (1894), 63-139; vgl. M. 428
Schanz, IV 2, 519 f.; R. Etaix, in Diet, d'hist. et de geogr.
eccles. 15 (1963), 1315-17.

37. Iunillus Africanus, Instituta regularia divinae legis (2 B.); CPL ca. 542
872; ed. H. Kihn, Theodor von Mopsuestia und Junilius Afri-

388-95

389



i8o PETER L. SCHMIDT

canus als Exegeten (Freiburg 1880), 465-528; vgl. 215 ff.;
M. Schanz, IV 2, 583-85; L. Pirot, in Diet, de thiol, cath. 8,2

(i925), 1971-76-

38. (Ps. Isidor, De vetere et novo testamento quaestiones ; CPE 624-36

1194; ed. R.E. McNally, in Traditio 19 (1963), 43-50; vgl.
37-43-

IV. Der hagiographische Dialog

Vgl. P.R. Coleman-Norton, « The Use of Dialogue in the
Vitae Sanctorum», in JThS 27 (1926), 388-95; M. Plezia,
«L'histoire dialoguee», in Stud. Patr. 4 (1961), 490-96.

39. Sulpicius Severus, Gallus (3 B.); CPL 477; ed. K. Halm, ca. 404
CSEL I (1866), 152-216; vgl. M. Schanz, IV 2, 474-76;
B.R. Voss, Der Dialog..., 308-14.

40. Gregorius Magnus, Dialogi (4 B.); CPL 1713; ed. U. 593/4
Moricca (Roma 1924); vgl. M. Schanz, IV 2, 614-16;
F. Tateo, « La struttura dei dialoghi di Gregorio Magno »,
in VetChr 2 (1965), 101-127; R. Gillet, in Diet, de Spiri-
tualite 6 (1967), 878-80.

V. Der selbstbetrachtende Dialog

41. Augustin, Soliloquia (2 B.); CPL 252; ed. H. Fuchs — 386/7
H. Müller (Zürich 1954); vgl. M. Schanz, IV 2, 411-13;
H. Müller (ed.), Augustins Soliloquien (Diss. Basel 1947;
gedruckt — mit dem Text der Ausg. 1954 — Bern 1954);
M. Hoffmann, Der Dialog..., 155-159; B.R. Voss, Der
Dialog..., 233-45.

42. Boethius, Consolatio Philosophiae (5 B.); CPL 878; ed. L. 523-4
Bieler, CC XCIV (1957); vgl. M. Schanz, IV 2, 161-165;
R. del Re, « Boezio e il 'De consolatione philosophiae'»,
in Cult, e Scuola 6 (24) (1967), 34-40; P. Courcelle, Boezio,
in Di%. Biogr. degli It. 11 (1969), 157-162; 164 f.; S. Ober-
tello, Severino Boezio I-II (Genova 1974), zumal II (Biblio-
grafia) 23-33; IT5-I27; 219-26.

43. Isidor von Sevilla, Synonyma ; CPL 1203 ; ed. PL LXXNIII 610-15
825-868; vgl. J. Madoz, San Isidora de Sevilla (Leon i960),
48-51; J. Fontaine, in Stud. Med. S. III, 6,1 (1965), 163 ff.;
in Diet, de Spiritualite 7 (1971), 2104-16.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 18 I

DISCUSSION

M. Fontaine: La construction d'une typologie fondee sur la

fonction respective des dialogues et sur leur orientation vers un
public particulier est de grande consequence pour une position
correcte des problemes de la creation litteraire paleochretienne en

general. Ce caractere fonctionnel, qu'il convient de situer par rapport
ä la gravite d'une parole humaine en quelque fapon messagere et
echo de la Parole de Dieu, distingue essentiellement la litterature
chretienne comme teile: cf. l'introduction de notre petite Litterature
latine chretienne (Paris 1970; trad. ital. Bologna 1973). Cette fonction-
nalite determine une certaine esthetique, resolument hostile ä une

rhetorique fleurie et « divertissante ». La caracterisation antithetique
de ces deux esthetiques se trouve au ch. 14 de YOctavius, ainsi que
dans la page initiale de 1 'Ad Donatum de Cyprien (voir notre
commentaire dans Aspects et problemes..., 159 sq.). On touche lä ä

une constante ancienne de la reflexion esthetique des chretiens.

Une remarque plus ponctuelle: le « dialogue hagiographique »

regroupe de fagon neuve et suggestive, dans la classification ici

proposee, les Dialogues de Sulpice Severe et de Gregoire le Grand.
Mais n'y aurait-il pas lä, aussi, un sous-genre des « dialogues de

controverse», et de leur espece « ascetique»? Dans l'un et l'autre

cas, en effet, il s'agit de trancher par des recits de miracles bien

attestes, recits utilises comme des dossiers de preuves de fait (testimonia

extrinsecus dans la theorie rhetorique de l'argumentation), en faveur
de la superiority d'un nouveau maitre local de spiritualite ascetique:
Martin face ä Antoine dans la Gaule de la fin du IVe et du debut du

Ve siecle, Benoit et les «Peres d'Italie» dans la peninsule du VIe
siecle. Dans les deux cas, ne s'agit-il done pas aussi d'une

controverse entre des courants et des conceptions de la vie monas-

tique, assez differents (et en differend) pour susciter la composition
de dialogues qui sont ä considerer egalement comme des « dossiers »

de controverse



I 8 2 DISCUSSION

M. Schmidt: Sicher liegt auch den hagiographischen Dialogen
ein latenter Konfliktstoff, die Bedeutung des jeweils gepriesenen

Heiligen, zugrunde. Allel dings tritt dieser Konflikt nur ganz am
Rande, z.B. in der Figur des Postumianus bei Sulpicius. Sonst wird
der hagiographische Dialog durch eine narrative Folge vor einem

begierig lauschenden Publikum konstituiert; er spielt also im eigenen

Lager, während der Kontroversdialog den Gegner vorstellt.

M. Fontaine: Le « dialogue autobiographique» assemble ici de

maniere seduisante les Soliloques d'Augustin et la Consolation de

Boece. L'origine proprement chretienne de ce type de dialogue
entre soi et soi-meme, et de cette meditation propre ä apaiser une
äme en grave crise, ne remonterait-elle pas ä la grande tradition
scripturaire et dans sa descendance paleochretienne anterieure ä nos
deux dialogues: celle des Psaumesl Ainsi dans le Ps. 42,4 {Vulgate)-.
Ouare tristis es, ajiima mea, et quare conturhas me Spera in Deo quoniam
adhuc confitebor illi, salutare vultus mei et Deus meus. Ce dialogue du
moi souffrant et pecheur avec la « raison » de l'ame religieuse a ete

magistralement incorpore ä la litterature chretienne (jusque dans la

trame du style) par les Confessions augustiniennes. Un tel dialogue
interieur est promis ä une riche descendance medievale, dans le

reflet litteraire de la pratique de l'examen de conscience et de l'orai-
son chretienne, en particulier ä travers le cas extreme des Synonymes

ou lamentation de l'äme pkheresse d'Isidore de Seville (in PL LXXXIII
825 sq.). Vers l'amont, il faudrait en relier les racines ä la doctrine

juive des deux ye'ser.

M. Duval: M. Fontaine vient de montrer que les deux dialogues
« hagiographiques » concernaient des problemes monastiques. Je me
demande si on ne pourrait pas leur joindre les Collationes de Cassien,

que je suis surpris de voir aux cotes du De musica d'Augustin.
Dans ces entretiens successifs, les Peres du desert sont des heros

analogues ä ceux de Sulpice Severe ou de Gregoire.

M. Schmidt: Auch Cassian erzählt nicht, sondern lässt die
ägyptischen Väter als Kronzeugen für bestimmte Themen (vgl. etwa



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 183

Conlatio 1: De monachi destinatione vel fine) argumentierend auftreten.
Vom hagiographischen Dialog unterscheidet ihn nicht nur Thema
und Textform (narratio gegenüber argumentatio), sondern auch die

Funktion. Sulpicius wie Gregor geht es um Erbauung, die natürlich
nicht ohne Konsequenzen bleiben soll, während Cassian eine

Handlungsanleitung für angehende Mönche, für « Fachasketen» geben
will. Bei Cassian autorisieren die ägyptischen Väter die inhaltliche

Aussage, bei Gregor und Sulpicius sind die Heiligen, von denen

erzählt wird, Vorbild in ihrer ganzen Existenz.

M. Fontaine: Le dialogue de controverse se developpe par un

processus de stylisation litteraire appuye d'abord sur les realties des

colloques theologiques ofBciels des IVe et Ve s. (type: collatio de

Carthage de 411); cette racine vivante du genre sera longtemps
vivace, car l'arianisme des peuples barbares prolongera la tradition
de ces colloques jusqu'ä une epoque avancee. Ainsi en Espagne

wisigothique, oü dans la seconde moitie du VIe s., le roi Liuvigild
sert d'arbitre ä un colloque entre les eveques catholique et arien de

Merida (cf. PF LXXX 141 sq.). Mais entre ces modeles reels et

le travail conscient de l'auteur, ne faut-il pas faire aussi une place
ä la force d'inertie des habitudes scolaires: celles de la controversia

rhetorique, dont, au reste, le terme meme de « dialogues de controverse

» evoque directement le souvenir Cet exercice a pese tres tot
sur les formes de l'invention litteraire romaine (discours opposes
dans Tacite et dans 1 'Octavius, qui reste aux oiigines du genre en

latin). Cette composante scolaire maintient aussi un lien direct

entre le nouveau genre chretien et la tradition litteraire antique.

M. Schmidt: Die controversia, eine Übungsrede an Hand eines

mehr oder weniger fiktiven juristischen Falles, mag — wie andere

rhetorische Übungen auch — zur Ausformung der prozessähnlichen
Situation des Kontroversdialogs beigetragen haben. Dass sie

allerdings als eine nicht-dialogische Textsorte in einem spezifischen
Sinn diesem Dialogtyp vorgearbeitet haben könnte, bleibt mir
zweifelhaft, zumal wir ihr tatsächliches Gewicht im Schulunterricht
der Zeit schwer abschätzen können.



184 DISCUSSION

M. Duval: Deux dialogues de Jerome m'intriguent. lis sont, en

gros, places aux deux extremites de sa vie litteraire. L'Altercatio se

trouve etre le premier dialogue litteraire latin du IVe s. J'ai identifie
a diverses reprises les sources de son argumentation dogmatique et

de sa mise en scene litteraire {REAug 14 (1968), 145-180; 17 (1971),

272; 19 (1973), 62). II est impossible d'en defendre le caractere

historique et, pour la conduite du dialogue, il faut distinguer deux

parties ä peu pres egales: la premiere s'arrete au moment oü le

Luciferien rend les armes et, d'adversaire, devient eleve. C'est done

un « dialogue » composite. Compare ä 1,Altercatio, le Dialogue contre

les Pelagiens me parait plus obscur dans la mesure oü ses intentions
affirmees dementent son historicite: Jerome dit qu'il mettra en scene
des personnages pour ne pas sembler viser des personnes; il ne veut
s'en prendre qu'aux theses qui pourront etre librement exposees et

discutees; mais, en dehors de quelques allusions a des ecrits de

Pelage, dont les theses sont refutees ä la maniere de celles d'Helvidius
ou de Jovinien, je ne vois pas bien quelles sont les ceuvres qui sont
utilisees ou refutees. Est-ce simplement parce que la litterature

pelagienne a disparu dans sa majeure partie? Je note d'autre part
la maniere un peu surprenante avec laquelle, dans ce dialogue
« anonyme», Jerome se refere explicitement ä Augustin (cf. REAug
12(1966), 15-21). Cethommageestuneentorse — peut-etre tardive—
ä la regie qu'il s'est donnee, et le « dialogue » se termine aussi brus-

quement qu'il avait commence, sans mise en scene.

M. Schmidt: Die chronologische Differenz zwischen beiden

Dialogen spielt insofern eine Rolle, als der ältere mit seinen Zitaten
zu Eingang (Tertullian) und Ausgang (Minucius) und weiteren
literarischen Einflüssen (vgl. B. R. Voss, Der Dialog..., 190 f.)
stilistisch stärker überformt und dazu transparenter gegliedert ist.

Hieronymus hat sich also auch hier bei seinem ersten Versuch mit
der Gattung relativ viel Mühe gegeben; M. Fuhrmann hat bei der

Vita Pauli Ähnliches diagnostiziert. An dem längeren Augustinzitat
zum Ende des Pelagianer-Dialoges ist in der Tat auffällig, dass es

eingeführt wird — offenbar honoris causa — bevor der Kontrahent



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 18 5

bekehrt ist. Vielleicht haben die turbulenten Monate des Jahres 415

Hieronymus keine Ruhe zum Ausfeilen gelassen? Das Zitat aus

Augustins De peccatorum meritis ist indes keine Verletzung der im
Vorwort versprochenen Anonymität, da zwar für uns die persönlichen

Kontakte Augustin-Orosius-Hieronymus in der Einfügung
des Zitates gipfeln, für den Leser jedoch der Gesprächsteilnehmer
Atticus jederzeit Augustin — wie zuvor Cyprian — zitieren kann.

M. Fuhrmann: « So musste z.B. ein Zeitpunkt gewählt werden,
zu dem man sich in Ostia hätte treffen können», schreibt P. L.
Schmidt zum Octavius, um die Wahrscheinlichkeitserfordernisse zu

illustrieren, auf deren Erfüllung das römische Publikum bei der

Lektüre eines Dialogs zu dringen pflegte. Der Dialog, der von
historischen Personen bestritten wurde, war eben gewissermassen
eine Beweisurkunde von der Art, dass er nichts enthalten durfte,
was sich durch handfeste Tatsachen widerlegen liess, was den

Rahmen gab für die Fiktion des Autors ab.

Hierzu eine Analogie aus dem Rechtsleben. In Rom dominierten
mündliche Rechtsakte, die Schriftlichkeit spielte eine geringe Rolle.

Das universale Verpflichtungsgeschäft der Stipulation verlangte die

gleichzeitige Anwesenheit beider Parteien am gleichen Ort; der

Versprechensempfänger musste fragen, der Versprechende
antworten; ein Schriftstück pflegte den Akt zu dokumentieren. Wie
aber, wenn — was öfters vorkam — der mündliche « Dialog » unterblieb

und nur eine Urkunde aufgesetzt wurde, die das Zustandekommen

des « Dialogs » behauptete Dann galt das Geschäft, wenn
die Urkunde bestimmten Wahrscheinlichkeitserfordernissen genügte
(so zwar erst Justinian in Form einer allgemeinen Norm — doch
wie hätte der Richter in klassischer Zeit den einzelnen Streitfall
anders entscheiden sollen?): disposuimus tales scripturas, quae praesto
esse partes indicant, omnimodo esse credendas, nisi ipse [d.h. die bestreitende

Partei] approhaverit in ipso toto die quo conficiebatur instrumentum

sese vel adversarium suum in aliis locis esse (lust. Inst. III 19, 12).

M. Duval: La remarque de M. Fuhrmann sur la composante
«juridique » romaine du Dialogue s'appliquerait encore bien mieux,



186 DISCUSSION

me semble-t-il, aux differentes controverses qui nous sont parvenues
avec des indications precises de lieux, de dates, de temoins, comme
YAltercatio Heracliani laid cum Germinio, les Controverses d'Augustin
avec Fortunatus, avec Maximin. En ce qui concerne YOctavius, la

question est plus subtile, car nous avons sinon un modele, du moins

un point de depart chez Aulu-Gelle. Je ne suis pour ma part aucune-
ment « gene» pour reconnaitre cette « dette», tout en maintenant

une certaine historicite des circonstances de ce Dialogue. Sur le plan
esthetique en effet, il y a un progres considerable entre les quelques
indications d'Aulu-Gelle et la mise en scene du debut de YOctavius

et du chapitre 14. Cette transformation est tout ä l'honneur de

Minucius. Elle n'exclut pas un fond historique — les indications
precises sur le voyage d'Octavius ä Rome, l'allusion ä ses enfants

restes en Afrique, etc. —, et eile a une portee symbolique. Ce

paysage marin, avec ce melange de calme et d'agitation, est celui de

la vie des deux personnages principaux: inquietude du paien qui ne

trouvera son repos que dans la foi chretienne, port du salut.

M. van der Nat: Dass Minucius Felix den Rahmen des Octavius

von Gellius übernommen hat, möchte ich bezweifeln, obwohl er
ihn sowie den Fronto wohl gekannt haben wird. Denn einerseits

ist Gellius' Dialog traditionell aufgebaut: er enthält manche
gebräuchliche dialogische Topoi, wie auch der Octavius. Anderseits

gibt es zwischen beiden Dialogen erhebliche Unterschiede. Bei
Gellius besteht die Gruppe aus zumindest vier Personen, von denen

Gellius selbst schweigt; er ist Berichterstatter und bringt seine

Anwesenheit nur am Beginn und am Ende des Streitgesprächs
zwischen dem Stoiker und dem Peripatetiker zum Ausdruck. Dieses

Streitgespräch findet am Abend statt; Caecilius und Octavius dagegen

diskutieren einen ganzen Tag während der Ferien (ein
traditionelles, auch bei Varro und Cicero vorkommendes Motiv). Bei
Gellius finden wir nicht zwei Reden unterbrochen durch ein

Intermezzo, worin der Schiedsrichter zu Worte kommt, sondern zwei
Mal zwei kurze Reden und es werden mehrere Diskussionen erwähnt

(Gell. XVIII 1, 15: haec atque alia quaedam... conferebanf). Was den



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 187

Schiedsrichter betrifft — ein Motiv, das bereits bei Plato zu finden

ist, und sich seit Cicero (vgl. im wichtigsten Vorbild des Minucius,
Nat. deor. I 7, 17; vgl. auch Fin. II 35, 119) in den ersten nachchristlichen

Jahrhunderten nicht nur in römischen, sondern auch in
griechischen Dialogen nachweisen lasst —: die Rolle des Favorinus
ist ganz anders als die des Minucius Felix; sie erschöpft sich in
einer Zurechtweisung des Peripatetikers und einer Entscheidung
zugunsten des Stoikers; seine Bemerkung über die argutiola ist nicht
allgemein und wird nicht in einem Intermezzo gemacht, sondern
sie richtet sich unmittelbar gegen ein Argument des Peripatetikers
und leitet die Entscheidung des Favorinus ein. Bleibt somit nur der

gemeinsame Schauplatz des Dialogs: der Strand von Ostia. Was

dies angeht muss man bedenken, dass Ostia seit und infolge der

Anlage des Portus Augusti ein stiller Ort geworden war, der zu

Ausflügen einlud; in diesem Zusammenhang ist m.E. Minucius'
Charakterisierung von Ostia als amoenissima civitas (2, 3) im Hinblick
auf Cic. Leg. II 1, 3: amoenitatem et salubritatem hanc sequor, sehr

wichtig. Weiter findet in Iustins Dialogus cum Tryphone das Gespräch
des Autors mit dem alten Mann in der Nähe des Meeres statt {Dial.
3, 1 sqq.). Zusammenfassend meine ich, dass Gellius' Dialog nur
als eine Parallele, nicht als das unmittelbare Vorbild des Minucius
Felix zu betrachten ist.

Ich möchte noch etwas hinzufügen, was sich nicht auf Ihren

Vorschlag bezieht, nämlich dass die Auffassung, Minucius Felix habe

sich besonders gegen Favorinus und seinen Kreis gerichtet, m.E.

unrichtig ist.

M. Schmidt: Unterschätzen Sie nicht die Analogie der gemeinsamen

Dialogszenerie? In beiden Fällen treten 1) drei Partner auf,

2) zwei Kontrahenten und 3) der dritte als Schiedsrichter. Der

Kontroversdialog findet 4) am Strand von 5) Ostia statt, wo man
6) am Ufer spazieren geht (Gell. XVIII i, 3: ambulabamus autem in

litore Min. Fei. 2, 4 inambulando litore). 7) Das Gespräch endet

(Min. Fei. 40, 2) bzw. spielt am Abend, und zur Nacht trennt man
sich {discessimus). Das Ausmass der Übereinstimmung, das insgesamt



188 DISCUSSION

weit höher liegt als mit jedem einzelnen ciceronischen Dialog, auch

zu De natura deorum, bis hin zu wörtlichen Aufnahmen (Nr. 6),

spricht für sich. Natürlich stehen einzelne Motive in der mindestens

bis auf Cicero zurückführenden Dialogtradition; mit discessimus

endet auch Fin. (IV 28, 80) und Tacitus' Dialogus (42, 2). Indes führt
es nicht weit, die einzelnen Linien sich rückwärts im Dunkeln
verlieren zu lassen, und den Text, wo sie sich versammelt finden,
beiseite zu schieben. Die Ökonomie der Thesenbildung gebietet es,

Minucius direkt auf Gellius zu beziehen, der ihm auch zeitlich am
nächsten steht. Cicero hingegen kommt z.B. als Vorbild der
Schiedsrichterrolle nicht in Frage: Nat. deor. I 7, 17 sieht er sich in der Rolle
eines unparteiischen Zuhörers {tu autem nolo existimes me adiutorem

huic venisse, sed auditorem, et quidem aequurn)\ er bildet sich ein Urteil,
gibt es jedoch nicht ab, was ihm als jüngerem auch nicht zustehen

würde. Ich meine also, dass Minucius insbesondere den Rahmen des

Gellius (XVIII 1, 1-3 und 15 f.) übernommen hat und ihn seinen

Intentionen anpasst, so wie er auch in Beispiel Nr. 6 sprachlich im
Detail variiert.

M. Fontaine: Faut-il ecarter aussi radicalement tout rapport avec
la litterature non chretienne contemporaine Au niveau des formes,
de la topique, du style, ces dialogues chretiens sont aussi des ceuvres

« antiques tardives », presentant en tant que telles des traits qui les

distinguent des dialogues classiques, ciceroniens en particulier.
Outre que l'Octavius etait encore connu et admire au IVe siecle, et

qu'il etait, ä ce titre, un mediateur efficace de nombreux aspects
ciceroniens du dialogue, il faudrait distinguer, parmi les genres de

dialogues de la nouvelle classification, ceux qui presentent encore
bien des traits « classiques» (ainsi, en particulier, les Dialogues de

Sulpice Severe). Si la difference des publics tient une place importante
dans l'esthetique choisie pour tel dialogue, c'est une raison de plus

pour faire une place ä part aux ceuvres qui, comme celle de Sulpice,

ont defere au goüt (et done aux exigences esthetiques) d'un public
lettre, en aeeeptant de composer avec les raffinements et le style
fleuri de la tradition antique.



FRÜHCHRISTLICHER LATEINISCHER DIALOG 189

Cette legere « correction d'angle » nous incite ä observer le respect
d'un pluralisms esthetique des formes litteraires chretiennes. Si les

chretiens refusent, ä la suite des philosophes, les mensonges et les

« fards » (fucus) d'un style trop apprete, ils n'ont pas une esthetique

qui s'impose ä toutes leurs ceuvres. La aussi, les composantes per-
sonnelles (goüt de l'auteur) et collectives (goüts du public) imposent
ä une edification et ä une pastorale efficaces le respect de la diversite

(«II y a bien des demeures — meme esthetiques — dans la maison
de mon Pere »). Aussi l'auteur de dialogues doit-il chercher une via

media difficile entre les donnees, souvent esthetiquement miserables,
des entretiens reels (cf. le latin des eveques donatistes en 411 et

l'oreille chatouilleuse des pouaixol ävSpe? convertis ä l'ascetisme,
mais non pas encore ä un atticisme monastique insoucieux du trop
bien dire.

M. Schmidt: Ich stimme Ihnen zu, dass auch eine Reihe von
christlichen Dialogen im Blick auf ein gebildetes Publikum cice-

ronianisiert, und habe dies mehrfach betont. Andererseits kam es

mir darauf an, dass diese Cicero-Rezeption in meiner Gattung
keine kontinuierliche Linie ausbildet. Weder Augustin noch Sulpicius

greifen auf Minucius zurück oder verdanken ihm wesentliche

Anregungen. Ich habe auch eine Beziehung der christlichen Dialoge als,

wie sich versteht, spätantiker Dialoge zur säkularen Literatur der

Epoche bzw. zu christlichen Formalternativen (Traktate, Briefe,

Augustin Confessiones zu den Soliloquid) nicht geleugnet, meine aber,
dass sowohl der Ciceronianismus wie auch eine spätantike Stilebene

allenfalls einen mindestens partiellen Kontrast abgeben, von dem

aus man den christlichen Dialog als eine genuine — und legitime —
Möglichkeit christlicher Streitprosa zutreffend beurteilen kann.

M. Cameron: The dialogue is a classic illustration of the second

of the two main theses of my own contribution — a form of enormous
practical potentiality that was extensively used by Christians and

virtually ignored by pagans. Despite its early appropriation for
Christian apologetic — and, by Minucius Felix, in a highly literary



190 DISCUSSION

form — we know of no pagan counterpart. The essentially
philological character of Macrobius' Saturnalia appears the more striking
still when compared with the genuine, controversial issues discussed

in the surprisingly large number of Christian dialogues you have

managed to assemble. Nothing, for example, even on the "ideological"

interpretation of Vergil so prominent among Christians.


	Zur Typologie und Literarisierung des frühchristlichen lateinischen Dialogs

