
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 23 (1977)

Artikel: Die Mönchsgeschichten des Hieronymus : Formexperimente in
erzählender Literatur

Autor: Fuhrmann, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II
Manfred Fuhrmann

DIE MÖNCHSGESCHICHTEN
DES HIERONYMUS

FORMEXPERIMENTE
IN ERZÄHLENDER LITERATUR

I
Die Einleitung der Vita Hilarionis verspricht ein Stück

« grosser» Literatur L Hieronymus ruft den heiligen Geist an;
er zitiert Sallust (Catil. 3, 2; 8, 4), wonach die bedeutende

Leistung so hoch eingeschätzt wird, wie begabte Schriftsteller
sie zu erheben vermochten; er beschwört den Ausruf Alexanders
des Grossen — des Panthers und Ziegenbocks, wie er wenig
passend und nur, um nach dem heidnischen Geschichtsschreiber
auch die Bibel zu zitieren, hinzufügt2 — am Grabe Achills.
Homer wäre neidisch gewesen oder hätte gar versagt: so gross
ist der Stoff, dessen Hieronymus sich anzunehmen gedenkt —

1 Zum Folgenden s. R. Reitzenstein, Hellenistische Wunderer^ählungen (Leipzig
1906), 80 f. Die Abhandlung von J. Plesch, Die Originalität und literarische Form
der Mönchsbiographien des hl. Hieronymus, Programm des Wittelsbacher Gymnasiums
(München 1910), begnügt sich im wesentlichen mit einem Versuch, die drei Schriften
nach den Kategorien F. Leos, Die griechisch-römische Biographie nach ihrer literarischen

Form (Leipzig 1901), zu klassifizieren. Zur Ähnlichkeit des Eingangs mit
HA, Prob. 1, 1-2, s. z.B. T. Janson, Latin Prose Prefaces (Stockholm 1964), 149 f.,
und A. Cameron, in JRS 55 (1965), 244 f.; 61 (1971), 257 f.
2 Dan. 7, 6 und 8. Der nicht in allen Handschriften genannte aries bleibt besser weg;
er steht ja für den Gegner des « Ziegenbocks», fur das Perserreich.



42 MANFRED FUHRMANN

ein Stoff, dem Epiphanius, der Bischof von Salamis auf Zypern,
nur ein paar enkomiastische Gemeinplätze abzugewinnen
gewusst hat. Wahrscheinlich werde es bei diesem Unternehmen
ebensowenig an hämischen Kritikern fehlen wie einst bei der
Schrift über den Eremiten Paulus; Hieronymus indes werde
mit verstopften Ohren an den Hunden der Skylla vorübergehen.

Der Autor — das lässt jeder Satz der anspruchsvollen
Einleitung überdeutlich erkennen — fiebert vor literarischem
Ehrgeiz. Er nennt sofort die Gattung des neuen Werkes, mit
dem er Höchstes zu erreichen hofft: er bezeichnet das Werk als

vita, als Lebensbeschreibung. Er habe die conversatio vitaque
Hilarions darzustellen, bemerkt er kurz darauf; es gelte, die

propriae virtutes des Verstorbenen zu schildern, insistiert er bei
dem Versuch, das eigene Unternehmen von dem Brief-En-
komion des Epiphanius abzugrenzen.

Die Struktur der Vita Hilarionis ist von geradezu abgezirkelter

Durchsichtigkeit. Ein erster Abschnitt skizziert den

Werdegang des Helden bis zum Beginn des Eremitendaseins

(Kap. 2-3). Hilarion, aus einem Dorfe bei Gaza (Palästina)
gebürtig, heidnischer Eltern Kind, bemächtigt sich in Alexandrien

mit Leichtigkeit der Grammatik und Rhetorik — aber er
glaubt an Christus, und so findet er nicht am Zirkus, an der

Arena, am Theater — an den Versammlungsstätten der Heiden
— Gefallen, sondern einzig an der Kirche. Er hört von Antonius,
dem berühmten ägyptischen Wüstenmönch; er weilt einige
Monate bei ihm; er erwählt ihn zu seinem Vorbild — nicht den

Antonius, den er erlebt, den von Scharen Heilungsuchender
Umdrängten, sondern den, der er einst in seinen Anfängen gewesen
ist, den allem menschlichen Umgang Entrückten. Hilarion kehrt
nach Gaza zurück, verteilt sein Vermögen an Verwandte und
Arme und zieht, fünfzehnjährig, in die heimatliche, von Räubern
bedrohte Wüste — contempsit mortem, ut mortem eväderet, bemerkt
Hieronymus hierzu mit rhetorischer Bravour.

Der zweite Abschnitt ist der Askese des Helden, seinen

Anfechtungen und ihrer Überwindung durch rigoroses Fasten,



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 43

gewidmet (Kap. 4-12). Hieronymus berichtet aus grosser
Distanzer beschreibt fast durchweg dauernde oder sich
wiederholende Gegebenheiten: die Kleidung, Nahrung und
Lebensweise Hilarions, die Versuchungen, die Behausung und
nochmals die Lebensweise. Mit den Worten Ergo, aselle, faciam,
ut non calcitres eröffnet Hilarion den Kampf gegen seinen Leib
(Kap. 5); mit einem Bilde, das den Helden als « Esel» zeigt —
der Dämon reitet auf ihm und fragt ihn, ob er « Gerste » wolle —
schliesst der Autor die Schilderung der Versuchungen ab

(Kap. 8). Einmal berichtet er aus so grosser Distanz, dass er
das ganze Leben des Helden mit einem Blick umfasst (er weist
eigens auf die Durchbrechung des ordo narrandi hin): das

11. Kapitel schildert den ascensus Hilarions, seine asketische

Ernährungsweise 2, wie er sie in fünf Phasen vom 21. bis zum
80. Lebensjahre befolgt habe. Ein das Bisherige geschickt
verklammerndes Apophthegma beschliesst den Abschnitt
(Kap. 12): die Räuber, zuvor nur eine drohende Möglichkeit
(Kap. 3 a.E.; 4), werden handgreifliche Realität, und der Leser
vernimmt jetzt aus des Helden eigenem Munde, was ihm am
Ende des vorigen Abschnitts der Autor versichert hatte:
mori paratus sum.

Wer lange genug intensiv der Askese obliegt, erhält als

Lohn die Kraft, Wunder zu vollbringen: im Sinne dieser

geläufigen Vorstellung folgt auf den Askese-Abschnitt eine

mehr als doppelt so umfängliche Partie, die einigen Wundern
Hilarions gewidmet ist (Kap. 13-23). Hier dominiert der bis

zur szenischen Darstellung ans Detail heranrückende Bericht
einmaliger Ereignisse 3; der Autor bringt eine Sequenz von
elf kurzen, in sich geschlossenen Geschichten. Hilarion habe

1 Zur Erzählerdistanz s. E. Lämmert, Bauformen des Erzählens 6 (Stuttgart 1975),
86 ff.
2 Der Migne-Text lautet vitam eins pariter expomns (Kap. 10 a.E.): victim wäre
deutlicher; vgl. Kap. 11 : ad superiorem victum adiecit oleum.

3 Zu den Begriffen szenische Darstellung und Bericht s. E. Lämmert, op. cit., 87
und 91 ff.; zum Folgenden vgl. J. Plesch, op. cit., 44 f.



44 MANFRED FUHRMANN

bereits 22 Jahre in der Wüste gelebt, da sei eine unfruchtbare
Frau aus Eleutheropolis zu ihm gekommen, heisst es zunächst;
der für den Abschnitt massgebliche Begriff signum wird mit
wohlüberlegter Verzögerung erst zu Beginn der folgenden
Erzählung genannt (Kap. 14; vgl. Kap. 24). Die ersten drei
Geschichten stellen Frauen in den Mittelpunkt (Kap. 13-15) h
und auch sonst ist für eine gefällige, Variation und Kontrast
verbindende Gruppierung gesorgt: zwei Fleilungen von
Gelähmten, die sich ihr Leiden bei der Ausübung ihres Berufes

zugezogen haben, umrahmen zwei Exorzismen (Kap. 16-19);
hierauf folgt je ein Paar von Geschichten, worin Hilarion
Abhilfe gegen magische Künste und gegen böse Geister
schafft (Kap. 20-23)2- Die letzte Erzählung hat ein brutum

animal, ein tollwütiges Kamel, zum Gegenstand; sie enthält
unverkennbar den abschliessenden Höhepunkt der Partie.
Mancherlei Motive stellen Querverbindungen her: die Wunder
der Kapitel 14 und 20 helfen nicht nur den Betroffenen,
sondern dienen auch dem Kampfe gegen den Götzen Marnas
und der Ausbreitung des christlichen Glaubens; Hilarion weist
seine Partner dreimal darauf hin, dass es für Geld und Besitz
keine bessere Verwendung gebe als Verteilung an die Armen
(Kap. 15; 18; 20). Schliesslich bildet ein duratives Element den

Hintergrund der Kette von einmaligen Ereignissen: die fama
des Helden. Sie gründete sich zunächst auf die Askese und
war auf Palästina beschränkt (Kap. 13); sie breitete sich nach
dem ersten grossen Heilungswunder longe lateque aus (Kap.
14 a.E.) und drang schliesslich nicht nur nach Ägypten und
Syrien, sondern auch in entfernte Provinzen vor (Kap. 22 a.A.).

Eben dieses durative Element wird zu Beginn des folgenden
kurzen Abschnitts (Kap. 24-28) — er befasst sich mit Hilarions

1 Das exemplum salvatoris (Kap. 15) verweist auf Mc. 8, 23 und Jo. 9, 6; s. ferner
Mc. 7, 33.
2 Bei der zweiten Geschichte des ersten Paares geht es auch um einen Dämon, bei
der ersten Geschichte des zweiten Paares auch um Magie: Hieronymus hat die
Wundererzählungen sorgsam miteinander verfügt.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 45

Aufsicht über die Klöster und Mönche Palästinas und Syriens —
beherrschend. Die Wunder haben die fama des Helden zur
gloria gesteigert, und was im 14. Kapitel der Autor behauptet
hatte — Hilarion sei der Begründer des palästinensisch-syrischen
MönchsWesens und somit eine dem Antonius ebenbürtige
Figur —, das erfährt der Leser jetzt von Antonius selbst

(Kap. 25). Hilarion ruft durch sein Beispiel« unzählige Klöster »

ins Leben, und so erwächst ihm die Pflicht, überall nach dem
Rechten zu sehen und durch Lob und Tadel, durch Lohn und
Strafe für wahrhaftes Mönchtum zu sorgen. Die Beschreibung
sich wiederholender Gegebenheiten spitzt sich bald wieder zur
Erzählung einzelner Ereignisse zu; die Kapitel 26-28 enthalten
Geschichten von einem geizigen, einem freigebigen und wieder
einem geizigen Mönch sowie von der jeweiligen Reaktion
Hilarions.

Der folgende, besonders ausführliche Abschnitt (Kap. 29-45)
kombiniert die bisherigen Themen: die Askese, das Anachore-
tentum Hilarions sowie die Wunderkraft und deren Reflex, die

fama oder gloria. Die Wunderkraft und deren fama locken
zahlreiche Menschen — Mönche und Heilungsuchende — an;
sie heben so die von LIilarion gewählte Lebensform, den Rückzug

aus der Welt, wieder auf, und LIilarion versucht durch immer
neue Reisen, die verlorene Einsamkeit zurückzugewinnen. Der
Autor führt nunmehr aus, was eine Vorausdeutung der
Einleitung angekündigt hatte b dass sein Held der frequentia
ausgesetzt gewesen sei; zugleich zeigt sich, dass es im 3. Kapitel
nicht von ungefähr geheissen hatte, Hilarion habe die frequentia,
die den berühmten Antonius umgab, nicht ertragen können —
er wird jetzt, da er den gleichen Ruhm erlangt hat, selbst ihr
Opfer. Hieronymus hat es verstanden, in den einander ähnelnden
Abläufen des Reise-Abschnitts ein stereotyp wiederkehrendes
Gerüst mit je verschiedenen, zum Teil episodischen Geschichten
zu verbinden. Das stereotyp wiederkehrende Gerüst der Abläufe

1 Zur Vorausdeutung s. E. Lämmert, op. cit., 13g ff.



46 MANFRED FUHRMANN

hat folgende Beschaffenheit: der Held bemerkt, dass sein Ruhm
die Einsamkeit zunichte gemacht hat; er stellt sie wieder her,
indem er in eine entfernte und abgelegene Gegend flieht; sein
Ruhm holt ihn ein; er wird genötigt, Wunder zu vollbringen,
und abermals ist es um seine Einsamkeit geschehen. Für die

nötige Abwechslung sorgen die mannigfachen
Wundererzählungen, ferner Episoden wie die Flucht vor den Häschern

aus Gaza (Kap. 33) 1.

Eine erste, exponierende Partie (Kap. 29-34) geht von der
Betroffenheit Hilarions — er ist jetzt 62 Jahre alt — über die
vielen Menschen aus, die ihn umgeben. Nach zweijährigem
Unmut rafft er sich auf; er beschliesst, in die Fremde zu ziehen

— der Autor bereitet diesen Entschluss vor, indem er sich —
ein einmaliger Fall in der ganzen Schrift2 — mit seinem Urteil
in den Bericht einschaltet: andere mögen Hilarions Wunder
und seine Askese bestaunen; Ego nihil ita sttipeo quam gloriam
illum et honorem calcare potuisse (Kap. 30). Hilarion besucht
zunächst zwei Bischöfe, die Kaiser Constantius, der Arianer-
Freund, in die Verbannung geschickt hatte, und den Aufenthaltsort

des inzwischen verstorbenen Antonius 3; dann begibt
er sich mit zwei Begleitern in die Wüste, und der geschilderte
Ablauf « Ruhm — Wunder — Aufhebung der Einsamkeit»

1 Der Autor stellt hier den Vorgang so dar, wie er sich fur die Gastgeber Hilarions
zutrug, d.h. er versucht, durch perspektivisches Erzählen, durch die Einnahme
eines point of view (s. hierüber z.B. W. Kayser, Das sprachliche Kunstwerk 11 (Bern/
München 1965), 211 ff.; E. Lammert, op. cit., 70 ff.), Spannung zu erzeugen. Die
Vita Hilarionis enthalt kein weiteres Beispiel dieser Art.
2 Die übrigen auktorialen Bemerkungen beziehen sich auf die Schrift, nicht auf
deren Gegenstand. Hieronymus weist auf Anfang und Ende des exkursartigen
Uberblicks über den victus Hilarions hin (Kap. 10 a.E.; 11 a.E.); er gibt durch
Prateritio-Formeln zu erkennen, dass er aus der Fülle des Stoffes auswählt (Kap. 7

a.A.; 24 a.A.; 42 a.A.); er kundigt eine Beschreibung (Kap. 31 a.A.), einen Vorgriff
auf das Ende einer Nebenfigur (Kap. 34 a.E.) und einen Anhang (Kap. 47) an.
3 Beide Besuche sind durch — chiastisch gestellte — Visionen vorbereitet:
Kap. 29 a.E. verkündet Hilarion den Tod des Antonius; Kap. 30 weist er in
orakelhaft dunkler Rede auf die durch die Kirchenpolitik des Kaisers Constantius
verursachten Wirren hin.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 47

setzt ein. Hieronymus führt diesen Ablauf sogleich zweimal

vor, das zweite Mal, bei dem Aufenthalt in der Oase (Kap.
34 a.A.), in geraffter, um das Wunder verkürzter Form.

Der Rest des Reise-Abschnitts unterscheidet sich von allem

Vorausgehenden dadurch, dass Hilarion den palästinensischägyptischen

Raum, in dem sich sein bisheriges Leben abgespielt

hatte, verlässt: er sucht über die See hinweg in die ersehnte
Einsamkeit zu gelangen. Drei Aufenthaltsorte bedingen eben-
soviele Phasen dieses Bemühens: Sizilien (Kap. 34-38); Epi-
daurus (Kap. 39-41) und Zypern (Kap. 41-43). Die sizilische
und die zyprische Etappe zeigen starke Ähnlichkeiten: hier wie
dort vollbringt Hilarion schon während der Fahrt zum neuen
Ziel ein Wunder; hier wie dort lüften unreine Geister von
Besessenen sein Inkognito; hier wie dort muss er daraufhin
Exorzismen und Heilungen vornehmen. Die mittlere Etappe,
der Aufenthalt in Epidaurus, enthält die spektakulärsten
Wundertaten Hilarions: eine Riesenschlange wird gebannt und
durch Feuer vernichtet; die Fluten des Meeres, die die Küste
mit Überschwemmung bedrohen, werden um Ufer festgehalten h

Bei der zweiten Geschichte sieht sich Hieronymus, der sonst
stets anzunehmen scheint, dass der Leser die Faktizität des

Dargebotenen nicht im mindesten bezweifelt, veranlasst, seinen
Bericht gegen Skepsis abzusichern: er beruft sich einmal auf die
örtliche Tradition, die noch stets von der rettenden Tat
Hilarions wisse; er erinnert zum anderen an den fundamentalen
Lehrsatz der christlichen Religion, dass dem Glaubenden nichts

unmöglich sei (Mi. 17, 20). Während der letzten Phase, auf
Zypern, durchbricht Hilarion auf den Rat seines Schülers

Hesychius den Zirkel immer neuen Fliehens in entfernte
Länder; er zieht sich ins gebirgige Innere der Insel, an einen
schwer zugänglichen locus amoenus in der Nähe der Ruine eines

1 Die Vita Hilarionis bringt zuvor nur ein Naturwunder, Hilarions erfolgreiches
Eintreten fur Regen (Kap. 32); im Folgenden vermag es nur die Vertreibung der
Seeräuber (Kap. 41) einigermassen mit den epidaurischen Taten aufzunehmen.



48 MANFRED FUHRMANN

heidnischen Tempels 1, zurück und verbringt dort einiger-
massen ungestört die letzten fünf Jahre seines Lebens.

Der Schluss (Kap. 44-47) berichtet vom Testament, vom
Tode und von der Bestattung des neunundsiebzigj ährigen
Hilarion und wartet sodann mit zwei überraschenden Ereignissen

auf: Hesychius entführt die Leiche in die palästinensische
Heimat; Constantia, eine Verehrerin Hilarions, stirbt, als sie

hiervon erfährt. Mit einem Blick auf den hortulus Cypri, den
über alles geliebten Aufenthaltsort der letzten Jahre, endet die

Lebensbeschreibung.
Die Vita Hilarionis gehört zur hagiographischen, im weiteren

Sinne zur Asketen- und Wundertäter-Literatur, d.h. zu einer

Erscheinung, die sich auch beim hellenistisch-kaiserzeitlichen
Heidentum, zumal bei Anhängern des Kynismus und des Neu-
pythagoreismus, nicht geringer Beliebtheit erfreut hat. Daher
lassen sich für das motivische Material der Schrift mannigfache
Entsprechungen namhaft machen, und zwar nicht nur — wie
es sich bei der aller hagiographischen Literatur gemeinsamen
biblischen Grundlage von selbst versteht — in christlichen,
sondern auch in heidnischen Schriften verwandten Inhalts.
Hierfür einige besonders augenfällige Beispiele — nicht als

ob es gälte, « Quellen » des Hieronymus ausfindig zu machen,
sondern weil es nützlich ist, sich zumindest in einigen Umrissen
den Strom der Überlieferung zu vergegenwärtigen, dem die
Vita Hilarionis angehört; hierbei wird die Vita A.ntonii des

Athanasius, das unmittelbare Vorbild des Hieronymus sowohl
in der Anlage des Ganzen als auch in vielen Details, zunächst

ausgespart.
Die literarische Darstellung einer mönchischen Existenz

enthält vor allem zwei Komponenten: die asketische Lebens-

1 Der locus amoenus uberbietet die Zufluchtsstätte des Antonius (Kap. 31; vgl.
Athanas. Vita Antonii 49 f.). Bei dem Tempel mag Hieronymus an ein Venus-
Heiligtum gedacht haben, wie ihm denn bei den Worten Paphum urbem Cypri
nobilem carmtnibuspoetarum (Kap. 42) wohl zuallererst Hör. Carm. I 30, 1-2; III 28,

13-15, und Verg. Aen. I 415 u.ö. vorschwebten.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 49

führung und die Wunder, d.h. einerseits durativ-iterative
Gegebenheiten, die sich durch Beschreibungen bewältigen
lassen, und andererseits einzelne Ereignisse, für die eine Vielfalt
erzählerischer Techniken — vom kurzen, nüchternen Bericht
bis zur ausführlichen, durch Dialoge belebten szenischen
Darstellung — zu Gebote steht. Das mönchische Dasein wird
durch den Abschied von der « Welt», den Verzicht auf Besitz,
bürgerliche Stellung und Lebensgenuss begründet1 — diese

konstitutiven Schritte Hilarions haben nicht nur in sonstiger
Hagiographie, sondern auch in Philostrats Darstellung des

Werdegangs von Apollonios von Tyana eine ziemlich genaue
Entsprechung 2. Der Mönch sucht die Einsamkeit auf und
entzieht sich, wenn er allzu stark beansprucht wird, seiner
Umwelt durch die Flucht — diese Ingredienzien der Vita
Hilarionis finden sich auch in der Pythagoras-Überlieferung 3.

Hilarion lebt gemäss der Vorschrift des Apostels Paulus von
seiner eigenen Hände Arbeit; diese spezifisch christliche Maxime

gilt auch für manche andere Mönchsfigur der zeitgenössischen
Plagiographie 4. Plilarions rigoroser Speiseplan steht nicht für
sich allein5, ebensowenig das Motiv des Asketen, der die

physischen Triebe durch die Verbindung von Fasten und
schwerer Arbeit bricht6 und nur noch aus Haut und Knochen
besteht7. Die Versuchungen sind ein nahezu unentbehrliches
und schier unerschöpfliches Thema der Mönchsliteratur; hier

1 S. hierzu R. Reitzenstein, Des Athanasius Werk über das Leben des Antonius,
Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist.
Klasse 1914, 8, 50 f.
2 Philostr. Vita Apollonii I 13 ; I 21.
3 Iambl. De vita Pythagorica 27 f.
4 Vita Hilarionis 5 (mit Berufung auf 2 Thess. 3, 10). Vgl. z.B. Pallad. Historia
Lausiaca 10, 6; 45, 3; 47, 2 (jeweils mit Anspielung auf 2 Thess. 3, 8); Historia
monachorum 1, 32.
5 Vita Hilarionis 11. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 18, 1; 38, 12 f.
6 Vita Hilarionis 5. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 19, 6.

' Vita Hilarionis 5 a.E. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 42.



5° MANFRED FUHRMANN

sei nur erwähnt, dass sich die Szene, in der der betende Hilarion
durch sachfremde Gedanken abgelenkt wird, durch einschlägige
Warnungen illustrieren lässt b Man könnte wohl für fast jeden
Zug im Askese-Abschnitt der Vita Hilarionis Parallelen
beibringen ; auch für die negativen Exempel mönchischen Gebarens
und für den locus amoenus auf Zypern fehlt es nicht an
Entsprechungen b

Unter den Wundererzählungen der Vita Hilarionis findet
sich neben einer Fülle « gewöhnlicher » Heilungen und Exorzismen

manches Ausserordentliche; doch auch hierzu lassen sich
leicht christliche und ausserchristliche Analogien nennen.
Die Geschichte vom Mädchen, das ein allzu starker Liebeszauber
in Wahnsinn versetzt hat, begegnet ähnlich — und offensichtlich
in einer ursprünglicheren Fassung — in einem Roman 3; die

Befragung des Dämons, die Hilarion sowohl in dieser als auch
in der unmittelbar folgenden Erzählung vornimmt, hat ein
Pendant bei Lukianh Die Heilung des tollwütigen Kamels
erinnert deutlich an die Pleilung eines ebenfalls tollwütigen
Hundes, von der die Apollonios-Biographie zu berichten
weiss 5. Antonius, verlautet in der Vita Hilarionis, habe die
Wildesel durch ein einmaliges Machtwort an das Leittier auf
immer von seinen Gemüsebeeten ferngehalten; dieses ein
Detail der Vita Antonii variierende Motiv entfernt sich nicht

1 Vita Hilarionis 8. Vgl. Historia monachorum i, 25 f.
2 Vita Hilarionis 26 und 28 ; vgl. hiermit Pallad. Hist. Laus. 25-28. Vita Hilarionis
43; vgl. hiermit Hist, monachorum 12, 3 f.
3 Vita Hilarionis 21. Vgl. Ach. Tat. IV 15-17, wo der Zauber durch Gegenzauber
aufgehoben wird — ein Verfahren, das Hilarion im Vertrauen auf seine
überlegene Wunderkraft von sich weisen kann.
4 Vita Hilarionis 21 f. Vgl. Lucian. Philops, 16 : ein einschlägig kundiger Syrer aus
Palästina heilt Besessene, indem er den Dämon in griechischer oder barbarischer
Sprache fragt, wie und woher er in den Kranken gefahren ist, usw.
5 Vita Hilarionis 23. Vgl. Philostr. Vita Apollonii VI 43 ; hierzu R. Reitzenstein,
Hellenistische Wunderer^ählungen, 82 Anm. 1. S. ferner Pallad. Hist. Laus. 18, 27 f.
und Hist, monachorum 21, 15 f. (Heilung blinder Hyänen).



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 51

weit von zwei Tiergeschichten der Pythagoras-Uberlieferung h
Die Bannung oder Vernichtung von Schlangen findet sich in
der einschlägigen Literatur auch sonst2; dasselbe gilt von der
Herrschaft über die Elemente, wie Hilarion sie in Epidaurus
praktiziert3. Die Begegnung mit den Räubern, von Hieronymus
als Vorgang der gewöhnlichen Wirklichkeit dargestellt,
erscheint anderwärts als Wunder 4. Schliesslich die prophetische
Gabe, durch die sich Hilarion über bevorstehende
Nachstellungen von Seiten der Staatsgewalt unterrichtet zeigt: sie

hat ein genaues Analogon in der Apollonios-Biographie 5.

Hieronymus beansprucht im ersten Satz der Einleitung, die
Vielfalt der deskriptiven und erzählerischen Motive zum Ganzen
einer Lebensbeschreibung verbunden zu haben. Für dieses

Unterfangen stand ihm im Bereich der Hagiographie nur ein
Vorbild zu Gebote: die Vita A.ntonii des Athanasius. Die Vita
Hilarionis ist somit eo ipso, d.h. schon durch die Wahl der

Gattung, der Versuch, mit der von Anfang an erfolgreichen,
inzwischen längst auch ins Lateinische übersetzten Schrift
des alexandrinischen Bischofs zu konkurrieren 8. Und Hierony-

1 Vita Htlanoms 31, nach Athanas. Vita Antomi 50. Vgl. Iambl. De vita Pythago-

rtca 60 f.: Pythagoras hindert durch Zuspruch eine Barin, Fleisch, und einen Stier,
Bohnen zu gemessen. S. ferner Hist, monachorum 4, 3.
2 Vita Hilarionis 39. Vgl. Lucian. Philops. 12; hierzu R. Reitzenstein,
Hellenistische Wunderer^ahlungen, 3 f. S. ferner Iambl. De vita Pythagorica 142.
3 Vita Hilarionis 40. Vgl Iambl. De vita Pythagorica 135. Zur Bannung der
Seeräuberschiffe (Vita Hilarionis 41) s. R. Reitzenstein, Hellenistische Wundererzahlungen,
82 Anm. 1.
4 Vita Hilarionis 12. Vgl. Hist, monachorum 6, 2; s. hierzu A.-J. Festugiere,
« Lieux communs htteraires et themes de folk-lore dans l'hagiographie primitive »,

in WS 73 (i960), 146 ff.
5 Vita Hilarionis 33. Vgl. Philostr. Vita Apollonil VII 10. Die Reaktion ist
allerdings verschieden: Hilarion entzieht sich der Verfolgung; Apollonios stellt sich
ihr und kommt ihr gar zuvor.
6 Seit ca. 375 gab es zumindest die Übersetzung des Euagrius. Eine anonyme
Version wurde von G. Garitte, Un temom important du texte de la vie de saint
Antoine par samt Athanase (Brussel/Rom 1939), sowie von H. Hoppenbrouwers,
La plus ancienne version latine de la vie de samt Antoine par samt Athanase (Nimwegen
i960), ediert.



5* MANFRED FUHRMANN

mus rechnet offensichtlich mit Lesern, die die Vita Antonii
kennen: seine Schrift fordert ständig sei es ausdrücklich, sei

es implizit zum Vergleich mit dem Vorbild auf.
Der erste ausdrückliche Hinweis lässt nicht lange auf sich

warten: der junge Hilarion folgt im 3. Kapitel dem celebre

nomen Antonii in die Wüste, und wenn ihn dort einerseits die

mustergültige Lebensführung des Asketen anzieht und ihn
andererseits die denselben umschwärmende frequentia abstösst,
so deutet sich hierin, wie dargetan, der die letzten 17 Jahre
Hilarions selbst beherrschende Grundkonflikt an h Im Kapitel
darauf begründet der Held die eigene asketische Existenz, zu
der Antonius einen pelliceus ependytes beigesteuert hat; das

Gewand aus der Hand des grossen Mönchs ist die Verheissung
einer ebenso erfolgreichen Laufbahn2. Mit seinen ersten

Heilungen, seinem Ruhm und dessen Folge, dem aufblühenden
Klosterwesen, löst der Held denn auch die Erwartungen ein,
die sein Lehrer in ihn gesetzt hatte: Hilarion erwirbt für
Palästina denselben Rang einer Gründerfigur, wie ihn Antonius
für Ägypten erworben hatte (Kap. 14 a.E.). Antonius verkehrt
brieflich mit seinem Schüler, und er erklärt weite Pilgerfahrten
aus syrischen Landen zu seinem ägyptischen Aufenthaltsort für
unnötig: wo man doch dort den Hilarion habe (Kap. 24).
Hilarion weiss vom Tode des Antonius, ehe eine Bote das

Ereignis meldet (Kap. 29)3, und ein oder zwei Jahre darauf
sucht er den « Berg »in der oberen Thebais auf, an dem Antonius
die letzten Jahrzehnte seines Lebens verbracht hatte (Kap.

1 S. supra S. 45.
2 Das Gewand-Motiv spielt in der Antonius-Überlieferung eine nicht geringe
Rolle: der sterbende Antonius verfügt die Rückgabe eines pallium, das er von
Athanasius erhalten habe (Athanas. Vita Antonii 91 f.); im Widerspruch hierzu
verlangt Paulus, in eben diesem pallium bestattet zu werden (Hier. Vita Pauli 12).
3 Offensichtlich durch eine Vision, wie sie Antonius beim Ableben des Amun
zuteil geworden war (Athanas. Vita Antonii 60). Hieronymus konnte die dortige
eindrucksvolle Schilderung nicht übernehmen, da er sie bereits Vita Pauli 14
imitiert hatte.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 53

30 a.E.-3i) 1. Bei der Schilderung dieser Örtlichkeit sucht

Hieronymus seinen Vorgänger durch manches Detail zu
überbieten 2. Andererseits aber bringt er nichts, was den Angaben
des Athanasius offen widerspräche; insbesondere nimmt seine

Behauptung, er wisse nicht, ob man Hilarion das Grab des

Antonius gezeigt habe, auf des Antonius Wunsch Bedacht,
man möge seine letzte Ruhestätte geheimhalten 3. Dieser
symbolträchtige Besuch (soll sich der Leser an die Szene der
Einleitung — Alexander am Grabe Achills — erinnern fasst im
Bild, was unmittelbar darauf die Bewohner offen aussprechen:
Hilarion ist successor Antonii (Kap. 32). Folgerichtig wird von
nun an der Name des Antonius nicht mehr genannt.

Die impliziten Hinweise beginnen mit der Schilderung der

Jugend: während Antonius die heidnische Bildung abgelehnt
hatte, eignet Hilarion sie sich mit Eifer an — Hieronymus macht
seinen Helden zum Zeugen des eigenen Verhältnisses zu diesem

umstrittenen Gegenstand 4. Die rasche Einsicht des Teufels,
er werde von einem Knaben besiegt, überbietet unverkennbar
die entsprechende Leistung des Antonius 5. Das schon erwähnte
Motiv des Sich-Nährens von eigener Arbeit findet sich auch in
der Vita Antonii-, dasselbe gilt von der Tätigkeit des

Korbflechtens e. Die grandiosen Versuchungsszenen der Vita
Antonii konnte Hieronymus nicht zu übertreffen wagen; er tut

1 Ihm war diese Statte noch nicht bekannt: er hatte sich als Fünfzehnjähriger, also

306 oder 307, bei Antonius aufgehalten; dieser war, wie sich aus Athanas. Vita
Antonii 47 (Tod des Bischofs Petrus) ergibt, frühestens 311 in die obere Thebais

gezogen; s. ibid. 49.
2 S. Vita Antonii 49 f. und 91 (das rejugium am Gipfel).
3 S. Vita Antonii 91 f.
4 Vita Antonii 1 (vgl. ibid. 72 f.) und Vita Hilarionis 2. In ahnlicher Weise hatte

Hieronymus bereits Vita Pauli 4 angedeutet, dass Vertrautheit mit der heidnischen

Bildung und Mönchtum nicht unvereinbar seien.
5 Vita Hilarionis 4. Vgl. Vita Antonii 5 a.E.-6. Antonius war damals 18-20,
Hilarion hingegen erst 15 Jahre alt.
6 Vita Hilarionis 5, mit der Bemerkung: aemulabatur Aegyptioruni nionachorum disci-

plinam. Vgl. Vita Antonii 50 und 53.



54 MANFRED FUHRMANN

die Materie verhältnismässig kurz ab und begnügt sich mit
einigen eindrucksvollen Streiflichtern. Einen recht deutlichen
Bezug enthalten wieder die Darlegungen über Hilarions
Klosterbesuche; die Vision von den arianischen Umtrieben
soll offensichtlich an die entsprechende Vision des Antonius
erinnern1. Ferner das Motiv der durch Heilungsuchende
gestörten Einsamkeit: Antonius sieht sich hierdurch veranlasst,
in die obere Thebais zu entweichen, wobei ihn die Stimme
Gottes an den entlegenen « Berg » verweist. Hieronymus lasst
diese Antinomie sich mehrfach wiederholen, so dass sie zur
Triebfeder der rastlosen Flucht seines Helden wird2. Wie
schon bemerkt, fordert der locus amoenus auf Zypern zum
Vergleich mit des Antonius Aufenthaltsort am « Berge» auf3;
schliesslich soll auch die Darstellung des Todes den
entsprechenden Abschnitt der Antonius- Vita variieren und überbieten 4.

Das Mailänder Edikt hatte den ursprunglichen Grundtyp
des christlichen Heiligen, den Märtyrer, nahezu unmöglich
gemacht; die Askese, das mönchische Dasein errang alsbald,
wie nicht zuletzt aus der Vita Antonii hervorgeht (Kap. 46 f.),
den Rang eines vollgültigen Ersatzes. Beim Asketen aber
kam es, anders als beim Märtyrer, nicht nur auf das Ende,
sondern auf das ganze Leben an; folglich musste auch die
literarische Fixierung einer asketischen Existenz das ganze
Leben zu umgreifen suchen. Athanasius jedenfalls hat diese

Konsequenz gezogen: er wählte fur seinen Gegenstand, den

1 Vita Hilarioms 24 ff.; vgl. Vita Antonn 15 und 54. Vita Hilarioms 30; vgl. Vita
Aniomi 82.
2 Vita Hilarioms 29 ff. Vgl Vita Antonn 48 f. S hierzu R. Reitzenstein, Leben des

Antonius, 19 ff.
3 S. supra S. 48 Anm. 1. Der unmittelbar zuvor mitgeteilte Plan einer Flucht in die
Bucolia (Vita Hilarioms 43 a.A. Bucolia obere Thebais) ist ebenfalls ein
unverkennbarer Hinweis auf Antonius
4 Vita Hilarioms 44 ff. und Vita Antonu 89 ff Verfugung über die Habe,
Vorschriften hinsichtlich der Bestattung. Der Wunderbericht vom nach zehn Monaten
noch unversehrten Leichnam Hilarions ubertrumpft das Vorbild; s R. Reitzenstein,

Leben des Antonius, 29 f Anm. 3.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 55

Mönch Antonius, die Form der Biographie. Da er indes nicht
in demselben Masse Schriftsteller wie Kirchenpolitiker und
Theologe war, zeigt seine Vita Antonii in literarischer Hinsicht
manche Schwäche; sie lässt insbesondere einen klaren Plan
vermissen. So erklären sich auch die unterschiedlichen
Ergebnisse, zu denen wiederholte Gliederungsversuche gelangt
sind. Immerhin ist durch Anfang und Ende, durch Jugend
(Kap. 1-2) und Tod (Kap. 89-92), ein fester biographischer
Rahmen gegeben. Innerhalb dieses Rahmens kann man, wenn
auch nicht ohne Mühe, zwei Hauptteile ausmachen: einen
erzählenden Teil, der die Ereignisse in zeitlicher Folge darstellt

(Kap. 3-55), und einen beschreibenden Teil, der die Gnadengaben

und Tugenden des Antonius nach sachlichen Gesichtspunkten

geordnet vorführt (Kap. 56-88) x. Der erste Hauptteil
gibt mehrere Male das Alter an, das Antonius jeweils erreicht
hat2; dort ist, jedenfalls zu Anfang, der stufenweis sich
vollziehende Aufstieg in der Askese eine wichtige Orientierungsmarke

der Darstellung3. Im zweiten Hauptteil lassen sich
Partien über seine Wundergabe, seine Einsicht in Übersinnliches,

seine Demut, seine Rechtgläubigkeit usw.
unterscheiden 4. An Mustern für diese dem Enkomion nahestehende

Form der Biographie hat es Athanasius gewiss nicht gefehlt.
Unter den erhaltenen Schriften zeigen zumal Xenophons

1 So S. Cavallin, Literarhistorische und textkritische Studien %itr Vita S. Caesarii

Arelatensis, Lunds Universitets Ärsskrift, N.F. Adv. 1, Bd 30, 7 (Lund 1934),
12 ff.; ebenso Th. Wolpers, Die englische Heiligenlegende des Mittelalters (Tubingen
1964), 44 ff. An der abweichenden Gliederung R. Reitzensteins, Leben des

Antonius, ist zumal der « historische Teil im engeren Sinne» (S. 19 f. und 26 f.:
Kap. 46-66) anfechtbar.
2 So bereits Kap. 2:18 oder 20 Jahre; Kap. 10: 35 Jahre; Kap. 14: 20 Jahre
Anachoretentum, also 53 Jahre.
3 Kap. 3 (vor dem Dorfe); 7-8 (bei den Gräbern); 11-12 (Wüste, Brunnenhaus);
14 (Beginn der Wundertätigkeit); 49 ?; Rückzug in die obere Thebais). S. hierzu
J. List, Das Antoniusleben des Hl. Athanasius des Grossen, Texte und Forschungen
zur byzantinisch-neugriechischen Philologie 11 (Athenes 1930), 16 ff., mit
Hinweisen auf neuplatonische Wurzeln und Analogien.
4 Kap. 56-65 ; 66; 67; 68-71 usw.; S. Cavallin, op. cit., 13.



56 MANFRED FUHRMANN

Agesilaos und die Vita Attici des Cornelius Nepos (mit den
Abschnitten Taten-Charakter-Tod) eine verwandte Struktur1;
unmittelbare Anregungen sowohl formaler als auch inhaltlicher
Art scheint Athanasius zumal von der Pythagoras-Über-
lieferung empfangen zu haben 2.

Die Vita Hilarionis unterscheidet sich erheblich von ihrem
Vorbild. Athanasius hatte sich an Mönche gewandt: seine

Schrift sollte ein Ideal gelassener Weltentsagung verkünden
und zugleich vor asketischen Übertreibungen sowie vor einer
Überschätzung der Wundertätigkeit warnen — diesen Zwecken
dient insbesondere eine lange Predigt des Antonius, welche
die Form der Biographie zu sprengen droht (Kap. 16-43).

Hieronymus hingegen wendet sich an beliebige christliche
Leser; sein Werk enthält keine Reden, keine Paränese, keinerlei

didaktisch-moralische Substanz, sondern Handlung —
Wunder und Reisen —, die durch effektvolle Darbietung
unterhalten soll. Der Aufbau ist, wie die Analyse gezeigt hat, klar
und ausgewogen. Die Chronologie ist nur in den mittleren
Abschnitten über die Wunder und die Klosterbesuche (Kap.
13-23; 24-28) suspendiert; vorher und zumal innerhalb des

Reise-Abschnitts geben relative und absolute Daten (wie der
Tod des Antonius, das Regime Julians usw.) ein festes zeitliches
Gerüst3. Ein Aufstieg nach Art des ersten Hauptteils der Vita
Antonii findet nicht statt; der ascensus im Speiseplan (Kap. ix)
ist kein Äquivalent. Schwerer wiegt, dass sich Hieronymus
nicht veranlasst gesehen hat, das Äussere und die Wesensart
seines Helden zu beschreiben; das einzige nennenswerte Charak-

1 S. Cavallin, op. cit., 11 ff.
2 S. R. Reitzenstein, Leben des Antonius, 13 ff.; 30 ff.
3 Die Angaben lassen sich sämtlich zu einer in sich stimmigen Zeittafel
zusammenfugen. Schwierigkeiten bereitet lediglich die Dreijahresfrist, die Hesychius
benotigt haben soll, seinen Lehrer zu finden (Kap. 3 8): wann soll die Suche

begonnen haben Wohl nach dem Tode Julians und dem letzten, durch den
Schuler Hadrian vermittelten Kontakt mit der Heimat (Kap. 34). Dann wäre
freilich eine Zweijahresfrist plausibler, da Hilarion im Jahre 365 nach Zypern
gelangt sein muss.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 57

teristikum Hilarions besteht darin, dass er öfters lacht oder
lächelt — ein Charakteristikum, das offenbar durch die Etymologie

des Namens bedingt ist1. Der Reise-Abschnitt hat
Entsprechungen in den Biographien wandernder Philosophen wie
des Pythagoras oder des Apollonios von Tyana; er zeigt
Verwandtschaft mit den apokryphen Apostelakten und geht in
letzter Instanz auf die Struktur des Liebesromans zurück2.
Ein Analogon in der hagiographischen Literatur ist die
Geschichte vom wandernden Mönch Sarapion3; allein dort
fehlt das Grundmotiv des unter Prüfungen von Schauplatz
zu Schauplatz getriebenen Helden, das sowohl in den
Liebesromanen als auch im Reise-Abschnitt der Vita Hilarionis die

ständigen Ortswechsel motiviert.
Die Gattung Biographie war seit jeher eine variable, für

vielfältige Einflüsse aus anderen Gattungen — aus der
Historiographie, dem Enkomion usw. — offene Grösse. Insbesondere
konnte sie immer schon als Sammelbecken für kleine, in sich

geschlossene Erzähleinheiten wie Anekdoten und Apophthegmen
dienen; die durch Diogenes Laertios wenn auch trümmerhaft
bewahrte Tradition der Philosophenbiographie bietet hierfür
reiches Anschauungsmaterial. So besteht kein Grund, der
Vita Hilarionis den vom Autor selbst beanspruchten Titel einer

Lebensbeschreibung zu verweigern — trotz der schematischen
Beschaffenheit dieses Lebens, trotz des grossen Gewichts
kleiner Erzähleinheiten, der Wundergeschichten, und trotz der
Einflüsse des Romans. Dieses Urteil bezieht sich freilich
lediglich auf die literarische Form: die Historizität nicht nur der

spektakulären Naturwunder mag gleichwohl erheblichen Zweifeln

unterliegen, und man mag überdies beklagen, dass sich der

1 S. Kap. 18; 20; 26; 41.
2 S. R. Soder, Die apokryphen Apostelgeschichten und die romanhafte Literatur der

Antike, Wurzburger Studien zur Altertumswissenschaft 3 (Stuttgart 1932), 34 ff.
3 Pallad. Hist. Laus. 37; hierzu R. Reitzenstein, Hellenistische Wundererzahlungen,

64 ff.



5« MANFRED FUHRMANN

Autor der ersten originalen Mönchsbiographie in lateinischer
Sprache — um der Unterhaltsamkeit und des Erfolges willen —
in solchem Masse zu Konzessionen an niedere, d.h. nicht mehr
moralische, sondern nur noch ästhetische Erbauungsbedürfnisse
bereit gefunden hat.

II

Die Einleitung der sogenannten Vita Malchi monachi captivi
ergeht sich in Andeutungen: wie Seesoldaten die erforderlichen
Verrichtungen zunächst im Hafen übten, so wolle er, der lange
geschwiegen habe, sich erst einmal durch ein parvum opus

üben er gedenke dann eine historia latior zu verfassen — über
die Entwicklung der christlichen Kirche, die seit Konstantin
Zuwachs an äusserer Macht durch moralischen Verfall erkauft habe.

Die Schrift ist wohl vor der Vita Hilarionis und jedenfalls — wie
diese — vor 392, d.h. während der ersten Jahre des Aufenthalts
in Bethlehem entstanden 2. Wenn sie das erste Werk wäre, das

Hieronymus in Bethlehem zu Papier gebracht hätte, dann Hessen

sich die Worte diu tacui mühelos erklären: Hieronymus hat
während der Palästina- und Agypten-Reise, die er 385/6

gemeinsam mit Paula und Eustochium unternahm, genauer:
von seinem fluchtartigen Abschied aus Rom bis zur endgültigen
Niederlassung in Bethlehem schwerüch Gelegenheit zu nennenswerter

schriftstellerischer Arbeit gefunden. Nun wird der
Freund Euagrius in der Vita Malchi als papa, d.h. als Bischof
tituHert (Kap. 2). Diesen Rang hatte er jedoch erst seit 388 inne;
die Vita Malchi war also nicht das erste bethlehemitische Werk,
und die Worte diu tacui bedürfen einer anderen Deutung. Man
hat sie daher plausibel auf das LiebHngsthema des Hieronymus,
auf die Propaganda für die Askese bezogen; hierzu hatte sich

1 Zu Schiffs-Metaphern in Einleitungen s. T. Janson, Latin Prose Prefaces, 146 ff.
2 S. das von Hieronymus selbst angefertigte Schriftenverzeichnis Vir. ill. 135

(vom Jahre 392).



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 59

Hieronymus seit seinem berühmt-berüchtigten Brief an
Eustochium (Epist. 22, vom Frühjahr 384) in der Tat nicht
mehr geäussert h Wie dem auch sei, der Autor gibt sich in der

Einleitung der Vita Malchi minder offiziell und minder
anspruchsvoll als zu Beginn der 1Vita Hilarionis, und vor allem:
er vermeidet es, das Werk als vita oder sonstwie zu klassifizieren;
er spricht allgemein von einem parvum opus. Hierzu stimmt, dass

er sein Erzeugnis am Schluss eine historia castitatis nennt
(Kap. 10).

Die Vita Malchi gibt in der Tat keine Lebensbeschreibung.
Sie führt eine einzige, in sich geschlossene Handlung vor:
die Geschichte von einem Mönch, der durch eigenes
Verschulden in die Gewalt von Räubern geriet und gezwungen
werden sollte, durch die Heirat einer Mitsklavin die Keuschheit
preiszugeben, dem es jedoch durch List und durch die Flucht
gelang, sich und seine Mitsklavin vor der Ehe zu bewahren.

Hieronymus hat diese Geschichte in die Form einer Ich-
Erzählung gekleidet. Das 2. Kapitel skizziert den Rahmen:
der Autor habe, während er sich als junger Mann in Antiochien
aufhielt, von einem greisen « Paare » gehört, das in einem nicht
weit entfernten Dorfe, einem Besitztum des Euagrius, lebte,

von Malchus und einer anus\ dieses Paar, durch Frömmigkeit
ausgezeichnet, so dass es an Zacharias und Elisabeth erinnerte
(nur dass es keinen Johannes gab), habe seine Neugier gereizt
— von welcher Art war das Verhältnis: war es eine Ehe, war es

Blutsverwandtschaft oder ein geistlicher Bund —, und so
sei er zu Malchus gegangen, um sich von ihm seine Geschichte
erzählen zu lassen.

Schon hier ist deutlich, dass die Vita Malchi mit Zeitschichten
operiert2. Der Autor gibt den Rahmen im 2. Kapitel einzig

1 So J. N. D. Kelly, Jerome. His Life, Writings and Controversies (London 1975),

170 f. Hierbei bleibt unklar, wer mit der Bemerkung silere quippe me fecit, cui mens

sermo supplicium est gemeint ist — ein Wortführer der römischen Gegner
2 S. hierzu E. Lämmert, Bauformen des Erzählens 6, 44 f. und 72.



6o MANFRED FUHRMANN

aus der beschränkten Perspektive, die ihm eignete, als er die
Geschichte des Malchus noch nicht kannte — er stiess auf ein
Problem, geradezu auf ein Rätsel: was für eine Bewandtnis
hat es mit den beiden frommen alten Leuten Dem Leser teilt
sich hierdurch sofort die Neugier mit, von der der Autor
erfüllt gewesen sein will; er wird in Spannung versetzt.

Die Ich-Erzählung des Malchus setzt dieses Verfahren in der
Weise fort, dass Malchus im allgemeinen aus der beschränkten

Perspektive des einstigen, des erlebenden Ichs berichtet, dass

er jedoch an kritischen Punkten des Geschehens aus der
überlegenen, den Ausgang kennenden Perspektive des späteren,
erzählenden Ichs hierzu Stellung nimmt. So bereits in der

Exposition, worin Malchus seinen Werdegang skizziert1:
seine Eltern wollten ihn zur Ehe zwingen; er lief ihnen davon
und wurde Mönch. Viele Jahre später, nach dem Tode seines

Vaters, beabsichtigte er, in die Heimat zurückzukehren, die
Erbschaft zu erheben und hierbei, neben Spenden für die
Armen und für das Kloster, einen Teil für sich selbst zu
behalten — quid erubesco confiteri infidelitatem meam, fügt der
Erzähler hinzu. Der Abt, der ihn durchschaut, sucht ihn
beschwörend von seinem Vorhaben abzubringen: der Teufel
wolle ihn versuchen; so seien schon viele Mönche in die Falle

geraten2. Jetzt, in einer Vorausdeutung auf den weiteren
Verlauf, bricht der Standpunkt des erzählenden Ichs unverhüllt
durch: Vae mihi misero, vici pessima victoria, reputans illum

1 Die Ausgabe von C. C. Mierow (in Classical Essays presented to J. A. Kleist
(St. Louis 1946), 31 ff.), nach der hier im allgemeinen zitiert wird, entscheidet sich
Kap. 3 a.A. für die Variante Marionati (statt Nisibeni). Malchus muss indes, wie
Kap. 3 (Flucht in den Westen, in die Wüste von Chalkis) und Kap. 4 (Reise
auf der Strasse von Beroea nach Edessa) zeigen, aus Nisibis stammen. Dann ist
freilich der unsicher überlieferte Passus et ut revera eiusdem loci indigena (Kap. 2)

schwer verständlich (ut tamquam
2 Der Abt beruft sich hierbei auf die Bibel: canem reverti ad vomitum suum (Pr. 26,

11; 2 Petr. 2, 22); ne aratrum tenens post tergum respicerem (nach Lc. 9, 62; vgl.
Athanas. Vita Antonii 20).



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 6l

non meam salutem 1, sed suum solatium quaerere. Der Abt
verabschiedet sich von Malchus, indem er ihn als verlorenes Schaf
bezeichnet (ein Urteil, dessen Richtigkeit der Erzähler bereits

bestätigt hat) — die Geschichte steht am Ende der Exposition
in denkbar grösstem Kontrast zu dem preisenden Rahmen,
und der Leser ist gespannt, wie der Widerspruch sich lösen
wird.

Die nunmehr einsetzende eigentliche Handlung verläuft
durchaus einsträngig. Malchus, auf der Reise in die Heimat
begriffen, wird mitsamt dem ganzen Konvoi, dem er sich

angeschlossen hat, von Räubern gefangen genommen (das

anschauliche, eigene Kenntnis des Autors verratende Detail
kann liier übergangen werden); er muss seinem neuen Herrn
in einer entlegenen Einöde die Schafe hüten. Schon glaubt er die

leichtfertig verspielte mönchische Existenz wiederhergestellt:
er vergleicht sich mit Jakob und Moses; er betet und singt
Psalmen. Der Leser beginnt an der Berechtigung des
pathetischen Ausrufs vae mihi misero zu zweifeln, den er bei der

Schilderung des Aufbruchs aus dem Kloster vernommen
hatte — da lenkt eine neuerliche Vorausdeutung des erzählenden
Ichs ihn wieder auf die richtige Bahn: O nihil umquam tutum
apud diabolum O multiplices et ineffabiles eins insidiae Sic quoque

me latentem invenit invidia (Kap. 6 a.A.).
Der Leser weiss jetzt, dass die Lage des Helden mit der

Gefangennahme noch nicht ihren tiefsten Punkt erreicht hat,
und in der Tat: der Herr will Malchus für seine treuen Dienste
belohnen und gibt ihm eine Mitgefangene zur Frau. Sein

Widerstreben ist fruchtlos, so dass er glaubt, sich das Leben
nehmen zu müssen — da rät ihm die Mitgefangene, eine
verheiratete Frau, die von nun an ebenfalls keusch zu leben gedenkt,
zu einer geistlichen Ehe. Gesagt, getan: Numquam... illius

1 Mierow: utilitatem (statt salutem). Doch dann geht eines der von Hieronymus
geschätzten Wortspiele verloren (salutem-solacium); vgl. z.B. Kap. 6: habeto me

martyrem potius quam maritum.



6z MANFRED FUHRMANN

nudum corpus intuitus sum, numquam carnem attigi, versichert der

Erzähler, das Ergebnis vorwegnehmend (Kap. 6 a.E.). Der
Leser ist nunmehr hinsichtlich der Nachstellungen des Teufels

beruhigt, und seine Aufmerksamkeit sammelt sich ganz auf
die Frage, wie aus dem geistlichen Paar in der Gewalt der
Räuber das geistliche Paar im Dorfe bei Antiochien hat werden
können.

Der Lösung dieses Rätsels dient die Schilderung der Flucht,
der am ausführlichsten erzählte Abschnitt der Handlung
(Kap. 7-10). Ein Ameisenstaat und der dort herrschende
Gemeinsinn erinnern Malchus an das Kloster; das Paar bereitet
mit Umsicht den gefährlichen Zug durch die Wüste vor und
macht sich bei Nacht aus dem Staube. Auch hier unterbricht
der Erzähler den Gang der Handlung durch eine auf die

Erzählgegenwart sich beziehende Bemerkung: Paveo miser

etiam referens; securus toto tarnen corpore perhorresco (Kap. 8 a.E.).
Dieses Mittel wiederholt sich, als das Paar, vom Herrn und
einem Gehilfen verfolgt, in seinem Versteck, einer Höhle,
entdeckt wird: Quidputas nobis fuisse animi... Rursus cum labore

et timore lingua balbutit, et quasi clamante domino non audeo loqui

(Kap. 9). Und noch einmal, wenn auch abgeschwächt, als

unversehens eine ebenfalls in der Höhle verborgene Löwin die

Verfolger tötet: Quis hoc umquam crederet, ut ante os nostrum pro
nobis bestia dimicaret (Kap. 9). Diese Kommentare des Erzählers

gehen gleichsam in die entgegengesetzte Richtung wie die

Vorausdeutungen der Kapitel 3 und 6: während dort das
erlebende Ich von der Warte des erzählenden Ichs aus beurteilt
wird, ergreift hier das erlebende Ich mit seinen Ängsten und
Freuden vom erzählenden Ich Besitz. Beiden Mitteln ist indes

gemeinsam, dass sie die Zeitschichten, die Differenz von
Erzählvergangenheit und Erzählgegenwart, bewusst zu machen
versuchen.

Mit dem Gelingen der Flucht ist das Rätsel gelöst und die

Spannung aufgehoben: da der Abt des Malchus inzwischen
verstorben war, Hess sich das Paar in dem nahe gelegenen Dorfe



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 63

bei Antiochien nieder 1. Hieronymus versäumt nicht, auf den
Rahmen zurückzukommen: Haec mihi senex Malchus adides-

centulo rettulit (Kap. 10); er schliesst mit einem fabula-docet, mit
einer Mahnung zur Keuschheit.

Der Vita Malchi fehlen nicht nur wesentliche Merkmale der

Lebensbeschreibung; sie lässt auch ein Grundelement aller

Hagiographie, das Wunder, vermissen. Das Motiv der rettenden
Löwin entfernt sich unter allen Details der Geschichte am
weitesten von der Wahrscheinlichkeit — als gänzlich unmöglich
und somit als wunderbar muss selbst diese Episode nicht
erscheinen, und vor allem: sie wird vom Autor nicht als

Wunder hingestellt2. Hier sei an eine bekannte Unterscheidung
der antiken Theorie erinnert: an die Unterscheidung von
unmöglichen (^eüSot;) und wahrscheinlichen, jedenfalls
möglichen Fiktionen (-AdGua)3. Der ersten Kategorie gehört
(nach Ansicht der antiken Theoretiker) der Mythos, die Tragödie
an: man kann ihr auch die Wundererzählung, die Aretalogie
zuweisen, die als « Lüge» gelten muss, wenn sie nicht — im
religiösen oder magischen Sinne —« geglaubt» wird. Unter die

zweite Kategorie fällt (ebenfalls nach Ansicht der antiken
Theoretiker) die hellenistische Komödie; es ist erlaubt, ihr
auch den Roman zuzuschlagen, da dieser sich in ähnlicher
Weise — jedenfalls im allgemeinen — bemüht, selbst die
unwahrscheinlichsten Vorgänge als dem natürlichen Lauf der

Dinge unterworfen und rationaler Erklärung zugänglich
hinzustellen. Hiernach liegt bei dem Motiv der rettenden Löwin eine

« plasmatische », der Romansphäre angehörende Fiktion vor —

1 Eine Schwierigkeit bleibt: nach Kap. 2 lebt Malchus mit der anus im contuber-

nium; Kap. 10 hingegen versichert er : me monachis reddo, hanc trado virginibus. Man
soll wohl annehmen, dass die beiden das contubernium erst im hohen Alter gegründet

haben.
2 Der Erzähler versteht sich lediglich zu dem Ausruf: Qitis hoc crederet.

3 S. R. Reitzenstein, Hellenistische Wunderer^ählungen, 84 ff.; K. Kerenyi, Die
griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuchtung (Tübingen
1927), 1 ff.; R. Söder, Die apokryphen Apostelgeschichten..., 77 ff.



64 MANFRED FUHRMANN

in der Tat findet sich bei Xenophon von Ephesos eine ziemlich
ähnliche Episode 4.

Die Vita Malchi ist überhaupt dem Roman verpflichtet:
in der Erzähltechnik, in der Zeichnung des Helden und vor
allem in der Struktur und den Motiven der Handlung 2; man
kann sie geradezu als eine Übertragung des Liebesromans in das

Mönchsmilieu bezeichnen. Die Ich-Erzählung gehört im Roman
zu den üblichen Mitteln der Darstellung; sie wird von Achilles
Tatius in einer der Vita Malchi durchaus entsprechenden Weise
in einen Rahmen eingefügt3. An Techniken, die mit
Perspektiven und Zeitschichten operieren, und an Vorausdeutungen
(vor allem durch Träume) fehlt es nicht4; für eine Ausgangssituation,

die den Leser vor ein Rätsel stellt, sei auf den Anfang
von Heliodors Aethiopica verwiesen.

Was die Charakterzeichnung des Malchus angeht, so hätte

er sich, wäre er ein vollkommener Asket, nicht nur eines makellosen

Wandels, sondern auch der gänzlichen Herrschaft über
seine Affekte, einer schwerelos-heiteren Ataraxie zu befleissigen.
Statt dessen löst er durch eine Verfehlung — wenn auch nur
durch einen Versuch — die verhängnisvolle Folge der Ereignisse
aus, und überdies zeigt er sich je nach den Umständen bald froh
und zufrieden, bald völlig verzweifelt, dann wieder in äussersten

Ängsten oder jauchzend vor Freude. In allen diesen Punkten
ist er ein getreues Abbild des typischen Romanhelden. Die

1IV 6: Anthia wird zur Strafe mit zwei furchtbaren Hunden in eine Grube

gesperrt; die Hunde greifen sie nicht an. Der Autor beeilt sich, den Vorgang zu
erklaren : der Wächter reicht Nahrungsmittel, und die Hunde sind satt und zahm.
2 Eine Ausnahme ist z.B. die aus dem Armutsgebot erwachsende Schuld des

Helden (er will einen Teil des väterlichen Erbes fur sich behalten); vgl. Pallad.
Hist. Laus. 17, 3 f.
3 I 1 f. Der Autor hat allerdings, hierin minder sorgfaltig als Hieronymus,
versäumt, am Schluss der Geschichte an den Rahmen zu erinnern.
4 S. hierüber T. Hagg, Narrative Technique in Ancient Greek Romances, Skrifter
utgivna av Svenska Institutet i Athen, 8°, 8 (Stockholm 1971), 112 ff. (« Points of
view») und 213 ff. («Anticipations»). Hägg stutzt sich, wie diese Skizze, vor
allem auf die Gesichtspunkte und Begriffe Lämmerts.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 65

Handlung des Romans von Chariton beginnt mit einer aus
Zorn und Eifersucht geborenen Missetat, die Chaireas an seiner

jungen Gattin verübt; bei Xenophon straft Eros die hemmungslose

Arroganz des verwöhnten Habrokomes *. Über die
seelische Verfassung der Romanfiguren, ihre je nach Lage der

Dinge wechselnden Stimmungen und Leidenschaften brauchen
nicht viele Worte verloren zu werden; es genügt, auf eines der
häufigsten Romanmotive zu verweisen, das sich auch in der
Vita Malchi findet: auf die zur Selbstmordabsicht sich steigernde
Verzweiflung 2. In den Romanen ist es eine schier aussichtslose

Situation, insbesondere der vermeintliche Verlust der oder
des Geliebten, wodurch dieser Entschluss herbeigeführt wird;
Hieronymus hat hierfür die Bedrohung des höchsten asketischen

Gutes, der geschlechtlichen Enthaltsamkeit, eingesetzt. Im
übrigen unterscheidet sich das Verhalten des Malchus kaum

von dem der Romanhelden. Kleitophon z.B. hält, mit dem
Schwerte in der Hand 3, am angeblichen Sarge der Geliebten
eine pathetische Rede, die mit den Worten endet: « So nimm
denn, Leukippe, das einzige dir angemessene Totenopfer von
mir entgegen» — da erscheinen, als er schon die Klinge gegen
sich gekehrt hat, Freunde, die ihn von seinem Vorhaben
abbringen 4.

Die Struktur der Vita Malchi ist — mit einem Paar im Mittelpunkt,

mit Räubern, Flucht und Rettung in höchster Not — ein
stark verkürzter Abklatsch der Liebesromane. Auch mit dem
Grundmotiv der Keuschheit entfernte sich Hieronymus nicht

1 Charit. I 4, 12; s. hierzu VIII 1, 3 (Aphrodite als Rächerin). Xen. Eph. I i f.;
vgl. II x.
2 Zeugnisse bei R. Heinze, « Petron und der griechische Roman », in Vom Geist
des Römertums 3 (Darmstadt i960), 419 Anm. 7. Dem Christen Malchus steht der
Gedanke an Selbstmord schlecht an — das Muster der Romane schlägt durch.
3 Ebenso Malchus : man fragt sich, wie der Sklave von Räubern, der Hirtendienste
leisten muss, zu einer solchen Waffe kommt. Auch bei diesem Zuge schlägt das

« heroische » Muster unverhüllt durch.
4 Ach. Tat. III 16 f. S. ferner z.B. Iambi. Babyl. Epit. Phot. 18 (ed. E. Habrich).



66 MANFRED FUHRMANN

weit von der Gattung, die er sich zum Vorbild genommen
hatte: die verheirateten Paare der Liebesromane haben einander
die Treue zu wahren und sind somit zur Enthaltsamkeit gegenüber

Dritten verpflichtet; noch nicht miteinander verheiratete
Liebende dürfen einander nicht berühren \

In den Romanen bewährt sich das — nur selten
durchbrochene — Prinzip in immer neuen Anfechtungen und

Prüfungen; als ultima ratio dient auch in diesem Falle der

(versuchte) Selbstmord2. Oft genug soll jemand — er sei

schon verheiratet oder noch nicht — zur Ehe gezwungen
werden. So z.B. zu Beginn der Ich-Erzählung bei Achilles
Tatius; die Partie liest sich wie ein genaues Analogon zum
Anfang der Malchus-Geschichte (I 3):« Ich bin meiner Herkunft
nach Phönizier, meine Heimat ist Tyrus, ich heisse Kleitophon...
Mein Vater nahm eine zweite Frau, die Mutter meiner Schwester

Kalligone; er beschloss, mich mit dieser Schwester zu
verheiraten...» Da Kleitophon alsbald Leukippe kennenlernt
und sich sterblich in sie verliebt, greift er zum gleichen Mittel
wie Malchus, zur Flucht. Der zweiten Ehe, der Malchus sich

ausgesetzt sieht, entspricht ziemlich deutlich eine Episode bei

Xenophon (II 9)3: Anthia ist — ebenso wie ihr Gatte Habro-
komes — in die Gewalt von Räubern geraten; sie wird zu einem

Ziegenhirten geführt, der sie, wenn nötig, mit Gewalt, zur
Frau nehmen solle; dieser lässt sich von ihrem Flehen und dem

Hinweis, dass sie freigeboren und verheiratet sei, erweichen
und berührt sie nicht. Die Ähnlichkeit der Konstellation reicht
bis ins Detail: auch die Mitgefangene, die Malchus zur Frau
gegeben wird, ist ja verheiratet, und auch ihr gegenüber spielt
diese Tatsache eine Rolle — wenn auch nur als Argument,
das Malchus seinem Herrn vorhält. Das Geschehen in der

1 S. R. Soder, Die apokryphen Apostelgeschichten..., 114 ff.
2 S. Xen. Eph. III 5 f.
3 Ähnlich, wenn auch in einem komplizierteren Motivationszusammenhang,
Heliod. VII 2} ff.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 67

Vita Malchi —• die Selbstmordabsicht des Helden, der Beschluss
des Paares, sich der Liebe zu enthalten — wäre somit, hinlänglich

empfindsame Charaktere vorausgesetzt, auch ohne das

asketische Ideal des Malchus und seiner Genossin durchaus

überzeugend motiviert — mit anderen Worten: es hat den

Anschein, als sei dieses Ideal einem vorgegebenen, in sich
geschlossenen Ereignis- und Motivationszusammenhang
nachträglich aufgepfropft worden h Andererseits hat Palladios eine
Geschichte aufgezeichnet, die in einigen Punkten mit der

Malchus-Episode übereinstimmt und die ihrerseits offensichtlich
den Thomas-Akten verpflichtet ist2: Der junge Amun wurde
von seinem Onkel zur Ehe gezwungen. In der Hochzeitsnacht
belehrte er seine Braut über die Vorzüge der Keuschheit; er
überzeugte sie, und das Paar lebte in geistlicher Ehe zusammen,
bis sich Amun nach achtzehn Jahren — « damit eine so grosse
Tugend nicht verborgen bliebe» — in den Bergen bei Nitria
eine Einsiedlerhütte errichtete. Dieses Beispiel zeigt, dass man
sich von der Arbeitsweise des Hieronymus keine allzu simple
Vorstellung machen darf; die Vita Malchi ist sicherlich nicht
allein durch Motive und Klischees der erotischen Romane

inspiriert worden 3.

Der Autor selbst bezeichnet die Vita Malchi, wie schon

dargetan, vage als parvum opus, näherhin als historia castitatis.

Wie hätte er sie auch nennen sollen: der Antike stand für die

erzählende, mehr oder minder romanhafte Prosa keine feste

und differenzierte Terminologie zu Gebote, und man bediente
sich mannigfacher Ausdrücke, dergleichen Literatur not-

1 Ein ähnlicher Fall findet sich Vita Hilarionis 21; s. hierzu supra S. 50.
2 Hist. Laus. 8. Die Geschichte ist, wenn man der Argumentation R. Reitzen-
steins, Hellenistische Wunderer^ählungen, 58 f., folgt, älter als die Vita Antonii des

Athanasius. Zu den Thomas-Akten (4 ff.) ibid. und 134 ff.
3 Zur Ameisen-Parabel, einem vorzüglichen Einfall des Hieronymus (Kap. 7,
nach Verg. Aen. IV 402 ff.), vgl. Philostr. Vita Apollonii IV 3.



68 MANFRED FUHRMANN

dürftig zu etikettieren l. Er hätte vielleicht die Bezeichnung
exemplum wählen können; dieser Terminus hätte indes den

— zweifellos gegebenen — paränetischen Gehalt der Schrift
über Gebühr betont, und ausserdem ist die Geschichte für ein
Exempel reichlich lang. So entschied er sich für den Ausdruck
historia. Hierin befindet er sich in Übereinstimmung mit dem
unbekannten Verfasser der Historia Apollonii regis Tjri sowie
mit Longus, der sein Werk in genauer Analogie zur historia
castitatis als Icrropta Spcofoi; klassifiziert2. Nach heutigen
Vorstellungen kommt die Vita Malchi, die man ja wegen ihrer
Kürze nicht einmal im abgegriffensten Sinne des Wortes einen
Roman nennen kann, einer Novelle ziemlich nahe; mit ihr teilt
sie sich jedenfalls in die Merkmale einer in sich geschlossenen,
auf einen einzigen Konflikt bezogenen und gradlinig zum Ziel
strebenden Handlung. Andererseits unterliegt alles menschliche
Tun einer rigorosen Bewertung nach fraglos feststehenden

Normen; die Schrift propagiert eine bestimmte, religiös
fundierte Lebensform. Um dieser Tendenz willen ist es wohl
besser, die Vita Malchi schlicht als Erzählung auszugeben,
und man mag sogleich hinzufügen: als erbauliche Erzählung.
Diese Erbaulichkeit wiederum verzichtet auf das Wunder, so
dass der Terminus Legende — wie immer man ihn definieren
will — nicht in Betracht kommt. Gleichwohl hat Hieronymus
in der Vita Malchi kein geringeres Arsenal ästhetischer Mittel
aufgeboten als in der Vita Hilarionis — immerhin handelt es

sich dieses Mal um Mittel, die nicht ausschliessen, dass der Leser
die Tendenz der Schrift als einen unmittelbaren, an ihn selbst
sich richtenden und sein eigenes Verhalten orientierenden Appell
auflasst.

1 S. K. Kerenyi, Die griechisch-orientalische Romanliteratur..., 8 ff.
2 Praef. i. Die Bezeichnung gilt zwar streng genommen nur dem Gemälde, das

Longos gesehen zu haben vorgibt; da indes sein Roman das Gemälde in Worten
wiedergeben will, kann man sie ohne Gewalt auch auf den Roman beziehen. Vgl.
ferner Lukians 'AXyjfH)? loTopta. Kerenyis Feststellung (op. cit., 18), dass das Wort
als Bezeichnung für die Romanerzählung nicht vorkomme, trifft insoweit nicht zu.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 69

III

Die sogenannte Vita Pauli primi eremitae, wahrscheinlich
der literarische Erstling des Hieronymus*, entstand wohl
während des Aufenthalts in der Wüste von Chalkis (Syrien),
also etwa 375/j77, allenfalls unmittelbar danach in Antiochien 2.

Die Schrift war offenbar sofort ein grosser Erfolg; sie wird auch

von heutigen Lesern mit hohem Lobe bedacht3. Der Autor
erklärt am Schluss der Einleitung, er wolle einiges wenige über

Anfang und Ende des Paulus, des ersten Wüstenmönchs,
mitteilen; er beansprucht hingegen nicht, eine
Lebensbeschreibung vorzulegen. Der herkömmliche Titel mit dem

Begriff vita ist auch in diesem Falle eine fremde, dem Charakter
des kleinen Werkes nicht angemessene Zutat.

Die beiden in der Einleitung angekündigten Teile haben bei
weitem nicht gleiches Gewicht. Der erste, den Anfängen sich
widmende Abschnitt (Kap. 2-6) gibt die Exposition; er skizziert,
wie Paulus in der Wüste der Thebais eine Eremitenexistenz
begründete. Der zweite, etwa dreimal so lange Abschnitt
(Kap. 7-16) enthält das eigentliche Geschehen, die Begegnung
der beiden Mönche Paulus und Antonius i.

Der erste Abschnitt befasst sich zunächst mit dem

Zeithintergrund, mit der Christenverfolgung unter Kaiser Decius;
zwei Exempel, darunter ein überaus laszives, sollen die Heimtücke

illustrieren, mit der der Feind die Märtyrer zu Fall zu
bringen suchte (Kap. 2-3). Dann wendet sich der Autor seinem

1 S. Vir. ill. 135. Nur einige Briefe (jedenfalls Nr. 1 und 2) sind mit Sicherheit eines

früheren Datums.
2 Fur die an zweiter Stelle genannte Möglichkeit plädiert J. N. D. Kelly, Jerome.

His Life..., 60 f.
3 S. z.B. R. Reitzenstein, Hellenistische Wtmderers>ähhmgen, 63 : « ein Kleinod der
erzählenden Literatur»; H. von Campenhausen, Lateinische Kirchenväter (Stuttgart

i960), 120 : « literarisch... sein vollkommenstes Werk ».
4 Treffender daher die Kennzeichnung der Schrift, die Hieronymus im Chron.,
z. J. 3 5 6, gibt: (Paulus,) cuius nos exitum hrevi libello explieuimus.



7° MANFRED FUHRMANN

Helden zu: Paulus, heisst es, aus vermögendem Hause, verlor
als etwa Sechzehnjähriger beide Eltern; er war mit der

griechischen und koptischen Literatur gründlich vertraut,
sanftmütig und gottesfürchtig. Er zog sich während der
Verfolgungen auf ein abgelegenes Gut zurück, dann — da der Mann
seiner Schwester Anstalten machte, ihn zu verraten — in die
Einsamkeit der Berge, wo er schliesslich eine Höhle mit einer

peristylartigen Öffnung nach oben, mit einer Palme und einem

Quell darin, entdeckte; dort blieb er, und die Palme versorgte
ihn mit Nahrung und Kleidung (Kap. 4-6).

Der zweite Abschnitt schildert ein über insgesamt neun
Tage sich erstreckendes einsträngiges Geschehen, das durchweg
aus der Perspektive nicht des Paulus, sondern des Antonius
erzählt wird 1. Dieser hatte, als Paulus 113 und er selber 90
Jahre alt war, ein Traumgesicht: es gebe weiter im Inneren der
Wüste einen Mönch (gemeint ist Paulus), der viel vollkommener

sei als er und den er besuchen müsse. So macht er sich
denn am folgenden Tage, ohne das Ziel zu kennen, auf den

Weg. Zunächst begegnet ihm ein freundlicher Hippozentaur, der
ihm die Richtung weist (Kap. 7). Dann bittet ihn ein Satyr im
Namen seiner Artgenossen, er möge bei dem allen gemeinsamen

Herrn Fürbitte für sie tun; Antonius, vor Freude Tränen
vergiessend, sieht sich zu einem Weheruf über Alexandrien
veranlasst, das Ungeheuer als Götter verehre, während bestiae

Christum loquuntur (Kap. 8). Eine Wölfin lässt ihn in der
Morgendämmerung des dritten Tages den Eingang zur Höhle des Paulus

finden; dort muss er freilich stundenlang vor verschlossener
Tür warten. Endlich öffnet Paulus; die beiden Mönche, die
sich nie gesehen haben, begrüssen sich mit ihren Namen

(Kap. 9). Während ihrer Gespräche (Paulus will u.a. wissen,
ob es noch Heiden gebe) legt ein Rabe ein Brot vor ihnen
nieder; Paulus bemerkt hierzu, er pflege seit sechzig Jahren

1 Hierbei finden, von qitod et evenit (Kap. 14) abgesehen, keinerlei Vorausdeutungen
des Erzählers statt.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 71

täglich ein halbes Brot zu erhalten, mit Rücksicht auf den
Besuch des Antonius sei an diesem Tage die Ration verdoppelt
worden (Kap. 10). Jetzt findet, bei der Ehre des Brotbrechens,
ein edler Wettstreit der Bescheidenheit statt; er wird schliesslich
in der Weise entschieden, dass die beiden Mönche, jeder an
einem Ende, gleichzeitig an dem Brot ziehen. Am folgenden
Tage erklärt Paulus, er werde nun sterben; Antonius solle ihn
bestatten, jedoch zuvor — für die Bedeckung des Leichnams —
den Mantel holen, den er von Athanasius erhalten habe

(Kap. 11-12). Antonius holt den Mantel; auf dem Rückweg
zu Paulus sieht er diesen inmitten von Engelscharen gen
Himmel schweben (Kap. 13-14). Er eilt in die Höhle; dort
trifft er Paulus in Gebetshaltung, kniend und mit erhobenen

Armen, an — er bemerkt erst nach einiger Zeit, dass Paulus tot
ist (Kap. 15). Zwei Löwen schachten dem hilflosen Alten das

Grab aus; sie trollen sich, nachdem sie den Segen des Antonius
empfangen haben. Dieser bestattet Paulus und kehrt in sein

Kloster zurück (Kap. 16).

Der Schluss geisselt nach Art der kynisch-stoischen Diatribe
die Torheit der Reichen und vergleicht sie mit der Genügsamkeit
des Paulus, dem das Himmelreich offenstehe. Dann eine Sphragis
der Demut: der Leser möge «des Sünders Hieronymus»
gedenken; dieser würde die Tunika des Paulus dem Purpur
der Könige, der die Strafe der Verdammnis herbeiführe,
entschieden vorziehen.

Die Vita Pauli gehört demselben Bereich an wie die Vita
Hilarionis, der Asketen- und Wundertäter-Literatur, und wie
dort, so lassen sich auch hier in den einschlägigen Schriften
mancherlei Parallelen für das motivische Material namhaft
machen. Bei den folgenden Beispielen wird zunächst von dem
unmittelbaren Vorbild des Hieronymus, von der Vita Antonii
des Athanasius, abgesehen.

Die beiden einleitenden Exempel, welche die Heimtücke
des Verfolgers dartun sollen, operieren mit ausgesuchten Reizen:
mit Mückenstichen, dem Kitzel der Liebe, dem Schmerz der



72 MANFRED FUHRMANN

abgebissenen Zunge. Palladios weiss von einem Mönch, der,
auf einen Stich reagierend, eine Mücke zerdrückte; der Mönch
habe sich selbst dazu verurteilt, sechs Monate nackt in einem
mückenreichen Sumpfgebiet zu verbringen, und er war schliesslich

so zerstochen, dass man seine Identität nur noch an seiner
Stimme feststellen konnte. Eine Dirne tritt in einer Episode
der Andreas-Akten auf: sie wird nackt ans Tor geführt, die

Apostel am Betreten der Stadt zu hindern. Das Motiv der

abgebissenen Zunge wird auch einer Pythagoreerin zugeschrieben:

sie sollte dem Tyrannen Dionysios auf der Folter ein
Geheimnis verraten; sie biss sich die Zunge ab und spie sie

dem Tyrannen ins Gesicht —• jetzt brauchte sie nicht mehr zu
befürchten, sie möchte, von der Folter besiegt, das Geheimnis
preisgeben 1.

Palladios erzählt die Geschichte von einem « Aschenbrödel
im Nonnenkloster» 2: eine Jungfrau stellt sich schwachsinnig;
sie darf nicht mit den Schwestern essen, leistet Küchendienste
und lebt von Abfällen; sie wird geschlagen und verhöhnt. Ein
Engel erscheint dem Asketen Piterum: warum er eine so hohe

Meinung von sich habe; er solle sich ins Nonnenkloster von
Tabenne begeben; dort finde er eine Frau, die ein «Diadem»
trage und die besser sei als er. Piterum macht sich sofort auf
den Weg; er erkennt die Gesuchte an dem Tuch, das sie um
den Kopf trägt; er fällt ihr zu Füssen und bittet sie um ihren
Segen, wie auch sie ihm zu Füssen fällt und ihn um seinen

Segen bittet. Die Geschichte ist ein recht genaues Analogon zur
Entdeckung des Paulus durch Antonius (Vita Pauli 7); das

Motiv der wechselseitigen Bitte um Segen erinnert an den
Bescheidenheitswettstreit beim Brotbrechen (Vita Pauli 11).

Die Begegnung mit dem Satyr hat ein Pendant in der
Apollonios-Überlieferung: der Wundermann erfuhr in einem

1 Hist. Laus. 18, 4; Acta Petri et Andreae 9 (edd. R. A. Lipsius - M. Bonnet, II 1,

I2i f.); Iambl. De vita Pythagorica 194.
2 Hist. Laus. 34. Die Bezeichnung « Aschenbrödel» bei R. Reitzenstein,
Hellenistische Wundererzählungen, 73 f.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 73

äthiopischen Dorfe, dass dort ein Satyr sein Wesen treibe
(er stellte den Frauen nach und hatte schon zwei ermordet);
er brachte den Unhold durch einen kräftigen Trunk Weines

zur Vernunft. Wie Hieronymus, so bemüht sich auch Philostrat,
der Skepsis seiner Leser zuvorzukommen: man dürfe nicht
bezweifeln, dass es Satyrn gebe; er erinnere sich eines
Jugendkameraden, dessen Mutter von einem Satyr besucht worden
sei h

Das Motiv der wunderbaren Ernährung von
Wüstenmönchen hat sich offenbar nicht geringer Beliebtheit erfreut.
Neben Fällen einmaligen göttlichen Beistandes — insbesondere,
wenn ein unerwarteter Besuch eingetroffen ist — hört man von
einem Mönch, der alle zwei bis drei Tage ein Brot auf seinem

Tische vorfand; als er mehr und mehr Versuchungen zu unterliegen

begann, verschlechterte sich das Brot nach Massgabe
seiner zunehmenden Sündhaftigkeit. Einmal verweist eine

Anspielung auf den biblischen Archetyp derartiger Fürsorge:
ein Eremit sieht jeden Sonntag « zu seinen Häupten» ein Brot
liegen, wie einst der verzagte Elia ein Brot« zu seinen Häupten »

bemerkt hatte. Die Variante des Hieronymus ist besonders

geistreich: sie greift auf die Raben Elias zurück und verbindet
das Motiv der regelmässigen Verpflegung mit einer
ausserordentlichen Massnahme wegen des Besuches des Antonius 2.

Schliesslich ist auch der in Gebetshaltung verharrende tote
Paulus nicht ohne Parallele 3.

Dass die Vita Pauli mit biblischen Wendungen und Zitaten
gespickt ist, versteht sich bei Schriften dieser Art von selbst.

1 Vita Pauli 8. Vgl. Philostr. Vita Apollomi VI 27.
2 Vita Pauli 10; s. hierzu 3 Reg. 17, 6 (Raben Elias). Vgl. Pallad. Hist. Laus. 51 und
Hist, monachorum 12, 14 f. (einmalige Hilfe, insbesondere bei Besuch); ibid. 1,

47 ff. (alle zwei bis drei Tage ein Brot); ibid. 10, 8 (jeden Sonntag ein Brot, mit
Verweis auf Elia, 3 Reg. 19, 6).
3 Vita Pauli 15. Vgl. Hist, monachorum 1, 65 ; s. ferner Pallad. Hist. Laus. 47,4(ein
verstorbener Mönch wird auf einem Stuhle sitzend, mit seiner Arbeit in der Hand,
vorgefunden).



74 MANFRED FUHRMANN

Hieronymus hat sich ausserdem erlaubt, heidnische Autoren
ins Feld zu führen — dieser Verlockung hat er nur in seinem

hagiographischen Erstling so offen nachgegeben, während er
sich in der Vita Malchi und der Vita Hilarionis mit Anspielungen
begnügte, die nur der Kundige bemerkt. An einem Höhepunkt
— Antonius wartet vor der Klause des Paulus auf Einlass —
— zitiert Hieronymus zwei volle, verschiedenen Büchern
entstammende Verse der Äneis. Derlei in die Erzählung eingefügte,

die Handlung weiterführende Zitate finden sich auch in
dem Roman des Chariton; auf christlicher Seite hatte sich
Laktanz in der Schrift De mortibus persecutorum dieses Verfahrens
bedient h

Die Einleitung der Vita Pauli geht davon aus, dass Zweifel
bestünden, wer der erste Wüstenmönch gewesen sei.

Hieronymus weist zunächst den Versuch zurück, biblische Vorbilder
des Mönchtums, den Propheten Elia und Johannes den Täufer,
hierfür namhaft zu machen. Er nennt sodann eine andere These,
die sich auf Antonius berufe — sie sei nur teilweise richtig,
weil Antonius zwar dem Titel, Paulus hingegen der Sache nach
als erster in der Wüste gelebt habe. Da man über Antonius in
griechischer wie in lateinischer Sprache gründlich berichtet
habe, wolle er sich des Paulus annehmen, weil man diesen

Gegenstand bislang vernachlässigt habe.

Hieronymus behauptet hiermit ziemlich unverblümt, dass

die Vita Antonü des Athanasius der Korrektur bedürfe; denn
ebendort heisst es, kein anderer als Antonius habe sich zuerst

1 S. z.B. Vita Malchi 8 a.E.: pavesco usw. (nach Verg. Aen. II 204). Ibid. 9 : si
iuvat dominus usw. (nach Sen. Troad. 510-512). Vergil-Reminiszenzen in der Vita
Hilarionis nennt A. Cameron, in CPh 63 (1968), 5 5 f. Vgl. dagegen Vita Pauli 4 :

auri sacra fames (Verg. Aen. III 57); crudelitate quasi pietate utebatur (nach Flor.
Epit. I 40, 7 : saevitia quasi virtute utebatur). Ibid. 9 : Talia perstabat memorans usw.
(Verg. Aen. II 650 und VI 672). Zu den Homer-Zitaten bei Chariton s. E. H.
Haight, Essays on the Greek Romances 2 (Port Washington, N.Y. 1965), 33 ff.; Lact.
Mort.pers. 12, 1; 16, 2; 30, 5 u.ö.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 75

in die Wüste gewagth Die Vita Pauli ist somit eine Replik auf
die Vita Antonii, ja, sie setzt allenthalben Leser voraus, welche
die Vita Antonii kennen. Die ersten Hinweise auf die Vita
Antonii finden sich schon in der Einleitung. Elia nämlich
hatte — nach Athanasius — dem Antonius als Vorbild gedient,
und auf den schon im Mutterleib prophezeienden Johannes
hatte Antonius in seiner grossen Predigt hingewiesen 2. Dass

Hieronymus eine Spitze anzubringen sucht, zeigt sich mit aller
Deutlichkeit im 13. Kapitel; er kommt dort auf die beiden
biblischen Figuren zurück und lässt Antonius die Rolle widerrufen,

die Athanasius diesem zugeschrieben hatte: Vae mihi

peccatori, qui falsum monachi nomen fero. Vidi Eliam, vidi loannem

in deserto (gemeint ist beide Male Paulus). Auch die beiden
Gewährsleute, auf die sich Hieronymus für seine Version vom
ersten Wüstenmönch beruft, verweisen auf die Vita Antonii:
dort erfährt man von zwei Schülern, die den einsam am Berge
Hausenden bedient und seinen Leichnam bestattet hätten3.

In den Andeutungen über die Herkunft und Jugend des

Paulus setzen sich die impliziten Bezugnahmen auf die Vita
Antonii fort. Denn alle Daten, die Hieronymus von Paulus
mitzuteilen weiss, stimmen genau mit den Verhältnissen des

Antonius überein: beide stammen aus vermögendem Hause;
beider Eltern sterben früh; beide haben eine Schwester. Auf
dieser Folie tritt der einzige Unterschied desto deutlicher
hervor: Antonius hatte die heidnische Bildung von sich

gewiesen; Paulus war gründlich mit ihr vertraut. Wie schon

festgestellt, lag Hieronymus das Konzept des gebildeten

1 Kap. 3 und n. Man muss der etwas dreisten Polemik des Hieronymus zugute
halten, dass die These des Athanasius die Tatsachen erheblich stilisierte; s.

R. Reitzenstein, Hellenistische Wunderer^ähhmgen, 61 f.
2 Elia als Vorbild : Vita Antonii 7 a.E. Johannes prophezeit im Mutterleib (nach
Lc. 1, 44): ibid. 36 a.E.
3 Vita Antonii 91 f.; vgl. Vita Pauli 13. Aus der Bemerkung e quibus superior
magistri corpus sepelivit ergibt sich, dass nur einer der beiden Gewährsleute mit
einem der beiden den Greis pflegenden discipüli identisch ist.



7<S MANFRED FUHRMANN

Mönchs so sehr am Herzen, dass er es in der Vita Hilarionis
abermals zur Sprache brachte h

So geht es fort: schon der asketische locus amoenus der Vita
Pauli sucht das Analogon in der Vita Antonii zu überbieten;
Hieronymus weist sogar mit wörtlichen Anklängen auf sein

Vorbild hin. Weitere motivische Reminiszenzen sind der Hippo-
zentaur sowie das Wartenlassen von Einlass Begehrenden;
dasselbe gilt für die Weisung, Antonius müsse noch am Leben
bleiben, um anderen Mönchen als Vorbild zu dienen, sowie
für die Vision von der Himmelfahrt Pauli2. Dass Hieronymus
die Vita Antonii zu korrigieren wünscht, ergibt sich noch aus
zwei weiteren Details: das Traumgesicht belehrt Antonius, dass

Paulus multo melior sei als er 3; der Mantel, den Athanasius dem
Antonius geschenkt hatte, gelangt an Paulus, er gelangt nicht
an den Schenker zurück — mit dieser Version setzt Hieronymus
sich in offenen Widerspruch zur Vita Antonii 4.

Athanasius hatte in der Vita Antonii einen unerbittlichen
Kämpfer gegen den Teufel und einen in hartem Ringen sich

emporarbeitenden Asketen vorgeführt, ferner einen Mann, der

vor der Überschätzung des Wunders warnte und kompromisslos

1 Vermögen, Tod der Eltern, Schwester : Vita Antonii i f. und Vita Pauli 4.
Bildung : s. supra S. 53.
2 Locus amoenus (vgl. supra S. 54): Vita Antonii 49 f.; vgl. Vita Pauli 3. Wörtliche
Anklänge : repperit saxeum montem usw. (Kap. 5), vgl. Vita Antonii 49 a.E. (in der
Übersetzung des Euagrius: invenit montem valäe excelsum); quasi quod a Deo sibi
ojferretur (Kap. 6), vgl. Vita Antonii 30 a.A. (Euagrius : quasi a Deo sibi offerretur);
vgl. ferner necessitatem in volimtatem vertit (Kap. 3) Vita Antonii 17 (Euagrius :

cur ergo non jaeimus de necessitate virtuteni) \ weitere Beispiele bei J. Plesch, Die
Originalität und literarische Form der Mönchsbiographien des hl. Hieronymus, 3 z Anm. 1.

Hippozentaur : Vita Antonii 53 (als Trugdämon); vgl. Vita Pauli 7. Wartenlassen :

Vita Antonii 13 a.A. (Iirel [ü] auvex^pet toutou? eiacXFetv); vgl. Vita Pauli
9. Leben zum Vorbild anderer : Vita Antonii 46 a.E.; vgl. Vita Pauli 12. Dasselbe
Motiv auch Hist, monachorum 8, 17. Himmelfahrt: Vita Antonii 60 (Amun);
vgl. Vita Pauli 14.
3 Vita Pauli 7. Athanasius hatte seinen Helden als Ausbund aller mönchischen
Tugenden hingestellt.
4 Vita Pauli 12 f. und 16; vgl. Vita Antonii 91 a.E.-92.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 77

für die Rechtgläubigkeit eintrat — so sind die Versuchungen
und die Klimax der Weltentsagung das eine und die einen
breiten Raum beanspruchenden Belehrungen und Ermahnungen
(an die Mönche, gegen Häretiker und Heiden, an das Kaiserhaus,
an hohe Beamte) das andere Hauptmerkmal der ältesten

Mönchsbiographie. Hieronymus hingegen bringt in seiner Vita
Pauli eine perfekte Idylle. Der Held lebt in völliger Einsamkeit;

er hat weder gegen Dämonen zu kämpfen noch
seinesgleichen zu unterweisen. Seine Rolle kennt keinerlei
Spannungen; sein harmonisches Glück der Selbstgenügsamkeit
ist in eine märchenhafte Sphäre freundlicher Fabelwesen und
friedliebender Tiere eingefügt.

Hieronymus bemüht sich in der Vita Pauli mit grosser
Intensität um Glaubwürdigkeit. Seine Attacke gegen Athanasius

war ja nur dann gerechtfertigt, wenn es ihm gelang, den

angeblichen wahren ersten Wüstenmönch, dem er Anerkennung
zu verschaffen suchte, als historische Persönlichkeit zu erweisen

— hiermit stand und fiel das ganze Unternehmen, das als

Fiktion keinerlei Gewicht gehabt, ja, den Autor blamiert hätte.
Schon die Einleitung geht daher mit einigem Raffinement zu
Werke. Hieronymus gibt sich geschickt das Air des kritischen
Historikers: Viele haben sich oft gefragt... Manche griffen
auf Elia und Johannes zurück... Allgemein gilt Antonius...
Er nennt seine Quelle; er spaltet die Rolle des «Ersten»
dialektisch auf; er weist entrüstet eine fabulöse Version eines

bis zu den Fersen behaarten Höhlenbewohners Paulus ab;
er räumt bescheiden ein, dass von der media aetas des Paulus
nichts bekannt geworden sei. Hier deutet nichts auf
schriftstellerische Eigenmacht; Flieronymus scheint ganz und gar von
objektiven Gegebenheiten auszugehen: von einer Kontroverse
und von Quellen, die, richtig benutzt, trotz ihrer Lückenhaftigkeit

eine Schlichtung der Kontroverse gestatten h

1 Man beachte noch, dass es ausgerechnet zwei Schüler sind, die Antonius den

Ruhm des ersten Wüstenmönchs streitig machen.



78 MANFRED FUHRMANN

In der Vita selbst argumentiert Hieronymus auf zwei
Ebenen: auf der Ebene des spezifisch christlichen
(transzendenten, mit Eingriffen Gottes rechnenden) und auf der
Ebene des allgemeinen (immanenten, auf nachprüfbare
Tatsachen sich stützenden) Weltverständnisses. Die beiden
Argumentationsweisen finden sich vereint, die These von der den
Einsiedler sowohl nährenden als auch kleidenden Palme zu
erhärten (Kap. 6): Hieronymus nennt Analogien, die er selbst
in der syrischen Wüste beobachtet haben will (wobei er, um
seine Sachkunde zu erweisen, das syrische Wort für Zisterne
einflicht), und er beruft sich auf das Wort Jesu, wonach dem,
der da glaubt, alles möglich ist {Mc. 9, 23) f

Im übrigen hat sich der Autor damit begnügt, seine

Darlegungen im «natürlichen», historischen Sinne als plausibel
erscheinen zu lassen; dieses Bestreben beschränkt sich freilich
auf die erste Hälfte der Schrift. So hat Hieronymus seinen
Helden mit einer ziemlich exakten Chronologie ausgestattet,
mit sowohl absoluten als auch relativen — auf Antonius sich
beziehenden — Lebensdaten. Die absolute Zeit ergibt sich aus
dem historischen Rahmen des Anfangs (Kap. 2 und 4): Paulus

war während der decianischen Verfolgung etwa 16 Jahre alt2.
Das Verhältnis zu Antonius geht aus Kapitel 7 hervor: Antonius
wurde als Neunzigjähriger zum sterbenden Paulus, dem
Hundertdreizehn)ährigen, gerufen. Setzt man dieses

chronologische Gerüst zu den absoluten Lebensdaten des Antonius
in Beziehung, so zeigt sich eine kleine Unstimmigkeit: Paulus
ist im günstigsten Falle, d.h. wenn er erst als Siebzehnjähriger

1 Hieronymus hat diese Doppelstrategie noch einmal bei dem Flutwunder Hila-
rions angewandt; s. supra S. 47. Die auf Gottes Allmacht rekurrierende
Argumentationsweise auch bei Athanas. Vita A.ntonii 83, dort freilich in einer weit
weniger autoritären Form als bei Hieronymus.
2 Hieronymus ubertrumpft auch in diesem Detail das Vorbild: Antonius war
18-20 Jahre alt, als er seine Berufung zum Asketen erlebte (Vita Antonii 2 a.A.).
Hilarion liess er gar als fünfzehnjährigen Burschen in die Wüste ziehen; s. supra
S. 53.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 79

und sofort zu Beginn der decianischen Verfolgung (Herbst 249)
in die Einsamkeit floh, 232 geboren und 345 gestorben. Hieraus
würde sich für Antonius das Geburtsjahr 255 ergeben; er kam
in Wahrheit etwa fünf Jahre früher zur Welt.

Wichtiger als die Chronologie sind einige auktoriale
Bemerkungen, durch die Hieronymus Einzelheiten seines Berichts zu
beglaubigen sucht. So will er aus ägyptischen Quellen erfahren
haben, dass die von Paulus in der Wildnis entdeckte Falschmünzerei

auf die Zeit von Kleopatra und M. Antonius zurückgehe
(Kap. 5) 1 — der Leser, der zweifellos von diesen bekannten
Figuren der jüngeren ägyptischen Geschichte gehört hat, nickt
zustimmend und fragt nicht weiter nach jenen A.egfptiorum
litterae. Im darauf folgenden Kapitel tritt Hieronymus selbst,
wie schon erwähnt, als Augenzeuge für extreme asketische

Leistungen auf. Abermals ein Kapitel weiter befolgt er in
seinem angeblichen Streben nach seriöser Berichterstattung eine
andere Taktik: aus der wohl richtigen Erwägung, ein apodiktisch

als Tatsache hingestellter Hippozentaur möchte selbst
naiven Gemütern allzu viel zumuten, lässt er hier dem Leser
freie Hand — er jedenfalls will sich nicht dafür verbürgen, ob

es sich um Teufelsspuk oder um ein wirkliches Monstrum der
Wüste gehandelt habe. Desto weniger ist er beim Satyrn bereit,
einer skeptischen Einstellung Konzessionen zu machen:

dergleichen sei unter Constantius in Alexandrien lebend dem
Volke gezeigt und in Antiochien als konservierte Leiche dem
Herrscher selbst vorgeführt worden (Kap. 8) 2. Offenbar nahm

er an, dass der Leser, nunmehr « eingestimmt», den weiteren
Episoden den Glauben nicht versagen würde — jedenfalls
bringt er vom 9. Kapitel an keine bekräftigenden Kommentare
mehr; insbesondere sucht er weder den (biblisch fundierten)

1 Sie ist unverkennbar durch das Brunnenhaus inspiriert, das Antonius fand
(Vita A.ntonii 12).
2 Vgl. das Pendant bei Philostrat, supra S. 73.



8o MANFRED FUHRMANN

Raben noch die hilfreichen Löwen durch auktoriale Einschaltungen

abzusichern (Kap. 10 und 16) 1.

Die in der Vita Pauli geschilderte Mönchsfigur ist durch
keine andere hiervon unabhängige Quelle bekannt; alle
Überlieferung geht einzig auf Hieronymus zurück 2. Schon manche

Zeitgenossen des Hieronymus haben die Historizität des Paulus
bezweifelt — so berichtet der Autor selbst in der Einleitung zur
Vita Hilarionis: Unde et nos... maledicorum voces contemnimus:

qui olim detrahentes Paulo meo nunc forte detrahent et Hilarioni,
ilium solitudinis calumniati, huic obicientes frequentiam, ut qui semper
latuit non fuisse, qui a multis visus est viIis existimetur. Nun hat es

gewiss schon vor Antonius diesen oder jenen Wüstenmönch
gegeben. Doch die Paulus-Gestalt als solche und zumal ihr
apodiktisch behaupteter Vorrang vor Antonius ist — wie jetzt
wohl allgemein angenommen wird — mit grösster
Wahrscheinlichkeit der Phantasie des Hieronymus entsprungen. Sie

ist also gerade nicht, was der Autor mit so grossem Nachdruck
zu erweisen sucht, eine geschichtliche Tatsache, sondern
Fiktion 3.

Ein später Paulus-Verteidiger fragte angesichts dieser

Ergebnisse der historischen Kritik: «Welches Interesse sollte

Hieronymus daran gehabt haben, auf Kosten des heiligen Antonius

eine fingierte Persönlichkeit auf den Leuchter zu stellen 4».

Diese berechtigte Frage — sie zielt ja auf den Zweck der
Schrift — lässt sich wohl etwa in der Weise beantworten, dass

Hieronymus, ein junger Mann, der das Zeug zu einem Schrift-

1 Die gelehrte Bemerkung in Kap. 12, das Kloster des Antonius sei später von den
Sarazenen besetzt worden, gehört nicht zum Historizitätsbeweis für Paulus.
2 S. z.B. O. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur 2 III (Freiburg
i.Br. 1923), 637; J. N. D. Kelly, Jerome. His Life..., 61.
3 Dass Hieronymus selbst nicht aufhörte, seinen Paulus als historische Figur zu
behandeln (s. Epist. 22, 36 und 108, 6; Chron. z. J. 356), ist, wie schon R. Reit-
zenstein, Hellenistische Wtmderercfihlungen, 63 Anm. 1, festgestellt hat, keine

Gegeninsatz: er musste das Gesicht wahren.
4 So L. Schade, in Hieronymus, Ausgewählte Schriften, Bibliothek der Kirchenväter

I 15 (Kempten/München 1914), 13.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 8l

steller in sich spürte, einen Erfolg erringen wollte, wie ihn
Athanasius mit seiner Vita Antonii errungen hatte. Da nun aber
alle christliche Literatur « litterature engagee » war, da sie dem
Glauben zu dienen hatte und sie nicht einfach das freie Spiel
der Phantasie und die schöne Form als Selbstzweck vorführen
durfte, blieb Hieronymus kaum eine andere Wahl als die, die

er traf: er musste «seinen» Paulus für authentisch ausgeben,
er musste den historischen Antonius durch eine nicht minder
historische Persönlichkeit auszustechen suchen. Nur in dem
einen Punkte wagte er sich unnötig weit vor, dass er die

Aufwertung des eigenen Themas mit der Entwertung eines fremden
verknüpfte, dass er Behauptung und Widerlegung verband,
indem er die Priorität seines Helden vor Antonius, dem anerkannten

Gründer des Mönchtums, zu erweisen unternahm. Gerade
hiermit begab er sich auf ein Terrain, auf dem auch nach christlicher

Auffassung nicht der Glaube, sondern Tatsachen zählen.

Er hat dazugelernt und ist mit der Vita Hilarionis, seinem
zweiten Versuch, mit der Vita Antonii zu wetteifern, andere

Wege gegangen — bei Hilarion stellt sich die Frage nach der
Historizität desto weniger, je weniger dort von Hieronymus
selbst die Frage nach der Historizität des Antonius — als der

Figur, die Athanasius aus ihm gemacht hatte — in Frage gestellt
wird.

Der Gegenstand der Vita Pauli, das Ende eines bedeutenden

Mannes, ist nicht beispiellos: es gab die Schriften De viris
illustribus, es gab Lukians Parodie Über den Tod des Peregrinus
und vor allem die Märtjrerakten. Hingegen lässt sich die Form
der Vita Pauli nur schwer auf Begriffe bringen. Inter multos

saepe dubitatum est, lautet der Anfang. Die Schrift will also eine

Streitfrage lösen, und sie rekurriert hierfür auf « Tatsachen»,
die sie als wahr hinzustellen sucht; sie erzählt, aber die

Erzählung dient einem Beweis. Als das nächste Analogon zu
einem derartigen Konzept kann man wohl die narratio einer

Gerichtsrede, richtiger: die ävnSnfjYTjaic ansehen, die Darlegung
eines Sachverhalts also, die sich gegen die entsprechende



82 MANFRED FUHRMANN

Darlegung der anderen Partei richtet. Nun haben keineswegs
alle erzählenden Abschnitte der Schrift Beweisfunktion für die
Priorität des Paulus; die Schrift enthält «überschiessende»
Teile, in denen um des Erzählens willen erzählt wird, wie z.B.
die Erlebnisse, die Antonius auf seinem ersten Wege zu Paulus
widerfuhren (Kap. 7-8: Hippozentaur, Satyr). Hierdurch
unterscheidet sie sich von der forensischen Schilderung eines
Sachverhalts (wobei gelegentliche Digressionen, die auch dort
vorkommen, ausser Betracht bleiben) — sie ist ein hybrides
Gebilde, ein Zwitter zwischen beweisender und erbaulicher

Erzählung. Um dieser ihrer Kompliziertheit willen wurde die

Vita Pauli, des Hieronymus frühestes hagiographisches Werk,
hier an letzter Stelle behandelt.

IV

Die letzten Jahrzehnte des 4. Jhdts. waren eine überaus

experimentierfreudige Zeit: die christlichen lateinischen Schriftsteller

versuchten damals, sich nahezu sämtlicher Formen der
antiken literarischen Tradition zu bemächtigen und sie im Sinne
der neuen Religion umzuprägen. Hieronymus hat zu diesem
Prozess neben anderem seine drei Mönchsgeschichten
beigesteuert — sie sind kein geringer Beitrag, wenn man bedenkt,
dass mit ihnen die lateinische Hagiographie begründet wurde.
Sie übernehmen mannigfache Elemente hauptsächlich aus dem

griechischen Bereich, Elemente teils heidnischer, teils bereits
christlicher Provenienz. Sie zeigen sich in hohem Masse bereit,
Paradigmen sogenannter kleiner Gattungen in das umgreifende
Gefüge ihres Erzählzusammenhangs einzubeziehen: sie enthalten
Exempel, Parabeln, Apophthegmen und vor allem in sich

geschlossene Wundererzählungen. Die übergreifenden
Zusammenhänge selbst wiederum lehnen sich in ihren Mitteln und
Formen an den Roman und die Biographie an. All dies steht im
Dienste der christlichen Sinngebung und erhält, wo immer es



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 83

angebracht erscheint, durch Zitate und Anspielungen ein
biblisches Fundament. Die Mönchsgeschichten haben ausserdem
noch einen besonderen Zweck, durch den sie sich von der

übrigen christlichen Literatur unterscheiden: sie sollen eine

gerade erst sich etablierende Institution und Lebensform der
christlichen Glaubensgemeinschaft, eben das Mönchtum, preisen
und propagieren. Sie erhalten hierdurch ein spezifisches,
didaktisch-paränetisches Element: sie zielen auf Erbauung,
auf aedificatio. Hiermit ist gesagt, dass sie den Leser entweder zu
einem wirklichen oder zu einem bloss gedanklichen Nach-
vollzuge auffordern, zur imitatio oder zur admiratio 1. In welchem
Masse sie jeweils das eine oder das andere bezwecken und gar
erreichen, lässt sich — bei der Ambivalenz, die durch jegliche
Art von ästhetischer Vermittlung verursacht wird — schwer
abschätzen. Blickt man auf das wichtigste literarische Vorbild,
auf die Vita Antonii des Athanasius, und auf dessen offensichtlich
praktischen, zum wirklichen Nachvollzuge auffordernden
Zweck, so muss man wohl einräumen, dass es den
Mönchsgeschichten des Hieronymus vor allem um einen bloss gedanklichen

Nachvollzug, um Andacht und zum Teil sogar nur um
Unterhaltung zu tun ist. Allzu aufdringlich sind die ästhetischen

Reize, die Flieronymus bereitgestellt hat, und allzu weit entfernt
sich ein gut Teil der Wundergeschichten doch wohl auch

für den gläubigen Christen vom normalen Lauf der Dinge.
Am ehesten mochte der zeitgenössische Leser der Vita Malchi
einen Appell entnehmen, der in sein Leben eingriff (nicht durch
das romanhafte Detail, das ja nur exemplarische oder
parabelartige Funktion hat, sondern durch die Quintessenz, das

Ideal der Keuschheit): dieses Werk verherrlicht allein die

Askese, die zu befolgen in jedermanns Macht steht, und es

verzichtet auf die « Gnadengabe » des Wunders.

1 Zu dieser Unterscheidung vgl. Greg. Magn. Dial., ed. U. Moricca (Roma
1924), 20, wo es von höheren Stufen der Askese heisst, sie seien infirmis vemranda,

non imitanda.



84 MANFRED FUHRMANN

Die Vita Pauli hingegen und die Vita Hilarionis bemühen
in erheblichem Masse das spezifisch christliche Weltverständnis.
Hierzu seien einige grundsätzliche Überlegungen vorgebracht1.
Während der Antike hatte sich die Wirklichkeit in unmittelbarer
Evidenz präsentiert: sie war unwidersprechüch da und wurde
vom Menschen (wie er glaubte) so erfasst, wie sie war. Das
Kunstwerk hatte damals im wesentlichen die Funktion,
Wirklichkeit abzubilden: den Menschen, die aussermenschliche

Natur, die übermenschlichen Mächte, wie sie durch
Wahrnehmung und Intuition erfahren wurden. Innerhalb dieses

Weltbildes der evidenten Wirklichkeit tat sich allerdings ein
fundamentaler Unterschied hervor — ein Unterschied, der, in

genauer Entsprechung, die Wirklichkeit selbst, die wirklich-
keitserfassenden und -deutenden Organe und das wirklichkeits-
abbildende Werk betraf. Denn im homerischen Zeitalter wurden
der Mensch, die Natur und die übermenschlichen Mächte als

sinnlich-geistige Totalität erfahren; Wahrnehmung und Intuition

waren noch nicht als je verschiedene Organe der
Weltdeutung voneinander abgegrenzt, und folglich war das die

Wirklichkeit wiedergebende Werk einschichtig. In all dem trat
mit der attischen Tragödie ein Wandel ein 2: In der Welt sind

von jetzt an nur noch der Mensch und die Natur sinnlich
erfahrbar; die göttlichen Kräfte hingegen können nur noch
erschlossen und mit dem inneren Auge erschaut werden. Die
Wirklichkeit ist also zweischichtig geworden (wobei beide

Dimensionen, sowohl die sinnlich erfahrene als auch die geistig
erschlossene, als an Gesetze gebunden vorgestellt sind: die

Kategorie tpiSou; umgreift die Götter); entsprechend sind sinnliche

Wahrnehmung und geistiges Vermögen (Intuition,
Phantasie) als je besondere Organe der Welterfahrung von-

1 Zum Folgenden vgl. H. Blumenberg, « Wirklichkeitsbegriff und Möglichkeit
des Romans », in Nachahmung tmd Illusion, hrsg. von H. R. Jauss (München 1964),

9 ff.
2 Hierzu B. Snell, « Mythos und Wirklichkeit in der griechischen Tragödie », in
Die Entdeckung des Geistes 3 (Hamburg 1955), 138 ff.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 85

einander abgegrenzt, und folglich enthält das die Wirklichkeit
abbildende Werk zwei Schichten: die Schicht der konkreten
Ereignishaftigkeit und die Schicht der allgemeinen Bedeutung,
die Schicht der Figuren und Handlungen sowie die Schicht von
deren Symbol- oder Modellcharakter. Der Text, der dieses —
Erscheinung und Wesen trennende und wieder umgreifende
— Weltverständnis der Kunst auf theoretische Formeln
gebracht hat, ist das 9. Kapitel der aristotelischen Poetik-, der

Dichtung geht es nicht um das Individuelle, sondern durch die

Vermittlung des Individuellen um das Typische und
Allgemeine; die Fabel braucht nicht Wirklichkeit abzubilden,
sondern es genügt, wenn sie Wahrscheinliches abbildet. In
einem Punkte freilich stimmten das epische und das tragische
Zeitalter überein: die grosse, repräsentative Kunst hatte —
neben und über anderen Funktionen — die Funktion der

allgemeinverbindlichen Weltdeutung. Hier trat mit dem Hellenismus

eine weitere Differenzierung ein. Die Anerkennung der
teilweise oder ganz fingierten Fabel sowie des zugehörigen
Wirklichkeitsbezugs, des Wahrscheinlichen, gab der Phantasie
die Möglichkeit, sich auch ausserhalb der Bindung an die

Aufgabe der Weltdeutung zu betätigen und je besondere Welten
hervorzubringen, die, vom Zufall regiert, nicht mehr
wahrscheinlich, sondern gerade noch möglich waren — Gattungen
wie die hellenistische Komödie und der hellenistisch-kaiserzeitliche

Roman haben nicht mehr die umfassende Funktion der

Weltorientierung, sondern nur noch die partikulare des Weltersatzes,

der «Traumfabrik», des Trivialen.
Während der christlichen Ära präsentierte sich die Welt

nicht mehr unmittelbar aus sich selbst — sie gilt ja nunmehr
als das Produkt des Schöpfergottes, und sie ist durch die
Selbstoffenbarung dieses Schöpfergottes fundiert und garantiert.
Das Weltbild der garantierten Wirklichkeit ist nicht mehr zwei-,
sondern dreischichtig: jenseits des Sinnlichen und Geistigen
(der beiden Dimensionen, die nach wie vor an Gesetze gebunden
sind) steht der transzendente, der über alle dem Menschen



86 MANFRED FUHRMANN

erkennbare Gesetzmässigkeit erhabene Gott. Entsprechend
kann diese Welt nicht mehr allein durch Wahrnehmung und
Intuition angemessen erfasst werden; der Mensch bedarf gerade
für das Wichtigste einer dritten Instanz: des Glaubens als des

von ihm beizusteuernden Korrelats zur göttlichen Garantie.
In der von Gott geschaffenen Welt durchdringen sich die
Dimensionen des Sinnlich-Geistigen und des Transzendenten,
da Gott sich selbst und seine Garantie im Sinnlich-Geistigen
offenbart: durch den einmaligen Vorgang der Aussendung des

Sohnes sowie — im sinnlichen Bereich — durch Wunder und —
im intuitiven Bereich — durch Visionen. Der nicht nur
wahrnehmende und intuitiv erfassende, sondern auch glaubende
Mensch ist andererseits ermächtigt, die sinnlich-geistigen
Gegenstände der Welt nicht mehr nur als das zu nehmen, als

was sie sich dem « natürlichen » Verständnis darbieten, sondern
auch als Zeichen für die Transzendenz, für Erlösung,
Weltgericht und ewiges Leben. Das christliche Kunstwerk spiegelt
diese doppelte Verschränkung von sinnlich-geistiger Welt
(als cpüai?) und Transzendenz: es berichtet einerseits von
Wundern und Visionen, also von Einbrüchen der
Transzendenz in die Welt, von Zeichen, die Gott in die Welt sendet;
es fasst andererseits die Welt als « Buch » auf, d.h. als ein
Repertoire von Zeichen für die Transzendenz, die es mit Hilfe
der Allegorese ermittelt und konstituiert. Infolgedessen
erschöpft es sich nicht in der Aufgabe des Abbildens; alles

Abbilden hat seinerseits die Funktion, die göttliche Garantie
durch den Nachweis von Zeichen zu bezeugen.

Innerhalb des christlichen Weltbildes war das Verhältnis
von Intuition (oder Phantasie) und Glauben — von zwei
Instanzen, die sich teilweise decken — von früh an heikel, und
so kennt dieses Weltbild nicht nur den die natürliche Kausalität
«wirklich» aufhebenden Gott, sondern auch allerlei die
natürliche Kausalität nur «scheinbar» aufhebende Dämonen;
es kennt nicht nur das Wunder, sondern auch Zauberei, Magie
und Hypnose. So steht schon in den Evangelien dem Befehl:



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 87

«Macht Kranke gesund, weckt Tote auf» (Mt. io, 8) die

Warnung gegenüber: « Denn mancher falsche Christus und
falsche Propheten werden aufstehen und grosse Zeichen und
Wunder tun » (Mt. 24, 24). Daher hat in der christlichen Tradition

ein der griechischen Entwicklung analoger Prozess

stattgefunden: wie Epos und Tragödie als Instrumente der
Weltdeutung zu weltersetzenden Gattungen, zu Komödie und
Roman « herunterkamen », so konnten auch die weltdeutenden

Gattungen des Urchristentums, zumal das Evangelium und die

Apostelgeschichte, durch die Phantasie, die Verselbständigung
des Kunsttriebes und rein literarische Mechanismen (wie
Variation und Überbietung) zu « apokryphen» Schriften, d.h.
zum Weltsurrogat, zu trivialem Unterhaltungsfutter degenerieren.

Allerdings hatte die antike Unterhaltungsliteratur keiner
weiteren Legitimität bedurft; sie beruhte als freie Fiktion einer

Gegenwelt auf sich selbst und war nur an formale Regeln, an

Gattungsmuster gebunden. Die christliche Unterhaltungsliteratur

hingegen bedurfte ausser der formalen auch einer
inhaltlichen Legitimation, wenn sie denn christlich sein wollte:
sie lehnte sich an das durch die kanonischen Schriften Gegebene,
an die dort verbrieften Fakten und Grundsätze an: sie nutzte
aus, dass sich «glaubwürdige» Wunder und phantastische
Wunderbarkeiten nur schwer voneinander sondern lassen;
sie versprach religiöse Belehrung und Erbauung und erschlich
sich unter diesem Deckmantel die Weltsurrogat-Funktion, den

— durch zügellose Phantastik erzielten — Unterhaltungszweck.

Auf Jesus und die Apostel folgten die Märtyrer und Asketen,
und auf die Evangelien und Apostelgeschichten folgte die

Hagiographie. Man hat es sich sauer werden lassen zu definieren,
was eine Legende sei. Eine vielbeachtete Stimme 1 hält sie für
eine « einfache Form », d.h. für eine anthropologisch bedingte
Erscheinung von schier schrankenloser Ubiquität; Pindars

1 A. Jolles, Einfache Formen 3 (Tübingen 1965), 23 ff.



88 MANFRED FUHRMANN

Siegeslieder, die Erzeugnisse der christlichen Hagiographie
und moderne Sportberichte sind hiernach in gleicher Weise

«Legenden». Die wohl vorherrschende Meinung geht mit
Recht davon aus, dass für die Legende (im Sinne einer hagio-
graphischen Schrift) die christliche Religion und das christliche
Weltverständnis, kurz: das Wunder konstitutiv sei; sie fügt
aber noch — hierin von Pietismus und Romantik beeinflusst —
die Merkmale der Erbauung und der einfältigen, treuherzigen
Erzählung hinzu, d.h. sie sucht die Gattung auf einen
bestimmten Wirkungszweck und eine bestimmte Stilart
festzulegen 1. Von der bestimmten Stilart darf sofort abgesehen
werden: die Legende hat sich von Anfang an und während
ihrer langen Geschichte in immer reicherem Masse als

vielfältiger, sehr verschieden stilisierter Überformungen fähig
erwiesen; sie erscheint als Brief, als Dialog, als episches oder
balladenartiges Gedicht, als Drama, als Biographie, als Novelle
usw. Was den Wirkungszweck betrifft, so muss man wohl
bedenken, dass sich in der Hagiographie dieselbe Problematik
hervorgetan hat wie in den Evangelien und Apostelgeschichten:
eine Legende konnte ehrlich bestrebt sein, ein Dokument von
einem « wirklichen » Wundertäter zu geben, der seinerseits die
Wahrheit der christlichen Botschaft dokumentiert hatte; sie

konnte aber auch nur so tun, als sei sie von einem derartigen
Bestreben geleitet, um unter diesem Deckmantel desto erfolgreicher
an das — als « Erbauung » kamuflierte — Unterhaltungs- und
Sensationsbedürfnis des Lesers zu appellieren. Die Theologie
hat bei den Evangelien und Apostelgeschichten zwischen
kanonischen und apokryphen Werken unterschieden. Es steht der

Literaturgeschichte nicht zu, in der Hagiographie mit einer
ähnlichen Unterscheidung zu operieren. Sie darf den Wirkungszweck

der Legende nicht a priori fixieren wollen; sie kann ihn
nur von Fall zu Fall zu ermitteln suchen und muss ihn dann als

je gegebene Tatsache hinnehmen. Zu welcher Kategorie von
1 S. den ausführlichen Forschungsbericht bei Th. Wolpers, Die englische
Heiligenlegende..., i ff.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 89

Legenden die Vita Pauli und die Vita Hilarionis des Hieronymus
gehören, kann bei dem dort feststellbaren Aufwand an
ästhetischen Mitteln und olfensichtlicher Fiktion kaum zweifelhaft
sein; als Massstab dient bei diesem Urteil nicht ein wie immer
bedingtes, über den Zeiten schwebendes Empfinden, sondern

— im Sinne der Rezeptionsästhetik 1 — der zeitgenössische
Horizont, d.h. zuallererst die Vita Antonii des Athanasius, die

ja für beide Schriften das weitaus wichtigste Vorbild gewesen
ist.

1 S. H. R. Jauss, Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft (Frankfurt

a.M. 1970), bes. 173 ff.



9° DISCUSSION

DISCUSSION

M. Cameron: I should like to ask what you make of the remarkable

similarity between the prefaces of the Vita Hilarionis and the Historia

Augusta, Vita Probi. The parallels are three in number: the same

story about Homer and Achilles from Cicero, Arch. 10, 24 (note
the classical comparison) linked to the same quotation from Sallust,
and then the correspondance between Jerome's tanti ac talis viri
conversatio vitaque and tanti viri et talis historia in the Historia Augusta.
A common source that made all these combinations is as improbable
an exaplanation as pure coincidence. J. Straub, of course, thought
that the author of the Historia Augusta was indulging in a polemical
allusion to Jerome, but on literary grounds alone it is surely Jerome
who is the borrower (cf. JRS 55 (1965), 244-5 and 61 (1971), 258).

If so, is the allusion deliberate? What could its purpose be? Or (as

with the Vergil echoes) could Jerome just not resist showing off?

M. Fuhrmann: Herrn Camerons Argumente, dass sich Hieronymus
von der Vita Probi hat inspirieren lassen (und nicht der Autor der

Vita Probi von Hieronymus) haben mich überzeugt. Dass mit der
Übernahme der Partie eine bestimmte Absicht verbunden war,
scheint mir bei der Verschiedenheit der Gattungen und Leserkreise

undenkbar — Hieronymus hat also, wie so oft, eine Lesefrucht

benutzt, um zu imponieren.

M. Ludwig: Mich beschäftigt das Problem der Fiktionalität des

Paulus. Es ist sicherlich ein starkes Stück, dass Hieronymus seine

Schriftstellerei damit begann, einen Einsiedler zu erfinden und
dessen Priorität gegenüber Antonius zu behaupten. Als Gipfel des

irreführenden Raffinements empfinde ich es dabei, dass er nicht nur,
wie bei Lügengeschichten üblich, sich auf eine — erfundene — Quelle
berufen, sondern darüber hinaus noch eine abgewiesene Variante



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 91

(den behaarten Höhlenbewohner) einführen würde, die er nur zu
dem Zweck erfunden hätte, um durch scheinbar besonnene

Ablehnung des Phantastischen beim Leser den Glauben an seine

Erzählung zu verstärken. Welche Gründe nötigen uns nach Ihrer
Ansicht anzunehmen, dass Hieronymus die Figur des Paulus erfunden
und nicht nur stark ausgeschmückt hat? Der Umstand, dass alle

Überlieferung über Paulus auf Hieronymus zurückgeht, schliesst an
sich wohl nicht aus, dass Hieronymus eine mündliche Tradition
über einen Einsiedler Paulus vorgelegen haben könnte, von der

seine Erfindung dann ausgegangen wäre.

M. Duval: H. Delehaye croyait avoir trouve un temoignage de

l'existence de Paul de Thebes dans le Liber Faustini, mais F. Cavallera

a montre qu'il ne s'agit pas dans ce texte du Paul de Jeröme. La
faiblesse du temoignage ne prejuge pas de la solution du probleme.
Je ne pense pas que Jerome ait invente de toutes pieces le personnage
de Paul.

M. Fuhrmann: Die abgewiesene Variante vom bis an die Fersen

behaarten Höhlenbewohner ist nicht die einzige Raffinesse der Vita
Pauli. Der Held zog als Sechzehnjähriger in die Wüste; er wurde
danach nie wieder von einem Menschen erblickt, bis ihn 97 Jahre

später Antonius aufsuchte. Hieronymus hat ihn durch diese

Konstruktion jeder Möglichkeit einer von den beiden « Gewährsleuten »

unabhängigen Kontrolle entzogen.
Vielleicht sollte man bei der Frage Fiktionalität des Paulus zwei

Ebenen unterscheiden: die reale (historische) und die literarische.
Was die reale Ebene angeht, so hat es dort sicherlich Antonius und
noch manchen anderen Mönch, z.B. Amun, gegeben — vielleicht
auch irgend jemanden, der Paulus hiess. Auf der literarischen Ebene
erscheint — dank der Vita des Athanasius — Antonius als der

Begründer des Mönchtums, und auf eben dieser Ebene suchte

Hieronymus seinem Paulus den Vorrang zu verschaffen. Aus den

Indizien, die meine Analyse nennt, ergibt sich, streng genommen,
mit Sicherheit nur, dass die Rolle, die Bedeutung fingiert ist, die

Hieronymus dem Paulus zuerkannt wissen wollte.



92 DISCUSSION

M. Fontaine: Dans le processus de stylisation litteraire qui
s'interpose entre un noyau originel de realite historique et une

ceuvre hagiographique achevee, il serait imprudent de ne croire qu'a
un travail en chambre de l'hagiographe face ä ses livres et ä ses

souvenirs litteraires, antiques ou bibliques. Entre la vie reelle du
saint et la redaction de sa biographie s'interpose 1'epaisseur plus ou
moins grande des traditions orales, au sens oü elles sont etudiees

aujourd'hui par des anthropologues et des ethnologues dans les

dernieres civilisations orales Vivantes. Cette elaboration doit etre

soigneusement situee dans le temps et dans l'espace, car eile prend
des visages divers: telles les traces de Schemas propres au merveilleux

celtique en certaines scenes de la Vita Martini. Des processus de

transpositions analogues sont ä eclairer, dans la Vita Hilarionis, par

rapport aux traditions locales chretiennes des cites de Palestine oü
le saint a vecu et opere des miracles; de meme, seul un egyptologue
(et coptologue) pourra demeler la nature et l'etendue des traditions
locales dans la « matiere premiere » (dejä « seconde »!) dont a dispose
Athanase pour a c h e v e r d'elaborer, litteralement, sa Vie d'An-
toine. A ces transpositions operees par l'imagination populaire, sont

venus tout naturellement se joindre des Schemas empruntes aux
livres les plus richement folkloriques de 1'Ancien Testament (geste
d'Elie et d'Elisee), sinon des suggestions fournies par les apocryphes
du NT, encore tres lus (et non explicitement expulses du canon) au

IVe siecle. Cette premiere etape, orale, de la stylisation, est capitale.
Elle ne doit pas etre omise dans une etude complete du processus
de fiction, c'est-a-dire, etymologiquement, non pas d'invention pure
et simple, mais de «remodelage» des faits originels. [L'ensemble
de telles vues s'accorde avec celles que vient de developper Friedrich
Lotter, Severinus von Noricum. Legende und historische Wirklichkeit

(Stuttgart 1976), dont nous avons pris connaissance apres la presente
discussion].

M. Fuhrmann: Meine Untersuchung ist literaturwissenschaftlich;
sie beschränkt sich auf das Material, das dem Altphilologen zugänglich

ist. Sie deutet am Schluss an, dass es auch ohne den Rekurs



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 93

auf — schwer greifbare — mündliche Traditionen Anhaltspunkte
dafür gibt, was — in den Augen eines einigermassen kritischen
Betrachters jener Zeit — « Fiktion» war und was nicht: sie verweist
auf die Vita Antonii des Athanasius. Zweifellos hat man sich damals

viele Geschichten erzählt, in denen es ebenso bunt herging wie bei

Hieronymus, und zweifellos hat es viele Leser gegeben, die, was

Hieronymus ihnen bot, nicht im geringsten für Fiktion hielten.

M. van der Nat: Hieronymus ist nicht der erste gewesen, der es

unternommen hat, die Mönchsgeschichte zu literarisieren. Zuvor
hatte Euagrius eine freie Übersetzung der Vita Antonii verfasst, der

er einen Widmungsbrief voranstellte, in dem er diese Freiheit
literarisch rechtfertigte (eben dieser Brief ist es, neben Cicero,
worauf sich Hieronymus, Epist. 57, 6, 1-2, in der Rechtfertigung
seiner eigenen Übersetzungstätigkeit beruft). Euagrius hatte in
seiner Übersetzung durch Stilisierung, durch dichterische, vor allem

vergilianische Färbung von Wendungen, durch Anlehnung an
Sallust und durch Dramatisierung versucht, nicht nur die bereits

vorliegende, sehr wörtliche lateinische Übersetzung zu übertreffen,
sondern auch das Original auf ein höheres literarisches Niveau zu
erheben (s. hierzu B.R. Voss, «Bermerkungen zu Euagrius von
Antiochien, Vergil und Sallust in der Vita Antonii», in VChr 21

(1967), 93-102). Hieronymus geht weiter: er korrigiert nicht nur
das Vorbild der Hagiographie (in der Vita Pauli), sondern verfasst

auch eine Lebensbeschreibung Hilarions, die explizit sowie implizit mit
Athanasius' Vita Antonii konkurriert. Da diese Vita eben von
Euagrius eine literarisch anspruchsvollere Form bekommen hatte,
dürfen wir m.E. bei Hieronymus auch eine aemidatio mit Euagrius
annehmen.

M. Fuhrmann: Gewiss traf das « Husarenstück » des Hieronymus,
die Vita Pauli, nicht nur das Original, sondern auch alle Übersetzungen,

darunter die des Euagrius. Wichtiger an dem Hinweis
Herrn van der Nats scheint mir die Tatsache zu sein, dass die

Literarisierung der Hagiographie schon vor Hieronymus eingesetzt

hat, und zwar ebenfalls in einem lateinischen Dokument. Warum



94 DISCUSSION

gerade dort? Vielleicht deshalb, weil es im Westen noch keine

(oder fast keine) Mönche gab, so dass man gar nicht umhin konnte,
dem dortigen Publikum die neue Gattung (die Hagiographie) in
einer ansprechenden literarischen Form zu vermitteln

M. Duval: Je voudrais une nouvelle fois partir de la methode de

l'expose. Votre construction en quatre parties nous entraine vers

votre conclusion et votre these sur fiction et realite; mais, comme

vous le faites remarquer, eile inverse l'ordre chronologique des trois
1Sitae. Or, il me semble qu'on peut se demander s'il n'y a pas eu un

progres ou du moins un processus inverse dans le developpement
de l'oeuvre de Jeröme. Je crois tout d'abord qu'il faudrait joindre ä

ces trois Vitae un autre ecrit, « hagiographique » par certains aspects,

qui est la premiere Lettre de Jerome sur la femme de Verceil. Cette

lettre, dediee ä Evagre d'Antioche, est, chronologiquement, assez

proche de la Vita Pauli, ce qui me pose un probleme sur lequel je
reviendrai tout ä l'heure. La Vita Malchi est suffisamment ancree
dans le contexte historique pour que l'on ne mette pas en doute le

fond de l'histoire, d'autant moins que la fraternite spirituelle que
Jerome decrit entre le vieux moine et sa compagne de captivite n'est

pas un modele que le directeur spirituel qu'est Jerome proposerait
volontiers. Surtout, la preface de cette Vita Malchi presente cette

biographie comme un premier essai, en prevision d'une oeuvre plus
vaste qui etait l'histoire de l'Eglise depuis ses origines et en particulier
depuis le debut du IVe siecle. Or, ce projet, Jerome en avait deja
fait part dans sa Chronique, et il n'y a pas de raison de penser que cela

n'ait pas ete sincere de sa part. Ce projet ne sera pas realise par
Jerome, mais, dans une autre perspective, par Rufin d'Aquilee.
Jerome s'est contente d'ecrire, ä peu pres a la meme epoque, une
nouvelle Vie d'un simple individu, la Vita Hilarionis, dont l'historicite
generale ne peut etre mise en doute, ni au niveau du heros, connu

par ailleurs, ni au niveau du cadre, dont de multiples details respirent
l'authenticite, mais qui a une visee precise dans l'histoire du mouve-
ment ascetique. Vous montrez tres bien comment cette Vita se

situe par rapport a la Vita Antonii. II me semble que Jerome veut



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 95

defendre et illustrer le monachisme palestinien, Syrien, par rapport
au monachisme egyptien, qui exerce un grand attrait sur l'Occident
de l'epoque. On trouve une intention analogue et tout ä fait avouee
dans la preface de la Vita Ambrosii de Paulin de Milan, oü le modele
de l'eveque-moine est oppose ou juxtapose ä ceux d'Antoine ou de

Martin. La Vita Pauli est, eile aussi, ecrite en marge de la Vita
Antonii, puisqu'elle tend ä donner la priorite chronologique ä Paul

sur Antoine. Du point de vue de l'historicite, on peut se demander
si Jerome n'a pas obtenu certains renseignements des moines egyp-
tiens exiles par Valens en Syrie. Les premieres Lettres de Jerome
font allusion ä Macaire l'Egyptien, qui est donne dans la Preface de

la Vie de Paul comme le garant de l'existence de Paul. Pour l'impact
cherche par Jerome, j e ne vois pas bien quel etait l'interet« ascetique »

d'ecrire cette Vita, qui n'ajoute pas grande precision ä la Vita
Antonii et, s'il s'agissait d'abaisser — indirectement — Antoine, ä

l'adresse des moines, il me semble peu delicat de la part de Jerome
residant ä Antioche ou a Chalcis, de lancer sur le marche litteraire
une Vie rivale de celle qu'Evagre avait brillamment traduite pour le

public occidental. II reste la solution que vous proposez, qui est la

recherche d'un succes litteraire, acquis ici non pas ä la maniere

romaine(que Jerome soup^onnera plus tard chez Augustin), c o n t r e

quelqu'un, mais dans le sillage de quelqu'un: comme il le suggere
dans la preface, oü il fait allusion ä la traduction de la Vita Antonii

par Evagre, Jerome donnerait une sorte de preface ou de premier
volet ä la Vita Antonii. Dans ce cas, il faudrait relier cet essai aux

premieres Lettres et aux premiers ecrits de Jerome, qui sont des

tätonnements litteraires en plusieurs directions.

M. Fontaine: Je voudrais reprendre ce que M. Duval vient de

dire de l'ordre chronologique et des premieres Lettres, en insistant

sur l'evolution du goüt de Jerome: maturation et approfondis-
sement dans le dessein religieux, recul des elements de pur divertissement

litteraire, indiscutablement encore nombreux dans l'enigmatique
Vita Pauli. Celle-ci s'eclaire par la serie la plus ancienne des Lettres

de Jerome. On fait en effet, dans celles-ci, deux constatations instruc-



96 DISCUSSION

tives: d'abord le romantisme juvenile avec lequel Jerome decrit

l'injuste supplice de la femme de Verceil, l'heroi'sme ascetique de

Bonose seul sur son lie, la solitude cruelle de Jerome lui-meme

partant pour l'Orient tel Enee appareillant d'Afrique pour l'ltalie,
etc.; mais aussi la rialite de ces faits et de ces personnages, dont les

experiences violentes sont decrites avec tant de riche fantaisie et de

colorations dramatiques. Double apport ä la position des problemes
et des intentions de la Vita Pauli: une riche affabulation du mona-
chisme, pratiquee parfois pour l'amour de l'art, mais tres proba-
blement ä partir de materiaux authentiques (traditions orales des

milieux ascetiques d'Egypte sur l'inventeur; intervention des

schemes de l'erudition « heurematique » alexandrine).

M. Fuhrmann: Es ist richtig, dass in meinem Beitrag der

biographische Aspekt, die Entwicklung des Schriftstellers Hieronymus, zu
kurz gekommen ist; ich hielt den systematischen Aspekt — den

Versuch, die Mönchsgeschichten des Hieronymus als erzählende

Literatur zu deuten — für vordringlich.

M. Schmidt: Könnte man nicht der Paulus-Vita ihren Gattungstitel

belassen Laut Prologus (in PL XXIII 18 f.) will sich

Hieronymus zwar auf principium und finis beschränken, versteht aber dann

seinen Verzicht auf die media aetas, also auf eine narrativ voll
durchgeführte Biographie, als Konsequenz eines — tatsächlichen oder

vorgeblichen — Materialmangels und nicht als autonomes Abweichen

vom Gattungszwang. Wenn man hinzunimmt, dass sich die Schrift

— wie Sie überzeugend gezeigt haben — als Gegenvita zur Antonius-

Biographie des Athanasius versteht, könnte man das Ganze als

Reduktionsstufe des biographischen Normalschemas verstehen.

Einem Beweisziel — der Gleichwertigkeit oder Überlegenheit ihrer
Helden — dienen auch andere Heiligenleben (die Hilarion-Vita,
Sulpicius Severus), und die Einführung der Kategorie dcvTiSiYiyqcn,?

scheint mehr Schwierigkeiten — Ihre « überschiessenden » Teile —
hinzuzubringen- als zu lösen.



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 97

M. Fuhrmann: Als «biographische Form» (und zwar als « En-
komion») wollte schon J. Plesch(s. Anm. i S. 41 meines Beitrages)
die Vita Pauli verstanden wissen. Hieronymus selbst hat in seiner

Chronik nur beansprucht, dass seine Schrift den exitus des Paulus

schildere. Ich halte eine Vita, die nur die ersten sechzehn Jahre
und — nach einem Hiat von 97 Jahren — die letzten neun Tage
schildert, für überaus problematisch. Es kommt hinzu, dass diese

neun Tage ganz und gar aus der Perspektive des Antonius dargestellt
werden; die von mir konstatierten «überschiessenden» Teile
schiessen auch über, wenn man von der Voraussetzung ausgeht,
dass die Vita Pauli eine Biographie sei — sie haben ja Erlebnisse
des Antonius zum Gegenstand.

M. Herzog: Das mit dem Auftreten christlich-lateinischer Formen
in der zweiten Hälfte des 4. Jh. entstehende ästhetische Problem

— gibt es spezifisch christliche modi der Weltwahrnehmung und
ihrer literarischen Reproduktion? — hat im 4. Teil von M.
Fuhrmanns Vorlage zur Aufstellung eines Parallelmodells für die
griechische Literatur geführt. Offensichtlich ist der für das Modell
entscheidende Vergleichspunkt in der Entwicklung der griechischen und
christlichen Balance zwischen « Weltdeutung » und « Weltersatz »

derjenige, an dem die Phantasiefähigkeit sich emanzipiert. Dieses

Vergleichsmodell kann hier nur an seinem Ausgangspunkt, der

Interpretation der Hieronymus-Viten, gemessen werden; und dabei

scheint es, dass M. Fuhrmann in der ästhetischen Einordnung (und
zuweilen Beurteilung) dieser Viten anderen Begriffen als in seinem

vergleichenden Modell, einer anderen — wie mir scheint, sehr

diskussionswürdigen — Ansicht vom Prozess der Ästhetisierung
hagiographischer Literatur folgt. Ein solcher Prozess würde
nach M. Fuhrmann folgende Spannung ergeben: einer «nachfolgenden»

imitatio (vom Produzenten: Handlungsanweisung) würde
eine admiratio (veneratio, Andacht; vom Produzenten: Erbauung)
folgen, dieser eine schliesslich «nur» ästhetische, konsumierende

(vom Produzenten: unterhaltende) Funktion, die delectatio. Mit dem

Verweis auf diese Spannung scheint mir das ästhetische Problem



98 DISCUSSION

christlicher Literatur beim Namen genannt zu sein. Verrät allerdings
sein Lösungsansatz bei M. Fuhrmann nicht die alte Denkform der

Säkularisierung

M. Fuhrmann: Es ist richtig, dass meine Abhandlung zwei Skalen

der Beurteilung enthält: einerseits — für Literatur überhaupt — die

Antithese von Weltdeutung und Weltersatz, andererseits — für
« christliche » Literatur (ich denke hierbei nicht nur an die Hagio-
graphie, sondern auch an die neutestamentlichen Apokryphen) — die

Antiklimax Aufforderung zur Nachfolge, Verehrung/Andacht,
Unterhaltung. Mir scheinen die beiden Skalen nicht unvereinbar zu sein;
ich meine vielmehr, dass sich die eine in die andere einfügen lässt.

Ihr tertium comparationis ist nämlich das je verschiedene Mass von
Verbindlichkeit, das Literatur beanspruchen kann: weitdeutende

Literatur will prägen und verpflichten (das Denken, das Handeln
oder beides), weltersetzende Literatur will es nicht. Hiernach wäre
ein eindeutig zur Nachfolge aufforderndes Werk wie die Vita
Antonii der weltdeutenden (oder weltkonstituierenden) Literatur
zuzurechnen. Die Mönchsgeschichten des Hieronymus enthalten —
in je verschiedenem Masse — eine Mischung von admiratio heischenden

und unterhaltsamen Elementen, die Vita Malchi enthält ausserdem

einen moralischen Appell. Eine zwingende Zuordnung ist
daher schwierig; für mich hat die Vita Malchi am ehesten (auch)
weltdeutende Funktion. Der Verdacht, dass in alledem die «alte
Denkform der Säkularisierung» enthalten sei, mag zutreffen; ich
würde aber wohl zu demselben Resultat gelangen, wenn ich nicht
auch religiöse, sondern lediglich moralische Massstäbe anwenden
wollte — für mich bestehen auch zwischen Goethes Faust und
einem beliebigen Comic Unterschiede, die ich in letzter Instanz auf
das Gegensatzpaar Weltdeutung — Weltersatz zurückführen würde.

M. Fontaine: Le schema theorique des trois phases imitatio,
admiratio, delectatio est satisfaisant pour l'esprit, mais ä quoi corres-

pond-il, exactement, pour decrire l'evolution des genres hagio-
graphiques? Tout au plus au processus de leur degen£rescence:
leur finalite passant de la conversion totale äl'6dification



DIE MÖNCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 99

en un sens de plus en plus affaibli et pejoratif (inefficace), puis ä un
simple divertissement (cf. la Legende dorie du XIIIe s.).

Cela ne convient ni aux Vitae de Jerome, oü Ton observe au contraire

un approfondissement, et une limitation croissante du romanesque,
ou du moins de sa gratuite; ni ä la maturite du genre (Vita Martini,
Vitae episcopales d'Ambroise par Paulin et d'Augustin par Pos-

sidius...). Dans celles-ci, par excellence, les trois etapes apparaissent

en fait simultanemen t, accordees aux trois fins tradition-
nelles d'un discours persuasif: docere imitationem, movere ad admira-

tionem, enfin delectare — au sens oü Ambroise, dans la preface de son
Commentaire sur les dou^e psaumes, fait la theorie d'une bona delectatio

(sur celle-ci, voir notre analyse dans Ambrosius episcopus I (Milano
1976), 141).

Ces trois elements coexistent, et sont meme solidaires, dans une

ceuvre hagiographique digne de ce nom. Les deux premiers donnent
sa dignite propre ä la delectatio. Celle-ci ne se reduit pas au niveau
futile de la captatio benevolentiae oratoire, ni au miel du Musaeus lepos

sur la coupe amere de la philosophie dont parle Lucrece. Plus

profondement, eile assume la fonction d'une psychagogie, conforme-

ment ä la double tradition de Piaton et de la theorie du plaisir poetique
formulee proverbialement par Horace: carmina dulcia sunto, et

quocumque volent animum auditoris agunto. C'est dans la plenitude de

cette triple fonction qu'il convient de concevoir l'intention la plus

profonde, et comme les conditions de la maturite litteraire, de

l'ceuvre hagiographique.

M. Fuhrmann: Ob die drei von Herrn Fontaine genannten
Elemente in aller Hagiographie erscheinen, die diesen Namen verdient,
ist mir noch zweifelhaft; ich hätte z.B. Mühe, der Vita Antonii
(auch) die Funktion des delectare zuzuerkennen. Andererseits gebe

ich zu, dass es meiner Skala noch an der notwendigen Differenzierung

fehlt: man muss wohl in der Tat zwischen einer bona und
einer mala delectatio unterscheiden — der letzteren würde ich ohne

Zögern die Geschmacklosigkeiten zurechnen, die Hieronymus am

Anfang seiner Vita Pauli bringt.



j


	Die Mönchsgeschichten des Hieronymus : Formexperimente in erzählender Literatur

