Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 23 (1977)

Artikel: Die Monchsgeschichten des Hieronymus : Formexperimente in
erzahlender Literatur

Autor: Fuhrmann, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11

MANFRED FUHRMANN

DIE MONCHSGESCHICHTEN
DES HIERONYMUS

FORMEXPERIMENTE
IN ERZAHLENDER LITERATUR

I

Die Einleitung der Vita Hilarionis verspricht ein Stick
« grosser » Literatur : Hieronymus ruft den heiligen Geist an;
er zitiert Sallust (Catil. 3, 2; 8, 4), wonach die bedeutende
Leistung so hoch eingeschitzt wird, wie begabte Schriftsteller
sie zu etheben vermochten; er beschwort den Ausruf Alexanders
des Grossen — des Panthers und Ziegenbocks, wie er wenig
passend und nur, um nach dem heidnischen Geschichtsschreiber
auch die Bibel zu zitieren, hinzufiigt 2 — am Grabe Achills.
Homer wire neidisch gewesen oder hitte gar versagt: so gross
ist der Stoff, dessen Hieronymus sich anzunehmen gedenkt —

1 Zum Folgenden s. R. RerrzensteiN, Hellenistische Wunderergablungen (Leipzig
19006), 8o f. Die Abhandlung von J. PrEscn, Die Originalitit und literarische Form
der Monchsbiographien des hl. Hieronymus, Programm des Wittelsbacher Gymnasiums
(Minchen 1910), begniigt sich im wesentlichen mit einem Versuch, die drei Schriften
nach den Kategorien F. Lros, Die griechisch-romische Biographie nach ihrer literari-
schen Form (Leipzig 1901), zu klassifizieren. Zur Ahnlichkeit des Eingangs mit
HA, Prob. 1, 1-2, s. z.B. T. JaNsoN, Latin Prose Prefaces (Stockholm 1964), 149 f.,
und A. CamEeRrON, in /RS 55 (1965), 244 £.; 61 (1971), 257 £.

2 Dan. 7, 6 und 8. Der nicht in allen Handschriften genannte aries bleibt besser weg ;
er steht ja fir den Gegner des « Ziegenbocks », fiir das Perserreich.



42 MANFRED FUHRMANN

ein Stoff, dem Epiphanius, der Bischof von Salamis auf Zypern,
nur ein paar enkomiastische Gemeinplitze abzugewinnen
gewusst hat. Wahrscheinlich werde es bei diesem Unternehmen
ebensowenig an himischen Kritikern fehlen wie einst bei der
Schrift tiber den Eremiten Paulus; Hieronymus indes werde
mit verstopften Ohren an den Hunden der Skylla voriibergehen.

Der Autor — das ldsst jeder Satz der anspruchsvollen
Einleitung tberdeutlich erkennen — fiebert vor literarischem
Ehrgeiz. Er nennt sofort die Gattung des neuen Werkes, mit
dem er Hochstes zu erreichen hofft: er bezeichnet das Werk als
vita, als Lebensbeschreibung. Etr habe die conversatio vitague
Hilarions darzustellen, bemerkt er kurz darauf; es gelte, die
propriae virtutes des Verstorbenen zu schildern, insistiert er bei
dem Versuch, das eigene Unternchmen von dem Brief-En-
komion des Epiphanius abzugrenzen.

Die Struktur der Vita Hilarionis ist von geradezu abgezir-
kelter Durchsichtigkeit. Ein erster Abschnitt skizziert den
Werdegang des Helden bis zum Beginn des Eremitendaseins
(Kap. 2-3). Hilarion, aus einem Dorfe bei Gaza (Palistina)
gebiirtig, heidnischer Eltern Kind, bemichtigt sich in Alexan-
drien mit Leichtigkeit der Grammatik und Rhetorik — aber er
glaubt an Christus, und so findet er nicht am Zirkus, an der
Arena, am Theater — an den Versammlungsstitten der Heiden
— Gefallen, sondern einzig an der Kirche. Er hért von Antonius,
dem berithmten 4gyptischen Wiistenmonch; er weilt einige
Monate bei ihm; er erwahlt ihn zu seinem Vorbild — nicht den
Antonius, den er erlebt, den von Scharen Heilungsuchender Um-
dringten, sondern den, der er cinst in seinen Anfingen gewesen
ist, den allem menschlichen Umgang Entriickten. Hilarion kehrt
nach Gaza zuriick, verteilt sein Vermogen an Verwandte und
Arme und zieht, finfzehnjihrig, in die heimatliche, von Riubern
bedrohte Wiiste — contempsit mortem, ut mortem evaderet, bemetkt
Hieronymus hierzu mit rhetorischer Bravour.

Der zweite Abschnitt ist der Askese des Helden, seinen
Anfechtungen und ihrer Uberwindung durtch rigoroses Fasten,



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 43

gewidmet (Kap. 4-12). Hieronymus berichtet aus grosser
Distanz *; er beschreibt fast durchweg dauernde oder sich
wiederholende Gegebenheiten: die Kleidung, Nahrung und
Lebensweise Hilarions, die Versuchungen, die Behausung und
nochmals die Lebensweise. Mit den Worten Ergo, aselle, faciam,
ut non calcitres erdfinet Hilarion den Kampf gegen seinen Leib
(Kap. 5); mit einem Bilde, das den Helden als « Esel » zeigt —
der Dimon reitet auf ihm und fragt ihn, ob er « Gerste » wolle —
schliesst der Autor die Schilderung der Versuchungen ab
(Kap. 8). Einmal berichtet er aus so grosser Distanz, dass et
das ganze Leben des Helden mit einem Blick umfasst (er weist
eigens auf die Durchbrechung des ordo narrandi hin): das
11. Kapitel schildert den ascensus Hilarions, seine asketische
Ernidhrungsweise %, wie er sie in fiinf Phasen vom 21. bis zum
8o. Lebensjahre befolgt habe. Ein das Bisherige geschickt
verklammerndes Apophthegma beschliesst den Abschnitt
(Kap. 12): die Rauber, zuvor nur eine drohende Moglichkeit
(Kap. 3 a.E.; 4), werden handgreifliche Realitdt, und der Leser
vernimmt jetzt aus des Helden eigenem Munde, was ihm am
Ende des vorigen Abschnitts der Autor versichert hatte:
mori paratus sum.

Wer lange genug intensiv der Askese obliegt, erhilt als
Lohn die Kraft, Wunder zu vollbringen: im Sinne dieser
gelaufigen Vorstellung folgt auf den Askese-Abschnitt eine
mehr als doppelt so umfingliche Partie, die einigen Wundern
Hilarions gewidmet ist (Kap. 13-23). Hier dominiert der bis
zur szenischen Darstellung ans Detail heranriickende Bericht
einmaliger Ereignisse ®; der Autor bringt eine Sequenz von
elf kurzen, in sich geschlossenen Geschichten. Hilarion habe

1 Zur Erzihlerdistanz s. E. LAMMERT, Bauformen des Erziblens ® (Stuttgatt 1975),
86 fI.

2 Det Migne-Text lautet zitam eins pariter exponens (Kap. 10 a.E.): victum wite
deutlicher ; vgl. Kap. 11 : ad superioren victum adiecit oleum.

8 Zu den Begriffen szenische Darstellung und Bericht s. E. LAMMERT, 0p. ¢it., 87
und 91 ff. ; zum Folgenden vgl. ]J. PLESCH, op. cit., 44 f.



44 MANFRED FUHRMANN

bereits 22 Jahre in der Wiiste gelebt, da sei eine unfruchtbare
Frau aus Eleutheropolis zu thm gekommen, heisst es zunéchst;
der fiir den Abschnitt massgebliche Begtiff signam wird mit
wohliibetlegter Verzégerung erst zu Beginn der folgenden
Erzihlung genannt (Kap. 14; vgl. Kap. 24). Die ersten drei
Geschichten stellen Frauen in den Mittelpunkt (Kap. 13-15) %,
und auch sonst ist fiir eine gefillige, Variation und Kontrast
verbindende Gruppierung gesorgt: zwei Heilungen von Ge-
lihmten, die sich ihr Leiden bei der Austibung ihres Berufes
zugezogen haben, umrahmen zwei Exorzismen (Kap. 16-19);
hierauf folgt je ein Paar von Geschichten, worin Hilarion
Abhilfe gegen magische Kiinste und gegen bose Geister
schafft (Kap. 20-23) % Die letzte Erzihlung hat ein bratum
animal, ein tollwitiges Kamel, zum Gegenstand; sie enthilt
unverkennbar den abschliessenden Hohepunkt der Partie.
Mancherlei Motive stellen Querverbindungen her: die Wunder
der Kapitel 14 und 20 helfen nicht nur den Betroffenen,
sondern dienen auch dem Kampfe gegen den Gotzen Marnas
und der Ausbreitung des christlichen Glaubens; Hilarion weist
seine Partner dreimal darauf hin, dass es fiir Geld und Besitz
keine bessete Verwendung gebe als Verteilung an die Armen
(Kap. 15; 18; 20). Schliesslich bildet ein duratives Element den
Hintergrund der Kette von einmaligen Ereignissen: die fama
des Helden. Sie griindete sich zunichst auf die Askese und
war auf Paldstina beschrinkt (Kap. 13); sie breitete sich nach
dem ersten grossen Heilungswunder Jonge lateque aus (Kap.
14 2.BE.) und drang schliesslich nicht nur nach Agypten und
Sytien, sondern auch in entfernte Provinzen vor (Kap. 22 a.A.).

Eben dieses durative Element wird zu Beginn des folgenden
kurzen Abschnitts (Kap. 24-28) — er befasst sich mit Hilarions

Y Das exemplum salvatoris (Kap. 15) verweist auf Me. 8, 23 und Jo. 9, 6; s. ferner
Me. 7, 33.

2 Bei der zweiten Geschichte des ersten Paares geht es auch um einen Dimon, bei
der ersten Geschichte des zweiten Paares auch um Magie: Hieronymus hat die
Wundererzihlungen sorgsam miteinander verfiigt.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 45

Aufsicht iiber die Kloster und Ménche Palistinas und Syriens —
beherrschend. Die Wunder haben die fama des Helden zur
gloria gesteigert, und was im 14. Kapitel der Autor behauptet
hatte — Hilarion sei der Begriinder des paldstinensisch-syrischen
Monchswesens und somit eine dem Antonius ebenbiittige
Figur —, das erfihrt der Leser jetzt von Antonius selbst
(Kap. 25). Hilarion ruft durch sein Beispiel « unzihlige Kloster »
ins Leben, und so erwichst ihm die Pflicht, iiberall nach dem
Rechten zu sehen und dutch Lob und Tadel, dutch Lohn und
Strafe flir wahrhaftes Ménchtum zu sorgen. Die Beschreibung
sich wiedetholender Gegebenheiten spitzt sich bald wieder zur
Erzihlung einzelner Ereignisse zu; die Kapitel 26-28 enthalten
Geschichten von einem geizigen, einem freigebigen und wieder
einem geizigen Monch sowie von der jeweiligen Reaktion
Hilarions.

Der folgende, besonders ausfiihrliche Abschnitt (Kap. 29-43)
kombiniert die bisherigen Themen: die Askese, das Anachore-
tentum Hilarions sowie die Wundetkraft und deten Reflex, die
fama odet gloria. Die Wunderkraft und deren fama locken
zahlreiche Menschen — Monche und Heilungsuchende — an;
sie heben so die von Hilarion gewihlte Lebensform, den Riick-
zug aus detr Welt, wieder auf, und Hilarion versucht durch immer
neue Reisen, die verlorene Einsamkeit zuriickzugewinnen. Der
Autor fihrt nunmehr aus, was eine Vorausdeutung der Ein-
leitung angekiindigt hatte ': dass sein Held det frequentia aus-
gesetzt gewesen sei; zugleich zeigt sich, dass es im 3. Kapitel
nicht von ungefihr geheissen hatte, Hilarion habe die frequentia,
die den berithmten Antonius umgab, nicht ertragen kénnen —
er wird jetzt, da er den gleichen Ruhm erlangt hat, selbst ihr
Opfet. Hieronymus hat es verstanden, in den einander 2hnelnden
Ablidufen des Reise-Abschnitts ein stereotyp wiederkehrendes
Geriist mit je verschiedenen, zum Teil episodischen Geschichten
zu verbinden. Das stereotyp wiederkehrende Geriist der Abliufe

1 Zur Vorausdeutung s. E. LAMMERT, 0p. cit., 139 fl.



46 MANFRED FUHRMANN

hat folgende Beschaffenheit: der Held bemerkt, dass sein Ruhm
die Einsamkeit zunichte gemacht hat; er stellt sie wieder her,
indem er in eine entfernte und abgelegene Gegend flieht; sein
Ruhm holt ihn ein; er wird genoétigt, Wunder zu vollbringen,
und abermals ist es um seine Einsamkeit geschehen. Fiir die
notige Abwechslung sorgen die mannigfachen Wunder-
erzihlungen, ferner Episoden wie die Flucht vor den Hischern
aus Gaza (Kap. 33) .

Eine erste, exponierende Partie (Kap. 29-34) geht von der
Betroffenheit Hilarions — er ist jetzt 62 Jahre alt — iiber die
vielen Menschen aus, die ihn umgeben. Nach zweijihrigem
Unmut rafft er sich auf; er beschliesst, in die Fremde zu ziehen
— der Autor bereitet diesen Entschluss vor, indem er sich —
ein einmaliger Fall in der ganzen Schrift 2 — mit seinem Urteil
in den Bericht einschaltet: andere mdégen Hilarions Wunder
und seine Askese bestaunen; FEgo nibil ita stupeo quam gloriam
tllum et honorem calcare potuisse (Kap. 30). Hilarion besucht zu-
nichst zwei Bischofe, die Kaiser Constantius, der Arianer-
Freund, in die Verbannung geschickt hatte, und den Aufent-
haltsort des inzwischen verstorbenen Antonius ?; dann begibt

er sich mit zwei Begleitern in die Wiiste, und der geschilderte
Ablauf « Ruhm — Wunder — Aufhebung der Einsamkeit »

1 Der Autor stellt hier den Vorgang so dat, wie et sich fiit die Gastgeber Hilations
zutrug, d.h. er versucht, durch perspektivisches Etzihlen, dutch die Einnahme
eines point of view (s. hieriiber z.B. W. KAYser, Das sprachliche Kunstwerk ** (Betn/
Miinchen 1965), 211 ff. ; E. LAMMERT, 0p. ¢it., 70 fl.), Spannung zu erzeugen. Die
Vita Hilarionis enthilt kein weiteres Beispiel dieser Art.

% Die iibrigen auktorialen Bemetkungen beziehen sich auf die Schrift, nicht auf
deren Gegenstand. Hieronymus weist auf Anfang und Ende des exkursartigen
Ubetblicks iiber den victus Hilarions hin (Kap. 10 a.E.; 11 a.E.); er gibt dutch
Priteritio-Formeln zu erkennen, dass er aus der Fiille des Stoffes auswihlt (Kap. 7
a.A.; 24a.A.; 42 a.A.) ; er kiindigt eine Beschreibung (Kap. 31 2.A.), einen Vorgriff
auf das Ende einer Nebenfigur (Kap. 34 a.E.) und einen Anhang (Kap. 47) an.

3 Beide Besuche sind dutch — chiastisch gestellte — Visionen vorbereitet :
Kap. 29 a.E. verkiindet Hilarion den Tod des Antonius; Kap. 30 weist er in
orakelhaft dunkler Rede auf die durch die Kirchenpolitik des Kaisets Constantius
verursachten Wirren hin.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 47

setzt ein. Hieronymus fithrt diesen Ablauf sogleich zweimal
vor, das zweite Mal, bei dem Aufenthalt in der Oase (Kap.
34 a.A.), in geraffter, um das Wunder verkiirzter Form.

Der Rest des Reise-Abschnitts unterscheidet sich von allem
Vorausgehenden dadurch, dass Hilarion den palistinensisch-
agyptischen Raum, in dem sich sein bisheriges Leben abge-
spielt hatte, verlisst: er sucht {iber die See hinweg in die ersehnte
Einsamkeit zu gelangen. Drei Aufenthaltsorte bedingen eben-
soviele Phasen dieses Bemtithens: Sizilien (Kap. 34-38); Epi-
daurus (Kap. 39-41) und Zypern (Kap. 41-43). Die sizilische
und die zyprische Etappe zeigen starke Ahnlichkeiten: hier wie
dort vollbringt Hilarion schon wihrend der Fahrt zum neuen
Ziel ein Wunder; hier wie dort liiften unreine Geister von
Besessenen sein Inkognito; hier wie dort muss er daraufhin
Exorzismen und Heilungen vornehmen. Die mittlere Etappe,
der Aufenthalt in Epidaurus, enthilt die spektakulirsten
Wundertaten Hilarions: eine Riesenschlange wird gebannt und
durch Feuer vernichtet; die Fluten des Meeres, die die Kiiste
mit Uberschwemmung bedrohen, werden um Ufer festgehalten .
Bei der zweiten Geschichte sieht sich Hieronymus, der sonst
stets anzunehmen scheint, dass der Leser die Faktizitit des
Dargebotenen nicht im mindesten bezweifelt, veranlasst, seinen
Bericht gegen Skepsis abzusichetn: er beruft sich einmal auf die
ortliche Tradition, die noch stets von der rettenden Tat Hila-
rions wisse; er erinnert zum anderen an den fundamentalen
Lehrsatz der christlichen Religion, dass dem Glaubenden nichts
unmoglich sei (M7 17, 20). Wihrend der letzten Phase, auf
Zypetn, dutchbricht Hilarion auf den Rat seines Schiilers
Hesychius den Zirkel immer neuen Fliechens in entfernte
Linder; er zieht sich ins gebirgige Innere der Insel, an einen
schwer zuginglichen Jocus amoenus in der Nihe der Ruine eines

1 Die Vita Hilarionis bringt zuvor nur ein Naturwunder, Hilarions etfolgreiches
Eintreten fur Regen (Kap. 32); im Folgenden vermag es nut die Vertreibung der
Seerduber (Kap. 41) einigermassen mit den epidaurischen Taten aufzunehmen.



48 MANFRED FUHRMANN

heidnischen Tempels !, zuriick und verbringt dort einiger-
massen ungestort die letzten finf Jahre seines Lebens.

Der Schluss (Kap. 44-47) berichtet vom Testament, vom
Tode und von der Bestattung des neunundsiebzigjihrigen
Hilarion und wartet sodann mit zwei iiberraschenden Ereig-
nissen auf: Hesychius entfithrt die Leiche in die paldstinensische
Heimat; Constantia, eine Verehrerin Hilarions, stirbt, als sie
hietvon etfihrt. Mit einem Blick auf den hortulus Cypri, den
iber alles geliebten Aufenthaltsort der letzten Jahtre, endet die
Lebensbeschreibung.

Die Vita Hilarionis gehort zur hagiographischen, im weiteren
Sinne zur Asketen- und Wundertiter-Literatur, d.h. zu einer
Erscheinung, die sich auch beim hellenistisch-kaiserzeitlichen
Heidentum, zumal bei Anhidngern des Kynismus und des Neu-
pythagoreismus, nicht geringer Beliebtheit erfreut hat. Daher
lassen sich fiir das motivische Material der Schrift mannigfache
Entsprechungen namhaft machen, und zwar nicht nur — wie
es sich bei der aller hagiographischen Literatur gemeinsamen
biblischen Grundlage von selbst versteht — in christlichen,
sondern auch in heidnischen Schriften verwandten Inhalts.
Hierfiir einige besonders augenfillige Beispiele — nicht als
ob es gilte, « Quellen» des Hietonymus ausfindig zu machen,
sondern weil es niitzlich ist, sich zumindest in einigen Umztissen
den Strom der Ubetlieferung zu vergegenwirtigen, dem die
Vita Hilarionis angehort; hierbei wird die Vita Antonii des
Athanasius, das unmittelbare Vorbild des Hieronymus sowohl
in der Anlage des Ganzen als auch in vielen Details, zunichst
ausgespart.

Die literarische Darstellung einer monchischen Existenz
enthilt vor allem zwei Komponenten: die asketische Lebens-

L Det locus amoenus tiberbietet die Zufluchtsstitte des Antonius (Kap. 31; vgl.
Athanas. Vita Antonii 49 £.). Bei dem Tempel mag Hieronymus an ein Venus-
Heiligtum gedacht haben, wie ihm denn bei den Wotten. Paphum urbem Cypri
nobilem carminibus poetarum (Kap. 42) wohl zuallererst Hor. Carm. 1 30, 1-2; 111 28,
13-15, und Verg. Aen. I 415 u.6. vorschwebten.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 49

fihrung und die Wunder, d.h. einerseits durativ-iterative
Gegebenheiten, die sich durch Beschreibungen bewiltigen
lassen, und andererseits einzelne Ereignisse, fiir die eine Vielfalt
erzahlerischer Techniken — vom kutzen, niichternen Bericht
bis zur ausfihtlichen, durch Dialoge belebten szenischen Dat-
stellung — zu Gebote steht. Das monchische Dasein wird
durch den Abschied von der « Welt», den Verzicht auf Besitz,
biirgerliche Stellung und Lebensgenuss begriindet ! — diese
konstitutiven Schritte Hilarions haben nicht nur in sonstiger
Hagiographie, sondern auch in Philostrats Darstellung des
Wetdegangs von Apollonios von Tyana eine ziemlich genaue
Entsprechung 2. Der Moénch sucht die Einsamkeit auf und
entzieht sich, wenn er allzu stark beansprucht wird, seiner
Umwelt durch die Flucht — diese Ingredienzien der 1/ifa
Hilarionis finden sich auch in der Pythagoras-Ubetlieferung 2.
Hilarion lebt gemiss der Vorschrift des Apostels Paulus von
seiner eigenen Hinde Arbeit; diese spezifisch christliche Maxime
gilt auch fiir manche andere Monchsfigur der zeitgendssischen
Hagiographie ¢. Hilarions rigoroser Speiseplan steht nicht fur
sich allein 5, ebensowenig das Motiv des Asketen, der die
physischen Triebe durch die Verbindung von Fasten und
schwerer Arbeit bricht ® und nur noch aus Haut und Knochen
besteht . Die Versuchungen sind ein nahezu unentbehrliches
und schier unerschopfliches Thema der Moénchsliteratur; hier

LS. hierzu R. RErrzensteIN, Des Athanasius Werk diber das Leben des Antonius,
Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist.
Klasse 1914, 8, 50 f.

2 Philostr. Vita Apollonii1 13 ;1 21.

8 Tambl. De vita Pythagorica 27 f.

Y Vita Hilarionis 5 (mit Berufung auf 2 Thess. 3, 10). Vgl. z.B. Pallad. Historia
Lausiaca 10, 6; 45, 3; 47, 2 (jeweils mit Anspielung auf 2 Thess. 3, 8); Historia
monachorum 1, 32.

> Vita Hilarionis 11. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 18, 1; 38, 12 f.
§ Vita Hilarionis 5. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 19, 6.
? Vita Hilarionis 5 a.E. Vgl. Pallad. Hist. Laus. 42.



50 MANFRED FUHRMANN

sei nur erwihnt, dass sich die Szene, in der der betende Hilarion
durch sachfremde Gedanken abgelenkt wird, durch einschligige
Warnungen illustrieren ldsst *. Man konnte wohl fur fast jeden
Zug im Askese-Abschnitt der V7Za Hilarionis Parallelen bei-
bringen; auch fiir die negativen Exempel ménchischen Gebarens
und fiir den Jocus amoenus auf Zypern fehlt es nicht an Ent-
sprechungen 2.

Unter den Wundererzihlungen der Uifa Hilarionis findet
sich neben einer Fiille « gewohnlicher » Heilungen und Exorzis-
men manches Ausserordentliche; doch auch hierzu lassen sich
leicht christliche und ausserchristliche Analogien nennen.
Die Geschichte vom Midchen, das ein allzu starker Liebeszauber
in Wahnsinn versetzt hat, begegnet dhnlich — und offensichtlich
in einer urspriinglicheren Fassung — in einem Roman 2; die
Befragung des Dimons, die Hilarion sowohl in dieser als auch
in der unmittelbar folgenden FErzihlung vornimmt, hat ein
Pendant bei Lukian ¢. Die Heilung des tollwiitigen Kamels
erinnert deutlich an die Heilung eines ebenfalls tollwiitigen
Hundes, von der die Apollonios-Biographie zu betichten
weiss 5. Antonius, verlautet in der Vita Hilarionis, habe die
Wildesel durch ein einmaliges Machtwort an das Leittier auf
immer von seinen Gemiisebeeten ferngehalten; dieses ein
Detail der VVita Antonii variierende Motiv entfernt sich nicht

Y Vita Hilarionis 8. Ngl. Historia monachorun: 1, 25 f.

2 Vita Hilarionis 26 und 28 ; vgl. hiermit Pallad. Hist. Laus. 25-28. Vita Hilarionis
43 ; vegl. hiermit Hist. monachorum 12, 3 f.

8 Vita Hilarionis 21. Vgl. Ach. Tat. IV 15-17, wo der Zauber durch Gegenzauber
aufgehoben wird — ein Verfahren, das Hilarion im Vertrauen auf seine tubet-
legene Wunderkraft von sich weisen kann.

* Vita Hilarionis 21 f. Vgl. Lucian. Philops. 16 : ein einschligig kundiger Syrer aus
Palistina heilt Besessene, indem et den Didmon in gtriechischer oder batbatrischet
Sprache fragt, wie und woher er in den Kranken gefahren ist, usw.

5 Vita Hilarionis 23. Vgl. Philostr. Vita Apollonii VI 43 ; hierzu R. REITZENSTEIN,
Hellenistische Wundererzdhlungen, 82 Anm. 1. S. ferner Pallad. Hist. Lans. 18, 27 f.
und Hist. monachorum 21, 15 f. (Heilung blinder Hydnen).



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS ST

weit von zwei Tiergeschichten der Pythagoras-Uberlieferung *.
Die Bannung oder Vernichtung von Schlangen findet sich in
der einschligigen Literatur auch sonst 2; dasselbe gilt von der
Herrschaft iiber die Elemente, wie Hilarion sie in Epidaurus
praktiziert 3. Die Begegnung mit den Rdubern, von Hieronymus
als Vorgang der gewdhnlichen Wirklichkeit dargestellt,
erscheint anderwirts als Wunder 4. Schliesslich die prophetische
Gabe, durch die sich Hilarion tber bevorstehende Nach-
stellungen von Seiten der Staatsgewalt unterrichtet zeigt: sie
hat ein genaues Analogon in der .Apollonios-Biographie ®.
Hieronymus beansprucht im ersten Satz der Einleitung, die
Vielfalt der deskriptiven und erzihlerischen Motive zum Ganzen
einer Lebensbeschreibung verbunden zu haben. Fiir dieses
Unterfangen stand ihm im Bereich der Hagiographie nur ein
Vorbild zu Gebote: die V722 Antonii des Athanasius. Die 1ita
Hilarionis ist somit eo ipso, d.h. schon durch die Wahl der
Gattung, der Versuch, mit der von Anfang an erfolgreichen,
inzwischen lingst auch ins Lateinische iibersetzten Schrift
des alexandrinischen Bischofs zu konkurtieten ¢. Und Hierony-

Y Vita Hilarionis 31, nach Athanas. Vita Antonii 50. Vgl. Tambl. De vita Pythago-
rica 6o f. : Pythagoras hindert durch Zuspruch eine Birin, Fleisch, und einen Stier,
Bohnen zu geniessen. S. ferner Hist. monachorum 4, 3.

2 Vita Hilarionis 39. Vgl. Lucian. Philops. 12; hietzu R. REITZENSTEIN, Helle-
nistische Wundererzdhlungen, 3 f. S. ferner lambl. De vita Pythagorica 142.

3 Vita Hilarionis 40. Vgl. lambl. De vita Pythagorica 135. Zur Bannung der Seeriu-
berschifte (17ita Hilarionis 41) s. R. REITZENSTEIN, Hellenistische Wundererzdblungen,
82 Anm. 1.

Y Vita Hilarionis 12. Vgl. Hist. monachorum 6, 2; s. hierzu A.-]. FESTUGIERE,
« Lieux communs littéraires et thémes de folk-lore dans I’hagiographie primitive »,
in WS 73 (1960), 146 fi.

> Vita Hilarionis 33. Vgl. Philostt. Vita Apollonii V11 10. Die Reaktion ist aller-
dings verschieden : Hilarion entzieht sich der Verfolgung; Apollonios stellt sich
ihr und kommt ihr gar zuvor.

6 Seit ca. 375 gab es zumindest die Ubersetzung des Euagrius. Eine anonyme
Version wutde von G. GARITTE, Un #émoin important du texte de la vie de saint
Antoine par saint Athanase (Brissel/Rom 1939), sowie von H. HOPPENBROUWERS,
La plus ancienne version latine de la vie de saint Antoine par saint Athanase (Nimwegen
1960), ediert.



52  MANFRED FUHRMANN -

mus rechnet offensichtlich mit Lesetn, die die VViia _Antonii
kennen: seine Schrift fordert stindig sei es ausdriicklich, sei
es implizit zum Vergleich mit dem Vorbild auf.

Der erste ausdriickliche Hinweis ldsst nicht lange auf sich
warten: der junge Hilarion folgt im 3. Kapitel dem celebre
nomen Antonii in die Wiiste, und wenn ihn dort einerseits die
mustergiiltige Lebensfithrung des Asketen anzieht und ihn
andererseits die denselben umschwirmende fregu#entia abstosst,
so deutet sich hierin, wie dargetan, der die letzten 17 Jahre
Hilarions selbst beherrschende Grundkonflikt an *. Im Kapitel
darauf begriindet der Held die eigene asketische Existenz, zu
der Antonius einen pellicens ependyfes beigesteuert hat; das
Gewand aus der Hand des grossen Monchs ist die Verheissung
einer ebenso erfolgreichen Laufbahn? Mit seinen ersten
Heilungen, seinem Ruhm und dessen Folge, dem aufblithenden
Klosterwesen, 16st der Held denn auch die Erwartungen ein,
die sein Lehrer in ihn gesetzt hatte: Hilarion erwirbt fiir
Palistina denselben Rang einer Griinderfigur, wie ihn Antonius
fiir Agypten erworben hatte (Kap. 14 2.E.). Antonius verkehrt
brieflich mit seinem Schiiler, und er erklirt weite Pilgerfahrten
aus syrischen Landen zu seinem 4gyptischen Aufenthaltsort fiir
unnotig: wo man doch dort den Hilarion habe (Kap. 24).
Hilarion weiss vom Tode des Antonius, ehe eine Bote das
Ereignis meldet (Kap. 29) %, und ein oder zwei Jahre darauf
sucht er den « Berg » in der oberen Thebais auf, an dem Antonius
die letzten Jahrzehnte seines Lebens verbracht hatte (Kap.

LS. supra S. 45.

2 Das Gewand-Motiv spielt in det Antonius-Ubetlieferung eine nicht geringe
Rolle: der sterbende Antonius vetfiigt die Riickgabe eines pallium, das er von
Athanasius erhalten habe (Athanas. VVita Awntonii 91 £.); im Widerspruch hierzu
verlangt Paulus, in eben diesem pallium bestattet zu werden (Hiet. Vita Pauli 12).

8 Offensichtlich durch eine Vision, wie sie Antonius beim Ableben des Amun
zuteil geworden war (Athanas. Vita Antonii 60). Hieronymus konnte die dortige
eindrucksvolle Schilderung nicht iibernehmen, da er sie bereits Vita Pauli 14
imitiert hatte.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 53

30 a.B.-31) L. Bei der Schilderung dieser Ortlichkeit sucht
Hieronymus seinen Vorginger durch manches Detail zu tbet-
bieten 2. Andererseits aber bringt er nichts, was den Angaben
des Athanasius offen widerspriache; insbesondete nimmt seine
Behauptung, er wisse nicht, ob man Hilarion das Grab des
Antonius gezeigt habe, auf des Antonius Wunsch Bedacht,
man moge seine letzte Ruhestitte geheimhalten 2. Dieser symbol-
trichtige Besuch (soll sich der Leser an die Szene der Ein-
leitung — Alexander am Grabe Achills — erinnern ?) fasst im
Bild, was unmittelbar darauf die Bewohner offen aussprechen:
Hilarion ist successor Antonii (Kap. 32). Folgerichtig wird von
nun an der Name des Antonius nicht mehr genannt.

Die impliziten Hinweise beginnen mit der Schilderung der
Jugend: wihrend Antonius die heidnische Bildung abgelehnt
hatte, eignet Hilarion sie sich mit Eifer an — Hieronymus macht
seinen Helden zum Zeugen des eigenen Verhiltnisses zu diesem
umstrittenen Gegenstand ¢. Die rasche Einsicht des Teufels,
er werde von einem Knaben besiegt, iibetbietet unverkennbar
die entsprechende Leistung des Antonius ®. Das schon erwihnte
Motiv des Sich-Nihtens von eigener Arbeit findet sich auch in
der Vita Antonii; dasselbe gilt von der Titigkeit des Korb-
flechtens ®. Die grandiosen Versuchungsszenen der 77z
Antonii konnte Hieronymus nicht zu tbertreffen wagen; er tut

1 Thm war diese Stitte noch nicht bekannt : er hatte sich als Fiinfzehnjihriger, also
306 oder 307, bei Antonius aufgehalten ; dieser war, wie sich aus Athanas. Vita
Auntonii 47 (Tod des Bischofs Petrus) etgibt, frithestens 311 in die obere Thebais
gezogen ; s. bid. 49.

2 8. Vita Antonii 49 f. und 91 (das refuginm am Gipfel).

8 8. Vita Antonii 91 f£.

Y Vita Antonii 1 (vgl. ibid. 72 £.) und Vita Hilarionis 2. In dhnlicher Weise hatte
Hietonymus bereits V7#a Panli 4 angedeutet, dass Vertrautheit mit der heidnischen
Bildung und Moénchtum nicht unvereinbar seien.

5 Vita Hilarionis 4. Vgl. Vita Antonii 5 a.E.-6. Antonius war damals 18-20,
Hilarion hingegen etst 15 Jahre alt.

8 Vita Hilarionis 5, mit der Bemetkung : aemulabatur Aegyptiorum nionachorum disci-
Dlinam. Vgl. Vita Antonii 50 und 53.



54 MANFRED FUHRMANN

die Materie verhiltnismissig kurz ab und begniigt sich mit
einigen eindrucksvollen Streiflichtern. Einen recht deutlichen
Bezug enthalten wieder die Darlegungen iiber Hilarions
Klosterbesuche; die Vision von den arianischen Umtrieben
soll offensichtlich an die entsprechende Vision des Antonius
erinnern !. Ferner das Motiv der durch Heilungsuchende
gestorten Finsamkeit: Antonius sieht sich hierdurch veranlasst,
in die obere Thebais zu entweichen, wobei ihn die Stimme
Gottes an den entlegenen « Berg » verweist. Hieronymus ldsst
diese Antinomie sich mehrfach wiederholen, so dass sie zur
Triebfeder der rastlosen Flucht seines Helden wird 2. Wie
schon bemerkt, fordert der /locus amoenns aut Zypern zum
Vergleich mit des Antonius Aufenthaltsort am « Berge » auf 3;
schliesslich soll auch die Darstellung des Todes den entspre-
chenden Abschnitt der Awntonius-1ita variieren und tiberbieten 4.

Das Mailinder Edikt hatte den urspriinglichen Grundtyp
des christlichen Heiligen, den Mirtyrer, nahezu unmoglich
gemacht; die Askese, das monchische Dasein errang alsbald,
wie nicht zuletzt aus der Vita Antonii hervorgeht (Kap. 46 £.),
den Rang eines vollgiiltigen Ersatzes. Beim Asketen aber
kam es, anders als beim Mirtyrer, nicht nur auf das Ende,
sondern auf das ganze Leben an; folglich musste auch die
literarische Fixierung einer asketischen Existenz das ganze
Leben zu umgtreifen suchen. Athanasius jedenfalls hat diese
Konsequenz gezogen: er wihlte fiir seinen Gegenstand, den

V' Vita Hilarionis 24 8. ; vgl. Vita Antonii 15 und s4. Vita Hilarionis 30; vgl. Vita
Antonii 82.

% Vita Hilarionis 29 ff. Vgl. Vita Antonii 48 f. S. hierzu R. REITZENSTEIN, Leben des
Antonius, 19 fI.

88, supra S. 48 Anm. 1. Der unmittelbar zuvor mitgeteilte Plan einer Flucht in die
Bucolia (Vita Hilarionis 43 a.A. Bucolia = obere Thebais) ist ebenfalls ein unver-
kennbarer Hinweis auf Antonius.

Y Vita Hilarionis 44 . und Vita Antonii 89 ff.: Vetfiigung iiber die Habe, Vot-
schriften hinsichtlich der Bestattung. Der Wunderbericht vom nach zehn Monaten
noch unversehrten Leichnam Hilarions tibettrumpft das Vorbild; s. R. RErrzen-
STEIN, Leben des Antonins, 29 f. Anm. 3.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 55

Monch Antonius, die Form der Biographie. Da er indes nicht
in demselben Masse Schriftsteller wie Kirchenpolitiker und
Theologe war, zeigt seine /7fa Antonii in literarischer Hinsicht
manche Schwiche; sie lidsst insbesondere einen klaren Plan
vermissen. So erkliren sich auch die untetschiedlichen Et-
gebnisse, zu denen wiederholte Gliederungsversuche gelangt
sind. Immerhin ist durch Anfang und Ende, durch Jugend
(Kap. 1-2) und Tod (Kap. 89-92), ein fester biographischer
Rahmen gegeben. Innerhalb dieses Rahmens kann man, wenn
auch nicht ohne Miihe, zwei Hauptteile ausmachen: einen
erzihlenden Teil, der die Ereignisse in zeitlicher Folge darstellt
(Kap. 3-55), und einen beschreibenden Teil, der die Gnaden-
gaben und Tugenden des Antonius nach sachlichen Gesichts-
punkten geordnet vorfihrt (Kap. 56-88) 1. Der erste Hauptteil
gibt mehrere Male das Alter an, das Antonius jeweils erreicht
hat ?; dort ist, jedenfalls zu Anfang, der stufenweis sich voll-
ziehende Aufstieg in der Askese eine wichtige Otrientierungs-
marke der Darstellung . Im zweiten Hauptteil lassen sich
Partien iiber seine Wundergabe, seine Einsicht in Ubersinn-
liches, seine Demut, seine Rechtglaubigkeit usw. unter-
scheiden *. An Mustern fur diese dem Enkomion nahestehende
Form der Biographie hat es Athanasius gewiss nicht gefehlt.
Unter den erhaltenen Schriften zeigen zumal Xenophons

1So S. CavaLLiN, Literarbistorische und textkritische Studien zur Vita S. Caesarii
Arelatensis, Lunds Universitets Arsskrift, N.F. Adv. 1, Bd 30, 7 (Lund 1934),
12 fI. ; ebenso Th. WovrrEers, Die englische Fleiligenlegende des Mittelalters (Tibingen
1964), 44 ff. An der abweichenden Gliederung R. RErrzensteINS, Leben des
Apntonins, ist zumal der « historische Teil im engeren Sinne» (8. 19 f. und 26 f.:
Kap. 46-66) anfechtbart.

2 So bereits Kap. 2: 18 oder 20 Jahre; Kap. 10: 35 Jahre; Kap. 14: 20 Jahre
Anachoretentum, also 55 Jahre.

3 Kap. 3 (votr dem Dotfe); 7-8 (bei den Grabern); 11-12 (Wiiste, Brunnenhaus);
14 (Beginn der Wundertitigkeit) ; 49 (?; Rickzug in die obere Thebais). S. hierzu
J. List, Das Antoniusleben des HI. Athanasius des Grossen, Texte und Forschungen
zur byzantinisch-neugriechischen Philologie 11 (Athénes 1930), 16 ff., mit Hin-
weisen auf neuplatonische Wurzeln und Analogien.

4 Kap. 56-65; 66; 67; 68-71 usw.; S. CAVALLIN, 0p. ¢#t., 13.



56 ' MANFRED FUHRMANN

Agesilaos und die Vita Attici des Cotnelius Nepos (mit den
Abschnitten Taten-Charakter-Tod) eine verwandte Struktur ?;
unmittelbare Anregungen sowohl formaler als auch inhaltlicher
Art scheint Athanasius zumal von der Pythagoras-Ubet-
lieferung empfangen zu haben 2.

Die Vita Hilarionis unterscheidet sich erheblich von ihtem
Vorbild. Athanasius hatte sich an Monche gewandt: seine
Schrift sollte ein Ideal gelassener Weltentsagung verkiinden
und zugleich vor asketischen Ubertreibungen sowie vor einer
Uberschitzung der Wundertitigkeit warnen — diesen Zwecken
dient insbesondere eine lange Predigt des Antonius, welche
die Form der Biographie zu sprengen droht (Kap. 16-43).
Hieronymus hingegen wendet sich an beliebige christliche
Leser; sein Werk enthilt keine Reden, keine Parinese, keinet-
lei didaktisch-moralische Substanz, sondern Handlung —
Wunder und Reisen —, die durch effektvolle Darbietung unter-
halten soll. Der Aufbau ist, wie die Analyse gezeigt hat, klar
und ausgewogen. Die Chronologie ist nur in den mittleren
Abschnitten tiber die Wunder und die Klosterbesuche (Kap.
13-23; 24-28) suspendiert; vorther und zumal innerhalb des
Reise-Abschnitts geben relative und absolute Daten (wie der
Tod des Antonius, das Regime Julians usw.) ein festes zeitliches
Gertst 2. Ein Aufstieg nach Art des ersten Hauptteils der [7za
Apntonii findet nicht statt; der ascensus im Speiseplan (Kap. 11)
ist kein Aquivalent. Schwerer wiegt, dass sich Hieronymus
nicht veranlasst gesehen hat, das Aussere und die Wesensart
seines Helden zu beschreiben; das einzige nennenswerte Charak-

1S, CavALLIN, 0p. cit., 11 fL.
2 S. R. RErTZENSTEIN, Leben des Antonius, 13 ff. ; 30 ff.

8 Die Angaben lassen sich simtlich zu einer in sich stimmigen Zeittafel zusam-
menfiigen. Schwierigkeiten bereitet lediglich die Dreijahresfrist, die Hesychius
benotigt haben soll, seinen Lehrer zu finden (Kap. 38): wann soll die Suche
begonnen haben ? Wohl nach dem Tode Julians und dem letzten, dutch den
Schiiler Hadrian vermittelten Kontakt mit der Heimat (Kap. 34). Dann wite
freilich eine Zweijahresfrist plausibler, da Hilation im Jahre 365 nach Zypetn
gelangt sein muss.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 57

teristikum Hilarions besteht darin, dass er ofters lacht oder
lichelt — ein Charakteristikum, das oftenbar durch die Etymo-
logie des Namens bedingt ist *. Der Reise-Abschnitt hat Ent-
sprechungen in den Biographien wandernder Philosophen wie
des Pythagoras oder des Apollonios von Tyana; er zeigt
Verwandtschaft mit den apokryphen Apostelakten und geht in
letzter Instanz auf die Struktur des Liebestromans zuriick 2.
Ein Analogon in der hagiographischen Literatur ist die
Geschichte vom wandernden Monch Sarapion 2; allein dort
fehlt das Grundmotiv des unter Prifungen von Schauplatz
zu Schauplatz getriebenen Helden, das sowohl in den Liebes-
romanen als auch im Reise-Abschnitt der Vita Hilarionis die
stindigen Ortswechsel motiviert.

Die Gattung Biographie war seit jeher eine variable, fiir
vielfaltige Einflisse aus anderen Gattungen — aus der Histo-
riographie, dem Enkomion usw. — offene Grosse. Insbesondere
konnte sie immer schon als Sammelbecken fur kleine, in sich
geschlossene Erzihleinheiten wie Anekdoten und Apophthegmen
dienen; die durch Diogenes Laértios wenn auch trimmerhaft
bewahrte Tradition der Philosophenbiographie bietet hierfiir
reiches Anschauungsmaterial. So besteht kein Grund, der
Vita Hilarionis den vom Autor selbst beanspruchten Titel einer
Lebensbeschreibung zu verweigern — trotz der schematischen
Beschaffenheit dieses Lebens, trotz des grossen Gewichts
kleiner Erzahleinheiten, der Wundergeschichten, und trotz dex
Einflisse des Romans. Dieses Urteil bezieht sich {freilich
lediglich auf die literarische Form: die Historizitit nicht nur der
spektakuliren Naturwunder mag gleichwohl etheblichen Zwei-
feln unterliegen, und man mag iiberdies beklagen, dass sich det

V8. Kap: 181205263 47.
2S. R. SODER, Die apokryphen Apostelgeschichten und die romanhafte Literatur der
Antike, Wiirzburger Studien zur Altertumswissenschaft 3 (Stuttgart 1932), 34 ff.

8 Pallad. Flist. Laus. 37; hietzu R. RErTzeNsTEIN, Hellenistische Wundererzibhlungen,
64 fL.



58 MANFRED FUHRMANN

Autor der ersten originalen Monchsbiographie in lateinischer
Sprache — um der Unterhaltsamkeit und des Etfolges willen —
in solchem Masse zu Konzessionen an niedere, d.h. nicht mehr
moralische, sondern nur noch idsthetische Erbauungsbediirfnisse
bereit gefunden hat.

11

Die Einleitung der sogenannten [7¢a Malchi monachi captivi
ergeht sich in Andeutungen: wie Seesoldaten die erforderlichen
Verrichtungen zunichst im Hafen {ibten, so wolle et, der lange
geschwiegen habe, sich erst einmal durch ein parvum opus
tiben !; er gedenke dann eine historia latior zu verfassen — tiber
die Entwicklung der christlichen Kirche, die seit Konstantin Zu-
wachs an dusserer Macht durch moralischen Verfall erkauft habe.
Die Schrift ist wohl vor der Vita Hilarionis und jedenfalls — wie
diese — vor 392, d.h. wihrend der ersten Jahre des Aufenthalts
in Bethlehem entstanden 2. Wenn sie das erste Werk wire, das
Hieronymus in Bethlehem zu Papier gebracht hitte, dann liessen
sich die Worte din tacui miihelos erkliren: Hieronymus hat
wihrend der Paldstina- und Agypten-Reise, die er 385/6
gemeinsam mit Paula und Eustochium unternahm, genauer:
von seinem fluchtartigen Abschied aus Rom bis zur endgiiltigen
Niederlassung in Bethlehem schwerlich Gelegenheit zu nennens-
werter schriftstellerischer Arbeit gefunden. Nun wird der
Freund Euagrius in det Vita Malchi als papa, d.h. als Bischof
tituliert (Kap. 2). Diesen Rang hatte er jedoch erst seit 388 inne;
die Vita Malchi war also nicht das erste bethlehemitische Werk,
und die Worte din facui bediirfen einer anderen Deutung. Man
hat sie daher plausibel auf das Lieblingsthema des Hieronymus,
auf die Propaganda fiir die Askese bezogen; hierzu hatte sich

1 Zu Schiffs-Metaphern in Einleitungen s. T. Janson, Latin Prose Prefaces, 146 ff.

28. das von Hieronymus selbst angefertigte Schriftenverzeichnis Vir. i 135
(vom Jahre 392).



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 59

Hietonymus seit seinem berithmt-bertichtigten Brief an
Eustochium (Epist. 22, vom Frithjahr 384) in der Tat nicht
mehr gedussert . Wie dem auch sei, der Autor gibt sich in der
Einleitung der 1V7ta Malchi minder offiziell und minder an-
spruchsvoll als zu Beginn der Vita Hilarionis, und vor allem:
er vermeidet es, das Werk als »i#z oder sonstwie zu klassifizieren;
er spricht allgemein von einem parvum opus. Hierzu stimmt, dass
er sein Erzeugnis am Schluss eine Jistoria castitatis nennt
(Kap. 10).

Die VVita Malchi gibt in der Tat keine Lebensbeschreibung.
Sie fithrt eine einzige, in sich geschlossene Handlung vor:
die Geschichte von einem Monch, der durch eigenes Ver-
schulden in die Gewalt von Riubern geriet und gezwungen
werden sollte, durch die Heirat einer Mitsklavin die Keuschheit
preiszugeben, dem es jedoch durch List und durch die Flucht
gelang, sich und seine Mitsklavin vor der Ehe zu bewahren.
Hieronymus hat diese Geschichte in die Form einer Ich-
Erzihlung gekleidet. Das 2. Kapitel skizziert den Rahmen:
der Autor habe, wihrend er sich als junger Mann in Antiochien
aufhielt, von einem greisen « Paare » gehort, das in einem nicht
weit entfernten Dortfe, einem Besitztum des Euagtius, lebte,
von Malchus und einer anus; dieses Paar, durch Frommigkeit
ausgezeichnet, so dass es an Zacharias und Elisabeth erinnerte
(nur dass es keinen Johannes gab), habe seine Neugier gereizt
— von welcher Art war das Verhiltnis: war es eine Ehe, war es
Blutsverwandtschaft oder ein geistlicher Bund ? —, und so
sei er zu Malchus gegangen, um sich von ihm seine Geschichte
erzihlen zu lassen.

Schon hier ist deutlich, dass die V722 Malchi mit Zeitschichten
operiert 2. Der Autor gibt den Rahmen im 2. Kapitel einzig

1So J.N.D. Kevvy, Jerome. His Life, Writings and Controversies (London 1975),
170 f. Hierbei bleibt unklar, wer mit der Bemerkung silere gquippe me fecit, cui mens
sermo supplicium est gemeint ist — ein Wortfuhrer der romischen Gegner ?

2 8. hierzu E. LAMMERT, Bauformen des Erzéihlens ©, 44 f. und 72.



6o | MANFRED FUHRMANN

aus der beschrinkten Perspektive, die ihm eignete, als er die
Geschichte des Malchus noch nicht kannte — er stiess auf ein
Problem, geradezu auf ein Ritsel: was fiir cine Bewandtnis
hat es mit den beiden frommen alten Leuten ? Dem Leser teilt
sich hierdurch sofort die Neugier mit, von der detr Autor
erfiillt gewesen sein will; er wird in Spannung versetzt.

Die Ich-Erzihlung des Malchus setzt dieses Verfahren in der
Weise fort, dass Malchus im allgemeinen aus der beschrinkten
Perspektive des einstigen, des erlebenden Ichs betichtet, dass
er jedoch an kritischen Punkten des Geschehens aus der tibet-
legenen, den Ausgang kennenden Perspektive des spiteren,
erzihlenden Ichs hierzu Stellung nimmt. So bereits in der
Exposition, worin Malchus seinen Werdegang skizziert *:
seine Eltern wollten ihn zur Ehe zwingen; er lief ihnen davon
und wurde Mo6nch. Viele Jahre spiter, nach dem Tode seines
Vaters, beabsichtigte er, in die Heimat zurlickzukehren, die
Erbschaft zu erheben und hierbei, neben Spenden fir die
Armen und fir das Kloster, einen Teil fir sich selbst zu be-
halten — guid erubesco confiteri infidelitater meam, figt det
Erzihler hinzu. Der Abt, der ihn durchschaut, sucht ihn
beschworend von seinem Vorhaben abzubringen: der Teufel
wolle ihn versuchen; so seien schon viele Monche in die Falle
geraten 2. Jetzt, in einer Vorausdeutung auf den weiteren
Verlauf, bricht der Standpunkt des erzihlenden Ichs unverhiillt
dutch: Vae mibi misero, vici ... pessima victoria, reputans illum

! Die Ausgabe von C. C. Mierow (in Classical Essays presented to J. A. Kleist
(St. Louis 1946), 31 fI.), nach der hier im allgemeinen zitiert wird, entscheidet sich
Kap. 3 a.A. fiir die Variante Marionati (statt Nisibeni). Malchus muss indes, wie
Kap. 3 (Flucht in den Westen, in die Wiiste von Chalkis) und Kap. 4 (Reise
auf der Strasse von Beroea nach Edessa) zeigen, aus Nisibis stammen. Dann ist
freilich der unsicher uberlieferte Passus ef uf revera eiusdem loci indigena (Kap. 2)
schwer verstandlich (w# = tamquam ?).

2 Der Abt beruft sich hierbei auf die Bibel : canens reverti ad vomitum suum (Pr. 26,

11; 2 Petr. 2, 22); ne aratrum tenens post tergum respicerem (nach Le. 9, 62; vgl.
Athanas. Vita Antonii 20).



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 61

non meam Salutem *, sed suum solacium quaerere. Der Abt verab-
schiedet sich von Malchus, indem er ihn als vetlorenes Schaf
bezeichnet (ein Utrteil, dessen Richtigkeit der Erzdhler bereits
bestitigt hat) — die Geschichte steht am Ende der Exposition
in denkbar grosstem Kontrast zu dem preisenden Rahmen,
und der Leser ist gespannt, wie der Widerspruch sich 16sen
wird.

Die nunmehr einsetzende eigentliche Handlung verlduft
durchaus einstringig. Malchus, auf der Reise in die Heimat
begriffen, wird mitsamt dem ganzen Konvoi, dem er sich
angeschlossen hat, von Riubern gefangen genommen (das
anschauliche, eigene Kenntnis des Autors verratende Detail
kann hier iibergangen werden); er muss seinem neuen Herrn
in einer entlegenen Eindde die Schafe hiiten. Schon glaubt er die
leichtfertig verspielte monchische Existenz wiederhergestellt:
er vergleicht sich mit Jakob und Moses; er betet und singt
Psalmen. Der Leser beginnt an der Berechtigung des pathe-
tischen Ausrufs wae mihi misero zu zweifeln, den er bei der
Schilderung des Aufbruchs aus dem Kloster vernommen
hatte — da lenkt eine neuerliche Vorausdeutung des erzihlenden
Ichs ihn wieder auf die richtige Bahn: O nibil umquam tutum
apud diabolum | O multiplices et ineffabiles eins insidiae ! Sic quoque
me latentem invenit invidia (Kap. 6 a.A.).

Der Leser weiss jetzt, dass die Lage des Helden mit der
Gefangennahme noch nicht ihren tiefsten Punkt erreicht hat,
und in der Tat: der Herr will Malchus fiir seine treuen Dienste
belohnen und gibt ihm eine Mitgefangene zur Frau. Sein
Widerstreben ist fruchtlos, so dass er glaubt, sich das Leben
nehmen zu miissen — da rit ihm die Mitgefangene, eine vet-
heiratete Frau, die von nun an ebenfalls keusch zu leben gedenkt,
zu einer geistlichen Ehe. Gesagt, getan: Numgquam... illius

1 Mierow : wtilitatemn (statt salutews). Doch dann geht eines der von Hieronymus
geschitzten Wortspiele vetloren (salutem-solacinm); vgl. z.B. Kap 6 : habeto me
martyrem potius quam maritum.



62 MANFRED FUHRMANN

nudum corpus intuitus sum, numquam carnem attigi, versichert der
Erzihler, das Ergebnis vorwegnehmend (Kap. 6 a.E.). Der
Leser ist nunmehr hinsichtlich der Nachstellungen des Teufels
beruhigt, und seine Aufmerksamkeit sammelt sich ganz auf
die Frage, wie aus dem geistlichen Paar in der Gewalt der
Riuber das geistliche Paar im Dotfe bei Antiochien hat werden
konnen.

Der Losung dieses Ritsels dient die Schilderung der Flucht,
der am ausfithrlichsten erzihlte Abschnitt der Handlung
(Kap. 7-10). Ein Ameisenstaat und der dort herrschende
Gemeinsinn erinnern Malchus an das Kloster; das Paar bereitet
mit Umsicht den gefihrlichen Zug durch die Wiiste vor und
macht sich bei Nacht aus dem Staube. Auch hier unterbricht
der Erzihler den Gang der Handlung durch eine auf die
Erzihlgegenwart sich beziechende Bemerkung: Paveo miser
etiam referens; securus foto tamen corpore perhorresco (Kap. 8 a.E.).
Dieses Mittel wiederholt sich, als das Paar, vom Herrn und
einem Gehilfen verfolgt, in seinem Versteck, einer Hohle,
entdeckt wird: Quid putas nobis fuisse animi ... Rursus cum labore
et timore lingua balbutit, et quasi clamante domino non audeo loqui
(Kap. 9). Und noch einmal, wenn auch abgeschwicht, als
unversehens eine ebenfalls in der Hohle verborgene Lowin die
Verfolger totet: Quis hoc umquam crederet, ut ante os nostrum pro
nobis bestia dimicaret (Kap. 9). Diese Kommentare des Erzahlers
gehen gleichsam in die entgegengesetzte Richtung wie die
Vorausdeutungen der Kapitel 3 und 6: wihrend dort das erle-
bende Ich von der Warte des erzdhlenden Ichs aus beurteilt
wird, ergreift hier das erlebende Ich mit seinen Angsten und
Freuden vom erzidhlenden Ich Besitz. Beiden Mitteln ist indes
gemeinsam, dass sie die Zeitschichten, die Differenz von
Erzihlvergangenheit und Erzihlgegenwart, bewusst zu machen
versuchen.

Mit dem Gelingen der Flucht ist das Ritsel gelost und die
Spannung aufgehoben: da der Abt des Malchus inzwischen
verstorben war, liess sich das Paar in dem nahe gelegenen Dotfe



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 63

bei Antiochien nieder . Hieronymus versiumt nicht, auf den
Rahmen zuriickzukommen: Haec mihi senex Malchus adules-
centulo rettulit (Kap. 10); er schliesst mit einem fabula-docet, mit
einer Mahnung zur Keuschheit.

Der Vita Malchi fehlen nicht nur wesentliche Merkmale der
Lebensbeschreibung; sie ldsst auch ein Grundelement aller
Hagiographie, das Wunder, vermissen. Das Motiv der rettenden
Lowin entfernt sich unter allen Details der Geschichte am
weitesten von der Wahrscheinlichkeit — als ganzlich unmdoglich
und somit als wunderbar muss selbst diese Episode nicht
erscheinen, und vor allem: sie witd vom Autor nicht als
Wunder hingestellt 2. Hier sei an eine bekannte Unterscheidung
der antiken Theotie erinnert: an die Untetscheidung von
unmoglichen (Jetdoc) und wahrscheinlichen, jedenfalls mog-
lichen Fiktionen (mhdopa)?. Der ersten Kategorie gehort
(nach Ansicht der antiken Theoretiker) der Mythos, die Tragodie
an: man kann ihr auch die Wundererzihlung, die Aretalogie
zuweisen, die als « Liige» gelten muss, wenn sie nicht — im
religidsen oder magischen Sinne —« geglaubt » wird. Unter die
zweite Kategorie fillt (ebenfalls nach Ansicht der antiken
Theoretiker) die hellenistische Komodie; es ist erlaubt, ihr
auch den Roman zuzuschlagen, da dieser sich in dhnlicher
Weise — jedenfalls im allgemeinen — bemiiht, selbst die un-
wahrscheinlichsten Vorginge als dem natiitlichen Lauf der
Dinge unterworfen und rationaler Erklirung zuginglich hinzu-
stellen. Hiernach liegt bei dem Motiv der rettenden Lowin eine
« plasmatische », der Romansphire angehoérende Fiktion vor —

1 Eine Schwierigkeit bleibt: nach Kap. 2 lebt Malchus mit der amus im contuber-
ninm ; Kap. 10 hingegen versichett et : me monachis reddo, hanc trado virginibus. Man
soll wohl annehmen, dass die beiden das contubernium erst im hohen Alter gegriin-
det haben.

% Der Erzihler versteht sich lediglich zu dem Austruf : Quis boc ... crederet.

3S. R. RerrzensteIN, Hellenistische Wundererzihlungen, 84 ff.; K. Kerknvyi, Die
griechisch-orientalische Romanliteratur in religionsgeschichtlicher Beleuchtung (Tiibingen
1927), 1 f.; R. SODER, Die apokryphen Apostelgeschichten..., 77 ff.



64 MANFRED FUHRMANN

in der Tat findet sich bei Xenophon von Ephesos eine ziemlich
dhnliche Episode .

Die Vita Malchi ist iberhaupt dem Roman verpflichtet:
in der Erzihltechnik, in der Zeichnung des Helden und vor
allem in der Struktur und den Motiven der Handlung ?; man
kann sie geradezu als eine Ubertragung des Liebesromans in das
Monchsmilieu bezeichnen. Die Ich-Erzihlung gehétt im Roman
zu den Ublichen Mitteln der Darstellung; sie wird von Achilles
Tatius in einer der VV7ta Malchi durchaus entsprechenden Weise
in einen Rahmen eingefligt®. An Techniken, die mit Pet-
spektiven und Zeitschichten operieren, und an Vorausdeutungen
(vor allem durch Triume) fehlt es nicht *; fiir eine Ausgangs-
situation, die den Leser vor ein Ritsel stellt, sei auf den Anfang
von Heliodors Aethiopica verwiesen.

Was die Charakterzeichnung des Malchus angeht, so hitte
er sich, wire er ein vollkommener Asket, nicht nur eines makel-
losen Wandels, sondern auch der ginzlichen Herrschaft iiber
seine Affekte, einer schwerelos-heiteren Ataraxie zu befleissigen.
Statt dessen 10st er durch eine Verfehlung — wenn auch nur
durch einen Versuch — die verhéingnisvolle Folge der Ereignisse
aus, und tiberdies zeigt er sich je nach den Umstinden bald froh
und zufrieden, bald vollig verzweifelt, dann wieder in dussersten
Angsten odet jauchzend vor Freude. In allen diesen Punkten
ist er ein getreues Abbild des typischen Romanhelden. Die

1TV 6: Anthia wird zur Strafe mit zwei furchtbaren Hunden in eine Grube
gesperrt; die Hunde greifen sie nicht an. Der Autor beeilt sich, den Vorgang zu
erkliren : der Wichter reicht Nahrungsmittel, und die Hunde sind satt und zahm.

® Eine Ausnahme ist z.B. die aus dem Armutsgebot erwachsende Schuld des
Helden (et will einen Teil des viatetlichen Etrbes fiir sich behalten) ; vgl. Pallad.
Hist. Laus. 17, 3 £.

81 1 f. Det Autor hat allerdings, hierin minder sorgfiltig als Hieronymus, ver-
saumt, am Schluss der Geschichte an den Rahmen zu erinnern.

48, hiertiber T. HAGG, Narrative Technique in Ancient Greek Romances, Skrifter
utgivna av Svenska Institutet i Athen, 8°, 8 (Stockholm 1971), 112 ff. (« Points of
view») und 213 fl. (« Anticipations »). Higg stiitzt sich, wie diese Skizze, vor
allem auf die Gesichtspunkte und Begriffe Laimmerts.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 65

Handlung des Romans von Chariton beginnt mit einer aus
Zorn und Eifersucht geborenen Missetat, die Chaireas an seiner
jungen Gattin veriibt; bei Xenophon straft Eros die hemmungs-
lose Arroganz des verwohnten Habrokomes . Uber die see-
lische Verfassung der Romanfiguren, ihre je nach Lage der
Dinge wechselnden Stimmungen und Leidenschaften brauchen
nicht viele Worte verloren zu werden; es geniigt, auf eines der
hiufigsten Romanmotive zu verweisen, das sich auch in der
Vita Malchi findet: auf die zur Selbstmordabsicht sich steigernde
Verzweiflung 2. In den Romanen ist es eine schier aussichtslose
Situation, insbesondere detr vermeintliche Verlust der oder
des Geliebten, wodurch dieser Entschluss herbeigefithrt wird;
Hieronymus hat hierfiir die Bedrohung des hochsten asketischen
Gutes, der geschlechtlichen Enthaltsamkeit, eingesetzt. Im
tbrigen unterscheidet sich das Verhalten des Malchus kaum
von dem der Romanhelden. Kleitophon z.B. hilt, mit dem
Schwerte in der Hand ?, am angeblichen Sarge der Geliebten
eine pathetische Rede, die mit den Worten endet: « So nimm
denn, Leukippe, das einzige dir angemessene Totenopfer von
mir entgegen» — da erscheinen, als er schon die Klinge gegen
sich gekehrt hat, Freunde, die ihn von seinem Vorhaben
abbringen *.

Die Struktur der Vita Malchi ist — mit einem Paar im Mittel-
punkt, mit Raubern, Flucht und Rettung in héchster Not — ein
stark verkiirzter Abklatsch der Liebesromane. Auch mit dem
Grundmotiv der Keuschheit entfernte sich Hieronymus nicht

! Charit. I 4, 12; s. hierzu VIII 1, 3 (Aphrodite als Réchetin). Xen. Eph. 11 £.;
vgl. IT 1.

2 Zeugnisse bei R. HEmNzE, « Petron und der griechische Roman », in Vom Geist
des Romertums 3 (Darmstadt 1960), 419 Anm. 7. Dem Christen Malchus steht der
Gedanke an Selbstmotd schlecht an — das Muster der Romane schliagt dutch.
3 Ebenso Malchus : man fragt sich, wie der Sklave von Riubern, der Hirtendienste
leisten muss, zu einet solchen Waffe kommt. Auch bei diesem Zuge schligt das
« heroische » Muster unverhiillt durch.

* Ach. Tat. 111 16 £. S. ferner z.B. Iambl. Babyl. Epit. Phot. 18 (ed. E. HABRICH).



66 MANFRED FUHRMANN

weit von der Gattung, die er sich zum Vorbild genommen
hatte: die verheirateten Paare der Liebesromane haben einander
die Treue zu wahren und sind somit zur Enthaltsamkeit gegen-
iiber Dritten verpflichtet; noch nicht miteinander verheiratete
Liebende diirfen einander nicht beriihren .

In den Romanen bewihrt sich das — nur selten durch-
brochene — Prinzip in immer neuen Anfechtungen und
Pritfungen; als #/tima ratio dient auch in diesem Falle der
(versuchte) Selbstmord 2. Oft genug soll jemand — er sei
schon verheiratet oder noch nicht — zur Ehe gezwungen
werden. So z.B. zu Beginn der Ich-Erzihlung bei Achilles
Tatius; die Partie liest sich wie ein genaues Analogon zum
Anfang der Malchus-Geschichte (I 3): « Ich bin meiner Herkunft
nach Phonizier, meine Heimat ist Tyrus, ich heisse Kleitophon...
Mein Vater nahm eine zweite Frau, die Mutter meiner Schwester
Kalligone; er beschloss, mich mit dieser Schwester zu vet-
heiraten...» Da Kleitophon alsbald Leukippe kennenlernt
und sich sterblich in sie verliebt, greift er zum gleichen Mittel
wie Malchus, zur Flucht. Der zweiten Ehe, der Malchus sich
ausgesetzt sieht, entspricht ziemlich deutlich eine Episode bei
Xenophon (IT 9) *: Anthia ist — ebenso wie ihr Gatte Habro-
komes — in die Gewalt von Ridubern geraten; sie wird zu einem
Ziegenhirten gefithrt, der sie, wenn nétig, mit Gewalt, zur
Frau nehmen solle; dieser lisst sich von ithrem Flehen und dem
Hinweis, dass sie freigeboren und verheiratet sei, erweichen
und beriihrt sie nicht. Die Ahnlichkeit der Konstellation teicht
bis ins Detail: auch die Mitgefangene, die Malchus zur Frau
gegeben wird, ist ja verheiratet, und auch ihr gegeniiber spielt
diese Tatsache eine Rolle — wenn auch nur als Argument,
das Malchus seinem Herrn vorhilt. Das Geschehen in der

LS. R. SODER, Die apokryphen Apostelgeschichten..., 114 ff.
2S. Xen. Eph. IIT 5 f.

3 Ahnlich, wenn auch in einem komplizierteren Motivationszusammenhang,
Heliod. VII 23 ff.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 67

Vita Malchi — die Selbstmordabsicht des Helden, der Beschluss
des Paares, sich der Liebe zu enthalten — wire somit, hinling-
lich empfindsame Charaktere vorausgesetzt, auch ohne das
asketische Ideal des Malchus und seiner Genossin durchaus
iiberzeugend motiviert — mit anderen Worten: es hat den
Anschein, als sei dieses Ideal einem vorgegebenen, in sich
geschlossenen Ereignis- und Motivationszusammenhang nach-
triaglich aufgepfropft worden 1. Andererseits hat Palladios eine
Geschichte aufgezeichnet, die in einigen Punkten mit det
Malchus-Episode tibereinstimmt und die ihretseits offensichtlich
den Thomas-Akten verpflichtet ist 2: Der junge Amun wurde
von seinem Onkel zur Ehe gezwungen. In der Hochzeitsnacht
belehrte er seine Braut iiber die Vorziige der Keuschheit; er
tiberzeugte sie, und das Paar lebte in geistlicher Ehe zusammen,
bis sich Amun nach achtzehn Jahren — « damit eine so grosse
Tugend nicht verborgen bliebe » — in den Bergen bei Nitria
cine Finsiedlerhiitte errichtete. Dieses Beispiel zeigt, dass man
sich von der Arbeitsweise des Hieronymus keine allzu simple
Vorstellung machen darf; die Vifa Malehi ist sicherlich nicht
allein durch Motive und Klischees der erotischen Romane
inspiriert worden 2.

Der Autor selbst bezeichnet die VVita Malchi, wie schon
dargetan, vage als parvum opus, niherhin als hbistoria castitatis.
Wie hitte er sie auch nennen sollen: der Antike stand fiir die
erzihlende, mehr oder minder romanhafte Prosa keine feste
und differenzierte Terminologie zu Gebote, und man bediente
sich mannigfacher Ausdriicke, dergleichen Literatur not-

1 Ein dhnlicher Fall findet sich Vi¢a Hilarionis 21 ; s. hietzu supra S. so.

* Hist. Laus. 8. Die Geschichte ist, wenn man der Argumentation R. RErrzen-
STEINS, Hellenistische Wundererzihlungen, 58 £., folgt, alter als die Vita Antonii des
Athanasius. Zu den Thomas-Akten (4 ff.) ibid. und 134 ff.

8 Zur Ameisen-Parabel, einem vorziiglichen Einfall des Hieronymus (Kap. 7,
nach Verg. Aen. IV 4oz f1.), vgl. Philostt. Vita Apollonii IV 3.



68 MANFRED FUHRMANN

diirftig zu etikettieren *. Er hitte vielleicht die Bezeichnung
exemplurm wihlen konnen; dieser Terminus hdtte indes den
— zweifellos gegebenen — parinetischen Gehalt der Schrift
tiber Gebiihr betont, und ausserdem ist die Geschichte fiir ein
Exempel reichlich lang. So entschied er sich fiir den Ausdruck
bistoria. Hietin befindet er sich in Ubereinstimmung mit dem
unbekannten Vetfasser der Historia Apollonii regis Tyri sowie
mit Longus, der sein Werk in genauer Analogie zur Aistoria
castitatis als lovopla Epwroc klassifiziert 2. Nach heutigen Vor-
stellungen kommt die Vi‘a Malchi, die man ja wegen ihrer
Kiirze nicht einmal im abgegriffensten Sinne des Wortes einen
Roman nennen kann, einer Novelle ziemlich nahe; mit ihr teilt
sie sich jedenfalls in die Merkmale einer in sich geschlossenen,
auf einen einzigen Konflikt bezogenen und gradlinig zum Ziel
strebenden Handlung. Andererseits unterliegt alles menschliche
Tun einer rigorosen Bewertung nach fraglos feststehenden
Normen; die Schrift propagiert eine bestimmte, religiés fun-
dierte Lebensform. Um dieser Tendenz willen ist es wohl
besser, die Vita Malchi schlicht als FErzihlung auszugeben,
und man mag sogleich hinzufiigen: als erbauliche Erzihlung.
Diese Erbaulichkeit wiederum verzichtet auf das Wunder, so
dass der Terminus Legende — wie immer man ihn definieren
will — nicht in Betracht kommt. Gleichwohl hat Hieronymus
in der Vita Malchi kein geringeres Arsenal dsthetischer Mittel
aufgeboten als in der Vita Hilarionis — immerhin handelt es
sich dieses Mal um Mittel, die nicht ausschliessen, dass der Leser
die Tendenz der Schrift als einen unmittelbaren, an ihn selbst
sich richtenden und sein eigenes Verhalten orientierenden Appell
auffasst.

1S. K. Kerénvyr, Die griechisch-orientalische Romanliteratur..., 8 fF.

% Praef. 1. Die Bezeichnung gilt zwar streng genommen nut dem Gemilde, das
Longos gesehen zu haben vorgibt; da indes sein Roman das Gemailde in Worten
wiedergeben will, kann man sie ohne Gewalt auch auf den Roman beziehen. Vgl.
ferner Lukians "AXn99¢ lotople. Kerényis Feststellung (op. ¢/2., 18), dass das Wort
als Bezeichnung fiir die Romanerzihlung nicht vorkomme, trifft insoweit nicht zu.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 69
111

Die sogenannte Vita Pauli primi eremitae, wahrscheinlich
der literarische Erstling des Hieronymus?!, entstand wohl
wihrend des Aufenthalts in der Wiiste von Chalkis (Sytien),
also etwa 375/377, allenfalls unmittelbar danach in Antiochien 2.
Die Schrift war offenbar sofort ein grosser Erfolg; sie wird auch
von heutigen Lesern mit hohem Lobe bedacht ®. Der Autor
erklirt am Schluss der Einleitung, er wolle einiges wenige iiber
Anfang und Ende des Paulus, des ersten Wiistenmonchs,
mitteilen; er beansprucht hingegen nicht, eine Lebensbe-
schreibung vorzulegen. Der herkémmliche Titel mit dem
Begriff vita ist auch in diesem Falle eine fremde, dem Charakter
des kleinen Werkes nicht angemessene Zutat.

Die beiden in der Einleitung angekiindigten Teile haben bei
weitem nicht gleichés Gewicht. Der erste, den Anfingen sich
widmende Abschnitt (Kap. 2-6) gibt die Exposition; er skizziert,
wie Paulus in der Wiiste der Thebais eine Eremitenexistenz
begriindete. Der zweite, etwa dreimal so lange Abschnitt
(Kap. 7-16) enthilt das eigentliche Geschehen, die Begegnung
der beiden Monche Paulus und Antonius *.

Der erste Abschnitt befasst sich zunichst mit dem Zeit-
hintergrund, mit der Christenverfolgung unter Kaiser Decius;
zwel Exempel, darunter ein iiberaus laszives, sollen die Heim-
ticke illustrieren, mit der der Feind die Mirtyrer zu Fall zu
bringen suchte (Kap. 2-3). Dann wendet sich der Autor seinem

1S. Vir.ill. 135. Nut einige Briefe (jedenfalls Nt. 1 und 2) sind mit Sichetheit eines
friheren Datums.

2 Fir die an zweiter Stelle genannte Moglichkeit pladiert J. N. D. KeLLy, Jeronze.
His Life..., 6o f.

3 S. z.B. R. RErTzENSTEIN, Hellenistische Wundererzéihlungen, 63 : « ein Kleinod der
erzihlenden Literatur»; H. von CAMPENHAUSEN, Lafeinische Kirchenviter (Stutt-
gart 1960), 120 « literarisch... sein vollkommenstes Werk ».

4 Treffender daher die Kennzeichnung der Schrift, die Hieronymus im Chron.,
z. J. 356, gibt : (Paulus,) cuius nos exitum brevi libello explicuinius.



70 MANFRED FUHRMANN

Helden zu: Paulus, heisst es, aus vermégendem Hause, verlor
als etwa Sechzehnjihriger beide FEltern; et war mit der
griechischen und koptischen Literatur griindlich vertraut,
sanftmiitig und gottestiirchtig. Er zog sich wihrend der Vet-
folgungen auf ein abgelegenes Gut zutiick, dann — da der Mann
seiner Schwester Anstalten machte, ihn zu verraten — in die
Einsamkeit der Berge, wo er schliesslich eine Hohle mit einer
peristylartigen Offnung nach oben, mit einer Palme und einem
Quell darin, entdeckte; dort blieb er, und die Palme versorgte
ihn mit Nahrung und Kleidung (Kap. 4-6).

Der zweite Abschnitt schildett ein iiber insgesamt neun
Tage sich erstreckendes einstringiges Geschehen, das durchweg
aus der Perspektive nicht des Paulus, sondern des Antonius
erzahlt wird *. Dieser hatte, als Paulus 113 und er selber 9o
Jahre alt war, ein Traumgesicht: es gebe weiter im Inneren der
Wiiste einen Moénch (gemeint ist Paulus), der viel vollkom-
mener sei als er und den er besuchen miisse. So macht er sich
denn am folgenden Tage, ohne das Ziel zu kennen, auf den
Weg. Zunichst begegnet ihm ein freundlicher Hippozentaur, der
ihm die Richtung weist (Kap. 7). Dann bittet ihn ein Satyr im
Namen seiner Artgenossen, er moge bei dem allen gemein-
samen Herrn Flrbitte fiir sie tun; Antonius, vor Freude Trinen
vergiessend, sieht sich zu einem Weheruf iiber Alexandrien
veranlasst, das Ungeheuer als Gotter verehre, wihrend bestiae
Christum logununtur (Kap. 8). Eine Wolfin ldsst ihn in der Mozgen-
dimmerung des dritten Tages den Eingang zur Hohle des Paulus
finden; dort muss er freilich stundenlang vor verschlossener
Tir warten. Endlich 6ffnet Paulus; die beiden Monche, die
sich nie gesehen haben, begriissen sich mit ihren Namen
(Kap. 9). Wihrend ihrer Gespriche (Paulus will u.a. wissen,
ob es noch Heiden gebe) legt ein Rabe ein Brot vor ihnen
nieder; Paulus bemerkt hierzu, er pflege seit sechzig Jahren

1 Hierbei finden, von guod et evenit (Kap. 14) abgesehen, keinerlei Vorausdeutungen
des Erzihlers statt.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 71

tiglich ein halbes Brot zu erhalten, mit Riicksicht auf den
Besuch des Antonius sei an diesem Tage die Ration verdoppelt
wotden (Kap. 10). Jetzt findet, bei der Ehre des Brotbrechens,
ein edler Wettstreit der Bescheidenheit statt; er wird schliesslich
in der Weise entschieden, dass die beiden Monche, jedet an
einem Ende, gleichzeitig an dem Brot zichen. Am folgenden
Tage erklart Paulus, er werde nun sterben; Antonius solle ihn
bestatten, jedoch zuvor — fiir die Bedeckung des Leichnams —
den Mantel holen, den er von Athanasius erhalten habe
(Kap. 11-12). Antonius holt den Mantel; auf dem Riickweg
zu Paulus sieht er diesen inmitten von Engelschaten gen
Himmel schweben (Kap. 13-14). Er eilt in die Hohle; dort
trifft er Paulus in Gebetshaltung, kniend und mit erhobenen
Armen, an — er bemerkt erst nach einiger Zeit, dass Paulus tot
ist (Kap. 15). Zwei Lowen schachten dem hilflosen Alten das
Grab aus; sie trollen sich, nachdem sie den Segen des Antonius
empfangen haben. Dieser bestattet Paulus und kehrt in sein
Kloster zuriick (Kap. 16).

Der Schluss geisselt nach Art der kynisch-stoischen Diattibe
die Torheit der Reichen und vergleicht sie mit der Geniigsamkeit
des Paulus, dem das Himmelreich offenstehe. Dann eine Sphragis
der Demut: der Leser moge «des Sinders Hieronymus»
gedenken; dieser wiitde die Tunika des Paulus dem Purpur
der Konige, der die Strafe der Verdammnis herbeifiihre, ent-
schieden vorziehen.

Die Vita Panli gehort demselben Bereich an wie die 17ta
Hilarionis, der Asketen- und Wundertiter-Literatur, und wie
dort, so lassen sich auch hier in den einschligigen Schriften
manchetlei Parallelen fiir das motivische Material namhaft
machen. Bei den folgenden Beispielen wird zunichst von dem
unmittelbaren Vorbild des Hietonymus, von der VVita Antonii
des Athanasius, abgesehen.

Die beiden einleitenden Exempel, welche die Heimtiicke
des Verfolgers dartun sollen, opetieren mit ausgesuchten Reizen:
mit Miickenstichen, dem Kitzel der Liebe, dem Schmerz der



72 MANFRED FUHRMANN

abgebissenen Zunge. Palladios weiss von einem Monch, det,
auf einen Stich reagierend, eine Miicke zerdriickte; der Monch
habe sich selbst dazu verurteilt, sechs Monate nackt in einem
miickenreichen Sumpfgebiet zu verbringen, und er war schliess-
lich so zerstochen, dass man seine Identitit nur noch an seiner
Stimme feststellen konnte. Eine Dirne tritt in einer Episode
det Andreas-Akten auf: sie wird nackt ans Tor gefiithrt, die
Apostel am Betreten der Stadt zu hindern. Das Motiv der
abgebissenen Zunge wird auch einer Pythagoteerin zugeschrie-
ben: sie sollte dem Tyrannen Dionysios auf der Folter ein
Geheimnis verraten; sie biss sich die Zunge ab und spie sie
dem Tyrannen ins Gesicht — jetzt brauchte sie nicht mehr zu
befiirchten, sie méchte, von der Folter besiegt, das Geheimnis
preisgeben 1.

Palladios erzihlt die Geschichte von einem « Aschenbrodel
im Nonnenkloster » 2: eine Jungfrau stellt sich schwachsinnig;
sie darf nicht mit den Schwestern essen, leistet Kiichendienste
und lebt von Abfillen; sie wird geschlagen und verhohnt. Ein
Engel erscheint dem Asketen Piterum: warum er eine so hohe
Meinung von sich habe; er solle sich ins Nonnenkloster von
Tabenne begeben; dort finde er eine Frau, die ein « Diadem »
trage und die besser sei als er. Piterum macht sich sofort auf
den Weg; er erkennt die Gesuchte an dem Tuch, das sie um
den Kopf trigt; er fillt ihr zu Fissen und bittet sie um ihren
Segen, wie auch sie ihm zu Fissen fillt und ihn um seinen
Segen bittet. Die Geschichte ist ein recht genaues Analogon zur
Entdeckung des Paulus durch Antonius (VVifa Panli 7); das
Motiv der wechselseitigen Bitte um Segen erinnert an den
Bescheidenheitswettstreit beim Brotbrechen (Vita Pauli 11).

Die Begegnung mit dem Satyr hat ein Pendant in der
Apollonios-Ubetlieferung: det Wundermann etfuhr in einem

Y Hist. Laus. 18, 4; Acta Petri et Andreae 9 (edd. R. A. Lipstus - M. Bonner, 11 1,
121 £.); Jambl. De vita Pythagorica 194.

% Hist. Laus. 34. Die Bezeichnung « Aschenbrédel » bei R. RerrzensteiN, Helle-
nistische Wundererzihlungen, 75 f.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 73

athiopischen Dortfe, dass dort ein Satyr sein Wesen treibe
(er stellte den Frauen nach und hatte schon zwei ermordet);
er brachte den Unhold durch einen kriftigen Trunk Weines
zur Vernunft. Wie Hieronymus, so bemiiht sich auch Philostrat,
der Skepsis seiner Leser zuvorzukommen: man dirfe nicht
bezweifeln, dass es Satyrn gebe; er erinnere sich eines Jugend-
kameraden, dessen Mutter von einem Satyr besucht worden
sei .

Das Motiv der wunderbaren Ernihrung von Wiisten-
monchen hat sich offenbar nicht geringer Beliebtheit etfreut.
Neben Fillen einmaligen gottlichen Beistandes — insbesondere,
wenn ein unerwarteter Besuch eingetroffen ist — hort man von
einem Monch, der alle zwei bis drei Tage ein Brot auf seinem
Tische vorfand; als er mehr und mehr Versuchungen zu unter-
liegen begann, verschlechterte sich das Brot nach Massgabe
seiner zunehmenden Siindhaftigkeit. Einmal verweist eine
Anspielung auf den biblischen Archetyp derartiger Fiirsorge:
ein Eremit sieht jeden Sonntag « zu seinen Hiupten » ein Brot
liegen, wie einst der verzagte Elia ein Brot « zu seinen Haupten »
bemerkt hatte. Die Variante des Hieronymus ist besonders
geistreich: sie greift auf die Raben Elias zuriick und verbindet
das Motiv der regelmissigen Verpflegung mit einer ausseror-
dentlichen Massnahme wegen des Besuches des Antonius 2.
Schliesslich ist auch der in Gebetshaltung verharrende tote
Paulus nicht ohne Parallele ®.

Dass die Vita Panli mit biblischen Wendungen und Zitaten
gespickt ist, versteht sich bei Schriften dieser Art von selbst.

Y Vita Pauli 8. Vgl. Philostt. Vita Apollonii V1 27.

2 Vita Pauli 10} s. hietzu 3 Reg. 17, 6 (Raben Elias). Vgl. Pallad. His?. Laus. 51 und
Hist. monachorum 12, 14 f. (einmalige Hilfe, insbesondere bei Besuch); #bid. 1,
47 ff. (alle zwei bis drei Tage ein Brot); 7bid. 10, 8 (jeden Sonntag ein Brot, mit
Verweis auf Elia, 3 Reg. 19, 6).

8 Vita Pauli 15. Vgl. Fist. monachorum 1, 65 ; s. ferner Pallad. Hist. Laus. 47, 4 (ein
verstorbener Monch wird auf einem Stuhle sitzend, mit seiner Arbeit in der Hand,
vorgefunden).



74 MANFRED FUHRMANN

Hieronymus hat sich ausserdem erlaubt, heidnische Autoren
ins Feld zu fithten — dieser Verlockung hat er nut in seinem
hagiographischen Erstling so offen nachgegeben, wihrend er
sich in det Vita Malchi und dex Vita Hilarionis mit Anspielungen
begniigte, die nur der Kundige bemerkt. An einem Hohepunkt
— Antonius wartet vor der Klause des Paulus auf Einlass —
— zitiert Hieronymus zwei volle, verschiedenen Biichern
entstammende Verse der Aneis. Detlei in die Erzihlung einge-
fiigte, die Handlung weiterfithrende Zitate finden sich auch in
dem Roman des Chariton; auf christlicher Seite hatte sich
Laktanz in der Schrift De mortibus persecutorum dieses Vetrfahtens
bedient .

Die Einleitung detr V7ita Pauli geht davon aus, dass Zweifel
bestiinden, wer der erste Wiistenmodnch gewesen sei. Hiero-
nymus weist zunichst den Versuch zurtick, biblische Vorbilder
des Monchtums, den Propheten Elia und Johannes den TAufer,
hierfiir namhaft zu machen. Er nennt sodann eine andere These,
die sich auf Antonius berufe — sie sei nur teilweise richtig,
weil Antonius zwar dem Titel, Paulus hingegen der Sache nach
als erster in der Wiiste gelebt habe. Da man iiber Antonius in
griechischer wie in lateinischer Sprache grindlich berichtet
habe, wolle er sich des Paulus annehmen, weil man diesen
Gegenstand bislang vernachlissigt habe.

Hieronymus behauptet hiermit ziemlich unverbliimt, dass
die Vita Antonii des Athanasius der Korrektur bediitfe; denn
ebendort heisst es, kein anderer als Antonius habe sich zuerst

Y'S. 2.B. Vita Malchi 8 a.E.: pavesco usw. (nach Verg. Aen. 11 204). Tbid. 9 : si
invat dominus usw. (nach Sen. Troad. s10-512). Vergil-Reminiszenzen in der I7fa
Hilarionis nennt A. CAMERON, in CPh 63 (1968), 55 f. Vgl. dagegen Vita Pauli 4:
anri sacra fames (Verg. Aen. 111 §57); crudelitate quasi pietate utebatur (nach Flor.
Epit. 1 40, 7: saevitia quasi virtute utebatur). Ihid. o : Talia perstabat memorans usw.
(Verg. Aen. 11 650 und VI 672). Zu den Homet-Zitaten bei Chariton s. E. H.
Haicur, Essays on the Greek Romances ® (Port Washington, N.Y. 1965), 33 ff. ; Lact.
Mort. pers. 12, 1; 16, 2; 30, § w.0.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 75

in die Wiiste gewagt *. Die 772 Pauli ist somit eine Replik auf
die Vita Antonii, ja, sie setzt allenthalben Leser voraus, welche
die Vita Antonii kennen. Die ersten Hinweise auf die 1Vita
Apntonii finden sich schon in der Einleitung. Elia nidmlich
hatte — nach Athanasius — dem Antonius als Vorbild gedient,
und auf den schon im Muttetleib prophezeienden Johannes
hatte Antonius in seiner grossen Predigt hingewiesen 2. Dass
Hieronymus eine Spitze anzubringen sucht, zeigt sich mit aller
Deutlichkeit im 13. Kapitel; er kommt dort auf die beiden
biblischen Figuren zuriick und lisst Antonius die Rolle wider-
rufen, die Athanasius diesem zugeschrieben hatte: ae mihi
peccatori, qui falsum monachi nomen fero. Vidi Eliam, vidi Ioannem
in deserto (gemeint ist beide Male Paulus). Auch die beiden
Gewihrsleute, auf die sich Hieronymus fiir seine Version vom
ersten Wiistenmonch beruft, verweisen auf die itz Antonii:
dort erfihrt man von zwei Schiilern, die den einsam am Berge
Hausenden bedient und seinen Leichnam bestattet hitten 2.

In den Andeutungen iiber die Herkunft und Jugend des
Paulus setzen sich die impliziten Bezugnahmen auf die iz
Antonii fort. Denn alle Daten, die Hieronymus von Paulus
mitzuteilen weiss, stimmen genau mit den Verhiltnissen des
Antonius Uberein: beide stammen aus vermogendem Hause;
beider Eltern sterben frith; beide haben eine Schwester. Auf
dieser Folie tritt der einzige Unterschied desto deutlicher
hervor: Antonius hatte die heidnische Bildung von sich
gewiesen; Paulus war griindlich mit ihr vertraut. Wie schon
festgestellt, lag Hieronymus das Konzept des gebildeten

1 Kap. 3 und 11. Man muss der etwas dreisten Polemik des Hieronymus zugute
halten, dass die These des Athanasius die Tatsachen erheblich stilisiette; s.
R. RErtzenNstEIN, Hellenistische Wundererziblungen, 61 £.

2 Elia als Vorbild: Vita Antonii 7 a.E. Johannes prophezeit im Mutterleib (nach
Le. 1, 44) : ibid. 36 a.E.

8 Vita Anionii o1 f.; vgl. Vita Pauli 13. Aus der Bemerkung e quibus superior
magistri corpus sepelivit ergibt sich, dass nur einer der beiden Gewihrsleute mit
einem der beiden den Greis pflegenden disczpuli identisch ist.



76 MANFRED FUHRMANN

Monchs so sehr am Herzen, dass er es in der Vita Hilarionis
abermals zur Sprache brachte *.

So geht es fort: schon der asketische locus amoenus der VVita
Panli sucht das Analogon in der Vita Antonii zu tibetbieten;
Hieronymus weist sogar mit wortlichen Anklingen auf sein
Vorbild hin. Weitere motivische Reminiszenzen sind der Hippo-
zentaur sowie das Wartenlassen von Einlass Begehrenden;
dasselbe gilt fiir die Weisung, Antonius miisse noch am Leben
bleiben, um anderen Monchen als Vorbild zu dienen, sowie
fur die Vision von der Himmelfahrt Pauli 2. Dass Hieronymus
die Vita Antonii zu korrigieren wiinscht, ergibt sich noch aus
zwel weiteren Details: das Traumgesicht belehrt Antonius, dass
Paulus multo melior sei als er ®; der Mantel, den Athanasius dem
Antonius geschenkt hatte, gelangt an Paulus, er gelangt nicht
an den Schenker zuriick — mit dieser Version setzt Hieronymus
sich in offenen Widerspruch zur Vita Antonii *.

Athanasius hatte in der ita Antonii einen unerbittlichen
Kimpfer gegen den Teufel und einen in hartem Ringen sich
emporarbeitenden Asketen vorgefiihrt, ferner einen Mann, der
vor der Uberschitzung des Wundets warnte und kompromisslos

L Vermogen, Tod det Eltetn, Schwestet : Vita Antonii 1 £. und Vita Pauli 4. Bil-
dung : s. supra S. 53.

% Locus amoenus (vgl. supra S. 54) : Vita Antonii 49 f.; vgl. Vita Pauli 5. Wortliche
Anklinge : repperit saxeum montem: usw. (Kap. ), vgl. Vita Antonii 49 a.E. (in der
Ubersetzung des Euagtius : invenit montem valde excelsum); quasi quod a Deo sibi
offerretur (Kap. 6), vgl. Vita Antonii 50 a.A. (BEuagtius : guasi a Deo sibi offerretur) ;
vgl. ferner necessitatem in voluntatem vertit (Kap. 5) = Vita Antonii 17 (Euagrius :
cur ergo non facimus de necessitate virtutems); weitere Beispiele bei ]J. Prescu, Die
Originalitit und literarische Form der Monchsbiographien des hl. Hieronymus, 32 Anm. 1.
Hippozentaur : Vita Antonii 53 (als Trugdamon) ; vgl. Vita Pauli 7. Wartenlassen :
Vita Antonii 13 a.A. (émel pn ovveywper todrovg eloehdelv); vgl. Vita Pauli
9. Leben zum Vorbild anderer : Vita Antonii 46 a.E. ; vgl. Vita Pauli 12. Dasselbe
Motiv auch Hist. monachorum 8, 17. Himmelfahtt: Vita Antonii 6o (Amun);
vgl. Vita Pauli 14.

8 Vita Pauli 7. Athanasius hatte seinen Helden als Ausbund aller ménchischen
Tugenden hingestellt.

1 Vita Pauli 12 f. und 16 ; vgl. Vita Antonii 91 a.E.-92.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 77

tir die Rechtgliubigkeit eintrat — so sind die Versuchungen
und die Klimax der Weltentsagung das eine und die einen
breiten Raum beanspruchenden Belehrungen und Ermahnungen
(an die Mo6nche, gegen Hiretiker und Heiden, an das Kaiserhaus,
an hohe Beamte) das andere Hauptmerkmal der Zltesten
Monchsbiographie. Hieronymus hingegen bringt in seiner 174
Pauli eine pettekte Idylle. Der Held lebt in vélliger Einsam-
keit; er hat weder gegen Dimonen zu kimpfen noch seines-
gleichen zu unterweisen. Seine Rolle kennt keinerlei Span-
nungen; sein harmonisches Gliick der Selbstgentigsamkeit
ist in eine mirchenhafte Sphire freundlicher Fabelwesen und
friedliebender Tiere eingefiigt.

Hieronymus bemiiht sich in der Vifa Paul/i mit grosser
Intensitit um Glaubwiirdigkeit. Seine Attacke gegen Athanasius
war ja nur dann gerechtfertigt, wenn es ihm gelang, den
angeblichen wahren ersten Wiistenmonch, dem er Anerkennung
zu verschaffen suchte, als historische Personlichkeit zu erweisen
— hiermit stand und fiel das ganze Unternehmen, das als
Fiktion keinerlei Gewicht gehabt, ja, den Autor blamiert hitte.
Schon die Einleitung geht daher mit einigem Raffinement zu
Werke. Hieronymus gibt sich geschickt das Air des kritischen
Historikers: Viele haben sich oft gefragt... Manche griffen
auf Elia und Johannes zuriick... Allgemein gilt Antonius...
Er nennt seine Quelle; er spaltet die Rolle des « Ersten»
dialektisch auf; er weist entriistet eine fabulése Version eines
bis zu den Fersen behaarten Hohlenbewohners Paulus ab;
er raumt bescheiden ein, dass von det media aetas des Paulus
nichts bekannt geworden sei. Hier deutet nichts auf schrift-
stelletische Eigenmacht; Hieronymus scheint ganz und gar von
objektiven Gegebenheiten auszugehen: von einer Kontroverse
und von Quellen, die, richtig benutzt, trotz ihrer Liickenhaftig-
keit eine Schlichtung der Kontroverse gestatten *.

1 Man beachte noch, dass es ausgerechnet zwei Schiiler sind, die Antonius den
Ruhm des ersten Wiistenmonchs streitig machen.



78 MANFRED FUHRMANN

In der Vifa selbst argumentiert Hieronymus auf zwei
Ebenen: auf der Ebene des spezifisch christlichen (trans-
zendenten, mit Fingriffen Gottes rechnenden) und auf der
Ebene des allgemeinen (immanenten, auf nachprifbare Tat-
sachen sich stiitzenden) Weltverstindnisses. Die beiden Argu-
mentationsweisen finden sich vereint, die These von der den
FHinsiedler sowohl nihrenden als auch kleidenden Palme zu
erhirten (Kap. 6): Hieronymus nennt Analogien, die er selbst
in der syrischen Wiiste beobachtet haben will (wobei er, um
seine Sachkunde zu erweisen, das syrische Wort fiir Zisterne
einflicht), und er beruft sich auf das Wort Jesu, wonach dem,
der da glaubt, alles moglich ist (Me. 9, 23) 2.

Im iibrigen hat sich der Autor damit begniigt, seine Darle-
gungen im « natiirlichen», historischen Sinne als plausibel
erscheinen zu lassen; dieses Bestreben beschrinkt sich freilich
auf die erste Halfte der Schrift. So hat Hieronymus seinen
Helden mit einer ziemlich exakten Chronologie ausgestattet,
mit sowohl absoluten als auch relativen — auf Antonius sich
bezichenden — Lebensdaten. Die absolute Zeit ergibt sich aus
dem historischen Rahmen des Anfangs (Kap. 2 und 4): Paulus
war wihrend der decianischen Verfolgung etwa 16 Jahre alt 2.
Das Verhiltnis zu Antonius geht aus Kapitel 7 hervor: Antonius
wurde als Neunzigjdhriger zum sterbenden Paulus, dem
Hundertdreizehnjdhrigen, gerufen. Setzt man dieses chrono-
logische Geriist zu den absoluten Lebensdaten des Antonius
in Bezichung, so zeigt sich eine kleine Unstimmigkeit: Paulus
ist im giinstigsten Falle, d.h. wenn er erst als Siebzehnjihriger

! Hieronymus hat diese Doppelstrategie noch einmal bei dem Flutwunder Hila-
rions angewandt; s. supra S. 47. Die auf Gottes Allmacht rekurrierende Argu-
mentationsweise auch bei Athanas. V7ta Antonii 83, dort freilich in einer weit
weniger autoritiren Form als bei Hieronymus.

2 Hieronymus iibertrumpft auch in diesem Detail das Vorbild: Antonius war
18-20 Jahre alt, als er seine Berufung zum Asketen erlebte (I77ta Antonii 2 a.A.).
Hilarion liess er gar als funfzehnjihrigen Burschen in die Wiiste ziehen; s. supra

8. 53,



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 79

und sofort zu Beginn der decianischen Verfolgung (Hetbst 249)
in die Einsamkeit floh, 232 geboren und 345 gestorben. Hieraus
wiirde sich fiir Antonius das Gebuttsjaht 255 ergeben; er kam
in Wahrheit etwa fiinf Jahre frither zur Welt.

Wichtiger als die Chronologie sind einige auktotiale Bemet-
kungen, durch die Hieronymus Einzelheiten seines Berichts zu
beglaubigen sucht. So will er aus d4gyptischen Quellen erfahten
haben, dass die von Paulus in der Wildnis entdeckte Falschmiin-
zerei auf die Zeit von Kleopatra und M. Antonius zuriickgehe
(Kap. 5)* — der Leser, der zweifellos von diesen bekannten
Figuren der jungeren dgyptischen Geschichte gehort hat, nickt
zustimmend und fragt nicht weiter nach jenen Aegyptiorum
litterae. Im darauf folgenden Kapitel tritt Hieronymus selbst,
wie schon erwihnt, als Augenzeuge fiir extreme asketische
Leistungen auf. Abermals ein Kapitel weiter befolgt er in
seinem angeblichen Streben nach seriéser Berichterstattung eine
andere Taktik: aus der wohl richtigen Erwigung, ein apodik-
tisch als Tatsache hingestellter Hippozentaur moéchte selbst
naiven Gemiitern allzu viel zumuten, lisst er hier dem Leser
freie Hand — er jedenfalls will sich nicht daftir verbiirgen, ob
es sich um Teufelsspuk oder um ein wirkliches Monstrum der
Wiiste gehandelt habe. Desto weniger ist er beim Satyrn bereit,
einer skeptischen Einstellung Konzessionen zu machen:
dergleichen sei unter Constantius in Alexandrien lebend dem
Volke gezeigt und in Antiochien als konservierte Leiche dem
Hezrrscher selbst vorgefithrt worden (Kap. 8) 2. Offenbar nahm
er an, dass der Leser, nunmehr « eingestimmt», den weiteren
Episoden den Glauben nicht versagen wiirde — jedenfalls
bringt er vom 9. Kapitel an keine bekriftigenden Kommentare
mehr; insbesondere sucht er weder den (biblisch fundierten)

1Sie ist unverkennbar durch das Brunnenhaus inspitiert, das Antonius fand
(Vita Antonii 12).

2 Vgl. das Pendant bei Philostrat, supra S. 73.



8o MANFRED FUHRMANN

Raben noch die hilfreichen Lowen dutch auktoriale Einschal-
tungen abzusichern (Kap. 1o und 16) %

Die in der Vifa Pauli geschilderte Monchsfigur ist durch
keine andere hiervon unabhingige Quelle bekannt; alle Ubet-
lieferung geht einzig auf Hieronymus zuriick 2. Schon manche
Zeitgenossen des Hieronymus haben die Historizitit des Paulus
bezweifelt — so berichtet der Autor selbst in der Einleitung zur
Vita Hilarionis: Unde ef nos... maledicorum wvoces contemmnimus:
qui olim detrabentes Paulo meo nunc forte detrabent et Hilarion:,
tllum solitudinis calumniati, huic obicientes frequentiam, ut qui semper
latuit non fuisse, qui a multis visus est vilis existimetur. Nun hat es
gewiss schon vor Antonius diesen oder jenen Wiistenmonch
gegeben. Doch die Paulus-Gestalt als solche und zumal ihr
apodiktisch behaupteter Vorrang vor Antonius ist — wie jetzt
wohl allgemein angenommen witrd — mit grosster Waht-
scheinlichkeit der Phantasie des Hieronymus entsprungen. Sie
ist also gerade nicht, was der Autor mit so grossem Nachdruck
zu erweisen sucht, eine geschichtliche Tatsache, sondern
Fiktion 2.

Ein spiter Paulus-Verteidiger fragte angesichts dieser
Ergebnisse der historischen Kritik: « Welches Interesse sollte
Hieronymus daran gehabt haben, auf Kosten des heiligen Anto-
nius eine fingierte Personlichkeit auf den Leuchter zu stellen ? 4».
Diese berechtigte Frage — sie zielt ja auf den Zweck det
Schrift — ldsst sich wohl etwa in der Weise beantworten, dass
Hieronymus, ein junger Mann, der das Zeug zu einem Schrift-

! Die gelehrte Bemerkung in Kap. 12, das Kloster des Antonius sei spiter von den
Sarazenen besetzt worden, gehort nicht zum Historizitdtsbeweis fiir Paulus.

28. z.B. O. BARDENHEWER, Geschichte der altkirchlichen Literatur ® 111 (Freiburg
1.Bt. 1923), 637; J. N. D. KELLY, Jerome. His Life..., 61.

3 Dass Hieronymus selbst nicht aufhorte, seinen Paulus als historische Figur zu
behandeln (s. Epist. 22, 36 und 108, 6; Chron. z. J. 356), ist, wie schon R. Rerr-
ZENSTEIN, Hellenistische Wundererydhlungen, 63 Anm. 1, festgestellt hat, keine
Gegeninsatz : et musste das Gesicht wahren.

*So L. ScHADE, in Hieronymus, Ausgewihlte Schriften, Bibliothek der Kirchen-
viter I 15 (Kempten/Miinchen 1914), 13.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 81

steller in sich spiirte, einen Erfolg erringen wollte, wie ihn
Athanasius mit seinet 77z Antonii errungen hatte. Da nun aber
alle christliche Literatur « littérature engagée » war, da sie dem
Glauben zu dienen hatte und sie nicht einfach das freie Spiel
der Phantasie und die schéne Form als Selbstzweck vorfiithren
durfte, blieb Hieronymus kaum eine andere Wahl als die, die
er traf: er musste « seinen» Paulus fiir authentisch ausgeben,
et musste den historischen Antonius dutch eine nicht minder
historische Personlichkeit auszustechen suchen. Nur in dem
einen Punkte wagte er sich unnotig weit vor, dass er die Auf-
wertung des eigenen Themas mit der Entwertung eines fremden
verkniipfte, dass er Behauptung und Widerlegung verband, in-
dem er die Prioritit seines Helden vor Antonius, dem anerkann-
ten Griinder des Monchtums, zu erweisen unternahm. Gerade
hiermit begab er sich auf ein Terrain, auf dem auch nach christ-
licher Auffassung nicht der Glaube, sondern Tatsachen zihlen.
Etr hat dazugelernt und ist mit der Vita FHilarionis, seinem
zweiten Versuch, mit der VVita Antonii zu wetteifern, andete
Wege gegangen — bei Hilarion stellt sich die Frage nach der
Historizitdt desto weniger, je weniger dort von Hieronymus
selbst die Frage nach der Historizitit des Antonius — als der
Figur, die Athanasius aus ihm gemacht hatte — in Frage gestellt
wird.

Der Gegenstand der Vita Pauli, das Ende eines bedeutenden
Mannes, ist nicht beispiellos: es gab die Schriften De viris
illustribus, es gab Lukians Parodie Uber den Tod des Peregrinus
und vor allem die Martyrerakten. Hingegen lisst sich die Form
der Vita Pauli nur schwer auf Begriffe bringen. Inter multos
saepe dubitatum est, lautet der Anfang. Die Schrift will also eine
Streitfrage losen, und sie rekurriert hierfiir auf « Tatsachen »,
die sie als wahr hinzustellen sucht; sie erzihlt, aber die Et-
zihlung dient einem Beweis. Als das nichste Analogon zu
einem derartigen Konzept kann man wohl die narratio einer
Gerichtsrede, richtiger: die dvriduiymoig ansehen, die Darlegung
eines Sachverhalts also, die sich gegen die entsprechende



82 MANFRED FUHRMANN

Darlegung der anderen Partei richtet. Nun haben keineswegs
alle erzihlenden Abschnitte der Schrift Beweisfunktion fiir die
Prioritit des Paulus; die Schrift enthilt « Gibetschiessende »
Teile, in denen um des Erzidhlens willen erzihlt wird, wie z.B.
die Erlebnisse, die Antonius auf seinem ersten Wege zu Paulus
widerfuhren (Kap. 7-8: Hippozentaur, Satyr). Hierdurch unter-
scheidet sie sich von der forensischen Schilderung eines Sach-
verhalts (wobei gelegentliche Digressionen, die auch dort
vorkommen, ausser Betracht bleiben) — sie ist ein hybrides
Gebilde, ein Zwitter zwischen beweisender und erbaulicher
Erzihlung. Um dieser ihrer Kompliziertheit willen wurde die
Vita Pauli, des Hieronymus frithestes hagiographisches Werk,
hier an letzter Stelle behandelt.

v

Die letzten Jahrzehnte des 4. Jhdts. waren eine tiberaus
experimentierfreudige Zeit: die christlichen lateinischen Schrift-
steller versuchten damals, sich nahezu simtlicher Formen der
antiken literarischen Tradition zu bemichtigen und sie im Sinne
der neuen Religion umzuprigen. Hieronymus hat zu diesem
Prozess neben anderem seine drei Monchsgeschichten beige-
steuert — sie sind kein geringer Beitrag, wenn man bedenkt,
dass mit ihnen die lateinische Hagiographie begriindet wurde.
Sie tibernehmen mannigfache Flemente hauptsidchlich aus dem
griechischen Bereich, Elemente teils heidnischer, teils bereits
christlicher Provenienz. Sie zeigen sich in hohem Masse bereit,
Paradigmen sogenannter kleiner Gattungen in das umgteifende
Geftige ihres BErzihlzusammenhangs einzubeziehen: sie enthalten
Exempel, Parabeln, Apophthegmen und vor allem in sich
geschlossene Wundererzihlungen. Die tibergreifenden Zusam-
menhinge selbst wiederum lehnen sich in ihren Mitteln und
Formen an den Roman und die Biographie an. All dies steht im
Dienste der christlichen Sinngebung und erhilt, wo immer es



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 83

angebracht erscheint, durch Zitate und Anspielungen ein
biblisches Fundament. Die M6nchsgeschichten haben ausserdem
noch einen besonderen Zweck, durch den sie sich von der
tibrigen christlichen Literatur unterscheiden: sie sollen eine
gerade erst sich etablierende Institution und Lebensform der
christlichen Glaubensgemeinschaft, eben das Moénchtum, preisen
und propagieren. Sie erhalten hierdurch ein spezifisches,
didaktisch-parinetisches Element: sie zielen auf Erbauung,
auf aedificatio. Hiermit ist gesagt, dass sie den Leser entweder zu
einem wirklichen oder zu einem bloss gedanklichen Nach-
vollzuge auffordern, zur imitatio oder zut admiratio . In welchem
Masse sie jeweils das eine oder das andere bezwecken und gar
erreichen, lisst sich — bei der Ambivalenz, die dutch jegliche
Art von dsthetischer Vermittlung verursacht wird — schwer
abschitzen. Blickt man auf das wichtigste literarische Vorbild,
auf die V72a Antonii des Athanasius, und auf dessen offensichtlich
praktischen, zum wirklichen Nachvollzuge auflfordernden
Zweck, so muss man wohl eintdumen, dass es den Monchs-
geschichten des Hieronymus vor allem um einen bloss gedank-
lichen Nachvollzug, um Andacht und zum Teil sogar nur um
Unterhaltung zu tun ist. Allzu aufdringlich sind die dsthetischen
Reize, die Hieronymus bereitgestellt hat, und allzu weit entfernt
sich ein gut Teil der Wundergeschichten doch wohl auch
fiir den gliubigen Christen vom normalen Lauf der Dinge.
Am ehesten mochte der zeitgendssische Leser der 1Vita Malchi
einen Appell entnehmen, der in sein Leben eingriff (nicht durch
das romanhafte Detail, das ja nur exemplarische oder para-
belartige Funktion hat, sondern durch die Quintessenz, das
Ideal der Keuschheit): dieses Werk verherrlicht allein die
Askese, die zu befolgen in jedermanns Macht steht, und es
verzichtet auf die « Gnadengabe » des Wunders.

1 Zu dieser Unterscheidung vgl. Greg. Magn. Dial., ed. U. Moricca (Roma
1924), 20, wo es von hoheren Stufen der Askese heisst, sie seien infirmis veneranda,
non imitanda.



84 MANFRED FUHRMANN

Die Vita Pauli hingegen und die Vita Hilarionis bemithen
in erheblichem Masse das spezifisch christliche Weltverstindnis.
Hierzu seien einige grundsitzliche Uberlegungen vorgebracht ™.
Wihrend der Antike hatte sich die Wirklichkeit in unmittelbarer
Evidenz prisentiert: sie war unwidersprechlich da und wurde
vom Menschen (wie er glaubte) so erfasst, wie sie war. Das
Kunstwerk hatte damals im wesentlichen die Funktion, Witk-
lichkeit abzubilden: den Menschen, die aussermenschliche
Natur, die iibermenschlichen Michte, wie sic durch Waht-
nehmung und Intuition erfahren wurden. Innerhalb dieses
Weltbildes der evidenten Wirklichkeit tat sich allerdings cin
fundamentaler Unterschied hervor — ein Unterschied, der, in
genauer Entsprechung, die Wirklichkeit selbst, die wirklich-
keitserfassenden und -deutenden Organe und das wirklichkeits-
abbildende Werk betraf. Denn im homerischen Zeitalter wurden
der Mensch, die Natur und die iibermenschlichen Michte als
sinnlich-geistige Totalitit erfahren; Wahrnehmung und Intui-
tion waren noch nicht als je verschiedene Otrgane der Welt-
deutung voneinander abgegrenzt, und folglich war das die
Wirklichkeit wiedergebende Werk einschichtig. In all dem trat
mit der attischen Tragédie ein Wandel ein *: In der Welt sind
von jetzt an nur noch der Mensch und die Natur sinnlich
erfahrbar; die gottlichen Krifte hingegen kénnen nur noch
erschlossen und mit dem inneren Auge erschaut werden. Die
Witklichkeit ist also zweischichtig geworden (wobei beide
Dimensionen, sowohl die sinnlich erfahrene als auch die geistig
erschlossene, als an Gesetze gebunden vorgestellt sind: die
Kategorie gicic umgreift die Gotter); entsprechend sind sinn-
liche Wahrnehmung wund geistiges Vermogen (Intuition,
Phantasie) als je besondere Otrgane der Welterfahrung von-

1 Zum Folgenden vgl. H. BLumENBERG, « Wirklichkeitsbegriff und Moglichkeit
des Romans », in Nachabmung und Illusion, hrsg. von H. R. Jauss (Miinchen 1964),
9 ff.

% Hierzu B. SnELL, « Mythos und Wirklichkeit in der griechischen Tragodie », in
Die Entdeckung des Geistes ® (Hambutg 1955), 138 ff.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 85

einander abgegrenzt, und folglich enthilt das die Wirklichkeit
abbildende Werk zwei Schichten: die Schicht der konkreten
Ereignishaftigkeit und die Schicht der allgemeinen Bedeutung,
die Schicht der Figuren und Handlungen sowie die Schicht von
deren Symbol- oder Modellcharakter. Der Text, der dieses —
Erscheinung und Wesen trennende und wieder umgtreifende
—  Weltverstindnis der Kunst auf theoretische Formeln
gebracht hat, ist das 9. Kapitel der aristotelischen Poetik: der
Dichtung geht es nicht um das Individuelle, sondern durch die
Vermittlung des Individuellen um das Typische und All-
gemeine; die Fabel braucht nicht Wirklichkeit abzubilden,
sondern es gentigt, wenn sie Wahrscheinliches abbildet. In
cinem Punkte freilich stimmten das epische und das tragische
Zeitalter iberein: die grosse, reprisentative Kunst hatte —
neben und iiber andeten Funktionen — die Funktion der all-
gemeinverbindlichen Weltdeutung. Hier trat mit dem Hellenis-
mus eine weitere Differenzierung cin. Die Anerkennung der
teilweise oder ganz fingierten Fabel sowie des zugehorigen
Wirklichkeitsbezugs, des Wahrscheinlichen, gab der Phantasie
die Moglichkeit, sich auch ausserhalb der Bindung an die
Aufgabe der Weltdeutung zu betitigen und je besondere Welten
hervorzubringen, die, vom Zufall regiert, nicht mehr waht-
scheinlich, sondern gerade noch moglich waren — Gattungen
wie die hellenistische Komdédie und der hellenistisch-kaiserzeit-
liche Roman haben nicht mehr die umfassende Funktion der
Weltorientierung, sondern nur noch die partikulare des Welter-
satzes, der « Traumfabrik », des Trivialen.

Wihrend der christlichen Ara prisentierte sich die Welt
nicht mehr unmittelbar aus sich selbst — sie gilt ja nunmehr
als das Produkt des Schopfergottes, und sie ist durch die Selbst-
offenbarung dieses Schopfergottes fundiert und garantiert.
Das Weltbild der garantierten Wirklichkeit ist nicht mehr zwei-,
sondern dreischichtig: jenseits des Sinnlichen und Geistigen
(der beiden Dimensionen, die nach wie vor an Gesetze gebunden
sind) steht der transzendente, der iiber alle dem Menschen



86 MANFRED FUHRMANN

etkennbare Gesetzmissigkeit erhabene Gott. Entsprechend
kann diese Welt nicht mehr allein durch Wahrnehmung und
Intuition angemessen etrfasst werden; der Mensch bedarf gerade
fur das Wichtigste einer dritten Instanz: des Glaubens als des
von ihm beizusteuernden Korrelats zur gottlichen Garantie.
In der von Gott geschaffenen Welt durchdringen sich die
Dimensionen des Sinnlich-Geistigen und des Transzendenten,
da Gott sich selbst und seine Garantie im Sinnlich-Geistigen
offenbart: durch den einmaligen Vorgang der Aussendung des
Sohnes sowie — im sinnlichen Bereich — durch Wundet und —
im intuitiven Bereich — durch Visionen. Der nicht nur waht-
nehmende und intuitiv erfassende, sondern auch glaubende
Mensch ist andererseits ermichtigt, die sinnlich-geistigen
Gegenstinde der Welt nicht mehr nur als das zu nehmen, als
was sie sich dem « natiirlichen » Verstindnis darbieten, sondern
auch als Zeichen fiir die Transzendenz, fir Erlésung, Welt-
gericht und ewiges Leben. Das christliche Kunstwerk spiegelt
diese doppelte Verschrinkung von sinnlich-geistiger Welt
(als ¢dog) und Transzendenz: es berichtet einerseits von
Wundern und Visionen, also von Einbriichen der Trans-
zendenz in die Welt, von Zeichen, die Gott in die Welt sendet;
es fasst andererseits die Welt als « Buch » auf, d.h. als ein Re-
pertoire von Zeichen fir die Transzendenz, die es mit Hilfe
der Allegorese ermittelt und konstituiert. Infolgedessen et-
schopft es sich nicht in der Aufgabe des Abbildens; alles
Abbilden hat seinerseits die Funktion, die gottliche Garantie
durch den Nachweis von Zeichen zu bezeugen.

Innerhalb des christlichen Weltbildes war das Verhiltnis
von Intuition (oder Phantasie) und Glauben — von zwei
Instanzen, die sich teilweise decken — von frith an heikel, und
so kennt dieses Weltbild nicht nur den die natiitliche Kausalitit
« wirklich» aufhebenden Gott, sondetn auch allerlei die
natiirliche Kausalitit nur « scheinbar» aufhebende Dimonen;
es kennt nicht nur das Wunder, sondern auch Zauberei, Magie
und Hypnose. So steht schon in den Evangelien dem Befehl:



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 87

« Macht Kranke gesund, weckt Tote auf» (Mz 10, 8) die
Warnung gegeniiber: « Denn mancher falsche Christus und
falsche Propheten werden aufstehen und grosse Zeichen und
Wunder tun » (M¢?. 24, 24). Daher hat in der christlichen Tradi-
tion ein der griechischen Entwicklung analoger Prozess statt-
gefunden: wie Epos und Tragédie als Instrumente der Welt-
deutung zu weltersetzenden Gattungen, zu Komodie und
Roman « herunterkamen », so konnten auch die weltdeutenden
Gattungen des Urchristentums, zumal das Evangelium und die
Apostelgeschichte, durch die Phantasie, die Verselbstindigung
des Kunsttriebes und rein literarische Mechanismen (wie
Variation und Uberbietung) zu « apokryphen» Schriften, d.h.
zum Weltsurrogat, zu trivialem Unterhaltungsfutter degene-
rieren. Allerdings hatte die antike Unterhaltungsliteratur keiner
weiteren Legitimitit bedutft; sie beruhte als freie Fiktion einer
Gegenwelt auf sich selbst und war nur an formale Regeln, an
Gattungsmuster gebunden. Die christliche Unterhaltungs-
literatur hingegen bedurfte ausser der formalen auch einer
inhaltlichen Legitimation, wenn sie denn christlich sein wollte:
sie lehnte sich an das durch die kanonischen Schriften Gegebene,
an die dort verbrieften Fakten und Grundsitze an: sie nutzte
aus, dass sich « glaubwiitdige» Wunder und phantastische
Wunderbarkeiten nur schwer voneinandet sondern lassen;
sie versprach religiose Belehrung und Erbauung und erschlich
sich unter diesem Deckmantel die Weltsurrogat-Funktion, den
— durch ziligellose Phantastik erzielten — Unterhaltungs-
zweck.

Auf Jesus und die Apostel folgten die Mirtyrer und Asketen,
und auf die Evangelien und Apostelgeschichten folgte die
Hagiographie. Man hat es sich sauet wetrden lassen zu definieren,
was eine Legende sei. Eine vielbeachtete Stimme * hilt sie fiir
eine « einfache Form», d.h. fiir eine anthropologisch bedingte
Erscheinung von schier schrankenloser Ubiquitit; Pindars

L A. Jovrigs, Einfache Formen ® (Tiibingen 1965), 23 ff.



88 MANFRED FUHRMANN

Siegeslieder, die Erzeugnisse der christlichen Hagiographie
und moderne Sportberichte sind -hiernach in gleicher Weise
« Legenden». Die wohl vorherrschende -Meinung geht mit
Recht davon aus, dass fiir die Legende (im Sinne einer hagio-
graphischen Schrift) die christliche Religion und das christliche
Weltverstindnis, kurz: das Wunder konstitutiv sei; sie flgt
aber noch — hierin von Pietismus und Romantik beeinflusst —
die Merkmale der Erbauung und der einfiltigen, treuherzigen
Erzihlung hinzu, d.h. sie sucht die Gattung auf einen
bestimmten Wirkungszweck wund eine bestimmte Stilart
festzulegen . Von der bestimmten Stilart darf sofort abgesehen
werden: die Legende hat sich von Anfang an und wihrend
ihrer langen Geschichte in immer reicherem Masse als viel-
filtiger, sehr verschieden stilisierter Uberformungen fihig
erwiesen; sie erscheint als Brief, als Dialog, als episches oder
balladenartiges Gedicht, als Drama, als Biographie, als Novelle
usw. Was den Wirkungszweck betrifft, so muss man wohl
bedenken, dass sich in der Hagiographie dieselbe Problematik
hervorgetan hat wie in den Evangelien und Apostelgeschichten
eine Legende konnte ehtlich bestrebt sein, ein Dokument von
einem « wirklichen » Wundertiter zu geben, der seinerseits die
Wahtheit der christlichen Botschaft dokumentiert hatte; sie
konnte aber auch nur so tun, als sei sie von einem derartigen Be-
streben geleitet, um unter diesem Deckmantel desto erfolgreicher
an das — als « Erbauung » kamuflierte — Unterhaltungs- und
Sensationsbediirfnis des Lesers zu appellieren. Die Theologie
hat bei den Evangelien und Apostelgeschichten zwischen kano-
nischen und apokryphen Werken unterschieden. Es steht der
Literaturgeschichte nicht zu, in der Hagiographie mit einer
dhnlichen Unterscheidung zu operieren. Sie darf den Wirkungs-
zweck der Legende nicht @ priori fixieren wollen; sie kann ihn
nur von Fall zu Fall zu ermitteln suchen und muss ihn dann als
je gegebene Tatsache hinnehmen. Zu welcher Kategorie von

1 8. den ausfiihtlichen Forschungsbericht bei Th. Wovrrers, Die englische Heiligen-
legend..., 1 L.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 89

Legenden die V7ta Pauli und die Vita Hilarionis des Hieronymus
gehoren, kann bei dem dort feststellbaren Aufwand an dsthe-
tischen Mitteln und offensichtlicher Fiktion kaum zweifelhaft
sein; als Massstab dient bei diesem Urteil nicht ein wie immer
bedingtes, iiber den Zeiten schwebendes Empfinden, sondern
— im Sinne der Rezeptionsisthetik 1 — der zeitgendssische
Horizont, d.h. zuallererst die 177ta Antonii des Athanasius, die
ja fiir beide Schriften das weitaus wichtigste Vorbild gewesen
1st.

LS. H. R. Jauss, Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft (Frank-
furt a.M. 1970), bes. 173 ff.



90 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Cameron: 1 should like to ask what you make of the remarkable
similarity between the prefaces of the ita Hilarionis and the Historia
Aungusta, Vita Probi. The parallels are three in number: the same
story about Homer and Achilles from Cicero, Arch. 10, 24 (note
the classical comparison) linked to the same quotation from Sallust,
and then the correspondance between Jerome’s fanti ac talis viri
conversatio vitaque and fanti viri et talis historia in the Historia Augusia.
A common source that made all these combinations is as improbable
an exaplanation as pure coincidence. J. Straub, of course, thought
that the author of the Historia Aungusta was indulging in a polemical
allusion to Jerome, but on literary grounds alone it is surely Jerome
who is the borrower (cf. /RS 55 (1965), 244-5 and 61 (1971), 258).
If so, is the allusion deliberate? What could its purpose be? Or (as
with the Vergil echoes) could Jerome just not resist showing off?

M. Fubrmann: Herrn Camerons Argumente, dass sich Hieronymus
von der [Vita Probi hat inspirieren lassen (und nicht der Autor der
Vita Probi von Hieronymus) haben mich iberzeugt. Dass mit der
Ubernahme der Partie eine bestimmte Absicht verbunden war,
scheint mir bei der Verschiedenheit der Gattungen und Leserkreise
undenkbar — Hieronymus hat also, wie so oft, eine Lesefrucht
benutzt, um zu imponieren.

M. Ludwig: Mich beschiftigt das Problem der Fiktionalitit des
Paulus. Es ist sicherlich ein starkes Stiick, dass Hieronymus seine
Schriftstellerei damit begann, einen FEinsiedler zu erfinden und
dessen Prioritit gegeniiber Antonius zu behaupten. Als Gipfel des
irrefiihrenden Raffinements empfinde ich es dabei, dass er nicht nur,
wie bei Liigengeschichten {iblich, sich auf eine — erfundene — Quelle
berufen, sondern dariiber hinaus noch eine abgewiesene Variante



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 91

(den behaarten Hohlenbewohner) einfithren wiirde, die er nur zu
dem Zweck erfunden hitte, um durch scheinbar besonnene Ab-
lehnung des Phantastischen beim Leser den Glauben an seine
Erzihlung zu verstirken. Welche Griinde nétigen uns nach Ihrer
Ansicht anzunehmen, dass Hieronymus die Figur des Paulus erfunden
und nicht nur stark ausgeschmiickt hat? Der Umstand, dass alle
Ubetlieferung iiber Paulus auf Hieronymus zuriickgeht, schliesst an
sich wohl nicht aus, dass Hieronymus eine miindliche Tradition
tiber einen Finsiedler Paulus vorgelegen haben konnte, von der
seine BErfindung dann ausgegangen wire.

M. Duval: H. Delehaye croyait avoir trouvé un témoignage de
I’existence de Paul de Thebes dans le Liber Faustini, mais F. Cavallera
a montré qu’il ne s’agit pas dans ce texte du Paul de Jérome. La
faiblesse du témoignage ne préjuge pas de la solution du probleme.
Je ne pense pas que Jérome ait inventé de toutes pieces le personnage

de Paul.

M. Fubrmann: Die abgewiesene Variante vom bis an die Fersen
behaarten Hohlenbewohner ist nicht die einzige Raffinesse der 1/iza
Pauli. Der Held zog als Sechzehnjihriger in die Wiiste; er wurde
danach nie wieder von einem Menschen erblickt, bis ihn 97 Jahre
spiter Antonius aufsuchte. Hieronymus hat ihn durch diese Kon-
struktion jeder Moglichkeit einer von den beiden « Gewihrsleuten »
unabhingigen Kontrolle entzogen.

Vielleicht sollte man bei der Frage Fiktionalitit des Paulus zwei
Ebenen unterscheiden: die reale (historische) und die literarische.
Was die reale Ebene angeht, so hat es dort sicherlich Antonius und
noch manchen anderen Monch, z.B. Amun, gegeben — vielleicht
auch irgend jemanden, der Paulus hiess. Auf der literarischen Ebene
erscheint — dank der iz des Athanasius — Antonius als der
Begriinder des Monchtums, und auf eben dieser Ebene suchte
Hieronymus seinem Paulus den Vorrang zu verschaffen. Aus den
Indizien, die meine Analyse nennt, ergibt sich, streng genommen,
mit Sicherheit nur, dass die Rolle, die Bedeutung fingiert ist, die
Hieronymus dem Paulus zuerkannt wissen wollte.



02 DISCUSSION

M. Fontaine: Dans le processus de stylisation littéraire qui
s’interpose entre un noyau originel de réalité historique et une
ceuvre hagiographique achevée, il serait imprudent de ne croire qu’a
un travail en chambre de I’hagiographe face a ses livres et a ses
souvenirs littéraires, antiques ou bibliques. Entre la vie réelle du
saint et la rédaction de sa biographie s’interpose 1’épaisseur plus ou
moins grande des traditions orales, au sens ou elles sont étudiées
aujourd’hui par des anthropologues et des ethnologues dans les
derniéres civilisations orales vivantes. Cette élaboration doit étre
soigneusement située dans le temps et dans ’espace, car elle prend
des visages divers: telles les traces de schémas propres au merveilleux
celtique en certaines sceénes de la 17tz Martini. Des processus de
transpositions analogues sont a éclairer, dans la [z¢a Hilarionis, par
rapport aux traditions locales chrétiennes des cités de Palestine ou
le saint a vécu et opéré des miracles; de méme, seul un égyptologue
(et coptologue) pourra déméler la nature et ’étendue des traditions
locales dans la « matiére premiére » (déja « seconde » ) dont a disposé
Athanase pour achever délaborer, littéralement, sa e d’.An-
toine. A ces transpositions opérées par I'imagination populaire, sont
venus tout naturellement se joindre des schémas empruntés aux
livres les plus richement folkloriques de I’ Ancien Testament (geste
d’Elie et d’Elisée), sinon des suggestions fournies par les apocryphes
du N7, encore trés lus (et non explicitement expulsés du canon) au
IVe siecle. Cette premiere étape, orale, de la stylisation, est capitale.
Elle ne doit pas étre omise dans une étude complete du processus
de fiction, c’est-a-dire, étymologiquement, non pas d’invention pure
et simple, mais de « remodelage» des faits originels. [L’ensemble
de telles vues s’accorde avec celles que vient de développer Friedrich
Lotter, Severinus wvon Noricum. Legende und bistorische Wirklichkeit
(Stuttgart 1976), dont nous avons pris connaissance apres la présente
discussion].

M. Fubrmann: Meine Untersuchung ist literaturwissenschaftlich;
sie beschrinkt sich auf das Material, das dem Altphilologen zuging-
lich ist. Sie deutet am Schluss an, dass es auch ohne den Rekuts



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 93

auf — schwer greifbare — miindliche Traditionen Anhaltspunkte
dafiir gibt, was — in den Augen eines einigermassen kritischen
Betrachters jener Zeit — « Fiktion » war und was nicht: sie verweist
auf die Vita Antonii des Athanasius. Zweifellos hat man sich damals
viele Geschichten erzihlt, in denen es ebenso bunt herging wie bei
Hieronymus, und zweifellos hat es viele Leser gegeben, die, was
Hieronymus ihnen bot, nicht im geringsten fiir Fiktion hielten.

M. van der Nat: Hieronymus ist nicht der erste gewesen, der es
unternommen hat, die Monchsgeschichte zu literarisieren. Zuvor
hatte Euagrius eine freie Ubersetzung der Vita Antonii verfasst, der
er einen Widmungsbrief voranstellte, in dem er diese Freiheit
literarisch rechtfertigte (eben dieser Brief ist es, neben Cicero,
worauf sich Hieronymus, Epist. 57, 6, 1-2, in der Rechtfertigung
seiner eigenen Ubersetzungstitigkeit beruft). BEuagrius hatte in
seiner Ubersetzung durch Stilisierung, durch dichterische, vor allem
vergilianische Firbung von Wendungen, durch Anlehnung an
Sallust und durch Dramatisierung versucht, nicht nur die bereits
vorliegende, sehr wortliche lateinische Ubersetzung zu iibertreffen,
sondern auch das Original auf ein hoheres literarisches Niveau zu
erheben (s. hierzu B.R. Voss, « Bermerkungen zu Euagrius von
Antiochien, Vergil und Sallust in der Vita Antonii», in VChr 21
(1967), 93-102). Hieronymus geht weiter: er korrigiert nicht nur
das Vorbild der Hagiographie (in der 1Vita Pauli), sondern verfasst
auch eine Lebensbeschreibung Flilarions, die explizit sowie implizit mit
Athanasius’ 1Vita Antonii konkurriert. Da diese 17742 eben von
Euagtius eine literarisch anspruchsvollere Form bekommen hatte,
dirfen wir m.E. bei Hieronymus auch eine aemulatio mit Buagrius
annehmen.

M. Fubrmann: Gewiss traf das « Husatenstiick » des Hieronymus,
die Vita Pauli, nicht nur das Original, sondern auch alle Uberset-
zungen, darunter die des Euagrius. Wichtiger an dem Hinweis
Herrn van der Nats scheint mir die Tatsache zu sein, dass die
Literarisierung der Hagiographie schon vor Hieronymus eingesetzt
hat, und zwar ebenfalls in einem’ lateinischen Dokument. Warum



94 DISCUSSION

gerade dort? Vielleicht deshalb, weil es im Westen noch keine
(oder fast keine) Monche gab, so dass man gar nicht umhin konnte,
dem dortigen Publikum die neue Gattung (die Hagiographie) in
einer ansprechenden literarischen Form zu vermitteln ?

M. Dunyal: Je voudrais une nouvelle fois partir de la méthode de
I’exposé. Votre construction en quatre parties nous entraine vers
votre conclusion et votre thése sur fiction et réalité; mais, comme
vous le faites remarquer, elle inverse 'ordre chronologique des trois
Vitae. Orx, il me semble qu’on peut se demander s’il n’y a pas eu un
progres ou du moins un processus inverse dans le développement
de 'ceuvre de Jéréme. Je crois tout d’abord qu’il faudrait joindre a
ces trois [ifae un autre écrit, « hagiographique » par certains aspects,
qui est la premiére Letfre de Jérome sur la femme de Verceil. Cette
lettre, dédiée a Evagre d’Antioche, est, chronologiquement, assez
proche de la Vita Pauli, ce qui me pose un probleme sur lequel je
reviendrai tout a ’heure. La ita Malchi est suffisamment ancrée
dans le contexte historique pour que I’on ne mette pas en doute le
fond de D’histoire, d’autant moins que la fraternité spirituelle que
Jérome décrit entre le vieux moine et sa compagne de captivité n’est
pas un modele que le directeur spirituel qu’est Jérome proposerait
volontiers. Surtout, la préface de cette 1ita Malchi présente cette
biographie comme un premier essai, en prévision d’une ceuvre plus
vaste qui était ’histoire de ’Eglise depuis ses origines et en particulier
depuis le début du IVe siecle. Or, ce projet, Jéroéme en avait déja
fait part dans sa Chronigue, et il n’y a pas de raison de penser que cela
n’ait pas été sincére de sa part. Ce projet ne sera pas réalisé par
Jérdéme, mais, dans une autre perspective, par Rufin d’Aquilée.
Jérdme s’est contenté d’écrire, 4 peu pres a la méme époque, une
nouvelle V7 d un simple individu, la Vita Hilarionis, dont I’historicité
générale ne peut étre mise en doute, ni au niveau du héros, connu
par ailleurs, ni au niveau du cadre, dont de multiples détails respirent
I'authenticité, mais qui a une visée précise dans I’histoire du mouve-
ment ascétique. Vous montrez trés bien comment cette |ifa se
situe par rapport a la Vita Antonii. Il me semble que Jérome veut



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 95

défendre et illustrer le monachisme palestinien, syrien, par rapport
au monachisme égyptien, qui exerce un grand attrait sur ’Occident
de I’époque. On trouve une intention analogue et tout 2 fait avouée
dans la préface de la V7¢a Ambrosii de Paulin de Milan, ot le modele
de ’évéque-moine est opposé ou juxtaposé a ceux d’Antoine ou de
Martin. La Vifa Pausli est, elle aussi, écrite en marge de la iz
Antoniz, puisqu’elle tend a4 donner la priorité chronologique a Paul
sur Antoine. Du point de vue de I’historicité, on peut se demander
si Jérome n’a pas obtenu certains renseignements des moines égyp-
tiens exilés par Valens en Syrie. Les premieres Lettres de Jérome
font allusion a Macaire ’Egyptien, qui est donné dans la Préface de
la Vie de Paul/ comme le garant de I’existence de Paul. Pour 'impact
cherché par Jérome, je ne vois pas bien quel était I'intérét « ascétique »
d’écrire cette [7ifa, qui n’ajoute pas grande précision a la Vit
Antonii et, s’1l s’agissait d’abaisser — indirectement — Antoine, a
’adresse des moines, il me semble peu délicat de la part de Jérome
résidant 2 Antioche ou 2 Chalcis, de lancer sur le marché littéraire
une [ rivale de celle qu’Evagre avait brillamment traduite pour le
public occidental. Il reste la solution que vous proposez, qui est la
recherche d’un succes littéraire, acquis ici non pas a la maniere
romaine (que Jérdme soupgonnera plus tard chez Augustin),contre
quelqu’un, mais dans le sillage de quelqu’un: comme il le suggére
dans la préface, ou il fait allusion 2 la traduction de la 17ta Antonii
par Evagre, JérOme donnerait une sorte de préface ou de premier
volet a la 1Vita Antonii. Dans ce cas, il faudrait relier cet essai aux
premieres Leffres et aux premiers écrits de Jéréme, qui sont des
titonnements littéraires en plusieurs directions.

M. Fontaine: Je voudrais reprendre ce que M. Duval vient de
dire de I'ordre chronologique et des premiéres Le##res, en insistant
sur ’évolution du go it de Jérdme: maturation et approfondis-
sement dans le dessein religieux, recul des éléments de pur divertisse-
ment littéraire, indiscutablement encore nombreux dans I’énigmatique
Vita Pauli. Celle-ci s’éclaire par la série la plus ancienne des Letfres
de Jérdme. On fait en effet, dans celles-ci, deux constatations instruc-



96 S DISCUSSION

tives: d’abord le romantisme juvénile avec lequel Jérome décrit
I'injuste supplice de la femme de Verceil, I'héroisme ascétique de
Bonose seul sur son ile, la solitude cruelle de Jérdme lui-méme
partant pour I’Orient tel Enée appareillant d’Afrique pour I'Italie,
etc.; mais aussi la 7éalité de ces faits et de ces personnages, dont les
expériences violentes sont décrites avec tant de riche fantaisie et de
colorations dramatiques. Double apport a la position des problemes
et des intentions de la /7¢a Pauli: une riche affabulation du mona-
chisme, pratiquée parfois pour I'amour de Part, mais trés proba-
blement 2 partir de matériaux authentiques (traditions orales des
milieux ascétiques d’Egypte sur Pinventeur; intervention des
schemes de I’érudition « heurématique » alexandrine).

M. Fubrmann: Es ist richtig, dass in meinem Beitrag der biogra-
phische Aspekt, die Entwicklung des Schriftstellers Hieronymus, zu
kurz gekommen ist; ich hielt den systematischen Aspekt — den
Versuch, die Monchsgeschichten des Hieronymus als erzdhlende
Literatur zu deuten — fiir vordringlich.

M. Schmidt: Konnte man nicht der Paulus-17ita ihren Gattungs-
titel belassen? Laut Prologus (in 2L XXIII 18 f.) will sich Hiero-
nymus zwar auf principium und finis beschrinken, versteht aber dann
seinen Verzicht auf die media aetas, also auf eine narrativ voll dutch-
gefithrte Biographie, als Konsequenz eines — tatsidchlichen oder
vorgeblichen — Materialmangels und nicht als autonomes Abweichen
vom Gattungszwang. Wenn man hinzunimmt, dass sich die Schrift
— wie Sie tiberzeugend gezeigt haben — als Gegenvita zur Antonins-
Biographie des Athanasius versteht, konnte man das Ganze als
Reduktionsstufe des biographischen Normalschemas verstehen.
Einem Beweisziel — der Gleichwertigkeit oder Uberlegenheit ihrer
Helden — dienen auch andere Heiligenleben' (die Hilarion-1ita,
Sulpicius Severus), und die Einfithrung der Kategorie dvtidunymoig
scheint mehr Schwierigkeiten — Ihre « Uberschiessenden » Teile —
hinzuzubringen als zu l6sen.



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 97

M. Fubrmann: Als « biographische Form» (und zwar als « En-
komion ») wollte schon J.Plesch(s. Anm. 1 S. 41 meines Beitrages)
die VVita Pauli verstanden wissen. Hieronymus selbst hat in seiner
Chronik nur beansprucht, dass seine Schrift den exizus des Paulus
schildere. Ich halte eine [77#z, die nur die ersten sechzehn Jahre
und — nach einem Hiat von 97 Jahren — die letzten neun Tage
schildert, fiir tiberaus problematisch. Es kommt hinzu, dass diese
neun Tage ganz und gar aus der Perspektive des Antonius dargestellt
werden; die von mir konstatierten « iiberschiessenden» Teile
schiessen auch iiber, wenn man von der Voraussetzung ausgeht,
dass die ita Pauli eine Biographie sei — sie haben ja Erlebnisse
des Antonius zum Gegenstand.

M. Hergog: Das mit dem Auftreten christlich-lateinischer Formen
in der zweiten Hilfte des 4. Jh. entstehende 4sthetische Problem
— gibt es spezifisch christliche »od; der Weltwahrnehmung und
ihrer literarischen Reproduktion? — hat im 4. Teil von M. Fuhr-
manns Vorlage zur Aufstellung eines Parallelmodells fiir die grie-
chische Literatur gefithrt. Offensichtlich ist der fiir das Modell ent-
scheidende Vergleichspunkt in der Entwicklung der griechischen und
christlichen Balance zwischen « Weltdeutung» und « Weltersatz »
derjenige, an dem die Phantasiefdhigkeit sich emanzipiert. Dieses
Vergleichsmodell kann hier nur an seinem Ausgangspunkt, der
Interpretation der Hieronymus-1/77en, gemessen werden; und dabei
scheint es, dass M. Fuhrmann in der dsthetischen Einordnung (und
zuweilen Beurteilung) dieser [ifen anderen Begriffen als in seinem
vergleichenden Modell, einer anderen — wie mir scheint, sehr
diskussionswiirdigen — Ansicht vom Prozess der Asthetisierung
hagiographischer Literatur folgt. Ein solcher Prozess wiitde
nach M. Fuhrmann folgende Spannung ergeben: einer « nachfol-
genden» zmitatio (vom Produzenten: Handlungsanweisung) wiirde
eine admiratio (vemeratio, Andacht; vom Produzenten: Erbauung)
folgen, dieser eine schliesslich « nur» dsthetische, konsumierende
(vom Produzenten: unterhaltende) Funktion, die delectatio. Mit dem
Verweis auf diese Spannung scheint mir das édsthetische Problem



98 DISCUSSION

christlicher Literatur beim Namen genannt zu sein. Verrit allerdings
sein Losungsansatz bei M. Fuhrmann nicht die alte Denkform der
Sikularisierung ?

M. Fubrmann: Es ist richtig, dass meine Abhandlung zwei Skalen
der Beurteilung enthilt: einerseits — fiir Literatur iiberhaupt — die
Antithese von Weltdeutung und Weltersatz, andererseits — fiir
« christliche » Literatur (ich denke hierbei nicht nur an die Hagio-
graphie, sondern auch an die neutestamentlichen Apokryphen) — die
Antiklimax Aufforderung zur Nachfolge, Verehrung/Andacht, Unter-
haltung. Mir scheinen die beiden Skalen nicht unvereinbar zu sein;
ich meine vielmehr, dass sich die eine in die andere einfiigen lisst.
Ihr tertium comparationis ist nimlich das je verschiedene Mass von
Verbindlichkeit, das Literatur beanspruchen kann: weltdeutende
Literatur will prigen und verpflichten (das Denken, das Handeln
oder beides), weltersetzende Literatur will es nicht. Hiernach wire
ein eindeutig zur Nachfolge aufforderndes Werk wie die T/ita
Antonii der weltdeutenden (oder weltkonstituierenden) Literatur
zuzurechnen. Die Monchsgeschichten des Hieronymus enthalten —
in je verschiedenem Masse — eine Mischung von admiratio heischen-
den und unterhaltsamen Elementen, die 17772 Malchi enthilt ausser-
dem einen moralischen Appell. Eine zwingende Zuordnung ist
daher schwierig; fiir mich hat die 1ite Malhi am ehesten (auch)
weltdeutende Funktion. Der Verdacht, dass in alledem die «alte
Denkform der Sikularisierung» enthalten sei, mag zutreffen; ich
wiirde aber wohl zu demselben Resultat gelangen, wenn ich nicht
auch religiose, sondern lediglich moralische Massstibe anwenden
wollte — fir mich bestehen auch zwischen Goethes Faxst und
einem beliebigen Comic Unterschiede, die ich in letzter Instanz auf
das Gegensatzpaar Weltdeutung — Weltersatz zuriickfiihren wiirde.

M. Fontaine: Le schéma théorique des trois phases imitatio,
admiratio, delectatio est satisfaisant pour l’esprit, mais 4 quoi corres-
pond-il, exactement, pour décrire I’évolution des genres hagio-
graphiques? Tout au plus au processus de leur dégénérescence:
leur finalité passant delaconversiontotaleal’édification



DIE MONCHSGESCHICHTEN DES HIERONYMUS 99

en un sens de plus en plus affaibli et péjoratif (inefficace), puis a un
simple divertissement (cf. la Légende doréde du XIIIe s.).
Cela ne convient ni aux I7/ze de Jérdme, ol ’on observe au contraire
un approfondissement, et une limitation croissante du romanesque,
ou du moins de sa gratuité; ni a la maturité du genre (Vita Martini,
Vitae épiscopales d’Ambroise par Paulin et d’Augustin par Pos-
sidius...). Dans celles-ci, par excellence, les trois étapes apparaissent
en fait simultanément, accordées aux trois fins tradition-
nelles d’un discours persuasif: docere imitationem, movere ad admira-
tionem, enfin delectare — au sens ou Ambroise, dans la préface de son
Commentaire sur les douge psaumes, fait la théorie d’une bona delectatio
(sur celle-ci, voir notre analyse dans Ambrosius episcopus 1 (Milano
1970), 141).

Ces trois éléments coexistent, et sont méme solidaires, dans une
ceuvre hagiographique digne de ce nom. Les deux premiers donnent
sa dignité propre a la delectatio. Celle-ci ne se réduit pas au niveau
futile de la captatio benevolentiae oratoire, ni au miel du Musaeus lepos
sur la coupe amere de la philosophie dont parle Lucréce. Plus
profondément, elle assume la fonction d’une psychagogie, conformé-
ment 4 la double tradition de Platon et de la théorie du plaisir poétique
formulée proverbialement par Horace: carmina ... dulcia sunto, et
quocumaque volent animum auditoris agunto. Cest dans la plénitude de
cette triple fonction qu’il convient de concevoir Iintention la plus
profonde, et comme les conditions de la maturité littéraire, de
I’ceuvre hagiographique.

M. Fubrmann: Ob die drei von Herrn Fontaine genannten Ele-
mente in aller Hagiographie erscheinen, die diesen Namen verdient,
ist mir noch zweifelhaft; ich hitte z.B. Muhe, der Vita Antonii
(auch) die Funktion des delectare zuzuerkennen. Andererseits gebe
ich zu, dass es meiner Skala noch an der notwendigen Differen-
zierung fehlt: man muss wohl in der Tat zwischen einer boza und
einer wala delectatio unterscheiden — der letzteren wiirde ich ohne
Z6gern die Geschmacklosigkeiten zurechnen, die Hieronymus am
Anfang seiner Vita Panli bringt.






	Die Mönchsgeschichten des Hieronymus : Formexperimente in erzählender Literatur

