
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 22 (1976)

Artikel: Alexander und Rom

Autor: Wirth, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Gerhard Wirth

ALEXANDER UND ROM

Der Untertitel « Image et realite» erleichtert mir die Arbeit
sehr. Denn er erlaubt gerade in der Gliederung von Problemen
das Suchen nach neuen Perspektiven. Dass der Gegensatz beider

BegrifFsbereiche das Alexanderproblem überhaupt erst
ausmacht, wer wollte dies bezweifeln?

Es war Aversion, Ratlosigkeit, Verbitterung und radikaler
Egoismus, die Alexanders politische Rolle unmittelbar nach
dem Tode beendeten; die Art seines literarischen Fortlebens
scheint indirekt dafür Beweis h Die zeitgenössische Publizistik
als Medium dieses literarischen Bereiches freilich muss als Teil
der Politik gelten, sie ist es, die weitgehend sein Bild bestimmt.
Hatte er selbst damit begonnen, den Faktor Propaganda in sein

militärisches, politisches Kalkül einzubauen, auch nach ihm
lassen Nachrichten über einzelne Autoren vermuten, ihr Alexanderbild

sei nicht nur von den üblichen historiographischen
Motiven beeinflusst gewesen : Kassanders Verbindung mit den

Peripatetikern ist ohne entsprechende Wechselbeziehungen nicht

1 Zu Diod. XVIII 4, 6 s. E. Badian, in HSPb 72 (1967), 200 ; J. Seibert, Unter-
suchungen %ur Geschichte Ptolemaios9 I. (München 1969), 27 ff. ; F. Schachermeyr,
Alexander tn Babylon (Wien 1970), 187 ff.



I 8 2 GERHARD WIRTH

zu denken 1, Kleitarchs Aufenthalt in Alexandria unter den

Augen eines Ptolemaios wirkt allein schon wie ein argumentum
e silentio, und bezeichnenderweise hat es der auffallend loyale
Nearch unter den Diadochen zu nichts mehr gebracht, was
seinen Anlagen entsprach. Nicht nur, dass das Alexanderbild
der Philosophen kaum einen positiven menschlichen Zug
aufweist. Musste nicht für die unmittelbaren Nachfolger ein positiver

Eindruck auf jeden Fall ständigen Vorwurf und immanente

Abqualifizierung bedeuten? Anderseits wieder verwischte
Alexander als Wundergestalt in ihren übermenschlichen Dimensionen

glücklich die vergleichbare Wirklichkeit, Hess aber,

richtig gezeichnet, die eigene Herrschaft umso stärker als deren

Abglanz verspüren 2. Es muss derartige Ambivalenz pragmatischer

Erwägungen sein, die im Hintergrunde des Alexanderbildes

eine Weiterentwicklung von Alexandergeschichte
verhindert, von den spezifischen Postulaten antiker Historiographie

zu schweigen. Neue Aspekte etwa in philosophischer
Deutung sind auf diesen Bereich beschränkt geblieben; wie
weit die Stoa in der Herausbildung ihrer Lehren erst durch
das historische Phänomen Alexander entscheidend beeinflusst
wurde3, wird nie auszuschöpfender Diskussionsgegenstand
bleiben. Ein Einfluss von hier aus wiederum auf die
politische Gestaltung der hellenistischen Welt ist nicht zu regi-

1 Zuletzt J. R. Hamilton, Plutarch Alexander. A Commentary (Oxford 1969),

21; ff. Plausible Zweifel an früher Existenz eines peripatetischen Alexanderbildes
(E. Badian, in Historia 7 (1958), 440 ff. ; in CQ 8 (1958), 156 ; E. Mensching,
in Historia 12 (1963), 274) bedeuten, soweit ich sehe, Widerlegung einer Hypothese

durch andere : Sie hangen überdies davon ab, wie man griechische Opposition

gegen Alexander bei dessen Lebzeiten und das Verhältnis des Aristoteles
zu ihr einschätzt; das Schicksal eines Kallisthenes scheint in solchem Zusammenhange

bedeutungslos.
2 Vgl. dazu A. Heuss, in A <& A 4 (1954), 66.
3 Dazu zuletzt J. R. Fears, in Philologns 118 (1974), 114 ff. Bezeichnend etwa die
Beziehung Panaitios-Polybios vor dem politischen Hintergrunde ihrer Zeit (vgl.
ibid., 119). Allgemein s. auch A. Heuss, art. cit., 74. Zur Wechselwirkung von
Rhetorik und Philosophie s. J. Stroux, in Philologns 88 (1933), 223.



ALEXANDER UND ROM 183

strieren. Sollte ein Eratosthenes Alexander als das Ideal eines

Philosophenkönigs gepriesen haben, dann tat er dies wohl
allein aus subjektiver Reflexion heraus, kaum aber, weil er
sich entscheidende Wirkung erhoffte 1. Ich halte für möglich,
dass selbst die Entstehung des alexandrinischen Alexanderromans

eine starke real- und zeitpolitische Komponente besitzt2,
abzulesen aus Inhalt und Formgestaltung, verständlich aus
den Notwendigkeiten griechisch-ägyptischer Symbiose und
gefährlicher Gewichtsverlagerungen 3 in ihrem Bereich: Nichts
aber macht die realpolitische, ja eigentlich historische Wirkungslosigkeit

des Alexanderphänomens deutlicher als die literarische
Fortentwicklung gerade dieses Versuches.

Aktiviert wird das Phänomen Alexander gleichsam erst wieder,

als das römische Imperium Alexanders Erbe übernimmt4.
Dies geschieht keineswegs in einem festen Willensakt; dass

unsere frühesten Zeugnisse ebenso sporadisch wie vage sind,
scheint ohne Belang, aber bezeichnend. Noch weniger geht es

darum, bestehende Ideologien mit anderen zu bekämpfen :

Weder für Antiochos III. oder IV., noch Philipp V., zu schweigen

von Perseus, gibt es Zeugnisse einer Mobilisierung Alexanders

als ideologisches oder nur propagandistisches Mittel im

1 S. E. Badian, in Historta 7 (1958), 437. Analog dem pragmatischen, an Polybios
orientierten Imperiumsbild etwa eines Poseidonios (vgl. H. Strasburger, in
JRS 5 5 (1965), 40 ff.) waren entsprechende Neuansatze auch fur dessen Alexanderbild

zu vermuten.
2 Dazu immer noch R. Merkelbach, Die Quellen des griechischen Alexanderromans 2

(München 1970). Bezeichnend scheint der Versuch, durch Verwendung
zeitgenossischer Quellen dem Werke legitimierte Authentizität zu vermitteln. Ich
halte fur möglich, auch der Kallisthenesname müsse in frühe Zeit gehören.
Überblick über Deutungsversuche bei W. Spoerri, in Der Kleine Pauly III,
s.v. Ps.-Kallisthenes.
3 Allgemein s. S. K. Eddy, The King is dead (Lincoln, Nebraska Univ. Press 1961),

passim. Antigriechische Zuge im Roman (vgl. S. K. Eddy, op. tit., 279 ff.) könnten
Konzession sein.
4 Material zuletzt bei O. Weippert, Alexander-Imitat10 und römische Politik in

republikanischer Zeit (Diss. Wurzburg 1972).



184 GERHARD WIRTH

Kampf gegen Rom h Der berühmte Karneadesvergleich ist als

politisches Zeugnis kaum zu werten, ein Ansatz unter Mithra-
dates VI.2 kam zu spät und hatte viel zu wenig an historischen
Voraussetzungen als dass er wirksam werden konnte. Nicht
zu vergessen ist, dass auf der anderen Seite auch eine römische
Herrschafts- oder Eroberungsideologie kaum wirklich spürbar
wurde 3, ja nach 146 das Imperium, als permanentes Provisorium
fortentwickelt, in Hellas und später im Osten eher als Möglichkeit

dringend notwendiger Stabilisierung empfunden worden
ist. Nein, Alexander wird unter anderen Vorzeichen lebendig.
Er artikuliert sich vorerst allein in Selbstdeutung einzelner
prominenter Römer und Suchen nach Sensationen als Voraussetzung

für Person wie Handlung 4. Ihr Mittel ist äusserliche

Gestik, nachgeahmtes Verhaltensklischee und Ausnutzen
zufälliger oder forciert herbeigeführter Ähnlichkeit der Situation.
Für all dies mag der üblich gewordene Terminus imitatio als

Schlagwort wirken, das nichts und deshalb im Grunde alles

umschreibt. Verglichen mit dem, was die Diadochen an Alexander

zu verehren oder zu ignorieren hatten, bedeutet sie Rückfall
in eine primitive Sphäre, auch wenn das Alexandervorbild so

zur wichtigen Stufe auf dem Wege einzelner zur Emanzipation
der Persönlichkeit aus dem mos maiorum heraus wurde. Es bleibt
unwichtig, wie weit bei all dem die Beziehungen zum Vorbild,
von Dichtern wie Ennius oder Propagandisten wie Theophanes
von Mitylene gleichsam aufgebaut, wirklich immer den Gefühls-

1 Fur einen Demetrios von Baktrien mochte Alexander hingegen als Element der
Propaganda aus Existenzgrunden unabdingbar sein.
2 O. Weippert, op. cit., 35 ; E. Olshausen, in Aufstieg und Niedergang der römischen

Welt I 1 (Berlin 1972), 814; L. Havas, in Acta Cl. Univ. Debreceniensis 4 (1968),
13 ff.
3 S. dazu E. Badian, Roman Imperialism in the Rate Republic 2 (Oxford 1968),
passim; A. Heuss, Römische Geschichte 3 (Darmstadt 1971), 68; R. Werner, in
Aufstieg und Niedergang I 1, 360 ; F. Hampl, ibid., 420 f. Allgemein auch J.

Deininger, Der politische Widerstand gegen Rom in Griechenland 217-86 v. Chr. (Berlin
1971), bes. 242.
4 S. dazu O. Weippert, op. cit., 10.



ALEXANDER UND ROM 185

intentionen der historisch Agierenden entsprachen. Alexander
indes muss gerade auf diese Weise einer immer weiteren
römischen Öffentlichkeit erst bekannt geworden sein 1: Dass er
dabei immer mehr zum Bestandteil römischer Problembewältigung

wurde, indem er den Politikern einen Teil ihrer
Rechtfertigung mit abnahm 2, ist m.E. ein Symptom von
vordergründig politischer und damit auch historischer Wirksamkeit,
das nicht übersehen werden darf.

So mag jene Rede des Appius Claudius, wörtlich genommen,
noch Zeichen gewisser Verständnislosigkeit gegenüber dem
historischen Phänomen sein 3, nichts verdeutlicht einen Wandel
römischen Denkens besser als die auf den älteren Scipio
angewandte, verbreitete Topik der Schlangenzeugung vielleicht noch
zu Beginn des 2. Jhdts.4. Synthese mit römischen Vorstellungen
scheint mir allzu abstrakt, näher liegt, es handle sich um den

Versuch, sich angesichts anstehender politischer Aktionen 5 den

1 Bezeichnend die Verbindung Alexander-Agathokles Plaut. Most. 775 ff. fur
Wertungsmoglichkeiten und gangige Perspektiven (andere Deutungen s. O. Weip-
pert, op. cit., 55). Varros Abriss (Suda, s.v. Bappoiv) ist wohl aus den Bedurfnissen
des 1. Jhdts. zu erklaren.
2 Zu Theophanes s. A. Heuss, art. cit., 80 : Rolle und Verwendung des Alexandermodells

ergaben sich m.E. zwangsläufig aus einem propagandistischen Vakuum
im Osten. Dies konnte auch fur den von Livius herangezogenen C. Acilius gelten ;

seine Verwendung freilich erklart sich aus den Prämissen der augusteischen Zeit
(XXXV 14, 5-7).
3 Zum Alexanderbeispiel in der hellenistischen Welt dieser Zeit vgl. Plut. Pyrrh. 8,
1 ; 19, 3 ; lust. XVIII 1, 2 ; s. auch Fr. Pfister, in Htstoria 13 (1964), 37 ff., bes. 51.
Fur die Alexandererwähnung Plut. Pyrrh. 19, 1 ff. scheint mir das o piEyat; in
seiner Selbstverständlichkeit auf spätere Version hinzuweisen. Deutung der
zweifellos historischen Romergesandschaft im romerfreundlichen wie -feindlichen
Sinne musste sich früh aufdrangen (Material bei J. Seibert, Alexander der Grosse

(Darmstadt 1972), 172 f.).
4 S. A. Heuss, art. cit., 80 ; O. Weippert, op. cit., 36 ff. ; 4z ff. Militärische Begründung

von Handlungsweisen scheint neben der Sonderrolle des Scipio ohne
Belang. Berichtete gottliche Eingebungen überdies lassen die Alexanderbeziehung
als lediglich eine Komponente des Scipiobildes erscheinen.
5 Vgl. Liv. XXVI 19, 4. Zweifel des Livius XXVI 19, 6 f. erklären sich wieder
aus den Vorbehalten augusteischer Zeit.



186 GERHARD WIRTH

griechischen Denkweisen anzupassen. Vorausgegangen war ihm
wohl bereits der Bericht, mit dem man die Erstürmung
Neukarthagos durch diesen Scipio ausgemalt hatte. Polybios suo

loco1 schweigt über die Schlangenzeugung: Ich halte für
möglich, dass die allzu rudimentäre Vordergründigkeit derartiger

Manipulation Indigniertheit in ihm auslöste ; seine Studien
zu Überlieferungsfragen und historischem Detail Hessen sich
überdies gut aus der Absicht verstehen, einen Nachholbedarf
an konkreten Kenntnissen zu befriedigen und auf diese Weise

nachträgüch auch die Anfänge römischer Alexanderrezeption zu
korrigieren. Dass die Auseinandersetzung um das Phänomen
Alexander weiter ging, beweisen trotz mangelnder weiterer
Zeugnisse im 2. die Imitationsformen der grossen Heerführer
im 1. Jhdt. So ist Marius als Neos Dionysos nach Germanensiegen

und Heeresklientel doch nur vom Alexandermodell im
Hintergrunde aus zu verstehen 2, die Imitatio des Pompeius 3

von Anfang seiner Karriere an passt zu der Raffinesse, mit der

etwa ein Luculi die gleiche Topik wie seinerzeit Scipio
anwendet 4. Die Imitationsversuche von Crassus, Vater wie wohl

1X 5, 2.
2 Vgl. dazu St. Weinstock, in HThR 50 (1957), 224; in RE VIII A 2, 2488.
Bemuhen um entsprechende Assoziationen passt gut zu tastenden Anfängen
neuartiger Heerespolitik. Zur Imitatio freilich fehlten Anhaltspunkte.
3 Mat. O. Weippert, op. cit., 59 ff. Fraglich bleibt das stmilem fore in Sali. Hist.
III 88 Maurenbrecher ; allzu simplifizierend z.B. A. Brühl, in MEFR 47 (1930),
206 : « Pompee voulait etre vraiment un nouvel Alexandre». Wiese das fore
auf Deutung ex eventu, angesprochene Insinuation durch fautores wiederum ware
als Versuch der Beeinflussung innenpolitischer Verhaltnisse durch Kräfte zu
verstehen, die Pompeius nach Anfangserfolgen vorschoben. Die sich hieraus
entwickelnde Wechselwirkung zwischen Ereignissen und Selbstverstandnis lasst
sich im einzelnen von da an kaum weiter verfolgen. Zum Fixum des Magnus-
Titels mit Recht O. Weippert, op. cit., 63 gegen U. von Wilamowitz und
H. J. Mette, in Hermes 89 (1961), 343. Persiflage, wenngleich erst nach grossen
Erfolgen, auf personliche Ambitionen scheint das invictissimus : Cic. Pts.

34-
4 Vgl. O. Weippert, op. ctt., 73 ff. ; dazu K. H. Ziegler, Die Beziehungen zwischen
Rom und dem Partherreich (Wiesbaden 1964), 20 ff.



ALEXANDER UND ROM I8y

auch Sohn 1, allerdings vermag ich nur aus vordergründigem
Wetteifer mit Pompeius zu verstehen : Karrhae scheint der
Überlieferung nach die bewusst herbeigeführte Alexanderschlacht

zu der es dieser bekanntlich gar nicht gebracht hatte.
An Pompeius nun fällt auf, dass er bei aller Imitatio Alexanders
dennoch keineswegs den Bogen überspannte und dadurch
unglaubwürdig wurde2. Trotz propagandistischer Ausnutzung
der Imitatio, trotz der Aussage, er habe das von Alexander
Erreichte in Schatten gestellt3, und trotz der bezeichnenden
römischen Reaktion auf vermeintliche Eroberungsabsichten 62

— die Grenzen römischer Politik blieben durch ihn gewahrt.
Über all dies hinaus aber weist der berühmte Dionysosvergleich
beim Triumphzug in Rom 4. Er scheint Programm. Denn neben
dem Welteroberer steht ein anderes 5, das in bisheriger Imitatio
bisher zu kurz gekommen war, nun aber einer Wesensbestimmung

römischer Geschichte gleichkommt. Der Triumph feiert
neben dem Eroberer auch den Ordner des Ostens, den Städte-

1 Plut. Crass. 16, i ; 35, 7 ; 37, 2. Dass ausserliche Unterschiede zwischen Vorbild
und Nachahmer die Ausnutzung von Imitationsmöglichkeiten nicht behindern,
lehrt Caesar (geg. O. Weippert, op. cit., 76). Der Kyrosvergleich bei Cic. Brut. 81,
282 weist über das Erobererideal hinaus und scheint hier vom Blick auf die
x"rfcro)<;-Rolle eines Pompeius (s.u.) mitbestimmt. Er halt sich in der Rhetorik
als Pendant zu Alexander bis auf Julian.
2 Vgl. Cic. Arch. 23-24; Manil. (De Imp.Gn.Pompei) 23, 67; Att. II 19, 3;
dazu O. Weippert, op. ctt., 67. Dann aber das cräpcc 8e oüSev äcp9-q yuvaixetov.
Plut. Pomp. 35,5 (O. Weipperts Skepsis (op. cit., 81) mir unbegründet). Vgl. auch
das TL? spcop xal (rp.oc, (38, 4).
3 Plut. Pomp. 34.
4 Plin. Nat. VII 26, 95 ; Nachahmung durch Antonius wohl Plut. Ant. 36.
5 Zur Verbindung Dionysos-Herakles Materialübersicht bei O. Weippert, op. cit.,
93. Die Wirkungsbereiche beider Gottheiten klar zu trennen ist bereits bei
Alexander unmöglich, sie scheinen in rhetorischer wie ethischer Deutung in
der Folgezeit noch mehr zusammenzuwachsen. Bedeutet Welteroberung
Weltbefreiung von Übel und Last, an sie schliesst sich als gleichsam zweiter Schritt
die segensspendende Weltordnung. Ist bezeichnenderweise fur Alexander
Usurpation des Dionysos nicht vor Eroberung des Achämenidenreiches nachzuweisen,
spätere Alexanderdeutung wie Herrscherideologie scheint die Grenzen hier
bewusst zu verwischen.



18 8 GERHARD WIRTH

gründet, x-dund süspyeTT)?1 und bei aller Kontinuität selbst

in der Namengebung ist damit der Bereich blosser Imitatio
verlassen. Konkrete Fortsetzung des von Alexander Begonnenen,

muss gerade dies nachgewirkt haben. Im Osten wird denn
neben Dionysos auch Herakles als der andere grosse Wohltäter
mit ihm verbunden, die bei Pharsalos versammelte Armee
besteht aus betonter Vielzahl von Elementen der durch ihn geeinten

und geordneten Welt. Caesar wiederum setzt dort2 ein, wo
Pompeius aufzuhören hatte. Anekdoten früher Alexander-
imitatio scheinen bereits bei Lebzeiten Topik geworden und
weniger auf Alexander als auf Pompeius hin stilisiert. Ähnliche
Absichten könnten umgekehrt für die Darstellung eigener
Erfolge gelten, in der jede Alexanderbeziehung oder Spur von
Imitatio vermieden ist, und auch angesichts späteren persönlichen

wie politischen Verhaltens wird es schwer, etwa für das

cpiXaXe^avSpot;3 Strabos einen Sinn zu finden. Es scheint, als

klafften Propaganda und Politik, bei Pompeius noch miteinander
verbunden, gerade hier eigenartig auseinander, ja diene das

eine dazu, das andere zu verschleiern, und deute sich indirekt

1 Mat. bei O. Weippert, op. cit., 83 ; vgl. bes. F. Hampl, in HZ 188 (1959), 525,
in anderem Zusammenhang dazu H. Strasburger, in JRS 55 (1965), 43 ; 51.
Zur hellenistischen Tradition zusammenfassend immer noch W. Schubart, in
APF 12 (1937), 1 ff., bes. 14 f.
2 A. Heuss, art. cit., 82; O. Weippert, op. cit., 105 ff., bes. 108 f. Ich möchte
glauben, fur das Novum der Sehnsucht eines Römers nach absoluter Weltherrschaft

liesse sich aus dem Inhalt einschlägiger Anekdoten bei Sueton und Plutarch
etwas wie eine Entwicklungslinie konstruieren. Publizierung vor der Imperiums-
gcstaltung 46 indes halte ich trotz vorausgehender Umstilisierung von Zustands-
schildung Roms in Herrschaftspostulat (vgl. dazu H. D. Meyer, Cicero und das

Reich (Diss. Köln 1957), bes. 73 ff. ; Die Aussenpolitik des Augustus und die augusteische

Dichtung (Köln 1961), 16 ; J. Vogt, Orbis. Ausgewählte Schriften zur Geschichte
des Altertums (Freiburg i960), 194) durch Cicero fur undenkbar.
3 XIII 1, 27, p. 594. Vgl. auch fr'/Arycic äuaxal 'AX6^avSpov. Dem 6 Sb Ivaiaap
(ohne &sop) nach m.E. sehr wohl Beziehung auf Augustus möglich; hierzu
würde das veavtxüi; wie auch Steigerung des Attributs durch Caracalla passen
(Dio Cass. LXXVII 9, 1 ; vgl. Jahrb. f. Frank. Landesforschmg 34-35 (1975), 46).
Materialubersicht fur gegenteilige Ansicht bei O. Weippert, op. cit., 116 ; vgl.
D. Kienast, in Gymnasitim 76 (1969), 439.



ALEXANDER UND ROM

an, wieviel Caesar an seiner eigenen Rolle unklar blieb. So
übernimmt er nach dem Ende des Gegners dessen eigentliche
Erfolgsdomäne, den Osten, offensichtlich, um das Liegengelassene

zu vollenden. Sicher, eigene Taten in Gallien mochten eine
Parallele zu Alexander nahelegen 1, eine zweite zu dem Alexander

von 334 ergab sich, geht man von der Ausweglosigkeit
innerrömischer Verhältnisse 2 44 aus — neben brauchbaren

Erwägungen etwa für den geplanten Rückmarsch liegen
bekanntlich Caesars Ziele gegenüber Parthien wie auch dem Imperium

selbst für die Zeit nach Rückkehr im dunkeln 3. Ich halte
für möglich, es sei auch jetzt eigentlich Pompeius gewesen, der
damit endgültig erst noch zu überwinden war, ehe Caesar an die

Vollendung seines Werkes gehen konnte. Alexander aber,

gleichsam Kriterium und Kampfpreis in solchem Ringen, nimmt
damit Dimensionen an, die das Schicksal Roms zu beeinträchtigen

drohen. Denn indem er sich seiner zu bemächtigen sucht,
scheint der Politiker Caesar an die Grenze des Unkontrollierbaren

zu gelangen. Und die Imitatio, im Unterbewusstsein
wirkend, ist anders als in Pompeius, nunmehr dabei, ihren
Bezug zur Realität zu verlieren.

1 Zu Caesars Vertragspolitik in Gallien s. D. Timpe, in Chiron 2 (1972), 278 ff.

Umfang und Systematik ist m.E. auch fur romische Verhaltnisse neu und erinnert
entfernt an Alexander (zur römischer Tradition, D. Timpe, art. cit., 295 ; vgl. aber

Orbis, 188). Betonte Begrenztheit des eigenen Interessenbereichs halte ich fur
Alternative zu Pompeius (vgl. Plut. Pomp. 38, 2).
2 S. dazu M. Gelzer, Caesar 6 (Wiesbaden i960), 243 ; 299. Zu den nordostlichen
Planen s. D. Timpe, in Historia 14(1965), 189 ff., bes. 209; vgl. auchH. Bengtson,
SBA.W 1974, H. i, 6 zu Suet. Iul. 44, 3. Im Vergleich zum Parthienproblem, in
dem sich jetzt Alexanderideologie und Bellum-Iustum-Vorstellung verbinden,
hatten sie wohl nur nebensachliche Bedeutung.
3 Zur Entwicklung des Weltherrschaftsbegriffes s. Fr. Pfister, art. at., 62 ff.
Aus vorantiker Wurzel stammend (vgl. dazu M. J. Seux, Epithetes royales akka-
diennes et sumeriennes (Paris 1967), passim), blieb er bis auf Alexander als politischer
Aspekt des Oikumenebegriffes stets im Bereich utopischer Spekulation;
Beeinflussung Alexanders auch durch orientalische Tradition ware zu überprüfen.
Fur Caesar kann nach erwähnten praktischen Erfahrungen der Weltherrschaftsgedanke

nur Mittel zum Zweck gewesen sein.



190 GERHARD WIRTH

Deutlich wird dies durch die Wende unter Augustus. Begegnung

mit dem Phänomen Alexander gehört auch für ihn zur
Tradition ; einschlägige Berichte 1 und Anekdoten freilich wirken

auffallend fremd und distanziert. Wenig an seinem
Alexanderverhältnis wird aus gesuchtem Gegensatz zu Antonius 2 zu
erklären sein, dessen Alexanderimitatio politisch kaum ins
Gewicht gefallen sein kann. In Friedens-, Romanisierungs- und
Stabilisierungspolitik wiederum war neben leicht zu erkennendem

äusserem Zwang als typisch römische Perspektive die
schon von Caesar strapazierte Berufung auf das Vorbild Romulus

effektiver 3, auch wenn man diese jetzt auf den ganzen
Imperiumsbereich anzuwenden hatte. Als Ergebnis politischer
Alexanderrezeption bis auf Augustus nun hatten sich zwei
Hauptbereiche herausgebildet, um die ein Augustus nicht mehr
herumkam, wollte er die römische Imperiumstradition nicht
ignorieren : Alexander, der Welteroberer, und Alexander, der
Weltordner. Beide mussten seit Pompeius immer mehr ineinander

verwachsen, je mehr sich Kenntnisse vertieften und das

Imperium die Grenzen von Alexanders überlieferten Interessensphären

erreichte. War daher der Alexandername gleichsam zur

1 S. D. Kienast, art. at., 435 ; O. Weippert, op. cit., 193 ff. ; 216 ff. ; bes. 219.
2 Vgl. A. Heuss, art. at., 83 ; O. Weippert, ibid. Fur den Partherkrieg scheint
Zielsetzung begrenzt (vgl. H. Bengtson, SBAW 1974, H. 1, 9 ; 47 ; K. H. Ziegler,

op. at., 33) ; an Alexander mochten Einzelmassnahmen und Verfahrensweisen

erinnern, sicher aber nicht die politische Konzeption des Antonius.
Herakles und Dionysos waren langst zu Medien der Rechtfertigung vor griechischen

und nichtgriechischen Untertanen geworden. Zur römischen Komponente
seiner Orientpolitik bezeichnend Suet. Aug. 69, 2; vgl. auch H. D. Meyer,
Die Aussenpolitik 9. Es ware möglich, dass Augustus gerade hier den Gegensatz

ausnutzte, zugleich auch die Abkehr von Caesar zu verschleiern.
3 S. dazu C. J. Classen, in Pbilologus 106 (1962), 164 ff., bes. 196 ; O. Weippert,
op. at., Einl.; 162 ff. Romulus, neben Alexander etwa ranggleich mit Kyros
erfüllt die Funktion eines Dionysos (Anm. 5 S. 187) und wird zur Schlussel-

figur romisch-italischer Renaissance. Zu Dionysos in vielleicht entsprechendem
zeithistorischem Zusammenhang s. die Betonung Diod. III 73 "EXX7)vei;...
ßapßapoup. auch III 66.



ALEXANDER UND ROM

Formel für die Alternative geworden, mit der sich römische
Politik des i. Jhdts. v. Chr. konfrontiert sah, bereits unter
Caesar scheint denn auch die einschlägige Weltherrschaftssymbolik

1 in der ganzen Vielfältigkeit ihrer Deutungsmöglichkeiten

übernommen. Anderseits erforderte die Verwendung,
nicht nur die Realisierung, eines solchen Alexanderbildes den
Blick auf die ganze Oikumene 2, d.h. Interessenausweitung über
hellenistische Erkenntnisse wie römische Imperiumspostulate
hinaus, die überdies ja auch die Ignorierung einer Macht wie
das Partherreich involvierte3. Bleibe dahingestellt, wie weit
sich die Vorgänger über die Konsequenzen ihrer Alexanderbeziehung

im klaren waren : Sein Verzicht auf Realisierung des

Oikumenegedankens bedeutet nicht nur Bruch mit dem Caesar

des letzten Lebensjahres, er ist zugleich das Ende aller Tendenz
zu direkt ausgeübter Weltherrschaft Roms. An ihre Stelle tritt
ein Prinzip der Koexistenz, von dem die römische Geschichte
m.E. seither nie mehr abging ; zeitgenössische dichterische
Verklärung bedeutet dem gegenüber Verschleierung oder aber

überträgt von neuer Voraussetzung ausgehend den Herrschafts-

1 Dazu A. Alföldi, Die monarchische Repräsentation im römischen Kaiserreiche

(Darmstadt 1970), Ind. s.v. Caesar. Interessant Vergleich mit Ind. s.v. Augustus.
2 S. dazu Orbis, 154. Bereits die ethische Auslegung der Pflichten einer Weltmacht
durch Cicero involviert m.E. den Gedanken räumlicher Begrenzung und muss
Augustus die Wende römischer Politik erleichtert haben (s. dazu als Formel immer
noch Tac. Ann. In, 4).
3 S. dazu K. H. Ziegler, op. cit., 44 ff. Trotz Einbeziehung Parthiens in den

Imperiumsbereich nach Vertragen 92, dann 69 und 66, scheint seit 53 seine

Existenz ein Tabu, an das romische Realpolitik nicht mehr rührt. Begründet ist
dies am ehesten mit verbesserten Raumvorstellungen ; dazu muss früh Erkenntnis
von der notwendigen Ordnungsmacht der östlichen Oikumenehalfte romisches
Verhalten bestimmt haben, vgl. zuletzt D. Timpe, in Wür^b. Jahrb. nf i (1975),
164 ff. Die sich im Laufe der folgenden Jahrhunderte verfestigende Grundauffassung

ist m.E. durch wechselnde Machtkonstellationen unbeeinflusst geblieben
(anders etwa K. H. Ziegler, op. cit., 96 ; vgl. aber 128 ; 140 ; vgl. auch F. Dolger,
in RAC II (1954), 641 ff. ; dazu fur die spätere Entwicklung J. Sahid, in DOP
26 (1972), bes. 306 ff.



GERHARD WIRTH

gedanken bewusst in andere, nicht politische Bereiche 1. Die
Umstilisierung des Weltherrschafts- zum Gedanken vom Weltreich

fast moderner Begriffsbedeutung in Verwischung von
orbis terrarum und orbis Romanus beginnt wohl bereits um diese

Zeit2.
Absage an Welteroberung als Verzicht auf sinnlose Krafte-

verschwendung und überflüssige Assoziationen freilich muss
keineswegs als Bruch empfunden worden sein 3. Hatte für das

nunmehr an ihrer Stelle ausgebaute Bündnissystem eines Klien-
telstaatsgefüges 4 Alexander selbst in Indien, Baktrien und auf
dem Balkan ein Beispiel gegeben, Partherkompromiss 20

v. Chr. und deutliches Einhalten an anderen Grenzen liessen

sich gut auch als Kontinuität von hier aus deuten5. Beispielhaft
für den damit eingeleiteten und durch Generationen
festgehaltenen — so unglaublich Mommsens Formel klingen mag —
defensiven Imperialismus nach aussen ist die Zurechtweisung
eines Germanicus durch Tiberius, nachdem er in seinen

Germanienexpeditionen offensichtlich eine neue Ära römischer

1 Überzeugend dazu H. D. Meyer, Die Aussenpohtik passim ; Materialubersicht

auch O. Weippert, op. cit., 222 ; vgl. M. Hammond, m HSPh 58-59 (1948),
120. Die Frage nach offizieller Sprachregelung ist hier nicht zu stellen, da

Artikulierung schrankenloser Weltherrschaftsgedanken sich als Verschleierung
realpolitischer Wirklichkeit verstehen Hesse. Zum Ersatz von Herrschaft durch
Auctoritas, s. bes. neben Vergil, Georg. IV 560, Horaz, Carm. III 3, 43 auch

Augustus, Res gestae 29 ; als Steigerung hierzu die Absage an Herrschaftsausweitung

Vergil, Georg. II 171 ; Aen. I 509. Zu den neuen Grenzvorstellungen s.

W. Hartke, Romische Kmderkatser (Berlin 1951), 357.
2 Orbis, 151 ; R. Werner, in Aufstieg und Niedergang I 1, 5 26 ff. Ich möchte deshalb
trotz gegenseitiger Argumentation das consensus unwersorum in Res gestae 34, 1 als

über den Kreis römischer Burger hinausgehend denken (s. zuletzt H. Braunert,
in Monumentum Chilonense. Festschrift fur E. Burck (Amsterdam 1975), 13 f.).
3 Auffallende Zurückhaltung der Zeitgenossen vor Erwähnung Alexanders
erklare ich mir nicht zuletzt auch aus Absicht, Verunglimpfung des Caesarbildes

zu vermeiden.
4 Vgl. dazu D. Timpe, in Chiron 1 (1971), 267 ff.
5 S. dazu D. Timpe, in Wiirsf. Jahrb. nf i (1975), 162; in RhM 110 (1967), 291;
in Monumentum Chilonense, 147.



ALEXANDER UND ROM 193

Alexanderimitatio einzuleiten beabsichtigt hatte 1. Und nicht
von ungefähr lebt unter Augustus jene alte Alexanderagonalität
eines Appius Claudius wieder auf2, während das Kulturprogramm

der Rückbesinnung auf alles Italische gut als Ersatz für
Vorstellungen erwarteter Weltherrschaft verstanden werden
kann 3. Für die östliche Reichshälfte mochten die hellenistischen
Traditionen genügen. Dies gilt für den Eroberer, für den
Weltordner sind damit die Weichen gestellt. Bedeutet Herrschaft
den Abbau bisheriger Imperiumskonzeption durch ein sich in
allen Bereichen herausbildendes homogenes Ganzes, so mögen
Vielfalt und Kompliziertheit der Komponenten die Konzeption
des Urhebers verschleiern 4. Der in den folgenden zwei
Jahrhunderten sich abzeichnende Prozess indes muss den Gedankengängen

des Augustus entsprechen : Als Teilaspekt etwa stellt
die Constitutio Antoniniana einen Abschluss dar, den auch er mit
ins Auge gefasst hatte. Realpolitische Hintergründe im einzelnen
bleiben hier ausser Betracht. Als historisches Modell für
erwähnte Homogenisierung muss sich erneut auch Alexander

1 Roms Vorgehen bedeutet Einschränkung der Interessensphäre auf Kontrollierbares,

langsames Durchdringen nahegelegener Räume ohne Absicht sofortiger
Provinzialisierung und vordringliche Stabilisierung der inneren Verhaltnisse
barbarischer Foederatenstaaten. Zu Germanicus s. D. Timpe, Der Triumph des

Germarticus (Bonn 1968), passim; Arminius-Studien (Heidelberg 1970), 76; 100.
Direkte Alexanderbeziehung wird nur fur die Zeit danach sichtbar (s. G. J. D.
Aalders, in Historia 10 (1961), 383 ; D. Hennig, in Chiron 2 (1972), 364),
doch lasst m.E. der Tacitusbericht fur die Operationen 14-16 die Imitatio noch

gut erkennen.
2 Zu Liv. IX 17, s. O. Weippert, op. cit., 224. Literarisches Genos des Exkurses
scheint wenig von Belang gegenüber der Tatsache seiner Aufnahme in das

Gesamtwerk.
3 Vgl. dazu G. Nenci, Introdu^ione alla guerra Persiana (Pisa 1958), 301 ff.
4 Vgl. dazu O. Weippert, op. cit., 249 ff. ; G. Bowersock, Augustus and the Greek

World (Oxford 1965), bes. 140 ff. Fur zeitgenössische Auffassung augusteischer
Leitlinien s. Plut. Reg. et imp. apophth., Aug. 8, 207 D, allgemeinen vgl. W.
Hoffmann, in Gymnasium 76 (1969), 19 ; zur Weiterentwicklung s. die Interpretationen
von Aristid. Or. XXVI (Keil). Allgemein E. L. Bowie, in P <& P 46 (1970), 3 ff.



194 GERHARD WIRTH

selbst angeboten haben, dessen Verschmelzungspolitik vor und
nach 324 bei ähnlicher Zielsetzung eine ganze Anzahl von
Realisierungsmethoden gezeigt hatte, so dass auch hier der
Bruch mit der Vergangenheit sich kaschieren liess. Freilich, der

Gegensatz war ebenso wenig zu übersehen, er liegt im Wege
zum Ziel. Denn ist die augusteische Imperiumsverwirklichung
Prozess auf Dauer, bewusstes Reifenlassen und allmählicher
Übergang, Alexander hatte gerade das Gegenteil verkörpert.
So entsteht hier eine gleichsam aus sich heraus erwachsende

Imperiumskultur, behutsam gefördert in wechselseitigem
Austausch, es bildet sich ein Kräftepotential, das die Integration
auswärtiger Barbaren Jahrhunderte hindurch ermöglicht *, dort
war Hektik und Überforderung am Werke gewesen und hatte
das Zusammenpressen neuer Untertanen den Schritt in die
Gewaltherrschaft bedeutet2, als deren Symptome sich

Katastrophen noch bei Lebzeiten Alexanders abgezeichnet hatten.
Der historische Alexander kann auch in diesem Zusammenhang
für Augustus nur die Rolle eines Gegenmodells gespielt haben ;

hat er an ihm gelernt, was aus römischer Erfahrung nicht in
solcher Intensität zu lernen war, indirekt durch ihn angeregt
erhält vielleicht sogar die antimonarchische literarische Tradition

des 1. nachchristlichen Jhdts. von Alexander ihre neuen
Impulse 3. Zwar fehlt die unabdingbare Beziehung auf Alexander

in der Herrschersymbolik für keinen seiner Nachfolger.
Von den durch Augustus geschaffenen Prämissen indes ging
keiner ab.

1 Bezeichnend das ßaoiAeü; ßapßccpouc TjpepoövTec; in Plut. De Alex. M. fort.
Or. 14, 328 A-B, als sachlich nicht zutreffende Übertragung römischer Imperiums-
postulate auf Alexander.
2 Bündig bereits D. Kienast, art. cit., 454.
3 Vgl. A. Heuss, art. cit., 86 ff. Zur antimonarchischen Perspektive s. J. R. Fears,
in Philologus 118 (1974), 120 ff., bes. 122; 123. Allgemein vgl. K. Thraede, in
Entretiens Hardt 19 (1973), 287.



ALEXANDER UND ROM I95

Trotzdem kennzeichnet die realistische Alexanderaversion
des frühen Prinzipats lediglich einen Übergang h Dass sie

niemals als Ausschliessliches, Endgültiges angesehen wurde, lässt
die fast diametral entgegengesetzte Strömung in offizieller,
zumindest halboffizieller Alexanderdeutung gegen Ende des i.
Jhdts., erkennen. Vorerst indes scheint Prüfung unserer Termini
nötig. Hatte jene Imitatio in subjektiver Auslegung des

Überlieferten bestanden und sich im Vordergründigen erschöpft,
die augusteische Reaktion war gerade mit Ablehnung derartiger
Forcierung historischer Parallelen begründet gewesen. Das
nunmehr in den Vordergrund tretende Alexanderbild zwar enthält
noch die seinerzeit so attraktiven Züge. Deren Summe aber,

jetzt durchschaubar und geordnet, fügt sich zum sublimierten
Idealbild eines Monarchen schlechthin; nicht zu übersehen

spiegeln sich in ihm die Voraussetzungen für die Realisierung
eines Idealzustandes von übernationalen Dimensionen. Die
Gründe für diese Änderung mögen in der geistesgeschichtlichen
Entwicklung wie in realpolitischen Erwägungen liegen : Denn
hatte sich einerseits die augusteische Imperiumskonzeption so

gefestigt, dass ein Alexandermodell für sie keine Gefährdung
mehr bedeutete, anderseits kam die aus dem Provisorium des

Prinzipats erwachsende Monarchie doch ohne ein historisch
belegbares Leitbild nicht aus, für das die stoische Ethik trotz
weiterer Ausbildung und Vertiefung nicht genügen konnte.
Terminus für das unumgängliche neue Alexanderbild wäre wohl die

Analogie 2 als das rational begründbare Selbstverständnis einer

1 S. auch A. Heuss, art. cit., 90, wenngleich von anderen Prämissen ausgehend.
Kontinuität in Ausprägung monarchischer Repräsentation hat damit nichts zu
tun (vgl. A. Altöldi, op. at., 4), von solcher auch ist m.E. die Kontorniaten-
stilisierung des 4. Jhdts. aus erst zu verstehen (vgl. A. Alfoldi, Die Kontormaten

(Budapest 1943), 14 ff. ; 85 ; dazu jetzt A. Alfoldi/E. Alfoldi, Die Kontorniat-
Medaillons (Berlin 1976), passim (erschienen vorerst Teil I).
2 S. dazu auch A. Heuss, art. at., 66 ; D. Kienast, art. at., 437. Analogie als

Kategorie des Selbstverstandnisses ist innerlich verwandt mit der historischen als

Verstandnismedium wissenschaftlicher Erforschung wie Deutung, vgl. dazu
H. Bengtson, Einführung m die Alte Geschichte7 (München 1975), 2. In beiden
Bereichen kommt ihr damit die Bedeutung eines Hilfsmittels zu.



196 GERHARD WIRTH

historischen Situation, die in vielen Kriterien dem Modell
entspricht, ihm aber nie ganz identisch ist1. Er erlaubt die

Ausnutzung des Modells als Erkenntnis- wie Erfahrungsmedium,
doch verhindert das Bewusstsein historischer Eigenständigkeit
jede Vermischung von Zweck und Mittel. Eine solche

Alexanderbeziehung mit ihrer immanenten Distanz ist neu ; gerade sie

aber ermöglicht erst etwas wie politische Alexanderidee : Ihre
Verkörperung durch die einzelnen Herrscher scheint von nun
an feste Normen zu kennen, der sich auch einzelne Spuren von
Imitatio unterordnen. Berufung auf Alexander wird zur
Rechtfertigung und von da aus zum Postulat. Doch wie gesagt, es ist
keineswegs das Alexanderreich, als das das Imperium verwirklicht

werden soll; indirekt und als formende Kraft wirkt
Alexander vielfältig und gleichsam eher im Untergrunde mit.

Es wäre möglich, dass entsprechende Erwägungen eines

Überganges vom ethischen in den politischen Bereich schon

einschlägige Passagen bei Polybios zum Alexanderproblem
mitbestimmten 2. Den Prozess jetzt mochten die Entartungssymptome

der Kaiserdynastien des 1. Jhdts. mit beschleunigen. So

zeichnet denn nicht lange nach den alexanderfeindlichen
Zeugnissen eines Seneca Plutarch Alexanders Werk als verwirklichte
Philosophie 3, nach den Flaviern entwirft Dio von Prusa mit-
hilfe des Mediums Alexander das Bild des idealen Imperiumsherrschers

in bisher kaum bekannter Intensität4; ein Werk über
Alexanders Qualitäten wird erwähnt. Und nicht lange danach
bedeutet die Monographie Arrians aus all dem gleichsam die

1 Bezeichnend hierfür alles in allem das Alexanderverhaltnis des Alexander Severus,
s. bes. in HA, Lampr. Alex. 50, 4.
2 S. VIII 10(12); V 10.
3 Vgl. auch De Alex. M.fort. Or.16, 329 A : 7tdvTai; TjYouu.E:t}a mAtras und
/9, 330 E sqq. (Übertragung der römischen Concordia-Fax-Formel). Zu Aristid.
Or. XXVI 9; 69 Keil, s. K. H. Ziegler, op. cit., 118 ff.; vgl. Fronto, Prim. Hist.
7 ; bezeichnend Aelius, fur den das Achamenidenreich als Modell wichtiger als

Alexander (XXVI 26 Keil).
4 S. dazu die Analyse bei A. Heuss, art. cit., 90 ff.



ALEXANDER UND ROM J97

Nutzanwendung 1. So entsteht in der Nähe des Thrones ein

neuer, kurzlebiger Zweig der Alexanderliteratur, darauf abzielend,

die Postulate isokrateischer und philosophischer Herrscherethik

der Imperiumswirklichkeit anzupassen. Die in ihm
fassbare Transformation des Alexanderbildes kann geradezu als

Spiegel für Geschichte und Selbstverständnis des Imperiums
gelten 2. Trotz epigraphischen und numismatischen Materials
freilich lassen sich Zeugnisse für Bedeutung und Intensität des

Alexanderverhältnisses für kaum einen Plerrscher mehr ganz
erfassen 3. Marksteine für die sich abzeichnende Entwicklungslinie

indes scheinen drei Kaiser : Wird durch den ersten jene
analogistische Synthese von Imperium, Leitbild und
Herrscherrolle offenbar noch tastend vollzogen, beim zweiten in
bewusster Kontinuität bestimmt die Analogie Imperiumsgestaltung

und wohl selbst Herrschaftsform. Im dritten wird sie

dann zur Überspitzung vorhandener Prämissen und damit
Missachtung historischer Wirklichkeit. Nicht zuletzt deshalb
manifestiert sich in ihm damit das Ende römischer Geschichte.

Für Traian, den ersten der Reihe, ist persönliches Interesse

an Alexander bekannt4. Doch lassen einschlägige Zeugnisse sich

1 S. A. Heuss, art. cit., 97 ; dazu G. Schepens, in AncSoc 2 (1971), 254 ff., der
m.E. freilich zu sehr den Literaten betont. Anab. I 12 lasst sich m.E. nur als

Selbstzeugnis militärischer, philosophischer und damit politischer Autorität
verstehen. A. B. Bosworths Versuch (in CQ 22 (1972), 163 ff.), indirekte Zeugnisse

fur ein Alterswerk zu entkräften, uberzeugt mich nicht, vgl. StudClas 16

(1974), 169 ff. Eine genaue Definition für Arrians Alexandermonographie zu
geben sehe ich mich indes ausserstande (vgl. auch G. Schepens, art. ctt., 265).
2 Vgl. dazu bes. W. Hartke, op. cit., 334; zur gegenteiligen Voraussetzung s.

H. Fuchs, Der geistige Widerstand gegen Rom 2 (Berlin 1964), 51.
3 Einschlägige Arbeiten beschranken sich bisher auf die Summierung wörtlicher
Anspielungen (s. A. Brühl, loc. cit. ; F. Weber, Alexander der Grosse tm Urteil der

Griechen und Römer (Diss. Giessen 1909)), ignorieren aber die Zusammenhange.
Alexander als Rhetorenbeispiel oder Literatenhinweis und als politisches Analogiemodell

indes haben nichts miteinander zu tun, mag auch das Alexanderverhaltnis
einzelner Kaiser durch ihre Ausbildung überhaupt erst entstanden sein. Zur
Verwischung unter Julian s.u. Einen Neuansatz gibt P. Ceau£escu, in StudClas
16 (1974), D3 ff-
4 S. Julian, Caes. 318 C ; Dio Cass. LXVIII 30, 1 ; 29, 1 ; 26, 1 ; dazu W. Weber,
Untersuchungen zur Geschichte des Kaisers Hadrianus (Leipzig 1907), 8.



198 GERHARD WIRTH

als Verehrung, nicht aber als Imitatio verstehen. Auffallende
Parallelen mochten entsprechende Assoziationen fordern, frühe
Qualifikation, fierkunft aus Randgebieten des beherrschten
Reiches, Attentate, Rettung aus Lebensgefahr durch gottliche
Fugung L vielleicht sogar verwandte Schwachen. Hingegen
scheint die Motivierung des Partherkrieges bei Dio Cassius

vom Tatbestand bekannter Alexanderverehrung auszugehen 2,

ahnliches mag die Nachricht von Vergiftung des Kaisers
erklaren. Weitere Spekulationen freilich, selbst die mit dem Ein-
fluss zeitgenossischer Publizistik, helfen kaum viel weiter bei
einer Persönlichkeit, die so in sich ruht wie Traian. Sein Hinweis

an den Senat, er habe das von Alexander Geleistete
ubertroffen 3, mag Topik sein, nicht mehr : Und doch, unsere
Nachrichten aus der Zeit des Partherkrieges sind nur verstandlich,
nimmt man stärkeren Einfluss der Alexanderanalogie auf die

gesamte Reichspolitik an als auf den ersten Blick hin sichtbar
wird 4. Die Schwache des Partherreiches drängte die Parallele

geradezu auf: Musste dann nicht die Ablehnung parthischen
Einlenkens durch das Beispiel beeinflusst und demnach so
verstanden 5, ja erwartet werden Traians Tigrisfahrt wirkt wie
bewusste Erneuerung von Alexanders Indusfahrt in irgend-

1 Herkunft und Bewahrung s. Dio Cass. LXVIII 1, 1, Plin. Paneg. 14-15; zum
Attentatsproblem s. Dio Cass. LXVIII 11, 3 ; dazu 15, 3-16, 1 ; zur Rettung
LXVIII 25, 5-6. Zu menschlichen Schwachen s. LXVIII 7, 3 Fähigkeit zu
Freundschaft und menschlicher Beziehung wird bei Dio immer wieder betont,
vgl. LXVIII 6, 3 ff 15, 3 ff. ; s. dazu auch Ps.-Aur. Vict Epit. 48, 10, Plin.
Paneg. 81. Zum Alexanderbeispiel s. bes. Plut. De Alex. M. fort Or.II 4, 337 A.
Zu wissenschaftlichen Interessen s. Dio Cass. LXVIII 1-3.
2 LXVIII 17, 1 86^0? em-SkijAix Direkter Einfluss Dios v. Pr. (bes. Or.
IV, s. dazu F. A. Lepper, Traian's Parthian War (London 1948), 193 ff ; 197) wird
m.E. zu hoch veranschlagt. Zur TtoXuirpaYtroaijvY] des Pothosbildes bei Alexander
s. V. Ehrenberg, in JHS 67 (1947), 67 H. Montgomery, Gedanke und Tat
(Lund 1965), 216. Zur Ermordung als Version, vgl. W. Weber, op. cit, 8 ; zum
« TrpooaaLv », F. A. Lepper, op. at., 6.

3 Dio Cass. LXVIII 29, 1 ; vgl. F. A. Lepper, op. cit., 10.
4 Zu Herakles und Dionysos, s. W. Weber, op. at., 10.
5 Zu Dio Cass. LXVIII 17, 2, s. K. H. Ziegler, op. cit., 100.



ALEXANDER UND ROM I99

wie verwandter Situation 4, ähnliches gilt für die unternommene

Euphratmelioration. Sicher, alles weitere mag Hypothese
sein : Brücken, Hafen- und Strassenbauten 2 verstünden sich
indes sehr wohl aus einer zu Alexander analogen Zivilisationsaufgabe,

Bevölkerungs- und Siedlungsmassnahmen besonders
in den gefährdeten Grenzgebieten Dakiens und Thrakiens nehmen

sich wie Nachvollzug von Alexanders Baktrienpolitik aus,
Dios Schilderung der Alimentarinstitution erinnert an Alexanders

Epigonenaufstellung 3. Ich halte für möglich, dass selbst

für die Institutionalisierung des Consiliums Alexanders Hetairen
mit Pate gestanden haben 4. Die Beispiele zu Person wie Politik
Hessen sich vermehren. Aber dennoch : Es fällt auf, dass auch
bei handgreiflicher Analogie der Kaiser das Beispiel nie bis zur
letzten Konsequenz nachvollzieht, sondern sich geradezu auf
die Andeutung beschränkt, so als wolle er bewusst falschen
Anschein und allzu einseitige Deutung vermeiden. Zwar erinnert
seine Intensivierung des Foederatensystems erneut an Alexander

in Indien — man prüfe einschlägige Quellenzeugnisse —
sein Indieninteresse aber ist keineswegs das Alexanders, und
auch seine Arabienpolitik hat ganz offensichthch andere

Voraussetzungen, Ziele und Methoden. Eine von Traians Alexanderverhältnis

immer wieder abgeleitete Weltherrschaftsabsicht ist
m.E. schon deshalb reine Willkürdeutung5. MögHch wäre,

1 S. Philologus 107 (1963), 294 ff. Zu ö5üt7)9 baAr^u; s. RE XXIII 2, 2467 ;

vgl. Dio Cass. LXVIII 26, 1-2 ; Arr. Anab. VI 3, 4. Zur Euphratarbeit s. LXVIII
28, 1 ; 30, 1 ; Schiffbau : LXVIII 26, 1.

2 Materialubersicht: RE Suppl.-Bd X 1073-86 (R. Hanslik).
3 LXVIII 5, 4 ; zur Rolle der Armee im Dienste der Burgergewinnung s. Plin.
Paneg. 28, 5-7.
4 Dio Cass. LXVIII 2-4 ; 5, 2 ; 9, 7 ; 14, 3 ; vgl. Plin. Paneg. 49, 2 ; s. Anm. 1

S. 198. Von hier aus vielleicht auch Verhältnis zum Senat mit zu verstehen.
5 Zur Diskussion s. W. Weber, op. cit., 8; RE Suppl.-Bd X 1097; zuletzt
A. Garzetti, From Ttberius to the Antonines (London 1974), 668. Wurzel ist
möglicherweise Sprachregelung Hadrians. Auf Absichten über Verbesserung
romischer Position oder Zerstörung des Partherreiches weist nichts hin,
Weltherrschaftsanspruch scheint auch in traianischen Munzlegenden peinlich ver-



zoo GERHARD WIRTH

Traian wie seine Zeitgenossen seien sich über das Wesen der

Analogie und des ihr immanenten Neuansatzes kaum bereits

völlig bewusst gewesen und erst mit der Zeit prägten sich klare

Vorstellungen aus. Ein Ansatz freilich scheint mir in einem
Bereiche nicht zu übersehen, der für ihn der ureigenste war :

Die Überlieferung hebt Traians vorbildliches soldatisches
Verhalten hervor 3, das ihn in Gegensatz zu sämtlichen Vorgängern
bringt. Nun ist in antiker Herrscherethik der Aspekt des
Feldherrn gleichsam Komprimierung aller Qualitäten zu höchster
Intensität2: Alexander aber als dessen deutlichste Verkörperung
zu allen Zeiten kann allein dann für ihn demnach das Leitbild
gewesen sein, das über persönliche Vorliebe hinaus das eigene
Kaisertum rechtfertigte und seiner Imperiumsherrschaft ihren
Sinn gab. Die Beziehungskette Alexander-Imperium-Kaiser lässt
sich erst von hier aus verstehen; modifiziert wirkt sie bis zu
den Soldatenkaisern fort3.

Unter Caracalla bestimmt die Analogie dann nicht nur die

Gestaltung, sie droht scheinbar, den Rahmen des Imperiums zu

mieden. Ausserlich Anknüpfungspunkte mochten sich ergeben in Gesandt-
schaftstopik (zu Dio Cass. LXVIII 15, s. F. A. Lepper, op. cit., 107) und die zum
Vergleich mit Alexander drangende neue Foederatenpolitik (vgl. LXVIII 15 ;

32 ; 21, 1-2 ; vgl. die Überlieferung zu Alexander in Indien). So vielleicht auch
Besuch der Orakelstatten des M. Kasios und Baalbeks (Macr. Sat. I 23, 14 ff. :

ut de eventu consideret rei coeptae an Roman perpetrato hello rediturus esset).
1 Dio Cass. LXVIII 6, 3; zum <ptXoaTpaTiMT7]5 s. auch A. Heuss, art. cit., 93. Auf
Alexanders Einfluss lasst Vergleich Plin. Paneg. 13, 1 mit verschiedenen Stellen
Arrians schliessen (vgl. auch 19, 1-4) ; zur romischen Komponente vgl. G. Webster,

The Roman Imperial A.rmy (London 1969), 38.
2 Vgl. u.a. M. P. Charlesworth, The Virtues of the Roman Emperor, PBA 23
(1937), 9 ; J. Straub, Vom Herrscherideal in der Spätantike (Stuttgart 1939), 155.
Zur procidentia als Berührungspunkt menschlicher und gottlicher Sphäre (vgl. Arr.
Anah. VII 28, 2) s. M. P. Charlesworth, op. cit., 19 ; in HThR 29 (1936), 107 ;

dazu Dio Chr. Or. I 28. Prof. Fears macht mich aufmerksam, dass die ävlx^xoc-
Formel erstmals fur Traian inschriftlich nachweisbar ist. Zur Problematik des

Herrscherbildes an sich s. freilich R. Syme, Tacitus (Oxford 1958), 217.
3 Anklänge vielleicht in dem Scytha der Münzen des Antoninus Pius (vgl.
K. Fr. Stroheker, in Beitr. %. Historia-Augusta-Forschimg 3 (Bonn 1966), 241 ff. ;

254). Bezeichnend hier auch der Pharasmanesname.



ALEXANDER UND ROM 201

sprengen. Vorliebe des Kaisers für Alexander wurde allzu
eilfertig wohl stets als pathologisches 1 Symptom gedeutet: zu
fragen ist, ob nach allgemeinen Voraussetzungen nicht jede
einigermassen sensible Selbstdeutung zwangsläufig in einen
solchen Steigerungsprozess gedrängt wurde. Äussere Umstände

jedenfalls 2 legten die Parallele nahe, die Überlieferung spricht
bezeichnenderweise hier die gleichen Bereiche wie für Traian
an und verlegt überdies die Alexanderbeziehung in die Zeit
geistiger Reife Caracallas 3, jetzt freilich in grösster Breite eines

Spektrums von Anhaltspunkten. Für die Constitutio wie gesagt,
trotz über zweihundertjähriger Vorbereitung umstürzendes

Ereignis, musste die Analogie geradezu ins Auge springen :

Überdies bietet als läo? Aüyoücrrcx;4 Alexander ja einen geradezu
unwiderlegbaren Beweis für Selbstverständnis und Deutung
jener augusteischen Wende durch den Kaiser. Dazu aber

kommt die Überfülle von Bau- und Ziviüsationsmassnahmen
der Dynastie im ganzen Imperium und besonders den
Grenzgebieten 5, dort überdies Zeichen verstärkter Barbarenpolitik;
für den Partherkrieg scheint sich Alexandernachahmung im
persönlichen wie offiziellen Bereich noch einmal zu steigern. Genau
besehen freilich ist bei all dem die Analogie keineswegs ausser
Kraft gesetzt, und auch jetzt kann etwa von Verwirklichung
eines Alexanderreiches keine Rede sein. Wohl drängt sich Deutung

jenes berühmten Heiratsplanes als Zeugnis einer Alexan-
dromanie auf, deren Ziel nur die Unterwerfung der ganzen Welt
sein kann ; trotz plausibler Argumente gegen seine Historizität

1 So bereits Dio Cass. LXXVII 15, 2-3 ; HA, Spart. Carac. 5, 6 ; 2, 1.

2 S. Jahrb. f. Fränk. Landesforschung 34-35 (1975), 47 ff.
3 Vgl. Hdn. IV 8, 1 ; HA, Spart. Carac. 2, 1 ; Ps.-Aur. Vict. Epit. 21, 3-4.
4 Dio Cass. LXXVIII 7, 2; dazu M. Hammond, art. tit., 159.
5 S. H. W. Benario, in Eatomus 17 (1958), 712 ff. ; B. Levick, in Hommages a

M. Renard II (Bruxelles 1969), 426 ff. ; der religionsgeschichtliche Zusammenhang
einschliesslich der Neokoratsgrundungen gehört m.E. hierher. Zur Stabihsations-
politik in Rätien zuletzt A. Radnoti, in Bayer. Vorgeschichtsblätter 37 (1972),
40 ff., bes. 50 f.



zoz GERHARD WIRTH

und der Divergenz der Quellen möchte ich glauben, er sei eine

Zeitlang wirklich erwogen worden. War angesichts parthischer
Wirren derartiges kaum aussichtsloses Unterfangen, die

Motivierung seiner Heiratsabsichten durch einen Herodian 1 klingt
derart realistisch, dass sie ohne Historizität sich kaum verstehen
lässt: Militärische Vorteile, Kräfteaustausch, gemeinsame
wirtschaftliche Interessen — als Konzeption einer defensiven
Organisation der beiden wichtigsten, nunmehr gefährdeten Teile der
Oikumene 2 nimmt ein solcher Plan wesentliche Bestandteile
des spätrömisch-sassanidischen Verhältnisses vorweg. Sicher,
es wird das Modell Alexander, 332 und 3 24, sein, das hier wirkt:
Constitutio und Heiratsplan erscheinen von hier aus in erster
Linie als Entwicklungsstufen der Imperiumsgeschichte angesichts

einer sich zuspitzenden Weltlage, scheinbare Alexandro-
manie aber lässt sich dabei sogar als Ergebnis realistischer

Prüfung der Bewaltigungsmöglichkeiten verstehen 3. Der
Gedanke wäre vielleicht selbst noch weiter zu führen. Caracallas

Sichgerieren als arucrTpa-nct>TY]<; und Heerführer, deutliche Steigerung

des für Traian Berichteten, allzu oft als Symptom geistigen
Verfalls gedeutet, muss wohl aus verwandter Auffassung der

eigenen Herrscherrolle verstanden werden". Zu ihm kommen
Foederatenintensivierung und Barbarenintegration in offensichtlich

nie dagewesenem Ausmass 5, ergänzt durch die Aktivierung

1 Zu Hdn. IV 10, 3-4, s. Jahrb. f. Fränk. Landesforschung, 55, anders freilich
F. Kolb, Literarische Beziehungen zwischen Cassius Dio, Herodian und der Historia
Augusta (Bonn 1972), 26.
2 Zu Dio Cass. LXXVII 3, 3, s. Orbis, loc. ctt.
3 Von hier aus vielleicht auch Bemuhen um entsprechende Titulaturen verständlich

; zu Dio Cass. LXXVIII 1,4; Hdn. IV ii, 8, s. G. Kerler, Die Aussenpohtik
in der Historia Augusta (Diss. Tubingen 1970), 109.
4 Dio Cass. LXXVII 3, 1 ; 13, 1-2 ; HA, Spart. Carac. 9, 9 ; Hdn. IV 7, 4 ; 13, 7.

Gegenuber stehen Zeugnisse physischen Verfalls, der hierdurch vielleicht
beschleunigt.
5 Dio Cass. LXXVII 13, 5 ; 14, 2 ; LXXVIII 6, 1 ; LXXIX 4, 5 ; Hdn. IV 7, 3 ;

zu einschlagigen Rechtsmodalitaten s. F. Kolb, op. cit., 121.



ALEXANDER UND ROM 203

reichsangehöriger Völkerschaften, MakedonenSpartaner,
Alexandriner zu gleicher Zeit, wobei sich der Kaiser in der
Tracht dieser verschiedenen Elemente zeigt — in gewissem
Sinne auch dies Analogie 2. Sie bestimmt demnach einen Mili-
tarisierungsprozess, wie er angesichts deutlich sich abzeichnender

allgemeiner Krise als notwendig erachtet wurde;
scheinbare Barbarisierung auch des Herrschers wird zum
Ausdruck einer Kräftemobilisierung, die ohne ein neues, den
Umständen angepasstes Imperiumsverständnis nicht denkbar
ist. Auch in realistischer Erwägung der Umstände war Alexander
das einzige Modell, das sich anführen Hess. Treffen unsere Mut-
massungen zu, bedeutet Caracalla in bewusster Peripetie damit
einen Höhepunkt römischer Imperiumsgeschichte; selbst die
herkömmliche pseudopsychologische Deutung seiner Persön-
Hchkeit braucht dem nicht zu widersprechen.

Auch für Julian ist die Alexanderbeziehung in einer Vielzahl
von Nachrichten bezeugt3. Sein Gesamtbild freiHch scheint zu

1 Zu Makedonien s. zuletzt J. Gage, in Historia 24 (1975), 13 ; Dio Cass. LXXVII
7, 1 ; 22, 1 ; Hdn. IV 8, 2. Zu Ägypten zuletzt F. Kolb, op. cit., 97 ff.; Material
immer noch am besten bei W. Reusch, Der historische Wert der Caracalla-Vita in
den Scriptores Historiae Augustae, Klio Beih. 24 (Leipzig 1931), 44 ff. Die Grunde fur
den Aufstand scheinen vielfältig, doch lasst die von F. Kolb, op. cit., 102

interpretierte Papyrusnachricht auf geplante Massanaushebung schliessen (...] 8.yetv

7tp69 tiE -[avrap xo]us). Geforderte Stellung von Kamelen (vgl. zuletzt D. van
Berchem, in Actes du IXe Congres Intern, d'Etudes sur les frontleres romaines, Köln
1974, zu PStrasb. 243) scheint mir analog früherer Massnahmen auf den Perserkrieg

hinzuweisen.
2 Dio Cass. LXXVIII 3, 2 ; 5-6 ; Hdn. IV 7, 3 ; 8, 2 ; HA, Spart. Sept. Sev. 21, 11 ;

Aur. Vict. Caes. 21, 2 ; Ps.-Aur. Vict. Epit. 21, x ; Eutr. VIII 20. Mehrfach wird
auf Uniformierung der Armee hingewiesen. Zum Militarisierungsprobleme
s. R. MacMullen, Soldier and Civilian in the Later Roman Empire (Cambridge, Mass.

1963), 136. Ausgeklammert bleibt im folgenden Alexander Severus, da

einschlagige Zeugnisse trotz ihrer Vielzahl politische Wirksamkeit der Analogie
nicht erkennen lassen.
3 S. bes. Artemii Passio 69 veov ycveaD-ai 'AXeljavSpov gesteigert Socr.
H.e. III 21 ; vgl. dazu N. Baynes jetzt in Byzantine Studies and Other Essays

(London 1935), 347 f. ; A. Brühl, art. cit., 220. Zum Selbstmordgedanken von



204 GERHARD WIRTH

differenziert, um von hier aus abgetan zu werden. Hatten aussen-
wie innenpolitisch die Katastrophen des 3. Jhdts. die

Voraussetzungen für jene Analogie zunichte gemacht, so schwinden
denn bezeichnenderweise die Beziehungen auf Alexander sichtlich

und werden auch nach der Stabilisierung weder von einem

Aurelian, Diokletian oder Konstantin verwendet. Bei Julian nun
aber kehrt sich derartiges wieder ins Gegenteil: Weltherrschaft,
gerade jetzt zum Programm geworden, ist pragmatisch kaum

zu begreifen. Jugendschicksal, ausgeprägte Empfänglichkeit für
den Reiz besonderer geistiger Erlebnisse und eine Bildung, die
auf alles andere als den künftigen Monarchen abzielte mögen
einiges erklären; dazu kommt nach 3 5 6 das Hineinwachsen in
eine Feldherren- und Herrscherrolle, das am meisten ihn frappiert

haben muss und gerade deshalb die weitere Entwicklung
bestimmte. Persönliche Zeugnisse über aktuelle, realpolitische
Probleme oder aber die eigene Rolle in römischer Herrschertradition

nun sind auffallend selten : Mag sich dies zum Teil aus
der Lückenhaftigkeit unserer Überlieferung erklären, auch erhaltene

Gesetze beweisen wenig für eine wirklich pragmatische
Auffassung seines Kaisertums. Gerade sie indirekt verstärken den

Eindruck, ihm sei es seit je um etwas anderes gegangen, das zur
bisherigen Geschichte in einer Art Gegensatz stand, die
Realisierung eines philosophischen Axioms. Sie in der Tat involvierte
die absolute Weltherrschaft; das Imperium aber musste Julian
hierfür die Vorstufe bedeuten. Das Leitbild Alexander, das sich
hier zwangsläufig aufdrängte, hat nach solchen Prämissen wenig
mit dem Analogiemodell zu tun. Doch erscheint es als Medium

hier aus (vgl. Arr. Anah. VII 27, 3 ; Epitome Mettensis 101 ; Ps.-Callisth. III 32,

4 sqq. ; Zonar. IV 14 ; dazu Greg. Naz. Or. V 14) vgl. J. Straub jetzt in Regeneratio

Imperii (Darmstadt 1972), 163.
1 S. dazu J. Bidez, La vie de l'Empereur Julien (2e tirage : Paris 1965), 5 ; J. Geff-
cken, Kaiser Julianus (Leipzig 1914), 22; 115 ; W. Hartke, op. cit., 54. Zum
Verhältnis Dio von Prusa — Julian s. N. Baynes, op. cit., 346. Zur
Feldherrnrolle s. Zos. III 1, 3 ; Amm. XVII 1, 1 ; vgl. J. Straub, Herrscherideal,

32. Hinweis auf Alexander Amm. XVI 5, 4; XVIII 3, 7 könnte bereits Ergebnis
von Sprachregelung sein.



ALEXANDER UND ROM 205

eines wesentlich von subjektiver Weltsicht und damit auch von
Imperiumsdeutung bestimmten, politischen Verhaltens. Es wird
so zum Indikator für ein Auseinanderklaffen von Wunschbild
und Realität, das das Phänomen Julian so verhängnisvoll
kennzeichnet. Direkte und indirekte Zeugnisse passen zusammen.
Wohl sind Julians erste beide Reden 1 an Constantius deutlich
dessen Naturell angepasst, für das der überlieferte Alexander
nur Gegenmodell sein konnte : Die Philipp-Alexander-Synkrise
der Eusebiarede 2 nicht lange danach jedoch bereits scheint
persönliches Bekenntnis 3, ja Versuch, den Weltenherrscher in das

Gefüge neoplatonischer Ethik 4 und Gottesvorstellung
einzuordnen. Entsprechende Verschiebung des Herakles- und
Dionysosbildes ist kaum zu verwundern 5. So wird man denn den
Durchbruch zur Verwirklichung eines philosophischen
Weltregiments Jahre vor der Usurpation anzusetzen haben, ja letztere

mag durch solche Absicht vorbereitet und gerechtfertigt sein 6.

1 Dazu zuletzt J. Beranger, in Beitr. Historia-.Augusta-Forschung 10 (Bonn 1972),

78. Chronologische Einordnung der Reden zwischen 3 56 und 359istschwierig;
Anwendung rhetorischer Prinzipien und Topik erklart kaum alles. Ich glaube
Intensivierung des fur Constantius Charakteristischen im Verlauf der Reden zu erkennen.
2 Or. 3, 107 A-C; vgl. auch Or. 6, 203 B (Schriften zitiert nach Ausg. von W. C.

Wright, in The Loeb Classical Library).
3 oix dp'-ov ccÜTÖ tjjv..., el uy] t;up.7ra\iTcov uev äv&pamcov, ttocvtcov Ss eövüv

xpa-rf)ceiev (Or. 3, 107 B).
4

107 C : dvLCJ^OVTa TipdjTOp avUpCOTTOiV t6v f/EOV Ttpoaexuvs!.....
5 Vgl. Ep. ad Them. 263 C, dazu etwa die Alexanderreminiszenz Amm. XVI 5, 4.
Zum Vergleich die Allegorie Or. 7, 231 C. Zu Dionysos vgl. Or. 7, 221 A ; dazu
G. Mau, Die Religionsphilosophie Kaiser Julians (Leipzig 1907), 86. Zum
Missionsgedanken, s. Orbis, 289 ff.
6 S. zuletzt K. Rosen, in AClass 12 (1969), 144 ff. Zum Gedanken des

Weltfriedens durch Weltherrschaft s. W. Hartke, op. cit., 347; Ausnutzung gegen
das Bild des am Burgerkrieg interessierten, dort allein siegreichen Constantius
(Amm. XIV 10, 16 ; 11, 8 ; XX 11, 32 ; XXI 13, 7 ; XXVI 5, 11) lag nahe. Die
als Provisorium dargestellten germanischen Elemente der Krönungszeremonie
(W. Ensslin, in Klio 35 (1942), 268 ff. ; J. Straub, Herrscherideal, 62) liessen sich
als vorgeplantes Verlassen römischer Bereiche und Umstilisierung zum
Weltherrscher verstehen. Sie ubertreffen damit das fur Caracalla Überlieferte an Tragweite

und Intensität. Vgl. dazu auch die Programmatik Or. 7, 238 C; Ep. 20,

452 D ; 21, 379 D ; 22, 429 D.



20Ö GERHARD WIRTH

Julians Ziel, die gewaltsame Neuordnung der Menschheit hin
zum Gottesstaat1 unter Zuhilfenahme aller Mittel politischer
Macht aber wiederum lässt selbst den Perserkrieg als notwendigen

ersten Schritt zur Erfüllung eines göttlichen Gebotes
verstehen 2. Für sein Alexanderverhältnis nun ist bezeichnend,
dass er es wohl als Aktionselement in der beabsichtigen
kriegerischen Auseinandersetzung sieht, für jene philosophische
Auslegung brauchbare Anhaltspunkte sich aber kaum mehr finden,
einige sporadische Hinweise ausgenommen 3. Vorbild auch des

künftigen Weltenherrschers ist ihm Mark Aurel4; im Vergleich
zu ihm erscheint Alexander geradezu als das Bild des Anti-
philosophen. Der Welteroberer in der Satire Caes. 330 B führt

1 Zur christlichen Deutung seiner Rolle, s. J. Leipoldt, Der römische Kaiser

Julian in der Rehgionsgeschichte (Berlin 1964), 15 ; 20 ; J. Bidez, op. cit., 261 ; G. Mau,
op. cit., 15 ; vgl. Orbis, 389 ff., bes. 394. Bezeichnend Amm. XXII 2, 4 ; vgl. auch

Bp. 8, 415 C-D ; Fr. epistolae 289 A; 299 A-B. Zur damit hergestellten Identität
von Herrscher und Priester s. Liban. Or. XII 80 ; vgl. J. Straub, Herrseberideal,

125 ; Regeneratio Imperii, 161 ; J. Kabiersch, Untersuchungen %iwi Begriff der Phil-
anthropia bei dem Kaiser Julian (Wiesbaden i960), 81 ff. Indirekt hierzu Cyrill von
Alexandria, C. Itdian. II, in PG LXXVI 577 (— 50, 9) ; Greg. Naz. Or. IV 97.
Bile einschlagiger Erlasse (W. Ensslin, in Kho 18 (1923), 105 ; J. Bidez, op. cit.,
173 ; 213). Allgemein orientierend H. Hunger, <I>tXav&p6>7ua, in Anzeiger d.

Osterr. Akad. d. Wiss. in Wien 100 (1963).
2 Vgl. Fr. epistolae 289 A ; 299 A ; dazu Ep. ad Them. 254 A : tt}<; u7roff£aso><; a^tcoi;

aYo>vio6(Ts&a; Ep. 8, 415 C; 20, 452 C-D; vgl. Ps. Ep. ad Basihtim (81 Wright) ;

Mis. 360 ; Eunapius, fr. 24, FHG IV p. 24 ; Amm. XXV 4, 26 ; s. auch Ep. ad

S.P.Q. Atheniensem 268 A : npbc, töv ßapßapov
3 Caes. 325 A. Zu Ep. 12, 383 A, vgl. Or. 3, 124 A. Zu dem B-coaeßv)? der Stelle

(vgl. Dio Chr. Or. I 15) Ep. 47, 433 C ; 21, 378 C. Eigenartige Ambivalenz haben
daher die Rede an Sallust und der Briefan Themistios, vgl. bes. Or. 8, 249 D ; 251 A ;

Ep. ad Them. 253 D; 256 C; 264 D ; zur ETu&upia (Or. 8, 250), vgl. Caes. 326 C.

Zu Alexander und Traian (Caes. 318 C), vgl. Amm. XVI 1,4; Alexander als

Feldherr auch Adr. Gal. 218 B (zusammen mit Caesar).
4 Caes. 328 B-C; 333 ff. ; dazu Eutr. X 16, 2 ; PFay. 20. Zu Alexander als Anti-
philosoph s. Caes. 330 B, wohl Fortentwicklung von Or. 1, 45 D; Ep. ad Them.

256 C. Mamertins Gratiarum Actio erwähnt den Alexandernamen nicht. Eine
Kluft mochte dabei der philosophisch begründete cpiXLa-cpiXav&pcoma Gedanke
aufreissen (vgl. dazu J. Kabiersch, op. cit., 64 ff. ; vgl. Or. 1, 17 B ; 2, 80 B ;

7, 223 B ; Ep. 26, 381 ; 53, 382 C; 54, 388 A-B ; 50, 443 D) und zur Auseinandersetzung

bes. mit dem spaten Alexander zwingen (vgl. Eunap. fr. 24).



ALEXANDER UND ROM

in nichtssagender Vordergründigkeit seines Schwadronierens
selbst jenes 7iavTa vixav der Etisebiarede ad absurdum.

Mit der Usurpation hören direkte Zeugnisse seines

Alexanderverhältnisses auf. Indes, die kriegerischen Ereignisse und
Erfolge in Gallien mussten anderseits ein Analogiebewusstsein
erwecken, das in seiner Weise weiterwirkte; erwähnte
Hinweise auf Selbstidentifikation können nur in entsprechenden
Äusserungen ihre Wurzel haben 1. Persönliches Eingreifen
entscheidet die Schlacht bei Strassburg 2, immer wieder werden

ganz im Sinne Alexanders Überraschungsmoment und
Improvisationsmöglichkeiten genutzt. Dazu kommt Barbarenintegration

; Aufbau und die Errichtung römischer Suprematie in
den Grenzgebieten, (piXav&ptoraa 3

gegen Untertane wie
Unterworfene runden ein Gesamtbild ab, das ohne Analogie nicht
zu begreifen ist. Wie für Traian und Caracalla schliesst sich auch
hier die östliche Komponente an die westliche an. An direkten
Äusserungen zum Persienproblem fehlt es nicht, und der
Rachekriegsgedanken ganz im Sinne panhellenischer Tradition ist ihm

1 S. Anm. 3 S. 203 ; vgl. Liban. Or. XVII 17 ; XVIII 260 f. wohl aus eigener
Kenntnis. Das Alexandermodell spricht vielleicht aus Ps. Ep. ad Basilium 81 (vgl.
Arr. Anab. VII 20, 1). Fundierte Planung des Krieges geht aus Quellen nicht
hervor, doch geht m.E. etwa O. Seeck, Geschichte des Untergangs der antiken Welt i
(Stuttgart 1920-23), IV 341 zu weit, lediglich einen Sommerfeldzug anzunehmen.
2 Paneg. 11 {Mam.), 4, 3 ; 15, 1 (vielleicht nach Sprachregelung), vgl. des weiteren
Amm. XVI 2, 3 ; XVII 8 ; XX 10, 1 ; XXI 4, 8 ; XVII 1. Zur Wirkung auf
Julian, vgl. Amm. XVI 12, 64 ff.; Ep. ad S.P.Q. Atheniensem 279 C; Liban. Or.

XII 69 ; XVIII 67 ; auch Paneg. 11 {Mam.), 3,1; dazu Zos. III 8, 3 ; Eunap. fr. 7 a,

FHG IV p. 15. Ich halte Versuch erzieherischen Aktes durch den über die
Mentalität des Caesar orientierten Kaiser fur möglich. Die Rechtsfrage (s. J. Straub,
Herrscherideal, 57) klart nicht alles.
3 Differenziert J. Kabiersch, op. at.,passim, bes. 11 ; 35 ; vgl. dazu Amm. XVI 5,

14 ; XVII 10, 9 (zu Arr. Anab. III 17, 6); Ep. 22, 429 D. Zum Clementiabegriff
s. J. Ziegler, Zur religiösen Haltung der Gegenkaiser im 4. Jhdt. n. Chr. (Diss. Frankfurt

1970), 9. Demgemass Paneg. 11 {Mam.), 7, 1-2 triumphaler Vergleich mit
Alexander und Traian. Aufhebung dieses Gedankens Amm. XXII 12, 1 f. ;

XXIII 5,19. Gegenuber Beispielen von Zerstörungswut und Grausamkeit nehmen
sich Zeugnisse von Milde auf dem Feldzug (s. J. Kabiersch, op. cit., 22) wie
kalkulierte Gesten aus.



2o8 GERHARD WIRTH

keineswegs fremd. Aus all dem nun scheint sich eine neue Art
Imitatio herauszukristallisieren, die zu jenem philosophischen
Standpunkt im Widerspruche steht, sich in den letzten beiden

Jahren merkwürdigerweise aber ins geradezu Unnaturliche
steigert. Die Zeugnisse julianfeindlicher Autoren werden dabei
durch Ammian, Eunap und Zosimos ergänzt. So lässt sich die

Zurückweisung persischer Friedensvorschläge mit aus der
Tradition der Analogie verstehen : Die Art, wie dies geschieht
freilich, stösst auch Freunde und Anhänger vor den Kopf und
musste Zweifel an der Person Julians vertiefen x. Erklärlich ist
sie, neben unlösbaren anderen Problemen, m.E. nur als Ergebnis

einer Spannung aus dem Widerstand gegen das allgemein
als unrealistisch empfundene Unternehmen; der Vergleich mit
Alexander 332 oder dem am Flyphasis lag nahe. Zeichen persönlicher

Isolation bietet dann der Feldzug selbst in Fülle, als
Ausbruch aus einem unüberwindlich gewordenen Dilemma an den

Kriegsbeginn von 334 v. Chr. erinnernd. Nicht nur, dass in
Durchfuhrung und Einzelheiten, auch im Verhalten des Kaisers
selbst, vieles an die problematischen Umstände von Alexanders

Indienfeldzug 326 erinnert, die Zeugnisse über Julian selbst

zwingen zur Vermutung einer Flucht in die Vordergründigkeit2
dadurch, dass er sich an sein Aktionsideal Alexander nunmehr
geradezu verzweifelt klammerte. Zu deutlichen Zeugnissen
gegenseitiger Verbitterung passt in den Rahmen der Analogie
selbst der christliche Verdacht, dem Kaiser sei es um Dezimierung

auch der eigenen Kräfte gegangen. Aus immer stärkerer

Wirkung des Leitbildes ist Julians sinnloses Sichexponieren im
Kampf wie auch sein Sichverzetteln in Trivialitäten zu verste-

1 Liban. Or. XVII 19 ; XVIII 179 ; XII 78 ; Amm. XXIII1, 2. Auf das Alexandervorbild

verweist Socrates, vgl. auch Ps.-Aur. Vict. Epit. 43, 1. Zur Haltung der
Armee, Liban. Or. XVIII 163 ; Amm. XXIII 5, 4.
2 Vgl. Greg. Naz. Or. V 9 (ni&ot; in Verbindung mit Welteroberung) ; s. auch
J. Bidez, op. cit., 344. Zur Ausrottung von Gegnern im eigenen Lager und
geplanter Heeresdezimierung Artema Passio 63 ; Greg. Naz. Or. V 13 ; Theodoret,
He. III 26. Die Situation spiegeln Iulian. Mts.,passim ; Liban. Or. I 132 ; XV 1 ;

XVI 1; Amm. XXIII 2, 1-5.



ALEXANDER UND ROM 209

hen 1, auch hier Überspitzung des für Traian wie Caracalla
Überlieferten. Persönliche Bedürfnislosigkeit, als Element
philosophischer Erziehung dem Heere aufgezwungen, fand in der

Alexandergeschichte das wirkungsvollste Beispiel: Angesichts
wachsender Resistenz und Disziplinslosigkeit in allen Rängen
wird es zum Zeichen einer Wirklichkeitsferne 2, die auf sachliche

Gegebenheiten keine Rücksicht mehr nimmt. Bezeichnenderweise

tritt an Stelle der realisierten cpiAav&pcoTua der Ausrottungsgedanke

— immerhin von dem Julianverehrer Ammian
formuliert — und fehlt es an Zeugnissen auffallender Härte und
Grausamkeit nicht. Man könnte sich die fragwürdige
Vorbereitung des Krieges aus dem Vorbild von 334 mit erklären3.
Die Schiffszerstörung bei Ktesiphon wird ähnlich motiviert wie
Alexanders Flottenauflösung 334 durch Diodor". Sie passt in
den Zusammenhang von Misstrauen, Erbitterung und Isolation.
Doch ist nicht zu bezweifeln, dass Julian die Absicht einer
Eroberung des Sassanidenreiches bei all dem noch keineswegs
aufgegeben hatte.

1 Vgl. Amm. XXIII 5, 19 ff. ; XXIV 1, 13 ; 2, 10 ; 5, 6 ; 6, 1 ; 6, 9 ff. ; XXV 3, 1 ;
Ps.-Aur. Vict. Epit. 43, 3 : inconsultus; zu Amm. XXIV 7, 1, vgl. Arr. Anab. IV
25 und als Urteil Greg. Naz. Or. V 13. Popularitätshascherei im Hintergrund
(vgl. Amm. XXII 14, 1) widerspräche dem nicht. Bezeichnend auch Amm.
XXII 7> 3.
2 Vgl. Amm. XVI 5, 3 ; XVII 1, 3 ; XXV 2, 2 ; 4, 4 (dazu Arr. Anab. VII 9 ;

VII 28). Interessant Vergleich Amm. XXII 3, 7 mit XXII 1. Zur passiven Resistenz

vgl. Magnus von Karrhae (Jo. Mal. Chron. XIII, p. 329, 21-22 : acotpp6vco<;

npoffugcoc;...). So tritt die offensichtlich auch hier zum Leitbild erhobene
Variante des Freundschaftsgedankens hinter die Erziehung zurück (vgl. bes.

Liban. Or. XVIII 216 ; Soz. H.e. VI 1, 7 ; Socr. H.e. III 21, 7 ; zu III 13, 3,
s. W. Ensslin, in Klio 18 (1923), 176, der übrigens S. 126 in Cod. Theod. VII 4, 8,

7-8 ein Beispiel hierfür sieht). Vgl. im übrigen auch Liban. Or. XIII 44; XVIII
130. Fur Gewalttätigkeiten als Resultat, s. etwa Amm. XXIV 4, 27.
3 Die Quellen widersprechen sich. Gegen Amm. XXIII 2, 2 ; 3, 9 ; 3, 6; 5, 6

m.E. Greg. Naz. Or. V 9 ; Zos. III 27, 2 und die Tatsache bewusst zur Versorgung
einkalkulierter Beute (Amm. XXIV 1, 15 ; XXV 8).
4 Diod. XVII 22, 1 ; vgl. Amm. XXIV 7, 5 ; XXIII 5, 5-6 ; Zos. III 20, 2-3 ;

27, 1 ; Liban. Or. XVIII 247 ; Greg. Naz. Or. II. Verzweifelte persische Lage
nur bei Zonar. XIII 13, 3-4.



2IO GERHARD WIRTH

Analogie im Hintergrund und Imitatio im Verhalten treten
damit deutlich in Gegensatz zu seinem philosophischen Ziel,
obwohl er sich in Briefen bis zuletzt um dessen Verwirklichung
gleichsam als der Voraussetzung der zu erwartenden neuen
Weltordnung bemüht. Ist es demnach das Unüberbrückbare
dieses Gegensatzes, als dessen psychische Folge Julians
Verhalten verstanden werden muss? Oder ein sich verhärtender
Fanatismus, der ihn rücksichtslos die Herrschaft über die

Menschheit, weiter verfolgen lässt? Zu Julians religiös
ausgerichtetem Neoplatonismus gehören mystische Erfahrungen,
Orakel, Vorzeichen. In ihnen lebt er und wird nicht müde, sie

zu verkünden b Von allen Zeichen, die er in Zusammenhang
mit dem Perserkrieg erhielt, nun war keines, das ihn nicht
warnte. Er indes nimmt auf einmal keine Rücksicht mehr auf
sie. Liesse sich nicht folgern, das philosophische Postulat,
Rechtfertigung von Existenz und Herrschaft, müsse ihm
fragwürdig geworden sein Dann bedeutet der Krieg die eigentliche

Bewährungsprobe im Sinne einer Läuterung auch seines

Glaubens. Oder aber er war das Gegenteil. Geht Ammians
Schilderung der letzten Stunden auf authentische Quellen
zurück, so müsste denn eine neue Imitatio Julian als Weg zum
frühen, heroischen Ende erschienen sein. Der Weg zum Untergang

2, diese Lösung des Gegensatzes von Idee und Wirklichkeit,

wäre es dann gewesen, den er mithilfe Alexanders suchte.

1 Vgl. u.a. Amm. XXI i, 5-6 ; 2, 1 ; 10, 2 ; XXII 1 ; 13, 2 ; Ps.-Aur. Vict. Epit.
43, 8. Zur Usurpation s. J. Straub, Herrscherideal, 60 ; zu Julian und Jamblich,
Heidnische Geschichtsapologetik in der christlichen Spätantike, Beitr. z. Historia-
Augusta-Forschung 1 (Bonn 1963), 72.
2 Zu Tod und Nachfolge, Amm. XXV 3, 20 ; Ps.-Aur. Vict. Epit. 43, 8 ; Liban.
Or. XVIII 273 ; dazu J. Beranger, op. cit., passim. Zur philosophischen Deutung
des Verzichts auf Nominierung des Nachfolgers kommt römische Tradition
(Traian 1) neben persönlicher Verbitterung : Alexanderanalogie steht fur jede der
Möglichkeiten im Hintergrund (vgl. W. Hartke, op. cit., 115).



DISCUSSION 211

DISCUSSION

M. Giovannini: MM. Errington et Wirth n'ont pas fait etat des

monnaies a l'effigie d'Alexandre, sujet qu'aurait du traiter M. G.

Le Rider. On regrettera son absence, car ces monnaies constituent

un temoignage essentiel pour juger du « Nachleben » d'Alexandre ä

l'epoque hellenistique. Nous savons en effet, par les tresors mone-
taires, que ces monnaies ont ete tres populaires tout au long du

IIIe siecle, pour disparaitre au cours du IIe.

Pourquoi les cites d'Asie Mineure ont-elles frappe des monnaies
ä l'effigie et au nom d'Alexandre Est-ce de leur propre initiative et

pour leur propre compte Je croirais plutot que c'est ä la demande

et pour le compte du roi.

Pourquoi ces cites ont-elles continue ä frapper des alexandres

durant tout le IIIe siecle On serait enclin ä penser que c'est une

marque de fidelite ä la memoire du souverain qui les avait liberees

de la domination perse. J'en doute. Ce sont vraisemblablement des

considerations economiques qui ont determine ces ateliers ä ne pas

changer sans necessite leur type monetaire : les alexandres etant

connus et acceptes partout, il etait logique de continuer ä en emettre.
Le cas est le meme que celui des chouettes d'Athenes, qui sont res-

tees presque identiques ä elles-memes pendant des siecles.

Des lors, ce qui importe reellement, du point de vue de l'histoire,
c'est de determiner pourquoi le monnayage ä l'effigie d'Alexandre

cesse au cours du IIe siecle. Des decouvertes recentes nous ont
appris que les cites d'Asie Mineure ont continue a frapper des

alexandres apres la victoire de Rome contre Antiochos III, et que
c'est a l'epoque de la guerre contre Persee qu'elles ont toutes cesse

en meme temps de frapper ce type de monnaies. Elles ont alors

adopte un type nouveau, qui ne se distingue des alexandres ni par
le poids ni par la teneur en argent: elles ont simplement remplace
ä l'avers la tete d'Alexandre par celle d'une divinite ; au revers, elles

ont fait figurer des symboles et le nom de la cite emettrice entoures



212 R. M. ERRINGTON & GERHARD WIRTH

d'une couronne, lä ou jusqu'alors avaient figure les symboles et les

noms d'Alexandre ou de Lysimaque. Au meme moment les anciennes

pieces au portrait d'Alexandre disparaissent d'un coup en Gr&ce

continentale, en Macedoine et en Asie Mineure : aucun des tresors
de ces regions dont la date est sürement posterieure ä 168 ne contient
d'alexandres. Ce phenomene est d'autant plus curieux que dans le

royaume de Syrie et au Pont-Euxin, ces monnaies continuent ä cir-
culer. En Syrie, elles ne disparaissent qu'aux environs de 140 ; sur
les rives de la Mer Noire, on en trouve jusqu'au Ier siecle av. J.-C.

Ce n'est done pas par accident, mais du fait d'une action concertee

que les alexandres ont disparu de Grece et de Macedoine apres la

troisieme guerre de Macedoine. Leur disparition ne s'explique pas

par des raisons economiques : les nouvelles pieces ont en effet le

meme poids, la meme teneur en argent et le meme aspect general

que les anciennes. II s'agit done d'une mesure politique. On a voulu
faire disparaitre le nom et le portrait d'Alexandre. Cette damnatio

memoria s'explique aisement pour la Macedoine. Elle s'inscrit dans

le cadre des mesures prises par les Romains, apres la bataille de

Pydna, pour empecher un retour de la monarchie : la division de la

Macedoine en quatre republiques, la reduction du tribut paye par les

Macedoniens ä leurs souverains. Dans ce contexte, il etait logique
d'envoyer ä la fonte non seulement les monnaies frappees par les

derniers rois de Macedoine, mais aussi celles qui representaient
Alexandre et portaient la legende BAXIAEQX AAESANAPOY.
Le retrait des alexandres en Grece proprement dite, qui se fit au

meme moment, procedait d'une meme intention : faire oublier la

monarchie macedonienne.
Si tel est bien le cas, il faut nuancer ce qu'a dit tout k l'heure

M. Wirth sur le role d'Alexandre dans le conflit entre Rome et les

monarchies hellenistiques. Que si les Etats grecs ont estime devoir,

spontanement ou a la demande de Rome, proceder ä une reforme
monetaire de cette importance pour faire oublier Alexandre, ils
devaient avoir de serieuses raisons de le faire. Meme si le nom
d'Alexandre n'a pas ete utilise directement dans la propagande anti-
romaine, rien ne prouvait que ce ne serait pas un jour le cas. Deux



DISCUSSION 213

textes de Tite-Live montrent que le danger etait reel. Le premier se

rapporte ä l'an 192 (Liv. XXXV 47, 5-8), au debut de la guerre contre
Antiochos III. Nous apprenons qu'Amynander d'Athamanie avait

epouse la fille d'un certain Alexandros de Megalopolis, qui preten-
dait descendre d'Alexandre le Grand. Antiochos III, qui cherchait
des allies en Grece, offrit ä Philippos, beau-pere d'Amynander, de

soutenir ses pretentions au trone de Macedoine en sa qualite de

descendant des Argeades. L'autre passage se trouve dans la celebre

polemique de Tite-Live contre Alexandre au livre IX. Tite-Live

(IX 18, 6) y accuse certains Grecs d'affirmer impudemment
qu'Alexandre le Grand aurait ete capable de vaincre Rome. Nous ne

savons pas ä quelle epoque cette opinion s'est repandue dans les

cercles anti-romains de Grece. Ce qui compte, c'est que la chose ait
ete possible. II ne me semble des lors pas absurde de supposer qu'apres
la troisieme guerre, craignant une telle exploitation du personnage
d'Alexandre le Grand, on ait decide de prendre les devants.

M. Badian: I should like to express the thanks of all of us to
M. Giovannini for his important contribution, which helps to fill an
unfortunate gap in our presentations here, in the Roman-Hellenistic
field. I do not think we can usefully discuss his views here, since

we must wait for him to submit his full evidence in his forthcoming
work. But we are glad to have this preview of his highly original
ideas.

M. Bosworth: The most striking point in Mr. Errington's
exposition seems to me the persistence of the influence of Philip
even after Alexander's death. That should encourage us to look
more closely at events during Alexander's reign, events such as the
murders of Parmenion and Cleitus when attacks on men prominent
under Philip caused serious agitation in the army. I am not, however,

convinced that Alexander's popularity faded rapidly. Once

more our sources may be at fault, scrappy and defective as they are.

There is one episode which is important in this context. In 315

B.C., Antigonus is said to have harangued his army, attacking



214 R. M. ERRINGTON & GERHARD WIRTH

Cassander and his allies. The gravamen of the attack was Cassander's

actions against Alexander's family : Olympias, Rhoxane and the

young king ; Antigonus also criticised the restoration of Olynthus
and Thebes, cities destroyed by Philip and Alexander, moving his

audience to a display of anger (Diod. XIX 61, 1-3). Not only

persons but also policies were important after Alexander's death,
and in the case of the restoration of Thebes there is a literary echo.

Ptolemy we know supported Cassander's new foundation, and there
is epigraphic evidence of his gifts to the fledgeling city. Now
Ptolemy/Arrian's account of the destruction of the old city repeats
that Alexander had no intention of taking the city by force (I 7, 7-8 ;

n). Its capture was almost an accident, the result of Perdiccas'

insubordination and Theban intransigence. This version differs

from the other sources (particularly from Polybius) which emphasize
that the destruction was Alexander's deliberate policy. Ptolemy
by contrast did all he could to dissociate the king from the incident,
and in all probability he was reacting against Antigonus' criticisms.
The incident seems to me clear evidence that the influence of
Alexander remained vigorous, at least in the first generation after
his death, and that policies attributed to him were not easily
revoked.

M. Schwarzenberg: Numerous Hellenistic Alexander statuettes of
Egyptian provenance show that the cult of Alexander was widespread
during the third and second centuries B.C., and possibly even later.
The cult belonged to Alexander the founder of Alexandria, as the
attributes suggest.

In your treatment of Hellenistic literature you do not mention
Eratosthenes, although his conception of Alexander's achievement
underlies Strabo and Plutarch, and hence the general public.
Alexander is, in their view, the creator of the world's cultural unity,
the artisan of the coexistence between Macedonian-Greek conqueror
and the natives, the great civiliser, the founder of the oecttmene. If
some of us think of Alexander as the initiator of a new era, if Hel-



DISCUSSION 215

lenism begins with him (J. G. Droysen), it may well ultimately be

due to Eratosthenes.

M. Hurst: Votre expose met un contraste en evidence : plus on

avance, plus la figure d'Alexandre perd de son importance sur le plan
des luttes dynastiques et politiques ; mais cela n'affecte pas sa des-

tinee litteraire, qui demeure florissante. Dans ce contexte, ne vau-
drait-il pas la peine de reconsiderer, au moment ou vous evoquez
cette litterature sur Alexandre, le cas tres discute de Lycophron?
Les vv. 1439 scbb de ¥Alexandra evoquent-ils Alexandre, comme on
l'a pense traditionnellement (de l'antiquite — via Tzetzes — jusqu'ä
Konrat Ziegler, en passant par U. von Wilamowitz — cf. P. Leveque,
in REA 57 (1955), 43), ou bien faut-il prendre parti pour ceux qui
veulent y voir un autre personnage? (e.g. C. von Holzinger (ed.),

Lykophron's Alexandra (Leipzig 1895), 377 sqq. donne de bonnes

raisons pour Pyrrhos). Si l'on imagine Lycophron ä la cour des

Ptolemees, comme l'ont fait les Anciens (avec l'exception bien connue
du scholiaste au v. 1226 de VAlexandra), votre analyse de la situation

dynastique et politique offrirait une bonne toile de fond a ceux qui
remettent en question la tradition et considerent que Lycophron ne
vise pas Alexandre, meme s'il fait usage d'elements de sa legende.

M. Errington: I do not think that Alexander is referred to in
lines 1439 Lycophron's Alexandra. The arguments of
A. Momigliano (in JRS 32 (1942)) for Pyrrhos seem to me

convincing.

M. Badian : I am not sure how seriously we should take imitation
of Alexander in Scipio Africanus. The story of Neptune's support
in the capture of New Carthage is in Polybius, but hardly suffices

for such an interpretation : Scipio always claimed divine aid as appropriate,

and there is no reminiscence of Callisthenes' striking Homeric
image of the homage of the sea to its lord. The story of the snake

visiting his mother is not in Polybius—indeed, I think we only have



216 R. M. ERRINGTON & GERHARD WIRTH

it in Augustan sources and it certainly cannot be traced back beyond
the first century B.C. Its absence in Polybius is more than an argument

from silence. Polybius, in a famous passage, compliments
the Roman aristocracy on its use of religion and superstition to
impress the masses, and in his discussion of Scipio in Book X he

particularly imputes to him, and praises him for, such practices in
his dealings with his soldiers, and actually even with his mother.

I think it must be accepted that Polybius did not know the story of
the snake, or any evidence of imitatio Alexandri.

Equally striking is the lack of any such element in Scipio Aemilia-

nus, of whose character and education Polybius gives us a full
account. In fact, as Mr. Wirth stressed, there is no evidence of
imitation of Alexander on the part of any Roman in the second

century—Scipio Africanus would be an isolated instance, poorly
attested. Not even Sulla, who called himself Felix and Epaphroditos
and stressed the special protection and inspiration he received from
various deities, can reasonably be brought into any connection with
any reference to Alexander. It is fair to say that attested imitatio
Alexandri in Rome was born only when young Cn. Pompeius was

told that he bore a resemblance to the great Macedonian and liked
the idea.

M. Schachermeyr: Innerhalb der hellenistischen Monarchien scheinen

sich mir dreierlei Tendenzen abzuzeichnen :

A. Anknüpfung an Alexander :

1. Alexanders Würde als des Gesamtreiches wird von Ptole-
maios in seinem Alexanderbuch betont dargestellt.

2. Alexander als xticttt;? wird besonders in den von ihm gegrün¬
deten Städten (bes. im ägyptischen Alexandria) verehrt.

3. Alexanders Grabmal wirkt sich in Alexandria aus.

4. Ein gewisses zögerndes Anknüpfen an Alexanders Gottkönigtum
lässt sich im hellenistischen Gottkönigtum erkennen.



DISCUSSION 217

5. In den nationalen Kulten und in der Königwürde knüpfen
sowohl Seleukos (Weiterbau des Etemenanki) und Ptolemaios

(pharaonische Würden, Tempelbauten) an Alexander an.

6. Alexander auf Münzprägung.

7. Die Stoa knüpft in Alexandreia besonders betont an Alexander

an (Eratosthenes).

8. Einzelheiten : Dionysos Festzug (s. oben 4).

B. Anknüpfung an Philipp nicht eingestanden, aber sachlich bedingt.

1. Betonung der makedonisch-hellenischen Symbiose und Vorzüge
gegenüber den Orientalen, also These des Aristoteles, aber durch
Stoa gemildert.

2. Zentrierung auf Mittelmeer und Ägäis.

3. Münzprägung : Traditionen gehen bis Philipp zurück.

C. Fundierung auf eigene Familie :

Bei den überseeischen Hellenistenstaaten handelte es sich de facto

um Institutionen, die eine private Domäne des jeweiligen Gründers
und seiner Familie darstellte. Es waren Erbbesitze, jeweils auf die

regierende Familie beschränkt.

M. Wirth:

1. In Frage des Gottkönigtums lässt sich auffallende Subtilität ptole-
mäischen Vorgehens feststellen. Wohl war solche durch
Übernahme der Pharaonenrolle gegeben : Sie bezieht sich indes auf
die einheimische Bevölkerung. Ein Herrscherkult für Griechen

in Ägypten ist bekanntlich erst unter Ptolemaios II. nachweisbar.

Und dies zeitlich nach göttlichen Ehren der Ägäiswelt und
besonders nach göttlichen Ehren, die etwa Athen schon längst auf
einem Demetrios Poliorketes gehäuft hatte.

2. Ich erkläre mir dies mit dem Trauma, das die Forderung Alexan¬

ders nach göttlichen Ehren 324 in der Heimat ausgelöst hatte.



21 8 R. M. ERRINGTON & GERHARD WIRTH

Zurückhaltung in diesen Dingen, ähnlich wie Blick auf das

Mittelmeer erklart sich realpolitisch überdies auch damit, dass

ein positives Verhältnis zur Heimat schon allein als dringend
benötigtes Menschenreservoir fur die Ptolemaerherrschaft — wie
auch alle anderen Reiche — Existenzfrage vom ersten Tage an

war. Sie überdies scheint mir auch der Grund fur die Exklusivität,

die das griechisch-einheimische Verhältnis in Ägypten
kennzeichnet, und soweit ersichtlich ptolemaische Innenpolitik
in ihrem ersten Jahrhundert bestimmt. An Neuaufleben
aristotelischer Anschauungen braucht man dabei gar nicht zu denken.

M. Badian: Prof. Schachermeyr's remarks suggest that more
ought to be said about Alexandrias. Strabo's words quoted by
Mr. Errington perhaps need not be taken to imply one foundation

(strictly) for each of the early Successors—perhaps the statement

was not intended to give any precise information. Some foundations
of Alexandrias by Successors seem pretty certain. First and most

important, Alexandria ad Issum. Even W. W. Tarn, who roundly
declared that none of the Successors used Alexander's name in founding

cities (a view that the Strabo passage certainly refutes, however

we understand it)—even Tarn had qualms about ascribing it to
Alexander. The usual view, that it was founded by Antigonus or
Seleucus seems far more likely. Pliny (in Book VI) knew of an
Alexandria in Mygdonia-Adiabene, the only city there apart from
Antioch-Nisibis. Again, no evidence whatever that Alexander
founded a city there, yet no reason (with Tarn) to reject its existence.

Scrutiny of Tarn's arbitrary treatment of the traditional catalogue

(it seems to have added up to over seventy, according to Plutarch)
will at once show more instances. The sources are too thin and

confused to permit generalisation. But the fact that the Successors

founded cities in their own and their relatives' names by no means

disproves—as Tarn alleges, as his sole argument—that they also

founded Alexandrias. That is a simple matter of logic. In some

cases (e.g. Alexandria ad Issum) we are almost forced to conclude
that they did. In others, further east, garrison posts left by Alexander



DISCUSSION 219

may perhaps later have been constituted "cities" in his name, by
some Seleucid king. The later Seleucids, however, more probably
gave their own names in such cases, when Alexander's no longer
mattered : thus Charax, founded by Alexander, was refounded (Pliny
tells us) by an Antiochus, quintus regum (Antiochus III and called

Antioch. This kind of development would fit in with Errington's
picture of the fading of Alexander's importance.

M. Schwarzenberg: Sie weisen auf die dionysische Komponente
des römischen Triumphzuges hin, und haben erkannt, dass Alexander
das Bindeglied in diesem Vergleich zwischen Gott und Trium-
phator war.

Das Theatralische, Prunkhafte der römischen Triumphzüge in
der ausgehenden Republik scheinen den 7iop7tcd nachgeahmt zu sein,
die von den Ptolemäern bei Regierungsantritt inszeniert wurden.
Auffallend ist vor allem das Mitführen von Elephanten. Auch das

Dionysische weist nicht nach Asien, sondern nach Ägypten hin.
Alexander ist zuerst in Alexandrien mit einem Attribut seines

Dionysos, mit der Elephantenhaube dargestellt worden.
Sie fühlen sich durch Trajans Freundekreis an Alexander erinnert.

Ich zweifle, ob der Kaiser über den Vergleich des Licinius Sura mit
Hephaistion erfreut gewesen wäre, nicht der Freundschaft sondern
der Leidenschaft wegen, die dieses Verhältnis charakterisiert.

M. Wirth: Ich verstehe Herrn Schwarzenberg so, dass er zwar
nicht den Triumphzug an sich, wohl aber seine Ausgestaltung durch

Pompeius, 62 v. Chr. durch Requisiten alexandrinischer
Dionysosverehrung beeinflusst sieht. Formal war eine solche Ausgestaltung
möglich ; dass Alexander im Hintergrund steht, ist nicht zu bezweifeln.

Überdies Alexanders Dionysosbeziehungen werden sichtbar

erst nach Beginn der Phase von Stadtgründung und xtictttji;-
Tätigkeit.

M. Badian: I think we ought to be much more careful in point
of method, before positing imitatio Alexandri in a Roman ruler.



220 R. M. ERRINGTON & GERHARD WIRTH

There ought at least—short of explicit attestation—to be some

discontinuity that needs explaining. In such matters as Trajan's road-

building (an old Roman practice) or his consilium (every Emperor
had consulted his amici, and we remember Juvenal on Domitian's
fish I), there is prima facie simply an easy development of previous
practice and no need for an imported explanation.

M. Wirth : Bezüglich des Consiliums Trajans meine ich kommt es

weniger auf Persönliches als die Institutionalisierung an. Dio Cassius

weist übrigens auch auf Trajans besondere Veranlagung auch zur
Freundschaft als zwischenmenschlicher Beziehung hin (LXXVII
6 ; 15).

M. Milns: The "Alexander-Exkurs" in Livy IX may perhaps be

regarded as part of Alexander's Hellenistic "Nachleben". It shows

the development among the Greeks of the idea of Alexander as a

national hero, who would have been capable of beating their Roman

conquerors.
The two papers we have heard this morning demonstrate

the ephemeral nature of Alexander's career. There are few and

rare lasting achievements of the king : his historical importance is

only per accidens. In literature Alexander is a theme for an exciting
story and a moralising sermon ; for the Roman Emperor he is the

"Idealtypus" of the "Weltherrscher". But the significance of his

actual work is seen from the fact that no historian of antiquity wrote
a "Universal History" around the person of Alexander ; Trogus did
this with Philip : there is no Alexandrika to correspond to his

Philippika.

M. Badian: We ought perhaps to remember that, according to
the chronology of Plutarch's writings worked out tentatively by
C. P. Jones, in JRS 56 (1966), Plutarch's Alexander has nothing to
do with the age of Nero, but is a Trajanic document and should be

read as such.



DISCUSSION 221

M. Spoerri: Ich möchte noch eine Frage an Herrn Wirth stellen.

In Ihrem Vortrag haben Sie auf die Bedeutung Alexanders in der

griechischen Literatur des ausgehenden i. und des 2. Jhdts.
hingewiesen : Plutarch, Dio von Prusa, Arrian. Wie verhält sich hierzu
die Stelle Anab. I 12, wo Arrian bemerkt, dass die Taten Alexanders

viel weniger bekannt sind als die unbedeutendsten Taten der alten

Zeit, dass der Zug der Zehntausend viel berühmter sei als Alexander
und seine Unternehmungen (Sevocpüv-rcx; Ivsxa!) und dass er,

Arrian, der Welt Alexanders Leistungen bekannt machen wolle?
Herr Bosworth hat übrigens in seinem Expose (oben, S. ff.)
mit Recht darauf hingewiesen, dass man bei der Beurteilung Arrians
auch den Stilisten in Betracht ziehen müsse. Von Herodot und

Thukydidesimitation war die Rede. Da musste auch gesagt werden,
dass Arrian ein « neuer» Xenophon sein wollte (Photios bezeugt,
dass man ihn einen vso? Eevocptov nannte). Das bezieht sich wohl
zunächst einmal auf die ganze Persönlichkeit. Inwiefern Xenophon
auch Stilmuster für Arrian war, müsste im Einzelnen untersucht
werden. der « Klassiker » ist bei den meisten kaiserzeitlichen

Autoren von grosser Bedeutung, zumal bei den Historikern. Dio
Cassius kann bisweilen für den Thukydidestext ausgewertet werden.

M. Wirth : Ich weiss nicht, ob man Arrians Rechtfertigung (I 12)

als Hinweis auf allgemeine Unkenntnis des Alexanderphänomens
deuten darf. Die Stelle scheint mir zu sehr eingebettet in die Topik
des Homer-Achillesvergleichs, als dass sie viel ausgäbe. Oder müsste

man annehmen, man habe im 2. Jhdt. n. Chr. von den selbst uns
bekannten Autoren etwa gar nichts gewusst? Arrian benutzt den

Passus wohl nicht zuletzt, um seine eigene Person herauszustreichen.




	Alexander und Rom

