Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 21 (1975)

Artikel: Die Religiositat des Platonismus im 4. und 5. Jahrhundert nach Christus
Autor: Dorrie, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IX

Heimnrica DORRIE

DIE RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS
IM 4. UND 5. JAHRHUNDERT
NACH CHRISTUS

Der Platonismus war zu allen Zeiten in sehr hohem Masse
religios gebunden. Neben und hinter dem diskursiven, philolo-
gischer Methode zuginglichen Aspekt wies er stets die halb
verborgene, aber viele Lehrentscheidungen bestimmende reli-
giose Komponente auf. Hierzu muss auf die zentrale Bedeu-
tung hingewiesen werden, welche der gingigen Definition der
Weisheit — ocogle — als Inbegriff aller Philosophie zukam, sie
sel Emotnuyn Tev detwv e xal avdpwnivey TeayudTtwy = scentia
rerum divinarum et humanarum *. Dabei kommt den res divinae der
erste Rang zu — umsomehr, wenn ein zweiter Teil der Defi-
nition auf die Griinde — aitie — camsae — gerichtet ist.

1 Diese Formel ist ein wichtiges Stiick stoischer Lehrtradition, was die Zitationen
durch Sextus Empiticus, Ady. math. 1X 13 = SV F 11 36, und Adv. math. I1X 123
(vgl. dbid., IX 125) = SI/F 1I 1017 ausweisen. Cicero erwihnt sie mehtfach :
so Off. 1 43, 153 und II 2, 5 ; Zuse. IV 26, 57 und V 3, 7; Albinos, der sie im
Eingangssatz seines Didaskalikos zitiert, macht sie zur Grundlage.

Vgl. ferner Seneca, Epist. 89, 5 ; Quintilian, Iast. I 10, 5 ; Maximos Tyr., XXVI 1;
Origenes, Cels. IIT 72 ; Klemens Alex., Paed. 11 2, 25 und S#r. 1 5, 30. Dass
Platon die Formel gekannt hat, ist wahrscheinlich ; dass sie pythagoreisches
Lehrstiick war, ist moglich, wofiir freilich das Zeugnis des Anonymus in den
Anecdota Parisina, ed. J. A. CRAMER, IV p. 400, 16, nicht ausreicht.



258 HEINRICH DORRIE

Nachdem nun die philosophische Leistung des Proklos und
seiner Vorginger der hauptsidchliche Gegenstand der dies-
jahrigen FEwutretiens de la Fondation FHardt war, ist mit vollem
Recht in mehreren Referaten und Diskussionsbeitrigen * darauf
hingewiesen worden, wie sehr das, was wir « das Religitse »
nennen, in die philosophische Diskussion des Platonismus
hineingewirkt hat. Mit Dank wird im Nachstehenden an das
hierzu Gesagte angekniipft ; nunmehr soll der Versuch unter-
nommen werden, Zusammenfassendes zur Religiositit im Plato-
nismus seit dem Kaiser Iulian, und im Besonderen zur Reli-
giositit des Proklos zu sagen.

I. Uber die philosophischen Ertrige des Syrian und des
Proklos, soweit sich diese diskursiv mitteilen liessen, liegen
umfangreiche Zeugnisse in gesicherter Uberlieferung vor. Diese
Ertrige lassen sich mit aller wiinschbaren Prizision darstellen.

Denn unsere Fachsprache, zum Teil noch in den von Pro-
klos begriindeten Traditionen ausgebildet, hilt ein daftr aus-
reichendes Instrumentarium zur Verfiigung.

Ganz anders ist die Lage, wenn wir uns dem Aspekt des
Religitsen zuwenden. Es ist bereits fraglich, ob das Wort
Religion oder Religiositit das, was nun beschrieben oder um-
schrieben werden soll, auch nur einigermassen deckt. Auf jeden
Fall 7s¢ das, was wir mangels eines besseren Terminus als
Religion, als religiose Bindung, als Religiositit zu bezeichnen
pflegen, bei Proklos und bei seinen Vorgingern ginzlich frei
von jeglicher romischen, und erst recht von jeder christlichen
Prigung.

Ein Versuch, den Plutarch von Chaironeia rund 200 Jahre
vor Iamblich, 300 Jahre vor Proklos unternommen hat, ist
ohne Nachfolge und ohne dauerndes Ergebnis geblieben :
Plutarch fithrte, offenbar als eine Art Lehniibersetzung von

1Vgl. oben S. 69-101 (des Places) ; 153-191 (Beierwaltes) ; 239-255 (Trouillard).
g 9 53-19 39-255



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 259

religio, den Begtiff edMdBeix — edhafBeiobur in seine Fach-
sprache ein; ihm schien dieses Wort geeignet, den Habitus
trommer Scheu, und zugleich den Verzicht auf unangemessene
curiositas auszudriicken. Diesen Versuch, einen irgendwie ge-
tihlsbetonten, einen irgendwie nicht vollig rational begriin-
deten Wert einzuftihren, hat der Platonismus, soviel ich sehe,
cinmiitig abgelehnt.

Statt dessen hat man unerschiittert daran festgehalten, dass
es nur eznen Weg gibt, der zur Erkenntnis der res divinae tihrt.
Eine Zweigleisigkeit, wie sie in der Sonderung von fides und
intellectus angelegt ist, war innerhalb des Platonismus schlechthin
nicht nachvollziehbar. Als Methode, sich den res divinae etken-
nend zu nihern, kann nur loyiouds xal Sudvorx zugelassen wer-
den. Jegliche Beimischung von Regungen aus dem Bereich der
Seele, des duydv xal madnrinéy, musste als eine Verfilschung
erscheinen, vor der iibrigens oft genug gewarnt wird. Der Rat
doehe mavta schliesst das mit ein. Hier liegt der Grund, warum
kein Platoniker — und sei es auch nur in Anspielungen — auf
religioses Gefiihl Bezug nimmt. Das, was da gefithlsmissig
erwichst, konnte er nur mit Seioidarpovia bezeichnen — ein
Wort, das seinen scharf ablehnenden Sinn nie verloren hat.

A.-J. Festugiere hat in zwei sehr nitzlichen Arbeiten ! die
Empfehlung ausgesprochen, zwischen reflective piety und popular
piety zu unterscheiden. Diese Sonderung ist gewiss hilfreich fiir
moderne Menschen 2, die in diesen schwer zuginglichen Bereich
neuplatonischer Geisteshaltung vordringen méchten.

L A.-]. FeSTUGIERE, Personal Religion among the Greeks (Berkeley 1954), 2 ff., und
Proclus et la religion traditionnelle, in Mélanges A. Piganiol 111 (Paris 1966), 1583 fl.

2 Folgerichtig stiitzt A.-J. Festugiete diese seine Empfehlung in erster Linie
darauf, dass ihm, einem Katholiken dieses Jahrhunderts, sowohl die Sonderung
der beiden Aspekte, wie auch die Annahme, dass beide Aspekte in einer andachti-
gen Person prisent sein konnen, als wahtscheinlich, ja als selbstverstindlich
erscheint. Auf Grund eigener Erfahrung postuliert A.-J. Festugiére beides fiir
Proklos.



260 HEINRICH DORRIE

Antikem Verstindnis — jedenfalls dem Verstindnis der
Neuplatoniker — wird indes ein solcher Ansatz vermutlich
nicht gerecht. Denn erstens ist « Frommigkeit ~ piety *» als
eine personliche Haltung = etwa &g, antiken Menschen in
solcher Abstraktion nicht nachvollziehbar ; sondern sie muss
sich in einer Serie von sakralen oder rituellen Akten manifes-
tieren. Alle derartigen Handlungen entspringen einem Wissen
— mithin hat der Platoniker keine Schwierigkeit, auch Hand-
lungen volkstiimlicher Devotion in sein Schema einzufiigen.
Derlei Handlungen entspringen zwar einer anderen, niederen
Stufe der Erkenntnis als die in der Tat reflektierten Handlungen
des Philosophen ; die Prisenz des Sinnhaften ist graduell ver-
schieden. Aber trotz solcher graduellen Verschiedenheit findet
eine Teilhabe — pédekic — statt, die auf den gleichen Gegen-
stand, ndmlich ein voepév, bezogen ist. Auf diesen Sachverhalt
muss das wichtige Wort des Proklos 2, auf das Herr Blumen-
thal mit Nachdruck hinwies 2, angewendet werden : Die Gétter,
soweit individuell gedacht, sind 9ol voepot, an ihre Sphire
reicht in angemessener Weise nur heran — petéyer — wer
vosp&g mit ihnen zu verkehren vermag. Freilich sind auch die
Haltungen Sofactixde und gavractindg bis zu einem gewissen
Grade zuldssig. Demjenigen, der nicht bis zur Stufe des voepév
aufgestiegen ist, darf es nicht veriibelt werden, wenn er sich
Vorstellungsbehelfe schaflt, also gavrastinde peréyer. Damit sind
die pavracix. der herkémmlichen Riten zugleich zugelassen und

1 Ohne Zweifel ist « Frommigkeit » nut eine ungefihre Ubersetzung von piety ;
und noch viel weniger deckt sich der im Mittelalter geformte Inhalt von
« Frommigkeit » mit lat. pieas. Vgl. dazu meinen Aufsatz: Pietas, in Der Alt-
sprachliche Unterricht IV 2 (1959), 5-27.

2 Proklos, In R., I p. 105, 7 Kroll: of pév vospddc Tév voepdv petéyovcy, of 8¢
JoZaoTinds, ol 8 QuvTAGTIXEC.

8 Vgl. oben S. 143. In dieser Drei-Teilung detr zur Erkenntnis Begabten liegt
eine bemerkenswerte Parallele vor zur Einteilung Markions, der die des Heils
gewissen mvevpatixol von den duyxol und den caprixol sonderte.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 20T

einer niederen Stufe zugewiesen. Der Verniinftige, der voepéc,
bedarf ihrer nicht %,

Derlei Erwigungen lassen es als unangemessen erscheinen,
die Frage « bewusst oder unbewusst?» — « rational oder ge-
fuhlsbedingt?» auf den Komplex des Religiésen bezogen zu
stellen. Auf jeden Fall muss, wenn der Begriff « Religion » oder
« Religiositit » auf Platoniker angewendet werden soll, sogleich
mitgehort werden, dass es sich immer und ausschliesslich um
eine Realisierung des Sinnhaften, um Teilhabe am voepév han-
delt. Jede sakrale Handlung ist communio — pédetis, sie ist
freilich nur dann eine vollauf witksame communio = <érewx
nédekig, wenn sie in philosophischer Erkenntnis dieses ihres
Gehaltes, also voepéc vollzogen wird. Darum eben dominieren
in diesem Bereiche Begriffe wie vehetd) und pustayoyix ?, die
durchgingig zugleich eine philosophische und kultische Akti-
vitit hohen Ranges bezeichnen. Denn sakrale und philoso-
phische Unterweisung sind demselben Ziele zugeordnet, die
Sphire des madnrixéy zu tberwinden, also in den Bereich der
stets mit sich selbst identischen Gottlichkeit aufzusteigen. Das
eben ist mit den iiberaus oft gebrauchten Ausdriicken &vdeog
yevéodar oder évdousidlery gemeint ; synonym dazu ist dvefox-
yevewv. Dabei hilt man aber, immer wieder gestiitzt durch
Phaidros 244 b-d, daran fest, dass eine 9eix pavie nur scheinbar,
aber nicht wirklich einem Rauschzustand gleicht. Wohl ver-
lisst detjenige, der durch die Lektiire Platons ? oder durch die

1 Damit ist eine Vetstindnishilfe fiir die Hymnen des Proklos gewonnen ; in ihnen
liegt religiose Dichtung vor, die planvoll auf das Element des gavtastieéy ver-
zichtet. Vgl. unten S. 278.

% Seit Platon sind die Worte und Wendungen, mit denen man das mystische
Etlebnis zu Eleusis umschrieb, Synonyme gewotden fiir das, was der Philosoph
in erkennendet Schau etlebt. Vgl. hierzu meinen Aufsatz Philosophie und Mysterinm.
Zur Legitimation des Sprechens in zwei Ebenen durch Platon, in Festschrift fir F. Ohly
II (Miinchen 1975), 5-36.

3 Olympiodot, In Alk. 1 und 2 Anf. (p. 1, ed. L. G. WESTERINK), versichert,

dass eben um detr &lovoixopol willen alle Philosophen Platon zulaufen—
TEOGTPEYOUGLY,



262 HEINRICH DORRIE

Teilnahme an einer teler?) zum &vbovowdlev gefithet wird, die
Beschrinkungen der Alltiglichkeit, das aber nicht, weil er sich
wie der Trunkene vom Logos entfernt, sondern weil er sich
ihm nihert.

Kurz, dass in der religiosen Bindung, die fiir alle Platoniker
eng war, Gefiihlsbetontes, also Affektisches mitschwinge, das
konnte und durfte kein Platoniker zugeben. Religitses Erleben
konnte nur als gesteigertes Erleben des Logos beschrieben wet-
den. Darum ist im Selbstverstindnis nicht nur des Proklos,
sondern sicher bereits des Iamblich und der Platoniker zwischen
ihnen dieser ganze Bereich eindeutig der guhocopia zugeordnet.
Ja, dieser Bereich gehort so eng und so eindeutig zur ¢guiocopie,
dass fur ihn gar keine gesonderte Bezeichnung aufgefunden
werden kann. Philosophie und Sakralwesen sind identisch :
adTd %ol TadTo, Mg Eydpon, ol Adyor xal Ta lepk, Um es mit einem
Wort des Libanios * auszudriicken.

II. Nun ist nicht nur der zunichst romisch, dann christlich
geprigte Begriff « Religiositit» erheblich zu modifizieren, ehe
er auf Proklos und seine Vorginger angewendet werden darf.
In ebenso starkem Masse ist es notwendig, den Begriff « Er-
kenntnis» so zu gebrauchen, dass seine von Aufklirung und
Rationalismus bewirkte Prigung verlassen wird. Mit Dank
kntipfe ich hier an das an, was Herr Beierwaltes (vgl. oben
S. 153 fI.) vorgetragen hat; wenige Worte diirften geniigen, um
sein Ergebnis auf die jetzt anstehende Frage « Erkenntnis im
Bereich des Religiosen » anzuwenden.

Sobald sich das erkennende Organ iiber den Bereich des
Siwvonmiedv erhebt, wachsen thm Erkenntnisse zu, welche mit
irdischer Erfahrung unvereinbar sind, weil sie notwendiger
Weise alles Diesseitige transzendieren. Wer derart im Aufsteigen
begriffen ist, gewinnt dabei auch Einsicht, wie Gotter, Dimonen
und Menschen zusammenwirken. Br gewinnt ein okkultes Wis-
sen, wobei er die feste Uberzeugung bewahrt, dass dieses

1 Libanios, Or. LXII 8, IV p. 350, 14 Fotster.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 2063

Wissen von Metaphysisch-Okkultem in bruchlosem Zusam-
menhang steht mit dem, was sich im diesseitigen Bereich et-
fahren ldsst. Ja, die eigentlichen Griinde sind allein dem Jen-
seitigen, nie dem Diesseits zu entnehmen.

Eben da, wo wir, angeleitet durch die Sonderung von
intellectus und fides, bereit sind, Erkenntnis und Religion zu untet-
scheiden — wo wir bereit sind, beiden unterschiedliche Moda-
litdt, wenn auch gleiches Ziel zuzuerkennen, da legen die Pla-
toniker einen rigorosen Monismus an den Tag. In der Tat
miussen sie, was die Erfahrbarkeit von Irdischem und von Meta-
physischem anlangt, unbeirrbar an diesem Monismus ihres
Erkenntnisbegriffes festhalten, wenn sie nicht den Anspruch
der Universalitit aufgeben wollen. Der Weg der Erkenntnis
tihrt iber mehrere Stufen — Stufen, die tbrigens den Hypo-
stasen des Einen entsprechen. Aber, so stark sich Erkenntnis
wihrend des Aufsteigens modifiziert, sie bleibt unwandelbar
eine ; ihre Stufung darf nicht als Bruch missverstanden werden.

Das, was der erkennende Mensch im Zuge seines Aufsteigens
erkennt, das sind nicht einfach wertneutrale Fakten. Sondern
alle Erkenntnis richtet sich auf das Seiende, und alles was 7s7,
ist werthaft. Darum ist jeder Erkenntnisvorgang zugleich ein
Vorgang des Angleichens ; die werthaften dvra iibertragen sich
und ihren Wert auf den, der sie aufnimmt. Dann aber tber-
tragen sich die Krifte — mag man sie apstal, Suvdperg, évepyeion
oder anders nennen — die den seienden Wesen anhaften, auf
den, der sie erkennt und nachvollzieht. Wenn das so ist, dann
vermag ein Kenner der Materie, also der Philosoph im neupla-
tonischen Sinne, sich vermoge seiner Gleichartigkeit — 3w 6
8uotov — mit den Trigern dieser Krifte, den Gottern, in Vet-
bindung zu setzen ; ja, wenn er ihren Rang erreicht, wachsen
ihm ihre Krifte zu — similia similibus. Hier tut sich der Weg
auf zu theurgischer Praxis, die gern feparind) wéyvy genannt wird.
Das hierfiir entscheidende Zeugnis ist bei Proklos im Ko-
mentar zum Kratylos erhalten, p. 21, ed. J. Fr. Boissonade = 51,

pp. 18-19 Pasquali.



264 HEINRICH DORRIE

Damit ist der eigentliche Grund bezeichnet, wieso Magie
und Theurgie bruchlos, ja fast diskussionslos, dem Platonismus
des 4. und 5. Jahrh. immanent sind *. Wir Heutigen sprechen
allzu oft, aber sicher irrig von einem « Einbruch des Irratio-
nalen». Aber im Verstindnis etwa lamblichs oder Proklos’
handelt es sich um eine gerade Fortsetzung des Rationalen,
freilich auf hoherer Stufe (vgl. oben S. 261). "Evicog &6 Zdpog —
morpadng 6 Dotwié, so lautet die berithmte Formel, in der Iam-
blich und Porphyrios einander gegentibergestellt werden. Das
muss aber nicht als Antithese, sondern als wertende Stufung
verstanden werden. Iamblich nimmt einen erheblich hoheren
Rang ein 871 ta &dea fvecyoreiro — so die ausdriicklich gege-
bene Begriindung ; dagegen sei Porphyrios auf dem Niveau
einer blossen morvpadix stchen geblieben. Damit wird zugleich
legitimiert, dass die Tradition, die Plutarch von Athen, Syrian
und Proklos verkorpern, vorzugsweise auf Iamblich, nicht auf
Porphyrios gegriindet ist.

! Lingst ist dieses Thema in seiner Bedeutung erkannt ; nachstehend eine Aus-

wahl der wichtigsten Arbeiten :

— P. Bovancf,  Théurgie et télestique néoplatonicienne, in Revue de I’ Histoire
des Religions 147 (1955), 189-209.

— E.R. Dopps,  The Greeks and the Irrational® (1959), Appendix IT : « Theutgy »,
283-311.

— S. ErtreMm, La théurgie chez les néoplatoniciens et dans les papyrus
magiques, in Symbolae Osloenses 22 (1942), 49 fl.

— H.P. Esskr, Untersuchungen zu Gebet und Gottesverehrung der Neuplatoniker,
diss. Kéln (Bonn 1967).

— H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy. Mysticism, Magic and Platonism
in the Later Roman Empire, Recherches d’Archéologie, de
Philologie et d’Histoire 13 (Le Caire 1956).

— K. PraecHTER, Zur theoretischen Begrindung der Theurgie im Neuplato-
nismus, in Archiv fiir Religionswissenschaft 25 (1927), 209-213,
= Kleine Schriften (Hildesheim 1973), 217-221.

— Cl. ZintzeEn, Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen
Philosophie, in Rbheinisches Museun? 108 (1965), 71-100.

Uber die Eigenart einer Religiositit, die im Theurgischen gipfelt, liegen, soviel

ich sehe, keine Untersuchungen vor.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 2065

In die gleiche Richtung fithrt eine Aussage, die nahezu
gleichlautend durch Olympiodor* und durch die anonymen
Prolegomena zu Platon * bezeugt ist. Danach hat Platon die
dgyptischen Priester aufgesucht, um von ihnen v iepatixiy
téyvnv zu erlernen ®. Zusammen mit der poaywen, die er von
Schiilern Zoroasters erlernte, erreichte Platon dadurch ein
Niveau des Erkennens und des Wissens, das er auf griechischem
Boden — auch nicht durch Sokrates — nicht hitte erlangen
konnen.

ITI. Nun will sich fiir diesen Sektor des Religitsen der
Terminus « Offenbarung » einstellen. Wieder muss unterstrichen
werden, dass es sich, wenn tiberhaupt, um eine Offenbarung in
durchaus widerchristlichem Sinne handelt. Denn es geht einer-
seits um das Wiederfinden von etwas eigentlich Selbstverstind-
lichem. Und es geht andererseits darum, dass sich ein (nunmehr
verborgenes) Urwissen stets in einer Verschliisselung mitteilt,
die nur ein Eingeweihter aufzulésen vermag. Zu allen Zeiten
hat sich der Logos — zu verstehen als die transzendente und
als die immanente Sinnhaftigkeit — denen, die zum Verstindnis
tihig waren, kundgetan. Der grosste Teil der Menschheit hat
durch eigenes Verschulden die Fihigkeit verloren, dieses Wis-
sen zu ergreifen und festzuhalten. Es kann wohl einem einzelnen,
der die Fihigkeit, es zu verstehen, wiedergewonnen hat, durch
einen der Wissenden mitgeteilt werden. Fine solche Weiter-
gabe — Swdoyh) — ist sogar notwendig ; sie darf mit gutem
Grunde pusrtayoyie genannt werden, weil nur ein dazu Legi-
timierter dieses Wissen aufnehmen kann.

1 So David, In Porph. prooem. 4, p. 92, 4 Busse (C.AG XVIII 2); die Pythia
zu Delphi soll so gesprochen haben.

2 Olympiodot, In Al. 2, 135 (p. 5 Westerink) ; dhnlich Anonymi Prolegomena in
Platonis philosophiam 4, p. 199, 28 ff. Hermann = p. 5 Westerink.

3 Vgl. hierzu meinen Aufsatz Platons Reisen u fernen Vilkern. Zur Geschichte eines
Motivs der Platon-Legende..., in Romanitas et Christianitas — Festschrift fir J. H.
Waszink (Amsterdam 1973), 99-118. -



266 HEINRICH DORRIE

Um Offenbarung im Sinne einer Offen-Legung handelt es sich
dabei im Grunde nicht. Im Christentum begriindet die Offen-
barung eine Heilserwartung fiir alle. Im Platonismus kann eine
Offenbarung nur dem zu Teil werden, der schon vorher dazu
auserschen ist, die comple zu gewinnen. Das ist das sackulare
Missverstindnis, das zwischen Kelsos und Origenes obwaltete,
und das mit klaren Worten zu bezeichnen keiner der beiden
streitenden Parteien moglich war.

Im Platonismus ist mit Strenge daraut gesehen worden,
dass das okkult Uberlieferte in der Tat okkult blieb. Die Gét-
tinnen von Eleusis erschienen dem Numenios voll Zorn im
Traum, als dieser das in ihrem Kultus enthaltene theologische
Geheimnis profaniert hatte *. Denn ein Geheimnis, das sich
einem Einzelnen erschliesst, darf einer grosseren, denn das heisst
einer nicht legitimierten, Offentlichkeit nicht zuginglich ge-
macht werden. Wer hier den Terminus « Offenbarung » fest-
halten mochte, der muss dem die fast kontradiktorische Ein-
schrinkung beiftigen : Hier geht es um eine Offenbarung, die
jegliches nptrrew, d.h. jegliches Mitteilen oder gar Missionieren
untersagt. Sie ist ein Vorzug, der nur den s#ictissime Legiti-
mierten eingerdumt wird. Denn dass es eine Heils-Erwartung,
vielleicht eine Heils-Gewissheit fiir alle geben konne, ist fiir
Platoniker undenkbar. Nicht Gnade, sondern Gerechtigkeit ist
das wesensbestimmende Merkmal der Gottheit.

IV. Ein Selbstverstindnis der religiosen Bindung, etwa wie
eben dargestellt, hat Jahrhunderte hindurch unbestritten, aber
auch kaum diskutiert, im Platonismus gehertscht.

Dank diesem Selbstverstindnis sind die Oracula Chaldaica
sogleich rezipiert und zum Bestandteil des Lehrgutes gemacht
worden. Dabei nahm man nicht zur Kenntnis 2, dass diese

! Macrobius, Somn. 1 2, 19 = Numenius, ft. 55 des Places.

2 Proklos weiss sehr wohl — so In R., II p. 123, 12 Kroll — von der zeitlichen
Fixietung. Aber fiir ihn ist nicht die Abfassung, sondern lediglich die &xdocig
dieser Texte detr Zeit nach fixiert : dox 7olg érnl Mdpxouv Oecvpyols éxdedoTar.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 2067

Oracttla zu historisch klar fixierter Zeit verfasst wurden ; man
fasste die Aussage, die sie enthalten, nicht als neue Erkenntnis
auf, sondern als ein zeitlos giiltiges Wissen, das dank der Ver-
offentlichung — &docig — durch die BapBapor Heovpyoi aufs
Neue bestitigt wurde.

Nun hat dieses fest in sich ruhende Selbstverstindnis von
der natiirlichen und von der tbernatiirlichen Begriindung des
Uberkommenen die erste schwere Erschiitterung erfahren, als
der Restitutionsversuch des Kaisers Tulian scheiterte. Denn nun
war die Hoffnung dahin, es konne gelingen, das Christentum
nicht nur politisch zurickzudringen, sondern es als geistige
Macht ad absurdum zu fihren, weil es mit den bisher giltigen
Axiomen nicht tibereinstimmite.

Als nun unter Valens und unter Theodosius die Christia-
nisierung der damaligen Welt voranschritt, wurde ein noch viel
grosserer Mangel offenkundig: Dem universal verstandenen
Platonismus, der sich als die allein legitime Philosophie und
zugleich als die sinngebende Kronung aller Kulte ansah, hitten
doch die so oft angerufenen Michte — vor allem Apollon,
Bakchos, Pan, Asklepios und Hekate — zu Hilfe kommen miis-
sen, als sein Gebidude in den Grundfesten bedroht war. Als
einst die Oracula Chaldaica bekannt wurden, mehr noch, als die
von Porphyrios hoch geschitzten Ay auftauchten, da schien
es noch so, als ob damit die npévoix als Lenkerin der Welt den
Verteidigern des &and4g Aéyoe, der aus den Aéyie spricht, habe
zu Hilfe kommen wollen. Nun aber, als die Ratgeber des Kai-
sers Tulian den Versuch machten, mit religionspolitischen Mass-
nahmen das Voranschreiten des Christentums einzudimmen,
blieb jeglicher Erfolg aus ; es schien sich zu erweisen, dass die
christlichen Apologeten recht hatten mit ihrer oft verkindeten
Behauptung, die alten Gotter seien machtlos. Sie waren in der
Tat darum machtlos, weil kein Kult und keine Philosophie
dazu in der Lage war, eine tbergreifende Organisation, einer
Kirche dhnlich, zu bilden. Es niitzte wenig oder nichts, hier
und dort einen vetfallenden Kultus zu restaurieren ; das waren



268 HEINRICH DORRIE

Akte ohne Widerhall. Weder im Sakralwesen noch in der Philo-
sophie verfiigte man tiber Formen der Organisation, die etwa
dem Amt des Bischofs zu vergleichen waren.

Darum kam dem Umstand hohe Bedeutung zu, dass in den
Jahrzehnten nach dem Kaiser Iulian die philosophischen Schu-
len ausserhalb Athens und Alexandreias verodeten. Keiner der
Platoniker, die dem Kaiser Tulian nahe gestanden hatten, war
nachmals in der Lage, eine Schule zu bilden, also die Swdoy,
die legitime Tradition, weiter zu fihren.

Damit wurde eine Breitenwirkung, die man ja ohnehin nie
angestrebt hatte, vollends unmoglich. Es blieb nur ibrig, das
Ubetkommene in einem ganz engen Kreise zu erhalten und zu
pflegen. Das schreckliche Ende der Hypatia ! enthielt die ein-
drucksvolle Lehte, dass man nicht nur die Petrson, sondern
(was viel schlimmer war) die Sache aufs Spiel setzte, wenn man
die enge Grenzlinie, die nun jeder Aktivitit gezogen war, tber-
schritt. In diesem Sinne muss die dngstliche Scheu des Plu-
tarchos und des Syrian verstanden werden, als sie einen ihnen
Unbekannten nicht als Zeugen zulassen wollten 2, da sie sich
anschickten, dem aufgehenden Mond ihre kultische Verehrung
zu bezeugen.

Das stirkste Zeugnis fiir das eben Ausgefiihrte ist die Tat-
sache, dass die Geschichte des Platonismus in Athen seit etwa
380 zugleich die Geschichte einer Familie, ndmlich des Nestorios
und seiner Nachkommen ist. Die philosophische Suxdoy ist in
dieser Epoche idrgster Rezession wieder zu einem FErbstiick
geworden, das det pater familias dem tichtigsten seiner Sohne
vermachte, ohne die tbrigen Angehorigen der Familie vom
Niessbrauch auszuschliessen. Die tbrigens nicht unbetricht-
lichen materiellen und vor allem die geistigen Werte waren
rechtlich wie faktisch zum Fideikommiss geworden. Hierzu

1 Vel. hierzu J. M. Rist, Hypatia, in Phoenix 19 (1965), 214-225.
? Vgl. Marinos, Vita Proc/i 11 (= p. 26 Fabt.).



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 269

haben L.G. Westerink und H.D. Saffrey! in sorgfiltigen
Untersuchungen zu kliren vermocht, wie die Nachfolge des
grossen Jamblich zwischen 370 und 380 von Syrien nach Athen
hiniibergeleitet wurde. Unklar freilich bleibt, wieso die Familie
des Nestorios in diese Sukzession eintrat — eine Sukzession,
die fir drei, ja genau gerechnet, fiir fiinf Generationen innerhalb
dieser Familie verblieb: Kurze Zeit vor seinem Tode (432)
regelte Plutarch von Athen die Nachfolge analog dem Beispiel,
das 300 Jahre zuvor die Adoptiv-Kaiser gegeben hatten. Indem
Plutarchos seine S6hne tiberging, setzte er Syrian, und als dessen
Nachtfolger Proklos ein. Von dieser Einsetzung als Nacherbe
des Syrian muss der Titel 3uidoyog herrithren, den ja ausser
Proklos kein Platoniker gefiihrt hat.

Das mag geniigen, um den eng gewordenen Zuschnitt zu
kennzeichnen. Dieser Enge entsprechen die Ausserungen reli-
gioser Aktivitit, von denen die erhaltenen Zeugnisse sprechen :
Da ist alles auf Personliches und Personlichstes bezogen. Wohl
kommen die Gotter ihren einzelnen Anhidngern zu Hilfe:
Asklepios heilt eine Krankheit, Athena winscht, im Hause des
Proklos Wohnung zu nehmen, weil ihr Kultbild — vielleicht
war es noch das einst von Phidias geschaffene — nach Kon-
stantinopel tberfihtt wurde. Aber nichts von dem derart
Berichteten weist auf grossere Zusammenhinge.

Es sieht so aus, als ob diese Gotter, ihrer Allmacht beraubt,
nur mehr Schutzgottheiten der letzten Platoniker waren. Nur
am Rande sei darauf hingewiesen, dass auswirtige Gotter auf-
horen, Gegenstand der Verechrung zu sein: Sarapis, Isis,
Atthis, Mithras werden nicht mehr erwihnt; die Hymnen des
Proklos sind — von der einen Erwihnung des Ianus abgesehen
— nur an griechische Gotter gerichtet. Von der wichtigen
Rolle, die Orpheus als Archeget griechischer Theologie (fast
im Gegensatz zur BdpBapog deodoyix) spielen sollte, wird unten

1H.D. Sarrrey - L. G. WesterINK, Proclus, Théologie Platonicienne, Livte 1
(Paris 1968), Inttoduction, p. XXXVIII ff.



270 HEINRICH DORRIE

S. 274 zu handeln sein. Auch das wird man als einen Teil-
aspekt der Riickkehr zu Hellenischem betrachten diirfen.

Den Grund, warum sich die religiose Praxis der Platoniker
so sorgsam im Schatten hielt, darf man einem bosen Ereignis
entnehmen, das um 370 stattfand. Damals haben Nachfolger
des Iamblich mit den Mitteln eben seiner ifepatinh) téyvy den
Namen desjenigen zu erfahren gesucht, der Nachfolger des
Kaisers Valens sein wiirde *. Vielleicht hoffte man, den neuen
Kaiser dazu bewegen zu konnen, dass er den Weg des Kaisers
Iulian einschlige. Diese Befragung eines Orakels ist wegen
ihrer politischen Brisanz vom Kaiser Valens grausam verfolgt
und bestraft worden. Nun verlor Maximos von Nikaia, einst
Ratgeber Iulians, sein Leben. Ubrigens gehért es wohl zu den
Nachwirkungen dieser Strafaktion, dass die Schule Iamblichs
ihren Boden in Syrien vetlor, sodass der dort letzte 3.4doyog,
ein zweiter Iamblich, dessen Lebensweg H. D. Saffrey ? ver-
folgt hat, sich in Athen niederliess. Nie wieder hat man hier-
nach wagen diirfen, die theurgische Kunst Iamblichs fir andere
als fiir ganz personliche Zwecke einzusetzen. So sehr Proklos
nachmals den Wert und die Wirksamkeit der von Tamblich tber-
kommenen iepatind) wéyvy rihmt ® — so verbot sich doch seit
langem, die Macht, die man damit zu haben glaubte, auszutiben.

V. Wie tiefgreifend sich die Lage gewandelt hatte, wird an
zwel Verinderungen deutlich, deren eine als eine vorsichtig
verinderte Sprachregelung bezeichnet werden kann. Wie sich
versteht, urteilen Syrian und Proklos mit grosster Hochachtung
tber die Oracula Chaldaica. Dabei tritt aber die zuvor bliche
Bezeichnung BdpBapog deoroyie in den Hintergrund, wiewohl
man sie nicht ginzlich fallen lisst. Untiberhérbar hatten christ-
liche Apologeten den Anspruch angemeldet, dass eben die auf

1 Vgl. A. A. Bars, The Survival of Magic Arts, in The Conflict..., ed. A. MOMIGLIANO
(Oxfotrd 1963), 111-114.

2 In der oben Anm. 1, S. 269, zit. Introduction, p. XLIII fF.
3 So bes. Proklos, /n R., II p. 145, 5-11 K.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 271

dem Judentum aufbauende christliche Theologie das erfiille,
was die Griechen lange Zeit hindurch von der BdpBapog copto?
erwartet hiatten. Und es war kein Zufall, dass die Oracula
Sibyllina in Konkurrenz zu den Oracula Chaldaica traten. Aus
gutem Grund ldsst Proklos mehr und mehr in den Vorder-
grund treten ®, die Oracula Chaldaica seien dadurch als hochste
Wahrheit und Weisheit legitimiert, dass sie von den Gottern
unmittelbar an die Menschen gerichtet sind : In diesen Versen
haben Gotter unmittelbar zu Menschen gesprochen — ein Vor-
zug, welcher, der Inspiration ungeachtet, keinem christlichen
Texte zugeschrieben werden konnte.

VI. Noch deutlicher tritt der Antagonismus zum Christen-
tum hervor, wenn man auf die Bedeutung blickt, die die Gestalt
des Orpheus gewann. Wohl wird Orpheus als einer der frithe-
sten Weisen von fritheren Platonikern achtungsvoll erwihnt ;
Plutarch und Kelsos riumen dem Otrpheus einen Platz ein in
der langen Traditionskette der madowol deordyor ®. Dagegen ist
fiir Proklos — und wohl meht noch fir Syrian — Orpheus der
griechische Theologe — ¢ ‘EMwvixde 9eoréyoc — schlechthin.
Das heisst zundchst einmal : Die ‘Exkgvich; Seodoyta * ist der
BapPapog Seoroyia gleichwertig und ebenbiirtig.

Der oft erdrterten, immer wieder durch Verweis auf 77. 22 b
gestiitzten These °, die Griechen seien ewig Kinder, und das

1 Vgl. meinen Aufsatz Die Wertung der Barbaren im Urteil der Griechen, in Antike
und Universalgeschichte = Festschrift fur H. E. Stier (Minster 1972), 146-175.

2 Um das zu bezeichnen, ist das kiinstliche Wort Osomopddoros geschaffen worden,
durch das Marinos, Vita Procli 16, die dem Menschen nicht zuginglichen Kennt-
nisse vom Alltags-Wissen untetscheidet ; dhalich Proklos, /# R., I p. 111, 2 K.
Vor allem ist auf /n R., 11 p. 217, 15 zu verweisen, wo die Oracula Chaldaica
gerithmt werden als ol tHc Osomapaddrov petasybvres uvsTaywyiss.

8 Dieses Lehrstiick kennt Proklos, so /# R., 1 p. 72, 4 Kroll.

* Proklos zeigt in det Theol. Plat. 1 s, p. 25, 27 Saffrey-Westerink auf, in welcher
Ubetlieferung der Theologie Platon stehe. Da ist von der BagBapog Bzoroyia nicht
die Rede, sondern es heisst : d&mace yop 9 mop” “EXqor Oeoroyia tHs 'Opguxiic o7l
puoTtaywybog Exyovos,

5 Zur Nachwirkung dieses Motivs, vgl. Anm. 1.



272 HEINRICH DORRIE

heisst vor allem in theologischen Fragen schlechthin unmiindig,
wird die Berufung auf Orpheus entgegengehalten. Nicht nur
die =03oxrpobvra Edvy, die um ihres Monotheismus willen von
Numenios ' und von Porphyrios gerithmt worden waren, son-
dern mit gleichem Recht auch die Griechen befanden sich dank
Orpheus, ihrem theologischen Archegeten, in grosser Nihe
zum Logos.

VII. Dass mit der Hinwendung zu Orpheus ein neuer Weg
beschritten wurde, kann durch folgenden unscheinbaren, aber
wichtigen Zug bestitigt werden : Syrian liess gegen Ende seines
Lebens seinen beiden Schiilern, Domninos und Proklos, die
Wahl, welche Texte Gegenstand der Exegese sein sollten, durch
die die Unterweisung in ihre letzte, abschliessende Phase iibet-
ging ?: Sollten die Gedichte des Orpheus, oder sollten die
Oracula Chaldaica erklirt werden? Sollte die Unterweisung in
der ‘EdMwvuch) deoroyie oder in der PapBapog Heorovia gipfeln?
Nie hitte den Schiilern eine solche Freiheit des Wihlens ein-
gerdumt werden kénnen ®, wenn es sich um ein obligatorisches
Stiick des cursus completus gehandelt hitte. Zuvor musste alles
abgehandelt worden sein, was zum Kanon der Kommentierung
gehorte. Danach erst begab sich die Unterweisung Syrians auf
ein Gebiet, fiir das es noch keine zwingend giiltigen Regeln
gab. Vor diese Wahl gestellt, entschied sich Domninos fiir
die Exegese des Otrpheus, Proklos fiir die Erklirung der Ora-
cula Chaldaica *. Proklos hielt also mit konservativer Entschie-

1 Numenios, fr. 1 a des Places = Eusebios, PE IX 7, 1.
2 Marinos, Vita Procli 26 (= p. 61 Fabt.).

3 Hier ist an den temperamentvollen Protest zu etinnern, den L. Kalbenos
Tauros gegen den Anspruch auf « Letn-Freiheit » erhob, als damalige Studenten
eine Auswahl nach ihrem Gusto aus dem (doch unteilbaren) Ganzen forderten ;
vegl. Aulus Gellius, Noctes Atticae 1 9, 8-11, und dazu meinen Aufsatz « L. Kal-
benos Tauros. Das Personlichkeitsbild eines platonischen Philosophen um die
Mitte des 2. Jahrh. n.Cht. », in Kairos NF 15 (1973), 24-35.

1 Marinos, VVita Procli 26 (= p. 61 Fabt.).



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 273

denheit daran fest, dass die Oracula Chaldaica zu den Funda-
menten der schulgerechten Lehre gehorten.

Da nun Syrian starb, ohne die Exegese der Oracula Chaldaica
vollenden zu konnen, trat Proklos an seine Stelle ; er schrieb
also nieder, was sein Lehrer gesagt haben wiirde ; der umfang-
reiche Kommentar zu den Oracula, den Proklos in 70 Tetraden
abfasste, vollendete mithin das Lebenswerk des Syrian, das Pro-
klos als sein Nachfolger sorgsam verwaltete. Zugleich aber
wurde die Kommentierung der Oracz/a durch Proklos als sein
cigentliches, sein Leben bestimmendes Werk angeschen. Das
manifestiert sich in einer Traum-Erzdhlung : Plutarch erschien
dem Proklos und teilte ihm mit, dass die Zahl der terpadeg, die
das Kommentarwerk ausmachten, die Zahl seiner Lebensjahre
anzeige 1. Das mag ein vaticinium ex eventu sein — es zeigt aber,
welch hohe Bedeutung diesem Entschluss des Proklos und sei-
ner Austihrung zuerkannt wurde.

Doch nun zuriick zum Komplex det Orphik in dieser Phase
des Platonismus :

VIII. Die soeben berichtete Geschichte erlaubt es zu ver-
muten, dass da ein Versuch abgeschlagen wurde, der Theologie
des Otrpheus auf Kosten der Oracula Chaldaica im Kanon der
Lehre einen bevorzugten, vermutlich den krénenden Platz zu-
zuweisen. Dabei muss es freilich um eine Abwigung des
Ranges gegangen sein — nachmals hat ja gerade Proklos der
Theologie des Orpheus einen hohen, freilich nicht den ersten
Rang zuerkannt.

Warum nun ist Orpheus in dieser Phase des Platonismus zu
solcher Bedeutung aufgestiegen ? Schon lange vorher hatte das
Christentum seht viel Orphisches rezipiert: Christus wurde
als der wahre Orpheus gerithmt, denn er habe das wahre
Mysterion begriindet, von welchem alle anderen Mysterien nur
schwacher Abglanz seien. Ebenso sei Christus als der wahre

Y Vita Procli, Ende des Kap. 26.



274 HEINRICH DORRIE

Orpheus in die Unterwelt hinabgestiegen, aber nicht, um einen
Menschen — Eurydike — sondern um alle zu erlosen. Im
Spatjudentum wie im Christentum waren die messianischen
Zige des Orpheus deutlich gesehen worden. Dabei verschligt
es wenig, dass die erhaltene, meist apologetische Literatur hierzu
schweigt (wenn sie nicht den falschen Otrpheus als einen Liigen-
propheten angtreift). Die Kunst jener Zeit spricht eine deutliche
Sprache : Die Sarkophage, die Mosaiken zeigen wieder und
wieder Christus/Orpheus als den Friedensbringer. Von ihm
besinftigt, halten sonst feindliche Tiere — Lamm und Tiger —
guten Frieden mit einander. Dass es die Macht der Musik war,
die das Wunder bewirkte, tritt zuriick — vielmehr wird Christus/
Orpheus als derjenige gesehen, der die amoxardoracig herauf-
fuhrt und somit das Reich des Friedens, ja das Paradies
begriindet.

Die werbende Wirkung, die von einer solchen Orpheus-
Vorstellung ausging, war gewiss nicht klein. Und es ist vollauf
verstindlich, wenn man christlicher Propaganda diesen Vorteil
streitig machen wollte. In dem skizzierten Zug, sich Orpheus
und der orphischen Theologie zuzuwenden, datf eine der weni-
gen, bewusst vollzogenen Reaktionen des Platonismus auf die
Erfolge des Christentums erblickt werden.

Dabei ist freilich sogleich eine fiir den Platonismus bezeich-
nende Verkiirzung eingetreten : Man war ja weder willens noch
in der Lage, die seelsorgerlichen Aspekte auszuwerten, die im
Orpheus-Motiv angelegt waren : Orpheus hitte ja als der Tros-
ter der Betriibten, als der Widersacher, ja als der Mirtyrer des
Titanisch-Bosen gertithmt werden koénnen. Nichts davon. Nicht
seine Person, nicht seine Taten konnten und durften verklart
werden : Nur das, was er gelehrt zu haben schien, ist ausgewertet
worden. Nicht als Begriinder einer Heilslehre, geschweige denn
als ein neuplatonischer Heiland ist Orpheus in Anspruch ge-
nommen wotrden ; er war nicht mehr und nicht weniger als der
erste Zeuge fiir das Urwissen unter Griechen. Die von Orpheus
verkiindete Lehre lag in nicht wenigen Gedichten — dutch-



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 275

weg Lehrgedichten — vor, die Porphyrios und Proklos griind-
lich kannten ; um sie zu rekonstruieren, ist aus Proklos’ reichen
Zitationen unentbehrliche Hilfe zu gewinnen *. Daneben spielen
die Hymnen des Orpheus 2, die vollstindig erhalten sind, eine
geringere Rolle ; sie sind im selben Corpus der Hymmnen ibetlie-
fert, das auch die Fymnen des Proklos 3 umfasst.

Nun darf den hiufigen und oft eingehenden Exegesen des
Proklos, die sich auf einzelne Verse und Versgruppen der
Orphica bezichen, mit aller Prizision entnommen werden, wie
diese Dokumente einer unbezweifelbaren Religiositit gelesen
werden sollten : Das, was sie enthalten, soll und muss in die
Ebene des Dogmatischen transponiert werden. Denn eine
Exegese kann ja schwerlich anders als auf diese Ebene des
vogpév bezogen werden. Eine Unterweisung kann nur auf dieser
Ebene vor sich gehen. Das aber schliesst ein :

Die sicher grosse, und von manchen sicher gewollte Chance,
in der Gestalt des Otrpheus, der vielen Menschen das Heil
brachte, ein Gegengewicht gegen die Gestalt Christi zu gewin-
nen, ist nie ernstlich verwirklicht worden. Und, wie aus dem
Bisherigen deutlich gewotrden sein ditfte, sie konnte auch
garnicht verwirklicht werden. Der Platonismus hitte seinem
inneren Gesetz zuwider gehandelt, wenn er Orpheus zu einer
Heilands-Gestalt gesteigert hitte — und dazu wire ein so
konservativer Geist wie Proklos als letzter bereit gewesen. So
blieb es — gerade weil sich Proklos in diesem Sinne einsetzte —
bei der oben skizzierten Losung : Orpheus war kein Heiland,
wohl aber war er ein grosser Theologe — der etste und grosste,
den Hellas hervorbrachte. Dabei war diese seine Theologie
selbstverstindlich vollig identisch mit der der Uroffenbarung,
wo immer und durch wen immer diese sich dussern mochte.

Y Orphicorum fragmenta coll. Otto Kern (Betlin 1922).

2 Orphei Hymni, ed. Guil. Quanot (Betlin 1941 ; %1955).

8 Procli Hymni, ed. E. Vogcr, Diss. Bonn 1956 (Wiesbaden 1957) ; rez. H. DORRIE,
in ByzZischr. 52 (1959), 85-88.



276 HEINRICH DORRIE

Mit dieser Formel: « Theologie: ja ! — Konkurrenz zu den
religiosen Potenzen des Christentums : nein !'» sind wir waht-
scheinlich zu der Grenzlinie vorgestossen, die der Religiositit
des Platonismus gezogen war.

Diese musste sich in spekulativer Theologie und in der
Beachtung tiberkommenet, als sinnvoll erkannter Formen er-
schopfen. FEigene Gestaltungen auf Grund eigener religioser
Etlebnisse zu versuchen, wire den Platonikern vor und um
Proklos als geradezu unfromm, also als religionsfeindlich et-
schienen. In Athen war man weder bereit, den Weg des Synesios,
noch den des Johannes Philoponos zu gehen. Man wusste, was
man dann aufgab.

IX. Nach diesen Uberlegungen erdffnet sich ein Zugang —
es diirfte der einzige legitime Zugang sein — zu den FHymnen
des Proklos. Diese stellen gewiss das eindrucksvollste Zeugnis
dar fir das, wonach wir suchen — fir die Religiositit des Pro-
klos. Seltsamer Weise, nein, bezeichnender Weise haben sich
bisher alle, die sich in diesem und im vorigen Jahrhundert * um
das Verstindnis der Hymmnen bemiiht haben, enttiuscht davon
zuriickgezogen. Geradezu symptomatisch ist das Urteil von
U. von Wilamowitz 2, das ich hier wiederhole : « Sein Gebet
ist Ausdruck einer echten Stimmung, aber konventionell durch
die tote Sprache und Verskunst, die er anwendet, konventionell
auch durch die Theologie, die er bekennt. »

Hier ist ein bedeutender Kenner der Materie mit der Et-
wartung an diese Gedichte herangetreten, aus ihnen miisse die

1 Hierzu ist auf den bibliographischen Uberblick in der Anm. 3, S. 275, zitierten
Arbeit von E. Vogr, 99 fl., zu verweisen. Das unverhohlene Unbehagen an
der hymnischen Dichtung des Proklos steht in auffilligem Kontrast zu der fast
enthusiastischen Hochschitzung, die man den Hymmnen im 15. und 16. Jahrh.
entgegenbrachte — eine Hochschitzung, der die fast uniibersehbar zahlreichen
Ausgaben (Liste bei E. VoaGr, op. ¢it., 20-22) verdankt werden. Diese Proklos-
Renaissance hing eng mit der Abkehtr von der Kirche zusammen : Da sprach die
nicht-christliche Religiositit an.

2 U. von WirAaMowrTz-MOELLENDORFF, Die Flymnen des Proklos und Synesios, in
Sitzungsber. d. Kgl. Preuss. Akad. d. Wiss. X1V (1907), 276.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 277

subjektive Frommigkeit des Proklos herauszuhoren sein — so
etwa, wie eben U. von Wilamowitz die Frommigkeit des
Aischylos aus seinen Chorliedern vernommen hatte. Aber gerade
das darf von Proklos und seiner Schule nicht erwartet werden.
Mit diesen seinen Fymmnen stellt sich Proklos in eine zugleich
religidse und literarische Tradition. Innerhalb dieser Tradition
ist Proklos sorgsam darum bemtht, die grosstmogliche Voll-
endung zu erreichen — und das nicht durch neue Gestaltung,
sondern durch Aussieben und Ausschoépfen des Vorgegebenen.
Aus doppeltem Grunde lagen fiir Proklos die Hymmnen des
Orpheus als Vorbild und als Beispiel nahe. Sie sind sicher im
2. Jahrh. n. Chr. entstanden, Proklos aber musste sie — was
ihre Verfasser ja wollten — fiir authentische Gedichte des
Orpheus, eine Gruppe die neben die Lehrgedichte zu stellen
war, nechmen. Mithin war der Archaismus, der diese Gedichte
durchtrinkt, ganz anders motiviert, als der, der die Fymmnen des
Proklos kennzeichnet. Denn der oft auffillige Archaismus der
Orphischen Hymmen diente der Absicht der Verfasser, sie als
authentische Gedichte des Orpheus gelten zu lassen. Verstind-
licher Weise wird der Stil der Orphischen Hymnen durch dichte-
rische Formen bestimmt — Wortwahl, Epitheta, ionischer
Dialekt, Versbau — die fiir die Homerischen Hymmnen konstitutiv
sind, und deren sich folgerichtig Kallimachos bedient hatte.
Dieses alles hat Proklos als Manifestationen eines Genos
angeschen, wobei er angenommen haben muss, dass Orpheus
dieses Genos begriindet habe — so wie Homer das Epos. Pro-
klos’ Leistung besteht in pietdtvollem Nachvollzug. Nachvoll-
zug bedeutet auch : Auswahl des Passenden. Es ist lehrreich,
die Hymmnen des Proklos mit der negativen Fragestellung
durchzugehen : Welche Assoziationen werden vermieden? Ver-
mieden wird alles, was an die Vordergriindigkeit der alten
mythischen Ubetlieferung erinnern kénnte . Was den Inhalt

1 Dabei besteht die Absicht, dass dem gqavraoticédv kiinftiger Leser kein Raum
bleiben durfte.



278 HEINRICH DORRIE

anlangt, so verbleibt — nach fast volligem Verzicht auf alles
Mythische — im Grunde nur die Anrede, welche die Prisenz des
Gottes bewirkt, und die Bitte um segensreichen Beistand. Beides
wird nun mit einer Kunst der Wortwahl ausgesagt, die nicht
selten an die Kunst des Kallimachos erinnert. Aber es wire
falsch, den Blick allein aut das Preziése und das Konventionelle
zu richten — dies die Einseitigkeit, an der das soeben zitierte
Urteil von U. von Wilamowitz krankt. Denn Nachvollzug im
Sinne des Proklos ist auch: Weiterfithrung und Berichtigung
des Vorgefundenen. Die Metonymien und die Beiworte, mit
denen die segenbringende Macht und die Weisheit der Gotter
gepriesen werden, sind in aller Regel so gesetzt, dass eine Exe-
gese, wie Proklos sie pflegte, auf den theologischen Sinn fithren
muss — und das in bemerkenswert grosserer Dichte, als das
in den Orphischen Hymnen und in den Oracula Chaldaica der Fall
ist. Kurz, Proklos, als Erklirer solcher Dichtungen erfahren,
spielt als Dichter der FHymnen das umgekehrte Spiel : Er ver-
fasst eine Art Textbuch fir kinftige Exegeten — nur ist eben
diese Exegese nie geschrieben worden, was bis heute ein Hin-
dernis fiir das angemessene Verstindnis darstellt. Dieses Vet-
stindnis wird aber wesentlich erleichtert, wenn man die Uber-
legungen daneben stellt, die Proklos 7» Cra., pp. 32-36 Pasquali
dazu anstellt. Das ist eben die Stelle, auf welcher das Referat
von M. Trouillard vornehmlich fusste. Seine Ausfihrungen
sind — neben vielem anderen — auch auf die hymnischen Dich-
tungen des Proklos zu beziehen. Deren Sinn entschliisselt sich,
wenn man erkennt, wie Proklos darum bemiiht ist, vorgegebene
Motive planvoll und sinnvoll in die Ebene des voepév empor-
zuheben.

Daraus spricht weder Stimmung, wie U. von Wilamowitz
(vgl. oben S. 276) zu verspiiren glaubte, noch Konvention,
noch konservative Haltung (vgl. dazu unten S. 280) ; sondern
daraus spricht eine wohl durchdachte, durchaus religiés inten-
dierte Zielsetzung.



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 279

X. Um der Religiositit des Proklos gerecht zu werden,
missen wir Hindernisse tberwinden, die in uns liegen; das
19. Jahrhundert hat die Forderung nach Individualitit, nach
Eigenstindigkeit und vor allem nach Eigenverantwortung
gerade auf dem Gebiet des Religiosen erhoben. Das 20. Jaht-
hundert versucht uns misstrauisch zu machen gegen jegliche
tibertkommene Form. Wir werden zut Fortschrittlichkeit auf-
gerufen, wobei das, was uns vorliegt, schon darum, weil es vor
uns da war, negiert werden muss.

Vielleicht eroffnet sich ein Zugang zur Religiositit des Pro-
klos fiir den, der sich eine Immunitit bewahrt vor den beiden
Spaltpilzen der Modernitit, die ich eben andeutungsweise
nannte :

Das Religitse ist eben #icht der Verfiigung durch den Fin-
zelnen tuberlassen. Es darf eben mich# in einer zwar gefiihls-
missigen, also weihevollen, dabei aber subjektiven Haltung
begrindet sein. Es kann #icht vom Individuum her ergriffen
werden. Denn da liegt etwas durch uralte Uberlieferung Vor-
gegebenes vor, das in seiner Substanz nachvollzogen und weiter
tberliefert werden muss.

Lediglich in den Akzidenzien hat ein Legitimierter wie
Proklos das Recht, zu noch subtilerer, zu noch feinerer, der
dmepoyy des Gottlichen noch mehr angemessenener Formulie-
rung vorzustossen. Derartige Besserung im Einzelnen, als ein
Ausfeilen zu verstehen, darf aber nun und nimmer zu einem
Eingriff in die Substanz, also zu einem Neuern — vewrepilew
— ausarten. Fiir einen Proklos wire das ein revolutionirer
Missbrauch gewesen.

Wohl aber war die Umsetzung des Ubetlieferten in die
Ebene des voepév aus den mehrfach genannten Griinden gebo-
ten. Damit erfolgte ja kein Neuern oder Verindern. So muss
Proklos’ Religiositit als eine Religiositit des Bewahrens defi-
niert werden. Uberliefertes Gut — soviel stand fiir Proklos
fest — war freilich des Bewahrt-Werdens nur wiirdig unter der
strikt beachteten Voraussetzung, dass es sich in die Verstindnis-



280 HEINRICH DORRIE

Ebene des voepév umsetzen liess. So konservativ man auf der
einen Seite war, so war man doch weit davon entfernt, etwa
das konservieren zu wollen, was wir naive Frommigkeit (also
etwa : popular piety im Sinne von A.-]. Festugicre — vgl. oben
S. 259) nennen. Derlei, nur dem ¢avractixév oder gar dem
rofnrixdy zugehodrig, hatte am Sein nicht teil, musste also not-
wendig verschwinden. Es wite mopd Myov xal mapd @do ge-
wesen, detlei erhalten zu wollen. Denn nur was Teilhabe am
Sein hat, erhilt sich von selbst, wozu es menschlichen Zutuns
nicht bedarf. In dieser Erkenntnis liegt wohl der eigentliche
Grund, warum man sich jeder Aktivitit des Werbens, des
Missionierens oder gar religionspolitischer Aktivitit enthielt.

Dies war anzumerken, um dem Missverstindnis entgegen
zu wirken, das eine Kennzeichnung des Proklos als « konset-
vativ » erwecken kénnte. Wer die Sinnhaftigkeit der Welt und
ihrer Griinde mit solcher Entschiedenheit bejaht, wie Proklos,
der muss in der Tat jeden Ansatz, jede Spur des Sinnhaften
verteidigen und in Schutz nehmen — aber auch nur des
Sinnhaften.

Die Richtigkeit der Gesamt-Sicht, in welcher Philosophie
und Theologie Synonyme sind, hat sich fir Proklos wie fiir
seine Vorginger so vielfiltig, im Kleinen wie im Grossen, im
Kosmischen wie im Uber-Kosmischen, bestitigt, dass es
hochst unfromm, und d.h. dem Weltgesetz zuwider wire, auch
nur die kleinste Finzelheit zu dndern oder in Frage zu stellen.
Religitses wie philosophisches Bewusstsein hindert Proklos
daran, auch nur das Geringste aufzugeben. Darum ist er weit
davon entfernt, sich etwa auf die Ebene der Diskussion mit
Christen zu begeben oder gar die Mittel der Werbung gut zu
heissen, deren Gebrauch den Christen mancherlei Erfolg ein-
getragen hatte. Des Unterschiedes im Niveau, der ihn von
« denen da » — den Christen — trennte, war sich Proklos gewiss
bewusst.

Seine Selbst-Isolierung, der klar manifestierte Verzicht
darauf, ein Gesprich mit dem nunmehr Gberlegenen Gegner zu



RELIGIOSITAT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 281

tihren, hat Grosse. Die Entscheidung fiir diesen Weg ist wohl
sicher mit Blick auf den Gang der Dinge in Alexandreia gefillt
worden — dort erwies sich ja, dass mit Verstindigung oder
Entspannung, ja gar mit Kompromiss-Bereitschaft nichts zu
gewinnen war.

Durch diesen Verzicht ist es aber auch dazu gekommen,
dass von der sackularen Leistung des Proklos nur der eine Teil,
nimlich seine Ontologie und seine Metaphysik, tiberlebten —
und gerade das sollte ein halbes Jahrtausend spiter zum Eck-
stein christlicher Scholastik werden.

Umso schwerer ist dadurch — bis heute — der Zugang zur
Religiositit des Proklos geworden. Sein diskursiv vorgetragenes
Philosophieren konnte von spiteren Generationen rezipiert
werden, seine Religiositit aber nicht — wenn man von den
Platonikern um Georgios Gemistos Plethon und Marsilio Ficino
absieht. Durch seine Metaphysik wurde Proklos zum Vorldufer
und zum Wegbereiter des Kommenden. Mit seiner Religiositit
befand er sich im unauflosbaren Widerspruch zu allem, was
nach ihm kam. Dabei ist eben die Religiositit des Proklos, so
schwer sie sich mit Worten beschreiben lisst, ganz unbestreit-
bar die Klammer, die seine gesamte Leistung zur Einheit zu-
sammen bindet: Religion und Philosophie fallen in ihrem
Wesen zusammen. Proklos hat — vielleicht als einziger — die
Kongruenz verwirklicht, die ihm und seinen Vorgingern in
dem Satze vorgegeben war, Weisheit sei émothun tév deiwv Te
wel avdpoTivey Teayudtoy = scientia rerum divinarum et humanarum.



282 HEINRICH DORRIE

DISCUSSION

M. des Places : 1) L’edhafere s’oppose a la dsioudaipovia : vous
partez du De superstitione de Plutarque, ce qui n’étonne pas dans un
exposé sur la « religiosité » de Proclus. Trouveriez-vous une parenté
entre les attitudes et les mentalités de ces deux sages?

2) Les Oracles chaldaigues sont, dites-vous, « ein zeitlos giiltiges
Wissen » ; les Oracles sibyllins, du coté juif, font pendant — et concut-
rence — aux Oracles chaldaiques ; ’élément eschatologique qu’ils con-
tiennent les rapproche du christianisme, qui y a introduit des intet-
polations.

M. Doirrie : Avec edraferx, au sens de Plutarque, quelque chose
qui n’est pas réellement enté sur la logique entrerait dans le plato-
nisme. Mais la tentative de Plutarque d’en faire un fondement de la
piété platonicienne n’a pas eu de suite. Pour Proclus, seul ce qui est
intellectuel en peut constituer un fondement légitime. La différence
est évidente.

Il est, certes, regrettable qu’on ne puisse gueére établir d’ordre
chronologique. Il appert souvent qu'un passage chrétien dépend
(ou contredit) un passage non-chrétien. Mais les preuves manquent.

M. Beierwaltes : 1. Fiir ein addquates Verstindnis der von Thnen
beschriebenen Phinomene fand ich Thren Versuch sehr aufschluss-
reich, den Begriff « Religiositit » gegeniiber einem sorglosen, auf die
eigenen Voraussetzungen nicht reflektierenden Gebrauch dieses
Begriffes zu prizisieren. Insbesondere die Ausgrenzung des « affekti-
ven» Elementes (Stimmung, Gefiihl, etc.) legitimiert, m.E., dazu,
den proklischen Zugang zum « Gottlichen » als eine philosophische
Religiositit (Theologie) oder als eine theologische Philosophie zu ver-
stehen. Diese gegenseitige Durchdringung ist auch die Vorbedingung
fiir Proklos’ « Philosophie der Mythologie », die vom philosophischen



DISCUSSION 283

Ausgangspunkt her bisweilen einer spekulativen « Entmythologi-
sierung » gleichkommt.

Die Einheit von Philosophie und Religiositit ist mit #dhnlicher
Intensitit, freilich von den Voraussetzungen einer Offenbarungs-
religion her, erst wieder von Johannes Scotus Eriugena vollzogen
worden, vgl. De praedest. 1 1 (in PL CXXII 358 A): veram esse
philosophiam veram religionem, conversimaque veram religionem esse veram

philosophiam.

2. Was die Wirkungsgeschichte des philosophischen Moments in
Proklos” Denken anlangt — Sie verwiesen auf die Scholastik —, so
wire fir einen unmittelbaren zeitlichen Kontext an Pseudo-Dionysius
Areopagita zu erinnern. Seine Theologie — und damit auch ein
wesentlicher Aspekt frith- und hochmittelalterlicher Theologie —
wire ohne das philosophische Modell des Proklos nicht denkbar.
Das Modell freilich blieb trotz sachlicher Differenz nicht blosse Form.

M. Dirrze: 1) Far mich stand im Vordergrund, dass ich die
Notwendigkeit erkannte, unsere Begriffs-Sprache, also unser Instru-
mentarium, von allem freizuhalten, was durch Religion und Bildung
der Moderne geprigt ist. Daher die mehrfachen Versuche, wenigstens
im Negativen zu bezeichnen, was abgestreift werden muss. Dies vor-
ausgesetzt, stimme ich der von Ihnen prizisierten Terminologie zu
— wobei freilich fir jeden neu Hinzutretenden aufs Neue erklirt
werden miisste, welche Missverstindnisse er nicht vollziehen diitfte.

2) Der Hinweis auf den Pseudo-Dionysios ist ohne Zweifel sehr
torderlich : da realisiert sich eine von Proklos her inspirierte Reli-
giositit in einer Anschaulichkeit, wie sie aus Proklos — aus den
bezeichneten Griinden — nicht zu gewinnen ist.

M. Brunner : L’influence de Proclus s’est manifestée, avant la
Renaissance, au XIIIe et au XIVe siecle, par le Liber de causis et par
la traduction latine proprement dite de 1’Elementatio theologica. Ces
textes ont agi sur le mysticisme allemand, appelé souvent « spécula-
tif », pour exprimer I'union qu’il opére de la religion et de la philo-
sophie.



284 HEINRICH DORRIE

Dans le cas de Plotin, le refus du rite est en accord avec la dépré-
ciation de P’action. Mais je me demande si, a 'importance accordée
par Proclus aux rites, correspond aussi, chez cet auteur, une théorie
positive de Paction?

M. Dirrie: Je répondrai oui. La théorie relative est contenue
dans la théorie plus globale selon laquelle chaque individu chetrche
a gagner la webekic, soit la participation la plus parfaite. Au cours
de cette montée (&vodoc), une place est réservée aux actions. Leur
valeur est regardée toujours comme relative : elle est considérable
pour ceux qui n’ont pas encore atteint ce plan ; elle est négligeable
pour ceux qui ont atteint un niveau supérieur.

M. Trouillard : Proclus distingue deux usages du mythe : un usage
propédeutique et éducatif, et un usage mystique et initiatique. Dans
le second, l'infra-rationnel évoque le supra-intelligible plus efficace-
ment que la pensée la plus pure. L’imagination inspirée conduit plus
strement a 'union mystique que la raison sobre.

M. Dirrie : Vous avez raison. La différence, par rapport a Por-
phyre, est remarquable. Ce dernier voulait écarter tout ce qui est
au-dessous du plan rationnel ; Proclus admet la transition presque
paradoxale qui permet au regard de scruter le sommet, & partir d’un
plan inférieur.

M. Beierwalfes : In welchem Sinne kann oder darf ein Begrift wie
« Personal Religion» (so: A.-J. Festugiere) auf das, was jetzt zur
Rede steht, angewendet werden ?

M. Doirrie: Diesen Begriff hereinzutragen ist verfiihrerisch —
konnte aber auch zum Irrtum verfiihren. Personlichkeit = Indivi-
dualitit ist, fiir Platoniker, pepiopbc.

Er kann und darf vollzogen, muss aber alsbald tiberwunden wer-
den. Religiose Aktivitit kann und darf auf Gotter als Individuen
bezogen sein — das freilich nur im Bewusstsein, dass ihre Gottlich-



DISCUSSION 285

keit auf ein Ungeteiltes zurtickweist. Ebenso der Einzelne als Ado-
rant : die pvetaywyte fihrt ihn dazu, dass er die Grenzen der
Personlichkeit iberwindet : « Personal Religion» kann nur eine der
Stufen sein, welche im Zuge des Aufsteigens tberwunden wird.
Keinesfalls aber diirfte ein Begriff wie « Personal Religion » zum Aus-
gangspunkt dafir werden, etwa die moderne Vorstellung von der
Eigen-Verantwortlichkeit des Einzelnen in diesen Komplex hinein-
zutragen.

M. Rist: A.-]. Festugiere in his Personal Religion seems to want
to contrast the private beliefs of an individual with what one would
call state-religion. How do you see Proclus fitting “state-religion”
into his philosophical scheme? What would he have thought of the
religious schemes of Julian?

M. Dorrie : Die Frage, wie sich die Religion des Einzelnen zur
Religion des Staates, der Kirche oder einer Gemeinschaft stellt, kann,
wie so vieles, nicht von heutigen Gegebenheiten her beantwortet
werden. Vor allem gab es fiir einen Nicht-Christen kein Gebunden-
Sein an ein Dogma. Und was die kultischen Formen anlangt, so war
es einem jeden unbenommen — und fiir den Philosophen war es
sogar geboten — den innewohnenden Sinn zu entritseln. « Freiheit »
in diesem Bereiche bestand nicht darin, (sozusagen horizontal) zur
Seite zu treten, also auf Teilhabe zu verzichten, nein zu sagen. Die
« Freiheit » muss als die Moglichkeit verstanden werden, sozusagen
vertikal so weit aufzusteigen, dass man den iepd gegentiber die
Haltung des voepég gewinnt — womit jede Negation ausgeschlossen
ist. Das Sinnhafte kann nicht verneint werden.

M. des Places : Nous voici arrivés au terme des vingt-et-uni¢mes
Entretiens. Il reviendrait au Professeur Heinrich Dérrie, qui les a
organisés avec tant de compétence et de persévérance, d’y avoir le
dernier mot ; mais il m’a prié de conclure, et de remercier nos hotes
pour I’accueil incomparable de la Chandoleine. Voici plus de vingt
ans, j’ai eu, pour la premiere fois, ’honneur d’y étre regu par le



286 HEINRICH DORRIE

Baron Kurd von Hardt. Cétaient les débuts. La bibliothéque s’élevait
a peine, et les Entretiens n’avaient pas encore commencé. A la fin
du cinquieme, en 1957, le prof. E. R. Dodds se faisait ’interpréte des
plotiniens réunis a ’enseigne des Sowurces de Plotin pour exprimer leur
reconnaissance au maitre de céans, alors proche du terme de sa vie :
il est mort peu apres les sixiemes Entretiens. Comment son ceuvre
a été continuée, élargie, M. Olivier Reverdin le sait mieux que pet-
sonne. Grice a lui et 4 celles qui se sont succédé dans cette magnifique
maison, Mme Mary Rochat, M™me Raymonde de Marignac et, aujour-
d’hui, Mme Suzanne Moor, nous venons de passer une semaine de
réve.

Le néoplatonisme, abordé dans les troisiemes Entretiens (Recher-
ches sur la tradition platonicienne), puis dans les cinquiémes (Les
sources de Plotin) et dans les douziemes (Porphyre), aura profité
cette fois-ci de nos travaux sur deux autres de ses représentants,
Jamblique et Proclus. Peut-étre le platonisme moyen, qui intéresse
plusieurs d’entre nous, aura-t-il quelque jour sa place dans ces murs,
ou Platon et les diverses Académies retrouvent un peu de leur
esprit.



	Die Religiosität des Platonismus im 4. und 5. Jahrhundert nach Christus

