
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 21 (1975)

Artikel: Die Religiosität des Platonismus im 4. und 5. Jahrhundert nach Christus

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IX

Heinrich Dörrie

DIE RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS
IM 4. UND 5. JAHRHUNDERT

NACH CHRISTUS

Der Piatonismus war zu allen Zeiten in sehr hohem Masse

religiös gebunden. Neben und hinter dem diskursiven, philologischer

Methode zugänglichen Aspekt wies er stets die halb
verborgene, aber viele Lehrentscheidungen bestimmende
religiöse Komponente auf. Hierzu muss auf die zentrale Bedeutung

hingewiesen werden, welche der gängigen Definition der
Weisheit — crocpta — als Inbegriff aller Philosophie zukam, sie

sei !mcTT7)fi7) xüv S-eEwv ts xal <xv&pco7uvwv 7tpay(i.aTcov scientia

rerum divinarttm et humanarum 1. Dabei kommt den res divinae der
erste Rang zu — umsomehr, wenn ein zweiter Teil der
Definition auf die Gründe —• oa-rta — causae — gerichtet ist.

1 Diese Formel ist ein wichtiges Stück stoischer Lehrtradition, was die Zitationen
durch Sextus Empiricus, Adv. math. IX 13 SVF II 36, und Adv. math. IX 123
(vgl. ibid., IX 125) SVF II 1017 ausweisen. Cicero erwähnt sie mehrfach :

so Off. I 43, 153 und II 2, 3 ; Tusc. IV 26, 37 und V 3, 7 ; Albinos, der sie im
Eingangssatz seines Didaskalikos zitiert, macht sie zur Grundlage.
Vgl. ferner Seneca, Epist. 89, 3; Quintilian, Inst. I 10, 5 ; Maximos Tyr., XXVI 1;
Origenes, Cels. III 72 ; Klemens Alex., Paed. II 2, 23 und Str. I 5, 30. Dass
Piaton die Formel gekannt hat, ist wahrscheinlich; dass sie pythagoreisches
Lehrstück war, ist möglich, wofür freilich das Zeugnis des Anonymus in den
Anecdota Parisina, ed. J. A. Cramer, IV p. 400, 16, nicht ausreicht.



258 HEINRICH DÖRRIE

Nachdem nun die philosophische Leistung des Proklos und
seiner Vorgänger der hauptsächliche Gegenstand der
diesjährigen Entretiens de la Fondation Hardt war, ist mit vollem
Recht in mehreren Referaten und Diskussionsbeiträgen 1 darauf
hingewiesen worden, wie sehr das, was wir « das Religiöse»
nennen, in die philosophische Diskussion des Piatonismus

hineingewirkt hat. Mit Dank wird im Nachstehenden an das

hierzu Gesagte angeknüpft; nunmehr soll der Versuch
unternommen werden, Zusammenfassendes zur Religiosität im Plato-
nismus seit dem Kaiser Iulian, und im Besonderen zur
Religiosität des Proklos zu sagen.

I. Über die philosophischen Erträge des Syrian und des

Proklos, soweit sich diese diskursiv mitteilen Hessen, liegen
umfangreiche Zeugnisse in gesicherter Überlieferung vor. Diese

Erträge lassen sich mit aller wünschbaren Präzision darstellen.
Denn unsere Fachsprache, zum Teil noch in den von Proklos

begründeten Traditionen ausgebildet, hält ein dafür
ausreichendes Instrumentarium zur Verfügung.

Ganz anders ist die Lage, wenn wir uns dem Aspekt des

Religiösen zuwenden. Es ist bereits fraglich, ob das Wort
Religion oder Religiosität das, was nun beschrieben oder
umschrieben werden soll, auch nur einigermassen deckt. Auf jeden
Fall ist das, was wir mangels eines besseren Terminus als

Religion, als religiöse Bindung, als Religiosität zu bezeichnen

pflegen, bei Proklos und bei seinen Vorgängern gänzlich frei
von jeglicher römischen, und erst recht von jeder christlichen
Prägung.

Ein Versuch, den Plutarch von Chaironeia rund 200 Jahre

vor Iamb lieh, 300 Jahre vor Proklos unternommen hat, ist
ohne Nachfolge und ohne dauerndes Ergebnis geblieben:
Plutarch führte, offenbar als eine Art Lehnübersetzung von

1 Vgl. oben S. 69-101 (des Places) ; 153-191 (Beierwaltes) ; 239-255 (Trouillard).



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 259

religio, den Begriff eüAaßsia — EÜAaßetcrOai in seine

Fachsprache ein; ihm schien dieses Wort geeignet, den Habitus
frommer Scheu, und zugleich den Verzicht auf unangemessene
airiositas auszudrücken. Diesen Versuch, einen irgendwie
gefühlsbetonten, einen irgendwie nicht völlig rational begründeten

Wert einzuführen, hat der Piatonismus, soviel ich sehe,

einmütig abgelehnt.
Statt dessen hat man unerschüttert daran festgehalten, dass

es nur einen Weg gibt, der zur Erkenntnis der res divinae führt.
Eine Zweigleisigkeit, wie sie in der Sonderung von fides und
intellectus angelegt ist, war innerhalb des Piatonismus schlechthin
nicht nachvollziehbar. Als Methode, sich den res divinae erkennend

zu nähern, kann nur Aoyi.cj[io<; xai. Siavcaa zugelassen werden.

Jegliche Beimischung von Regungen aus dem Bereich der
Seele, des Jiuyixov xai iraD-TjTtxov, musste als eine Verfälschung
erscheinen, vor der übrigens oft genug gewarnt wird. Der Rat
acpsAe Tcavxa schliesst das mit ein. Hier liegt der Grund, warum
kein Platoniker — und sei es auch nur in Anspielungen — auf
religiöses Gefühl Bezug nimmt. Das, was da gefühlsmässig
erwächst, könnte er nur mit SeicnSatfiovia bezeichnen — ein

Wort, das seinen scharf ablehnenden Sinn nie verloren hat.

A.-J. Festugiere hat in zwei sehr nützlichen Arbeiten 1 die

Empfehlung ausgesprochen, zwischen reflective piety und popular
piety zu unterscheiden. Diese Sonderung ist gewiss hilfreich für
moderne Menschen 2, die in diesen schwer zugänglichen Bereich

neuplatonischer Geisteshaltung vordringen möchten.

1 A.-J. Festugiere, Personal Religion among the Greeks (Berkeley 1954), 2 ff., und
Proclus et la religion traditionnelle, in Melanges A. Piganiol III (Paris 1966), 1583 ff.
2 Folgerichtig stutzt A.-J. Festugiere diese seine Empfehlung in erster Linie
darauf, dass ihm, einem Kathollken dieses Jahrhunderts, sowohl die Sonderung
der beiden Aspekte, wie auch die Annahme, dass beide Aspekte in einer andachtigen

Person präsent sein können, als wahrscheinlich, ja als selbstverständlich
erscheint. Auf Grund eigener Erfahrung postuliert A.-J. Festugiere beides fur
Proklos.



z6o HEINRICH DÖRRIE

Antikem Verständnis — jedenfalls dem Verständnis der

Neuplatoniker — wird indes ein solcher Ansatz vermutlich
nicht gerecht. Denn erstens ist « Frömmigkeit ~ piety 1» als

eine persönliche Haltung etwa antiken Menschen in
solcher Abstraktion nicht nachvollziehbar; sondern sie muss
sich in einer Serie von sakralen oder rituellen Akten manifestieren.

Alle derartigen Handlungen entspringen einem Wissen

— mithin hat der Platoniker keine Schwierigkeit, auch
Handlungen volkstümlicher Devotion in sein Schema einzufügen.
Derlei Handlungen entspringen zwar einer anderen, niederen
Stufe der Erkenntnis als die in der Tat reflektierten Handlungen
des Philosophen; die Präsenz des Sinnhaften ist graduell
verschieden. Aber trotz solcher graduellen Verschiedenheit findet
eine Teilhabe — piS-s— statt, die auf den gleichen Gegenstand,

nämlich ein vocpov, bezogen ist. Auf diesen Sachverhalt

muss das wichtige Wort des Proklos 2, auf das Herr Blumenthal

mit Nachdruck hinwies 3, angewendet werden : Die Götter,
soweit individuell gedacht, sind -9-sol vospot, an ihre Sphäre
reicht in angemessener Weise nur heran — (isreysi. — wer
voep<Sp mit ihnen zu verkehren vermag. Freilich sind auch die

Haltungen So^acmxwi; und cpavTacmxäx; bis zu einem gewissen
Grade zulässig. Demjenigen, der nicht bis zur Stufe des voepov

aufgestiegen ist, darf es nicht verübelt werden, wenn er sich

Vorstellungsbehelfe schaflt, also cpavraCTTtxSt; p.sTeyei.. Damit sind
die cpavTacflca der herkömmlichen Riten zugleich zugelassen und

1 Ohne 2weifel ist « Frömmigkeit» nur eine ungefähre Ubersetzung von piety ;
und noch viel weniger deckt sich der im Mittelalter geformte Inhalt von
« Frömmigkeit» mit lat. pietas. Vgl. dazu meinen Aufsatz : Pietas, in Der
Altsprachliche Unterricht IV 2 (1959), 5-27.
2 Proklos, In R., I p. 105, 7 Kroll: oi usv vospojc tüv voepwv (rere/ouatv, ot

So;aarixc5c, ot Se oavraaTtxtoc.
3 Vgl. oben S. 143. In dieser Drei-Teilung der zur Erkenntnis Begabten liegt
eine bemerkenswerte Parallele vor zur Einteilung Markions, der die des Heils
gewissen jrveugcmxot von den v'j/txot und den cccpxrxol sonderte.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 261

einer niederen Stufe zugewiesen. Der Vernünftige, der voepo?,
bedarf ihrer nicht b

Derlei Erwägungen lassen es als unangemessen erscheinen,
die Frage « bewusst oder unbewusst?» —• «rational oder

gefühlsbedingt?» auf den Komplex des Religiösen bezogen zu
stellen. Auf jeden Fall muss, wenn der Begriff « Religion » oder
« Religiosität» auf Platoniker angewendet werden soll, sogleich
mitgehört werden, dass es sich immer und ausschliesslich um
eine Realisierung des Sinnhaften, um Teilhabe am vospov handelt.

Jede sakrale Flandlung ist commiinio — piS-s^iq, sie ist
freilich nur dann eine vollauf wirksame communio -reAeia.

[xe&e^twenn sie in philosophischer Erkenntnis dieses ihres
Gehaltes, also vospw<; vollzogen wird. Darum eben dominieren
in diesem Bereiche Begriffe wie teAsty] und jauaTaYcoyl« 2> die

durchgängig zugleich eine philosophische und kultische Aktivität

hohen Ranges bezeichnen. Denn sakrale und philosophische

Unterweisung sind demselben Ziele zugeordnet, die

Sphäre des 7toc(h)T[.x6v zu überwinden, also in den Bereich der
stets mit sich selbst identischen Göttlichkeit aufzusteigen. Das
eben ist mit den überaus oft gebrauchten Ausdrücken svö-soi;

Ysvect&cci oder svfl-ouaia^eiv gemeint; synonym dazu ist ävaßax-

Ysüeiv. Dabei halt man aber, immer wieder gestützt durch
Phaidros 244 b-d, daran fest, dass eine D-eta fiavta nur scheinbar,
aber nicht wirklich einem Rauschzustand gleicht. Wohl ver-
lässt derjenige, der durch die Lektüre Piatons 3 oder durch die

1 Damit ist eine Verstandnishilfe fur die Hymnen des Proklos gewonnen ; in ihnen
liegt religiose Dichtung vor, die planvoll auf das Element des tpavTauxix6v
verzichtet. Vgl. unten S. 278.
2 Seit Piaton sind die Worte und Wendungen, mit denen man das mystische
Erlebnis zu Eleusis umschrieb, Synonyme geworden fur das, was der Philosoph
in erkennender Schau erlebt. Vgl. hierzu meinen Aufsatz Philosophie und Mysterium.
Zur Legitimation des Sprechens m ywei Ebenen durch Piaton, in Festschrift fur F. Ohly
II (München 1975), 5-36.
3 Olympiodor, In Ale. 1 und 2 Anf. (p. 1, ed. L. G. Westerink), versichert,
dass eben um der evOouaiaapol willen alle Philosophen Piaton zulaufen—
7tpOCTTp£xOUCTLV.



262 HEINRICH DÖRRIE

Teilnahme an einer tsXsty) zum !v6oucn.a£st.v geführt wird, die

Beschränkungen der Alltäglichkeit, das aber nicht, weil er sich
wie der Trunkene vom Logos entfernt, sondern weil er sich
ihm nähert.

Kurz, dass in der religiösen Bindung, die für alle Platoniker

eng war, Gefühlsbetontes, also Affektisches mitschwinge, das

konnte und durfte kein Platoniker zugeben. Religiöses Erleben
konnte nur als gesteigertes Erleben des Logos beschrieben werden.

Darum ist im Selbstverständnis nicht nur des Proklos,
sondern sicher bereits des Iamblich und der Platoniker zwischen
ihnen dieser ganze Bereich eindeutig der cptXocrotpfa zugeordnet.
Ja, dieser Bereich gehört so eng und so eindeutig zur <piXoao<pta,

dass für ihn gar keine gesonderte Bezeichnung aufgefunden
werden kann. Philosophie und Sakralwesen sind identisch:
auto xai raÜTo, <»)<; Eytbfxai, oi Xoyot. xal Ta Espa, um es mit einem
Wort des Libanios 1 auszudrücken.

II. Nun ist nicht nur der zunächst römisch, dann christlich
geprägte Begriff « Religiosität» erheblich zu modifizieren, ehe

er auf Proklos und seine Vorgänger angewendet werden darf.
In ebenso starkem Masse ist es notwendig, den Begriff «

Erkenntnis » so zu gebrauchen, dass seine von Aufklärung und
Rationalismus bewirkte Prägung verlassen wird. Mit Dank
knüpfe ich hier an das an, was Herr Beierwaltes (vgl. oben
S. 15 3 ff.) vorgetragen hat; wenige Worte dürften genügen, um
sein Ergebnis auf die jetzt anstehende Frage « Erkenntnis im
Bereich des Religiösen» anzuwenden.

Sobald sich das erkennende Organ über den Bereich des

SiavoYjTixov erhebt, wachsen ihm Erkenntnisse zu, welche mit
irdischer Erfahrung unvereinbar sind, weil sie notwendiger
Weise alles Diesseitige transzendieren. Wer derart im Aufsteigen
begriffen ist, gewinnt dabei auch Einsicht, wie Götter, Dämonen
und Menschen zusammenwirken. Er gewinnt ein okkultes Wissen,

wobei er die feste Überzeugung bewahrt, dass dieses

1 Libanios, Or. LXII 8, IV p. 350, 14 Förster.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 263

Wissen von Metaphysisch-Okkultem in bruchlosem
Zusammenhang steht mit dem, was sich im diesseitigen Bereich
erfahren lässt. Ja, die eigentlichen Gründe sind allein dem
Jenseitigen, nie dem Diesseits zu entnehmen.

Eben da, wo wir, angeleitet durch die Sonderung von
intellectus und fides, bereit sind, Erkenntnis und Religion zu
unterscheiden — wo wir bereit sind, beiden unterschiedliche Modalität,

wenn auch gleiches Ziel zuzuerkennen, da legen die Pla-
toniker einen rigorosen Monismus an den Tag. In der Tat
müssen sie, was die Erfahrbarkeit von Irdischem und von
Metaphysischem anlangt, unbeirrbar an diesem Monismus ihres

Erkenntnisbegriffes festhalten, wenn sie nicht den Anspruch
der Universalität aufgeben wollen. Der Weg der Erkenntnis
führt über mehrere Stufen — Stufen, die übrigens den Hypostasen

des Einen entsprechen. Aber, so stark sich Erkenntnis
während des Aufsteigens modifiziert, sie bleibt unwandelbar
eine ; ihre Stufung darf nicht als Bruch missverstanden werden.

Das, was der erkennende Mensch im Zuge seines Aufsteigens
erkennt, das sind nicht einfach wertneutrale Fakten. Sondern
alle Erkenntnis richtet sich auf das Seiende, und alles was ist,
ist werthaft. Darum ist jeder Erkenntnisvorgang zugleich ein

Vorgang des Angleichens ; die werthaften övtcc übertragen sich
und ihren Wert auf den, der sie aufnimmt. Dann aber

übertragen sich die Kräfte — mag man sie äpsrcu, Suvdjieic;, evspysiai
oder anders nennen — die den seienden Wesen anhaften, auf
den, der sie erkennt und nachvollzieht. Wenn das so ist, dann

vermag ein Kenner der Materie, also der Philosoph im
neuplatonischen Sinne, sich vermöge seiner Gleichartigkeit — Sid to
ojxoiov — mit den Trägern dieser Kräfte, den Göttern, in
Verbindung zu setzen; ja, wenn er ihren Rang erreicht, wachsen

ihm ihre Kräfte zu — similia similibus. Hier tut sich der Weg
auf zu theurgischer Praxis, die gern kponrod] Tsyvv) genannt wird.
Das hierfür entscheidende Zeugnis ist bei Proklos im
Kommentar \'um Kratjlos erhalten, p. 21, ed. J. Fr. Boissonade 51,

pp. 18-19 Pasquali.



264 HEINRICH DÖRRIE

Damit ist der eigentliche Grund bezeichnet, wieso Magie
und Theurgie bruchlos, ja fast diskussionslos, dem Piatonismus
des 4. und 5. Jahrh. immanent sind1. Wir Heutigen sprechen
allzu oft, aber sicher irrig von einem « Einbruch des
Irrationalen». Aber im Verständnis etwa Iamblichs oder Proklos'
handelt es sich um eine gerade Fortsetzung des Rationalen,
freilich auf höherer Stufe (vgl. oben S. 261). "Evöeo? o Eopoq —
7ToXup.aS-7)i; o (Doivti;, so lautet die berühmte Formel, in der Iam-
blich und Porphyrios einander gegenübergestellt werden. Das

muss aber nicht als Antithese, sondern als wertende Stufung
verstanden werden. Iamblich nimmt einen erheblich höheren

Rang ein ö-n. t<x svD-sa -/jvetiyoXstTo — so die ausdrücklich gegebene

Begründung; dagegen sei Porphyrios auf dem Niveau
einer blossen TtoXufiodKa stehen geblieben. Damit wird zugleich
legitimiert, dass die Tradition, die Plutarch von Athen, Syrian
und Proklos verkörpern, vorzugsweise auf Iamblich, nicht auf
Porphyrios gegründet ist.

1 Langst ist dieses Thema in seiner Bedeutung erkannt; nachstehend eine Auswahl

der wichtigsten Arbeiten :

— P. Boyance, Theurgie et telestique neoplatonicienne, in Revue de l'Histoire
des Religions 147 (1955), 189-209.

— E.R. Dodds, The Greekscindihe Irrational^ (1959), Appendix II :«Theurgy»,
283-311.

— S. Eitrem, La theurgie chez les neoplatoniciens et dans les papyrus
magiques, in Symbolae Osloenses 22 (1942), 49 ff.

— H.P. Esser, Untersuchungen Gebet und Gottesverehrung der Neuplatoniker,
diss. Köln (Bonn 1967).

— H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy. Mysticism, Magic and Platonism
in the Later Roman Empire, Recherches d'Archeologie, de

Philologie et d'Histoire 13 (Le Caire 1936).

— K. Praechter, Zur theoretischen Begründung der Theurgie im Neuplato-
nismus, in Archiv für Religionswissenschaft 25 (1927), 209-213,

Kleine Schriften (Hildesheim 1973), 217-221.

— Cl. Zintzen, Die Wertung von Mystik und Magie in der neuplatonischen
Philosophie, in Rheinisches Museum 108 (1963), 71-100.

Über die Eigenart einer Religiosität, die im Theurgischen gipfelt, liegen, soviel
ich sehe, keine Untersuchungen vor.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 265

In die gleiche Richtung führt eine Aussage, die nahezu

gleichlautend durch Olympiodor 1 und durch die anonymen
Prolegomena zu Piaton2 bezeugt ist. Danach hat Piaton die

ägyptischen Priester aufgesucht, um von ihnen T-i)v tepaxwajv

TEyvijv zu erlernen 3. Zusammen mit der p.oqa>d], die er von
Schülern Zoroasters erlernte, erreichte Piaton dadurch ein
Niveau des Erkennens und des Wissens, das er auf griechischem
Boden — auch nicht durch Sokrates — nicht hätte erlangen
können.

III. Nun will sich für diesen Sektor des Religiösen der
Terminus« Offenbarung » einstellen. Wieder muss unterstrichen
werden, dass es sich, wenn überhaupt, um eine Offenbarung in
durchaus widerchristlichem Sinne handelt. Denn es geht einerseits

um das Wiederfinden von etwas eigentlich Selbstverständlichem.

Und es geht andererseits darum, dass sich ein (nunmehr
verborgenes) Urwissen stets in einer Verschlüsselung mitteilt,
die nur ein Eingeweihter aufzulösen vermag. Zu allen Zeiten
hat sich der Logos — zu verstehen als die transzendente und
als die immanente Sinnhaftigkeit — denen, die zum Verständnis

fähig waren, kundgetan. Der grösste Teil der Menschheit hat
durch eigenes Verschulden die Fähigkeit verloren, dieses Wissen

zu ergreifen und festzuhalten. Es kann wohl einem einzelnen,
der die Fähigkeit, es zu verstehen, wiedergewonnen hat, durch
einen der Wissenden mitgeteilt werden. Eine solche Weitergabe

— SiaSox~f) — ist sogar notwendig; sie darf mit gutem
Grunde (luoTaycoYia genannt werden, weil nur ein dazu
Legitimierter dieses Wissen aufnehmen kann.

1 So David, In Porph. prooem. 4, p. 92, 4 Busse (CAG XVIII 2) ; die Pythia
zu Delphi soll so gesprochen haben.
2 Olympiodor, In Ale. 2, 135 (p. 5 Westerink) ; ähnlich Anonymi Prolegomena in

Piatonisphilosophiam 4, p. 199, 28 ff. Hermann p. 5 Westerink.
3 Vgl. hierzu meinen Aufsatz Piatons Reisen zu fernen Völkern. Zur Geschichte eines

Motivs der Platon-Legende..., in Romanitas et Christianitas Festschrift für J. H.
Waszink (Amsterdam 1973), 99-118.



206 HEINRICH DÖRRIE

Um Offenbarung im Sinne einer Offen-Legung handelt es sich
dabei im Grunde nicht. Im Christentum begründet die
Offenbarung eine Heilserwartung für alle. Im Piatonismus kann eine

Offenbarung nur dem zu Teil werden, der schon vorher dazu
ausersehen ist, die aavryjpla zu gewinnen. Das ist das saekulare

Missverständnis, das zwischen Kelsos und Origenes obwaltete,
und das mit klaren Worten zu bezeichnen keiner der beiden
streitenden Parteien möglich war.

Im Piatonismus ist mit Strenge darauf gesehen worden,
dass das okkult Überlieferte in der Tat okkult blieb. Die
Göttinnen von Eleusis erschienen dem Numenios voll Zorn im
Traum, als dieser das in ihrem Kultus enthaltene theologische
Geheimnis profaniert hatte h Denn ein Geheimnis, das sich
einem Einzelnen erschliesst, darf einer grösseren, denn das heisst
einer nicht legitimierten, Öffentlichkeit nicht zugänglich
gemacht werden. Wer hier den Terminus «Offenbarung»
festhalten möchte, der muss dem die fast kontradiktorische
Einschränkung beifügen : Hier geht es um eine Offenbarung, die

jegliches xt)putteiv, d.h. jegliches Mitteilen oder gar Missionieren

untersagt. Sie ist ein Vorzug, der nur den strictissime
Legitimierten eingeräumt wird. Denn dass es eine Heils-Erwartung,
vielleicht eine Pleils-Gewissheit für alle geben könne, ist für
Platoniker undenkbar. Nicht Gnade, sondern Gerechtigkeit ist
das wesensbestimmende Merkmal der Gottheit.

IV. Ein Selbstverständnis der religiösen Bindung, etwa wie
eben dargestellt, hat Jahrhunderte hindurch unbestritten, aber
auch kaum diskutiert, im Piatonismus geherrscht.

Dank diesem Selbstverständnis sind die Oracula Chaldaica

sogleich rezipiert und zum Bestandteil des Lehrgutes gemacht
worden. Dabei nahm man nicht zur Kenntnis 2, dass diese

1 Macrobius, Somn. I 2, 19 Numenius, fr. 55 des Places.
2 Proklos weiss sehr wohl — so In R., II p. 123, 12 Kroll — von der zeitlichen
Fixierung. Aber für ihn ist nicht die Abfassung, sondern lediglich die sxSoctk;

dieser Texte der Zeit nach fixiert: öaa T0I5 irzi Mapxou Oeoupyol? exSeSotcci.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 267

Oracula zu historisch klar fixierter Zeit verfasst wurden; man
fasste die Aussage, die sie enthalten, nicht als neue Erkenntnis
auf, sondern als ein zeitlos gültiges Wissen, das dank der
Veröffentlichung — exSomq — durch die ßapßapoi D-Eoupyot aufs
Neue bestätigt wurde.

Nun hat dieses fest in sich ruhende Selbstverständnis von
der natürlichen und von der übernatürlichen Begründung des

Überkommenen die erste schwere Erschütterung erfahren, als

der Restitutionsversuch des Kaisers Iulian scheiterte. Denn nun
war die Hoffnung dahin, es könne gelingen, das Christentum
nicht nur politisch zurückzudrängen, sondern es als geistige
Macht ad absurdum zu führen, weil es mit den bisher gültigen
Axiomen nicht übereinstimmte.

Als nun unter Valens und unter Theodosius die
Christianisierung der damaligen Welt voranschritt, wurde ein noch viel
grösserer Mangel offenkundig : Dem universal verstandenen
Piatonismus, der sich als die allein legitime Philosophie und
zugleich als die sinngebende Krönung aller Kulte ansah, hätten
doch die so oft angerufenen Mächte — vor allem Apollon,
Bakchos, Pan, Asklepios und Hekate — zu Hilfe kommen müssen,

als sein Gebäude in den Grundfesten bedroht war. Als
einst die Oracula Chaldaica bekannt wurden, mehr noch, als die

von Porphyrios hoch geschätzten Aoyi.cc auftauchten, da schien

es noch so, als ob damit die 7rp6voca als Lenkerin der Welt den

Verteidigern des aArj&Yjp Aoyoq, der aus den Aoyta spricht, habe

zu Hilfe kommen wollen. Nun aber, als die Ratgeber des Kaisers

Iulian den Versuch machten, mit religionspolitischen
Massnahmen das Voranschreiten des Christentums einzudämmen,
blieb jeglicher Erfolg aus; es schien sich zu erweisen, dass die
christlichen Apologeten recht hatten mit ihrer oft verkündeten
Behauptung, die alten Götter seien machtlos. Sie waren in der
Tat darum machtlos, weil kein Kult und keine Philosophie
dazu in der Lage war, eine übergreifende Organisation, einer
Kirche ähnlich, zu bilden. Es nützte wenig oder nichts, hier
und dort einen verfallenden Kultus zu restaurieren ; das waren



208 HEINRICH DÖRRIE

Akte ohne Widerhall. Weder im Sakralwesen noch in der
Philosophie verfügte man über Formen der Organisation, die etwa
dem Amt des Bischofs zu vergleichen waren.

Darum kam dem Umstand hohe Bedeutung zu, dass in den

Jahrzehnten nach dem Kaiser Iulian die philosophischen Schulen

ausserhalb Athens und Alexandreias verödeten. Keiner der

Platoniker, die dem Kaiser Iulian nahe gestanden hatten, war
nachmals in der Lage, eine Schule zu bilden, also die StaSoyy),

die legitime Tradition, weiter zu führen.
Damit wurde eine Breitenwirkung, die man ja ohnehin nie

angestrebt hatte, vollends unmöglich. Es blieb nur übrig, das

Überkommene in einem ganz engen Kreise zu erhalten und zu
pflegen. Das schreckliche Ende der Hypatia 1 enthielt die
eindrucksvolle Lehre, dass man nicht nur die Person, sondern

(was viel schlimmer war) die Sache aufs Spiel setzte, wenn man
die enge Grenzlinie, die nun jeder Aktivität gezogen war,
überschritt. In diesem Sinne muss die ängstliche Scheu des Plu-
tarchos und des Syrian verstanden werden, als sie einen ihnen
Unbekannten nicht als Zeugen zulassen wollten 2, da sie sich

anschickten, dem aufgehenden Mond ihre kultische Verehrung
zu bezeugen.

Das stärkste Zeugnis für das eben Ausgeführte ist die
Tatsache, dass die Geschichte des Piatonismus in Athen seit etwa
380 zugleich die Geschichte einer Familie, nämlich des Nestorios
und seiner Nachkommen ist. Die philosophische SiaSo^ ist in
dieser Epoche ärgster Rezession wieder zu einem Erbstück
geworden, das der pater familias dem tüchtigsten seiner Söhne

vermachte, ohne die übrigen Angehörigen der Familie vom
Niessbrauch auszuschliessen. Die übrigens nicht unbeträchtlichen

materiellen und vor allem die geistigen Werte waren
rechtlich wie faktisch zum Fideikommiss geworden. Hierzu

1 Vgl. hierzu J. M. Rist, Hypatia, in Phoenix 19 (1965), 214-225.
2 Vgl. Marinos, Vita Procli 11 p. 26 Fabr.).



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 269

haben L. G. Westerink und H. D. Saffrey1 in sorgfältigen
Untersuchungen zu klären vermocht, wie die Nachfolge des

grossen Iamblich zwischen 370 und 380 von Syrien nach Athen
hinübergeleitet wurde. Unklar freilich bleibt, wieso die Familie
des Nestorios in diese Sukzession eintrat — eine Sukzession,
die für drei, ja genau gerechnet, für fünf Generationen innerhalb
dieser Familie verblieb : Kurze Zeit vor seinem Tode (432)
regelte Plutarch von Athen die Nachfolge analog dem Beispiel,
das 300 Jahre zuvor die Adoptiv-Kaiser gegeben hatten. Indem
Plutarchos seine Söhne überging, setzte er Syrian, und als dessen

Nachfolger Proklos ein. Von dieser Einsetzung als Nacherbe
des Syrian muss der Titel SiaSoyo<; herrühren, den ja ausser
Proklos kein Platoniker geführt hat.

Das mag genügen, um den eng gewordenen Zuschnitt zu
kennzeichnen. Dieser Enge entsprechen die Äusserungen
religiöser Aktivität, von denen die erhaltenen Zeugnisse sprechen :

Da ist alles auf Persönliches und Persönlichstes bezogen. Wohl
kommen die Götter ihren einzelnen Anhängern zu Hilfe:
Asklepios heilt eine Krankheit, Athena wünscht, im Hause des

Proklos Wohnung zu nehmen, weil ihr Kultbild — vielleicht
war es noch das einst von Phidias geschaffene — nach

Konstantinopel überführt wurde. Aber nichts von dem derart
Berichteten weist auf grössere Zusammenhänge.

Es sieht so aus, als ob diese Götter, ihrer Allmacht beraubt,
nur mehr Schutzgottheiten der letzten Platoniker waren. Nur
am Rande sei darauf hingewiesen, dass auswärtige Götter
aufhören, Gegenstand der Verehrung zu sein: Sarapis, Isis,

Atthis, Mithras werden nicht mehr erwähnt; die Hymnen des

Proklos sind — von der einen Erwähnung des Ianus abgesehen

— nur an griechische Götter gerichtet. Von der wichtigen
Rolle, die Orpheus als Archeget griechischer Theologie (fast
im Gegensatz zur ßapßocpo? S-soXoyla) spielen sollte, wird unten

1 H. D. Saffrey - L. G. Westerink, Proclus, Theologie Platonicienne, Livre I
(Paris 1968), Introduction, p. XXXVIII ff.



270 HEINRICH DÖRRIE

S. 274 zu handeln sein. Auch das wird man als einen
Teilaspekt der Rückkehr zu Hellenischem betrachten dürfen.

Den Grund, warum sich die religiöse Praxis der Platoniker
so sorgsam im Schatten hielt, darf man einem bösen Ereignis
entnehmen, das um 370 stattfand. Damals haben Nachfolger
des Iamblich mit den Mitteln eben seiner EspaTtxv] xeyvT) den
Namen desjenigen zu erfahren gesucht, der Nachfolger des

Kaisers Valens sein würde 1. Vielleicht hoffte man, den neuen
Kaiser dazu bewegen zu können, dass er den Weg des Kaisers
Iulian einschlüge. Diese Befragung eines Orakels ist wegen
ihrer politischen Brisanz vom Kaiser Valens grausam verfolgt
und bestraft worden. Nun verlor Maximos von Nikaia, einst

Ratgeber Iulians, sein Leben. Übrigens gehört es wohl zu den

Nachwirkungen dieser Strafaktion, dass die Schule Iamblichs
ihren Boden in Syrien verlor, sodass der dort letzte SLaSoyo<;,

ein zweiter Iamblich, dessen Lebensweg H. D. Saffrey 2

verfolgt hat, sich in Athen niederliess. Nie wieder hat man
hiernach wagen dürfen, die theurgische Kunst Iamblichs für andere
als für ganz persönliche Zwecke einzusetzen. So sehr Proklos
nachmals den Wert und die Wirksamkeit der von Iamblich
überkommenen Espa-n,x7) rsyvT) rühmt3 — so verbot sich doch seit

langem, die Macht, die man damit zu haben glaubte, auszuüben.

V. Wie tiefgreifend sich die Lage gewandelt hatte, wird an
zwei Veränderungen deutlich, deren eine als eine vorsichtig
veränderte Sprachregelung bezeichnet werden kann. Wie sich
versteht, urteilen Syrian und Proklos mit grösster Hochachtung
über die Oracula Chaldaica. Dabei tritt aber die zuvor übliche
Bezeichnung ßapßapop S-soXoyEa in den Hintergrund, wiewohl
man sie nicht gänzlich fallen lässt. Unüberhörbar hatten christliche

Apologeten den Anspruch angemeldet, dass eben die auf

1 Vgl. A. A. Barb, The Survival ofMagic Aris, in The Conflict..., ed. A. Momigliano
(Oxford 1963), 111-114.
2 In der oben Anm. i, S. 269, zit. Introduction, p. XLIII ff.
3 So bes. Proklos, In R.y II p. 145, 5-11 K.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 27I

dem Judentum aufbauende christliche Theologie das erfülle,
was die Griechen lange Zeit hindurch von der ßapßapo? cjoqna1

erwartet hätten. Und es war kein Zufall, dass die Oracula

Sibyllina in Konkurrenz zu den Oracula Chaldaica traten. Aus

gutem Grund lässt Proklos mehr und mehr in den Vordergrund

treten 2, die Oracula Chaldaica seien dadurch als höchste
Wahrheit und Weisheit legitimiert, dass sie von den Göttern
unmittelbar an die Menschen gerichtet sind : In diesen Versen
haben Götter unmittelbar zu Menschen gesprochen — ein Vorzug,

welcher, der Inspiration ungeachtet, keinem christlichen
Texte zugeschrieben werden konnte.

VI. Noch deutlicher tritt der Antagonismus zum Christentum

hervor, wenn man auf die Bedeutung blickt, die die Gestalt
des Orpheus gewann. Wohl wird Orpheus als einer der frühesten

Weisen von früheren Piatonikern achtungsvoll erwähnt;
Plutarch und Kelsos räumen dem Orpheus einen Platz ein in
der langen Traditionskette der roxXatol S-eoXoyoi3. Dagegen ist
für Proklos — und wohl mehr noch für Syrian — Orpheus der

griechische Theologe — 6 'EXXrjvixc«; D-eoAoyop — schlechthin.
Das heisst zunächst einmal: Die 'EXXtjvixt) 9-soXoyia4 ist der

ßdpßapo? D-eoXoyla gleichwertig und ebenbürtig.
Der oft erörterten, immer wieder durch Verweis auf Ti. zz b

gestützten These 5, die Griechen seien ewig Kinder, und das

1 Vgl. meinen Aufsatz Die Wertung der Barbaren im Urteil der Griechen, in Antike
und Universalgeschichte — Festschrift fur H. E. Stier (Munster 1972), 146-175.
2 Um das zu bezeichnen, ist das kunstliche Wort OeoTrapaSoxo^ geschaffen worden,
durch das Marinos, Vita Prodi 16, die dem Menschen nicht zugänglichen Kenntnisse

vom Alltags-Wissen unterscheidet; ähnlich Proklos, In A., I p. 111, 2 K.
Vor allem ist auf In R., Up. 217, 15 zu verweisen, wo die Oracula Chaldaica

gerühmt werden als 0! ty}? öeoTrapaSoTOu jiexaoxövTe? [xuaxaytoyLa«;.
3 Dieses Lehrstuck kennt Proklos, so In A., I p. 72, 4 Kroll.
4 Proklos zeigt in der TheoL Plat. I 5, p. 25, 27 Saffrey-Westerink auf, in welcher
"Überlieferung der Theologie Piaton stehe. Da ist von der ßapßapo? OeoXoyta nicht
die Rede, sondern es heisst: cataaa yap 7) neep' "EXX/]ai ösoXoyla ty)<; 'OpqnxY)«; eaxl

pucrraycoyiai; exyovoq.
5 Zur Nachwirkung dieses Motivs, vgl. Anm. 1.



272 HEINRICH DÖRRIE

heisst vor allem in theologischen Fragen schlechthin unmündig,
wird die Berufung auf Orpheus entgegengehalten. Nicht nur
die süSoxt(j.oüvTa e&vt), die um ihres Monotheismus willen von
Numenios 1 und von Porphyrios gerühmt worden waren,
sondern mit gleichem Recht auch die Griechen befanden sich dank

Orpheus, ihrem theologischen Archegeten, in grosser Nähe

zum Logos.

VII. Dass mit der Hinwendung zu Orpheus ein neuer Weg
beschritten wurde, kann durch folgenden unscheinbaren, aber

wichtigen Zug bestätigt werden : Syrian liess gegen Ende seines

Lebens seinen beiden Schülern, Domninos und Proklos, die

Wahl, welche Texte Gegenstand der Exegese sein sollten, durch
die die Unterweisung in ihre letzte, abschliessende Phase überging

2: Sollten die Gedichte des Orpheus, oder sollten die
Oracula Chaldaica erklärt werden? Sollte die Unterweisung in
der 'EAAtjvlxt) D-EoAoyEa oder in der ßapßapo<; HsoAoyEa gipfeln
Nie hätte den Schülern eine solche Freiheit des Wählens
eingeräumt werden können 3, wenn es sich um ein obligatorisches
Stück des cursits completus gehandelt hätte. Zuvor musste alles

abgehandelt worden sein, was zum Kanon der Kommentierung
gehörte. Danach erst begab sich die Unterweisung Syrians auf
ein Gebiet, für das es noch keine zwingend gültigen Regeln
gab. Vor diese Wahl gestellt, entschied sich Domninos für
die Exegese des Orpheus, Proklos für die Erklärung der Oracula

Chaldaica 4. Proklos hielt also mit konservativer Entschie-

1 Numenios, fr. 1 a des Places Eusebios, PE IX 7, 1.
2 Marinos, Vita Procli 26 p. 61 Fabr.).
3 Hier ist an den temperamentvollen Protest Zu erinnern, den L. Kalbenos
Tauros gegen den Anspruch auf « Lern-Freiheit» erhob, als damalige Studenten
eine Auswahl nach ihrem Gusto aus dem (doch unteilbaren) Ganzen forderten ;

vgl. Aulus Gellius, Nodes Atticae I 9, 8-xx, und dazu meinen Aufsatz « L.
Kalbenos Tauros. Das Persönlichkeitsbild eines platonischen Philosophen um die
Mitte des 2. Jahrh. n.Chr.», in Kairos NF 15 (1973), 24-35.
4 Marinos, Vita Prodi 26 p. 61 Fabr.).



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 273

denheit daran fest, dass die Oracula Chaldaica zu den
Fundamenten der schulgerechten Lehre gehörten.

Da nun Syrian starb, ohne die Exegese der Oracula Chaldaica

vollenden zu können, trat Proklos an seine Stelle ; er schrieb
also nieder, was sein Lehrer gesagt haben würde ; der umfangreiche

Kommentar zu den Oracula, den Proklos in 70 Tetraden
abfasste, vollendete mithin das Lebenswerk des Syrian, das Proklos

als sein Nachfolger sorgsam verwaltete. Zugleich aber
wurde die Kommentierung der Oracula durch Proklos als sein

eigentliches, sein Leben bestimmendes Werk angesehen. Das
manifestiert sich in einer Traum-Erzählung : Plutarch erschien
dem Proklos und teilte ihm mit, dass die Zahl der TerpaSs?, die
das Kommentarwerk ausmachten, die Zahl seiner Lebensjahre
anzeige 1. Das mag ein vaticinium ex eventu sein — es zeigt aber,
welch hohe Bedeutung diesem Entschluss des Proklos und
seiner Ausführung zuerkannt wurde.

Doch nun zurück zum Komplex der Orphik in dieser Phase

des Piatonismus :

VIII. Die soeben berichtete Geschichte erlaubt es zu
vermuten, dass da ein Versuch abgeschlagen wurde, der Theologie
des Orpheus auf Kosten der Oracula Chaldaica im Kanon der
Lehre einen bevorzugten, vermutlich den krönenden Platz
zuzuweisen. Dabei muss es freilich um eine Abwägung des

Ranges gegangen sein — nachmals hat ja gerade Proklos der

Theologie des Orpheus einen hohen, freilich nicht den ersten

Rang zuerkannt.
Warum nun ist Orpheus in dieser Phase des Piatonismus zu

solcher Bedeutung aufgestiegen Schon lange vorher hatte das

Christentum sehr viel Orphisches rezipiert: Christus wurde
als der wahre Orpheus gerühmt, denn er habe das wahre

Mysterion begründet, von welchem alle anderen Mysterien nur
schwacher Abglanz seien. Ebenso sei Christus als der wahre

1 Vita Prodi, Ende des Kap. 26.



*74 HEINRICH DÖRRIE

Orpheus in die Unterwelt hinabgestiegen, aber nicht, um einen
Menschen — Eurydike — sondern um alle zu erlösen. Im
Spätjudentum wie im Christentum waren die messianischen

Züge des Orpheus deutlich gesehen worden. Dabei verschlägt
es wenig, dass die erhaltene, meist apologetische Literatur hierzu

schweigt (wenn sie nicht den falschen Orpheus als einen
Lügenpropheten angreift). Die Kunst jener Zeit spricht eine deutliche

Sprache : Die Sarkophage, die Mosaiken zeigen wieder und
wieder Christus/Orpheus als den Friedensbringer. Von ihm
besänftigt, halten sonst feindliche Tiere — Lamm und Tiger —
guten Frieden mit einander. Dass es die Macht der Musik war,
die das Wunder bewirkte, tritt zurück — vielmehr wird Christus/
Orpheus als derjenige gesehen, der die änoxoLTtka^aaiq heraufführt

und somit das Reich des Friedens, ja das Paradies

begründet.
Die werbende Wirkung, die von einer solchen Orpheus-

Vorstellung ausging, war gewiss nicht klein. Und es ist vollauf
verständlich, wenn man christlicher Propaganda diesen Vorteil
streitig machen wollte. In dem skizzierten Zug, sich Orpheus
und der orphischen Theologie zuzuwenden, darf eine der wenigen,

bewusst vollzogenen Reaktionen des Piatonismus auf die

Erfolge des Christentums erblickt werden.
Dabei ist freilich sogleich eine für den Piatonismus bezeichnende

Verkürzung eingetreten : Man war ja weder willens noch
in der Lage, die seelsorgerlichen Aspekte auszuwerten, die im
Orpheus-Motiv angelegt waren : Orpheus hätte ja als der Tröster

der Betrübten, als der Widersacher, ja als der Märtyrer des

Titanisch-Bösen gerühmt werden können. Nichts davon. Nicht
seine Person, nicht seine Taten konnten und durften verklärt
werden : Nur das, was er gelehrt zu haben schien, ist ausgewertet
worden. Nicht als Begründer einer Heilslehre, geschweige denn
als ein neuplatonischer Heiland ist Orpheus in Anspruch
genommen worden ; er war nicht mehr und nicht weniger als der

erste Zeuge fur das Urwissen unter Griechen. Die von Orpheus
verkündete Lehre lag in nicht wenigen Gedichten — durch-



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 275

weg Lehrgedichten — vor, die Porphyrios und Proklos gründlich

kannten ; um sie zu rekonstruieren, ist aus Proklos' reichen
Zitationen unentbehrliche Hilfe zu gewinnen 1. Daneben spielen
die Hymnen des Orpheus 2, die vollständig erhalten sind, eine

geringere Rolle ; sie sind im selben Corpus der Hymnen überliefert,

das auch die Hymnen des Proklos 3 umfasst.
Nun darf den häufigen und oft eingehenden Exegesen des

Proklos, die sich auf einzelne Verse und Versgruppen der

Orphica beziehen, mit aller Präzision entnommen werden, wie
diese Dokumente einer unbezweifelbaren Religiosität gelesen
werden sollten : Das, was sie enthalten, soll und muss in die
Ebene des Dogmatischen transponiert werden. Denn eine

Exegese kann ja schwerlich anders als auf diese Ebene des

voEpov bezogen werden. Eine Unterweisung kann nur auf dieser
Ebene vor sich gehen. Das aber schliesst ein :

Die sicher grosse, und von manchen sicher gewollte Chance,
in der Gestalt des Orpheus, der vielen Menschen das Heil
brachte, ein Gegengewicht gegen die Gestalt Christi zu gewinnen,

ist nie ernstlich verwirklicht worden. Und, wie aus dem

Bisherigen deutlich geworden sein dürfte, sie konnte auch

garnicht verwirklicht werden. Der Piatonismus hätte seinem
inneren Gesetz zuwider gehandelt, wenn er Orpheus zu einer
Eleilands-Gestalt gesteigert hätte — und dazu wäre ein so

konservativer Geist wie Proklos als letzter bereit gewesen. So

blieb es — gerade weil sich Proklos in diesem Sinne einsetzte —•

bei der oben skizzierten Lösung : Orpheus war kein Heiland,
wohl aber war er ein grosser Theologe — der erste und grösste,
den Hellas hervorbrachte. Dabei war diese seine Theologie
selbstverständlich völlig identisch mit der der Uroffenbarung,
wo immer und durch wen immer diese sich äussern mochte.

1 Orphicorum fragmenta coli. Otto Kern (Berlin 1922).
2 Orphei Hymnt, ed. Guil. Quandt (Berlin Ji94i ; 2I95 5).
3 Prodi Hymni, ed. E. Vogt, Diss. Bonn 1956 (Wiesbaden 1957); rez. H. Dörrie,
in BypZiscbr. 52 (1959), 85-88.



276 HEINRICH DÖRRIE

Mit dieser Formel: « Theologie: ja — Konkurrenz zu den

religiösen Potenzen des Christentums : nein !» sind wir
wahrscheinlich zu der Grenzlinie vorgestossen, die der Religiosität
des Piatonismus gezogen war.

Diese musste sich in spekulativer Theologie und in der

Beachtung überkommener, als sinnvoll erkannter Formen
erschöpfen. Eigene Gestaltungen auf Grund eigener religiöser
Erlebnisse zu versuchen, wäre den Piatonikern vor und um
Proklos als geradezu unfromm, also als religionsfeindlich
erschienen. In Athen war man weder bereit, den Weg des Synesios,
noch den des Johannes Philoponos zu gehen. Man wusste, was

man dann aufgab.

IX. Nach diesen Überlegungen eröffnet sich ein Zugang —
es dürfte der einzige legitime Zugang sein — zu den Hymnen
des Proklos. Diese stellen gewiss das eindrucksvollste Zeugnis
dar fur das, wonach wir suchen — für die Religiosität des

Proklos. Seltsamer Weise, nein, bezeichnender Weise haben sich
bisher alle, die sich in diesem und im vorigen Jahrhundert1 um
das Verständnis der Hymnen bemüht haben, enttäuscht davon
zurückgezogen. Geradezu symptomatisch ist das Urteil von
U. von Wilamowitz 2, das ich hier wiederhole : « Sein Gebet
ist Ausdruck einer echten Stimmung, aber konventionell durch
die tote Sprache und Verskunst, die er anwendet, konventionell
auch durch die Theologie, die er bekennt.»

Flier ist ein bedeutender Kenner der Materie mit der

Erwartung an diese Gedichte herangetreten, aus ihnen müsse die

1 Hierzu ist auf den bibliographischen Uberblick in der Anm. 3, S. 275, zitierten
Arbeit von E. Vogt, 99 ff., zu verweisen. Das unverhohlene Unbehagen an
der hymnischen Dichtung des Proklos steht in auffalligem Kontrast zu der fast
enthusiastischen Hochschatzung, die man den Hymnen im 15. und 16. Jahrh.
entgegenbrachte — eine Hochschatzung, der die fast unübersehbar zahlreichen
Ausgaben (Liste bei E. Vogt, op. dt., 20-22) verdankt werden. Diese Proklos-
Renaissance hing eng mit der Abkehr von der Kirche zusammen : Da sprach die
nicht-christliche Religiosität an.
2 U. von Wilamowitz-Moellfndorff, Die Hymnen des Proklos und Synesios, in
Sity/mgsber. d. Kgl. Preuss. A.kad. d. IViss. XIV (1907), 276.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 277

subjektive Frömmigkeit des Proklos herauszuhören sein — so

etwa, wie eben U. von Wilamowitz die Frömmigkeit des

Aischylos aus seinen Chorliedern vernommen hatte. Aber gerade
das darf von Proklos und seiner Schule nicht erwartet werden.
Mit diesen seinen Hymnen stellt sich Proklos in eine zugleich
religiöse und literarische Tradition. Innerhalb dieser Tradition
ist Proklos sorgsam darum bemüht, die grösstmögliche
Vollendung zu erreichen — und das nicht durch neue Gestaltung,
sondern durch Aussieben und Ausschöpfen des Vorgegebenen.

Aus doppeltem Grunde lagen für Proklos die Hymnen des

Orpheus als Vorbild und als Beispiel nahe. Sie sind sicher im
2. Jahrh. n. Chr. entstanden, Proklos aber musste sie — was
ihre Verfasser ja wollten — für authentische Gedichte des

Orpheus, eine Gruppe die neben die Lehrgedichte zu stellen

war, nehmen. Mithin war der Archaismus, der diese Gedichte
durchtränkt, ganz anders motiviert, als der, der die Hymnen des

Proklos kennzeichnet. Denn der oft auffällige Archaismus der

Orphischen Hymnen diente der Absicht der Verfasser, sie als

authentische Gedichte des Orpheus gelten zu lassen. Verständlicher

Weise wird der Stil der Orphischen Hymnen durch dichterische

Formen bestimmt — Wortwahl, Epitheta, ionischer
Dialekt, Versbau — die für die Homerischen Hymnen konstitutiv
sind, und deren sich folgerichtig Kallimachos bedient hatte.

Dieses alles hat Proklos als Manifestationen eines Genos

angesehen, wobei er angenommen haben muss, dass Orpheus
dieses Genos begründet habe — so wie Homer das Epos.
Proklos' Leistung besteht in pietätvollem Nachvollzug. Nachvollzug

bedeutet auch : Auswahl des Passenden. Es ist lehrreich,
die Hymnen des Proklos mit der negativen Fragestellung
durchzugehen : Welche Assoziationen werden vermieden?
Vermieden wird alles, was an die Vordergründigkeit der alten

mythischen Überlieferung erinnern könnte h Was den Inhalt

1 Dabei besteht die Absicht, dass dem <pavT<xaTix<$v künftiger Leser kein Raum
bleiben dürfte.



278 HEINRICH DÖRRIE

anlangt, so verbleibt — nach fast völligem Verzicht auf alles

Mythische — im Grunde nur die Anrede, welche die Präsenz des

Gottes bewirkt, und die Bitte um segensreichen Beistand. Beides
wird nun mit einer Kunst der Wortwahl ausgesagt, die nicht
selten an die Kunst des Kallimachos erinnert. Aber es wäre
falsch, den Blick allein auf das Preziöse und das Konventionelle
zu richten — dies die Einseitigkeit, an der das soeben zitierte
Urteil von U. von Wilamowitz krankt. Denn Nachvollzug im
Sinne des Proklos ist auch : Weiterführung und Berichtigung
des Vorgefundenen. Die Metonymien und die Beiworte, mit
denen die segenbringende Macht und die Weisheit der Götter
gepriesen werden, sind in aller Regel so gesetzt, dass eine

Exegese, wie Proklos sie pflegte, auf den theologischen Sinn führen
muss — und das in bemerkenswert grösserer Dichte, als das

in den Orphischen Hymnen und in den Oracula Chaldaica der Fall
ist. Kurz, Proklos, als Erklärer solcher Dichtungen erfahren,
spielt als Dichter der Hymnen das umgekehrte Spiel: Er ver-
fasst eine Art Textbuch für künftige Exegeten — nur ist eben
diese Exegese nie geschrieben worden, was bis heute ein
Hindernis für das angemessene Verständnis darstellt. Dieses
Verständnis wird aber wesentlich erleichtert, wenn man die

Überlegungen daneben stellt, die Proklos In Cra., pp. 32-36 Pasquali
dazu anstellt. Das ist eben die Stelle, auf welcher das Referat

von M. Trouillard vornehmlich fusste. Seine Ausführungen
sind — neben vielem anderen — auch auf die hymnischen
Dichtungen des Proklos zu beziehen. Deren Sinn entschlüsselt sich,

wenn man erkennt, wie Proklos darum bemüht ist, vorgegebene
Motive planvoll und sinnvoll in die Ebene des voepov
emporzuheben.

Daraus spricht weder Stimmung, wie U. von Wilamowitz
(vgl. oben S. 276) zu verspüren glaubte, noch Konvention,
noch konservative Haltung (vgl. dazu unten S. 280); sondern
daraus spricht eine wohl durchdachte, durchaus religiös intendierte

Zielsetzung.



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 279

X. Um der Religiosität des Proklos gerecht zu werden,
müssen wir Plindernisse überwinden, die in uns liegen; das

19. Jahrhundert hat die Forderung nach Individualität, nach

Eigenständigkeit und vor allem nach Eigenverantwortung
gerade auf dem Gebiet des Religiösen erhoben. Das 20.
Jahrhundert versucht uns misstrauisch zu machen gegen jegliche
überkommene Form. Wir werden zur Fortschrittlichkeit
aufgerufen, wobei das, was uns vorliegt, schon darum, weil es vor
uns da war, negiert werden muss.

Vielleicht eröffnet sich ein Zugang zur Religiosität des Proklos

für den, der sich eine Immunität bewahrt vor den beiden

Spaltpilzen der Modernität, die ich eben andeutungsweise
nannte :

Das Religiöse ist eben nicht der Verfügung durch den
Einzelnen überlassen. Es darf eben nicht in einer zwar gefühls-
mässigen, also weihevollen, dabei aber subjektiven Haltung
begründet sein. Es kann nicht vom Individuum her ergriffen
werden. Denn da liegt etwas durch uralte Überlieferung
Vorgegebenes vor, das in seiner Substanz nachvollzogen und weiter
überliefert werden muss.

Lediglich in den Akzidenzien hat ein Legitimierter wie
Proklos das Recht, zu noch subtilerer, zu noch feinerer, der
ÖTrspoxfi des Göttlichen noch mehr angemessenener Formulierung

vorzustossen. Derartige Besserung im Einzelnen, als ein
Ausfeilen zu verstehen, darf aber nun und nimmer zu einem

Eingriff in die Substanz, also zu einem Neuern — vstoTepf^eiv

— ausarten. Für einen Proklos wäre das ein revolutionärer
Missbrauch gewesen.

Wohl aber war die Umsetzung des Überlieferten in die
Ebene des vospov aus den mehrfach genannten Gründen geboten.

Damit erfolgte ja kein Neuern oder Verändern. So muss
Proklos' Religiosität als eine Religiosität des Bewahrens
definiert werden. Überliefertes Gut — soviel stand für Proklos
fest —• war freilich des Bewahrt-Werdens nur würdig unter der

strikt beachteten Voraussetzung, dass es sich in die Verständnis-



HEINRICH DÖRRIE

Ebene des voepov umsetzen liess. So konservativ man auf der
einen Seite war, so war man doch weit davon entfernt, etwa
das konservieren zu wollen, was wir naive Frömmigkeit (also
etwa : popular piety im Sinne von A.-J. Festugiere — vgl. oben
S. 259) nennen. Derlei, nur dem <pavTKcrrix6v oder gar dem
7tcc07]tix6v zugehörig, hatte am Sein nicht teil, musste also

notwendig verschwinden. Es wäre Ttapa Xoyov xod rcapa cpüutv

gewesen, derlei erhalten zu wollen. Denn nur was Teilhabe am
Sein hat, erhält sich von selbst, wozu es menschlichen Zutuns
nicht bedarf. In dieser Erkenntnis liegt wohl der eigentliche
Grund, warum man sich jeder Aktivität des Werbens, des

Missionierens oder gar religionspolitischer Aktivität enthielt.
Dies war anzumerken, um dem Missverständnis entgegen

zu wirken, das eine Kennzeichnung des Proklos als « konservativ»

erwecken könnte. Wer die Sinnhaftigkeit der Welt und
ihrer Gründe mit solcher Entschiedenheit bejaht, wie Proklos,
der muss in der Tat jeden Ansatz, jede Spur des Sinnhaften
verteidigen und in Schutz nehmen — aber auch nur des

Sinnhaften.
Die Richtigkeit der Gesamt-Sicht, in welcher Philosophie

und Theologie Synonyme sind, hat sich für Proklos wie für
seine Vorgänger so vielfältig, im Kleinen wie im Grossen, im
Kosmischen wie im Über-Kosmischen, bestätigt, dass es

höchst unfromm, und d.h. dem Weltgesetz zuwider wäre, auch

nur die kleinste Einzelheit zu ändern oder in Frage zu stellen.

Religiöses wie philosophisches Bewusstsein hindert Proklos
daran, auch nur das Geringste aufzugeben. Darum ist er weit
davon entfernt, sich etwa auf die Ebene der Diskussion mit
Christen zu begeben oder gar die Mittel der Werbung gut zu
heissen, deren Gebrauch den Christen mancherlei Erfolg
eingetragen hatte. Des Unterschiedes im Niveau, der ihn von
« denen da » — den Christen — trennte, war sich Proklos gewiss
bewusst.

Seine Selbst-Isolierung, der klar manifestierte Verzicht
darauf, ein Gespräch mit dem nunmehr überlegenen Gegner zu



RELIGIOSITÄT DES PLATONISMUS IM IV. UND V. JH. 281

führen, hat Grösse. Die Entscheidung für diesen Weg ist wohl
sicher mit Blick auf den Gang der Dinge in Alexandreia gefällt
worden — dort erwies sich ja, dass mit Verständigung oder

Entspannung, ja gar mit Kompromiss-Bereitschaft nichts zu
gewinnen war.

Durch diesen Verzicht ist es aber auch dazu gekommen,
dass von der saekularen Leistung des Proklos nur der eine Teil,
nämlich seine Ontologie und seine Metaphysik, überlebten —
und gerade das sollte ein halbes Jahrtausend später zum Eckstein

christlicher Scholastik werden.
Umso schwerer ist dadurch — bis heute — der Zugang zur

Religiosität des Proklos geworden. Sein diskursiv vorgetragenes
Philosophieren konnte von späteren Generationen rezipiert
werden, seine Religiosität aber nicht — wenn man von den
Piatonikern um Georgios Gemistos Plethon und Marsilio Ficino
absieht. Durch seine Metaphysik wurde Proklos zum Vorläufer
und zum Wegbereiter des Kommenden. Mit seiner Religiosität
befand er sich im unauflösbaren Widerspruch zu allem, was
nach ihm kam. Dabei ist eben die Religiosität des Proklos, so

schwer sie sich mit Worten beschreiben lässt, ganz unbestreitbar

die Klammer, die seine gesamte Leistung zur Einheit
zusammen bindet: Religion und Philosophie fallen in ihrem
Wesen zusammen. Proklos hat — vielleicht als einziger —• die

Kongruenz verwirklicht, die ihm und seinen Vorgängern in
dem Satze vorgegeben war, Weisheit sei S7ucrry)fii) tüv S-slcov ts
xal ävFpMTuvwv 7rpaY(iaTcov scientia rerum divinarum et humanarum.



282 HEINRICH DÖRRIE

DISCUSSION

M. des Places: 1) L'eüAaßei.a s'oppose ä la SsicnSaigcma : vous

partez du De superstitione de Plutarque, ce qui n'etonne pas dans un

expose sur la « religiosite» de Proclus. Trouveriez-vous une parente
entre les attitudes et les mentalites de ces deux sages

2) Les Oracles chaldaiques sont, dites-vous, « ein zeitlos gültiges
Wissen » ; les Oracles sibyllins, du cotd juif, font pendant — et concurrence

— aux Oracles chaldaiques; l'element eschatologique qu'ils con-
tiennent les rapproche du christianisme, qui y a introduit des

interpolations.

M. Dörrte: Avec 1'süAdßst.a, au sens de Plutarque, quelque chose

qui n'est pas reellement ente sur la logique entrerait dans le plato-
nisme. Mais la tentative de Plutarque d'en faire un fondement de la

piete platonicienne n'a pas eu de suite. Pour Proclus, seul ce qui est

intellectuel en peut constituer un fondement legitime. La difference

est evidente.

II est, certes, regrettable qu'on ne puisse guere etablir d'ordre

chronologique. U appert souvent qu'un passage chretien depend

(ou contredit) un passage non-chretien. Mais les preuves manquent.

M. Beiernaltes: 1. Für ein adäquates Verständnis der von Ihnen
beschriebenen Phänomene fand ich Ihren Versuch sehr aufschlussreich,

den Begriff « Religiosität» gegenüber einem sorglosen, auf die

eigenen Voraussetzungen nicht reflektierenden Gebrauch dieses

Begriffes zu präzisieren. Insbesondere die Ausgrenzung des « affektiven»

Elementes (Stimmung, Gefühl, etc.) legitimiert, m.E., dazu,

den proklischen Zugang zum « Göttlichen » als eine philosophische

Religiosität (Theologie) oder als eine theologische Philosophie zu
verstehen. Diese gegenseitige Durchdringung ist auch die Vorbedingung
für Proklos'« Philosophie der Mythologie », die vom philosophischen



DISCUSSION 283

Ausgangspunkt her bisweilen einer spekulativen « Entmythologi-
sierung » gleichkommt.

Die Einheit von Philosophie und Religiosität ist mit ähnlicher

Intensität, freilich von den Voraussetzungen einer Offenbarungsreligion

her, erst wieder von Johannes Scotus Eriugena vollzogen
worden, vgl. De praedest. I 1 (in PL CXXII 358 A) : veram esse

philosophiam veram religionem, conversimque veram religionem esse veram

philosophiam.

2. Was die Wirkungsgeschichte des philosophischen Moments in
Proklos' Denken anlangt — Sie verwiesen auf die Scholastik —, so

wäre für einen unmittelbaren zeitlichen Kontext an Pseudo-Dionysius
Areopagita zu erinnern. Seine Theologie — und damit auch ein

wesentlicher Aspekt früh- und hochmittelalterlicher Theologie —
wäre ohne das philosophische Modell des Proklos nicht denkbar.
Das Modell freilich blieb trotz sachlicher Differenz nicht blosse Form.

M. Dörrie: 1) Für mich stand im Vordergrund, dass ich die

Notwendigkeit erkannte, unsere Begriffs-Sprache, also unser
Instrumentarium, von allem freizuhalten, was durch Religion und Bildung
der Moderne geprägt ist. Daher die mehrfachen Versuche, wenigstens
im Negativen zu bezeichnen, was abgestreift werden muss. Dies

vorausgesetzt, stimme ich der von Ihnen präzisierten Terminologie zu

— wobei freilich für jeden neu Hinzutretenden aufs Neue erklärt
werden müsste, welche Missverständnisse er nicht vollziehen dürfte.

2) Der Hinweis auf den Pseudo-Dionysios ist ohne Zweifel sehr

förderlich : da realisiert sich eine von Proklos her inspirierte
Religiosität in einer Anschaulichkeit, wie sie aus Proklos — aus den

bezeichneten Gründen — nicht zu gewinnen ist.

M. Brunner: L'influence de Proclus s'est manifestee, avant la

Renaissance, au XIIIe et au XIVe siecle, par le Liber de causis et par
la traduction latine proprement dite de VElementatio theologica. Ces

textes ont agi sur le mysticisme allemand, appele souvent « specula-

tif», pour exprimer l'union qu'il opere de la religion et de la

philosophic.



284 HEINRICH DÖRRIE

Dans le cas de Plotin, le refus du rite est en accord avec la
depreciation de Paction. Mais je me demande si, ä Pimportance accordee

par Proclus aux rites, correspond aussi, chez cet auteur, une theorie

positive de Paction

M. Dörrte: Je repondrai oui. La theorie relative est contenue
dans la theorie plus globale selon laquelle chaque individu cherche
ä gagner la pi0s^t;, soit la participation la plus parfaite. Au cours
de cette montee (avoSop), une place est reservee aux actions. Leur
valeur est regardee toujours comme relative : eile est considerable

pour ceux qui n'ont pas encore atteint ce plan ; eile est negligeable

pour ceux qui ont atteint un niveau superieur.

M. Trouillard: Proclus distingue deux usages du mythe : un usage
propedeutique et educatif, et un usage mystique et initiatique. Dans
le second, l'infra-rationnel evoque le supra-intelligible plus efficace-

ment que la pensee la plus pure. L'imagination inspiree conduit plus
sürement a l'union mystique que la raison sobre.

M. Dörrie: Vous avez raison. La difference, par rapport ä

Porphyre, est remarquable. Ce dernier voulait ecarter tout ce qui est
au-dessous du plan rationnel; Proclus admet la transition presque
paradoxale qui permet au regard de scruter le sommet, ä partir d'un

plan inferieur.

M. Beierwaltes: In welchem Sinne kann oder darf ein Begriff wie
«Personal Religion» (so: A.-J. Festugiere) auf das, was jetzt zur
Rede steht, angewendet werden

M. Dörrie: Diesen Begriff hereinzutragen ist verführerisch —
könnte aber auch zum Irrtum verführen. Persönlichkeit
Individualität ist, für Platoniker, geptugoi;.

Er kann und darf vollzogen, muss aber alsbald überwunden werden.

Religiöse Aktivität kann und darf auf Götter als Individuen
bezogen sein — das freilich nur im Bewusstsein, dass ihre Göttlich-



DISCUSSION 285

keit auf ein Ungeteiltes zurückweist. Ebenso der Einzelne als Ado-
rant: die guaTaYcoyl« führt ihn dazu, dass er die Grenzen der

Persönlichkeit überwindet: « Personal Religion » kann nur eine der

Stufen sein, welche im Zuge des Aufsteigens überwunden wird.
Keinesfalls aber dürfte ein Begriff wie « Personal Religion » zum
Ausgangspunkt dafür werden, etwa die moderne Vorstellung von der

Eigen-Verantwortlichkeit des Einzelnen in diesen Komplex
hineinzutragen.

M. Rist: A.-J. Festugiere in his Personal Religion seems to want
to contrast the private beliefs of an individual with what one would
call state-religion. How do you see Proclus fitting "state-religion"
into his philosophical scheme? What would he have thought of the

religious schemes of Julian?

M. Dörrie: Die Frage, wie sich die Religion des Einzelnen zur
Religion des Staates, der Kirche oder einer Gemeinschaft stellt, kann,
wie so vieles, nicht von heutigen Gegebenheiten her beantwortet
werden. Vor allem gab es für einen Nicht-Christen kein Gebunden-
Sein an ein Dogma. Und was die kultischen Formen anlangt, so war
es einem jeden unbenommen — und für den Philosophen war es

sogar geboten — den innewohnenden Sinn zu enträtseln. « Freiheit»
in diesem Bereiche bestand nicht darin, (sozusagen horizontal) zur
Seite zu treten, also auf Teilhabe zu verzichten, nein zu sagen. Die
« Freiheit» muss als die Möglichkeit verstanden werden, sozusagen
vertikal so weit aufzusteigen, dass man den lepoc gegenüber die

Haltung des vospoq gewinnt — womit jede Negation ausgeschlossen
ist. Das Sinnhafte kann nicht verneint werden.

M. des Places: Nous voici arrives au terme des vingt-et-uniemes
Entretiens. II reviendrait au Professeur Heinrich Dörrie, qui les a

organises avec tant de competence et de perseverance, d'y avoir le

dernier mot; mais il m'a prie de conclure, et de remercier nos hotes

pour l'accueil incomparable de la Chandoleine. Voici plus de vingt
ans, j'ai eu, pour la premiere fois, l'honneur d'y etre re£u par le



286 HEINRICH DÖRRIE

Baron Kurd von Hardt. C'etaient les debuts. La bibliotheque s'elevait

a peine, et les Entretiens n'avaient pas encore commence. A la fin
du cinquieme, en 1957, le prof. E. R. Dodds se faisait l'interprete des

plotiniens reunis ä l'enseigne des Sources de Plotin pour exprimer leur
reconnaissance au maitre de ceans, alors proche du terme de sa vie :

il est mort peu apres les sixiemes Entretiens. Comment son ceuvre

a ete continuee, elargie, M. Olivier Reverdin le sait mieux que per-
sonne. Grace ä lui et ä celles qui se sont succede dans cette magnifique
maison, Mme Mary Rochat, Mme Raymonde de Marignac et, aujour-
d'hui, Mme Suzanne Moor, nous venons de passer une semaine de

reve.
Le neoplatonisme, aborde dans les troisiemes Entretiens (Recher-

ches sur la tradition platonicienne), puis dans les cinquiemes (Les
sources de Plotin) et dans les douziemes (Porphyre), aura profite
cette fois-ci de nos travaux sur deux autres de ses representants,
Jamblique et Proclus. Peut-etre le platonisme moyen, qui interesse

plusieurs d'entre nous, aura-t-il quelque jour sa place dans ces murs,
oü Piaton et les diverses Academies retrouvent un peu de leur

esprit.


	Die Religiosität des Platonismus im 4. und 5. Jahrhundert nach Christus

