Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 21 (1975)

Artikel: L'activité onomastique selon Proclos
Autor: Trouillard, Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

JeEan TROUILLARD

L’ACTIVITE ONOMASTIQUE
SELON PROCLOS

*Ev 3¢ 7olg péoowg yéveowy, Eott pév Tig xal Suixpiotg, Eott & ad ol
gvwotg THe TE vonTIxTg xal THE dvopaoTixig évepyetug.

« Dans les genres moyens il y a une certaine distinction,
mais en revanche une certaine unité de I’activité noétique et de
Pactivité onomastique. » ({# Cra. 71, p. 33, 12 sq. Pasquali)

La réflexion de Proclos sur le langage se nourrit de deux
affirmations en appatence opposées :

1) Le langage au sens strict n’appartient qu’aux imes ration-
nelles et discursives.

2) Pourtant il a son fondement dans la puissance unifiante
et génératrice de la divinité.

Ainsi, le langage est une activité essentiellement humaine,
mais il n’est abandonné ni au hasard ni 4 la pure et arbitraire
convention. Il appartient a2 ’homme en tant qu’il exerce une
fonction divine et participe au pouvoir déterminant des dieux.
Car c’est chez 'homme seul, puisque seul il déroule intégra-
lement la procession jusqu’au sensible, que la divinité peut plei-
nement manifester et déployer sa puissance de nommer. Par
elle, ’homme en nommant se nomme et se détermine.



240 JEAN TROUILLARD

1. Le langage, fonction humaine

Seules les 4mes parlent et on ne parle quaux dmes : TadTog
yap olxeiov 7o eimelv 1. Clest que le caractére principal des dmes
rationnelles est le discours: Adyog 8¢ Juyaic mpochxel %ol 7 Tédker
Tév Yuyev 2. Or le discours consiste a exprimer en une multi-
plicité de raisons et de signes organisés en syntaxe la plénitude
plus simple des pensées et des choses.

« Il faut que ce qu’est la chose sous le mode concentré
(cuwnenuévas), le discours le soit sous le mode déroulé (dveuhuy-
wéves), afin qu’il manifeste la chose et soit subordonné a sa
nature. Car c’est de cette fagon que le discours manifeste ses
causes divines et les essences des étres qui lui sont antérieurs,
et qu’il leur est connaturel. » ®

« Parce que nous ne sommes pas capables d’embrasser par
un nom unique la petrfection unitaire, Pactivité éternelle et la
puissance infinie des étres divins, nous les saisissons de facon
divisée par des noms temporels ; par le passé nous signifions
leur perfection, tandis que par le présent nous disons leur carac-
tere indéclinable. » *

Le langage se distribue en autant de manieres de signifier
qu’il y a de niveaux psychiques. Proclos se garde de confondre
niveau psychique et ordre ontologique. Loin de projeter dans
la réalité la structure de nos expressions, Proclos répete souvent
que la diversité de nos notions n’implique pas la division de
leurs objets, que le caractere temporel de notre langage n’intro-
duit pas nécessairement le devenir ni I'indétermination dans la
chose signifiée, que le mode figuratif de nos représentations ne
doit pas étre attribué a I’étre représenté. Cest nous qui donnons
figure et parole aux dieux. Sous une méme stimulation chaque
fonction psychique a sa manie¢re déterminée de réagir. Mais la

Y In Ti, III p. 243, 25 Diehl.

% Ibid., 26 sq.

8 Ibid., 1 p. 341, 6-11. Cf. Theol. Plat. 1 29, p. 124 Saffrey-Westerink.
4 In Ti., 111 p. 243, 8-13.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 241

diversité de nos réactions périphériques n’est pas imputable 2 la
motion qui les a suscitées en partant du centre psychique.

« Ne croyons pas que les connaissances sont caractérisées par
les natures des objets connus... mais plutét que le mode de
connaissance se diversifie selon les différences des connaissants.
Car le méme objet est connu par un dieu sous un mode unifié
(Avouévac), par Pesprit de fagon totale (6\ixdc), par la raison
universellement (xaohxég), par 'imagination de maniere figu-
rative (uoppwtixdc), par le sens dans la passivité (rabnrindc).
Et ce n’est pas parce que Iobjet connu est un que la connais-
sance elle-méme est une. » *

Des lors il y a autant de manieres de nommer que de modes
de connaitre : molhal téeig elol xal TV dvopdtov, domep 3 xal TV
yvorsewv 2. Chaque ordre divin jouit d’une puissance de nommer
qui s’identifie 4 son efficacité propre ou a sa pensée créatrice ®. Et
puisque tout est en chacun selon son mode propre, le langage
humain réunit en lui-méme plusieurs plans de signification, celui
de I'imagination et de opinion, celui de la raison discursive,
celui de la pensée intuitive 4.

« Car il y a des noms appropriés a tous les plans de réalité,
divins pour les divins, dianoétiques pour les dianoétiques, noms
d’opinion pour qui fait usage de 'opinion. » 3

Méme si le mot reste identique, son sens est différent quand
il désigne différents degrés d’une série ®. Par exemple, «le
juste» (6 dixawov) peut étre une norme démiurgique ou une
notion psychique ’. Le mot #w¢ signifie tantét un démon,
tantOt une passion. Le terme &vbpwmoc désigne tantot une loi

1 In Ti., 1p. 352, 11-19. Cf. In Al. 87, 10-20 Creuzer.
2 In Parm. p. 853, 1-3 Cousin.

8 In Ti, T p: 255, 21-24.

4 InTi., 1p. 342, 3-343, 15.

5 Ibid., 1 p. 273, 25-27.

8 In Parm. p. 805, 13-17.

7 Ihid., p. 811, 7-21.



242 JEAN TROUILLARD

intelligible, tantot une réalisation empirique *. Le terme xévtpov
peut indiquer seulement un point situé a égale distance de tous
les points d’une circontérence, ou plus profondément la puis-
sance aspatiale génératrice de toute figure circulaire 2.

Il est évident que la valeur du langage dépend 2 la fois de
celui qui Pemploie et de celui qui I’a institué. Puisque nommer,
cC’est créer, que créer, c’est exprimer, nommer est ceuvre de
sagesse. Les dieux nomment et créent par leur acte de penser 3.
Chez nous le pouvoir d’imposer les noms est mesuré par notre
participation a la sagesse divine. En tant que nous cédons a la
passivité des impressions, nous introduisons dans le langage le
hasard et I'arbitraire.

« Comme on demandait a Pythagore ce qu’il y avait de plus
sage dans tout ce qui existe, « le nombre », répondit-il. Et ce qui
tient le second rang dans la sagesse, « celui qui a imposé les
noms aux choses »... L’étre vient a toutes choses de Pesprit qui
se connait lui-méme et qui est sage, tandis que I’acte de nommer
vient de Idme par imitation de Pesprit. Par conséquent, dit
Pythagore, ce n’est pas au premier venu qu’il appartient d’im-
poser les noms, mais 2 celui qui regarde ’esprit et la nature des
étres. Les noms sont donc conformes a la nature. »

Regarder I’esprit et la nature des choses, c’est évidemment
s’exposer a Iillumination divine. Mais il ne faut pas croire que
celle-ci se manifeste seulement dans lintuition noétique, la
raison ou les mathématiques. L’inspiration divine jaillit d’une
autre maniere non moins efficace dans I'imagination, qui selon
Proclos n’est pas avant tout reproductrice de sensations, mais
créatrice de figures et de symboles ®. Si 'imagination est infé-
rieure 4 la raison, il est un usage de I'imagination qui d’un

L In Parm. pp. 851-852.

2 InTi, 1L p. 133, 26-134, 6.

8 Ihid., 11 p. 255, 20-24 ; In Cra. 71, p. 33, 7.

% In Cra. 16, p. 5, 27-6, 19.

5 Voir mon article « Le merveilleux dans la vie et la pensée de Proclos », in Revue
philosophigue 163 (1973), 439-52.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 243

certain point de vue la dépasse. En face du langage rigoureux et
dépouillé des sciences, nous avons le langage riche et incanta-
toire de la poésie inspirée et du mythe. Quand nous faisons du
mythe un usage « mystique» et « initiatique», il nous unit 2a
la divinité de fagon ineffable, au-dela de toute pensée . Dans
ce cas, lirrationnel du mythe nous renvoie au supra-intelligible
de 'union mystique plus sirement que toute sagesse. Il parle
le langage de la possession, de 'enthousiasme, de I’ivresse divine
ou du songe inspiré.

« ... Les mythes signifient par ce qui est contraire a4 la nature
ce qui chez les dieux dépasse la nature, par ce qui est contraire
a la raison ce qui est plus divin que toute raison, par des images
de laideur ce qui dépasse en simplicité toute beauté partielle. » 2

Il y a donc chez ’homme deux grandes sortes de langage,
antithétiques et complémentaires : d’une part les langages de
science et de sagesse (dialectiques, mathématiques, techniques),
d’autre part les langages d’inspiration (poétiques et mythiques).
Leur opposition et leur corrélation caractérisent 'ame humaine.

2. Le langage, expression divine

En quoi consiste la fonction du langage ?

«... Le nom a deux sortes de puissance (Suvdpeic), 'une qui
enseigne et communique les pensées, autre qui discerne Ies-
sence, puisque le Démiurge a deux sortes de puissances, celle
qui produit I'identité (radtomoiéy) et celle qui produit altérité
(Evepomoldy). » 3 '

Le langage manifeste Pessence. Mais, nous le savons, toute
manifestation est détermination. Et déterminer, c’est se déter-
miner. Nommer, c’est participer 4 un des pouvoirs primordiaux
de la divinité, celui de conférer avec 'infinité la définition *.

LIn R.. T p. 8o, vr s 8, t4 Kroll.
2 Ibid., 1 p. 77, 24-27.
3 In Cra. 51, p. 20, 18-21.

Y Ibid., 42, p. 13, 19-27.



244 JEAN TROUILLARD

C’est seulement dans la mesure ot le langage est chez nous regu
du dehors et témoigne de notre dépendance que la dénomi-
nation est passive.

« ... Chez les dieux cette fonction de nommer et celle de
penser ne font qu’un, et 'une et 'autre leur appartiennent parce
qu’ils participent 2 la lumieére que répand sur tous le tres grand
Phanés. Dans nos dmes, en revanche, ces fonctions se divisent,
et autre est la pensée, autre le nom ; 'un a rang d’image et 'autre
d’exemplaire. Mais dans les genres moyens il y a une certaine
distinction, mais aussi une certaine unité de 'activité noétique
et de lactivité onomastique. » *

On ne peut donc comprendre Iactivité onomastique si on
ne remonte a la divinité en tant qu’elle emplit le monde de signes
qui sont pour les Ames autant de semences de manifestation et
de perfection. Car nommer pour les dieux, c’est se faire nommer
par les dmes auxquelles ils accordent quelque communication
de leur pouvoir et qu’ils convertissent vers eux-mémes par cette
médiation.

Cest dans son Commentaire du Cratyle 71, pp. 29-35, que
Proclos fait le plus ample exposé du probléme des noms divins.
Ceux-ci sont une des trois sortes de signes (cuvOipare) et de
traces (tyvn) que la divinité diffuse partout dans I'univers, au
fur et 4 mesure que se déroule la procession. Puisque les dieux
proceédent du Bien sous un mode triadique (étre, puissance,
pensée), il faut qu’ils dispensent sous un mode triadique leurs
participations.

1) En tant qu’ils subsistent dans Punité de fagon ineffable,
ils rayonnent des symboles également ineffables qui suscitent
une motion invincible vers le Bien et un amour fondamental de
ce méme principe. Ces charges d’énergie peuvent nous appa-
raitre 4 travers des figures lumineuses, qui ne se trouvent pas
comme telles chez les dieux, mais se fondent sur eux en tant
qu’ils nous éveillent du dedans 4 nous représenter leur efficacité

Y In Gra. 71, p. 33, 7-13.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 245

selon le mode qui nous convient le mieux. En sorte que nous
nous exprimons a nous-mémes ce qu’ils impriment dans Pespace
de leur irradiation.

« Les premiers de ces symboles sont les signes ineffables et
inconnaissables de la subsistance (dndpfewe) des étres supérieurs
semés dans leurs dérivés, et leur efficacité et leur puissance
motrice dépassent toute pensée. Tels sont les traits de lumieére
(ol Tob pwtdg yapaxtiipes) par lesquels les dieux se manifestent
a leurs rejetons. Ces traits se trouvent sous un mode unitaire
(Eviatwe) chez les dieux mémes, ils les révelent aux genres supé-
rieurs 4 nous, tandis qu’ils achévent chez nous leur course sous
un mode divisé et figuratif (pepiotéc xal popgpwtindg). Clest
pourquoi les dieux recommandent de considérer « la figure lumi-
neuse apres qu’elle s’est déployée. » * Bien qu’en effet elle soit
la-haut sans figure, elle a pris figure griace a la procession, et
alors qu’elle détient la-haut son fondement secret et unitif
(xpuplog xal évoeddg), elle nous apparait venant des dieux
mémes, tenant son efficacité (w0 Spusthpov) de la causalité
divine, et sa figuration (o0 &oynuatiopévov) de Détre qui la
regoit. » 2

2) En tant que les dieux sont des pauissances, ils diffusent
d’autres symboles qui, comme il convient a la puissance (qui
est essentiellement médiatrice), tiennent le milieu entre les signes
de leur subsistance ineffable et ceux de leur pensée communi-
cable. Ce caractere intermédiaire rend ces signes plus accessibles
que les précédents, mais il faut encore qu’a travers notre pro-
cession interne nous leur donnions les formes multiples et
variées qui sont appropriées a notre ordre.

« Ces symboles se répandent parmi tous les genres intermé-
diaires (car il n’était pas possible aux dons primordiaux des
dieux d’aboutir a4 nous si bien antérieurement les genres supé-
rieurs 4 nous ne participaient a cette illumination d’en haut),

Y Oracles chaldaiques, fr. 145 des Places = p. 57 Kroll.
2 In Cro. 71, p. 31, 5-17.



246 JEAN TROUILLARD

mais ils existent en chacun sous son mode propre (oixetwc) et
ils manifestent a tous de maniére homogeéne a leur ordre
(overolywe) les puissances de ceux qui les font subsister. Tels
sont les signes appelés symboles des dieux. Ils ont une forme
unique (povoetd?)) dans les ordres les plus élevés, mais des formes
multiples (mohvetd?) chez les inférieurs. C’est eux que la théurgie
exprime en les imitant par des exclamations, tantot distinctes,
tantot inarticulées. » *

3) Nous en venons enfin a la troisi¢me sorte de communi-
cations divines, celle qui exprime les dieux en tant qu’ils sont
des pensées réalisatrices et autodéterminantes. Il s’agit des noms
divins.

« ... ’imposition du nom est création (moinoig), puisqu’a ce
niveau la pensée n’est pas coupée de la démiurgie et puisque les
dieux créent par leur acte méme de penser. Clest ainsi en effet
que les dieux font subsister les choses par leur acte méme de
nommer. » >

C’est donc sous l’initiative des dieux mémes que les dmes
découvrent les vocables qui invoquent, célébrent et manitestent
les dieux de la fagon la plus efficace. Tels sont les noms de pre-
mier rang, ceux qui ont le plus grand pouvoir théurgique,
parce qu’ils sont plus proches de 'opération divine et expriment
immédiatement la divinité par elle-méme. Mais il est des noms
divins de deuxieme et troisiéme rang qui procédent de I'inspi-
ration divine a travers plusieurs médiations.

« Car tous ces noms sont secrétement (xpupiwg) chez les
dieux, mais se manifestent dans les deuxie¢mes et troisiémes pro-
cessions et a ceux des hommes qui ont de P'affinité avec les
dieux... Les tout premiers noms de ce genre sont des manifes-
tations venant des dieux et qui, a travers les genres moyens,
aboutissent a notre essence raisonnable. Quant aux autres noms
de deuxiéme et troisieme rang, sachons que ce sont tous ceux

L In Cra. 71, p. 31, 18-28.
2 InTi., 11 p. 255, 21-24. Cf. In Cra. 71, p. 33, 7-13.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 247

que fournissent les Ames particulieres, tantot sous I'inspiration
des dieux, tantot par leur activité scientifique, ou bien par com-
munication de la lumiére divine dans leur pensée intuitive
(vémow) et par la perfection qu’elles en ont regue, ou bien en
prenant en charge la démiurgie des noms par leur puissance
raisonnable. » *

Les dieux, dit en substance Proclos en commentant 1’.4/:-
biade, ont empli de leurs noms le cosmos entier, et pas seulement
le cosmos, mais toutes les puissances qui enveloppent. Cet
épanchement et le pouvoir qu’il confere peuvent entrainer cer-
taines 4mes dans des sens opposés. Ils peuvent étre pour ces
ames principe de conversion vers la divinité et vers elles-mémes
et donc d’autoconstitution, mais inversement instrument de
servitude. Car ces admes, emportées par un désir mal compris
d’imitation divine, cedent parfois a leur volonté de puissance,
s’éprennent des reflets qu’elles projettent dans le monde et
cherchent 4 le marquer, autant qu'il est possible, de leur
caractere .

Aux dmes qui comprennent la signification de la fonction
onomastique, le nom apparait comme une effigie (&yahpx) et
une illumination du dieu. Dans le meilleur cas, le nom est
Peffigie de la chose®. Il ne se confond pas avec le son ou le
mot brut (pwv) . Sa vertu réside dans sa relation a I’essence
qu’il révele. Cest pourquoi, a la différence des Oracles chal-
daiques ® et du De mysteriis °, Proclos ne s’oppose point a ce
qu’on emploie des équivalents grecs des noms barbares des
dieux.

« Les uns, écrit-il, en regoivent participation d’une facon,
les autres d’une autre. Par exemple, les Egyptiens ont regu tels

YIn Cra. 71, p- 33, 1834, 7.

2 In Al. 150, 10-23.

8 Theol. Plat. 1 29, p. 124, 22 S.-W.; In Parm. p. 851, 8 ; In Cra. 51, p. 19, 16.
4 In Cra. 49, p. 17, 3-4-

5 Fr. 150 des Places = p. 58 Kroll.

8 Myst. VII 5.



248 JEAN TROUILLARD

noms de leurs dieux selon la maniere de parler de leur pays,
les Chaldéens et les Indiens en ont requ d’autres conformes 2
leurs propres langues, et il faut en dire autant des Grecs en
tenant compte de leur langage. Quand méme donc tel dieu est
appelé par les Grecs Briarée sous Iinfluence des dieux, tandis
qu’il est nommé autrement chez les Chaldéens, il faut supposer
que chacun des deux noms est issu des dieux et signifie cette
méme essence. » !

3. Les noms porteurs de puissance

Bien que les noms divins appartiennent a 'ordre de la pen-
sée, plus clair que celui de I’étre et de la vie, il y a chez eux des
degrés d’intelligibilité. Ces degrés se disposent selon cette struc-
ture triadique que Proclos aime retrouver a Dintérieur de
chaque ordre. Les uns sont quasi-ineffables, d’autres clairement
exprimables, et entre ces extrémes se rangent des termes moyens
qui pour une part nous sont accessibles et pour une autre nous
dépassent. Plus les dieux sont proches de cette source de la
divinité qui n’a pas de nom selon la premiére hypothése du
Parménide, plus ils sont ineffables. Certains dieux ne peuvent
étre évoqués que par la pensée intuitive et la théurgie. D’autres
sont nommables par la pensée qui divise et articule. Car il n’est
pas possible de passer directement de 'ineffable a la pleine mani-
festation, mais il faut traverser tous les niveaux par lesquels
P’inexprimable s’exprime 2.

On pourrait illustrer cette démarche par la triade qu’énonce
le Commentaire du Timée, 1 p. 272, 26-274, 32. Par le nom de
xbopog nous signifions les puissances divines qui ceuvrent dans
la procession et dont le monde totalise les symboles. Sous le
terme odpavés nous rassemblons les chiffres de la conversion.
Enfin 'unité (évétg) désigne ce méme tout en tant qu’il demeure

1 In Cra. 71, p. 32, 5-12; 57, P. 25, 13-16 ; In T%., 1 p. 99, 3-7.
2 In Cra. 71, p. 32, 18-33, 3.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 249

encore immanent a son générateur et donc caché en lui: <o
&ppnrov bvopa THE ToU Twavtog &v TH matpl pmovig. Les noms les
plus secrets sont donc ceux de la puissance divine en tant qu’elle
opere en elle-méme et ne révele pas son fruit. Cest le silence de
la quiétude (vd péwipov) commun 4 tous les ordres non encore
déployés *.

« ... Nous avons essayé de signifier par des noms la proces-
sion et la conversion de tous les étres. Quant a leur enveloppe-
ment immuable (uévipov weproyfy) dans le Premier (s’il est permis
de parler ainsi) et leur unité avec lineffable, puisqu’elle est
incompréhensible, il a toujours été impossible aux experts en
choses divines de la saisir par la connaissance ni de I’énoncer
par la parole. »

Maintenant, il ne faut pas perdre de vue que, si un dieu
peut étre évoqué par un seul nom, il n’est nullement privé des
caracteres divins que ce nom ne suggere pas directement. Le
nom n’est pas une définition limitative, mais le signe d’une
fonction dominante. Chaque dieu contient tous les caracteres et
agit selon toutes les puissances divines, comme chaque 4me
contient toutes les raisons, mais tantdt I'une d’elles 'emporte,
tantét une autre ®.

C’est ce que signifie le mythe de Protée. La multiplicité et
la variété des noms divins sont justifiées par le fait que leur
unité surabondante doit éclater chez nous en une constellation
de signes distincts *. Apollon, par exemple, rassemble en lui-
méme la puissance curative, la mantique, la cathartique, la
musique, etc. Il enveloppe comme une monade génératrice la
totalité des arts qu’il communique a4 ’ennéade des Muses °.

Y 19,3 D. 342, 245 In Cra. 31,0 3%, 30 Thel, Plat. IV 1, p. 179 Poftus.
Cf. Damascius, Pr. 8, I p. 16, 9-12 Ruelle.

2 Theol. Plat. 11 6, p. 96.

8 InTi,1p. 312, 21-22 ; 111 p. 198, 29 ; In Parm. p. 909, 29-36 ; p. 916, 24-27;
Elem. theol. 194.

S B, Lp. 112, 37225 P B13, B=12.
5 In Cra. 174, p. 97, 16-21 ; 176, p. 102, 10-103, §.



250 JEAN TROUILLARD

« Les muses divisent 'unité d’Apollon, tandis qu’il unifie la
multiplicité des Muses en la convertissant et en lui donnant
cohésion. » 1

Gardons-nous de projeter chez les dieux les oppositions et
les conflits qu’ils engendrent dans leurs séries respectives. Car
toute dérivation se développe en antithéses *. Les théomachies
d’Homere ne divisent pas la divinité. Les déterminations par
lesquelles elle s’explique, qu’elles soient intelligibles ou figu-
ratives, qu’elles s’adressent a la pensée ou a I'imagination, sont
des expressions de la divinité, non ses attributs. Car tout dieu
se nomme a travers lactivité signifiante de ses dérivés.

De fagon similaire, si nous sommes contraints de définir
I’dme en disposant des antitheses (comme celle de I'indivisible
et du divisé), nous devons savoir qu’elle dépasse cette opposition
et n’est pas la résultante des extrémes dont elle est la médiation .

Conclusion

Le pouvoir de nommer est inséparable de la démiurgie. Nom-
met, c’est a4 la fois créer et manifester. C’est créer un verbe
interne et proféré. Sciences, arts et techniques créent en for-
mant un langage rigoureux ou incantatoire. Cette puissance
procede de la divinité. Et chaque dérivé y participe d’autant
plus qu’il intériorise davantage sa procession et donc se donne
un nom en nommant les choses et les dieux. Nous nommons
par les dieux, mais il est également vrai que les dieux nomment
et se nomment a travers nous. Car les symboles des dieux et des
choses sont chez eux sous un mode de povy, c’est-a-dire indivis,
indistinct et non formulé, et c’est chez nous qu’ils se traduisent
en déterminations enchainées et proférées.

1 Ibid., p. 103, 1-2.

2In R.,1p. 92, 28-93, 15.

8 InTi, III p. 25, 21-24 ; p. 215, 19-21. Cf. Damascius, Pr. 66, I p. 144, 20-23 ;
91, I p. 226, 24-25 ; 249, Il p. 118, 26 sq.



L’ACTIVITE ONOMASTIQUE SELON PROCLOS 251

Cette communication de la puissance divine s’épanouit dans
la zhéurgie a travers laquelle ’homme rejoint et accomplit ’action
divine par son action significative. La nomination des dieux
par les dieux devient ainsi en quelque sotte zhéogonique *.

Dé¢s lors, la puissance onomastique est circulaire. Partie des
dieux, elle leur revient et leur raméne les dmes, apreés s’étre
épanouie dans le mouvement de conversion qu’elle provoque
chez elles. Le langage n’est donc pas un vétement extrinséque
et indifférent de la pensée. Il se fonde sur les essences et les
symboles qui leur correspondent dans le sensible, c’est-a-dire
sur lactivité déterminante et schématisante qui les constitue.
Il ne se diversifie pas par accident, mais par ’exigence de réaliser
sous tous les modes tous les caracteres divins. Il n’est pas
inefficace, mais il effectue ce qu’il signifie et symbolise.

« C’est pourquoi, écrit Proclos, les initiateurs, mettant en
concordance les choses d’ici-bas avec les dieux par une telle
appropriation (analogique), emploient ces instruments comme
symboles des puissances divines, par exemple la navette comme
signe des dieux qui divisent, le cratére comme signe des dieux
qui vivifient, le sceptre comme signe des dieux qui régissent, la
clef comme signe des dieux qui gardent, et c’est ainsi qu’ils
invoquent les autres dieux en usant d’analogie. » 2

On trouve donc chez Proclos 4 la fois une théorie théolo-
gique du langage et une critique que Damascios prolongera.

! Cf. Damascius, Pr. 247, II p. 118, 3-4.
2T Gra. 56, p:i2s, 6.



252 JEAN TROUILLARD

DISCUSSION

M. Brunner : Le théme du pouvoir des noms est lié le plus souvent,
dans I’histoire des religions, au respect du son lui-méme. Si Proclus
admet la traduction des noms divins, c’est, semble-t-il, que, selon lui,
la pensée atteint essence par-dela le langage sans que celui-ci affecte
la connaissance. Comment, dans ces conditions, pouvez-vous sup-
poser que, pour Proclus, chaque langue a une portée ontologique
propre et recrée la réalité a son mode?

M. Trouillard : 11 y a un ordre des essences et pourtant chaque
esprit ou chaque dme crée toutes les essences. Car chacun doit se
donner son univers propre. En cela consiste son autoconstitution.
Et ces univers se symbolisent mutuellement. Cest ce qu’on peut
appeler la « monadologie » de Proclus.

M. Blumenthal : Ma question va dans le méme sens que celle
de M. Brunner. Si je vous ai bien suivi, vous estimez que Proclus a
compris que les structures métaphysiques ne devaient pas s’identifier
avec celles de la langue grecque. Et pourtant: ne soutenait-il pas
que nommer, c’est créer? Comment peut-on concilier ceci et cela?

M. Trouillard : Je n’ai pas dit qu’il n’y avait, pour Proclus, aucun
rapport entre les structures grammaticales et logiques d’une part,
les structures ontologiques d’autre part : j’ai seulement dit qu’il n’y
avait pas parallélisme, mais une correspondance plus complexe.

M. des Places : Dans votre conclusion, vous insistez sur la « puis-
sance onomastique », qui rameéne 4 Dieu : le nom s’acquitte ainsi de
la fonction d’Hermes. Proclus unit-il onomastique et herméneutique?
D’autre part, ses « symboles » opérent ce qu’ils signifient ; c’est une
des définitions du sacrement chrétien; les symboles ou les noms
sont-ils parfois appelés chez lui tehetal ? En tout cas, il a une tekeotix,



DISCUSSION 253

forme d’inspiration qui, a partir du Phédre (244), s’est maintenue dans
toute la tradition platonicienne.

M. Trouillard : 11 y a en effet chez Jamblique une formule qui
annonce lex opere operato des sacrements chrétiens (Mysz. II 11).

M. Doirrie : Les Grecs admettaient longtemps avant Proclus que
chaque dieu avait plusieurs noms, que les dieux étaient mohvdvuyor.
Dés ’époque d’Alexandre le Grand, on s’est mis 4 identifier les dieux
orientaux, égyptiens en particulier, avec les dieux grecs, et I'on a
admis que la méme divinité pouvait étre vénérée sous plusieurs noms.
Proclus tient sans doute compte de ce fait quand il reporte I'efficace
d’une invocation sut la notion intérieure de I’adorant, sur le Abdyog
evdaletoc.

M. Dalsgaard Larsen: Quand Jamblique défend dans le De
mysteriis les noms religieux barbares, il ne dit pas qu’une langue autre
que le grec ne peut pas étre employée : il se borne a dire que les
dieux eux-mémes ont employé ces vocables (égyptiens ou assyriens)
et leur ont ainsi donné un caractére sacré.

Jen viens a la théurgie. M. Trouillard en a, me semble-t-il,
fort bien mis en évidence un aspect essentiel par son analyse de
I’ovouactin evépyewx. Cet aspect est aussi d’importance pour le pré-
curseur de Proclus qu’a été Jamblique ; et, chez Jamblique, le pro-
bleme de la pseudonymie dans le De mysteriis doit étre pris en
considération si on veut déterminer sa position.

M. Tronillard : La pluralité des noms divins peut étre fondée dans
I'unité divine, si chaque dieu inspire a chaque peuple de le nommer
conformément a son génie propre.

M. Brunner : Vous avez présenté le langage dans une perspective
théologique : la divinité, disiez-vous, emplit le monde de signes. On
peut s’étonner que Proclus ne situe pas quelque part dans le monde
divin — comme le font Philon et les auteurs chrétiens — un logos
proférateur. Que signifie ce fait?



254 JEAN TROUILLARD

M. Trouillard : 11 y a peut-étre chez Proclus un intelligible parfait ;
il n’y a pas de langage absolu. Mais il ne faut pas oublier qu’un étre
supérieur ne contient pas en acte les déterminations qui procedent
de lui. En s’exprimant et en se manifestant, il fait du nouveau. Il ne

se redouble pas.

M. Dirrie : On remarque aisément que Proclus est plus grec, et
qu’il est plus systématique que Jamblique, qui mettait I’accent sur
Pefficacité magique du nom divin tel qu’il était prononcé. Proclus,
au contraire, regarde uniquement lintuition logique de celui qui
invoque un dieu. Seul le Aéyog, dont la parole n’est qu’un symbole,
exerce une influence — dpa — sur le dieu.

M. Trouillard : On peut traduire Adyog par « expression ». Et alors
il y a autant de Aéyo. que d’ordres ou de niveaux de pensée et de
réalité. Le terme Aéyog n’a plus un sens absolu, comme chez Philon,
mais un sens relatif.

M. Doirrie : Sans doute le mot Abyog a-t-il été compris dans
deux sens différents. Philon et les peres de I’Eglise 'ont compris
dans le sens de mot, verbe. Chez Proclus et chez ses prédécesseurs
domine la notion de «proportion» soit au sens mathématique
(p- ex. 1: 3), soit au sens de la procession (p. ex. vobg : Yuy), ce que
Platon lui-méme a appelé dvaroyia (77. 31 ¢ 3).

De 1a, peut-étre, certaines équivoques dans notre discussion ! Les
uns pensent au logos des platoniciens ; le logos des peres de Eglise
est présent a I'esprit des autres.

M. Beierwaltes : 1. Ein wesentlicher Unterschied der proklischen
Konzeption zur Logos-Spekulation Philos oder der christlichen Theo-
logie besteht darin, dass die Entfaltung des ersten Prinzips nicht als
worthafte (weder Aéyog noch 8vopa) gedacht werden kann. Das Eine
spricht nicht. Das Problem einer géottlichen Sprache ist also bei
Proklos ausschliesslich im Bereich der Ocot oder speziell des Demiur-
gen relevant.

2. Lisst man einmal die vorwiegend fiir die christliche Theologie
charakteristische creatio ex nibhilo und ferner die Tatsache ausser acht,



DISCUSSION 255

dass es in der christlichen Theologie einzig der Eine Gott selbst,
also das «erste Prinzip» ist, welches schafft, dann kann bei der
Beschreibung des Phinomens « Schopfung» etwa bei Augustinus
Analoges zu Proklos festgestellt werden. Die Gétter, oder speziell
der Demiurg «setzen» die Dinge durch den Akt des Benennens
(In T3., 11 p. 255, 23 f.: adt® T6 dvopartiley Vorotdot (ol Oeol) T
npaypoate). Benennen und Denken aber ist in ihnen identisch (/#
Cra. 71, p. 33, 7). Also setzen sie die Dinge ebensosehr durchs
Denken (adté® ©& voeiv: In Ti., I p. 255, 23 ; Elem. theol. 174).
Denken wiederum ist fir ihren Willen bestimmend (vgl. 7z 7%,
I ps 3735 5 8.

Diese Trias (Denken, Benennen, Wollen) findet sich in analoger
Funktion bei Augustinus : Gott schafft die Welt im WOR'T, d.h. im
Akt des Sprechens (dicendo : Conf. X1 5,7 ff.; 7,9), das WORT aber
ist seine sapzentia (die Ideen als Gedanken dieser gottlichen Weisheit
sind der «ideale» Vorentwurf der Welt); sein Sein aber ist mit
seinem Willen identisch. Das Schaffen Gottes ist daher sowohl « Aus-
druck » oder Manifestation seines Denkens, als auch seines Sprechens
und Wollens : fecit, quia voluit. Anders : sein Denken oder « Sehen »
der Dinge ist seinskonstituierende Kraft : nos itaque ista quae fecisti
videmus, quia sunt, tu autem quia vides ea, sunt (Conf. XIII 38, 53 ;
In enang. Ilob. 37,8).

3. Fiir den sachlichen Zusammenhang des theologischen Aspektes
der proklischen Sprachtheorie mit der Kabbala, vgl. S. 166, Anm. 6.

M. Trouillard : Si on compare la création selon saint Augustin et
la procession selon Proclus, une analogie apparait au niveau du
Démiurge. Mais il est significatif que ce niveau chez Proclus se place
a lintérieur d’une procession déja entamée. La procession radicale,
le surgissement de I’Etre, ne s’opére pas en pensant ni en comman-
dant (fiaz /), mais dans le silence et la nuit de la théologie négative.
C’est parce que le Principe est un Néant de clarté que la lumiere
apparait. Sur ce point, la p. 222 de /» 7i., III, est extrémement
suggestive. La production ©é& Aéyew est inférieure a la production

UETA GLOTTHG.



.




	L'activité onomastique selon Proclos

