
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 21 (1975)

Artikel: Das Problem der Erkenntnis bei Proklos

Autor: Beierwaltes, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Werner Beierwaltes

DAS PROBLEM DER ERKENNTNIS
BEI PROKLOS

« Erkenntnis » ist als ein analogischer Begriff zu verstehen.
Er soll die in sich verschiedenartigen Weisen bezeichnen, durch
die Sinne und Seele imstande sind, die in sich differenzierte
Wirklichkeit, das sinnenfällig Seiende also, dessen intelligiblen
Grund und den universalen oder absoluten Grund selbst zu
erfassen. Dieses Erfassen ist nicht nur als Resultat zu beschreiben,

sondern vielmehr auf seine Ermöglichung hin zu befragen.
Die Ausarbeitung dieser Frage besteht für Proklos in einer

Reflexion auf die Vermögen sinnlicher Erfahrung, des reinen
Wissens oder Denkens und des nicht-denkenden (transrationalen)

Erfassens. Sie werden als eine Einheit gedacht dergestalt,
dass sie miteinander als « Stufen» zusammenhängen und
Erkenntnis nur in dem Mass an Intensität aktuieren, wie es ihrer
je verschiedenen Relation zum Intensitätsgrad des Seins, d.h. der
Wirklichkeit insgesamt, entspricht. Der Gedanke der zusammenhängenden

Einheit der Vermögen ist also dem Postulat komplementär,

dass der in sich differenzierten Wirklichkeit auch eine
differenzierte Form des Erkennens entsprechen müsse. Darin
ist sowohl ein wertender Aspekt in Bezug auf die Leistung der
verschiedenen Erkenntnisweisen impliziert, als auch der Weg
und das Telos der Bemühung um Erkenntnis (der Anstrengung
des begreifenden Denkens) überhaupt angezeigt: Reduktion des

Denkens in sich a 1 s Aufstieg, der im Selbst-Überstieg des



*54 WERNER BEIERWALTES

Denkens in der Identifikation mit dem universalen Grund, dem
Einen selbst, kulminieren soll.

Proklos hat die zusammenhängende Einheit der Vermögen
sowie den Weg des Erkennens insbesondere an zwei Stellen
{In Ale. 244-251 Creuzer und De prov. 27-32 [cap. VIII]) konzis
entwickelt; sie sollen der primäre Bezugspunkt der folgenden
Überlegungen sein, damit dadurch die spezifisch proklische
Konzeption des Problems paradigmatisch deutlich werde.

1. Der allgemeine Horizont, unter dem die Frage nach Wesen
und Funktion des Erkennens gestellt wird, ist die Einsicht in
die Notwendigkeit, dass das sinnlich fassbare sowie das nur dem
Denken zugangliche Viele auf eine Einheit oder letztlich
auf die Einheit selbst zurückgeführt werden müsse. Diese Reduktion

ist allerdings verschieden von dem platonischen Versuch,
das vielheitlich Erscheinende auf die eine seiende Sinngestalt,
die Idee, zuruckzufuhren und es in ihr begründet sein zu lassen,
verschieden aber auch von der aristotelischen Methode, das

eine Allgemeine zu finden, welches die vielen disparat
scheinenden Erscheinungen zusammenschliesst und sie so erst als je
einzelne und aufeinander bezogene begrifflich fassbar macht.
Freilich sind diese Akte auch im Sinne des proklischen Ansatzes

zu leisten ; in der speziellen Explikation des Erkenntnisproblems
jedoch legt er den Nachdruck darauf, dass Erkenntnis und deren

Vollendung das wesentliche Moment in der Anahnlichung des

Menschen an Gott sei. Die begründete Behauptung also — von
Piaton inauguriert und von Plotin universal fortgeführt —,
Erkenntnis sei konstitutiv fur die Sinnhaftigkeit und fur das

Glucken der menschlichen Existenz, hat entschieden Vorrang
vor der auch isoliert verstehbaren Frage nach dem Begreifen
des Einzelnen von einem wie auch immer gedachten
Allgemeinen her. Dadurch ist die Vorstellung einer ethischen oder
soteriologischen Relevanz von Erkenntnis etwa gegenüber
Piaton verstärkt, im Sinne Plotins oder des Porphyrios zumindest

aufrechterhalten.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 155

Der genannte allgemeine Horizont der Frage — die Reduktion

des Vielen auf eine Einheit oder auf die Einheit selbst —
ist zu verstehen als eine Abstraktionsbewegung
(^aipest?) des Denkens aus dem heraus, was ihm von Natur
aus und von seinem Ursprung her fremd (aXXoTpia) ist: das

Grenzelose oder Unbestimmte, die Andersheit, die vielfältige
Zerstreuung in Gegensätze oder in solches, was ohne Wesensbezug

nebeneinander zu stehen scheint, also : die Modifikationen
der Vielheit « aussen und innen » müssen aufgehoben werden.

Aufhebung meint hier, dass durch die Abstraktion die Spur des

Einen im Vielen sichtbar gemacht werde. In Bezug auf den

Hervorgang des Seienden als einer dbroaracri? äno toö Ivo? *,

durch den und in dem sich das Seiende von seinem Ursprung
entfremdet, hat Erkenntnis demnach die Funktion, eben diese

Entfremdung zu überwinden, um dadurch trotz der geminderten
Präsenz des Einen gerade dieses als den universal bestimmenden
Grund bewusst zu machen und bewusst zu halten.

2. Gemäss dem protreptischen Charakter der Stelle aus dem
A.lkibiades-Kommentar setzt Proklos der Reflexion auf die Stufen
der sinnlichen und begreifenden Erkenntnis — gut platonisch
und plotinisch — die Aufforderung voraus, man müsse die

« vielgestaltigen Strebungen» oder « Triebe» und «

Leidenschaften » fliehen, die den Menschen auf den Leib hin und damit
in reine Äusserlichkeit zerstreuten 2. Die Dimension der auf
Erfahrung von Sachverhalten und aufEinsicht gerichteten Inten-
tionalität im allgemeinsten Sinne wird durch die Sinnlichkeit

eröffnet. Die Sinne sind zwar für den empirischen Bereich
der Wirklichkeit der notwendige Anfang des begreifenden
Erkennens, von sich selbst her jedoch sind sie nicht zur
konsequenten Fortführung, d.h. zur Interpretation des jeweils erfahre-

1 In Ale. 244, 12 Westerink.
2 Ibid., 245, 8 ff.; De prov. 27, 8 Boese : <xccl yap 7taiSeia> xaÖapctp eaxi äpiexpiap
jradüv (purgatio immensuratwnis passiomtni).



156 WERNER BEIERWALTES

nen Eindrucks (der Erfahrung) fähig : « Sie sagen nichts
Vernünftiges und Genaues» h Sie setzen damit das begreifende
Denken ihrer eigenen Täuschung aus und vermögen so keine
verlässliche Gewissheit über die Wahrheit oder die Natur einer
Sache zu vermitteln.

3. Im Akt der Vergewisserung dessen, was von sich aus und
hinreichend ein Wissen des Wahren vermitteln kann, müssen
zunächst auch die Vorstellung (qxxvxacria) und die
unverbindlichen, sich selbst nicht durch eine Begründung legitimierenden

Meinungen eingeklammert werden. Der Grund
zur Epoche beiden gegenüber liegt darin, dass sie eine disparate
« Buntheit» im Bewusstsein zulassen, die es diesem gerade
verwehrt, sich auf das Teillose und Materiefreie — nach innen —
zu konzentrieren. Sie sind auch nicht frei von Gegensätzen :

Meinung «kämpft» gegen Meinung, Vorstellung gegen
Vorstellung, Sinneseindruck gegen Sinneseindruck. Diese Gegensätze

sind nur von einer intensiveren Form der Einsicht her
auflösbar oder zumindest verstehbar. Konsequent in der
Kontrastierung zum Intelligiblen wird die Dimension der sinnlich
zugänglichen Wirklichkeit durch Differenz oder Disparatheit
(Si.a7rscpop7)(XEva)2 charakterisiert, sie ist an sich selbst « zerstreut»
(StacxeSawurat xal)-' sauro) 3 und ohne bestimmende Grenze ; die
Einheit des Sinnenfälligen ist nur eine zufällige, seinen Grund
und seinen Bestand hat es nicht in sich selbst, sein eigenes
«Gutes» oder seine Funktionalität «verlässt» sich selbst
(s^crrdfxsvov a.<p socutou) 4, es ist somit ständiger Wandlung
unterworfen und besitzt oder ist nie seine eigene Identität, d.h. rein es

selbst. Aufgrund dieser Verfasstheit kann es von sich aus
nicht zur Ursache eigentlicher Erkenntnis werden, diese hat
vielmehr die Wendung der Seele auf ihre eigene Innerlichkeit zur

1 In Ale. 245, 14 f.
2 Ibid., 248, 7.
3 Ibid., 248, 10.
4 Ibid., 248, 12.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 157

Voraussetzung1. Verständlich ist diese Pejorisierung der ai'cdbjCTi.t;

und cpavraaia von der Tradition des Piatonismus her, konträr
aber steht sie zur erkenntnistheoretischen Konzeption des

Aristoteles und seiner Kommentatoren.
Allerdings darf in diesem Zusammenhang nicht unbeachtet

bleiben, dass der Gebrauch des Begriffes <pavx<xcna bei Proklos
inkonsistent zu sein scheint: Während cpavxaofa in dem
diskutierten Zusammenhang lediglich als ein Element des passiven,
d.h. die Eindrücke nur aufnehmenden Verstandes gefasst wird 2,

ist sie in anderer Problemstellung durchaus und primär als

Substrat oder Form eines spontanen Aktes zu verstehen.
Zu fragen ist, ob und inwieweit die so angenommene Spontaneität

der 9avT<xa£a mit ihrem passiven Element als kompatibel
gedacht werden kann. Eine Antwort auf diese Frage gibt die

zur aristotelischen differierende Konzeption, <pavxa<j[a sei

aktive Vermittlung3. <t>avxacaa kann im Sinne des

Proklos zunächst voü? ira&TiTtxot; heissen, weil sie weder reines,
durch Sinnlichkeit nicht affizierbares Denken, noch reine «

Leidensfähigkeit » oder Rezeptivität ist; sie hält vielmehr von ihrem
ontologischen Status her gesehen die Mitte zwischen den

« ersten », d.h. apriorischen Erkenntnissen, die das Intelligible
oder Zu-Denkende in sich selbst haben und als selbstbezügliche
keines von aussen kommenden Incitaments für ihren eigenen

Anfang bedürfen, und den « letzten » oder « äussersten », d.h.

aposteriorischen Erkenntnissen 4, den durch die Sinne bedingten
Erfahrungen. Die spezielle Funktion der <pavxa<r[a als einer aktiven

Vermittlung wird von dem umfassenden Problemhorizont
her evident, dass die Seele oder der Geist in der Seele

konstituierender Ursprung der mathematischen und somit
auch der geometrischen« Hyle » 5 ist, dessen also, worin
1 Ibid., 250, 5 ff.
2 Ibid., 246, 3 : 7ta07]Tix7] vovjtjiq ; In R., II p. 52, 6 ff. Kroll (tp. als voüs 7tcc0v)Tix6i;).

3 In Eue. p. 52, 3 ff. Friedlein.
4 Ibid., p. 52, 8 ff.; 94, 19 ff.
5 Ibid., 13, 6 ff.; 14, 26 ; 15, 19 ff.; 56, 23.



x 5 8 WERNER BEIERWALTES

und wodurch allein mathematisches und geometrisches Sein und
Operieren ermöglicht ist. Die diskursive Denkkraft (Stdvowc)

oder das reine Denken (votjctk;) in der Seele verfügen über die
seienden Begriffe (Xoyoi) oder die Ideen der geometrischen Figuren

; diese sind daher i m Denken der Seele und durch es

ohne Abständigkeit — unvergänglich —, zugleich aber als

Voraussetzung für ihre eigene Verräumlichung: xa Siaaxaxa

äSiacrxdxtot; xal xa [rspiaxa ajxepEaxwc; xal xa [rsysD-T] d-freyeS-ax; sv

xatp äacofrdxou; aExEaiq, — xo oy/jfra aayYifrdxiaTov h Die in sich

gefügte und differenzierte Einheit der seienden Begriffe oder
Ideen 2 entfaltet das Denken, indem es sie aus sich « heraussetzt

» (u7isxxE$-exca) in die cpavxaota, die zur Aufnahme der Ideen
bestimmt ist und darin ihr 7caJ7]xixö? - Sein erweist. Das
Heraussetzende oder Flervorbringende (7rpoßdXXew, rrpodysiv,

s^sXExxsiv, dvccTrXoüv, dveXExxsiv)3 also ist die dianoetische Denkkraft,

der aufnehmende Ort dieser Entfaltung aber die cpavxaHa

(xo Iv & xö TCpoßaXXopisvov); nur in ihr und mit ihr zusammen
kann sie sich vollziehen. 4 <PavxaHa ist so auch begreifbar als

der Spiegel des Denkens, das, worin dieses sich abbildet
oder verbildlicht. Gerade diese Spiegelung aber ist der

Anfang der Selbstreflexion des Denkens. — Die Möglichkeit
nun, Wesen und Funktion der cpavxaaEa als aktive Vermittlung
zu bezeichnen, gründet darin, dass die Spontaneität der die
Ideen des Figürlichen entfaltenden Sidvota sich in ihr selbst
fortsetzt, wodurch sie sich als Einheit eines rezeptiven (passiven)
und aktiven Elementes erweist: voü; Tralbjxixo«;. Sie «entwirft

» oder « projiziert» ihrerseits die in sie hervorgegangenen
Ideen oder seienden Begriffe in die Seinsweise der Teilung oder
des Raumes und der Gestalthaftigkeit. Aus dem Un-Figürlichen

1 Ibid., 54, 1-3 ; 54, 8.
2 Ibid., 56, 3 f.: Ttctv-ra sv nüaiv xal exaaxov /topic (Reminis2enz an Plotins V0Ü5-

Begriff: z.B. Erin. V 9, 6, 3 ff.). Die Seele entfaltet (aveXtaaetv) die Ideen in ihr
selbst: In R., I p. 293, 30-294, 4 ; aujjjrnjfjaeiv : In Eue. p. 44, 14 ff.
3 In Eue. p. 56, 15 ; 55, 3 ; 56, 18; 55, 1 ; 55, 3.
4 Ibid., 56, 17 ; 55, 3.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS D9

oder Nicht-Gestalthaften, aus der Einfaltung der Differenz in
die Einheit wird also Einheit und Vielheit1, räumliche Gestalt
(SiaaracrK; ävacpalvsTai)2 durch die «gestaltgebende Bewegung

» ((lopcpamxY) xivYjcfi? 3, twtoi; xat jJ.opq>Y) voTj^aTO? 4) der
cpavTccafa. Daher ist <pavraaia. aufgrund dieses aktiven Elements
in ihr als Einbildungskraft zu verstehen, indem sie

darstellt, versinnlicht, zur anschaubaren Gestalt bringt, oder als

« Bild» setzt, was an sich, d.h. im Denken der Siavota, qua
Ur-Bild gerade nicht Gestalt (aiioptpw-roi; yvcScn?)5, oder
Gestalt nur eingefaltet (xpuqnax;)6, im Sinne einer realen Möglichkeit

ist : dcCT)r/)[i.aTt<rrcüv <j/7][iaTa TrpoTetvouaa 7.

Gemäss der protreptischen oder pädagogischen Bedeutung
von Geometrie — die nachhaltige Wirkung von Piatons Paideia-

1 Ibid., 54, io.
2 Ibid., 53, 3.
z Ibid., 51, 21. In R., I p. 235, 18: vöyjcti? {Jt,op9coTDdj; In Cra. 129, p. 76,
26 Pasquali: vou? [4099(0x1x6?. Femer In Eue. p. 95, 2 : ix xou a{i.opcpou £i? to
(l£(40p9C0(4£VOV (7rpÖ£tCT!.V 7) 9.) ; In R., I p. in, 22.
4 In Eue. p. 52, 26 ; 56, 20 vom Ttaff/jTixö? vou? 9avxacda : [Aop9cov laorov xaxa
7ravxa xa dqx6p9toxa eE8/).

5 Ibid., 52, 13.
6 Ibid., 56, 13.
7 Ibid., 94, 25. — Die Heraushebung der 9avxaaia aus ihrer engen Verbundenheit
mit der 86?a (Arist. De an. 428 a 18) und die damit ermöglichte Behauptung, 9<xvt<x-
eda sei selbst auch t a t i g oder gar kreativ, weil formbildende (gestaltende)
und nicht nur eine von der cdaÖTjat? affizierte Bewegung [Bewegtheit] (Arist. De an.

428 b 11), ist aus dem Kontext der porphyrischen Erkenntnistheorie verstehbar
und besonders in deren Rezeption durch Plutarch von Athen, Synesios und Syrian
geschichtlich begründet. Porph. Sent. p. 41, 17 Mommert; p. 5, 10 : 9avxacda
vermittelt zwischen vou? und cucjOtjch?, so dass der vou? sich nicht ohne
9<xvTaata aktuieren kann : cd vorerst? oux av£u 9<xvxaaia? (geradezu antiaristotelisch

formuliert: auxv] ou ytyvETai cxveu alaOfjosco?, De an. 427 b 15, obgleich
diese Tatsache auch durch Porphyrios nicht negiert wird). Plut. von Athen, bei

Philop. In de an. p. 515, 12 ff.: 9avxacna ist begrenzt durch die « Spitze» der
od<jÖY)<ri? einerseits und durch das Vermögen zu dianoetischem Denken anderseits.

Analog zum Punkt, der « identisch » ist, sofern er Eins ist, der aber « different»
ist, sofern er in die von ihm (nach « oben » oder « unten ») ausgehende Gerade
ubergehen, also Vieles werden kann, ist auch die 9avxaaia als « Eins» und
«Vieles» zugleich zu begreifen (vgl. Procl. In Eue. p. 54, 10) : Eins, sofern sie

die getrennten Sinneseindrucke zu einer verstehbaren Einheit zusammenfuhrt,



i6o WERNER BEIERWALTES

Konzept —• muss jedoch die von der Siavoia aus in und durch
die Einbildungskraft « nach aussen» verlaufende Bewegung
wieder umgekehrt werden, d.h. der Deduktion der sichtbaren

geometrischen Gestalt muss eine Reduktion auf deren eigentli-

Vieles, sofern sie das (im Bereich des Göttlichen, des rein IntelHgiblen) Einfache
oder in sich Einige (a-Xoüv evtatov) in Gestalten (tütttoi) oder Formen ((ropcpcd)

auseinanderlegt. In dieser Umformung des Idealen, nicht different-Geformten in
differente Formen erweist sie sich als « kreative » Tätigkeit, als « symbolisches »

oder « symbol »-schaffendes Bewusstsein. — Syrian bestimmt cpavvaata speziell
als « Ort», der das Mathematische oder Geometrische « material» (im Gegensatz
zur Intelligibilität oder Idealität des Mathematischen im dianoetischen Bereich der

also gestalthaft aufnimmt {In Metaph. p. 186, 22 ff. Kroll), oder als Tätigkeit,
die die geometrischen Xoyoi (die Figuren aus ihrer nicht-anschaubaren, idealen
Wirklichkeit) in die Anschaubarkeit vermittelt: exrslveiv toü<; X6yoi>? etc; cpavraaTcc
xal SiaaTocTcx ay^a-ra xal psysOv), so dass durch (eine sich umkehrende)
Vermittlung i m Anschaubaren die Xoyoi, selbst einsichtig werden können, In Metaph.

p. 91, 33 ff.; 85, 6 f.; 92, 4 f.: St.' acrOsveiav vo'()gzcoc, 00 Suva[jiv/] to aoavTaarov sISoc;

eXstv ev xo> pavvaoTcp touto Oeopet. — Proklos hat die skizzierten Elemente
(aktive Vermittlung, Einheit von Eins und Vielem oder Identischem und Diffe-
rentem, Transformation des Unanschaulichen in die Anschaulichkeit) in den Begriff
von cpavvaata integriert, der für Konstitution und Erkenntnis des geometrischen
Seins die massgebende ontologische Voraussetzung in der menschlichen ist-

Allerdings irritiert die in diesem Zusammenhang angenommene Stellung der
cpavxaata, wenn man der« Stufung» der platonischen« Linie» (voüc;— Stavoia—
So^a— a'taO^CTu;) folgt, was ja auch Proklos getan hat {In R.} I p. 278, 17 ff.;
283, 20 ff.). Danach scheint cpavxacrta zu a'taff/jan; hinzugefügt zu sein (also :

voüc;— Stavota— 86c;a— 9avTacda— ai'crOYjcnc;) oder aber die Leistung der S6^a

zu übernehmen. In der Konstitution und Erkenntnis des geometrischen Seins

allerdings haben So^ai keine Funktion, oder: So;a ist keine Stufe in dem
mathematisch-geometrischen Erkenntnisprozess. — Zu Synesios im Zusammenhang
mit Porphyrios, vgl. R. Beutler, in RE XXII 1, s.v. Porphyrios, 308 f. — Im
allgemein erkenntnistheoretischen Zusammenhang Simplikios, In de an. p. 212,
26 f. Hayduck : pis?) yap xal y) cpavxaata alaO^oEcoc; ts xal — Zu den
unterschiedlichen Aspekten im Gebrauch der Begriffe §o^a und 9avTaala bei Proklos,
vgl. den Beitrag von H. J. Blumenthal in diesem Bande.

Die Frage nach der Möglichkeit, wie und wodurch die der immanenten
Ideen darzustellen sind, der Idee also eine anschauliche Gestalt gegeben
werden könne, verweist auf die ein grundsätzlich transzendentales Denken leitende
Frage, wie der Begriff sein « Bild » finde, sich in ihm anschaulich und das Bild
durch ihn begreifbar mache. Kant hat diese Frage in der Abhandlung über den
«Schematismus» entwickelt {Kritik d.r. Vernunft A 137 ff.). Dem Begriff ein
« Schema » zu verschaffen, ist die Leistung der Einbildungskraft, ein Akt trans-



ERKENNTNIS BEI PROKLOS

chen Grund, die Idee, der E n t faltung also muss eine E i n -
faltung (au[«mi(jCTeiv) 1 entsprechen. Dies heisst, dass das Denken
sich auf sich selbst zurückzuwenden hat, um sich in diesem Akt
gerade von der gestaltschaffenden oder verbildlichenden Tätigkeit

der cpavraala zu lösen ((xtcoXüeiv) 2, von der raumlichen
Anschauungsweise sich zu befreien (aprox^ovra sau-rov änb töv
SiatTTddsaiv), um im Bereich des reinen Denkens die seienden

Begriffe oder Ideen der geometrischen Figuren so, wie sie in
sich sind, nämlich aSiacr-rd-nop zu erkennen. Die Reduktion der
durch die Einbildungskraft entworfenen oder dargestellten
Figürlichkeit oder Räumlichkeit auf deren ermöglichenden
Grund hin ist demnach das Ziel des Geometrisierens. Unter
dem Aspekt dieses Zieles 3 werden die Spiegelungen (lircpdaeu;)
der Ideen in der Einbildungskraft dem Denken zum Anlass,
eine Wendung von den Bildern weg auf sich selbst zu
vollziehen : die Spur des Ur-Bildes im Bild oder die Ordnung und
Schönheit der erscheinenden geometrischen Figuren weckt die

Intention, den einfaltigen Grund der Vielfalt, die archetypische

zendentaler Synthesis als Vermittlung zwischen reinem Begriff (Kategorie) und
reiner Anschauung (Sinnlichkeit). Diese Synthesis der Einbildungskraft ist zwar
keine reine Verstandesverbindung, hat aber schon an der Spontaneität des

Denkens teil; sie ist intellektuell und sinnlich zugleich (wie die cpavxaala im
proküschen Sinne vou<;, aber doch 7ra^/)Ttx6? ist). « Schematismus » ist demnach
die Ermoglichung der Anwendung von Kategorien (Verstandesbegriffen) auf
Erscheinungen. Im Akt des Schematisierens erst wird die Erscheinung
hinreichend begriffen.
1 In Eue. p. 55, 13.
2 Der hier ausgesprochene Gedanke der Reduktion ist im Text (55, 19-22)
intensiviert durch die Odysseus-Metapher : die Geometrie hat die Funktion des Hermes,
Odysseus aus den Armen Kalypsos zu befreien... Övxco<; xvjq 'Ep^aix/j«; Soceox;

epyov, OLTzh xtvoq KaXu'iou? avayouar)!; auxvjv eiq xcXeioxspav xal voepcoxspav yvudiv
(bezogen auf Horn. Od. V 55-147). Odysseus repräsentiert ganz allgemein die
Situation des Menschen, der durch Reflexion und Askese in seine « Heimat»,
d.h. m den dem Ursprung nächsten Bereich oder durch Einung in diesen selbst
«zurückkehren» soll, wenn er «gerettet sein will»: Procl. In Parm. p. 1025,
34 ff.; Hermias, In Phdr. p. 214, 19-24 Couvreur ; Porph. A.ntr. 34, p. 32 Duffy et
aln Numenius, fr. 33 des Places).
3 In Eue. p. 55, 19 : xsXo^. Zum Ganzen: 55, 6 ff.



16z WERNER BEIERWALTES

Ordnung und Schönheit in der Dimension der Idee zu
entdecken und damit die geometrische Vereinzelung wieder in ihre
konstitutiven dianoetischen Momente aufzulösen (aujX7rrii^ai to
•rAYiS-oi;) 1: « Die Phantasie gewährt der Seele durch die Bilder
die Wendung nach innen und die von den Bildern weg auf sich
selbst (zurückgehende) Tätigkeit — wie wenn einer sich im
Spiegel sieht und, die Fähigkeit der Natur und seine Gestalt
bewundernd, unmittelbar sich selbst sehen wollte und eine

solche Kraft bekäme, dass er Sehender und Gesehenes zugleich
würde » 2. Diese [ASTaaTacm; dato tt)? cpavTocciai;3 in den seienden
und durch Denken entwerfenden Grund der geometrischen Hyle
entspricht — zumindest in der allgemeinen Intention — der

Aufforderung im Text des A.lkibiades-Kommentars, von dem

unsere Überlegung ausging und zu dem sie wieder zurückkehrt:
cpsuxTsov toci; cpavxacriac;, gerade weil sie « formgebend » sind und

von sich selbst her, d.h. wenn man sich in ihre nach

aussen gehende Bewegung verfängt, den Rückgang ins Denken
inhibieren 4.

4a. Das Resultat dieser Ab- und Umkehr — analog zu Piatons
« Plöhle » die Befreiung vom Schein — ist der Anfang eines

begründeten, vom Prinzip her verstehbaren Wissens (e7ti<rrq[j.7)),

aber auch der Anfang der Erfahrung, dass das Prinzip selbst

1 In Eue. p. 141, 22.
2 //>«/., 141,7-13. Vgl. Porph. Gaur. VI, p. 42, 9 Kalbfleisch : xap qj.rpaxsic ty)i; <pavxa-
alou; MCTixep ev xaxrjxxoc.j. Spiegel als kosmologische Metapher (Welt ist Spiegel des

demiurgischen Intellekts) : Procl. In Ti., II p. 80,16 ff. Diehl. Hierzu kontrastierend
Plotin, insbesondere III 6, 13 : Materie als Spiegel Schein), der allerdings zum
Punkt der Umkehr der aus dem Einen herkommenden Bewegung werden muss.
3 In Eue. p. 53, 23.
4 Es scheint mir akzeptabel, diese Reduktion der anschaubaren geometrischen
Gestalt auf deren mathematische Begründung sachlich als einen Ansatzpunkt

fur die durch Descartes (Geometrie, 1637) und P. de Fermat (Ad locos

pianos et solidos isagoge, 1636 abgeschlossen, über den Freundeskreis hinaus erst
1679 zuganglich gemacht) vorgeschlagene analytische Geometrie zu betrachten :

deren Grundform ist gerade Reduktion der Geometrie auf Arithmetik oder die
arithmetische Losung geometrischer Aufgaben.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 163

nicht durch affirmatives Wissen fassbar ist. In diesem Wissen
sind die sich als Gegensätze widerstreitenden Theoreme in eine
Einheit gefügt (evl auv8e<j(i.cp 7rspiXaß<d(rsv) b weil die einzelnen
Elemente des Wissens folgerichtig auseinander entwickelt und
auf das einigende und letztbegründende Prinzip bezogen werden.
Wissen ist demnach die Entfaltung der dem Seienden immanenten

Rationalität sowie der jeweils verschiedenen Sinngerichtet-
heit des Denkens. Dieses Denken vollzieht sich dianoetisch —
diskursiv (Sidvoia, Sis^oSo?), d.h. es entwickelt die Implikate
eines Gedankens auf ein Resultat hin und synthetisiert ihn mit
anderen — in einem zeithaften Verlauf, wie es dem Bereich der
Seele angemessen ist2. Die Methode, nach der dieses zur emcrTYjfr/)

führende Denken verfährt, ist eine Form von Dialektik3:
als Synthesis und Dihairesis (oder Analysis) Übergänge, Beziehungen,

Analogien und Differenzierungen aufzeigend 4. Dialektik
als solche ist Prinzip jedes wissenschaftlich gesicherten Wissens,
d.h. sie begründet, umfasst und vollendet alle anderen
Wissenschaften, indem sie deren «Anfänge eint und in den einen

Anfang aller zurückführt» 5. Sie konstituiert die zeitlichen und
sachlichen Anfänge jedes wissenschaftlichen Wissens (also jeder
Wissenschaft), indem sie den Weg zu diesem Wissen als Auflösen
(Analysis), Scheiden (Dihairesis), Bestimmen und Erweisen sich
vollziehen lässt; dieser muss in einer Synthesis oder Synagoge
und damit in der Evidenz eines Ganzen enden. Die Analysis
ist das Element der dialektischen Methode, das mit Dihairesis
zusammen am intensivsten in die Erkenntnis eines Begriffs, einer
Idee oder der Verflechtung der Ideen führt. Sie reduziert das

Gesuchte auf ein bereits erkanntes Prinzip und erkennt dieses

als den Grund des jetzt gefundenen. Im Blick auf das noch

1 In A.lc. 246, 10.
2 Ibid.., 249, 1.

3 Zu den vielfältigen Aspekten des Problems vgl. W. Beierwaltes, Proklos,
Grund^uge seiner Metaphysik (Frankfurt 1965), 240 ff.
4 In A.lc. 246, 16 ; 248, 17 ff.; De prov. 29, 3 f.; 30, 2 f.
5 De prov. 50, 11 ff.



164 WERNER BEIERWALTES

Unerkannte, in der Frage sich Ankündigende, zerlegt das

auflösende Denken jedes Seiende begrifflich in seine ursprünglichen,

es konstituierenden Elemente, indem es vom Gegründeten
zum Grund, vom Zusammengesetzten zum Einfachen, vom
Teilhaften zum Allgemeinen zurückgeht1. So gelangt es zum
Ursprung jedes Seienden und jedes Begriffs selbst, zur Idee.
Dialektik ist also die Fähigkeit, das Sein der Idee und deren
Wahrheit zu sehen : &sci)p7]Tt,x7) tcov övtcov xod xpnnxT] t% äXvjD-sta?

Suvajixt;2. Im Erreichen des Seins der Idee werden Analysis,
Dihairesis und Synthesis, Bestimmung und Beweis zu einer
Vorübung für das « einfachste Denken» (a7tAoucnraTY] voyjau;) 3 der
Seele herabgesetzt, aber auch als notwendig vorausgesetzt;
dadurch ist der Übergang des dianoetisch-diskursiven Denkens
in die höhere Seins- und Denkintensität, in den voü? markiert.
Der Zugang zum Sein der Idee impliziert die Möglichkeit des

Denkens, jede einzelne Idee durch ihre Verflechtung mit
anderen Ideen in ihrer Identität und Differenz festzuhalten.

Indem dialektisches Denken das System der idealen

Beziehungen erkennt, thematisiert es bereits den einigenden
Grund und Ursprung eben dieses Systems. Hieraus wird die

enge Zusammengehörigkeit von Idee, System und Dialektik
deutlich : Wenn die Idee nicht als in sich seiender Sinn und als

seiender Grund ihrer eigenen Vorläufigkeit im diskursiven
(zeitlichen) Denken gedacht wird, ist Philosophie als Vollzug der
dialektischen Methode und dies heisst als Wissenschaft nicht
möglich. « Wenn die Ideen nicht sind, werden auch nicht die

Begriffe der Dinge in uns sein ; wenn aber die Begriffe der Dinge
in uns nicht sind, werden auch die dialektischen Methoden nicht
sein, gemäss denen wir das Seiende erkennen, 'und wir haben

nichts, wohin wir das Denken wenden könnten'» 4.

1 In Parm. p. 982, 25 Cousin.
2 Ibid., p. 990, 10 f.
3 Ibid., p. 994, 11 f.
4 Ibid., p. 982, 30-36 (vgl. Plat. Parm. 135 b 8).



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 165

4b. Vor einer Erörterung des Denkens auf der Stufe des voü<;

sei die Funktion der Sprache als Instrument des dialektischen

Zugangs zur Idee durchdacht. Die Worte oder die

Benennungen (6v6[x<xTa), die erst in ihrer Gesamtheit, nach
logischgrammatischen Regeln zu Sätzen verbindbar, als System oder
als die Sprache verstanden werden könnten, die Worte
also, nicht der Satz, sind das zentrale Element der Sprache.
Weil sich Denken und Erkennen nur in innerem oder äusserem

Sprechen vollziehen kann, wird die Richtigkeit (öp&oTyj?) der
Worte oder Benennungen zum primären Kriterium der (möglichen)

Richtigkeit oder der Wahrheit des Erkennens. Die
Sprachskepsis Piatons, nach der auch die bedingt-mögliche
Richtigkeit oder Ähnlichkeit (ogoioTTj?) der Benennungen zu den
benannten Sachen nicht für eine Idee-Erkenntnis zureicht,
weicht bei Proklos einem euphorischen Vertrauen in die Sprache,
das eigentlich nur durch die Sprachlosigkeit des universalen

Prinzips und durch die Unmöglichkeit, dieses in Sprache zu
fassen, gedämpft wird. Charakteristisch hierfür ist das als

ungebrochen, freilich durch Analogie differenziert gedachte Verhältnis

von Sache — Denken — Sprache (Benennung). Die Benennung

ist — Piaton nun ohne Einschränkung wörtlich genommen

— ein « belehrendes und das Sein (oder Wesen) der Sachen

zeigendes und unterscheidendes Werkzeug » 1.

Damit ist sowohl die sinn vermittelnde, kommunikative

Funktion der Benennung gemeint (« belehrend » ist zugleich
auch « dialektisch», d.h. der dialektisch Verfahrende ist durch
den richtigen Gebrauch der Benennung im Gespräch
gekennzeichnet) 2, als auch die der Vermittlung im Denken vorgängige
Erschliessung des jeder Sache immanenten Sinnes. Die
fundamentale Voraussetzung dafür, dass die so verstandene
ins trumenteile Funktion der Sprache auch jeweils ihr Telos —

1 In Cra. 48, p. 16, 12 £.: Öpyavov scttiv StSaaxaXixov xal sxcpavropixöv T7)£ tcov

Tcpay^artov oualac; (nach Plat. Cra. 388 b 13 f.); ibid., p. 16, 24 : Siaxpmxov ; cf.

p. 20, 19 £.

2 In Cra. 26, 20; 27, 1 f.



166 WERNER BEIERWALTES

sxcpatvsiv xa TTpaY^axa1 — erreichen kann, ist die offenbar
nicht weiter in Frage zu stellende Annahme, die Benennungen
bestünden von « Natur » (cpiiasi), seien also nicht willkürlich
vereinbartes Zeichen, sondern « mit den Sachen verwandt und deren
Natur zugehörig» 2. Der ursprüngliche« Gesetzgeber»(vo[xo&sty)<;)

der Sprache ist göttlicher Natur : der Syjpuoupyo? 3 hinter-
lässt bei der Konstitution des Kosmos Benennungen als Spuren
und Bilder seines Wesens und Wirkens in ihm, für den Menschen

vor allem zugänglich in den vom Gott gesetzten Götternamen
oder « gottlichen Namen» 4. Weil im Bereich des Göttlichen
begreifendes Denken und Benennen (im Gegensatz zum
zeitlichmenschlichen Bereich) identisch sind 5, kann der Konstitutionsakt

von Welt durch den Demiurgen als Sich-Aus sprechen des

Denkens verstanden werden : Konstitution von Welt geschieht
demnach als Selbstdarstellung des göttlichen Denkens (der im
göttlichen Denken vorherseienden Ideen) i m W o r t oder im
Akt des Benennens. « Durch das Benennen selbst setzen (die
Götter) die Dinge » 6. — Durch die Formulierung des

1 Ibid., 17, 26.
2 Ibid., 16, 19 ; 15, i ff.; 6, 18 f.: (puaet. &pa xa ovöptaxa.
3 Ibid., 19, 25 f.
4 Ibid., 30, 8 ff.; 31, 29 ff.; 32, 18 ff.
5 Ibid., 33, 7 ff.
6 In Tl., II p. 25 5, 21 ff. Vgl. hierzu W. Beierwaltes, Proklos, 148 ff. — Abgesehen
von der christlich-theologischen Tradition der Sprachphilosophie, fur die der
Zusammenhang von Kosmogonie und Sprache konstitutiv ist —• in prmcipio [i.e.
in verbo\ fecit deus caelum ei terram — (fur Augustinus z.B. vgl. die nächste Anmerkung),

ist in der mystischen Sprachtheorie der Kabbala, z.B. im Buch Je^ira und
bei seinen mittelalterlichen Kommentatoren, der Gedanke massgebend geworden :

das Wesen der Welt sei Sprache, das Erschaffene sei durch und a 1 s Sprache,
die Elemente des Namens des schaffenden Gottes seien die Siegel, die an der

Schöpfung angebracht seien, ihren Zerfall zu verhindern. Hierzu : G. Scholem,
Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala, in Judaica III (Frankfurt 1973),

7-70, bes. 21 ff. Ohne diese entschieden theologischen Voraussetzungen ist auch
die Sprachtheorie Walter Benjamins nicht denkbar, der den Schaffensakt Gottes
outriert als Setzen der Namen fur die Dinge versteht. « Gott machte die Dinge
in ihren Namen erkennbar. Der Mensch aber benennt sie massen der Erkenntnis »

(Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen, Angelus Novus, Frankfurt
1966,17).



ERKENNTNIS BEI PROKLOS !67

durch den Demiurgen Benannten und im Benennen Konstituierten

führt die menschliche Sidvoia die Spur wieder auf ihren
Ursprung zurück (dvocyeiv) h In der so gedachten theologischen
Grundlegung der Elemente von Sprache wird die tpucjei./v6(xw-

Antithese völlig eingeebnet: die Benennungen sind auch vopwo,

nicht aber aufgrund irgendeiner beliebigen Vereinbarung oder
eines Brauchs (vo[io<;) oder durch beliebige Setzung (S-eaet),

sondern aufgrund des «ewigen und gemäss zeitfreien Ideen

(Begriffen) bestehenden Gesetzes (vofioi;)» 2. Der Demiurg hatte

ja im Akt des benennenden Schaffens die seiende « Gesetzlichkeit

» der Sache selbst, also deren Ideen, « im Blick ».

Die im Vergleich zur göttlichen eingeschränkte Fähigkeit
des Menschen zu Benennung oder zu Sprachbildung gehört
seiner allgemeinen Fähigkeit zum B i 1 d an (eExacmxrj Suvapu?)3.

Im Sinne einer tüv övo,u.aTcov koi^tlky] t£xv71 i bildet sie das Sein

oder Wesen der Sache im Wort ab 5, realisiert also die unauf-
hebbare Verbindung von begreifendem Denken und seiender
Sache in einem Bild. Dem Gedanken, dass das Wort Bild oder
Abbild der seienden Sache ist6, ist impliziert, dass das Wort
nicht nur eine Fiktion des Verstandes oder zeichenhaftes Resultat

eines reinen Gedankens ist', sondern dass es vielmehr im
Bild die Sache selbst — freilich analog — zur Erscheinung
bringt (sxcpav-ropcxov), also eine durch das Denken vermittelte
Aussage über das Sein der Sache, die als Ur-Bild des Bildes

1 In Cra. 20, 17 ff.; 34, 10. Sachlich nahe steht dem der Gedanke Augustins, dass

das endliche Wort Antwort sei auf die worthafte Struktur des im WORT geschaffenen

Seienden. Siehe W. Beierwaltes, Zu Augustins Metaphysik der Sprache,
in Augustmian Studies 2 (1971), 188 f.
2 In Cra. 18, 14 f.
3 Ibid., 18, 29.
4 Ibid., 18, 27.
5 drreixoviCeaOca : In Cra. 19, 17.
6 In Parm. VII, transl. G. de Moerbeke, in Plato Latmiis III (London 1953),

52, 9 f.: inomen) est imago rationahs ret.
7 In Parm. p. 752, 26 ff.; 753, 21 ff.



168 WERNER BEIERWALTES

fungiert, darstellt1. Indem das Wort als Bild das Sein einer
Sache zur Erscheinung bringt (SrjXwfxa toü 7üp<xY(xaTo<;, Pkt. Cra.

43 3 d) und es dadurch anderen mitteilt (SiSaoxocXixov), «unter-
scheidet»es zugleich das Sein einer Sache jeweils von einer
anderen (Siaxpmxov) — eine für eine adäquate Erkenntnis
notwendige Vorbedingung. Scheidung von In-sich-Abgegrenztem,
Unterscheidung von als solchen erkannten Identitäten, macht
andererseits allererst einen Bezug möglich, der die

Einzelbenennungen zu einem Xoyo? verbindet. Es liegt in der Konsequenz

der Vorstellung, Wort sei Abbild der Sache, dass die

Wahrheit eines Satzes als Übereinstimmung oder
Übereinkunft mit dem darzustellenden Sachverhalt gedacht wird.
Auch die Sätze also sind Abbilder von Gedanken oder Sachen 2.

— Verständlich wird aus diesem Theorem auch, dass dem von
Piaton ironisierten Etymologisieren eine für das Verständnis der
Sache ungemein aufschliessende, also durchaus eine E r -

k e n n t n i s-Funktion zugedacht wird. Typologisch gleich
verfährt ein Denken, nach dem — kryptogam-theologisch —
nicht der Mensch, sondern «die Sprache» als ein quasi-
numinoses, dem christlichen AOPOS entfremdetes und
dennoch von ihm lebendes « Sprachwesen» spricht, welches das

in ihm — « Haus des Seins » — verborgene « Sein » zu « ereignen»

vermag. Auch hier blieb Piatons Skepsis und Kritik
ohne Konsequenz.

4c. Der Zusammenhang von cpavxaofa mit Siavota als der diskursiven

Form des Wissens betrifft, wie ich gezeigt habe, die

Projektion des Geometrischen aus dem Bereich der begründeten

und begründenden Ideen in dessen räumliche Darstellung,
also die Veranschaulichung oder den « Schematismus » der Idee.

Damit ist auf den Sachverhalt verwiesen, dass das Mathematische

insgesamt, von dem das Geometrische « ein Teil» ist3,

1 In Cra. 16, 25 ff.
2 Tbeol. Plat. V 18, p. 284, 11 Portas ; In Ale. 22, 10 f.
3 In Eue. p. 48, 10.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 169

dem dianoetischen Denken zugänglich ist oder dass diesem der
Bereich des mathematischen Seins, so wie es in sich ist, d.h. in
seiner das mathematische und geometrische Operieren allererst

begründenden Form, entspricht h Gerade als Gegenstand der
Siocvoia und damit als Aktionsbereich der dialektischen Methode
(neben Analysis, Dihairesis etc. die hypothetische Dialektik)2
leistet die Mathematik den Übergang des dianoetischen Denkens
in die voyjctk; oder in den voü<;, d.h. in das reine Denken der Ideen.
Ganz im Sinne Piatons heisst es deshalb im Euklid-Kommentar :

«Die Mathematik bereitet unser Denken und das Auge der
Seele auf die Abkehr von hier vor... Das Auge, von anderen

Beschäftigungen geblendet und verschüttet, wird einzig von der
Mathematik wieder belebt und erweckt zur Schau des Seins,

von den Abbildern zum Wahren und vom Dunkel zum geistigen
Licht hingewendet und gänzlich von der Höhle und den in ihr
das Werden wirkenden Banden und den Fesseln der Materie
auf das unkörperliche und teillose Sein hingespannt» 3. Während
im Zusammenhang mit der <pavraata die Bewegungsmöglichkeit
des Mathematischen « nach aussen » deutlich wurde, zeigt sich

jetzt dessen Bewegungsintention « nach innen» und « oben».
In dieser doppelten Verweisung, jetzt in dem Impuls an das

Denken, die Bewegung des Transzendierens auf eine immer
einheitlichere Form des Seins und endlich auf dessen Einen
und einigenden Grund hin fortzusetzen und zu intensivieren,
wirkt sich der ontologische Mitte-Charakter des Mathematischen

aus. Gerade weil Mathematik im sinnlich Anschaubaren

wie keine andere «Erscheinung» das invariable Sein
der Idee präsent macht, bewirkt sie in besonderem Masse
die Wiedererinnerung des Denkens: y) tüv

1 Ibid., 53, 22 ff.; 54, 27 ff.; Deprov. 29, 1 ff.
2 W. Beierwaltes, Proklos, 253 ff.
3 In Eue. 20, 15-26.



WERNER BEIERWALTES

äiStcov ev iJjuxt) Xoycov äva|i.v7)OT<; x. Ma&vjcw; im umfassenden
Sinne, also Lernen oder Wissen des Grundes, des eigentlichen

Seins oder des Wesens, entspringt einzig aus der Selbst-

vergewisserung der denkenden Seele in Bezug auf die in ihr
seienden, d.h. entdeckbaren Begriffe von Ideen. Diese

Erinnerung an das eigene Erkenntnis-Potential wird zwar von
den Erscheinungen initiiert (ävsyet.polii.EV7) pdv coro töv cpaivoptivcov),

geleistet jedoch wird sie «innen von dem sich auf sich selbst
zurückbeziehenden Denken » (TCpoßaXXopivy) §s svSo&ev dar' aü-r/jt;

t9)<; Sravoiat; sie, sai>TY)v S7Ucrrpscpo(i.e;v-y]<;) 2. Erinnerung ist möglich,
einmal weil die Seele apriori, d.h. vor aller sinnlichen
Wahrnehmung gemäss ihrer Seins struktur, das Wissen der Ideen
in sich selbst hat (ttpoeIAt^ev)3, zum andern weil in der
sinnenfälligen Erscheinung das Ur-Bild als Bild oder Spur vorscheint.
Der Gesamtakt der Erinnerung vollzieht sich daher im A u s -

gang von der Erscheinung und im Rückgang des Denkens
auf sich selbst, also in der Selbstvergewisserung der « idealen »

Struktur der Seele. Die Abstraktjonsbewegung aus der Sinnlichkeit

heraus macht so im Denken das evident wieder bewusst),
was in ihm immer schon « seienderweise und verborgen » 4 i s t.
Wiedererinnerung ist demnach identisch mit Rückgang des

Denkens vom Teilhaften auf das Teillose (hält man das
Teilhafte für eigentliche Realität, so schliesst man sich von der

Möglichkeit des « Rückgangs in uns » aus, inhibiert also die als

Voraussetzung für das Wissen zu leistende Ävapiv/jcru;), vom
Gestalthaften in die« gestaltlose » Erkenntnis, von der afhzierten
in die nicht-affizierbare oder invariable (einzig durch Denken

1 Ibid., 46, 16 ; 46, 10-13 : t6te xoct' aux*/}v {sc. Siavotav) yt,yvcoaxeiv xou? sv

au-nj SuvajreOa Xöyouxal emaTTjpove;; elvca xax3 evspysiav xal yvtoatv T7)v ouaicoSr]

7rpoßaXX£t,v. Zum sachlichen Kontext dieses Problems, vgl. J. Trouillard,
Reminiscence et procession de l'äme selon Proclus, in Rev. Philos. de Eouvain 69

(197p. 177ff-
2 In Eue. 45, 10-12.
3 Ibid., 45, 24. Vgl. Syrian, In Metaph. p. 95, 36 : xccx3 ouatav rj ^poelX^cpe

7ravTcav tou? Xöyout;.
4 In Eue. p. 46, 1.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS

aktive) Wirklichkeit1. Das für Erkenntnis konstitutive Apriori
liegt also im Zielbereich des Rückgangs, welcher jeweils zum
Mass oder Kriterium für die Wahrheit einer Erkenntnis wird
— « die Seelen entwerfen (von) innen das Wissen und korrigieren
das Unvollkommene der Erscheinungen» 2. — Das Mathematische

nun steht in emphatischem Sinne für alles Seiende, das

auf die Idee zurückverweist; seine Funktion ist deshalb auch

prononciert die der Wiedererinnerung : « es aktiviert die uns
angeborene Erkenntnis, weckt das reine Denken, reinigt
(überwindet) vom dianoetischen Denken, es macht die in uns gemäss
ihrem Sein vorhandenen Ideen manifest, befreit (deshalb) von
Vergessenheit und Unwissen nach dem Willen des Gottes, der
in Wahrheit Hüter dieser Wissenschaft ist,... der die Seelen auf
den voü<; hinbewegt,... durch wissenschaftliche Untersuchung sie

auf sie selbst zurückführt» 3.

5. Bei der Frage nach dem möglichen und vom Ziel der Dialektik

her notwendigen Übergang aus dem Wissen (e7ucrrr)pa) oder
Sidvoia) in das reine Denken — Ansatzpunkt ist die

Berührung mit der Idee durch analytisches oder dihairetisches
Verfahren —, noch mehr aber bei der jetzt skizzierten Frage
nach der Bedeutung der ävdgv7]oi<; wird evident, dass die

Voraussetzung für eine wahre und umfassende Einsicht
in die Dimension der Ideen und das Medium derselben die

Selbstreflexion des Denkens ist. Dies ist die Stufe, die
die Seele i m Transzendieren ihrer selbst als voüp oder votjot?
(intellectus), als reines Denken erreicht und aktiviert. So

wird die Inwendigkeit des Denkens zum Anfang von dessen

Selbstvergewisserung, Selbstüberprüfung oder seiner
Selbsterkenntnis. ' H TCpop sau-rijv eracrrpotpY] yvwaip scmv Ecarr/jp 4 : Ver-

1 Ibid., 46, 6 ff.
2 In A.lc. 250, 7 f.
3 In Eue. 46, 20-47, 4*
4 In Ti., II p. 286, 32. Zur philosophisch bedeutsamen Geschichte des Delphischen
Imperativs, vgl. P. Courcelle, Connais-toi toi-meme de Socrate ä St. Bernard (Paris
1974) ; fur Proklos auch W. Beierwaltes, Proklos, 15 ; 94 ; 128 ; 161 ; 269 ; 276 ff.



172 WERNER BEIERWALTES

gewisserung oder Erkenntnis des eigenen, eigentlichen Selbst
des Menschen, d.h. des Seins des Selbst, dessen rationaler
und transrationaler Möglichkeiten. — Das Phänomen der
Selbstreflexion des endlichen Denkens habe ich in meinem Proklos-
Buch (277) folgendermassen beschrieben : « Grund der Möglichkeit,

dass das Denken sich selbst auf sich selbst zurücknimmt,
ist seine Immaterialität h Durch seine Teilhaftigkeit ist dem

Körper ein Selbstbezug nicht möglich; Selbstbezug des

Körpers ware lediglich eine Addition von Teilen. Selbstbezug
des Denkens aber ist der Vollzug des Wesensaktes von Denken,
das sich selbst zu denken, seiner selbst bewusst und gewiss zu
werden vermag, indem es sich von allem ausser ihm selbst
Seienden trennt. Das Sich-selbst-Denken des Denkens ist jedoch
nicht Aufhebung von ursprünglicher Einheit in die Entzweiung
mit sich selbst, durch die das Denken (wesenhaft von sich selbst

verschiedener) Gegenstand seiner selbst würde, sondern
vielmehr das Bewusstwerden einer in seinen Momenten
unterschiedenen Einheit, die sich als Ein Akt vollzieht. So fügt sich
nicht Teil zu Teil, sondern das Ganze zum Ganzen 2, wie das

Zurückgehende und das Ziel des Ruckgangs Eines werden,
was sie implicite immer schon sind. Der Rückgang ist lediglich
die Entfaltung oder Darstellung dieses ursprünglichen Eins-
Seins. Die freie Entfaltung dieser Einheit aber geschieht nur
in der Freiheit vom 'Nach-aussen-Schauen'3 und von einem
der Selbstreflexion fremden Tun» 4.

I n ihr, also auf der Stufe des reinen, nur auf sich selbst

gerichteten, von keiner Äusserlichkeit zu fördernden oder gar
abhängigen Denkens ist die Einsicht in die Ideen möglich: in

1 Elem. theol. 15, p. 16, 30 Dodds. Die Umkehrung gilt ebensosehr: Korper ist
zu einer Selbstbezuglichkeit (e-urrpocp/)) von sich selbst her nicht fähig.
Aristotelischer Ausgangspunkt: De an. 430 a 3 f.
2 Elem. theol. 15, p. 18, 2.
3 In A.lc. 14, 4 f.: coro T7slq -ra £<;co ^Xcttoucty)? opp.?)? ; 21, 3 : dbrö ty}<;

<pepopiv/]<;

4 Ibtd.y 14, 5 : aXXoTpioTupaY^oauvY).



ERKENNTNIS BEI PROKLOS r73

das einfache, teillose, invariable Sein, welches auch nur durch
den « einfachen Hinblick» (pozKodc,ImßoXati;,1 adiectionibus... velut

autopticis)2 adaquat erfassbar ist, d.h. durch ein Denken, dessen

Intentionalität nicht durch den notwendigen Uberschritt in
einen Bereich anderer Seinsintensitat gestört wird (Subjekt-
Objekt-Verhaltnis), vielmehr ganz bei ihr selbst bleibt, weil
Denkendes und Zu-Denkendes in der Dimension des reinen
Denkens eine dynamische Identität ausmachen. Et enim ille
videns intellectualia, magis autem ens, una, inquit, epibole (id est

iniectione vel intuitu) et attactu intellectorum se ipsumque intelligentem
et ilia in se ipso entia conspicit, propter quod et intelligit que est, et

quod intelligens est simul intelligit, cognoscens et se ipsum quis est3.

Diese Erkenntnis des Seins der Ideen i n oder durch
Selbstreflexion des Denkens kann folgerichtig (im Sinne des zu
explizierenden Erkenntnispr ozesses) als wesentliche Veränderung
des Denkens verstanden werden : das Denken der Seele erhebt
sich in den Geist, d.h. sie w i r d Geist (anima fit et ipsa intellectusfi.
Dies meint freilich nicht, dass sich die Seele in den absoluten,

1 Ibid., 247, 5 ff.
2 De prov. 30, 4. Zum Terminus s-rcißoAt) vgl. R. Klibansky, in Plato
Datmus III (London 1953), 92 f., im Gegensatz etwa zu q xa-a auXXoyiauov IrußoXrj.
Sachlich analog ist der plotimsche Gebrauch dieses Begriffes im Sinne einer
Aufhebung der Differenzstruktur des zeithaften Denkens und Sprechens : III 8, 9, 21 f.
(&. äOpöa); IV 4, 1, 20 ; VI 7, 35, 21 ; 39, 1 f. Vgl auch V 8, 6, 1. Nennt man
dies « Intuition » oder « intuitives Denken », so mischt man ein psychologisches
Element mit ein, das fur Plotin und Proklos zumindest fur das Idee-Denken und
fur das Selbstdenken des zeitfreien Geistes auszuschliessen ist.
3 Ibid., 30, 14-18. Wenn sich das Denken sich selbst denkend seiner «idealen»
Struktur vergewissert, dann vollzieht es eine doppelte Reflexion : es denkt nicht
nur die Ideen, es weiss auch, d a s s es sich 1 m Denken der Ideen selbst denkt:
propter quod et intelligit que est, et quod intelligens est simul intelligit. Vgl. auch Elem.
theol. 168, p. 146,21-23 : a(xa apa a 11901 otSs, xal to voijtöv x.al ort voei exeIvo xal
voeiTai 69' eauToü vooüvtoi;. Plot. II 9, 1, 34 ff., m der Formulierung voeiv 8 t 1 voei

muss der eine Akt des « wahren Geistes » ausgesprochen sein, sozusagen
Erläuterung dessen, was das Denken des Geistes als ganzes ist (Z. 47 ff.).
4

30, 19. Die den mtellectus von scientia unterscheidenden Momente: 30, 2-14;
20-23. Dieser Text ist dem des Alkibiades-Kommentars 247 bis in die Formulierungen

und Zitate hinein nahezu gleichlautend.



174 WERNER BEIERWALTES

d.h. zeitfrei in sich seienden Geist mit all seinen Differenzierungen

(6 eä;7)p7)fXEvoi; T?j<; 4^X4? voü?)1 transformiere, sie erreicht
vielmehr auf der Stufe des reinen Denkens die höchste Möglichkeit

des eigenen Denkens in ihr: die « Erleuchtung »(eXXa(j.(|>i<;),

die der Seele vom absoluten vou? her zukommt2. Dies aber ist
die ontologische und lebensgeschichtliche Voraussetzung für
das Denken, dass es zur Einsicht dessen gelangt, von dem auch
die seienden Begriffe und Ideen in ihm abhängen : « Geist
als das in Zeitfreiheit verharrende Wesen (Sein), brodelndes
Leben und schlafloses Denken, in nichts zu seinem Leben

bedürftig, weder Zeit noch Umschwünge brauchend, um
vollendet zu sein » 3.

Wenn man sich bewusst hält, dass dem Denken im Rückgang

in sich selbst eine begründete Einsicht in die Dimension
der Ideen ermöglicht wird — « in sich selbst sucht die Seele das

Wahre und das Gute und die zeitlosen Ideen (Begriffe) des

Seienden ; ihr Wesen nämlich ist voll von ihnen, verborgen sind
sie ihr nur aufgrund des werdenwirkenden Vergessens, in der
Suche nach dem Wahren blickt sie nach Anderem hin, obgleich
sie es gemäss ihrem Wesen [selbst] hat» 4

—, so ist v o n der
Sache her schwerlich, eher freilich aus einem system-stabi-
lisierenden Interesse heraus verständlich, warum Proklos gegen
den Satz Plotins opponierte : « Jeder von uns ist eine intelligible

1 In Alle. 247, 1.
2 Ibid., 247, 2.
3 Ibid., 249, 5-7. Zu Herkunft und Wirkungsgeschichte von Ccoi) tpbuoa: W. Beier-
waltes, Platonismus und Idealismus (Frankfurt 1972), 55 Anm. 235. Dazu:
Damascius, Pr. 84, I p. 195, 7 Ruelle. Frühe Andeutung des etymologischen
Zusammenhangs von toy4 und £em bei Arist. De an. 405 b 27 f. — Von der in
die unto mystica transzendierenden Liebe : superfervidits, bitlhens, bullit corde (Hugo
von St. Victor, Expos, in Hier. cael. VI, in PL CLXXV 1039 C f.).
4 In Ale. 250, 16-20 : ...i/.},' auTTjv louaav ttjv ou/rjV ev eauTfj yryzio xai to äXryffg
xal tö äya-frov xal TO69 äiöloue tcöv ovtcov Xoyo'j^. 71X4999 yap auTtji; 9 oüala

TOUTCov, e7uxpu7TT£Tca Sf ex T7}9 yevsaioupyoü Xyj&tjp xal TTpop aXXa ßXf—s>. ((pTaüaa

TäX^ffsp, eyouaa amro xaV oüalav, xal sv aXXoop axo7ret to äyahov 0:9eiaa EauT7]v.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS D5

Welt» ecrfiev yap sxaorcx; xotjfio? vot)to<; 1. Dass Plotins Satz keine
unvermittelte Identität von menschlicher Seele und absolutem
Geist suggeriert, zeigt schon der andere : oü yap wü? 7]fi.sü; 2, wir
sind nicht Geist; er ist jedoch als ein uns transzendierender

unser Wesenskonstituens, in uns und zugleich über uns,
« unser und nicht unser » 3; « unser », weil er Medium und Ziel
des transzendierenden Denkens ist, « nicht unser», weil er trotz
seiner Immanenz als der dem Denken transzendente Grund des

Denkens (in) der Seele und — aufgrund der Identität von Denken

und Sein — als eine der absoluten Einheit näher kommende,
eigene Hypostasis durch die Seele erfahrbar bleibt. Geht man
davon aus, dass der Satz Plotins und die proklischen Explikationen

der vospa
4 der Seele — trotz Proklos' Opposition —

sachlich dasselbe Ziel intendieren — die apriorische Begründung
von Erkenntnis nämlich —, dann kann diese Differenz wohl nur
als eine verschiedenartige Gewichtung verstanden werden. Während

Plotin bei der Ausarbeitung der Frage nach der apriorischen
Begründung von Erkenntnis den Nachdruck legt auf die Immanenz

des Intelligiblen in der Seele — trotz dessen Transzendenz
und trotz des vorgreifenden Wirkens des Einen im voü? der
Seele —, forciert Proklos eine henologische Begründung
der Erkenntnis — trotz seiner Yergewisserung der Präsenz des

voüp i m Denken der Seele oder trotz der mittelbaren Teilhabe
des seelischen voü? an dem aus allem Seelischen «

Herausgehobenen», allem in Zeit verflochtenen Denken absolut « Vor-

1 Enn. III 4, 3, 22. Dagegen : Procl. In Parm. p. 948, 12-31. Die Kontroverse ist
erörtert in meiner Abhandlung : Die Entfaltung der Einheit. Zur Differenz
plotinischen und proklischen Denkens, in Tbeta-Pi 2 (1973), 126-161, speziell

145-152.

2V3, 3, Ji.
3 V 3, 3, 26.
4 Ausser den interpretierten Texten aus dem Alkibiades-Kommentar und De
Providentia, vgl. In Ale. 84, 3 ff.; 321 ; 326, 13 ; Deprov. 18, 6 : dvsuplaxsi [4 öu/yj]

ea'jxrpj xoapov ovxa Xoyixov ; 19, 7.



WERNER BEIERWALTES

her »-Seienden 1. Deshalb ist im Sinne des Proklos das « Eine
in uns » (to sv y)[nv sv, to sv ty)? ^uxvj<;)2 der apriorische und
gegenüber dem voüt; der primäre Grund sowohl der Möglichkeit
transzendierenden Erkennens, als auch der Möglichkeit des

Sich-selbst-Überschreitens des Erkennens, sofern ihm die

Einung mit dem absoluten Prinzip, dem Einen selbst, gelingen
sollte. Das Eine in uns — in verschiedener Intensität — ist
also für Proklos nicht nur der Sache nach, sondern auch expresses

verbis das bewegende Element in allen Phasen des Transzendie-

rens.

6. Dass das Erkennen schon vor der Vollendung des Weges
des Transzendierens insgesamt sich selbst vollendet und vor
einer, gemessen an bisher gebrauchter Methodik, ganz andersartigen

Erfahrung zurücktritt, dies macht die Reflexion auf die

Voraussetzungen deutlich, wie der universale Grund, also das

Eine selbst, dem menschlichen Denken « einsehbar », « begreifbar

» oder « erfahrbar » gemacht werden könne 3. Sich mit dem
Einen zu identifizieren, d.h. mit ihm nach intensiver Vorbereitung

des begreifenden Denkens in einem zeitfreien Augenblick
ohne Differenz eins zu werden, ist ja das den Weg als ganzen
vollendende Ziel: tsAsImot? oder perfectio 4, wie es, neuplatonischem

Denken folgend, auch christliche Mystiker nennen, —
als Resultat der « Anähnlichung an Gott». Dies nämlich ist die

Voraussetzung : ayaD-ov und sv sind identisch, das sv ist der
« Gott selbst» 5, also das Erste und Göttliche schlechthin.

1 Durch diese Einschränkungen wird die Differenz gerade nicht zum unver-
sohnbaren Kontrast.
2 Z.B. In Parm. p. 1071, 26 ; In Parm. VII, in Plato Latinus III, 58, 20.
3 Das Problem des « Einen in uns » ist im Bezug zum Einen selbst und zur Negation

ausfuhrlicher dargestellt in meinem Proklos-Buch, 367 ff. — Der hier
vorgelegte Text enthalt verschiedene Prazisierungen und Ergänzungen.
4 Bei Proklos des öfteren, z.B. In Ale. 5,2; Hierocl. In Carm. Aur., in FPG I,
p. 478 a Mullach ; fur die Mystik : Ps.-Dion. Areop. De caelestt hierarchia III 2,
in PG III 165 C ; Hugo von St. Victor, Expos, in Hier. cael. IV, in PL CLXXV
999 B ff.
5 In Tl., III p. 207, 8 ; In Parm. p. 1096, 27 ff.; 1109, 15 f.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 177

Auf die ontologische Legitimadon des Sinnes einer Protrep-
dk, der Mensch solle in sich die höchste Wesenheit« erwecken »,
ist durch die begründete, das gesamte Philosophieren bestimmende

Überzeugung verwiesen : dass in der Seele, also im
Denken dianoetischer (Siavotoc, s7uctt7)[r/]) oder noetischer (votS?)

Form, das Eine als das Einigende und Sammelnde dieses

Denkens1 aber auch als diejenige Potenz wirksam sei, die das

Denken über sich in seinen nicht-denkenden und deshalb auch
nicht durch Denken erfassbaren Grund hinaustreibt. Dieses

« Eine in uns » (unum anime 2, auch « Blüte » oder Spitze unseres
Geistes oder unseres Seins genannt)3 prägt die Struktur des

Denkens und des menschlichen Seins als Ganzes vom Prinzip
her und richtet es auf es hin. Es ist der Grund dafür, dass dem
Denken der Rückgang in sich selbst und damit der Anfang des

Überstiegs über sich selbst als Notwendigkeit überhaupt
bewusst wird und dann als freier Akt gelingt, sofern es der in
ihm angelegten, in der Selbstreflexion sichtbar werdenden und
seine begrifflichen Anstrengungen herausfordernden (entelechia-
len) Gestalt menschlichen Seins folgen möchte. Das « Eine in
uns» zu « wecken» heisst also, die im Denken vorgegebene
Einheitsstruktur bewusst zu machen. Dieses Bewusstmachen
aber ist der Ansatzpunkt, den vorreflexiven, d.h. den nicht mit
dem Einen in uns identischen Grund berühren zu können; es

bereitet den Umschlag des Denkens ins Nicht-Denken oder das

nicht-denkende Einswerden mit dem Einen vor. Das « Eine in

1 In Ale. 247, 7-9 : tt)v dxpav ÜTtap^tv aveyetpat Set xr)^ xa6' £v eaptev

xal ^ to tcXt^Öo? evlCexat rö sv •fjp.Tv. Fur die Erkenntnis, vgl. auch De X
dubit. 4, 36.
2 De prov. 31, 6; In Parm. VII, in Plato Patmus III, 48, 14 f.: in nobis le unum,
quod et Socrates vocabat tpsam illustrattonem anime ; De X dubit. 64, 10-12 : ev rj^tv
£yxetxat Tt xpucptov tou svö<; t^voi; stc, 6 xal xeXeaaaa 4/UX'H xa^ töpucraaa eauxTjv,
£v<&so<; ecm xal £yj tt)v -9-etav £coy]v xa-9-5 6aov #s{i,t(; aÜTfl.
3 W. Beierwaltes, ProkloSy 375-378. Zu der flos mtellectus analogen Metapher
scintilla animae (vgl. ibid., 377, 51) : (ava^at) irupaiv, aep' oö S/) p.dXtaxa Trpög

ty)v dyvcoGTOv auvccTTTovrat (at ^Xa0 T0^ svö<; &7rep°xhv (Procl. Tbeol. Plat. III 1,

p. 118, 14 f. Portus).



i78 WERNER BEIERWALTES

uns » markiert die Grenze dieses Umschlags auch dadurch, dass

es als Begriff des Einen (intrinseca unhts intelligentid)1 gedacht
wird — eine Form des Begreifens, die offensichtlich über dem
dianoetischen Denken und dem Denken der Ideen wirkt (supra
intellectuni) 2. Wenn das Eine selbst, so wie es an ihm selbst ist,
weder zureichend gedacht, noch zureichend gesagt werden kann,
dann hat das « Eine in uns » als « Begriff» des Einen eine

vorläufige und in Betracht des An-sich-Unmittelbaren eine wesentlich

vermittelnde Funktion : seiender Gedanke des weder

— im Sinne des Bestimmt-, Begrenzt- oder Etwas-Seins —
seienden noch zu denkenden Ursprungs, begreifende Einsicht
dessen, was sich diskursivem Begreifen entzieht, im Modus der
Zeitlichkeit zur Sprache gebrachtes Sein des über jeder Nenn-
barkeit seienden Einen, Selbstinnigkeit des Einen im Denken,
das sich in sich als das Relationslose und Ununterschiedene
selbst nicht innerlich zu sein vermag. « Begriff» des « Einen in
uns » ist das denkende und gedachte Gestalt gewordene Eine,
Entwurf (provole) und Ausdruck (expressio) des Einen selbst:
hatte igitur intrinsecam unius intelligentiam, provolem entern eius quod

in nobis unius et velut expressionem 3. Die Vermittlungsfunktion
des « Einen in uns» folgt der erkenntnistheoretischen Maxime,
dass nur Ähnliches durch Ähnliches erfasst werden könne 4.

Damit wird das Eine selbst als Ziel der transzendierenden

Bewegung zum qualitativ bestimmenden Mass des Erkenntnisprozesses

: am « Ende» muss das Subjekt dieser Bewegung in
der ihm zuhöchst möglichen, also in analoger Weise so

sein, wie der universale Grund oder das Eine Prinzip selbst ist.
Dieser Grund, das Eine selbst, ist von Plotin wie von Proklos
nicht als das superlativistisch Höchste in einer zwar in sich

differenzierten, aber doch homogenen Reihe vorgestellt, sondern

1 In Parm. VII, in Plato Latimts III, 54, 12.
2 De pro». 31, 5 ; De X dubit. 64, 11 (Text : S. 177, Anm. 2).
3 In Parm. VII, 54, 12 f.
4 In Ale. 247, 12 ; De prov. 31, 7.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS *79

als das schlechthin Andere gegenüber allem, was (durch es) i s t *,
als das « Absolute » 2 im strikten Sinne, als reine Transzendenz.
Daher bleibt dem Versuch, eine derartige Realität, die nur als

verursachende und auf sie selbst hinbewegende im Bereich des

Seienden, einzig durch ihr Wirken denkbar ist, auf den

Begriff und in die Sprache zu bringen als adäquateste Möglichkeit
: die Negation — also vom Bereich des Seienden her und im

Wissen, was dieses Seiende insgesamt ist, zu sagen, was das

Eine selbst nicht ist. Wenn das Seiende (und alles, ausser dem
Einen selbst, dem Über-Seienden, ist, selbst der Bereich des

äussersten Entzugs der Wirkung des Einen [öXv)])3 kategorial,
d.h. in begrifflich umschreibender Aussage fassbar ist, dann
macht die Negation gerade die Überkategorialität4 des Einen
selbst, seine ümpoxh 5 oder seine Inkommensurabilität deutlich.
Sie spricht dem Einen neben Relationalität und damit Reflexi-
vität, innerer Gegensätzlichkeit oder Differenz, Beweglichkeit
etc. selbst die allgemeinste oder mindeste Form « zu-sein » ab :

das Etwas- oder Bestimmt-, Umgrenzt-Sein. Weil das Eine also
alles nicht ist, was das Seiende ist und damit analog zum sTspov-
Sein als das Nichts von Allem benannt werden kann, entzieht es

sich der Sprache, sofern Sprache, wie Erkennen, immer auf ein
seiendes (bestimmtes, umgrenztes) Etwas sich bezieht6. Damit
erfahren Erkennen und Sprache in der das Eine aus allem Seien-

1 Zur Problematik insgesamt, vgl. W. Beierwaltes, Andersheit. Grundriss einer
neuplatonischen Begriffsgeschichte, in Archiv f. Begriffsgeschichte 16 (1972), 166-197.
2 Das Eine als das s^Y)p-/]p£vov : Theol. Plat. II 8, p. 54,2 ; p. 55,8 Saffrey-Westerink;

synonym mit aauvTaxTov, aptiOsxTov, aaxeTov; Porph. 7« XII32, in P.Hadot,
Porphyre et Victorinus II (Paris 1968), 106: äitoUrov.
3 Ihr Ursprung ist das Eine, sie ist nicht als Gegenprinzip gedacht (Elem. theol. 72,

p. 68, 24 f.; In Ti., I p. 384, 24).
4 In Parin, p. 1192, 12 f. tcov xccT7)Yopicov xaOapsuov to ev. Der Terminus ist
sachlich und sprachlich schon durch Plotin III 8, 10, 29 f. gerechtfertigt: p/jSsvo?

(sc. tou svö<;) aurou xcmjYopsiaOca Sovapsvou.
5 In Parm. p. 1110, 6.
6 In Parm. p. 1073, 33 ; p. 1074, 2 ; In R., II p. 375, 20 ff.; p. 376, 3 f. Jenseits
des Wissens : In R., I p. 276, 17 ; p. 283, 22 ff.; p. 282, 25 ff.; p. 292, 5 ff.



i8o WERNER BEIERWALTES

den ausgrenzenden Tätigkeit selbst ihre absolute Grenze : dem
Denken wird durch die Erfahrung, was das Eine « ist» oder
vielmehr nicht ist, einsichtig, was es selbst i s t und vermag1.

Wenn also das Eine die unhintergreifbare Grenze von Denken

und Sprache ist, in Denken und Sprache gleichwohl um der

Vergewisserung des Zieles willen negativ erscheint, wenn ferner
der Mensch nur im « Sehen » oder « Berühren » des Einen die

Erfüllung seiner denkenden und liebenden Intention (d>81<;, epco?)

erreichen kann, dann bleibt dem Denken nur noch der Sprung
in die Selbstaufhebung. Die Masshaftigkeit des Einen für das

Denken bewirkt durch das « Eine in uns » — im Blick auf das

Telos — das radikale Einfach-Werden. Dies aber heisst
Aufhebung jeder Differenz im Bewusstsein oder Denken, also auch

Aufhebung der negativen oder negierenden Dialektik durch
diese selbst: Negation der Negation 2. Nur in dieser Aufhebung
auch der höchsten Form von Dialektik ist die Einung punktuell
möglich. Fiat igitur unum ut videat le unum, magis autem ut non

videat le unum : videns enim intellectuale videbit et non supra intellectum,
et quoddam unum intelliget et non le autounum 3. In der Formulierung
dieses Aktes bleibt die Sprache immer paradox : Sehen als NichtSehen,

Vernehmen (Denken) als Nicht-Denken 4, Erkenntnis
durch Nicht-Erkennen : yvüaic, 8t' äyvcoata? 5. Damit ist nicht

1 Analoges gilt von der Aussage über die « Gotter » : sie ist notwendig bildhaft
(erxovDooc;, In Cra. 78, 20 f.).
2 W. Beierwaltes, Proklos, 361-366 ; 395-398 ; Platonismus und Idealismus, 48 ;

59; G f-
3 De prov. 31, 14-16 ; In A.U. 247, 14 ff.; 249, 12 ff.
4 Ecl. dephilos. Cbald. p. 3,30 Jahn ; In Parm. p. 1080, 9 ; In Ti., I p. 258, 7 : vost Tto

eaurou (J.Y) vß> (Terminus aus Plot. V 5, 8, 22 f.).
5 Im Sinne dieses Gedankens formuliert bei Ps.-Dion. Areop. De dir. nom. 7, 3,
in PG III 872 A ; ayvcocTcoc; dvaTa07)Ti: De myst. theol. 1, 1, in PG III 997 B.

Allerdings ist bei Ps.-Dionysius impliziert, dass das Denken vor der Einung nicht
erst die einzelnen Erkenntnisstufen zu durchlaufen hat; die Liebe relativiert die
Phasen des Aufstiegs zugunsten grösserer Unmittelbarkeit. Porphyrios in der
Tübinger Theosophie: ecmv aurou (tou üpcoTou) yvcoaii; yj dyvwcrla {Fragmente
griechischer Theosophien, hrsg. von H. Erbse (Hamburg 1941), 183, 26) ; Sent. 25,
p. 11, 4 Mommert: to E7t£xei.va voü ÖscopetTai dcvovjala xpefnrovi vovjascoi;.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS 181

Irrationalismus propagiert, sondern konsequent der Gedanke zu
Ende gedacht, dass in diesem Akt der Einung der vorrefle-
x i v e Grund oder das konstitutive Prinzip des Erkennens
(apxv) yvcütjeto?) 1 selbst eingeholt und damit erst das Ganze der
menschlichen Möglichkeiten — in Wissen und das Wissen
übersteigender Erfahrung — präsent wird. Dass die acoTTjpta

2 der
Seele im Schweigen 3 erreicht werde, dafür ist die in eine je

grössere Intensität von Sein oder Einheit einübende und dadurch
aus aller Entfremdung lösende («7cocrrpscpe<j9-ai... -ra aXXorpta)4

Reflexion unabdingbar. Der « Glaube» 5 als die nicht-
intentionale oder nicht-reflexive und deshalb adäquate Möglichkeit,

das Eine gegenwärtig zu haben, entspringt der Reflexion
und wirkt auf sie zurück — als deren Incitament zum
geforderten Transzendieren. Das Ziel der ist daher immer, in
denjenigen Zustand zu gelangen, den alle Reflexion aufgrund
der Immanenz des « Einen in uns » intendiert: Freiheit auch

von denkender Bewegung 6, um die Einheit mit dem Einen
unirritiert durch theoretische Differenz vollziehen zu können.
Daher ist klgtic, weder als scheinhafte Vorstellung (*%* So£a),
noch als ein blosses Für-wahr-Elalten zu verstehen, sondern als

1 In Parm. p. 1047, 24 f. Der selbst grundlos existierende Grund (avim<50£-rov) ist
der Ausgangs- und Bezugspunkt jeder dialektischen Erörterung und damit der
Erkenntnis : In R., I p. 283, 11 ff. Vgl. Plot. III 8, 9, 38 f.: das Eine ist apyp)

Sie^oSou ap/7) vou.
2 Der Terminus z.B. In Ale. 250, 1 ; 29, 9.
3 De prov. 31, 12 ; In Parm. VII, in Plato Latinos III, 76, 6 f.
4 In Ale. 252, 1 f.; De prov. 17, 11 £.: Xuouaa [sc, v) eauTvjv darö toutojv
(ivepysLcov) ox; aXXoTpia>v auxyji;.
5 Habitus der « Götter » wie der Menschen dem ev gegenüber, vgl. z.B. Tbeol.

Plat. I 25, p. 109, 24 ff. Saffrey-Westerink. In diesem Sinne ist niaxn; auch bei
Ps.-Dion. Areop. De div. nom. 2, 9, in PG III 648 B, im Kontext des programmatischen

Satzes zu verstehen : oü pi6vov ji.aOwv, aXXa xal 7ta0a>v -ra 0sta.
6 Theol. Plat. I 25, p. 110, 2 Saffrey-Westerink. Die Ruhe des Öppo^ (fj-ucrnxos):
ibid., p. in, 25 ; IV 16, p. 213,10 Portus ; In Parm. p. 1015, 41 ; p. 1025, 32-34;
p. 1171, 4 (yaX^vv)) ; 6 ; 8 (r)crux£a) ; In Ti.y I p. 302, 23 (öppot; TraTptxfS?). Derselbe
Gedanke ist in der Odysseus-Metapher formuliert. Vgl. oben S. 161, Anm. 2.



WERNER BEIERWALTES

die rückhaltlose Selbst-Hingabe 1 an das Eine : Voraussetzung
und Zustimmung zur Einung mit dem von jeder Differenz
Freien. Weil Wissen oder Erkennen ein « Sehen » ist, ist dieser
Zustand des Nicht-Erkennens als (Dstv 2 bezeichnet oder als die

gegenüber ihrem mythologischen Ursprung längst domestizierte,

mit Ruhe (Aufhebung jeder Intentionalität) identische
fxavlot3, oder als die die gewohnte und vorherrschende Existenz-
und Denk-Form augenblickhaft überwindende exerrocaK; 4.

7. Die Explikation der Stufen oder Phasen des Erkenntnisprozesses

hat die eingangs aufgestellte Behauptung zu begründen

versucht: dass der Gedanke der zusammenhängenden Einheit

der rationalen und transrationalen Vermögen dem Postulat
komplementär sei, der in sich differenzierten Wirklichkeit müsse
auch eine je differenzierte Form des Erkennens entsprechen;
das Ganze also des Seins und des Über-Seins werde als Einheit
in der Differenz gerade durch die in aller Erkenntnis und
nicht-erkennenden Erfahrung wirkende Präsenz des Einen
gedacht. Interpretationsmodell ist für Proklos die « eine Linie »

Piatons 5: sie ist das Symbol für die Kontinuität (auve^sia)

1 Theol. Plat. I 25, p. no, xo ; p. 111, 18 Saffrcy-Westerink. Vgl. hierzu Plot. VI 9,
11, 23 : £7u8oai<; ccutoü; eyxoXTrlaaaOai : p. in, 17 (Plot. I 4, 6, 13).
2 Z.B. Theol. Plat. I 25, p. 110, 10 ; In R., II p. 375, 18 ; De prov. 31, 11 ; In Tt.y

I p. 303, 6-8 : {xuouc/j^ (-rife uTreaTptopiv^ rrpöt; to 0stov cpcot;

at,co7rcoo/](; ty)v olov aicoTrqv.
3 De prov. 31, 5. Auf diese Stelle wohl bezieht sich Johannes Tauler (Pred. 64) :

Proculus, ein heidenscher meister, nemt es (sc. das gemuete der seien) ein slaf
und ein stille und ein goetlich rasen. (Der dann folgende Text kommt De

prov. 64, 8-10 sachlich und sprachlich sehr nahe). — "Wilhelm von Moerbekes
Ubersetzung der Opuscula muss Tauler bekannt gewesen sein, ansonsten ist ein
solcher Bezug schwerlich erklärbar qui e t e m amat, clausa cogmtiombus, m u t a

facta et silens mtrmseco silentio, De prov. 31, n f.). P. Wyser, Taulers Terminologie

vom Seelengrund, in Piatonismus in der Philosophie des Mittelalters, Wege der

Forschung 197, hrsg. von W. Beierwaltes (Darmstadt 1969), 389, belasst die

Frage des sachlichen Ausmasses dieser Beziehung in der Schwebe. Einiges
Klarende hierzu bei D. Schlüter, in Johannes Tauler. Em deutscher Mystiker, hrsg.
von E. Filtiiaut (Essen 1961), 122 ff.
4 In Ti.y I p. 212, 13.
5 In R., I p. 288, 6 ff.; 283, 6 ff.



ERKENNTNIS BEI PROKLOS IS?

der Wirklichkeit insgesamt, die ausgeht vom aya&ov oder ev als

dem universalen Prinzip und wieder in es zurückgeht (irpooScx;-

eracjTpocpY]), also auch als hervorgegangene auf den Ursprung
zurückbezogen bleibt. Der Hervorgang verursacht Differenzierung

oder Abstufung. Weil aber das Eine Ursprung von
Differenzierung ist, bleibt der « Zusammenhang». « Ähnlichkeit

» des Seienden zueinander und zu seinem Ursprung —
Analogie, rationale Verhältnishaftigkeit als das «schönste Band»
(Plat. 77. 31 c 2) — ist daher das konstitutive Prinzip der
Wirklichkeit insgesamt. Dieser « Ähnlichkeit» folgt das Denken

indem es a 1 s Aufstieg und Selbst-Überstieg die ontolo-
gische s7uc7Tpocp7) der Wirklichkeit, die dem Seienden insgesamt
immanente Intention zur Einheit hin jeweils nachvollzieht und
so Aufschluss nicht nur über die Entfaltung der absoluten Einheit

und deren Wirken, sondern, im Spiegel eben dieses Wirkens,
ebensosehr über sich selbst gewinnt.

1 Der hier und S. 180 behaupteten Priorität oder Masshaftigkeit des Seins

gegenüber dem Denken kann aufgrund der Universalltat dieses Aspekts im
neuplatonischen Denken schwerlich Procl. In Ti., I p. 352, 11-18 als Widerspruch
entgegengesetzt werden, so als ob die verschiedenen Seinsbereiche durch die
verschiedenen Erkenntnisvermögen verschiedener Subjekte erst konstituiert
wurden. Die verschiedene Erkenntnis-Weise (oder -Möglichkeit) verschiedener
Subjekte in Bezug auf das Selbe schliesst gerade nicht aus, dass — etwa fur den
Menschen — bestimmte Seinsbereiche nur bestimmten Suva^stt; in ihm zuganglich
sind. Freilich erkennt das jeweils intensivere Erkenntnisvermögen das «vor»
ihm Seiende nur in der ihm gemassen Weise, also z.B. der vou? erkennt okix&t;,
was die cpavxaata (xopcporirix&i;, oder die caa07)ai<; raxOvjTtxtoc; erfasst.



184 WERNER BEIERWALTES

DISCUSSION

M. Blumenthal: You suggest that the active notion of cpavTctala

was more important for Proclus than the passive, and associate his

use of the expression vou? 7ta0Y)Tix6<; with this emphasis. But Proclus
does not seem to be at all happy with that phrase : on about half
the occasions, when he uses it, he points out that it is not his own
(to? Xsyevat, etc.). It appears to be a school phrase, going back no
doubt to the suggestion at De an. 433 a 10 that cpavxacua is a

voTpic, TiiDo you know where Proclus himself took it from? My
understanding was that what Proclus was uneasy about was the word
voti?: you would perhaps argue that it was 7ra07]Tixo<; that he disliked

M. Beierwaltes: Zumindest in dem Zusammenhang, den ich
diskutiert habe (bes. In Eue. p. 52, 4 ff.). Gegenüber dem mehr

schulmässigen, Aristoteles näher kommenden Aspekt einer primär
passiven <pavTacua steht die weitaus differenziertere Entwicklung des

« aktiven» cpavracda-Begriffes. Er muss m.E. in eine Reflexion auf
die Erkenntnisstufen einbezogen werden, weil er (im Zusammenhang
mit der Konstitution des mathematischen und geometrischen Seins)

zur Erkenntnis des Invariablen überleiten soll. — Zur Frage der

geschichtlichen Herkunft dieser Konzeption des Proklos kann ich
über das hinaus, was Sie selbst in Ihrem Vortrag gesagt haben, nichts

beitragen. Vgl. allenfalls oben S. 159, Anm. 7.

M. des Places: Vous avez cite l'application que Proclus fait du

mythe d'Ulysse et Calypso ä sa theorie de la connaissance ; donne-t-il
aussi une portee morale ä la fable homerique, dans le sens d'une

captivite, puis d'une liberation de l'äme comme le font tant de neo-

platoniciens (cf. notamment A. Bielmeier, Die neuplatonische Phaidros-

interpretation (Paderborn 1930) ; H. Rahner, Griechische Mythen in

christlicher Deutung (Zürich 1945), 414 sqq.; F. Buffiere, Les mythes

d'Homhe et la pensee grecque (Paris 1956), 388-91 ; J. Pepin, Porphyre

exiglte d'Homhre, in Entretiens Hardt XII (1966), 241 sqq.)?



DISCUSSION 185

Comment distingueriez-vous 7rpoßoAy) et imßokt]'? Le second se

traduit d'ordinaire «intuition » (du vou?) ; TtpoßoXv) indique-t-il par
lui-meme une operation intellectuelle

M. Beierwaltes : Die Odysseus-Metapher meint hier (In Eue. p. 5 5,

19 ff.), dass Odysseus, d.h. die des Menschen, von Kalypso
befreit werden, d.h. dass er durch emcrrpcxpY] in einen freien und
selbstdenkenden Zustand, in sein Selbst zurückkehren solle. Die
Odysseus-Metapher hat bei Proklos (vgl. oben S. 161, Anm. 2) wie
bei Plotin neben der erkenntnistheoretischen ebensosehr eine moralische

oder ethische Bedeutung, weil Erkenntnis als solche zur
Vollendung der menschlichen Existenz im Ganzen (letztlich in die Einung
mit dem Einen) führen soll.

In den Kontext des zuerst genannten Aspekts der Odysseus-

Metapher gehören auch die Bitten an die Götter um Befreiung oder

Erhebung und Erleuchtung in den proklischen Hymnen : exAüeiv,

pueiv, cp«<; etc., vgl. z.B. Hymn. III 3 (mit den Anmerkungen E. Vogts,
in Procli Hymni (Wiesbaden 1957), 65 f.) ; III 15 ; IV 3 ; I 37 ; III 5 ;

III 1 ; IV 6.

Der Terminus 7tpoßoXfj (cf. oben, S. 178, Anm. 3) ist zusammen

mit expressio eine Erläuterung von intelligentia (swota oder voTjatp)

des Einen, dies im Sinne eines « Begriffes », der die Begreifbarkeit
des an sich unbegreifbaren Einen signalisiert, Grund und Ausgangspunkt

fur den letzten Uberstieg des Denkens zum Einen selbst.

Zu ETußoAf] und «Intuition», cf. oben S. 173, Anm. 2. Was

Plotin als Akt des zeitfreien, absoluten voGp begreift (Identität von
Sein und Denken und damit Aufhebung des für zeithafte Erkenntnis
charakteristischen Sub]ekt — Objekt — Verhältnisses), fungiert an

der zitierten Proklos-Stelle als Beschreibung der Erkenntnis von
Ideen im voü<; der Seele.

M. Dörrie: Bitte, erlauben Sie mir, auf die erste Frage
zurückzukehren, die M. des Places gestellt hat:



i86 WERNER BEIERWALTES

Da stehen wir vor den Nachwirkungen der stoischen Homer-
Allegorese : Odysseus wird mit dem Menschen, wie er sein soll,
gleichgesetzt; ihn führt der Logos zum Wahren und Richtigen, d.h.
in die Heimat des Weisen, das heisst auch, zur crcorrjpia. Das ist breit
dargestellt durch Horaz, Epist. I 2, 17-27.

In der von Proklos gewählten Metapher ist unter Hermes der

Logos zu verstehen ; Kalypso ist sensu etymologico Verborgenheit und
Irrtum ; nicht eine von aussen wirkende Kraft, sondern der Sturm
der Leidenschaften hat Odysseus in diese Lage geführt, aus der

Hermes als Logos ihn befreit.

Sicher darf hier das Logische vom Moralischen nicht zu scharf

gesondert werden : Eines tritt für das andere ein — das eben ist
Sinn und Besonderheit der äXXyjYopla.

M. Brunner: Vous avez dit que l'äme s'unissait ä l'Un « sans

difference». Cependant, dans le De Providentia (31 et 32), par exemple,
Proclus commente le nom evwcup par le verbe cruva7rrofi.ca. L'image
impliquee dans ce verbe semble etre celle d'un contact; eile suggere
done, non pas la notion d'union pure, mais celle d'union et celle de

difference. La question se pose des lors de savoir si nous sommes en

presence d'une doctrine de l'identite absolue comme dans Yadvaita

vedänta, ou si une distinction demeure ä cet egard, comme le pense
E. R. Dodds, entre la doctrine de Proclus et cette philosophie
indienne.

J'ajoute que le verbe <juva7tTopai est interessant parce qu'il
rappeile un courant de la mystique juive, qui refuse l'identite pure
et exprime l'union avec Dieu par un verbe qui veut dire justement
« adherer » : dabaga. Dominique Gondissalvi traduit, au XIe siecle, le

substantif correspondant par applicatio.

M. Beierwaltes: Die Schwierigkeit des Problems zeigt sich schon

an der Sprache (ohne dass ich es zu einem blossen Sprachproblem
oder gar einer Sprachregelung herabsetzen möchte) : sie ist charakteri-



DISCUSSION IS?

siert durch eine Differenzstruktur sowohl im einzelnen Wort als auch

im Satz. Wie kann differenzhafte Sprache das Differenzlose oder den

Akt aussagen, der die augenblickhafte Aufhebung der Differenz zu
dem Einen selbst vollzieht? Neben Termini, die einen «Abstand»
implizieren (also z. B. cruvdc7rTSCT0ai), stehen Aussagen, die die differenzlose

Einheit intendieren, z.B. das Ineinanderfügen (Kongruent-wer-
den) des eigenen « Zentrums » mit dem « Zentrum» des Ganzen,

svwat? oder yjvcoaöai,; fiat igitur unum, ut videat le tmum (vgl. S. 180,

Anm. 3), wobei das «Nichtsehen» im Sinne des plotinischen
py) voü<; (V 5, 8, 22 ff.) gerade die Aufhebung der Distanz anzeigt
(zitiert bei Proklos, In Ti., I p. 258, 7; vgl. auch Plot. VI 7, 15, 31).

Die augenblickhafte Einung impliziert freilich keine Destruktion
der Individualität (siehe hierzu meinen Beitrag in H.U.v. Balthasar,
W. Beierwaltes, A. M. Haas, Grundfragen der Mystik (Einsiedeln 1974)),

darauf verweist schon die Erfahrung (Plot. IV 8, 1 ; Procl. In Ti.,
III p. 231, 5 ff.). Deshalb kann die Einung auch nicht als «absolute
Identität» gedacht werden, sofern diese die totale Aufhebung oder

Gleichsetzung mit dem absoluten Grund meinen sollte. Sie ist

(unter diesem Aspekt) lediglich die punktuelle Vollendung der

menschlichen Möglichkeiten. Darin liegt auch ein wesentlicher

Unterschied zur indischen Philosophie. — Für Proklos bleibt die

svcocnt; ein permanenter kategorischer Imperativ, die Möglichkeit
des Überstiegs über sich selbst zu verwirklichen.

M. Dörrie: a) Rasch eine Bemerkung zu den zwei Formen

innigen Zusammenseins : Poseidonios nahm bereits an, dass körperlose

Wesen in Kontakt auvacprj —contagio zu einander treten (so bei

Cicero, Div. I 29, 60 f.), wobei sie punktuell, nicht diskursiv den

innewohnenden Logos mitteilen.

Handelt es sich hier, mathematisch gesprochen, um Tangenten,
so führt der Ausdruck xsvrpov xsvvpou auvcarreTai in andere Richtung

: Da sind Kreise gemeint, die gleichen Mittelpunkt haben, also

konzentrisch sind ; ein wichtiges Beispiel dafür gibt Plotin, Enn.

VI 9(9), 8 in der Metapher vom Tanz.



188 WERNER BEIERWALTES

b) Wir sind aufs Neue zu der Erkenntnis geführt worden, wie

wichtig die Einführung des vospov durch lamblich und durch Proklos

war. Porphyrios hatte eine Definition der Seele in dem Sinne gegeben,
dass die Seele sich nur dann verwirklicht, wann sie erst voüp, und
dann Eines wird.

Nur wenn sie diesen Imperativ ausführt, also ihre diesseitige
Existenz aufhebt, nur dann ist sie Seele — eine rigorose Lehr-Ent-
scheidung, von der schon lamblich aus guten Gründen abwich. Es

muss den Späteren als nicht realisierbar erschienen sein, dass die

Seele vot)ti.xy) oüofa sei.

Daher die Einführung des vospov. Zwar wird damit das letzte

aSuvaxov, die Aufhebung der Antithese Subjekt/Objekt nicht
überwunden. Aber die Annäherung (oder Einübung) wird wesentlich
erleichtert.

M. Trouillard: Quand on compare la mystique neoplatonicienne
ä la mystique hindoue ou ä la mystique musulmane, il ne faut pas
oublier que la philosophie neoplatonicienne distingue plusieurs ordres

en chaque individu humain. En sorte que, si on demande ä un neo-

platonicien de choisir entre l'identite et la difference de l'homme

avec la divinite dans l'union mystique, il acceptera les deux termes.
Du moment que l'homme ne culmine pas dans l'intelligible et depasse

son essence, il peut coi'ncider avec l'Un sans perdre son essence

distinctive. Celle-ci est surmontee, mais eile demeure. Cette coincidence

mystique n'est d'ailleurs pas un surcroit introduit du dehors,
mais l'origine permanente (eternelle) de cette essence. Elle n'est tsAo<;

qu'en etant d'abord ap^f). Elle n'est recherchee que parce qu'elle est

dejä donnee.

M. Rist: I was particularly interested in your remarks about

to ev yjpxv sv. I suppose that philologkally the origin of this phrase
is to sv fjpuv (leyeOoi; in the Phaedo. But to sv -yjfuv sv must have to
do not with the identity of a particular as a particular thing (i.e. as

a dog, cat, etc.), but with its identity as a unitary object of discourse.



DISCUSSION 189

So my question is this : Does the to ev rjjxiv Iv differ in each of us,
in each unit? And if so, can it be related in any way to the possibility
in Proclus of there being forms of individuals

M. Beierwaltes : In der Formel to ev 7)[ixv ev ist nicht ein partikulär
— Eines gemeint (im Sinne des Satzes : jedes Seiende ist Eines ev ti),
sondern die Art, wie das Eine selbst, das erste Prinzip, im voüp als

anwesend gedacht werden könne. Es ist als universale Struktur, für
jeden Menschen zutreffend, zu verstehen. Das Problem der
Individualität ist damit zwar berührt, to ev qgiv sv will jedoch hierfür
keinen Lösungsvorschlag geben. Dass es als universale Struktur in
jedem Individuum sich anders realisiert, dürfte auch Proklos nicht

negiert haben.

M. Whittaker: One aspect of the problem is surely that there are

for Proclus many different Ones. There is, for example, the sv of the

first proposition of the Elements of Theology ; there is to sv qp.iv sv,

and there is to oAroev. Since the latter is, within the framework
of Proclus' system, both äps0exTov (ibid., prop. 116) and ayvwcrrov
(ibid., prop. 123), the possibility of any complete identity of to sv qpiv
Iv with to rcpwTOv sv would seem to be excluded. As effects of the

One we enjoy similarity with the One (cf. ibid., prop. 28), and we

may strive to cultivate the unity within ourselves, but s7uavpocp7) is

achieved not through identification but Si' öpoioTqTc«; (cf. ibid.,

prop. 32, where Proclus uses the terms opoioTq?, cruvacpq, xotvcovla

and ctuvSsctk; but avoids any mention of identification).

M. Beierwaltes: Klärbar scheint mir der Einwand durch die

Überlegung, dass die genannten propositiones der Eiern, theol. eine onto-

logische, jedoch keine speziell anthropologische Intention verfolgen.
'A[is0sxtov steht für die absolute Transzendenz des Einen, seine

absolute Andersheit; hätte etwas am Einen «teil», so brächte es

Differenz und damit Vielheit in es. Durch die Tatsache, dass das

« Eine in uns » mit dem Einen selbst augenblickhaft eins wird, ist
freilich das « Wesen » (oder Über-Sein) des Einen selbst nicht berührt



190 WERNER BEIERWALTES

oder gar destruiert. — Der «mystische» Terminus ivcoait; meint in
der Tat keine « absolute Identität», aber punktuelles Eins-Werden

mit dem Einen durch Aufhebung der dem Denken eigentümlichen

STSpOT7)?.

M. Blumenthal: May I still ask a rather superficial question, which

perhaps has some bearing on Proclus' attitudes. You said that, unlike
Plato and Aristotle, Plotinus' and Proclus' interest in lower forms
of cognition was motivated by "soteriological" interests. Should one

not make a further distinction? While Plotinus' selection of subjects
for discussion in this area was to a great extent influenced by his

interest in "higher" things, he does seem to show a genuine scientific
interest in such questions as how sense-perception worked, as matters
of some interest in themselves. For Proclus I have the impression
that these questions have no intrinsic interest at all, that when he

deals with them they are entirely subordinate to the "soteriological"
ends you rightly stress. Do you agree that there is such a difference

between Plotinus and Proclus

M. Beierwaltes: Diese Differenz zu Aristoteles etwa oder auch zu
Plotin deutlich zu machen, war eine meiner Intentionen. Darin
unterscheidet er sich auch von Aristoteles-Kommentatoren vor und nach

ihm, sofern ihrer Exegese ein genuin philosophisches Interesse

zugrundeliegt. — Vielleicht ist die « soteriologische » Grundabsicht
des Proklos und der Entwicklung des Erkenntnisproblems auch die

Ursache für den unterschiedlichen oder inkonsistenten Gebrauch der

Begriffe für die «niederen» Erkenntnisvermögen aXaQ-qaic,, So^a,

cpavxacffa.

M. Dörrte : Wie hätte wohl ein Vortrag ausgesehen, der vor etwa

50 Jahren über das heutige Thema gehalten worden wäre?

Sicher wäre er zu einem guten Teil darauf gerichtet gewesen,
den Begriff der Erkenntnis mit dem Rationalen zu koordinieren. Und
man würde mit Ablehnung da vom « Einbruch des Irrationalen»
gesprochen haben, wo die Erkenntnis, bezogen etwa auf den vou?



DISCUSSION

oder auf das Eine, einer Rationalität (etwa der der Aufklärung) nicht
nachvollziehbar ist. Man würde nicht die Einheit eines (wenn auch

stufenweise modifizierten) Erkenntnisbegriffes in den Blick bekommen

haben ; man hätte damals mindestens einen, vielleicht mehrere

Brüche in Proklos' Erkenntnisbegriff konstatiert.

Mit heimlichem Vergnügen habe ich festgestellt, dass Sie das

Epitheton « rational» nur einmal — in nicht hierher gehörendem
Zusammenhang — verwendet haben; dass Proklos beim Übergang
zur zvcaaiq nicht zum Irrationalismus auffordert, haben Sie ausdrücklich

gesagt.

Ihr Vortrag zeigt — und dafür haben wir Ihnen zu danken — die

grundsätzliche Einheit von Proklos' Erkenntnis-Begriff auf. Wohl
verändert sich Erkenntnis dem Niveau nach — also zctf ä^tav, je
nachdem auf welche Gegenstände sie sich im Aufsteigen richtet —
also Stavoia, voö<;, ev.

Aber dass alles dieses, vom Problem des Rationalen zu lösen,
eben die essentielle Einheit des Erkenntnis-Begriffes nach Proklos

begründet — das scheint mir der eigentliche Ertrag Ihres Vortrages
zu sein.

M. Beierwaltes: Es sollte auch deutlich werden, dass der Versuch
des Proklos, die notwendige Zusammengehörigkeit oder Einheit der

Erkenntnis-Stufen oder -Phasen zu begründen, auf ein wesentliches

Element metaphysischen Denkens überhaupt verweist: den
transzendenten Grund der « transzendentalen » Struktur des Denkens in
diesem seihst bewusst zu machen. — In der Entirrationalisierung des

neuplatonischen Philosophierens folge ich Hegel. Die Alternative zu
«Irrationalismus » ist so nicht ein die Möglichkeiten des Menschen

restringierender Rationalismus, sondern eine Philosophie, die allen
Bereichen der Vernunft und deren vorreflexivem Grund die je

eigene Rechtmässigkeit belässt.




	Das Problem der Erkenntnis bei Proklos

