Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 21 (1975)

Artikel: La religion de Jamblique
Autor: Des Places, Edouard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II1

EDouARD DES PLACES

LA RELIGION DE JAMBLIQUE

La seconde moitié du III¢ siecle apres J.-C. et la premiere
partie du IVe, que recouvre la vie de Jamblique, constituent
pour le monde gréco-romain une période de transformation
profonde. Apres I’édit de Milan, c’est en 325 que le concile de
Nicée condamne le premier arianisme ; or cette date est, 2 peu
de chose pres, celle de la mort de Jamblique. Et du coté chrétien,
une vie et une ceuvre coincident avec la sienne : celles d’Eusebe
de Césarée, qui se situe entre I’école de Clément et d’Origene
et les grands hommes de I'Eglise d’Orient au IVe siecle :
Athanase, puis les Cappadociens (Basile et les deux Grégoire)
et Jean Chrysostome.

Au milieu d’un IVe siecle en grande partie chrétien, le régne
de 'empereur Julien marque un temps d’arrét dans la propa-
gation de la foi nouvelle et un retour éphémeére aux cultes
paiens ; c’est aussi le triomphe posthume de Jamblique ; Julien
le regarde comme son maitre, car Jamblique I'a converti «a
son héliolatrie transcendante» 1. Il suffit de citer le Discours sur
Heélios-Roi, ou Julien loue «le grand Platon et, aprés lui, un
homme qui, postérieur a lui dans l'ordre du temps, I’égale
néanmoins en génie : jentends le sage de Chalcis, Jamblique »2.

L F. Cumont, La tbéo]ogz'e solaire du paganisme romain (Mém. Acad. Inscr. & B.L.
XII 2, 1913), 477.
LOr 4, 146 A,



70 EDOUARD DES PLACES

Plus loin, dans le méme discours, il rappelle les «larges
emprunts » qu’il doit a Pexégese de Jamblique ! et recommande
au destinataire, Saloustios, de « lire les ceuvres que le divin
Jamblique a consacrées aux mémes problémes », afin d’y trouver
« la perfection de ’humaine sagesse»? De Gaule, vers 357, il
avait demandé au philosophe Priscus de chercher pour lui
« tout ce que Jamblique a écrit sur mon homonyme », Julien le
Théurge, auteur (ou coauteur) des Oracles chaldaiques ; « je t’en
supplie, continue-t-il, ne laisse pas les partisans de Théodore »
répéter « que Jamblique fut un ambitieux, lui, le maitre vrai-
ment divin, le premier apres Pythagore et Platon... Je raffole de
Jamblique en philosophie et de mon homonyme en
théosophie... » 2.

Julien, on le voit, distingue philosophie et théosophie, et
c’est de la premiere qu’il fait hommage a Jamblique. Est-ce a
dire qu’il ne le considérait pas aussi comme un « théosophe » ?
L’importance méme qu’il attache a ses commentaires sur Julien
le Théurge montre qu’en ce domaine également il le tenait pour
un maitre.

En effet, si ceuvre considérable de Jamblique est en grande
pattie perdue, nous savons qu’il avait consacré au moins deux
traités aux Oracles: un Ilepl Oedv, — auquel font allusion
Saloustios au chapitre 6 de son traité Des diexx *, Proclus dans
la Théologie platonicienne 5, Damascius ® et probablement aussi

L Ibid., 150 C-D.

& Ibid, xy7 G,

8 Ep. 12 Bidez, dont j’emprunte la traduction ; cf. J. Bipgz, La vie de emperenr
Julien (Patis 1930), 73 (au début du chap. 12, « Théurgie chaldaique et mysteres
néoplatoniciens », pp. 73-81). Sur Julien le Théurge, cf. la Notice des Oracles
chaldaiques, éd. Ed. des PracEs (Paris 1971), 7.

4 Cf. E. R. Dopbs, ap. Proclus, The Elements of Theology * (Oxford 1963), 283 n. 5
(« The reference is probably to JTamblichus’ lost work ITepl Oeév.»).

51 11, p. 52, 3-4 Saffrey-Westerink.
¢ Pr. 61,1 p. 132, 13 Ruelle.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 71

Jamblique lui-méme dans le De mysteriis* et le Protreptique ®,
— et une 7héologie chaldaique d’au moins vingt-huit livres 3.
Les indications de W. Kroll a article Zamblichos du Pauly-
Wissowa ne rendraient pas inutile un inventaire comme celui
que J. Bidez a dressé des ceuvres de Porphyre *.

Malgré opinion de 'empereur Julien, le De mysteriis appat-
tient-il 4 T’histoire de la philosophie? Clest la question posée
par G. Martano °. Sans doute, il y reconnait les fondements de
la « théologie » jamblichéenne, qu’il résume clairement ; des le
début du traité, cependant, Jamblique distingue philosophie et
théurgie (I 2, p. 7, 4-6). En réalité, les deux éléments ne peuvent
se dissocier, et nous devons commencer par le probleme de la
hiérarchie divine.

A. LA HIERARCHIE DIVINE DANS LE
« DE MYSTERTIS »

Tout d’abord, par-dessus Plotin et Porphyre, il faut ici
remonter 2 Numénius et aux Oracles chaldaiques. Bt méme, pour
bien comprendre la position de Jamblique, a2 Platon et jusqu’a
Parménide d’Elée. Un effort séculaire, ou plutét millénaire, a
conduit la pensée grecque de I'Un de Parménide au Dieu

ineffable de Jamblique.

LVIII 8 (p. 271, 13) ; allusion certaine pour S. Fronte, douteuse pour W. Scott ;
selon Th. Hopfner, Jamblique citerait sa Théologie chaldaique ; ct. Les mystéres
d’Egypte, éd. Ed. des Praces (Paris 1966), 201 n.1.

% 21, p. 120, 17 Pistelli ; rectifier la référence de H. D. Saffrey — L. G. Westerink
(p. 52 n. 1), qui renvoient 2 A. D. Nock, Sa/lustius (Cambridge 19206), p. XCVI
n. 1, pour la conjectute (megl) Oedv au lieu de Oeob.

3 Allusion au livte I chez Lydus, De mensibus, IV 159 (p. 175, 10 sq. Wiinsch) ;
au livte XXVIII chez Damascius, Pr. 70, I p. 154, 13 Ruelle.

4 Cf. J. Binez, Vie de Porphyre (Gand 1913), p. 63 *-73*. Ce veeu est comblé par le
chapitre de B. DALSGAARD LARSEN, « Les ceuvres de Jamblique», in Jfaznblique
de Chalcis, exégéte et philosophe (Aarhus 1972), 42-63.

® Cf. G. MArTANO, Nota sul De mysteriis, ap. E. ZELLER - R, Mo~poLF0, La filo-
sofia dei Greci nel suo sviluppo storico 111 (Firenze 1961), chap. 6, « Giamblico e la
Scuola di Atene», a cura di G. Martano, pp. 59-6o.



72 EDOUARD DES PLACES

Platon avait posé les principaux jalons, encore que la théorie
des Idées, pierre d’angle de son édifice, ait peut-étre plus géné
qu’aidé sa conception de Dieu. Quand il s’attaque au probleme
de lorigine du monde, I’'ldée du Bien, objet supréme de sa
contemplation et de celle des gardiens-philosophes de la Répu-
bligue, s’accorde mal avec un Démiurge dont la personnalité
indistincte doit s’accommoder d’un Modele qu’il a sous les yeux
pour guider son ceuvre et d’'une Ame du Monde qui, 4 peine
formée, tend a se confondre avec lui. Comme Albert Rivaud
I’écrivait dans son introduction au 77mée : « I”’Ame du Monde,
la premiere et la plus ancienne production du Démiurge, est
divine elle aussi. Mais quelle est sa situation propre a I’égard
du Dieu qui I’a composée, ... vient-elle apres lui dans la hié-
rarchie des essences, comme il viendrait lui-méme apres ’Idée
du Bien? Par le fait qu’elle n’implique pas une théologie com-
pletement élaborée, la doctrine du Z7mée peut étre interprétée,
suivant les dispositions de P’interpréte, comme une sorte de
théorie de la procession, ou comme une doctrine de la création
encore confuse et mal dégagée »'. Les rapports entre I'Idée du
Bien et le Démiurge se laissent encore moins définir : « En beau-
coup d’endroits, le Démiurge se distingue mal de I'Idée du Bien,
tandis qu’ailleurs I'Idée du Bien parait supérieure a Dieu méme,
qui ne fait que la contempler et Pimiter dans ses opérations »2.

A coté du Timée, un autre dialogue devait marquer toute la
philosophie occidentale : le Parménide. Cette fois-ci, 'Un est
tout ; il n’est pas question du Démiurge ni de I'Idée du Bien.

Ces apories vont inquiéter les premiers successeurs de Platon,
et ’enseignement oral du maitre, avec la lecon sur le Bien?,
aura préparé le platonisme moyen. De ce platonisme moyen,
dont 'importance apparait de mieux en micux, les représentants

L A. Rivaup, Notice du Timée, in Platon, Euvres complites X (Patis 1925), 39.
2 Ibid., 37-38.

3 Aristoxéne, Harm. II 30; Numénius, fr. 19 des Places (= 28 Leemans):
70 dyobéy ... éotly &v,



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 73

ne manquent pas: aux deux premiers siecles de notre ere,
Albinus, Atticus, Apulée ; et la date plus tardive de Calcidius
n’empéche pas que, par son dualisme et sa théorie de la matiére,
il se rattache a Numénius *.

Plus que tout autre médioplatonicien, justement, Numénius
nous intéresse. Sa théologie préte a bien des interprétations;
celles-ci different principalement sur la question des deux ou
trois dieux. Deés 1934, H.-C. Puech notait que la triade numé-
nienne pouvait se ramener a une dualité 2. Voici un exposé plus
récent, que jemprunte a R. T. Wallis : « A la différence d’Albi-
nus et d’Atticus, Numénius distingue le Bien de Platon (qu’il
identifie avec son premier Dieu) du Démiurge platonicien (iden-
tifié avec son second Dieu). Le premier, nous dit-il, contemple
a I'aide du second ; par suite, bien qu’essentiellement inactif,
il se trouve a méme, indirectement, de prendre part a la forma-
tion du cosmos... Pour Numénius, en réalité, il s’agit moins de
deux dieux que de deux aspects du méme Dieu, dont le plus
élevé reste dans une contemplation perpétuelle, tandis que
Pautre travaille 4 ordonner le cosmos... De la méme maniére
exactement que le premier Dieu se sert du second pour pouvoir
contempler, le second se sert du troisieme (son propre aspect
inférieur) pour faconner le monde sensible »®.

Quant aux Oracles chaldaiques, leur triade est, en la personne
du Pere, une monade triadique *: le Pére, la « monade pater-
nelle », regne a I’écart, dans le silence de ’abime, ou il forme
une triade avec la Puissance et 'Intellect ; « aupres de lui siege
la dyade; car elle détient ces deux fonctions, de contenir par
Pintellect les intelligibles et d’introduire la sensation dans les

LCf. R. T. Wavvis, Neoplatonism (London 1972), 35-36.

2 On trouvera résumées sa position et celles d’A.-]. Festugicre, de Ph. Metlan,
d’E. R. Dodds, de C. Moteschini dans la Notice de Numénius, Fragments, éd.
Ed. des Praces (Patis 1973), 11-14.

8 R. T. WALLIs, 0p. cit., 34.

Y Cf. Oracles chaldaiques, fr. 26 : « En te voyant monade triadique, le monde t’a
reveéré. »



74 EDOUARD DES PLACES

mondes ». « De ces deux premiers [la monade paternelle et la
dyade] découle le lien de la triade premiere »?, peut-étre Hécate,
I’Ame du Monde, 'intermédiaire a la fois dissociant et unifiant
entre les deux Transcendants, o Augustin, a travers Porphyre,
entrevoyait ’Esprit-Saint de la Trinité chrétienne °.

Que reste-t-il, en tout cela, de Pintuition platonicienne, qui
mettait le Bien au-deld de I’Essence (le Glaucon de la Répa-
bligne y découvrait une « merveilleuse transcendance»*)? Il
en reste au moins le dessein constant de mettre au-dessus du
Démiurge un Dieu supréme : Bien pour Platon, Pere pour les
Chaldéens comme pour Numénius, Un pour Plotin. Jamblique
va plus loin : au-dessus de 1’Un, il place un Dieu ineffable, et
méme encore un autre principe. En effet, d’aprés Damascius, il
y a «deux premiers principes antérieurs (wpé) a4 la premicre
triade intelligible : le principe absolument ineffable et le prin-
cipe qui ne se coordonne pas avec la triade»®. Deux autres
textes de Damascius méritent d’étre traduits. Voici d’abord
celui du chapitre 5o : « Il faut donc, dira-t-on peut-étre, postuler
préalablement les causes et de 'Un-Existant et de la structure
dyadique des éléments qu’il contient ; la dyade des principes a
donc une existence distincte, antérieure a la dyade dont on vient
de patrler, tout comme il y a aussi ’'Un avant la dyade, celui que
Jamblique postule avant les deux (principes) pour préexister
aux deux, comme la cause de I'Un-Existant» ... « C’est ce que
disait aussi celui qui accepte le principe de Jamblique, situé
entre les deux (principes) et 'absolument Ineffable »¢. Puis, au

L Fr. 8. Sur ce fragment et sur les triades chaldaiques, cf. P. Hapor, Porphyre et
Victorinus 1 (Paris 1968), 261 sq. (et non « p. 200 » : corriger la référence d’Oracles
chaldaiques, p. 13 n. 2).

4 BE 31,

8 De civitate Dei, X 23 et 29 ; cf. Oracles ..., p. 21 ; P. Hapor, op. ¢it., 1 265-266.
4 VI 509 b-c. )

5 Damascius, Pr. 43, I p. 86, 3-5 Ruelle.

6 Ibid., 50, 1 p. 101, 11-15 et 21-23.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 75

ch. 51: « Et en effet le Principe unique est avant les deux;
c’est donc 1a le ‘simplement Un’ que Jamblique postule comme
moyen entre les deux principes et cet absolument Ineffable ;
les deux principes seront, mettons, la limite et I’illimité, ou, si
Pon veut, ’'Un et le multiple, mais I’'Un opposé au multiple et
non I’Un antérieur a ces deux et qui n’a pas de contraire »*. Il
faut, avec P. Hadot, « reconnaitre ici une volonté de pousser
le plotinisme jusqu’a ses extrémes conséquences. Pour Jam-
blique, en effet, le second principe est 'Un. Il découvre ce
second principe en appliquant la méthode traditionnelle du
pythagorisme : il remonte aux principes des couples d’opposés
qui constituent toute la réalité, c’est-a-dire a4 I’'Un ou monade
premiere et la dyade indéterminée, puis il dépasse ce couple de
principes pour atteindre I’Un, principe universel, antérieur a
toute opposition. Il place sur un méme plan et coordonne
monade, dyade et triade intelligible, cette derniere résultant des
deux premieres, et il place sur le plan immédiatement supérieur
I’Un supérieur 2 toute division et a toute coordination. Mais,
pour lui, la notion d’Un a encore un contenu intelligible, elle
ne peut donc étre le principe absolument transcendant. Il faut
donc placer avant I’'Un un Ineffable, un Inconnaissable absolu »2.

Comment concilier les textes de Damascius avec celui du
De mysteriis ou il semble que I’'Un antérieur a la monade soit le
premier principe, non le second? Il y est dit, en effet, « un dieu
qui est ’Un, le Tout-premier méme par rapport au Dieu et Roi
premier ... demeure immobile dans la solitude de sa singula-
rité »®. Mais justement cette « solitude », qui rappelle celle du
Bien dans le second fragment de Numénius (= 11 Leemans)
et met le « Tout-premier » au-dessus de toute série, ne serait-elle
pas un attribut de I’Ineffable dans la doctrine que Damascius
nous a transmise? Le second principe des Mystéres, monade

1 1bid., 51, I p. 103, 6-10.

2 P. Haoor, op. ¢it., I 96-97.

8 Au début de la phrase, je lis mpdtiotos pour l'inintelligible mpwtios de VM ;
le mpwretog de P. THILLET, in REG 81 (1968), 186, en serait plus prés.



76 EDOUARD DES PLACES

issue de cet Un, est le Premier Intelligible. Il n’y a peut-étre
pas contradiction entre les deux exposés *.

Le second principe est appelé mpooborog, mpobvrwg &v (Mysz.
VIII 2, p. 262, 5 et 7), autant dire mpd Tév vrov, « avant les
étres »2. On rapprochera de ces expressions le début de I’ Excerp-
tum hermétique XXI, avec la lecture des manuscrits suivie par
A. M. Desrousseaux et P. Hadot, et dont A.-]. Festugi¢re admet
dans l'introduction la possibilité : « Le Préexistant est donc au
sommet de tous les étres et préexistant aux étres réellement
existants » 3. Le Préexistant ou Pré-étant (Hadot), c’est le mpbov.
Partout la préposition npé ou le préfixe mpo- s’entendent a la
fois d’une antériorité et d’une supériorité ; ainsi le wposTnoapévy
de Myst. 11 7 (p. 84, 19) serait mieux traduit : «[ on voit "aAme]
mettre au-dessus d’elle [et non devant elle] autorité des démons
de la génération », comme le mpoctnsdpevor de VIII 4 (p. 267, 1);
plus loin (ligne 3), je traduirais maintenant, en m’inspirant
d’une autre observation de P. Thillet: «Ils préposent au
démiurge du devenir le Tout-premier Pére», rendant ainsi
npomdtopa, qui vient peut-étre des écrits hermétiques *: on le
trouve trois fois dans le Corpus, Excerptum 11 A (13) et 11 B (3)
et dans la Kore Kosmon (Exc. XXIII 10), deux fois dans les
papyrus magiques °.

L Cf. De mysteriis, VIII 2 (p. 261, 9-11 et p. 262, 4-5 et 7); voir aussi A.-J. FEs-
TUGIERE, La révélation d’Hermés Trismégiste 111 (Paris 1953), 49-50, et IV (Patis
1954), 23 ; P. Habor, op. cit., 97 1. I.

2Cf. E.R. Dopps, ap. Proclus, The Elements of Theolngy® (Oxford 1963), 262 :
comm. a pr. 116, 15; W. THEILER cite aussi Mysz. X 5, p. 291, 7 (Die chal-
déiischen Orakel ... (Halle 1942), 14 n. 4, = Forschungen zum Neuplatonismus (Berlin
1966), 268 n. 54).

3 Les manuscrits de Stobée F(arnesinus III D 15) et P(arisinus gr. 2129), soutces
primaires des Erlogae, ont mpo 8v (sic) ydp €ot; la ponctuation de A. M. Des-
rousseaux (point en haut aptés mwpodv) rend inutile la conjecture de Heeren
(« séclusion » de 8v). Cf. A.-]. FestucrErg, Introduction au Corpus Hermeticum 111
(Paris 1954}, p. CXVII ; P, Hanor, op. v, 1 200-¢t n. 1.

4 Cf. P. THILLET, art. cit., 188 et 190.

5 Cf. A.-]. FestuGiere, Corpus Hermeticum 111, p. XVI; cf. p. 11 n. 19, ol il
précise les références aux papyrus : PMag. (Preisendanz) IV 1988 et XII 237.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 77

Il n’est pas étonnant que le Corpus Hermeticum fournisse
des points de comparaison, puisqu’au livee VIII du De mysteriis
les chapitres 4 et 5 se présentent comme une exposition du
systeme d’Hermes *: la doctrine y est rapportée soit a ce dieu,
soit aux « Egyptiens ». Est-ce a dire que Jamblique ne la prend
pas a4 son compte ? Mais il faut bien avouer que le diagramme
pyramidal de J. M. Dillon, tracé d’apres le commentaire précité
de Damascius 2, s’applique assez imparfaitement au livre VIII

des Mysteres d’ Egypte.
B. LA DOUBLE PERSONNALITE DE JAMBLIQUE

Depuis la fin du livre VI, le traité mérite ce dernier titre,
alors qu’auparavant les Egyptiens n’intervenaient guere. Autre
constatation : la brieveté des derniers livres, qui n’occupent
ensemble qu’une trentaine de pages, tandis que le seul livre III
en compte une cinquantaine. Cette différence peut tenir en
partie au genre littéraire : Pexposé des croyances égyptiennes,
plus didactique et plus dense, tranche sur la diffusion — et les
effusions — de la religiosité théurgique. Jamblique avait-il pour
but unique de répondre a Porphyre? Peut-étre; mais il y
emploie les ressources d’une double personnalité.

Les cinq traités qui nous sont parvenus de la Collection des
opinions pythagoriciennes et les fragments des Commentaires que
J. M. Dillon a commencé de réunir — un fort volume déja
pour les seuls Commentaires sur Platon — ne réveélent qu’un
aspect d’une physionomie complexe et justifieraient mal I'en-
thousiasme provoqué par le « divin Jamblique ». Il fallait pou-
voit lui attribuer avec certitude le De mysteriis pour comprendre

LCf. P. Hapor, ap. cit., I 97 n. 1; mais la proposition « Jamblique, dans cet
ouvrage, ne fait que rappotter une doctrine hermétique » est vraie surtout des
derniers livres. Voir aussi P. THILLET, arf. cit., 180.

2 Cf. Tamblichi Chalcidensis In Platonis dialogos commentariorum fragmenta, ed. with
transl. and commentary by John M. DirroN (Leiden 1973), 32. On consultera
les tableaux de W. Deusg, 7heodoros von Asine (Wiesbaden 1973), 22-24, pour la
comparaison avec Numénius, Théodore et Proclus.



78 EDOUARD DES PLACES

sa « religiosité», avec ce que le mot implique de sentimenta-
lisme. Apres tout, le cas de Jamblique est loin d’étre isolé.
Sans quitter le néoplatonisme, et sans anticiper sur des « entre-
tiens » qui iront beaucoup plus avant, le probleme est celui que
A.-J. Festugiere a posé pour Proclus: « Comment se fait-il
qu’un philosophe, qui use de la purification par le /ogos et de la
contemplation par le zous, se laisse aller a ces pratiques de sor-
cellerie... Comment se fait-il ... que Proclus, diadoque officiel
de Platon, s’abaisse aux rites de la théurgie et de la magie» 1?
Et apres avoir traduit et commenté deux textes significatifs, 'un
du Commentaire de Proclus sur 1’ Alcibiade (244-252 Creuzer),
Pautre de celui d’Hiérocles sur les Vers d’or (FPG 1 pp. 478-
482 Mullach), l'auteur conclut: «Il reste ... a se deman-
der comment, dans "ame religieuse de Proclus, P’art hiératique
s’allie 2 la contemplation... (C’est que 'union avec le Divin
était double). La sagesse contemplative permettait de monter
jusquau Dieu des philosophes. I’art théurgique permettait
d’entrer directement en contact avec les dieux traditionnels » 2.

C. LA THEURGIE

Mais d’ot vient la théurgie et comment la définir?

Le « Julien qui vécut sous Marc-Aurele », c’est-a-dire Julien
le Théurge, que Psellus confond peut-étre avec son pere
« Julien le Chaldéen »?, pourrait avoir inventé cette désignation
de Oeovpyég pour se distinguer des simples Ozodéyor : les théo-

1 A.-]. FestuGiERrE, Contemplation philosophique et art théurgique chez Proclus, in
Studi di storia religiosa della tarda antichita (Messina 1968), 9.

2 Ibid., 17-18. Dés la conclusion du tome 1t de La révélation d’Hermés Tris-
mégiste (Paris 1950 %), 362, il écrivait: « Il n’est pas impossible que les mémes
Ames palennes aient suivi tour a tour ces deux voies, qu’apres s’étre plongées
dans les opérations de la magie la plus grossicre elles se soient perdues ensuite
dans des élans d’amout pout le Dieu hypercosmique. On rencontre, dans 'Em-
pereur Julien, de telles disparates ».

3 Michel Psellus, Accusation de Miche! Cérulaire, in Michaelis Pselli Seripta minoral,
edd. E. Kurrz - F. DrexL (Milano 19306), 241, 29-30, = Oracles chaldaiques, 219.
Cf. E. R. Doppbs, Les Grees et lirrationnel (Patis 1965), 288 et n. 8.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 79

logiens parlaient des dieux, mais lui, il « agissait sur eux» ou
méme les « créait» *. E. R. Dodds cite les principaux témoi-
gnages : Psellus, in PG CXXII 721 D : 0zodc 7odg avbpdmoug .
¢oyaleron; I'hermétique deorum fictor est homo (Asclépius, 23 et
37-38); le fragment 53 de Numénius (=33 Leemans), ot Origéne
dit dans le Contra Celsum (V 38): « Selon Numénius le dieu
(Sérapis) participe a ’essence de tous les animaux et végétaux
régis par la nature; il parait ainsi avoir été constitué dieu,
grice aux rites impies et aux sortileges qui évoquent les démons,
non seulement par les statuaires mais encore par les magiciens,
les sorciers et les démons qu’évoquent leurs charmes »? nous
retrouverons ce fragment dans la derniére partie.

Voila quelques indications sur l'origine de la théurgie. S’il
s’agit maintenant de la définir, Proclus le fait par son excellence :
« Meilleure que toute sagesse et toute science humaine, elle
concentre en elle les avantages de la divination, les forces puri-
ficatrices de I'accomplissement des rites et tous les effets sans
exception de l'inspiration qui rend possédé du divin»®; Jam-
blique par sa fin, son #/s: « [Avec la vérité infaillible des
oracles et la vertu accomplie des 4mes] est accordée aux théurges
la montée vers le feu intelligible, qu’il faut justement aussi pro-
poser comme fin a toute prédiction, 4 toute opération théur-
gique »%; texte a rapprocher de la « chanson du feu», ’hymne
que Proclus nous a conservé dans ses FExtrails chaldaiques :
« Abandonnons I’essence fluente ; allons au vrai but, [’assimi-
lation a Lui ; faisons connaissance du Maitre, aimons le Peére ;
obéissons 4 son appel ; courons vers le chaud, fuyant le froid ;
devenons feu ; faisons route a travers le feu. Nous avons la voie

1 7. Bipez, La vie de ’empereur Julien, 369 n. 8 ; E. R. Dopps, Les Grecs ..., 270 et
n. 9, 271 et n. 10.

% Le texte grec réunit des termes attestés et souvent associés chez Platon : tekety,
poryyeveta, payos, Emesy.

8 Theol. Plat. 1 25, p. 63 Portus, = p. 113, 6-10 Saffrey-Westerink, avec leur
traduction ; cf. I 29, p. 70 P. = p. 124, 23-25 S.-W.

4 Myst. 111 31 (p. 179, 7-12).



8o EDOUARD DES PLACES

libre pour la remontée : le Pére nous guide, apreés avoir ouvert
les routes du feu»'; suit un « vers » dont W. Theiler a fait un
hexametre mais qui, par le contenu comme par le rythme, ne
s’accorde guere avec les &dlz précédents: « de peur que par
oubli nous ne coulions en un flot misérable »2.

Dans la théurgie, E. R. Dodds a distingué deux branches :
la tedestied (ou art de fabriquer des statues animées), a laquelle
il rattache les odpBora ou ouvOfpare chaldaiques ®; la transe
« médiumnique »t. Le De mysteriis illustre 'une et Iautre. Un
des meilleurs exposés, avec celui de E. R. Dodds, est celui, un
peu plus ancien, de C.-M. Edsman, qui emprunte a J. Bidez
une description des procédés les plus voyants : « Appels, voix
et bruits, musiques troublantes accompagnées de parfums capi-
teux, fontaines lumineuses, ombres mouvantes, spectres de feu,
portes s’ouvrant d’elles-mémes, statues paraissant s’animer ... ;
tels étaient ... certains des artifices auxquels ne dédaignérent pas
de recourir certains des thaumaturges de ’école de Jamblique »®.

L’article initial de E.R. Dodds dans le Jowrnal of Roman
Studies de 1947 ¢ a provoqué des discussions.

Dans un appendice, intitulé « Divination et théurgie», a sa
reconstitution de la Lettre a Anébon?, A.R. Sodano se refuse
a y voir le manuel d’occultisme qu’elle est un peu pour E. R.
Dodds ; il insiste sur sa portée morale : libération de la fatalité ;
il suit d’ailleurs le méme plan: cdpfora et cuvbfpase ; « posses-
sion» (xaroyh) du médium.

Y Extraits chaldaiques, p. 193 Pitra ; Oracles chaldaiques, 207, 23-208, 4.

2 Oracles ..., 208 n. 2.

3 E.R. Dopps, Les Grecs ..., 278-282.

4 Ihid., 282-286.

% J. Binez, La liturgie des mysteres chez les Néoplatoniciens, in Bull. Acad. Roy.
de Belgique, CI. des Lettres, 1919, 417-418, ap. C. M. EpsmaN, Le baptéme de feu
(Uppsala 1940), 176.

6 Theurgy & its relationship to Neoplatonism, in /RS 37 (1947), 55-69 = The
Greeks and the Irrational (Berkeley & Los Angeles 1951), 283-311.

7 Portfirio, Lettera ad Anebo, a cura di A. R. Sopano (Napoli 1958), 47-64.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 81

P. Boyancé n’identifierait pas « ’art de consacrer les statues
divines ... avec la fortune posthume de Julianus et de ses éctits...
Méme chez Proclus la télestique ne s’identifie jamais compleéte-
ment a la théurgie chaldaique »'. Pour en élargir le domaine, il
emprunte deux textes aux Commentaires de Proclus sur la Répu-
bligue et le Timée ; les voici dans la traduction de A.-]. Festu-
giere : 10 « Il arrive a ces fictions mythiques ce que Platon dit
quelque part qui arrive aux plus divines et sacro-saintes de ces
doctrines. Car celles-la aussi prétent a rire au vulgaire, malis,
a ceux qui sont éveillés pour comprendre — c’est, au vrai, un
petit nombre —, elles révelent Paffinité qu’elles ont avec la
réalité des choses et fournissent I’assurance, fondée sur les opé-
rations méme de I’art hiératique, de leur connaturalité avec le
Divin. Et en effet les dieux prennent plaisir 4 entendre ces
sortes de formules symboliques, ils obéissent volontiers 4 ceux
qui les invoquent, ils manifestent leur propriété singuliere au
moyen de ces mots de passe, dans la pensée qu’ils leur sont
appropriés et le plus en affinité avec eux» ?; 20 « La télestique
fonde sur la terre des lieux d’oracles et des statues animées des
dieux et par de certains symboles rend les choses faites de
matiere partielle et périssable bien disposées a participer a un
dieu, a étre excitées par lui et a prédire ’avenir »®. Apres avoir
« mis en lumiere certaines origines proprement grecques de la
télestique » et rappelé que « des le IIe siecle aussi, a coté des
Oracula Chaldaica, il faut songer et 3 Egypte et aux cultes
iraniens »*, P. Boyancé concluait : « La télestique des néopla-
toniciens ne saurait donc avoir ses origines rituelles et reli-
gieuses dans les seuls Oracula Chaldaica, et il est clair que 'impor-

1 P. Bovanci, Théurgie et télestique néoplatoniciennes, in Rev. Hist. Rel. 147
(1955), 191.

2In R., 1 p. 83, 12-22 Kroll ; Commentaire sur la République, traduction et notes
par A.-J. Festuciirg, 1 (Patis 1970), 99-100 ; cf. P. BoYANCE, art. cit., 193-194.
8 In Ti., 111 p. 155, 18-22 Dichl ; Commentaire sur le Timée, traduction et notes par
A.-J. FESTUGIERE, IV (Paris 1968), 198 ; cf. P. BOYANCE, art. ¢it., 194.

4 P. BoYANCE, art. cit., 205.



82 EDOUARD DES PLACES

tance attachée a la consécration des statues, ses rapports avec
des mysteres, la liaison établie avec la démonologie débordent
largement le cadre de ces écrits dont nous ignorons dans quelle
mesure avant Jamblique et Proclus ils ont été liés avec une
liturgie »*.

Naguere, Fr. W. Cremer a résumé et prolongé les rappro-
chements que 'on pouvait établir entre le De mysteriis et les
Oracles chaldaigues ®. Son chapitre III, intitulé « Theurgie»,
exploite surtout le livre III des Mystéres d°Egypte et découvre
dans le chapitre 31 et dernier « le plus grand ensemble chal-
daique » de tout le traité 2. Il fait la part de la philosophie dans
la théurgie 4, dont il distingue, avec Jamblique, I"aspect positif
et "aspect négatif ; d’abord, sous forme de rapport (« Referat »),
les aspects positif (IIT 31, p. 176, 3-13) et négatif (p. 176,
13-177, 6) 5; puis, sous forme de paraphrase, avec chiasme, les
aspects négatif (p. 177, 7-178, 2) et positif (p. 178, 3-179, 12) °.
De la paraphrase au « Referat», les récurrences ne manquent
pas ; J’avais déja noté la reprise avec chiasme de éxxémrovst ...
ndoay xaxtay xal wav walog (p. 176, 6-7, dans le « Referat» posi-
tif) par méow ... xoxte xal wiv wdbog éuxdrrerar dans la partie cor-
respondante de la paraphrase 7. Un tableau réunit les oppositions
entre les théurges et leurs rivaux *; un autre, les traits chaldaiques
de cette rivalité ; dans la confrontation entre théurgie et magie
(« goétie »), qui domine le chapitre 31, Jamblique emploie le
passit pour les théurges et Iactif pour les « antidieux »°.

1 Tbid., 208.

2 Fr. W. CrEMER, Die chalddischen Orakel und Jamblich De mrysteriis (Meisenheim am
Glan 1969).

8 Ibid., 36.

4 Ibid., 25 n. 53 : « Jamblique est le protagoniste philosophique de la théurgie. »
S Ibid., 26 3 cf.- p. 34 n. 125,

8 Ihid., 28 n. 77 ; 29.

7 Les mystéres d’Egvpte, 144 n. 2.

8 Fr. W. CREMER, op. cif., 34 n. 125.

S Ibid., 34-36. Cette différence cotrespond a celle des étymologies : « contrainte
de Dieu» ou «action de Dieu» ; la premicre populaire, la seconde plus exacte



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 83

Nous devrons revenir a la dissertation de Fr. W. Cremer
pour d’autres analyses pleines de finesse ; mais je voudrais en
présenter une de tout le livre III, en m’inspirant de la méthode
que H. D. Saffrey a récemment appliquée aux livres I et II 2.

Le livre III, nous I’avons dit, compte 4 lui seul plus du quart
de Pouvrage : une cinquantaine de pages dans I’édition Budé
(sur 178), quatre-vingts dans celle de G. Parthey (sur 294). 1l
traite de la mantique ; mais tout autant et plus encore peut-étre,
d’apres M. P. Nilsson 2, de la théosophie et des visions. En
voici le résumé.

Ch. rer, La question de Porphyre sur la mantique, sur « ce
qui se passe dans la prescience de I’avenir», se heurte a une
impossibilité ; il s’agit d’une ceuvre surnaturelle : la divination
vient des dieux, qui seuls ont la science des étres (III 1, p. 102, 1).
En associant mantique et enthousiasme, Jamblique combattra
le rationalisme de son maitre. A partir du chapitre 2, il décrit
les diverses especes de divination, « dans Iordre», dit-il, des
questions de Porphyre. Soit d’abord la divination dans le som-
meil, dont I’étude continuera au ch. 3 : ces chapitres 2 et 3 sont
un document important pour les songes (ou les réves) dans
I’ Antiquité 2. Elle prend trois formes: des voix, un pneuma
intangible, une lumiére ; tous états propres a recevoir les dieux
(105, 1-2; nous reviendrons a cette aptitude, émitydeidrng) ;

et en tout cas seule néoplatonicienne : cf. Fr. W. CREMER, op. ¢it., 20n. 9; 36
n. 132 ; H. D. SATrREY, in Philomathes, Studies and essays in the humanities in memory
of Philip Merlan (The Hague 1971), 237-239 : Ocomdtwp = Abamon.

1 H. D. SAvErEY, Plan des livres I et 11 du De mysteriis de Jamblique, in Zetesis ...
E. de Strycker (Anvers-Utrecht 1973), 281-295.

2 M. P. Niisson, Geschichte der griechischen Religion 112 (Miinchen 1961), 451.
R. T. WALLIs, 0p. cit., 122, insiste, 4 propos de ce chapitre, sur la distinction tra-
ditionnelle entre mantique artificielle, rejetée a juste titre par Plotin et Porphyre,
et mantique naturelle, bien défendue par Jamblique.

3 G. MicHENAUD et J. DIERKENS (Les réves dans les Discours sacrés d’ Aelius Aristide.
Essai d’analyse psychologique, Mons 1972) citent 2 'occasion le De mysteriis, sans
comparaison systématique avec les Discours sacrés, lesquels, a vrai dire, ne pré-
sentent pas un systéme, mais rapportent une expérience.



84 EDOUARD DES PLACES

aucun n’est inférieur a la conscience éveillée, mapaxorovdeiy Hmap
(105, 7-8), récurrence avec chiasme de 103,2. Le ch. 3 fonde la
divination dans le sommeil sur « la vie séparée que constitue la
connaissance », en gardant le yvidcews de VM en 106, 11, au
lieu d’adopter, avec M. Sicherl, le yevésewe de Ficin: « la vie
séparée du devenir ». Suivent des exemples de songes sauveurs :
« graice a lordre (zd£w) des apparitions nocturnes, la science
médicale s’est constituée a partir des songes sacrés» (108,
9-10) 1.

Les ch. 4-7 s’occupent de la divination par enthousiasme
(et des médiums, que nous examinerons avec [« aptitude»).
Le ch. 4 commence par un résumé conclusif des deux précédents,
ce qui, selon H. D. Saffrey 2, est 'usage grec. La reégle convient
a plusieurs cas du De mysteriis ; mais certains auteurs proceédent
autrement ; au l. XIV de la Préparation évangéligue, Fusébe de
Césarée termine deux chapitres (4 et 8, qui coincident avec &
et ' de la division originale) par des résumés qu’introduisent
les démonstratifs towdty et Tadro.

Au début du ch. 4, les «enthousiastes» éveillés perdent
cependant conscience d’eux-mémes ; les termes xat’ alcOnow et
o0 mapaxohovbolvreg (109, 9) reprennent 1’odxét mapaxorovBolvreg
de 103, 2, le cuvaioOnoy xal mapaxorodlnowy de 103, 17 ; Topo-
xohovbelv revient en 109, 20 ; 110, 12 et 16. Les termes ovvaistinoic
et mapaxorobbnoig sont presque synonymes, car le second a pris,
chez les néoplatoniciens, le sens de « conscience » que cuvaiclnoic
avait, par exemple, dans les Enfretiens d’Epictéte °.

Le ch. 5 examine divers modes d’inspiration (¢rinvow) et de
possession (xatorxwyth). L’énimvorw de 111, 4 revient en 113, 6
(émmvolag) mais déja en 111, 17 sous la forme émmveopéveov. A
Penttée du pmeuma dans le médium (ch. 6) cotrespond une

1 G. MicHENAUD et J. DIERKENS, 0p. ¢it., 46 n. 43.

% In Zetesis ..., 286 n. 15.

8 Cf. Les Mystéres d’ Egypte,99 n. 1; Ed. des PLACES, La Religion grecque (Paris 1969),
274-275.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 85

perte de conscience : « quelle sensation ou conscience ou intui-
tion (emiBory) propre serait-elle possible 2 qui recoit le feu
divin»? (113, 12-14). Le ch. 7 met I'enthousiasme au-dessus
de Pextase, qui peut se renverser vers I'inférieur (114, 12, repris
en 158, 11-12 ; d’ailleurs tout le ch. 7, ainsi que le ch. 8, sur les
causes et effets de la mania, doivent se joindre au ch. 25, sur les
deux sortes d’extase) ; la conclusion du ch. 8, « tel est 'enthou-
siasme dans son ensemble... a le décrire en général sans entrer
dans le détail », montre que ce premier apergu ne prétend pas
épuiser le sujet.

Le ch. g étudie les effets de la musique. Si elle provoque
des transports, c’est en vertu d’une parenté (oixeiwleicn: 119,
12 ; récurrence oixetobron: 120, 13) qui unit Iinspiration des
dieux et ’harmonie divine ; « les airs qui conservent le mieux
la trace » de celle-ci en réveillent le souvenir en ’dme, qui « les
salue (&omdleran) ... et partage ’harmonie autant qu’il est pos-
sible d’y participer » (120, 10-14) ; ce sont les termes qui expri-
ment chez Platon (République, 111 402 a ; Phedre, 250 b-251 a) la
reconnaissance du Beau .

Les ch. 10-12 traitent de ce qu’on pourrait appeler la divi-
nation collective ou publique. Au ch. 10, les corybantes et les
dévots de Sabazios ou de la Mere, mentionnés dans la question
de Porphyre au début du ch. 9, se voient adjoindre les inspirés
des Nymphes et de Pan. Le ch. 11 réunit, comme Porphyre
encore, trois sanctuaites oraculaires d’Apollon : Claros pres de
Colophon, Delphes, les Branchides a Didymes. Il s’agit pour le
« prophete » de « recevoir le dieu™, ywpsiv tov Océv (125, 7):
notion cotrélative a celle d’« aptitude », éritndebrng (125, §) et
que nous retrouverons avec elle. Le ch. 12 conclut que rien ne
limite la puissance divinatoire des dieux.

Avec les ch. 13-16 viennent divers modes de divination pri-
vée : a) Bt d’abord « se tenir debout sur les caractéres» proba-

1 Cf. Ed. des PrACEs, Syngeneia (Patis 1964), 75-76 et 78.



86 EDOUARD DES PLACES

blement dessinés a terre *; ces symboles magiques, souvent
mentionnés dans les papyrus, figuraient peut-étre sur le « cercle
d’Hécate » de I’Oracle chaldaique 206, bien commenté par Psellus
(in PG CXXII 1133 A); et dans un des oracles cités par Por-
phyre chez Eusebe, PE V 15, 1, Hécate elle-méme patle du
« désir» qu’en ont les « mortels»* Jamblique ne semble pas
hostile a ce procédé ; il proteste seulement contre I’abus qu’on
en fait (129, 17; 131, 11-12). b) Au ch. 14, adduction de lumiere,
pwTdg dywyh (132, 11; 134, 11), ailleurs gotayoyia; elle revét
plusieurs formes, qui « toutes se ramenent 4 une seule, a Iillu-
mination de la clarté» (134, 11-12: TNV TR adyfic EMhapdv);
cette mantique est la seule a ne rien posséder « qui ne serve le
vouloir et lintelligence des dieux» (134, 14-15), ou, selon la
formule chaldaique peut-étre transposée ici 3, le « conseil pet-
suasif du Pere »*. Les ch. 15-16 considerent les modes humains
de divination et les « instruments intermédiaires dont les dieux
se servent pour envoyer les signes aux hommes» (138, 7-8).
Partout (ch. 17) se révele la générosité divine (dpbévws : 140, 17);
le dieu n’est pourtant pas a notre service, c’est lui qui « use de
tous pour son service» (140, 4) et reste « séparé» (ywpLoTéc)
quand il « se communique a ses participants » (139, 19-140, 2) ;
il « ne devient pas leur chose» (140, 19-20). Comme il I’a déja
fait (134, 19), Jamblique associe, pour les conférer a la divi-
nation telle qu’il la préconise, deux attributs divins, en ordre
inverse : « primordial », mpwrovpyde, s’est déja rencontré au ch. 5
du livre I (16, 15) et se retrouve équivalemment au ch. 2 du
livre VIII (261, 10) sous la forme mpdricrog ou plutdt mpdretog,
suggéré par P. Thillet et plus proche du wpmriog des mss. VM ;
« indépendant », adrefobouog, reviendra encore a propos de la
mantique, a la fin du ch. 23 de notre livre III (156, 1); substantif

L CE. Les mystéres d’Egypte, 116 n. 1.

2 Cf. Th. HoperNEer, Uber die Geheimslebre von Jamblich (Leipzig 1922), 220.
3 Cf. Fr. W. CREMER, 0p. ¢if., 112 et n. 83.

 Oracles chaldaiques, ft. 81, 2 ; cf. ft. 14; 77, 2 ; 87, 2.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 87

neutre, le mot désigne la « liberté de choix » (Liddell-Scott citant
Proclus, /n Al.), le libre-arbitre.

L’intervention des étres supéricurs (ch. 18-19) est nécessaire
a I’exécution des « ceuvres divines»; I'ignorance du mode de
leur action ne doit pas faire écarter cette intervention, pas plus
que la providence divine. On ne peut pour autant (ch. 20) attri-
buer les « ceuvres » a dme humaine : « le plus parfait ne peut
étre produit par 'imparfait» (148, 9-10). Ce principe, qui repa-
rait équivalemment 4 la 7¢ proposition des Eléments de théologie
de Proclus et y regoit une ample démonstration, se trouvait
déja dans le Philebe (27 a 5-6) et plus clairement dans le De natura
deornm (11 33, 86) : ea quae efferant aliquid ex sese perfectiores habere
naturas quam ea quae ex his efferantur *; dans notre livre III,
il revient au ch. 22 (153, 12-14). Les « ceuvres» (ch. 21) ne
peuvent s’attribuer non plus 4 une troisiéme substance ou se
méleraient notre dme et 'inspiration divine : « le transcendant
ne peut s’unir au déchu» (150, 12-13). Ainsi, les deux chapitres
20-21 apportent deux exemples de la méthode de Jamblique ;
au milieu de cas particuliers qui intéressent la théurgie, il énonce,
a occasion, des principes majeurs ou, si 'on veut, des lois du
(néo)platonisme ; on en releverait presque dans tous les cha-
pittes ; au ch. 22, par exemple, peu apres la récurrence signalée
a Pinstant, vient cet axiome : « ce qui n’a pas I’essence ne peut
produire I'essence » (153, 16-17).

Les ch. 22-24 répondent a des difficultés ; 22, 4 propos des
démons qu’on tirerait de la matiere ; 23, a propos du sommeil :
« que la vérité des songes ne concorde pas entierement avec nos
ceuvres ... montre que la divination vient de Pextérieur, des
dieux» (155, 16-19); 24 : une passion ne peut €tre une cause ;
P’enthousiasme, dans la mantique, n’est pas une passion mais
« afflue du dehors comme une inspiration » (158, 2). De 13 deux
sortes d’extase (ch. 25) : un vertige inspiré tendu vers le haut,
put de toute aberration humaine et sobre d’une sobriété sacrée,

L Cf. E. R. Dopps, Proclus, The Elements of Theology ®, 194.



38 EDOUARD DES PLACES

vildwy ... fepamxdy (160, 7), une aliénation ivre et maladive (159,
15). En traduisant éxordoewe par « aliénation», je ne prétends
pas réduire l’extase 2 son aspect péjoratif: elle peut mettre
« hors de soi» (Phédre, 250 a 7) sans rendre «aliéné». Cette
ambiguité des notions est une de leurs richesses ; qu’il suffise
d’en indiquer deux autres cas plus remarquables. Des le début
des Travaux et les jJours, Hésiode oppose les deux Eris —
P. Mazon traduit « Luttes » —, celle qui « fait grandir la guerre
et les discords funestes» (v. 14), celle qui « éveille au travail
méme ’homme au bras indolent» (v. 20) ; cette Lutte-1a, une
émulation vers plus de prospérité, « est bonne aux mortels »
(v. 24). Le Platon des Lois distingue aussi deux craintes: la
peur du danger qui peut conduire a la licheté, la pudeur qui
triomphe des passions (I 647 a-c), qui « lance contre la mauvaise
hardiesse... cette crainte divine que nous avons appelée honneur
et respect de soi-méme» (IT 671 d) et qui, en face des Medes,
sunit 4 la peur du danger présent pour porter les Athéniens
en masse 2 la résistance (III 699 c) *.

A la fin du ch. 25, Jamblique note que les dernieres questions
soulevées par Porphyre s’écartaient du sujet actuel, la mantique ;
il revient 4 celui-ci dans les ch. 26 et 27. Notre prescience differe
de 'instinct des animaux, 4 condition de se rattacher 4 la mpbvoix
divine (163, 17), qui est a la fois « prévoyance» de I’avenir et
« providence» : en Dieu, le « prénoétique», comme traduit
J. Trouillard, est en relation avec son attribut wpoobouog 2.

Le début du ch. 27 maintient la transcendance de la man-
tique divine ; les avertissements et signes naturels n’en sont que

1 Sur la « bonne ctrainte » chez Thucydide et Platon, cf. E. de StrYCKER, Vrees
als principe van staatsburgerlijke tucht in de democtatie volgens Thucydides en
volgens Plato, in Handelingen der Zuidnederl. Maatsch. v. Taal- en Letterkunde, 9
(1955), 51-64 ; ’étude presque contemporaine de J. de Romirry (La crainte dans
Pceuvre de Thucydide, in Mélanges Carsten Hoeg, = Classica et Mediaevalia 17
(1956), 119-127) ne fait pas allusion a Platon.

2 Cf. J. TrourLLARD, Note sur mpoobotog et mpévota chez Proclus, in REG 73
(1960), 80-87 ; Proclos, Eléments de théologie, trad., introd. et notes par J. TROUIL-
LARD (Paris 1965), 131 0. 4.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 89

les simulacres. Il ne faut pas dire « que la nature, l’art, la sym-
pathie des parties qui se trouvent dans le tout comme dans un
seul vivant ont des pressentiments de certaines choses entre
elles» (164, 6-8) ; Porphyre, ici, restait fideéle a la conception
plotinienne d’une magie sympathique fondée sur 'unité vivante
que forment le cosmos et les Ames * et résumant « I'amour et la
haine » de tout 'univers, comme le dit en termes empédocléens
le ch. 4o d’Ewnnéades, IV 4 ; mais Plotin, tout au long de ce
chapitre, « se sert du terme méprisant de yonreta et n’emploie
aucun de ceux dont usent les théurges pour désigner leur art»?;
de la les précautions que prend Jamblique pour élever son
« ceuvre réellement divinatoire » au-dessus de la nature: «ce
qui n’existe pas en nous comme hommes ne tiendra jamais de
la nature une préparation» (166, 4-5); mopacxedy comme
¢gmndedtne (165, 13 et 16) sont alors également impossibles ;
nous nous souviendrons de ce passage.

Méme souci, aux ch. 28-29, d’opposer « fabrication des
images et démiurgie», art du magicien et celui du théurge
(170, 9-10). « La fabrication des images est a bien des degrés
distante de I’art du créateur des réalités véritables » (168, 13-15) ;
elle diminue celui qui s’en remet a des « images sans ames»
(171, 6-8) ; méme averti de ces prestiges, il risque de « se rendre
semblable aux images en lesquelles il aura établi sa foiw; le
redoublement du pronom (&v adroic aptes év oig) et toute la
formule sont si proches d'un modele biblique (Dextéronome, 32,
17; Ps. 115, 8 = 113, 6 LXX) que I'on croirait volontiers 4 une
influence de I Ancien Testament ; comme au ch. 31 (178, 8) wion
waxio xal wév wafog semble venir de I’ Evangile selon S. Matthieu
(9, 35 ; 10, 1). Peut-étre Jamblique, émule en cela de Porphyre,
n’ignorait-il pas les Ecritures.

Reste le ch. 31, le dernier de ce long livre 111 ; je I’ai intitulé
« Effets de la vraie mantique sur les théurges », et nous en avons

L Cf. E. R. Dopps, Les Grees et irrationnel, 272-273.
2 Ibid., 289 n. 29. Cf. Ed. des PracEs, La Religion grecque, 301.



90 EDOUARD DES PLACES

vu plus haut, avec Fr. W. Cremer, la structure, ou s’affrontent,
énoncés d’abord, puis paraphrasés, les aspects positif et négatif %;
la lutte du bien et du mal met en présence les fideles des vrais
dieux et les sectateurs de leurs « émules», les « antidieux »;
Vaemnlus Dei que Satan est pour Lactance fournit peut-étre le
meilleur équivalent de Idvrifeog grec, la mposotdon dvvaprg de
Porphyre 2.

D. QUESTIONS PARTICULIERES : SYMPATHIES, SYMBOLES
ET MEDIUMS

Sur « la sympathie qui unit toutes les choses visibles entre
elles et avec les choses invisibles », on connait le fragment de
Proclus, L’art hitratique des Grecs, édité par J. Bidez en 1928 et
plusieurs fois traduit et commenté 3. On en rapprochera la for-
mulation du De mysterizs a propos des sacrifices (V 7, p. 207,
10-15) : « Dans un seul vivant, le tout — qui a partout une
seule et méme vie —, la communauté des puissances semblables,
la lutte des contraires, une certaine aptitude de ’agent au patient
meuvent ensemble le semblable et I'apte, en se répandant de la
méme fagon selon une seule sympathie méme dans les plus éloi-
gnés comme s’ils étaient le plus pres. » Au fond de cette doctrine,
il y a deux principes : le principe de consubstantialité et le prin-
cipe de dénomination par prédominance, qui ont passé du stoi-
cisme au néoplatonisme * et peuvent s’énoncer en deux phrases :
« Tout est en méme temps et tout est en tout»; c’est la consubs-
tantialité ; et voici pour la dénomination par prédominance

1Cf. ci-dessus p. 82, n. 5. Sur les «antidieux», compléter la note 1 de la
p. 145 des Mpystéres d’Egypte par celle d’E. R. Dopbps, The Ancient Concept of
Progress (Oxtord 1973), 209 n. 4.

2 Potph. Abst. 11 42 (p. 172, 1 Nauck 2).

8 Corpus des manuscrits alchimiques grecs V1 (Bruxelles 1928), 148-151 ; traductions
d’A. BREMOND, in Rech. de sc. relig. 23 (1933), 103-104, et d’A.-]. FESTUGIERE,
La révélation ... 1% (Patis 1950), 134-136 ; commentaite de H. CorsIN, in Eranos-
Jabrbuch 24 (1955), 199-205 et 263-267. La phrase citée au début de ’alinéa se
trouve p. 148, 5-6 Bidez.

4 Cf. P. Haport, Porphyre et Victorinus 1, 239-243.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 91

(d’aprés Numénius, sans doute le plus ancien témoin) : « tout
est pareillement en toutes choses, bien que, pour chacune, selon
le mode approprié a son essence»'. Pour Plotin, « I’essence
(de ’ame) est tout entiére en toutes les ames »*. Chez Porphyre,
la 10® Sentence, et chez Proclus, la 103 proposition des E/éments
de théologre reprennent la formule de Numénius 3. Celle-ci nous
a ¢été conservée par Jamblique en son 77aité de ’dme 4, et si elle
n’a pas trouvé place dans le De mysteriis, nous en avons une
autre attestation dans le Commentaire dn Philébe faussement attri-
bué a Olympiodore et que L. G. Westerink a restitué a Damas-
cius ; il y est dit : « D’apres Porphyre et Jamblique, tout est en
tout, mais de facons différentes »°.

La théorie de la sympathie ne peut se réduire a un axiome,
mais celui qui revient si souvent dans le néoplatonisme parait
lui assurer la base la plus solide. I’adverbe oixsiwg qui s’y trouve
plusieurs fois, « selon le mode approprié », permet de rattacher
a la sympathie la réception des dieux ; en effet, dit le De mysteriis,
«la théurgie, en découvrant d’une maniére générale selon
Pappropriation (xat” olxeibrnre) les réceptacles adaptés a chacun
des dieux, aime a tresser ensemble pierres, herbes, animaux,
aromates, d’autres objets sacrés parfaits et déiformes, pour faire
ensuite de tout cela un réeeptacle intégral et pur» (233, 11-16).
Ce texte appartient au chapitre 23 du livre V, consacré aux
sacrifices, dont la cause, dit le méme livte au début du cha-
pitre 9, est a chercher « dans une amitié, une parenté, une rela-
tion qui lie les ouvriers a leurs ouvrages et les générateurs 2
ceux qu’ils engendrent» (209, 11-13).

1 Fr. 41 des Places (= Test. 33 Leemans).

2 Ennéades, IV o, 5.

3 E. R. Dopps, ad loc., 254 et 346 ; cf. R. BEUTLER, in RE Suppl.-Bd VII, 675-676.
4 Ap. Stob. 1 49, 32 (I p. 365 W.); cf. A.-]. Festucitrg, La révélation ... 111
(Paris 1953), 184.

8 Tamblichi In Philebum, fr. 5 Dillon = Damascius, Lectures on the Philebus, Text ...
by L. G. WesTERINK (Amsterdam 1959), 63 (§ 130, 2-4); commentaire ap.

J. M. Divvron, lamblichi Chalcidensis In Platonis dialogos commentariorum fragmenta,
260-261.



92 EDOUARD DES PLACES

Les « pierres, herbes, animaux, aromates» dont il vient
d’étre question étaient autant de odpBore ou owbiuara, de
«signes de reconnaissance » et de « sceaux» qui remplissaient
des statues creuses et les animaient *; d’aprés un fragment de
Numénius que nous a transmis Origene, Sérapis fut constitué
dieu 2 Alexandrie en raison de sa participation « a4 I’essence de
tous les animaux et végétaux régis par la nature», non sans
« les rites impies et les sortileges qui évoquent les démons »%.
« Ineffables », « indicibles », ces épithetes des « symboles » théur-
giques ? leur sont communes avec les « noms », le plus souvent
« barbares », qui « changés en noms grecs, perdent leur force »*.

Mais P'accueil des dieux, Osév Smodoy?, suppose une prépa-
ration et surtout une aptitude ; quand Augustin écrit de I’ame,
dans la Ci#é de Dien (X 9): idoneam fieri atque aptam susceptioni
spiritunm, il ne fait que traduire la formule porphyrienne du
De regressu animae (fr. 2, in ]. Bidez, Vie de Porphyre, 28, 8-9),
qui se retrouve en plusieurs endroits du De mysteriis avec les
termes &mitydeiog ou émndeibtne. En voict quelques-uns ®: « Le
sommeil, la fermeture des yeux... sont... propres a recevoir les
dieux », mpdg dmodoyny v Oedv mrder (III 2, p. 105, 1-2).
La prophétesse des Branchides ne peut recevoir le dieu sans
étre préparée et rendue apte... a 'accueillir, déyerar tov Oedv ...
gmrndela mapaorevalopévy wpog Ty dmodoyny (III 11, p. 127,
9-10). Cf. encore I 8 (p. 29, 1), « aptes a la participation divine »,
gmithdeta wpdg Ty Oetav peroyny, III 27 (p. 165, 13 et 16), émiry-

L Cf. Les mystéres d’ Egypte, 178 n. 3.

% Origene, Contra Celsum, V 38 = Numénius, fr. 53 des Places (= 33 Leemans) ;
voir aussi les notes 4 ce fragment, et E. R. Dopps, Les Grees ..., 277-280. Cf.
p- 79, O, 2.

3 Myst. 11 11 (p. 96, 19-20: ocvuPbrev dedéyxtwv) ; IV 2 (p. 184, 12 : &moppfitwy
ouBérwv) 3 VI 6 (p. 246, 17 : amwopentey cuvidnudrav).

t Oracles chaldaiques, fr. 150 ; Psellus, in PG CXXII 1132 ¢, = Oracles chaldaiques,
169-170.

3 Inventaire ap. A. D. Nock, #n Sallustius, Concerning the Gods ... (Cambridge 1926),
p. XCIX n. 9; cf. Notice des Mystéres d’Egypte, 23 et 30.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 93

dewbtyra, —nreg; V 23 (p. 233, 1-2), « apte 4 recevoir les dieux »,
grurndetay ... wpdg Oedv Hmodoymy.

E.R. Dodds a consacré une note aux trois emplois tech-
niques du terme émrndeidryg ; il distingue, en effet :

10 « Capacité inhérente » d’agir ou d’étre agi d’une maniere
spécifique ; cet emploi, qui semble remonter a4 Philon le Méga-
rique, n’a rien de mystique.

20 ¢ Affinité inhérente» d’une substance avec une autre ;
ce second sens, spécialisation du premier, rentre dans la doc-
trine des sympathies occultes; ici vient De mysteriis V 7
(Emrnderdtg ¢ p. 207, 12 ; émuthdew & P. 207, 14), quUE NOUS rappe-
lions a linstant (p. 9o).

30 « Capacité inhérente ou induite » de recevoir une influence
divine. La formule la plus simple, qui reparait équivalemment
chez Jamblique et Saloustios, appartient a la Zez#re de Porphyre
a Marcella : « il faut préparer (Pesprit qui est en nous) et 'orner
pour qu’il soit un réceptacle digne de Dieu », el xaradoyiv tod
0zob gmirhdetov 1. « A partir de Jamblique, le mot est associé aux
vertus occultes que la magie égyptienne attribue aux pierres,
aux herbes et aux animaux comme porteurs de cuvbiuare divins
(cf. Myst. V 23, p. 233, 11-106, cité p. 91). Cette théorie est a
la base de la théurgie » 2.

La notion de capacité ou d’aptitude permettait de concilier
Pomniprésence des dieux avec I'inégalité de leur présence dans
les divers étres, en particulier lors de leurs apparitions. Proclus
(In R., I p. 39, 8 Kroll) et Plotin (VI s, 12 ad finem) expliquent

L Potph. Mare. 19 (p. 287, 7 Nauck ?) ; traduction d’A.-]J. Festucitre (Paris 1944),
32. Cf. Sallustius, Concerning the Gods ..., 15 (p. 28, 11 Nock) : émndeibtnrog ...
pdg Yrodoynyv.

2 E. R. Doppbs, in Proclus, The Elements of Theology %, 344-345.



94 EDOUARD DES PLACES

ainsi comment ces apparitions peuvent souvent n’étre pergues
que d’un seul voyant au milieu de tout un groupe *.

Le verbe qui correspond d’ordinaire au substantif Smodoy
pour désigner Paccueil des dieux n’est pas dmodéyeslor mais
yweelv, mot qui vient peut-étre des Oracles chaldaiques, si le vers
conservé par Busébe et Théodoret leur appartient: « Déliez
désormais le Souverain; le mortel ne regoit plus le dieu»;
« regoit» traduit ywpel 2. Cest E.R. Dodds qui a le mieux
décrit les qualités requises du médium 3, d’apres surtout le
livte IIT du De mysteriis : aux ch. 4-7, 4 propos de I'enthou-
siasme ; au ch. 11, 2 propos de la divination par les oracles ;
au ch. 19, ou exceptionnellement (p. 146, 5) le médium est
appelé (dpyavov...) uécov — dont le terme moderne n’est que la
traduction latine — et non pas, comme d’habitude, Soyeic
(Oracles chaldaiques, fr. « douteux» 211); a la fin du ch. 24. Le
texte le plus intéressant, signalé par E. R. Dodds dans son det-
nier ouvrage %, est celui que j’ai réédité et traduit en appendice
aux Oracles chaldaiques : une page de Proclus, citée par Psellus
dans I’ Accusation de Miche! Cérulaire, qui provient sans doute du
commentaire de Proclus sur les Oracles ; tous les cas de voyance
y sont clairement distingués, ainsi que les aptitudes inégales
des médiums, jusqu’aux « plus faibles », of dolevésrepor Soyzic ®.

1 bid., 273 n. 1.

2 Oracles chaldaiques, fr. (douteux) 225. Sur jyweelv, cf. A.D. Nock, op. cit.
p. XCIX n. 8.

3 Cf. E. R. Doobs, Les Grecs ..., 282-286 ; The Ancient Concept ..., 201-204.
1 The Ancient Concept ..., 201 n. 4.

>

® Oracles chaldaiques, 220, 32, ap. Michaelis Pselli Seripta minora 1, 248, 13-32.



DISCUSSION 95

DISCUSSLON

M. Witt : Proclus nous dit que Jamblique, comme Julien, croyait
aux voepol Oeol. Comment le comprenez-vous?

M. des Places: En effet, Proclus parle de tag tdv voepdv Oeddv
Toeig ToLadug &v T7) voepd eBSopdd (Iz 77., 1 p. 308, 21-22 D.). Mais
il emploie ici sa propre terminologie, et non pas celle de Jamblique,
lequel ne semble pas avoir appliqué aux dieux 'opposition néopla-
tonicienne du voyrév (intelligible) et du voepdv (intellectif).

M. Dalsgaard Larsen : Bt pourtant la distinction vogpéy — vortéy
n’est pas étrangere a Jamblique. Il en a certainement fait usage dans
sa lettre Swr Je destin: quand I’dme exerce son evépyeux voepa, dit-il,
elle peut atteindre le voytéy (%’ 8oov ... Thv voepay ... evépyelay Evep-
yel, xotet T0600ToV ... Tob Oslov xel ayabol xal vonrob pet’ dinbetog
godmreton ¢ Jambl. ap. Stob. II 8, 43, II p. 173, 14-17 W.). Il y a peut-
étre recouru dans ses interprétations des Oracles chaldaiques.

M. Dirrie : Les notions de vontév et de voepdy ont certes fini par
se confondre. A Porigine, toutefois, le néoplatonisme distingue bien
o voepbv comme niveau inférieur : ce niveau est occupé par des
étres dont 'intelligence active s’oriente vers le voytév, mais qui ne
sauraient s’identifier avec celui-ci, tandis qu’au niveau du vontév,
Iidentité du volg avec le voytov se réalise.

Le plan du voepév est donc, au premier chef, le lieu ot agissent
les dieux qui gardent leur individualité ; c’est aussi celui de ’homme
qu’on peut définir comme étant un étre voepov puisqu’il est doué
d’intelligence.

M. Beierwaltes : Der Unterscheidung Jamblichs 0Ocol vonrtoti —
feol voepot scheint in der Tat ein philosophisches Interesse zugrunde-



96 EDOUARD DES PLACES

zuliegen. Es zeigt sich in ihr eine Verbindung zu Plotin, die als
begrifflich-sachliche Voraussetzung Jamblichs betrachtet werden
muss. Der plotinische volg nimlich ist konstituiert durch den die
vonre (= Ideen) einigenden Akt des voeiv (Reflexion) — eine rela-
tionale Identitit im Sinne von Plotins Interpretation des Frg. 3 des
Parmenides. Von daher ist im Kontext der Differenzierung des Sei-
enden insgesamt durch Jamblich die Unterscheidung vontév —
voepov verstindlich. Die Bezogenheit beider ist trotz der subordi-
nativen Differenz in Proklos’ triadischer Konzeption (vontév —
Vo TOV Gpor xal vospéy — voepdv) beibehalten. Die philosophische
Unterscheidung wird, wie in vielen anderen Bereichen, zum Modell
fir die Theologie.

M. des Places : 1’opposition des termes vontév et voepdv se situe
a des niveaux différents ; il en résulte que, dans les traductions en
langues modernes des textes médio- ou néoplatoniciens, on est sou-
vent obligé de les rendre par un seul et méme terme.

M. Dalsgaard Larsen : Peut-on vraiment, comme vous 'avez fait,
établir une relation directe entre le mot 0Ocioc et la fonction du
théurge? Le mot Ozlog comporte le plus souvent une nuance hono-
rifique. Il signifie «le divin». Nous le trouvons dans les commen-
taires sans qu’il faille penser a la théurgie. Damascius, par exemple,
appelle Jamblique 6 é&nyntng tév Betwv (Pr. 70, I p. 154, 8 ss.
Ruelle).

M. Blumenthal : In support of M. Larsen’s point : the commentaries
do occasionally refer to Plotinus as Octog (e.g. Simpl. /z Cat. p. 73,
27 K. : Oewétarog) and then the word probably means nothing.

M. des Places : Ociog avijp n’est pas identique au 0Ociog que les
commentateurs appliquent a Platon et a Jamblique. L’expression
semble réservée aux thaumaturges (cf. L. Bieler, ®ctog avnp (Wien

1935-30)).



DISCUSSION 97

M. Dorrie : Je passe 4 un autre sujet : n’y a-t-il pas, a I'origine de
la discussion sur xctacic, le texte du Phédre, ou Platon parle des
diverses formes de la pavie? Plusieurs de ces formes troublent I’in-
telligence, mais la Osio povie mene intelligence a son achévement.
Des lors, 'éxoracic ne saurait étre la méme pour Pinitié et pour le
non-initié.

M. Beierwaltes : In Myst. 111 25 ist xoracic offensichtlich als ein
vertranter 'Terminus philosophisch-religioser Art eingefithrt. Aus
Jamblichs Unterscheidung zweier Weisen von éxcrtdoeig erinnert
die « zum Guten fithrende » an den von Plotin erstmals konzipierten
Sinn von &xcractg in Eun. VI 9, 11, 23. Auch sonst ist — trotz der
Unterschiede in den Grundintentionen — sachliche und termino-
logische Ahnlichkeit zu Plotin feststellbar : vgl. z.B. : ¢xiSooic abrod
(Plot., 7bid.) mit Myst. 111 25, p. 158, 15 : Ta §emdidwow Exutd... ;
zu ctaotg (Plot. VI 9, 11, 15 & 24) : &rpenta (Myst. 111 25, p. 159, 2);
zu & (Plot. VI 9, 11, 24) oder épantépede (Plot. VI 9, 9, 55) und
suvarntewy (Plot. VI 9, 8, 27, hier zugleich eingeschrinkt und gegen-
tber dem in anderer Weise « synhaptischen» Akt des Denkens diffe-
renziert, was aufschlussreich ist fir die Moglichkeit Plotins, Aus-
driicke des « Bertithrens» fiir die Einung selbst zu gebrauchen):
cuvarrew (Myst. p. 159, 6) — ein Grund mehr, in Eun. VI 9, 11, 23
mit P. Henry und H. R. Schwyzer gegen W. Theiler an é&xctacts
festzuhalten. Die Differenz freilich der jamblichischen zur plotini-
schen #xotacic besteht (abgesehen vom « theurgischen» Kontext)
wieder in Jamblichs « Differenzierung »: in « gute » und « schlechte »
¥xoractg (im Sinne des « Abfalls», vgl. Plot. VI g, 11, 38, wo der
Sache nach Vergleichbares gemeint, aber #icht mit &xctacic bezeich-
net ist: Ty évavtiav d¢ Odpapoloa... 2bid., Zeile 45 : éxrwimtov).
Der Terminus fiir die hochste Form und Mo6glichkeit menschlicher
Existenz (uberrationale Einung mit dem Einen selbst) ist also zur
vox media geworden. Der urspriingliche Sinn hingegen ist durch die
Vermittlung des Ps.-Dionysius Areopagita in der mittelalterlichen
Mystik festgehalten (vgl. z.B. [ Eriugena], Expos. in myst. theol.
S. Dionysii 1, in PL CXXII 270 A: excessus unitionis).



98 EDOUARD DES PLACES

M. des Places: Le sens favorable d’éxctacig parait largement
prédominant ; mais I'aspect « aliénation» n’a jamais complétement
disparu.

M. Dalsgaard Larsen : Ne pensez-vous pas qu’il faille distinguer
nettement, chez Jamblique, la théurgie de la magie? Selon lui, en
effet, les dieux ne sont pas susceptibles de passion (Myst. I 4, p. 12,
1ss.; 1 11, p. 37, 16 ss. etc.); ils ne sauraient donc étre mis sous
contrainte. L’efficace de la théurgie ne dépend pas de nous, mais des
dieux eux-mémes (II 11, p. 98, 1 ss. et passiz). Il me semble donc
que la philosophie de la théurgie de Jamblique s’insére dans ses
idées sur la connaturalité, la sympathie, etc.; elle s’accorde donc
avec sa conception des obpfore, des cuvOnpore, des dvopeara, aussi
bien qu’avec sa conception des degrés de la priere (Myst. V 20).

M. Brunner : 11 me semble qu’on insiste souvent trop sur 'oppo-
sition entre la théologie et la théurgie chez Jamblique. On peut noter
d’une part que la « théorie» platonicienne et plotinienne est déja
une démarche de caractére religieux et qu’elle utilise le langage de
Iinitiation. Quant a Jamblique, vous avez dit qu’il combattait le
rationalisme de Porphyre. Mais, a la lecture du De mysteriis, je suis
frappé surtout par 'intellectualisme qui y régne. La ou Porphyre ne
voit qu’absurdité et superstition, Jamblique jette la lumiére de
Iintelligence, de sorte qu’a I’étonnement du lecteur, la théurgie
rejoint la philosophie.

M. Dalsgaard Larsen : La remarque de M. Brunner me semble
pertinente : Les analyses que fait Jamblique de la théurgie et de la
mantique sont bel et bien des analyses intellectuelles.

M. Dirrie : Permettez-moi une remarque qui porte sur I’histoire
culturelle : La magie a été pratiquée de tout temps en Grece ; mais,
a partir du Ve siecle, la haute littérature (celle que les Romains imi-
taient) est muette 4 son sujet; on n’en parle que pour la dénigrer,
sous le nom dépréciatif de yonreta.



DISCUSSION 99

C’est seulement a I’époque de Jamblique que la magie réapparait
et cesse d’étre méprisée. Peut-étre Jamblique a-t-il été le premier a
lui reconnaitre quelque noblesse.

M. des Places : En effet, on peut dire de Jamblique qu’il a conféré
a la magie ses lettres de noblesse.

M. Dalsgaard Larsen : Jamblique, me semble-t-il, prend résolu-
ment le parti de la théurgie (du moins telle qu’il la congoit). Quant
a la magie, art de mettre les dieux sous contrainte, il s’y oppose.

M. Dirrie : MM. Brunner et Dalsgaard Latsen ont abordé un
probléme qui mérite qu’on s’y arréte.

Pour avoir le choix d’exercer la théurgie, il faut étre pareil 2 un
dieu. Si un individu quelconque prétendait s’y adonner, la colere
divine le frapperait.

Deés lors, c’est a juste titre qu’on qualifiait Jamblique de Oetog:
comme le prétre chrétien, qui administre 1égitimement les sacrements
grice a sa consécration, le philosophe platonicien tient de ses rapports
avec 706 Octov le privilege d’entretenir un commerce avec les dieux.

M. Rist : A number of recent scholars (such as R. T. Wallis) have
used the term “sacramental” to describe theurgy in the system of
Tamblichus and his successors. Do you think that it is correct to
refer to Jamblichus as having a “sacramental system”? And if not,
what features of a sacramental system are missing from Neoplatonic
theurgy? I’m still puzzled by the word 0Ocovpydc if it is translated
“maker of the gods”. This seems to depend on the Latin fictor
deornm. But is that merely parallel to the Greek Sp&v ta Octo rather
than something like wotely tobg Oeoig?

M. des Places: La terminologie « sacramentaire» s’insére mal
dans le contexte de Jamblique; tekety) est, comme chez Platon,
« rite » ou « mystere »; nulle part on ne le traduirait par « sacrement »;



100 EDOUARD DES PLACES

il faut attendre pour cela les Peres grecs (cf. les nombreux exemples
du Patristic Greek Lexicon de G. W. H. Lampe, s.0.).

M. Blumenthal : 1 should like to ask a philological question.

You referred to the fact that the origins of the word feovpyég
are obscure. I wonder if possibly it was formed on the analogy of
Snurovpyds : as the word Snuprovpyde is used to refer to the operation
of the intelligible on the sensible, so fOzovpyéc is produced to refer
to the operation of man in the sensible world on the intelligible.
What do you think about this possibility ?

M. des Places : Contrairement a Ozovpybdg, dnuovpyde est un mot
solidement attesté, qui se trouve naturellement chez Plotin, et qui
remonte au mycénien.

M. Blumenthal : Yes that is of course true. So perhaps Plotinus’
unusual uses of dnpLovpyde provided the model for Osovpydc.

M. des Places : T.es deux mots ont des fonctions différentes. 1l est
abusif de les accoupler.

M. Blumenthal : Given the way the Greeks did etymology that
would hardly have concerned them.

M. des Places : Dans Osovpyoe, Oec ne joue pas le méme role que
dfuog dans Snuiovpyde, quelle que soit la signification primitive de
Beovpyoc (qui agit sur les dieux, qui les contraint). « Faire des dieux »
serait un sens postérieur ; mais c’est bien en ce second sens que
Jamblique défendrait la théurgie ; contraindre les dieux ne peut étre
qu’impiété, et toute sa théorie de la priere (Mysz. V 26) et du sacrifice
s’y opposerait. La-dessus, je suis pleinement d’accord avec la remarque
antérieure de M. Dalsgaard Larsen. N’oublions pas, cependant, que
Jamblique connait surtout I’étymologie par Ozia (non Oedv ou Oeode)
goydleslou ; cf. H. Lewy, Chaldaean Oracles and T beurgy, 461.



DISCUSSION 101

M. Whittaker : You have made reference to a possible reminis-
cence in Iamblichus of the Gospe/ of Matthew. 1 wonder if you
would like to comment upon the nature of this reminiscence and
upon the possible intentions of Iamblichus in making such a reminis-
cence. We know that Numenius was attracted by Christianity as
by other religions, and had the desire to incorporate Christian ele-
ments into a universal religious synthesis. But in the period bet-
ween Numenius and Iamblichus, and in particular during the lifetime
of Iamblichus, Christianity had become a powerful and political
force. In consequence the sentiments of Iamblichus towards Chris-
tianity and Christian literature must have been very different from
those of Numenius.

M. des Places : TLes références a Matthieu (9, 35 et 10, 1 — non
pas 10, 2) données en note a Aysz 111 31 (cf. mon édition, p. 144 n. 2),
supposent chez Jamblique une certaine connaissance du Nowvean Tes-
tament ; un autre passage (III 29) incite a croire qu’il s’inspirait aussi
de I Ancien (Deutéronome et Psaumes ; cf., dans mon édition, p. 142
n. 1). Pour Numénius, au contraire, rien n’indique qu’il ait pu con-
naitre les évangiles ; mais les références probables a I Awucien Testament
s’accordent avec une tendance judaisante dont témoigne son respect
pour Moise ; cf. la notice et les notes de Numénius, Fragments, sur-
tout p. 52, et ma contribution Numénius et la Bible a 1’ Homenaje

J. Prado (4 paraitre).

M. Trouillard : Chez Proclus, la théurgie trouve sa place normale
entre la théologie négative radicale et I'union mystique. Cela est
d’autant plus vrai que les fonctions de ’Ame humaine, tenues parfois
pour inférieures, prennent le pas sur la pensée la plus pure dans la
préparation de Pextase. L’imagination, chez Proclus, est avant tout
créatrice ; elle invente, sous linspiration divine, figures, mythes et
rites. Et plus le mythe est scandaleux pour la raison, plus il dispose
a I'union mystique. L’infra-intelligible correspond au supra-intelli-
gible. A 'indétermination par excellence du Principe supréme répond
I'indétermination par pauvreté de la mati¢re. La cinquiéme hypo-
these du Parménide renvoie 2 la premiére.






	La religion de Jamblique

