
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 21 (1975)

Artikel: La religion de Jamblique

Autor: Des Places, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
Edouard des Places

LA RELIGION DE JAMBLIQUE

La seconde moitie du IIIe siecle apres J.-C. et la premiere
partie du IVe, que recouvre la vie de Jamblique, constituent

pour le monde greco-romain une periode de transformation
profonde. Apres l'edit de Milan, c'est en 325 que le concile de

Nicee condamne le premier arianisme; or cette date est, a peu
de chose pres, celle de la mort de Jamblique. Et du cote chretien,
une vie et une ceuvre coincident avec la sienne : celles d'Eusebe
de Cesaree, qui se situe entre l'ecole de Clement et d'Orig£ne
et les grands hommes de l'Eglise d'Orient au IVe siecle :

Athanase, puis les Cappadociens (Basile et les deux Gregoire)
et Jean Chrysostome.

Au milieu d'un IVe siecle en grande partie chretien, le regne
de l'empereur Julien marque un temps d'arret dans la propagation

de la foi nouvelle et un retour ephemere aux cultes

patens ; c'est aussi le triomphe posthume de Jamblique ; Julien
le regarde comme son maitre, car Jamblique l'a converti «a
son heliolatrie transcendante» h II suffit de citer le Discours sur
Helios-Roi, oü Julien loue «le grand Piaton et, apres lui, un
homme qui, posterieur a lui dans l'ordre du temps, l'egale
neanmoins en genie : j'entends le sage de Chalcis, Jamblique »2.

1 F. Cumont, La theologie solaire du paganisms romain (Mem. Acad. Inscr. & B.L.
XII 2, 1913), 477.
2 Or. 4, 146 A.



7° EDOUARD DES PLACES

Plus loin, dans le meme discours, il rappelle les «larges
emprunts» qu'il doit a l'exegese de Jamblique 1 et recommande

au destinataire, Saloustios, de «lire les oeuvres que le divin
Jamblique a consacrees aux memes problemes », afin d'y trouver
«la perfection de l'humaine sagesse»2. De Gaule, vers 357, il
avait demande au philosophe Priscus de chercher pour lui
«tout ce que Jamblique a ecrit sur mon homonyme», Julien le

Theurge, auteur (ou coauteur) des Oracles chaldaiques; «je t'en
supplie, continue-t-il, ne laisse pas les partisans de Theodore»
repeter « que Jamblique fut un ambitieux, lui, le maitre vrai-
ment divin, le premier apres Pythagore et Piaton... Je raffole de

Jamblique en philosophie et de mon homonyme en

theosophie...»3.
Julien, on le voit, distingue philosophie et theosophie, et

c'est de la premiere qu'il fait hommage ä Jamblique. Est-ce ä

dire qu'il ne le considerait pas aussi comme un «theosophe »?

L'importance meme qu'il attache a ses commentaires sur Julien
le Theurge montre qu'en ce domaine egalement il le tenait pour
un maitre.

En effet, si l'oeuvre considerable de Jamblique est en grande
partie perdue, nous savons qu'il avait consacre au moins deux
traites aux Oracles: un IIspl 0ewv, — auquel font allusion
Saloustios au chapitre 6 de son traite Des dieux 4, Proclus dans

la Theologie platonicienne5, Damascius 6 et probablement aussi

1 Ibid., 150 C-D.
2 Ibid., 157 C.
3 Ep. 12 Bidez, dont j'emprunte la traduction ; cf. J. Bidez, La vie de Tempereur

Julien (Paris 1930), 73 (au debut du chap. 12, « Theurgie chaldaique et mysteres
neoplatomciens», pp. 73-81). Sur Julien le Theurge, cf. la Notice des Oracles

chaldaiques, ed. Ed. des Places (Paris 1971), 7.
4 Cf. E. R. Dodds, ap. Proclus, The Elements of Theology 2 (Oxford 1963), 283 n. 5

(«The reference is probably to Iamblichus' lost work riepl 0stöv.»).
5 I 11, p. 52, 3-4 Saffrey-Westerink.
6 Pr. 61, I p. 132, 13 Ruelle.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 71

Jamblique lui-meme dans le De mysterns 1 et le Protreptique 2,

— et une Theologie chaldaique d'au moins vingt-huit livres 3.

Les indications de W. Kroll a l'article Iamblichos du Pauly-
Wissowa ne rendraient pas inutile un inventaire comme celui

que J. Bidez a dresse des ceuvres de Porphyre 4.

Malgre l'opinion de l'empereur Julien, le De mysteriis appar-
tient-il ä l'histoire de la philosophie? C'est la question posee

par G. Martano 5. Sans doute, il y reconnait les fondements de

la « theologie » jamblicheenne, qu'il resume clairement; des le

debut du traite, cependant, Jamblique distingue philosophie et

theurgie (I 2, p. 7, 4-6). En realite, les deux elements ne peuvent
se dissocier, et nous devons commencer par le probleme de la

hierarchie divine.

A. La HIERARCHIE DIVINE DANS LE

« De mysteriis »

Tout d'abord, par-dessus Plotin et Porphyre, il faut ici
remonter ä Numenius et aux Oracles chaldaiques. Et meme, pour
bien comprendre la position de Jamblique, ä Piaton et jusqu'a
Parmenide d'Elee. Un effort seculaire, ou plutot millenaire, a

conduit la pensee grecque de l'Un de Parmenide au Dieu
ineffable de Jamblique.

1 VIII 8 (p. 271, 13) ; allusion certaine pour S. Fronte, douteuse pour W. Scott;
selon Th. Hopfner, Jamblique citerait sa Theologie chaldaique \ cf. hes mysteres

d'Egypte, ed. Ed. des Places (Paris 1966), 201 n.i.
2

21, p. 120, 17 Pistelli; rectifier la reference de H. D. Saffrey — L. G. Westerink
(p. 52 n. 1), qui renvoient ä A. D. Nock, Salhtstius (Cambridge 1926), p. XCVI
n. 1, pour la conjecture (rapl) Oecov au lieu de 0eou.

3 Allusion au livre I chez Lydus, De mensibas, IV 159 (p. 175, 10 sq. Wunsch) ;

au livre XXVIII chez Damascius, Pr. 70, I p. 154, 13 Ruelle.
4 Cf. J. Bidez, Vie de Porphyre (Gand 1913), p. 63 *-73 *. Ce vceu est comble par le
chapitre de B. Dalsgaard Larsen, « Les ceuvres de Jamblique », in Ja?nbhque
de Chalets, exegete et philosophe (Aarhus 1972), 42-63.
5 Cf. G. Martano, Nota sal De mysteriis, ap. E. Teller - R. Mondolfo, ha filo-
sofia dei Greet nel suo sviluppo storico III (Firenze 1961), chap. 6, « Giamblico e la
Scuola di Atene», a cura dl G. Martano, pp. 59-60.



72 EDOUARD DES PLACES

Platon avait pose les principaux jalons, encore que la theorie
des Idees, pierre d'angle de son edifice, ait peut-etre plus gene
qu'aide sa conception de Dieu. Quand il s'attaque au probleme
de l'origine du monde, l'Idee du Bien, objet supreme de sa

contemplation et de celle des gardiens-philosophes de la Repu-

blique, s'accorde mal avec un Demiurge dont la personnalite
indistincte doit s'accommoder d'un Modele qu'il a sous les yeux
pour guider son ceuvre et d'une Arne du Monde qui, a peine
formee, tend ä se confondre avec lui. Comme Albert Rivaud
l'ecrivait dans son introduction au Timee : « L'Ame du Monde,
la premiere et la plus ancienne production du Demiurge, est
divine eile aussi. Mais quelle est sa situation propre a l'egard
du Dieu qui l'a composee, vient-elle apres lui dans la
hierarchic des essences, comme il viendrait lui-meme apres l'Idee
du Bien? Par le fait qu'elle n'implique pas une theologie com-
pletement elaboree, la doctrine du Timee peut etre interpretee,
suivant les dispositions de l'interprete, comme une sorte de

theorie de la procession, ou comme une doctrine de la creation

encore confuse et mal degagee»1. Les rapports entre l'Idee du
Bien et le Demiurge se laissent encore moins deftnir : « En beau-

coup d'endroits, le Demiurge se distingue mal de l'Idee du Bien,
tandis qu'ailleurs l'Idee du Bien parait superieure a Dieu meme,
qui ne fait que la contempler et l'imiter dans ses operations »2.

A cote du Timee, un autre dialogue devait marquer toute la

philosophie occidentale : le Parmenide. Cette fois-ci, l'Un est

tout; il n'est pas question du Demiurge ni de l'Idee du Bien.
Ces apories vont inquieter les premiers successeurs de Platon,

et l'enseignement oral du maitre, avec la legon sur le Bien 3,

aura prepare le platonisme moyen. De ce platonisme moyen,
dont l'importance apparait de mieux en mieux, les representants

1 A. Rivaud, Notice du Timee, in Platon, (Euvres computes X (Paris 1925), 39.
2 Ibid., 37-38.
3 Aristoxcne, Harm. II 30; Numenius, fr. 19 des Places 28 Leemans):
tö ayaOov sa-rtv ££v.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 73

ne manquent pas : aux deux premiers sifecles de notre ere,
Albinus, Atticus, Apulee; et la date plus tardive de Calcidius
n'empeche pas que, par son duaüsme et sa theorie de la matiere,
il se rattache a Numenius b

Plus que tout autre medioplatonicien, justement, Numenius
nous interesse. Sa theologie prete ä bien des interpretations;
celles-ci different principalement sur la question des deux ou
trois dieux. Des 1934, PI.-C. Puech notait que la triade nume-
nienne pouvait se ramener ä une dualite 2. Void un expose plus
recent, que j'emprunte a R. T. Wallis : « A la difference d'Albinus

et d'Atticus, Numenius distingue le Bien de Platon (qu'il
identifie avec son premier Dieu) du Demiurge platonicien (iden-
tifie avec son second Dieu). Le premier, nous dit-il, contemple
ä l'aide du second; par suite, bien qu'essentiellement inactif,
il se trouve ä meme, indirectement, de prendre part a la formation

du cosmos... Pour Numenius, en realite, il s'agit moins de

deux dieux que de deux aspects du meme Dieu, dont le plus
eleve reste dans une contemplation perpetuelle, tandis que
l'autre travaille a ordonner le cosmos... De la meme maniere

exactcment que le premier Dieu se sert du second pour pouvoir
contempler, le second se sert du troisieme (son propre aspect
inferieur) pour fagonner le monde sensible»3.

Quant aux Oracles chaldaiqnes, leur triade est, en la personne
du Pere, une monade triadique 4: le Pere, la « monacle pater-
nelle», regne a l'ecart, dans le silence de l'abime, ou il forme
une triade avec la Puissance et l'Intellect; « aupres de lui siege
la dyade; car eile detient ces deux fonctions, de contenir par
l'intellect les intelligibles et d'introduire la sensation dans les

1 Cf. R T. Wallis, Neoplatomsm (London 1972), 35-36.
2 On trouvera resumecs sa position et Celles d'A.-J. Festugiere, dc Ph. Merlan,
d'E. R Dodds, de C. Moreschim dans la Notice de Numenius, Fragments, ed
Ed. des Places (Paris 1973), 11-14.
3 R. T. Wallis, op. at., 34.
4 Cf. Oracles chaldaiqnes, fr. 26 « En te voyant monade triadique, le monde t'a
revere. »



74 EDOUARD DES PLACES

mondes »b « De ces deux premiers [la monade paternelle et la

dyade] decoule le lien de la triade premiere »2, peut-etre Hecate,
l'Ame du Monde, l'intermediaire a la fois dissociant et unifiant
entre les deux Transcendants, oü Augustin, a travers Porphyre,
entrevoyait l'Esprit-Saint de la Trinite chretienne 3.

Que reste-t-il, en tout cela, de l'intuition platonicienne, qui
mettait le Bien au-delä de l'Essence (le Glaueon de la Repu-
bIique y decouvrait une « merveilleuse transcendance»") II
en reste au moins le dessein constant de mettre au-dessus du

Demiurge un Dieu supreme : Bien pour Piaton, Pere pour les

Chaldeens comme pour Numenius, Un pour Plotin. Jamblique
va plus loin : au-dessus de l'Un, il place un Dieu ineffable, et

meme encore un autre principe. En effet, d'apres Damascius, il
y a « deux premiers prineipes anterieurs (rrpo) ä la premiere
triade intelligible : le principe absolument ineffable et le principe

qui ne se coordonne pas avec la triade»5. Deux autres
textes de Damascius meritent d'etre traduits. Voici d'abord
celui du chapitre 5 o : « II faut done, dira-t-on peut-etre, postuler
prealablement les causes et de l'Un-Existant et de la structure
dyadique des elements qu'il contient; la dyade des prineipes a

done une existence distinete, anterieure ä la dyade dont on vient
de parier, tout comme il y a aussi l'Un avant la dyade, celui que
Jamblique postule avant les deux (prineipes) pour preexister
aux deux, comme la cause de l'Un-Existant» « C'est ce que
disait aussi celui qui aeeepte le principe de Jamblique, situe

entre les deux (prineipes) et l'absolument Ineffable»6. Puis, au

1 Fr. 8. Sur ce fragment et sur les triades chaldaiques, cf. P. Hadot, Porphyre et

Victorinus I (Paris 1968), 261 sq. (et non « p. 200 » : corriger la reference $Oracles

chaldaiques, p. 13 n. 2).
2 Fr. 31.
3 De civitate Dei, X 23 et 29 ; cf. Oracles p. 21 ; P. Hadot, op. ctt.y I 265-266.
4 VI 509 b-c.
5 Damascius, Pr. 43, I p. 86, 3-5 Ruelle.
6 Tbtd., 50, I p. 101, 11-15 et 21-23.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 75

ch. 51: « Et en effet le Principe unique est avant les deux;
c'est done lä le 'simplement Un' que Jamblique postule comme

moyen entre les deux prineipes et cet absolument Ineffable;
les deux prineipes seront, mettons, la limite et l'illimite, ou, si

l'on veut, l'Un et le multiple, mais l'Un oppose au multiple et

non l'Un anterieur a ces deux et qui n'a pas de contraire »b II
faut, avec P. Pladot, « reconnaitre ici une volonte de pousser
le plotinisme jusqu'ä ses extremes consequences. Pour
Jamblique, en effet, le second principe est l'Un. II decouvre ce

second principe en appliquant la methode traditionnelle du

pythagorisme : il remonte aux prineipes des couples d'opposes
qui constituent toute la realite, c'est-ä-dire ä l'Un ou monade

premiere et la dyade indeterminee, puis il depasse ce couple de

prineipes pour atteindre l'Un, principe universel, anterieur ä

toute opposition. II place sur un meme plan et coordonne
monade, dyade et triade intelligible, cette derniere resultant des

deux premieres, et il place sur le plan immediatement superieur
l'Un superieur a toute division et a toute coordination. Mais,

pour lui, la notion d'Un a encore un contenu intelligible, eile

ne peut done etre le principe absolument transcendant. II faut
done placer avant l'Un un Ineffable, un Inconnaissable absolu »2.

Comment concilier les textes de Damascius avec celui du

De mysterüs oü il semble que l'Un anterieur a la monade soit le

premier principe, non le second II y est dit, en effet, « un dieu

qui est l'Un, le Tout-premier meme par rapport au Dieu et Roi
premier demeure immobile dans la solitude de sa singularity

»3. Mais justement cette « solitude», qui rappeile celle du
Bien dans le second fragment de Numenius 11 Leemans)
et met le « Tout-premier » au-dessus de toute serie, ne serait-elle

pas un attribut de l'Ineffable dans la doctrine que Damascius

nous a transmise? Le second principe des Mysteres, monade

1 Ibid., 51, I p. 103, 6-io.
2 P. Hadot, op. cit., I 96-97.
3 Au debut de la phrase, je lis Ttputicrroc, pour l'inintelligible —edmop de VM ;

le 7tpc!)Teio9 de P. Thillet, in REG 81 (1968), 186, en serait plus pres.



76 EDOUARD DES PLACES

issue de cet Un, est le Premier Intelligible. II n'y a peut-etre
pas contradiction entre les deux exposes 1.

Le second principe est appele npooüaioc;, Tcpoovxcop öv {Myst.
VIII 2, p. 262, 5 et 7), autant dire 7tpo tcov ovtwv, « avant les

etres »2. On rapprochera de ces expressions le debut de YExcerp-
tum hermetique XXI, avec la lecture des manuscrits suivie par
A. M. Desrousseaux et P. Hadot, et dont A.-J. Festugiere admet
dans l'introduction la possibilite : « Le Preexistant est done au
sommet de tous les etres et preexistant aux etres reellement
existants » 3. Le Preexistant ou Pre-etant (Hadot), c'est le icpoov.

Partout la preposition 7tpo ou le prefixe Ttpo- s'entendent ä la

fois d'une anteriorite et d'une superiorite ; ainsi le Trpocrojaapiv-/)

de Myst. II 7 (p. 84, 19) serait mieux traduit: «[ on voit l'äme]
mettre au-dessus d'elle [et non devant eile] l'autorite des demons
de la generation», comme le n:poaT7)(jap.£vot de VIII 4 (p. 267, 1);

plus loin (ligne 3), je traduirais maintenant, en m'inspirant
d'une autre observation de P. Thillet: «Iis preposent au
demiurge du devenir le Tout-premier Pere», rendant ainsi

TcpoTca-ropa, qui vient peut-etre des ecrits hermetiques 4: on le

trouve trois fois dans le Corpus, Excerptum II A (13) et II B (3)

et dans la Kore Kosmou (Exc. XXIII 10), deux fois dans les

papyrus magiques 5.

1 Cf. De mysterus, VIII 2 (p. 261, 9-11 et p. 262, 4-5 et 7) ; voir aussi A.-J.
Festugiere, La revelation d'Hermes Trismegiste III (Paris 1953), 49-30, et IV (Paris
1954), 23 ; P. Hadot, op. cit., 97 n. 1.

2 Cf. E. R. Dodds, ap. Proclus, The Elements of Theology'2, (Oxford 1963), 262:
comm. ä pr. n6, 15 ; W. Theiler cite aussi Myst. X 3, p. 291, 7 (Die chal-

daischen Orakel (Halle 1942), 14 n. 4, Forschungen syum Neuplatonismus (Berlin
1966), 268 n. 54).
3 Les manuscrits de Stobee F(arnesinus III D 15) et P(arisinus gr. 2129), sources
primaires des Eclogae, ont ~po öv (sic) yap ecm; la ponetuation de A. M.
Desrousseaux (point en haut apres repoöv) rend inutile la conjecture de Heeren
(« seclusion » de öv). Cf. A.-J. Festugiere, Introduction au Corpus Hermeticum III
(Paris 1934), p. CXVII; P. Hadöt, op. cit., I 209 et n. 1.

4 Cf. P. Thillet, art. cit., 188 et 190.
5 Cf. A.-J. Festugiere, Corpus Hermeticum III, p. XVI; cf. p. 11 n. 19, oü il
precise les references aux papyrus : PMag. (Preisendanz) IV 1988 et XII 237.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 77

II n'est pas etonnant que le Corpus Hermeticum fournisse
des points de comparaison, puisqu'au livre VIII du De mjsteriis
les chapitres 4 et 5 se presentent comme une exposition du
Systeme d'Hermes1: la doctrine y est rapportee soit ä ce dieu,
soit aux « Egyptiens». Est-ce ä dire que Jamblique ne la prend
pas ä son compte? Mais il faut bien avouer que le diagramme
pyramidal de J. M. Dillon, trace d'apres le commentaire precite
de Damascius 2, s'applique assez imparfaitement au livre VIII
des Mjsteres dPEgypte.

B. La double personnalite de Jamblique

Depuis la fin du livre VI, le traite merite ce dernier titre,
alors qu'auparavant les Egyptiens n'intervenaient guere. Autre
constatation : la brievete des derniers livres, qui n'occupent
ensemble qu'une trentaine de pages, tandis que le seul livre III
en compte une cinquantaine. Cette difference peut tenir en

partie au genre litteraire : 1'expose des croyances egyptiennes,
plus didactique et plus dense, tranche sur la diffusion — et les

effusions — de la religiosite theurgique. Jamblique avait-il pour
but unique de repondre ä Porphyre Peut-etre; mais il y
emploie les ressources d'une double personnalite.

Les cinq traites qui nous sont parvenus de la Collection des

opinions pjthagoriciennes et les fragments des Commentaires que
J. M. Dillon a commence de reunir — un fort volume deja

pour les seuls Commentaires sur Piaton — ne revelent qu'un
aspect d'une physionomie complexe et justifieraient mal l'en-
thousiasme provoque par le « divin Jamblique ». II fallait pou-
voir lui attribuer avec certitude le De mjsteriis pour comprendre

1 Cf. P. Hadot, op. cit., I 97 n. 1 ; mais la proposition « Jamblique, dans cet

ouvrage, ne fait que rapporter une doctrine hermetique » est vraie surtout des

derniers livres. Voir aussi P. Thillet, art. cit., 180.
2 Cf. Iamblicht Chalcidensis In Piatonis dialogos commentariorum fragmenta, ed. with
transl. and commentary by John M. Dillon (Leiden 1973), 32. On consultera
les tableaux de W. Deuse, Theodoras von Asine (Wiesbaden 1973), 22-24, pour la

comparaison avec Numenius, Theodore et Proclus.



7» EDOUARD DES PLACES

sa « religiosite», avec ce que le mot implique de sentimenta-
lisme. Apres tout, le cas de Jamblique est loin d'etre isole.
Sans quitter le neoplatonisme, et sans anticiper sur des « entre-
tiens » qui iront beaucoup plus avant, le probleme est celui que
A.-J. Festugiere a pose pour Proclus : « Comment se fait-il
qu'un philosophe, qui use de la purification par le logos et de la

contemplation par le nous, se laisse aller ä ces pratiques de sor-
cellerie... Comment se fait-il que Proclus, diadoque officiel
de Platon, s'abaisse aux rites de la theurgie et de la magie » 1

Et apres avoir traduit et commente deux textes significatifs, l'un
du Commentaire de Proclus sur YA-lcibiade (244-252 Creuzer),
1'autre de celui d'PIierocles sur les Vers d'or (FPG I pp. 478-
482 Mullach), l'auteur conclut: «II reste a se deman-
der comment, dans l'äme religieuse de Proclus, l'art hieratique
s'allie a la contemplation... (C'est que l'union avec le Divin
etait double). La sagesse contemplative permettait de monter
jusqu'au Dieu des philosophes. L'art theurgique permettait
d'entrer directement en contact avec les dieux traditionnels » 2.

C. La theurgie

Mais d'ou vient la theurgie et comment la definir?

Le « Julien qui vecut sous Marc-Aurele », c'est-a-dire Julien
le Theurge, que Psellus confond peut-etre avec son pere
« Julien le Chaldeen »3, pourrait avoir invente cette designation
de Oeoupyo? pour se distinguer des simples OsoXoyoi: les theo-

1 A.-J. Festugiere, Contemplation philosophique et art theurgique chez Proclus, in
Studi di storia religiosa della tarda antichita (Messina 1968), 9.
2 Ibid., 17-18. Des la conclusion du tome Ier de La revelation d'Hermes Tris-
megiste (Pans 1950 2), 362, ll ecrivait. «II n'est pas impossible que les memes
ämes paiennes aient suivi tour ä tour ces deux voies, qu'apres s'etre plongees
dans les operations de la magie la plus grosslere elles se soient perdues ensuite
dans des elans d'amour pour le Dieu hypercosmique. On rencontre, dans l'Em-
pereur Julien, de telles disparates ».
3 Michel Psellus, Accusation de Michel Cerulatre, in Michaelis Pselli Scripta minora I,
edd. E. Kurtz - F. Drexi. (Milano 1936), 241, 29-30, Oracles chaldatques, 219.
Cf. E. R. Dodds, Les Grecs et I'irrationnel (Paris 1965), 288 et n. 8.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 79

logiens parlaient des dieux, mais lui, il « agissait sur eux» ou
meme les « creait» b E. R. Dodds cite les principaux temoi-
gnages : Psellus, in PG CXXII 721 D : 0soü<; toü? av0pco7rou<;

epyä^erai; l'hermetique deorum fictor est homo (Asclepius, 23 et

37-3 8); le fragment 5 3 de Numenius 33 Leemans), oü Origene
dit dans le Contra Celsum (V 38) : « Selon Numenius le dieu

(Serapis) participe a l'essence de tous les animaux et vegetaux
regis par la nature ; il parait ainsi avoir ete constitue dieu,

grace aux rites impies et aux sortileges qui evoquent les demons,
non seulement par les statuaires mais encore par les magiciens,
les sorciers et les demons qu'evoquent leurs charmes »2; nous
retrouverons ce fragment dans la derniere partie.

Voilä quelques indications sur l'origine de la theurgie. S'il
s'agit maintenant de la definir, Proclus le fait par son excellence :

« Meilleure que toute sagesse et toute science humaine, eile

concentre en eile les avantages de la divination, les forces puri-
ficatrices de Faccomplissement des rites et tous les effets sans

exception de l'inspiration qui rend possede du divin»3; Jam-
blique par sa fin, son telos: « [Avec la verite infaillible des

oracles et la vertu accomplie des ämes] est accordee aux theurges
la montee vers le feu intelligible, qu'il faut justement aussi

proposer comme fin ä toute prediction, ä toute operation theur-
gique »4; texte a rapprocher de la « chanson du feu », l'hymne
que Proclus nous a conserve dans ses Extraits chaldaiqnes:

« Abandonnons l'essence fluente; allons au vrai but, l'assimi-
lation a Lui; faisons connaissance du Maitre, aimons le Pere;
obeissons a son appel; courons vers le chaud, fuyant le froid ;
devenons feu ; faisons route a travers le feu. Nous avons la voie

1 J. Bidez, La vie de l'empereur Jtdien, 369 n. 8 ; E. R. Dodds, Les Grecs 270 et

n. 9, 271 et n. 10.
2 Le texte grec reunit des termes attestes et souvent associes chez Platon : ts/.stt),
(xayYaveia, ftayot;, ETTcpSy).

3 Theol. Plat. I 25, p. 63 Portus, p. 113, 6-10 Saffrey-Westerink, avec leur
traduction ; cf. I 29, p. 70 P. p. 124, 23-25 S.-W.
4 Myst. Ill 31 (p. 179, 7-12).



8o EDOUARD DES PLACES

libre pour la remontee : le Pere nous guide, apres avoir ouvert
les routes du feu »4; suit un « vers » dont W. Theiler a fait un
hexametre mais qui, par le contenu comme par le rythme, ne
s'accorde guere avec les kola precedents : « de peur que par
oubli nous ne coulions en un flot miserable »2.

Dans la theurgie, E. R. Dodds a distingue deux branches :

la reAscmxy] (ou art de fabriquer des statues animees), ä laquelle
il rattache les crupßoXa ou cjuv07)f2.aTa chaldaiques 3; la transe
« mediumnique »4. Le De mysteriis illustre l'une et l'autre. Un
des meilleurs exposes, avec celui de E. R. Dodds, est celui, un
peu plus ancien, de C.-M. Edsman, qui emprunte a J. Bidez

une description des procedes les plus voyants : « Appels, voix
et bruits, musiques troublantes accompagnees de parfums capi-
teux, fontaines lumineuses, ombres mouvantes, spectres de feu,

portes s'ouvrant d'elles-memes, statues paraissant s'animer ;

tels etaient... certains des artifices auxquels ne dedaignerent pas
de recourir certains des thaumaturges de l'ecole de Jamblique »5.

L'article initial de E. R. Dodds dans le Journal of Roman

Studies de 1947
6 a provoque des discussions.

Dans un appendice, intitule « Divination et theurgie », ä sa

reconstitution de la Lettre ä Anebon 7, A. R. Sodano se refuse

a y voir le manuel d'occultisme qu'elle est un peu pour E. R.
Dodds ; il insiste sur sa portee morale : liberation de la fatalite ;

il suit d'ailleurs le meme plan : aüpßoXa et auvQ7)p.aTa ; « possession»

(xa-royfi) du medium.

1 Extraits chaldaiques, p. 193 Pitra ; Oracles chaldaiques, 207, 23-208, 4.
2 Oracles 208 n. 2.
3 E. R. Dodds, Les Grecs 278-282.
4 Ibid., 282-286.
5 J. Bidez, La liturgie des mysteres chez les Neoplatoniciens, in Bull. Acad. Roy.
de Belgique, CI. des Lettres, 1919, 417-418, ap. C. M. Edsman, Le bapteme de feu
(Uppsala 1940), 176.
6 Theurgy & its relationship to Neoplatonism, in JRS 37 (1947), 55-69 The

Greeks and the Irrational (Berkeley & Los Angeles 1951), 283-311.
7 Porfirio, Lettera ad Anebo, a cura di A. R. Sodano (Napoli 1958), 47-64.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 8l

P. Boyance n'identifierait pas « l'art de consacrer les statues
divines avec la fortune posthume de Julianus et de ses ecrits...
Meme chez Proclus la telestique ne s'identifie jamais complete-
ment a la theurgie chaldaique »L Pour en elargir le domaine, il
emprunte deux textes aux Commentaires de Proclus sur la Repu-
blique et le Timee; les voici dans la traduction de A.-J. Festugiere

: i° « II arrive ä ces fictions mythiques ce que Platon dit
quelque part qui arrive aux plus divines et sacro-saintes de ces

doctrines. Car celles-la aussi pretent a rire au vulgaire, mais,
ä ceux qui sont eveilles pour comprendre — c'est, au vrai, un
petit nombre —, elles revelent l'affinite qu'elles ont avec la
realite des choses et fournissent l'assurance, fondee sur les

operations meme de l'art hieratique, de leur connaturalite avec le

Divin. Et en effet les dieux prennent plaisir a entendre ces

sortes de formules symboliques, ils obeissent volontiers ä ceux
qui les invoquent, ils manifestent leur propriete singuliere au

moyen de ces mots de passe, dans la pensee qu'ils leur sont
appropries et le plus en affinite avec eux »2; i° « La telestique
fonde sur la terre des lieux d'oracles et des statues animees des

dieux et par de certains symboles rend les choses faites de

matiere partielle et perissable bien disposees a participer a un
dieu, ä etre excitees par lui et a predire l'avenir »3. Apres avoir
« mis en lumiere certaines origines proprement grecques de la

telestique» et rappele que « des le IIe siecle aussi, a cote des

Oracula Chaldaica, il faut songer et ä l'Egypte et aux cultes

iraniens»", P. Boyance concluait: « La telestique des neopla-
toniciens ne saurait done avoir ses origines rituelles et reli-
gieuses dans les seuls Oracula Chaldaica, et il est clair que l'impor-

1 P. Boyance, Theurgie et telestique neoplatoniciennes, in Rev. Hist. Rel. 147

(i955), 191-
2 In R., I p. 85, 12-22 Kroll; Commentaire sur la Republique, traduction et notes

par A.-J. Festugiere, I (Paris 1970), 99-100; cf. P. Boyance, art. cit., 193-194.
3 In Ti., Ill p. 155, 18-22 Diehl; Commentaire sur le Timee, traduction et notes par
A.-J. Festugiere, IV (Paris 1968), 198 ; cf. P. Boyance, art. cit., 194.
4 P. Boyance, art. cit., 205.



82 EDOUARD DES PLACES

tance attachee ä la consecration des statues, ses rapports avec
des mysteres, la liaison etablie avec la demonologie debordent
largement le cadre de ces ecrits dont nous ignorons dans quelle
mesure avant Jamblique et Proclus ils ont ete lies avec une
liturgie »\

Naguere, Fr. W. Cremer a resume et prolonge les
rapprochements que l'on pouvait etablir entre le De mysteriis et les

Oracles chaldaiques2. Son chapitre III, intitule «Theurgie»,
exploite surtout le livre III des Mysteres d'Egypte et decouvre
dans le chapitre 31 et dernier «le plus grand ensemble chal-

daique » de tout le traite 3. II fait la part de la philosophie dans
la theurgie 4, dont il distingue, avec Jamblique, l'aspect positif
et l'aspect negatif; d'abord, sous forme de rapport (« Referat»),
les aspects positif (III 31, p. 176, 3-13) et negatif (p. 176,

13-177, 6)5; puis, sous forme de paraphrase, avec chiasme, les

aspects negatif (p. 177, 7-178, 2) et positif (p. 178, 3-179, 12)6.
De la paraphrase au « Referat», les recurrences ne manquent
pas; j'avais dejä note la reprise avec chiasme de sxxo7rrou<jt

Tcacrav xaxtav xat 7tav tox0o<; (p. 176, 6-7, dans le « Referat» positif)

par 7tctaa xaxta xat irSv 7ia0o<; Ixxo-rrreTat dans la partie cor-
respondante de la paraphrase 7. Un tableau reunit les oppositions
entre les theurges et leurs rivaux 8; un autre, les traits chaldaiques
de cette rivalite; dans la confrontation entre theurgie et magie
(«goetie»), qui domine le chapitre 31, Jamblique emploie le

passif pour les theurges et 1'actif pour les « antidieux »9.

1 Ibid., 208.
2 Fr. W. Cremer, Die chaldaischen Orakel und Jamblich De mysterus (Meisenheim am
Glan 1969).
3 Ibid., 36.
4 Ibid., 23 n. 53 : « Jamblique est le protagoniste philosophique de la theurgie. »
5 Ibid., 26 ; cf. p. 34 n. 125.
6 Ibid., 28 n. 77 ; 29.
7 Les mysteres d'Egvpte, 144 n. 2.
8 Fr. W. Cremer, op. cit., 34 n. 123.
9 Ibid., 34-36. Cette difference correspond ä celle des etymologies : « contrainte
de Dieu » ou « action de Dieu » ; la premiere populaire, la seconde plus exacte



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 83

Nous devrons revenir ä la dissertation de Fr. W. Cremer

pour d'autres analyses pleines de finesse; mais je voudrais en

presenter une de tout le livre III, en m'inspirant de la methode

que H. D. Saffrey a recemment appliquee aux livres I et II x.

Le livre III, nous l'avons dit, compte ä lui seul plus du quart
de l'ouvrage : une cinquantaine de pages dans l'edition Bude

(sur 178), quatre-vingts dans celle de G. Parthey (sur 294). II
traite de la mantique ; mais tout autant et plus encore peut-etre,
d'apres M. P. Nilsson 2, de la theosophie et des visions. En
voici le resume.

Ch. ier. La question de Porphyre sur la mantique, sur « ce

qui se passe dans la prescience de l'avenir», se heurte ä une
impossibility ; il s'agit d'une ceuvre surnaturelle : la divination
vient des dieux, qui seuls ont la science des etres (III 1, p. 102, 1).

En associant mantique et enthousiasme, Jamblique combattra
le rationalisme de son maitre. A partir du chapitre 2, il decrit
les diverses especes de divination, « dans l'ordre», dit-il, des

questions de Porphyre. Soit d'abord la divination dans le som-
meil, dont 1'etude continuera au ch. 3 : ces chapitres 2 et 3 sont
un document important pour les songes (ou les reves) dans

l'Antiquite 3. Elle prend trois formes : des voix, un pneuma
intangible, une lumiere ; tous etats propres a recevoir les dieux

(105, 1-2 ; nous reviendrons a cette aptitude, stuttjSciott)?) ;

et en tout cas seule neoplatonicienne : cf. Fr. W. Cremer, op. cit., 20 n. 9 ; 36

n. 132 ; FI. D. SArrREY, in Philomathes, Studies and essays in the humanities in memory

of Philip Merlan (The Hague 1971), 237-239 : OeoTctxToip Abamon.
1 H. D. SArFREY, Plan des livres I et II du De mysteriis de Jamblique, in Zetesis

E. de Strycker (Anvers-Utrecht 1973), 281-295.
2 M. P. Nilsson, Geschichte de> griechischen Religion II 2 (München 1961), 451.
R. T. Wallis, op. cit., 122, insiste, ä propos de ce chapitre, sur la distinction tra-
ditionnelle entre mantique artificiclle, rejetee ä juste titre par Plotin et Porphyre,
et mantique naturelle, bien defendue par Jamblique.
3 G. Michenaud et J. Dierkens (Les reves dans les Discours sacres d'Aelius Aristide.
Essai d'analyse psychologique, Möns 1972) citent ä l'occasion le De mysteriis, sans

comparaison systematique avec les Discours sacres, lesquels, ä vral dire, ne pre-
sentent pas un Systeme, mais rapportent une experience.



84 EDOUARD DES PLACES

aucun n'est inferieur ä la conscience eveillee, raxpccxoXouOsiv uitap
(105, 7-8), recurrence avec chiasme de 103,2. Le ch. 3 fonde la

divination dans le sommeil sur « la vie separee que constitue la

connaissance», en gardant le yvwaeox; de VM en 106, 11, au
lieu d'adopter, avec M. Sicherl, le ysvecrsax; de Ficin : «la vie
separee du devenir ». Suivent des exemples de songes sauveurs :

« grace a l'ordre des apparitions nocturnes, la science

medicale s'est constitute a partir des songes sacres» (108,
9-10) 1.

Les ch. 4-7 s'occupent de la divination par enthousiasme

(et des mediums, que nous examinerons avec 1'« aptitude»).
Le ch. 4 commence par un resume conclusif des deux precedents,
ce qui, selon H. D. Saffrey 2, est l'usage grec. La regie convient
a plusieurs cas du De mysteriis; mais certains auteurs procedent
autrement; au 1. XIV de la Preparation evangelique, Eusebe de

Cesaree termine deux chapitres (4 et 8, qui coincident avec 8'

et 7)' de la division originale) par des resumes qu'introduisent
les demonstratifs tolccuty] et xctÜTa.

Au debut du ch. 4, les « enthousiastes» eveilles perdent
cependant conscience d'eux-memes ; les termes xoct' cdcr07)cjt.v et
ou TOXpaxoXouOoGvfsc; (l°9> 9) reprennent I'ouxsti 7tapaxoXou0oüvTec;

de 103, 2, le cruvcu(707)<j!.v xai. 7rapaxoXou07)mv de 103, 17 ; Ttocpa-

xoXou0£iv revient en 109, 20 ; 110,12 et 16. Les termes auvauj07]OT<;

et TCapaxoXoü07)cn<; sont presque synonymes, car le second a pris,
chez les neoplatoniciens, le sens de « conscience » que ouvaoo-07)OT<;

avait, par exemple, dans les Entretiens d'fipictete 3.

Le ch. 5 examine divers modes d'inspiration (em-revota) et de

possession (xaToxwyY)). L'ininwia de hi, 4 revient en 113, 6

(imnvoiixQ) mais deja en 111, 17 sous la forme sTmrvsopisvcov. A
l'entree du pneuma dans le medium (ch. 6) correspond une

1 G. Michenaud et J. Dierkens, op. cit., 46 n. 43.
2 In Zetesis 286 n. 13.
3 Cf. Les Mysteres d'Egypte,<)<) n. 1; Ed. des Places, La Religion grecque (Paris 1969),

274-275-



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 85

perte de conscience : « quelle sensation ou conscience ou intuition

(emßoAij) propre serait-elle possible a qui repoit le feu
divin»? (113, 12-14). Le eh. 7 met l'enthousiasme au-dessus
de l'extase, qui peut se renverser vers l'inferieur (114, 12, repris
en 158, 11-12 ; d'ailleurs tout le ch. 7, ainsi que le ch. 8, sur les

causes et effets de la mania, doivent se joindre au ch. 25, sur les

deux sortes d'extase); la conclusion du ch. 8, «tel est l'enthousiasme

dans son ensemble... a le decrire en general sans entrer
dans le detail», montre que ce premier aperpu ne pretend pas
epuiser le sujet.

Le ch. 9 etudie les effets de la musique. Si elle provoque
des transports, c'est en vertu d'une parente (oExstcoOeica: 119,

12; recurrence oixeioÜTai: 120, 13) qui unit l'inspiration des

dieux et l'harmonie divine; «les airs qui conservent le mieux
la trace » de celle-ci en reveillent le souvenir en Fame, qui « les

salue (dtCTTuaCsTat) et partage l'harmonie autant qu'il est
possible d'y participer» (120, 10-14); ce sont les termes qui expri-
ment chez Platon (Republique, III 402 a ; Phedre, 250 b-251 a) la

reconnaissance du Beau 1.

Les ch. 10-12 traitent de ce qu'on pourrait appeler la
divination collective ou publique. Au ch. 10, les corybantes et les

devots de Sabazios ou de la Mere, mentionnes dans la question
de Porphyre au debut du ch. 9, se voient adjoindre les inspires
des Nymphes et de Pan. Le ch. 11 reunit, comme Porphyre
encore, trois sanctuaires oraculaires d'Apollon : Claros pres de

Colophon, Delphes, les Branchides ä Didymes. II s'agit pour le

«prophete» de « recevoir le dieu*», ywpsA töv Qeov (125, 7):
notion correlative ä celle d'« aptitude », eiuT7]8st6ry)i; (125, 5) et

que nous retrouverons avec elle. Le ch. 12 conclut que rien ne

limite la puissance divinatoire des dieux.
Avec les ch. 13-16 viennent divers modes de divination pri-

vee : a) Et d'abord « se tenir debout sur les caracteres» proba-

1 Cf. Ed. des Places, Syngeneia (Paris 1964), 75-76 et 78.



86 EDOUARD DES PLACES

blement dessines a terre1; ces symboles magiques, souvent
mentionnes dans les papyrus, figuraient peut-etre sur le « cercle
d'Hecate» de 1'Oracle chaldäique 206, bien commente par Psellus

(in PG CXXII 113 3 A); et dans un des oracles cites par
Porphyre chez Eusebe, PE V 13, 1, Hecate elle-meme parle du
« desir» qu'en ont les « mortels »2. Jamblique ne semble pas
hostile a ce procede; il proteste seulement contre l'abus qu'on
en fait (129, 17; 131,11-12). b) Au ch. 14, adduction de lumiere,
9MT0? txywyr) (132, 11 ; 134, 11), ailleurs cpcoTaywyla ; eile revet
plusieurs formes, qui «toutes se ramenent a une seule, a l'illu-
mination de la clarte» (134, 11-12: ttjv 1% ca>y?j<; eXXo^i»);
cette mantique est la seule a ne rien posseder « qui ne serve le

vouloir et l'intelligence des dieux» (134, 14-15), ou, selon la

formule chaldaique peut-etre transposee ici3, le « conseil per-
suasif du Pere»4. Les ch. 15-16 considerent les modes humains
de divination et les «instruments intermediaires dont les dieux
se servent pour envoyer les signes aux hommes» (138, 7-8).
Partout (ch. 17) se revele la generosite divine (a90ovco<; : 140, 17);
le dieu n'est pourtant pas ä notre service, c'est lui qui « use de

tous pour son service» (140, 4) et reste «separe» (xwptcnro<;)

quand il « se communique ä ses participants» (139, 19-140, 2) ;

il « ne devient pas leur chose » (140, 19-20). Comme il l'a dejä
fait (134, 19), Jamblique associe, pour les conferer a la
divination telle qu'il la preconise, deux attributs divins, en ordre
inverse : « primordial», TtpoToupyo?, s'est dej ä rencontre au ch. 5

du livre I (16, 15) et se retrouve equivalemment au ch. 2 du
livre VIII (261, 10) sous la forme 7ipdmcnro<; ou plutot TcpcoTsto

suggere par P. Thillet et plus proche du Trpdmoi; des mss. VM ;

«independant», avTs^ovaioc;, reviendra encore a propos de la

mantique, ä la fin du ch. 23 de notre livre III (156, 1); substantif

1 Cf. Les mysteres LEgypt116 n. i.
2 Cf. Th. Hopfner, Uber die Gebeimslebre von Jamblich (Leipzig 1922), 220.
3 Cf. Fr. W. Cremer, op. cit.} 112 et n. 83.
4 Oracles chaldaiques, fr. 81, 2 ; cf. fr. 14 ; 77, 2 ; 87, 2.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 87

neutre, le mot designe la « liberte de choix » (Liddell-Scott citant
Proclus, In A.lc.), le libre-arbitre.

L'intervention des etres superieurs (ch. 18-19) est necessaire

a l'execution des « oeuvres divines»; l'ignorance du mode de

leur action ne doit pas faire ecarter cette intervention, pas plus
que la providence divine. On ne peut pour autant (ch. 20) attri-
buer les « oeuvres» a l'ame humaine : «le plus parfait ne peut
etre produit par l'imparfait» (148, 9-10). Ce principe, qui repa-
rait equivalemment a la 7e proposition des Elements de theologie

de Proclus et y regoit une ample demonstration, se trouvait
deja dans le Philebe (27 a 5-6) et plus clairement dans le De natura
deorum (II 33, 86) : ea quae efferant allquid ex sese perfectiores habere

naturas quam ea quae ex his efferantur 1/ dans notre livre III,
il revient au ch. 22 (153, 12-14). Les «ceuvres» (ch. 21) ne

peuvent s'attribuer non plus ä une troisieme substance ou se

meleraient notre äme et l'inspiration divine : « le transcendant

ne peut s'unir au dechu» (150, 12-13). Ainsi, les deux chapitres
20-21 apportent deux exemples de la methode de Jamblique;
au milieu de cas particuliers qui Interessent la theurgie, il enonce,
a l'occasion, des principes majeurs ou, si l'on veut, des lois du

(neo)platonisme; on en releverait presque dans tous les

chapitres ; au ch. 22, par exemple, peu apres la recurrence signalee
a l'instant, vient cet axiome : « ce qui n'a pas l'essence ne peut
produire l'essence» (153, 16-17).

Les ch. 22-24 repondent a des difficultes ; 22, a propos des

demons qu'on tirerait de la matiere ; 23, ä propos du sommeil:
« que la verite des songes ne concorde pas entierement avec nos

ceuvres montre que la divination vient de l'exterieur, des

dieux» (155, 16-19); 24 : une passion ne peut etre une cause ;

l'enthousiasme, dans la mantique, n'est pas une passion mais

« afflue du dehors comme une inspiration » (158, 2). De la deux

sortes d'extase (ch. 25) : un vertige inspire tendu vers le haut,

pur de toute aberration humaine et sobre d'une sobriete sacree,

1 Cf. E. R. Dodds, Proclus, The Elements of Theology 2, 194.



88 EDOUARD DES PLACES

vYjt^v Upa-ux7]v (160, 7), une alienation ivre et maladive (159,
15). En traduisant ixaTÜcsswc, par «alienation», je ne pretends
pas reduire l'extase ä son aspect pejoratif: eile peut mettre
« hors de soi» (Phedre, 250 a 7) sans rendre «aliene». Cette

ambiguite des notions est une de leurs richesses ; qu'il suffise
d'en indiquer deux autres cas plus remarquables. Des le debut
des Travaux et les Jours, Hesiode oppose les deux Ens —
P. Mazon traduit « Luttes » —, celle qui « fait grandir la guerre
et les discords funestes» (v. 14), celle qui « eveille au travail
meme l'homme au bras indolent» (v. 20); cette Lutte-la, une
emulation vers plus de prosperite, « est bonne aux mortels»
(v. 24). Le Piaton des Lois distingue aussi deux craintes : la

peur du danger qui peut conduire ä la lächete, la pudeur qui
triomphe des passions (I 647 a-c), qui« lance contre la mauvaise
hardiesse... cette crainte divine que nous avons appelee honneur
et respect de soi-meme» (II 671 d) et qui, en face des Medes,
s'unit a la peur du danger present pour porter les Atheniens
en masse a la resistance (III 699 c) *.

A la fin du ch. 25, Jamblique note que les dernieres questions
soulevees par Porphyre s'ecartaient du sujet actuel, la mantique ;

il revient a celui-ci dans les ch. 26 et 27. Notre prescience differe
de l'instinct des animaux, a condition de se rattacher a la Ttpovoia
divine (163, 17), qui est a la fois «prevoyance» de l'avenir et
« providence» : en Dieu, le « prenoetique», comme traduit
J. Trouillard, est en relation avec son attribut 7tpooücn.o<;2.

Le debut du ch. 27 maintient la transcendance de la

mantique divine ; les avertissements et signes naturels n'en sont que

1 Sur la « bonne crainte » chez Thucydide et Piaton, cf. E. de Strycker, Vrees
als principe van staatsburgerlijke tucht in de democratie volgens Thucydides en
volgens Plato, in Handelingen der Zuidnederl. Maaisch. v. Taal- en Letterhmde, 9

(1955), 51-64 ; l'etude presque contemporaine de J. de Romilly (La crainte dans
l'ceuvre de Thucydide, in Melanges Carsten Heeg, Classwa et Mediaevalia 17
(1956), 119-127) ne fait pas allusion ä Piaton.
2 Cf. J. Trouillard, Note Sur Ttpooümop et 7tp<5voia chez Proclus, in REG 73

(i960), 80-87 ; Proclos, Elements de theologie, trad., introd. et notes par J. Trouillard

(Paris 1965), 131 n. 4.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 89

les simulacres. II ne faut pas dire « que la nature, l'art, la
Sympathie des parties qui se trouvent dans le tout comme dans un
seul vivant ont des pressentiments de certaines choses entre
elles» (164, 6-8); Porphyre, ici, restait Adele ä la conception
plotinienne d'une magie sympathique fondee sur l'unite vivante

que forment le cosmos et les ames 1 et resumant « l'amour et la
haine » de tout l'univers, comme le dit en termes empedocleens
le ch. 40 d'Enneades, IV 4; mais Plotin, tout au long de ce

chapitre, « se sert du terme meprisant de yo^-rsia et n'emploie
aucun de ceux dont usent les theurges pour designer leur art »2;
de la les precautions que prend Jamblique pour elever son
« ceuvre reellement divinatoire » au-dessus de la nature : « ce

qui n'existe pas en nous comme hommes ne tiendra jamais de

la nature une preparation» (166, 4-5); napaexsüv) comme
£tu.t7)Ssi.6t7](; (165, 13 et 16) sont alors egalement impossibles;
nous nous souviendrons de ce passage.

Meme souci, aux ch. 28-29, d'opposer «fabrication des

images et demiurgie», art du magicien et celui du theurge
(170, 9-10). «La fabrication des images est a bien des degres
distante de l'art du createur des realites veritables »(168, 13-15);
eile diminue celui qui s'en remet ä des «images sans ämes»

(171, 6-8); meme averti de ces prestiges, il risque de « se rendre
semblable aux images en lesquelles il aura etabli sa foi»; le

redoublement du pronom (ev airrot? apres sv 0I4) et toute la

formule sont si proches d'un modele biblique (Deuteronome, 32,

17 ; Ps. 115, 8 113, 6 LXX) que l'on croirait volontiers a une
influence de YAnden Testament; comme au ch. 31 (178, 8) racaa

xaxta xal Ttäv -rcdOo? semble venir de YEvangile selon S. Matthieu

(9, 35 ; 10, 1). Peut-etre Jamblique, emule en cela de Porphyre,
n'ignorait-il pas les Ecritures.

Reste le ch. 31, le dernier de ce long livre III; je l'ai intitule
« Effets de la vraie mantique sur les theurges », et nous en avons

1 Cf. E. R. Dodds, Les Grecs et l'irrationnel, 272-273.
* Ibid., 289 n. 29. Cf. Ed. des Places, La Religion grecque, 301.



9° EDOUARD DES PLACES

vu plus haut, avec Fr. W. Cremer, la structure, oü s'affrontent,
enonces d'abord, puis paraphrases, les aspects positif et negatif4;
la lutte du bien et du mal met en presence les fiddles des vrais
dieux et les sectateurs de leurs « emules», les « antidieux»;
Yaemulus Dei que Satan est pour Lactance fournit peut-etre le

meilleur equivalent de l'ävTtOeo? grec, la uposuTwcra Süvafxu; de

Porphyre 2.

D. Questions particulieres : sympathies, symboles
ET MEDIUMS

Sur «la Sympathie qui unit toutes les choses visibles entre
elles et avec les choses invisibles », on connait le fragment de

Proclus, L'art hieratique des Grecs, edite par J. Bidez en 1928 et
plusieurs fois traduit et commente 3. On en rapprochera la
formulation du De mjsteriis a propos des sacrifices (V 7, p. 207,
10-15) : «Dans un seul vivant, le tout — qui a partout une
seule et meme vie —, la communaute des puissances semblables,
la lutte des contraires, une certaine aptitude de l'agent au patient
meuvent ensemble le semblable et l'apte, en se repandant de la

meme fa$on Selon une seule Sympathie meme dans les plus eloi-

gnes comme s'ils etaient le plus pres. » Au fond de cette doctrine,
il y a deux principes : le principe de consubstantialite et le principe

de denomination par predominance, qui ont passe du stoi-
cisme au neoplatonisme 4 et peuvent s'enoncer en deux phrases :

«Tout est en meme temps et tout est en tout»; c'est la
consubstantialite ; et voici pour la denomination par predominance

1 Cf. ci-dessus p. 82, n. 5. Sur les «antidieux», completer la note i de la

p. 145 des Mysteres d^Egypte par celle d'E. R. Dodds, The Ancient Concept of
Progress (Oxford 1973), 209 n. 4.
2 Porph. Ahst. II 42 (p. 172, 1 Nauck 2).

3 Corpus des manuscrits alchimiques grecs VI (Bruxelles 1928), 148-151 ; traductions
d'A. Bremond, in Rech, de sc. rehg. 23 (1933), 103-104, et d'A.-J. Festugiere,
La revelation I 2 (Pans 1950), 134-136 ; commentaire de H. Corbin, in Eranos-

Jahrbuch 24 (1955), 199-205 et 263-267. La phrase citee au debut de l'alinea se

trouve p. 148, 5-6 Bidez.
4 Cf. P. Hadot, Porphyre et Victorinus I, 239-243.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 91

(d'apres Numenius, sans doute le plus ancien temoin) : «tout
est pareillement en toutes choses, bien que, pour chacune, selon
le mode approprie ä son essence »1. Pour Plotin, «l'essence

(de l'äme) est tout entiere en toutes les ämes »2. Chez Porphyre,
la ioe Sentence, et chez Proclus, la ioje proposition des Elements
de theologie reprennent la formule de Numenius 3. Celle-ci nous
a ete conservee par Jamblique en son Traite de /'ame 4, et si eile
n'a pas trouve place dans le De mysteriis, nous en avons une
autre attestation dans le Commentaire du Pbilebe faussement attri-
bue ä Olympiodore et que L. G. Westerink a restitue a Damas-
cius ; il y est dit: « D'apres Porphyre et Jamblique, tout est en

tout, mais de fa$ons differentes »5.

La theorie de la Sympathie ne peut se reduire a un axiome,
mais celui qui revient si souvent dans le neoplatonisme parait
lui assurer la base la plus solide. L'adverbe otxslox; qui s'y trouve
plusieurs fois, « selon le mode approprie », permet de rattacher
a la Sympathie la reception des dieux ; en effet, dit le De mysteriis,
«la theurgie, en decouvrant d'une maniere generale selon

l'appropriation (xoct' oExsiottjto) les receptacles adaptes a chacun
des dieux, aime ä tresser ensemble pierres, herbes, animaux,
aromates, d'autres objets sacres parfaits et deiformes, pour faire
ensuite de tout cela un receptacle integral et pur» (233, 11-16).
Ce texte appartient au chapitre 23 du livre V, consacre aux
sacrifices, dont la cause, dit le meme livre au debut du
chapitre 9, est a chercher « dans une amitie, une parente, une relation

qui lie les ouvriers ä leurs ouvrages et les generateurs a

ceux qu'ils engendrent» (209, 11-13).

1 Fr. 41 des Places Test. 33 Leemans).
2 Enneades, IV 9, 5.
3 E. R. Dodds, ad loc., 254 et 346 ; cf. R. Beutler, in RE Suppl.-Bd VII, 675-676.
4 Ap. Stob. I 49, 32 (I p. 365 W.) ; cf. A.-J. Festugiere, La revelation III
(Paris 1953), 184.
5 Iamblichi In Philebum, fr. 5 Dillon Damascius, Lectures on the Philebtts, Text...
by L. G. Westerink (Amsterdam 1959), 63 (§ 130, 2-4); commentaire ap.
J. M. Dillon, Iamblichi Chalcidensis In Piatonis dialogos commentariorum fragmenta,
260-261.



92 EDOUARD DES PLACES

Les «pierres, herbes, animaux, aromates» dont il vient
d'etre question etaient autant de atipißoXa ou auv0r)ßt.aTa, de

« signes de reconnaissance » et de « sceaux » qui remplissaient
des statues creuses et les animaient \ d'apres un fragment de

Numenius que nous a transmis Origene, Serapis fut constitue
dieu a Alexandrie en raison de sa participation « ä l'essence de

tous les animaux et vegetaux regis par la nature», non sans

«les rites impies et les sortileges qui evoquent les demons »2.

« Ineffables », « indicibles », ces epithetes des « symboles » theur-
giques 3 leur sont communes avec les « noms», le plus souvent
« barbares », qui « changes en noms grecs, perdent leur force »4.

Mais l'accueil des dieux, 0swv unoSoxh, suppose une preparation

et surtout une aptitude; quand Augustin ecrit de l'äme,
dans la Cite de Dieu (X 9): idoneam fieri atque aptam susceptioni

spirituum, il ne fait que traduire la formule porphyrienne du
De regressu animae (fr. 2, in J. Bidez, Vie de Porphyre, 28, 8-9),

qui se retrouve en plusieurs endroits du De mysteriis avec les

termes em-r^Ssio? ou era-nrjSsioT/ji;. En voici quelques-uns 5: « Le
sommeil, la fermeture des yeux... sont... propres ä recevoir les

dieux», 7rp0(; Ü7ioSoxi]V tüv 0e£5v eTOTTjSsia (III 2, p. 105, 1-2).
La prophetesse des Branchides ne peut recevoir le dieu sans

£tre preparee et rendue apte... a l'accueillir, Several tov 0eov

e7ri.T7)Ssta Tcapaaxsua^opievy) TCpot; ttjv moSojipi (III II, p. 127,
9-10). Cf. encore I 8 (p. 29, 1), « aptes a la participation divine»,
eTUTYjSsMC npoc, T7]V 0EICCV (XSTO^TJV, III 2 J (p. 16 5, 13 et 16), E7UT7)-

1 Cf. Les mysteres d'Egypte, 178 n. 3.
2 Origene, Contra Celsum, V 38 Numenius, fr. 53 des Places (=33 Leemans) ;

voir aussi les notes ä ce fragment, et E. R. Dodds, Les Grecs 277-280. Cf.

p. 79, n. 2.
3 Myst. II 11 (p. 96, 19-20 : ai>p.ß<5Xcov acpOe-ptTOv) ; IV 2 (p. 184, 12 : cx7ioppf)Tcov

ou|i.ß6Xwv) ; VI 6 (p. 246, 17 : <XTtopp-r)Tci>v auvOrjpuxTcov).

4 Oracles chaldatques, fr. 150 ; Psellus, in PG CXXII 1132 c, Oracles chalda'iques,

169-170.
0 Inventaire ap. A. D. Nock, in Sallustius, Concerning the Gods (Cambridge 1926),

p. XCIX n. 9 ; cf. Notice des Mysteres d'Egypte, 23 et 30.



LA RELIGION DE JAMBLIQUE 93

SeioTYjTa, —7]tsc,; V 23 (p. 233,1-2), « apte a recevoir les dieux»,
£TtLT7)8eiaV TZpOQ ÖSCOV U7TO8oyY]V.

E. R. Dodds a consacre une note aux trois emplois
techniques du terme stcity)Sei6t7)(; ; il distingue, en effet:

i° « Capacite inherente» d'agir ou d'etre agi d'une maniere

specifique ; cet emploi, qui semble remonter ä Philon le Mega-
rique, n'a rien de mystique.

2° « Affinite inherente» d'une substance avec une autre ;

ce second sens, specialisation du premier, rentre dans la
doctrine des sympathies occultes; ici vient De mysteriis V 7

(!7ut7]8e!.6ty)(; : p. 207, 12 ; e-jri.T7)§Ei.a : p. 207, 14), que nous rappe-
lions a l'instant (p. 90).

30 « Capacite inherente ou induite » de recevoir une influence
divine. La formule la plus simple, qui reparait equivalemment
chez Jamblique et Saloustios, appartient a la Lettre de Porphyre
ä Marcella : « il faut preparer (l'esprit qui est en nous) et l'orner
pour qu'il soit un receptacle digne de Dieu », eit; xaTaSoyijv toü
0eoü sm-rijSeiov h « A partir de Jamblique, le mot est associe aux
vertus occultes que la magie egyptienne attribue aux pierres,
aux herbes et aux animaux comme porteurs de <juv0r)[iaTa divins
(cf. Myst. V 23, p. 233, 11-16, cite p. 91). Cette theorie est ä

la base de la theurgie » 2.

La notion de capacite ou d'aptitude permettait de concilier
l'omnipresence des dieux avec l'inegalite de leur presence dans
les divers etres, en particulier lors de leurs apparitions. Proclus
(In R., I p. 39, 8 Kroll) et Plotin (VI 5,12 ad finetri) expliquent

1 Porph. Marc. 19 (p. 287, 7 Nauck 2) ; traduction d'A.-J. Festugiere (Paris 1944),

32. Cf. Sallustius, Concerning the Gods 15 (p. 28, 11 Nock) : ^7cir>r)Sei6T7)Toq

7rp6<^ UTToSo/Y)V.

2 E. R. Dodds, in Proclus, The Elements of Theology 2, 344-345.



94 EDOUARD DES PLACES

ainsi comment ces apparitions peuvent sonvent n'etre percpies

que d'un seul voyant au milieu de tout un groupe 1.

Le verbe qui correspond d'ordinaire au substantif unoSoxfi

pour designer l'accueil des dieux n'est pas ÜTCoSE^scjOai. mais

^copsiv, mot qui vient peut-etre des Oracles chaldaiques, si le vers
conserve par Eusebe et Theodoret leur appartient: « Deliez
desormais le Souverain; le mortel ne regoit plus le dieu»;
« regoit» traduit xwPs^ 2- C'est E. R. Dodds qui a le mieux
decrit les qualites requises du medium 3, d'apres surtout le

livre III du De mjsteriis: aux ch. 4-7, a propos de l'enthou-
siasme; au ch. 11, a propos de la divination par les oracles;
au ch. 19, oil exceptionnellement (p. 146, 5) le medium est

appele (opyavov...) piaov — dont le terme moderne n'est que la

traduction latine — et non pas, comme d'habitude, SoyeS?

(Oracles chaldaiques, fr. « douteux» 211) ; a la fin du ch. 24. Le
texte le plus interessant, signale par E. R. Dodds dans son
dernier ouvrage 4, est celui que j'ai reedite et traduit en appendice
aux Oracles chaldaiques: une page de Proclus, citee par Psellus
dans 1'Accusation de Michel Cerulaire, qui provient sans doute du
commentaire de Proclus sur les Oracles ; tous les cas de voyance
y sont clairement distingues, ainsi que les aptitudes inegales
des mediums, jusqu'aux « plus faibles », oi <xo0eve(7Tspo[. Sojzic,5.

1 Ibid., 273 n. 1.

2 Oracles chaldaiques, fr. (douteux) 225. Sur /copetv, cf. A.D. Nock, op. cit.,
p. XCIX n. 8.

3 Cf. E. R. Dodds, Les Grecs 282-286 ; The Ancient Concept 201-204.
4 The Ancient Concept 201 n. 4.
5 Oracles chaldaiques, 220, 32, ap. Michaelis Pselli Scripta minora I, 248, 13-32.



DISCUSSION 95

DISCUSSION

M. Witt: Proclus nous dit que Jamblique, comme Julien, croyait
aux voepol 0soL Comment le comprenez-vous

M. des Places: En effet, Proclus parle de Tat; tüv vospwv 0eüv

rpeit; TpiaSac; sv ttj vospä sßSogaSt. (In Ti., I p. 308, 21-22 D.). Mais

il emploie ici sa propre terminologie, et non pas celle de Jamblique,
lequel ne semble pas avoir applique aux dieux l'opposition neopla-
tonicienne du votjtov (intelligible) et du vospov (intellectif).

M. Dalsgaard Larsen : Et pourtant la distinction vospov — votjtov
n'est pas etrangere ä Jamblique. II en a certainement fait usage dans

sa lettre Sur le destin: quand l'äme exerce son svepysia vospa, dit-il,
eile peut atteindre le votjtov (xa0' octov ttjv vospav svspystav svsp-

ysi, xaxä toctootov toü 0siou xai txya0ou xal votjtoü gsr' ocÄrjOelou;

scpaTtTsrai.: Iambl. ap. Stob. II 8, 43, II p. 173, 14-17 W.). II y a peut-
etre recouru dans ses interpretations des Oracles chaldaiques.

M. Dörrie : Les notions de votjtov et de voepov ont certes fini par
se confondre. A l'origine, toutefois, le neoplatonisme distingue bien

tö vospov comme niveau inferieur : ce niveau est occupe par des

etres dont l'intelligence active s'oriente vers le votjtov, mais qui ne

sauraient s'identifier avec celui-ci, tandis qu'au niveau du votjtov,
l'identite du voü<; avec le votjtov se realise.

Le plan du vospov est done, au premier chef, le lieu oü agissent
les dieux qui gardent leur individualite ; c'est aussi celui de l'homme

qu'on peut definir comme etant un etre vospov puisqu'il est doue

d'intelligence.

M. Beierwaltes: Der Unterscheidung Jamblichs 0soi votjtoi —
0so! vospol scheint in der Tat ein philosophisches Interesse zugrunde-



96 EDOUARD DES PLACES

zuliegen. Es zeigt sich in ihr eine Verbindung zu Plotin, die als

begrifflich-sachliche Voraussetzung Jamblichs betrachtet werden

muss. Der plotinische voü? nämlich ist konstituiert durch den die

voTjTa Ideen) einigenden Akt des vostv (Reflexion) — eine
relationale Identität im Sinne von Plotins Interpretation des Frg. 3 des

Parmenides. Von daher ist im Kontext der Differenzierung des

Seienden insgesamt durch Jamblich die Unterscheidung vot)tov —

vospov verständlich. Die Bezogenheit beider ist trotz der subordi-
nativen Differenz in Proklos' triadischer Konzeption (vot)tov —

votjtov apa xal vospov — vospov) beibehalten. Die philosophische
Unterscheidung wird, wie in vielen anderen Bereichen, zum Modell
für die Theologie.

M. des Places: L'opposition des termes voyprov et vospov se situe
ä des niveaux differents ; il en resulte que, dans les traductions en

langues modernes des textes medio- ou neoplatoniciens, on est sou-

vent oblige de les rendre par un seul et meme terme.

M. Dalsgaard Larsen: Peut-on vraiment, comme vous l'avez fait,
etablir une relation directe entre le mot 0sooc et la fonction du

theurge? Le mot östop comporte le plus souvent une nuance hono-

rifique. II signifie «le divin». Nous le trouvons dans les commen-
taires sans qu'il faille penser ä la theurgie. Damascius, par exemple,

appelle Jamblique 0 siyyjYTjTY)? tcöv öshov (JPr. 70, I p. 154, 8 ss.

Ruelle).

M. Blumenthal: In support of M. Larsen's point: the commentaries

do occasionally refer to Plotinus as Oslo? (e.g. Simpl. In Cat. p. 73,

27 K. : OstoTaxop) and then the word probably means nothing.

M. des Places: QsZoc, <xvv]p n'est pas identique au Gsiop que les

commentateurs appliquent ä Piaton et ä Jamblique. L'expression
semble reservee aux thaumaturges (cf. L. Bieler, ©elo? <xvY]p (Wien

I93 5-56)).



DISCUSSION 97

M. Dörrie: Je passe ä un autre sujet: n'y a-t-il pas, ä l'origine de

la discussion sur sxaTa.au;, le texte du Phedre, oü Piaton parle des

diverses formes de la piavia? Plusieurs de ces formes troublent l'in-
telligence, mais la 0sta fxavta mene l'intelligence ä son achevement.

Des lors, l'sxaraaii; ne saurait etre la meme pour l'initie et pour le

non-initie.

M. Beienvaltes: In Myst. Ill 25 ist exaraait; offensichtlich als ein

vertrauter Terminus philosophisch-religiöser Art eingeführt. Aus

Jamblichs Unterscheidung zweier Weisen von ixavkaeiQ erinnert
die « zum Guten führende » an den von Plotin erstmals konzipierten
Sinn von excrram? in Enn. VI 9, n, 23. Auch sonst ist — trotz der

Unterschiede in den Grundintentionen — sachliche und terminologische

Ähnlichkeit zu Plotin feststellbar : vgl. z.B. : emSoaic; ovtoü

(Plot., ibid.) mit Myst. III 25, p. 158, 15 : to S'smSiStoaiv souto... ;

zu crracnt; (Plot. VI 9, 11, 15 & 24) : axpeitTa (Myst. III 25, p. 159, 2);

zu ätfiY] (Plot. VI 9, 11, 24) oder ecparrropella (Plot. VI 9, 9, 55) und

auvaTCTsiv (Plot. VI 9, 8, 27, hier zugleich eingeschränkt und gegenüber

dem in anderer Weise « synhaptischen » Akt des Denkens
differenziert, was aufschlussreich ist für die Möglichkeit Plotins,
Ausdrücke des «Berührens» für die Einung selbst zu gebrauchen) :

ffuva-Tstv (Myst. p. 159, 6) — ein Grund mehr, in Enn. VI 9, 11, 23

mit P. Henry und H. R. Schwyzer gegen W. Theiler an 'sxaToaic,

festzuhalten. Die Differenz freilich der jamblichischen zur plotini-
schen Ixcrracn? besteht (abgesehen vom «theurgischen» Kontext)
wieder in Jamblichs « Differenzierung »: in « gute » und « schlechte »

sxaToaic, (im Sinne des «Abfalls», vgl. Plot. VI 9, 11, 38, wo der

Sache nach Vergleichbares gemeint, aber nicht mit excrraat? bezeichnet

ist : tt]v svavTtav Se Spap.oücja... ibid., Zeile 45 : exTCt-rrrcov).

Der Terminus für die höchste Form und Möglichkeit menschlicher

Existenz (überrationale Einung mit dem Einen selbst) ist also zur
vox media geworden. Der ursprüngliche Sinn hingegen ist durch die

Vermittlung des Ps.-Dionysius Areopagita in der mittelalterlichen

Mystik festgehalten (vgl. z.B. [Eriugena], Expos, in myst. theol.

S. Dionysii 1, in PL CXXII 270 A: excessus unitionis).



98 EDOUARD DES PLACES

M. des Places: Le sens favorable d'excrraau; parait largement

predominant; mais l'aspect « alienation » n'a jamais completement
disparu.

M. Dalsgaard Barsen: Ne pensez-vous pas qu'il faille distinguer
nettement, chez Jamblique, la theurgie de la magie? Selon lui, en

effet, les dieux ne sont pas susceptibles de passion (Myst. I 4, p. 12,

1 ss. ; I 11, p. 37, 16 ss. etc.) ; ils ne sauraient done etre mis sous

contrainte. L'efficace de la theurgie ne depend pas de nous, mais des

dieux eux-memes (II 11, p. 98, 1 ss. et passim). II me semble done

que la philosophie de la theurgie de Jamblique s'insere dans ses

idees sur la connaturalite, la Sympathie, etc. ; eile s'accorde done

avec sa conception des aüfxßoAa, des uuv07)(j.aTa, des ovojraxa, aussi

bien qu'avec sa conception des degres de la priere {Myst. V 26).

M. Brunner: II me semble qu'on insiste souvent trop sur l'oppo-
sition entre la theologie et la theurgie chez Jamblique. On peut noter
d'une part que la « theorie» platonicienne et plotinienne est dej ä

une demarche de caractere religieux et qu'elle utilise le langage de

l'initiation. Quant ä Jamblique, vous avez dit qu'il combattait le

rationalisme de Porphyre. Mais, ä la lecture du De mysterüs, je suis

frappe surtout par l'intellectualisme qui y regne. La oü Porphyre ne

voit qu'absurdite et superstition, Jamblique jette la lumiere de

l'intelligence, de sorte qu'a l'etonnement du lecteur, la theurgie
rejoint la philosophie.

M. Dalsgaard Darsen: La remarque de M. Brunner me semble

pertinente : Les analyses que fait Jamblique de la theurgie et de la

mantique sont bei et bien des analyses intellectuelles.

M. Dörrie: Permettez-moi une remarque qui porte sur l'histoire
culturelle : La magie a ete pratiquee de tout temps en Grece ; mais,
ä partir du Ve siecle, la haute litterature (celle que les Romains imi-
taient) est muette ä son sujet; on n'en parle que pour la denigrer,
sous le nom depreciatif de yo7)Tela.



DISCUSSION 99

C'est seulement ä l'epoque de Jamblique que la magie reapparait
et cesse d'etre meprisee. Peut-etre Jamblique a-t-il ete le premier ä

lui reconnaitre quelque noblesse.

M. des Places : En effet, on peut dire de Jamblique qu'il a confere
ä la magie ses lettres de noblesse.

M. Dalsgaard Parsen: Jamblique, me semble-t-il, prend resolu-

ment le parti de la theurgie (du moins telle qu'il la congoit). Quant
ä la magie, art de mettre les dieux sous contrainte, il s'y oppose.

M. Dörrte: MM. Brunner et Dalsgaard Larsen ont aborde un
probleme qui merite qu'on s'y arrete.

Pour avoir le choix d'exercer la theurgie, il faut etre pareil ä un
dieu. Si un individu quelconque pretendait s'y adonner, la colere

divine le frapperait.

Des lors, c'est ä juste titre qu'on qualifiait Jamblique de Oslo?:

comme le pretre chretien, qui administre legitimement les sacrements

grace ä sa consecration, le philosophe platonicien tient de ses rapports
avec to 0SÜOV le privilege d'entretenir un commerce avec les dieux.

M. Rist: A number of recent scholars (such as R. T. Wallis) have

used the term "sacramental" to describe theurgy in the system of
Iamblichus and his successors. Do you think that it is correct to
refer to Iamblichus as having a "sacramental system" And if not,
what features of a sacramental system are missing from Neoplatonic
theurgy I'm still puzzled by the word ©soupyo? if it is translated

"maker of the gods". This seems to depend on the Latin fictor
deorum. But is that merely parallel to the Greek Spav xa 0sia rather
than something like ttoieiv xoup 0soup?

M. des Places: La terminologie « sacramentaire» s'insere mal
dans le contexte de Jamblique ; teXety) est, comme chez Platon,
« rite » ou « mystere »; nulle part on ne le traduirait par « sacrement »;



IOO EDOUARD DES PLACES

il faut attendre pour cela les Peres grecs (cf. les nombreux exemples
du Patristic Greek Lexicon de G. W. H. Lampe, s.v.).

M. Blumenthal: I should like to ask a philological question.

You referred to the fact that the origins of the word Osoupyoi;

are obscure. I wonder if possibly it was formed on the analogy of
Srjpuoupyoc; : as the word S^puoupyo? is used to refer to the operation
of the intelligible on the sensible, so Osoupyoi; is produced to refer

to the operation of man in the sensible world on the intelligible.
What do you think about this possibility?

M. des Places: Contrairement ä 0eoupyo<;, S^puoupyot; est un mot
solidement atteste, qui se trouve naturellement chez Plotin, et qui
remonte au mycenien.

M. Blumenthal: Yes that is of course true. So perhaps Plotinus'
unusual uses of Syjpuoupyoi; provided the model for Osoupyoi;.

M. des Places: Les deux mots ont des fonctions differentes. II est

abusif de les accoupler.

M. Blumenthal: Given the way the Greeks did etymology that
would hardly have concerned them.

M. des Places: Dans Osoupyoi;, 0so<; ne joue pas le meme role que
dans cf/jpuoupyoi;, quelle que soit la signification primitive de

Osoupyo? (qui agit sur les dieux, qui les contraint). « Faire des dieux »

serait un sens posterieur ; mais c'est bien en ce second sens que
Jamblique defendrait la theurgie ; contraindre les dieux ne peut etre

qu'impiete, et toute sa theorie de la priere (Myst. V 26) et du sacrifice

s'y opposerait. Lä-dessus, je suis pleinement d'accord avec la remarque
anterieure de M. Dalsgaard Larsen. N'oublions pas, cependant, que
Jamblique connait surtout l'etymologie par Oslo, (non 0eov ou 0soix;)

epyal(ea0ai.; cf. H. Lewy, Chaldaean Oracles and Theurgy, 461.



DISCUSSION IOI

M. Whittaker: You have made reference to a possible reminiscence

in Iamblichus of the Gospel of Matthew. I wonder if you
would like to comment upon the nature of this reminiscence and

upon the possible intentions of Iamblichus in making such a reminiscence.

We know that Numenius was attracted by Christianity as

by other religions, and had the desire to incorporate Christian
elements into a universal religious synthesis. But in the period
between Numenius and Iamblichus, and in particular during the lifetime
of Iamblichus, Christianity had become a powerful and political
force. In consequence the sentiments of Iamblichus towards
Christianity and Christian literature must have been very different from
those of Numenius.

M. des Places: Les references a Matthieu (9, 35 et 10, 1 — non
pas 10, 2) donnees en note a Myst. Ill 31 (cf. mon edition, p. 144 n. 2),

supposent chez Jamblique une certaine connaissance du Nouveau

Testament ; un autre passage (III 29) incite ä croire qu'il s'inspirait aussi

de VAncien (Deuteronome et Psaumes; cf., dans mon edition, p. 142

n. 1). Pour Numenius, au contraire, rien n'indique qu'il ait pu con-
naitre les evangiles ; mais les references probables ä 1'Ancien Testament

s'accordent avec une tendance judalsante dont temoigne son respect

pour Moise ; cf. la notice et les notes de Numenius, Fragments, sur-
tout p. 52, et ma contribution Numenius et la Bible ä YHomenaje

J. Prado (ä paraltre).

M. Trouillard: Chez Proclus, la theurgie trouve sa place normale

entre la theologie negative radicale et l'union mystique. Cela est

d'autant plus vrai que les fonctions de l'äme humaine, tenues parfois

pour inferieures, prennent le pas sur la pens£e la plus pure dans la

preparation de l'extase. L'imagination, chez Proclus, est avant tout
creatrice; elle invente, sous 1'inspiration divine, figures, mythes et

rites. Et plus le mythe est scandaleux pour la raison, plus il dispose
ä l'union mystique. L'infra-intelligible correspond au supra-intelligible.

A l'indetermination par excellence du Principe supreme repond
l'indetermination par pauvrete de la matiere. La cinquieme hypo-
these du Parmlnide renvoie ä la premiere.



iiamsssr.i IIP L_,^1"r~^" v. ,«-' z7"";- - -
'

'?:" ' '_, t.;- .& v^E-.'" -
- \ ~ ' ' V "< in. ^ ^ ^ - - r r % •»< i i ^ 1

- — f ^ .* ' "* * 1 • - - S.' '
•J _tl s

'
< * N

"**X •,
i * V'i

: •" \ y'°'J "

v •*•- ' '*

"*,^1 M.u'

^.. 'V

V"

'/.
Ts*

^ S. 'C' ""

-' .1

• " • • " ;,V- :

• /
i i

*i w "

V *A*
-'ki i

""SS-/ V

-»ri'; §
-N,

j; "fi"* - -•

-1 .' -"' '''"A

v?

I ?V,'1

> <1

-lis
v. •£>:

^ i ^ - ' u y ^ • '*W^ ^ f,

s. Hfw*= 7-r "-Cf*', r.A,

—J*** ~j M-,V^/' **. ^ ^ - f* S »

OjriMT.X *r? f-TB' =»

_ " -y-n
—H?.1''T^J

Sä;f»5Ä
r^ v=?„'.v5i" »T-lV^-TT? -1'r %.«., .«.«-•=?* - j- >j& a*-- jj 3e2av -*.«?> TvSf.'Ä*


	La religion de Jamblique

