Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 19 (1973)

Artikel: Die Poesie und der Kaiserkult
Autor: Thraede, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

KLAUS THRAEDE

Die Poesie und der Kaiserkult






DIE POESIE UND DER KAISERKULT

Wenn zum Schluss auch der Philologe zum Thema bei-
tragen soll, so wird man gewiss keine Materialsammlung
erwatten : sie wiirde viel zu umfangreich und enthielte keine
besonderen Neuigkeiten. Obendrein misste erst einmal klat-
gestellt werden, ob und in welchem Umfange poetische
Texte jeweils fir den Kaiserkult dokumentarisch verwertet
werden diirfen. Ich méchte deswegen literaturwissenschaft-
lich vorgehen und etwas stirker die Methodenprobleme in
den Vordergrund riicken, insbesondere jene, die sich aus
der Frage ergeben, unter welchen dichtungsspezifischen
Umstinden politische Inhalte in der Poesie vorkommen.
Dass man nach Autor, Gattung und Epoche differenzieren
muss, ist selbstverstindlich, aber gar nicht so leicht zu
bewerkstelligen ; denn dahinter verbergen sich drei zusam-
mengehdrige und doch auch wieder eigenstindige metho-
dische Aspekte, deren Mit- und Gegeneinander eine Antwort
im Einzelfall oft erschweren *. Ich moéchte also von so etwas
wie einem Methodendreieck ausgehen: mit A versuchen
wir den Dichter selbst, seine personlichen Erfahrungen und
Gedanken, mit B die politischen Verhiltnisse und Ideologien
zu berticksichtigen, mit C schliesslich die Dichtung als
solche in ihren einzelnen literatischen Traditionen. Alle drei
Momente wollen bei der Interpretation politischer Dichtung
beachtet sein, allerdings in je verschiedenem Ausmass.

In der Regel haben bisher auch Philologen die Frage
historisch angepackt, indem sie den betreffenden Herrscher
als Bezugspunkt wihlten und die Texte als Niederschlag
bestimmter politischer Konventionen auffassten 2. Der nidchste

17J. P. Surrivan, The Politics of Elegy, Arethusa 5 (1972), 17-34, 18.

® Beispiel : P. RiewaLDp, De imperatorum Romanorunt cum certis dis et comparatione
et aequatione (Diss. Halle 1912). Riewald erginzte inschriftliche um poetische



274 KLAUS THRAEDE

Schritt war dann, zu ermitteln, wie ein Dichter persénlich
zu den von ihm formulierten politischen Gedanken stand,
ob er also etwa aufrichtig war, wenn er Ideen, Formeln oder
Titulaturen der Herrscherverehrung oder gar des Kaiset-
kultes aufnahm. Insofern pflegte sich die Diskussion bisher
— die abkiirzende Verallgemeinerung ist, so glaube ich,
statthaft — auf die Relation zwischen A und B zu beschrin-
ken. Wenn ich heute den Aspekt C zur Geltung bringen
mochte, und das bedeutet eine gewisse Einseitigkeit auch
der Textauswahl, so deswegen, weil er in einigen ebenso
wichtigen wie strittigen Fillen eine Losung zu erlauben scheint.
Wer nur nach der Person des Dichters oder den Anspriichen
des jeweiligen Herrschers fragt, lauft Gefahr, das Verstind-
nis der einschligigen Texte biographisch (personlich, psycho-
logisch) oder historisch (epochal, politisch) einzuengen.
Wenn die Kontinuitit der betreffenden poetischen Texte
nur in der Anschauung des Dichters oder in der Institution
des Kaiserkultes liegen soll, ist die Literaturwissenschaft
doch eigentlich mehr am Rande betroffen ; vielleicht kann
sie aber auch in unserer Frage zu ihrer eigenen Sache finden,
indem sie, statt das Verhiltnis von A zu B je nach dem zu
rechtfertigen oder zu verurteilen, nach den von Dichter oder
Herrscher, ja oft auch von der einzelnen Formulierung un-
abhingigen genuin literarischen Voraussetzungen sucht.

Dichter und Texte, in denen nur A und/oder B vor-
kommt, gibt es genug ; in ihnen, so z.B. bei Ovids Exils-
dichtung oder in Martials Epigrammen, ist die personliche
Lage des Dichters auf den zustindigen Herrscher unmittel-
bar bezogen, die poetische Sprechsituation ist mit der
religis-politischen des Kaiserkultes fast identisch. Dieser

Zeugnisse (s. ebd. 265). F. SAUTER, Der rimische Kaiserkult bei Martial
und Statius (Stuttgart-Berlin 1934 = Tub. Beitr. 21), beriicksichtigte ausser-
literarische Parallelen, aber auch iltere Poesie, ohne diese Ubetrlieferungs-
zweige methodisch ins Verhiltnis zu setzen. Hierzu vgl. u.a. W. Scuwmrrr-
HENNER, Gromon 37 (1965), 161 f.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 275§

Typus, meist als « adulatorisch» oder « Klientelpoesie » ein-
gestuft , ist weder historisch noch literarisch besonderts
ergiebig : teils allzu personlich, teils zu konventionell, kann
er methodisch gewiss keinen Massstab abgeben (das gilt
wohl fir Elegie und Epigramm ganz allgemein). Diametral
entgegengesetzt verhilt sich das griechische Lehrgedicht der
Kaiserzeit, reprasentiert durch die beiden Oppiane: sie
bieten zu Beginn ihrer Gedichte ein ausdriickliches poe-
tisches Herrscherlob, dessen Titulaturen in hohem Masse
aus alter epischer Sprache stammen, also nicht mit denen
des offiziellen Kaiserkultes zur Deckung gebracht werden
koénnen 2. Hier bewegen wir uns in einer festgefiigten Gat-
tung, in deren Proomien das Herrschetlob seinen Platz hat,
so dass die Frage nach der politischen Konvention noch
stirker zurticktritt als die nach der persdnlichen Haltung des
Dichters (dies zweite hier mehr zufillig, weil wir von den
beiden Verfassern sonst nichts wissen), wihrend in jenem
Gegentypus « adulatorischer» Poesie beide Linien kon-
vergieren.

Wo, seit wann und in welcher Form zeigen sich in romi-
scher Poesie gattungsbedingte Ansitze zu politischer Rede?
Dabei wollen wir zweitens wissen : Wie verhilt sich das
poetische Herrscherlob in Motiven und Titulaturen zur
politischen Religion seiner Zeit? Mit der ersten Frage ist,
wenn wir noch einmal unsere drei Aspekte anwenden, die
Relation zwischen A und C, mit der zweiten die zwischen
C und B hergestellt. Jene ldsst sich am besten epochen-
bezogen erortern: in fruhaugusteischer Zeit konstituiert
sich die fortan massgebliche politische Dichtung, zuge-
ordnete Gattungen werden teilweise von bestimmten Dich-
tern neu eingefithrt ; politische Motive scheinen oft, quer

1Z.B.F. Sauter, a. O, 57.
?1. Orert, Der Kaiserkult in der griechischen Dichtung, RAM 103 (1960),
43-50.



276 KLAUS THRAEDE

durch die Gattungen, personlich bedingt zu sein, ohne
bereits auf so etwas wie B (politische Konvention eines
romischen Herrscherkultes) bezogen werden zu koénnen. Im
zweiten Abschnitt wollen wir dann nach Gattung klassifi-
zieren, um zu sehen, wie C (literarische Prinzipien, jetzt
auch als Imitation) zur politischen Realitit in Beziehung
steht. Anhangsweise mochte ich dann, und zwar ohne
Ricksicht auf Gattungen, noch kurz auf die frithchristliche
Poesie eingehen.

1. DIE FRUHAUGUSTEISCHE DICHTUNG

Als Vergil in seinem Frithwerk die Gattung Bukolik in
Rom neu einfithrte (VI 1), verband er mit diesem Genus
die Idee des Goldenen Zeitalters ; sie durchzieht aber auch
seine spdteren Werke und bietet den Ansatzpunkt fiir die
Formulierung politischer Hoffnungen *. Die Konstante bei
der Verwendung dieses Motivkreises in Bukolik, Lehrge-
dicht und Epos ist die Person des Dichters, allerdings durfte
er sich dabei in Einklang wissen mit vierlerlei religits-
politischen Erwartungen, die, gerade zu dieser Zeit, in einer
reich blihenden Orakelpoesie ihren Niederschlag gefunden
hatten. Beim frithen Vergil haben sie sich noch nicht zum
Herrscherlob konkretisiert : die /17. Ekloge ist nicht indi-
vidualisierbar ; an der einzigen Stelle, die indirekt wohl auf
Oktavian als dews und zmvenis Bezug nimmt (E¢/. I 6 £., 18),
ist das der Privatgott eines Hirten, so wie vorher die Geliebte
dea war. Die Verflechtung von Genus und individueller
Frommigkeit tritt hier zutage. Ein regelrechtes « Herrscher-
lob» etscheint, und nun auch gleich mit ausdriicklichem
Bezug auf Oktavian, erst in den Georgica. Der tragende
Gedanke im 1. Proomium ist die Apotheose. Formgeschicht-
lich vorgegeben im Proomium eines Lehrgedichts waren

11. S. RyBERG, Vergil’s Golden Age, 7.4APh.A 89 (1958), 112-31.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT T

die Angabe des Themas und die Widmung, die im Laufe
der Zeit um die invocatio numinum erweitert worden waren ?
— bis hierher gilt also fiir Vergil der Punkt C unseres
Methodendreiecks. Von Georg. I 24 an (fugne adeo) bezieht ex
nun den Augustus in die zofz des Proomiums ein (vgl. den
klammernden Satz im v. 42). Die einzelnen Apotheose-
Motive, die hier erstmals, und noch einige Zeit vor Aktium,
in der romischen Dichtung auftreten, sind als solche natiir-
lich dlter 2. Indem Vergil sie, an Gegebenheiten der Gattung
ankntpfend, aus personlicher Anteilnahme in die Dichtung
einbaut, verpflanzt er Elemente hellenistischer Herrscherver-
ehrung literarisch nach Rom, noch ehe hier eine solche
bestand. Sein Lehrgedicht ist das dlteste Dokument, das uns
berechtigt, in der Poesie von einem « versteckten Herrscher-
kult des Westens » ® zu sprechen : unter griechischem Ein-
fluss eilt die Dichtung — als « individuelle Kaiserfrommig-
keit» — der tatsichlichen Entwicklung im Westen voraus.
Ja die Einreihung des Oktavian unter die Gotter des Pro-
omiums widersprach eigentlich den Anschauungen der stadt-
romischen Oberschicht und den Verlautbarungen Oktavians
selbst. Aber es sind eben auch nur die Gotter eines Pro-
omiums ! Literarische Innovation aus personlicher Kaiset-
verehrung, nicht jedoch « Quelle » fiir Kult. — In der Fin-
leitung zum dritten Buch der Georgica kommt das person-
liche Verhiltnis zu Augustus deutlicher zum Vorschein.
Hier verspricht Vergil denn auch, da Lehrdichtung und
heroisches Epos zweierlei waren, die Taten des Augustus
in anderem Zusammenhange zu besingen ; das « Aufschub-

1U. FreiscHERr, Musentempel und Oktavianehrung des Vergil, Hermes 88
(1960), 280-331.

*Vgl. ua. IG 12, 2, Indices S. 151; H. P. L’ORANGE, Apotheosis in
Ancient Portraiture (Oslo 1947), 49 ff.

8 M. VoGELSTEIN, Kuiseridee-Romidee und das Verhiltnis von Staat und Kirche
seit Constantin (Breslau 1930), 291.



278 KLAUS THRAEDE

motiv» von v. 56 (mox...accingar) ist dann in der Kaiser-
zeit mehrfach wirksam geworden 1.

Nichst den personlich je in eine Gattung eingefithrten
Gedankenkreisen Goldenes Zeitalter und Apotheose ist es
drittens in der Aemeis der Romgedanke, der, ebenfalls im
Anschluss an bestimmte Gattungstraditionen des Epos und
abermals spiteren Entwicklungen vorauseilend, den Herr-
scher als Erfiilllung der romischen Geschichte darstellt und
so in der Poesie die Umwandlung der Reichsidee in die
Kaiseridee vorbereitet, eine Analogie zur Verbindung von
dea Roma und Oktavian 2. Rom und Augustus sind in der
Aeneis aufeinander bezogen, und zwar so, dass, wie in den
Georgica das Goldene Zeitalter, so im Epos dieses, und aus
dem Lehrgedicht die Apotheose eingearbeitet witd, freilich
nur diejenige Cisars: Venus empfingt ihren Nachkommen
im Himmel — Ermordung und Entriickung hat hier erst
Ovid zusammengebracht (vgl. dagegen secura bei Vergil).
Die fritheren Motive bleiben im jeweils folgenden Werk
erhalten und gewinnen an politisch-historischer Zuspitzung
auf die konkrete Person des Herrschers, eine Zuspitzung,
die man im Laufe der entscheidenden Partien der _Aeweis,
nimlich zwischen der Juppiterrede des ersten, der sog.
« Heldenschau» des sechsten und der Schildbeschreibung
des achten Buches wahrnehmen kann. In Aes. I ist noch
nicht von Oktavian die Rede, sondern nur von einer aefas
anrea nach der Apotheose Cisars. In allen drei Partien aber,
und darin zeigt sich die innere Einheit zwischen den Gattun-
gen, ist die Redeform futurisch. Romische Geschichte miindet

11n sieben im Cod. Bonon. 4013, f. 52V (saec. XV) iibetlieferten Hexametern
mit der Beischrift versus Vergilii ad Octavianum hat G. BALIGAN, Convivium
(Bologna) N.S. 36 (1968), 355-69, ein Stiick des von Vergil versprochenen
Panegyricus finden wollen, allerdings mit v6llig unzureichenden Mitteln (z.B.
ohne telestichisches Mars zu erkennen) und im Ergebnis sicher falsch.

2 U. KnocHe, Die Augusteische Ausprigung der Dea Roma, Gymnasium 59
(1952), 324-49 — Vom Selbstverstindnis der Romer (Heidelberg 1962 = Gymnas.
Beih. 2), 145-73 ; H. GALSTERER, Gnomon 44 (1972), 367.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 279

nun zwar in die pax Augusta, aber das Imperium bleibt die
Hauptsache, von Kaiserkult findet sich nichts.

Dagegen ist die politische Lyrik des Horaz weder
besonders persénlich verwurzelt noch antizipiert sie, d.h.
einerseits schligt das Herz des Dichters in der unpolitisch-
epikureischen Lebenshaltung, andererseits gibt er der pane-
gyrischen Topik in dem Masse Raum, indem sie sich in
politischer Literatur und Kunst seiner Zeit durchgesetzt hat.
Die Kluft zwischen personlicher Haltung und politischer
Konvention — in unserer Nomenklatur also zwischen A
und B — hat V. P6schl noch einmal ins Licht gertickt 1.
Seine Diagnose, die in mancher Hinsicht Kliarungen gebracht
hat, aber immer auch einen leicht apologetischen Zug bei-
behilt, beriicksichtigt jedoch, wie mir scheint, die Lyrik
als Gattung zu wenig. Richtig ist, dass wir nicht beim
Verhiltnis zwischen Horaz und Augustus einsetzen sollten,
sondern bei der Rolle der Politik allgemein in dieser Dich-
tung, aber eben auch «in dieser Dichtung» und nicht in
der Denkweise des Dichters 2. Eine Spannung zwischen ihr
und der politischen Welt entspricht gewiss den Tatsachen,
aber sie riickt doch an den zweiten Platz, da die Lyrik des
Horaz, so unpersonlich sie schon ganz allgemein ist, auch
in der politischen Thematik, anders als bei Vergil, inner-
literarisch erklirt werden kann 3.

1V. P6scuL, Horaz und die Politik, Sb Heidelberg 1956, 4 (% 1963) — Prin-
zipat und Freibeit, hrsg. von R. Klein (Darmstadt 1969 = Wege der Forschung
135), 136-68.

2D. Kienast, Horaz und die erste Krise des Prinzipats, Chiron 1 (1971),
239-51, 2418,, warnt gewiss zu Recht davor, die personliche politische
Einstellung des Horaz auszuklammern, aber erst wenn man die literarischen
Prinzipien gebithrend einbezieht (die von anderen Forschern wohl wieder zu
stark isoliett werden), kommt man aus der Alternative Poesie-Politik heraus,
wie sie z.B. Ed. FRAENKEL, Horay (Darmstadt 1967), 3199, 323, formuliert ;
ebd. 308 besteht Fraenkel auf Horazens Aufrichtigkeit (gegen den Vorwutf
« gekonnter Propaganda»).

8 E. DoBLHOFER, Die Aungustuspanegyrik des Horag in formalhistorischer Sicht
(Heidelbetg 1966), 157 f., leugnet denn auch auf Grund literarhistorischer



280 KLAUS THRAEDE

In Ars 83-5 finden wir als Inhalt der Lyrik — und das
ist hier erst einmal die altgriechische — « Gotter und Gotter-
sohne » genannt, alsdann die Sieger bei Agonen und schliess-
lich solche Stoffe, die wir als erotisch-sympotisch zu bezeich-
nen pflegen :

Musa dedit fidibus divos puerosque deorunm:
el pugilem victorem et equum certamine primum
et iuvenum curas et libera vina referre.

Mit den ersten beiden Punkten ist die Darstellung der
mythisch-heroisch-aristokratischen Welt gemeint, ein Zusam-
menhang also, fur den die Verbindung aus Religion und
Politik von vornherein konstitutiv. war. Wenn nun Horaz
als romischer Pindar diesen Typ von Lyrik erstmals in
lateinische Form giessen wollte, war er durch die Gattung
selbst gezwungen, fithrende politische Figuren seiner Zeit
poetisch und auch in religioser Sprache zu verklidren. Dass
der auf Griechenland beziigliche poetologische Satz des
Spatwerks fur die Lyrik des Horaz tatsichlich von Anfang
an als Massstab galt, ersieht man etwa aus dem frithen
Gedicht Carm. 1 12, dessen erste Verse auf Pi. O. I 1-3,
Bezug nehmen (allerdings in Umdrehung der Reihenfolge) :

quem virum ant heroa lyra vel acri
tibia sumis celebrare, Clio,
quem: denm ?

Im Verlaut des Gedichtes gilt dann je eine Triade Goéttern,
Heroen und Menschen ; in dieser letzten Gruppe erscheint

Analyse eine Spannung zwischen «persénlichy und «politischy», d.h. die Reduk-
tion auf (unser) A-B (als Aufrichtigkeit, Spannung oder «Propaganda») tritt
als blosset «Zusammenhangy (W. ScuMITTHENNER, 2. O. 165) zugunsten von
C zurick. Zu C = Gattungszwang kommt noch die literarische Tradition
des hellenistischen Hettscherenkomions als Motivschatz politischer Dichtung
(ohne dass daraus ohne weiteres eine Gleichsetzung Augustus-Alexander zu
folgern wire).



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 281

dann auch Augustus, und zwar, wohl in Anlehnung ans
hellenistische Konigsbild, als Abbild Juppiters (v. 49-52),
vgl. IIT 1, 5 f.; III 5, 1-4 % Noch in Carm. IV 2, 14-25
beschreibt Horaz die pindarische Lyrik #hnlich wie am
Anfang von Cuarm. 1 12; und wie dort der Dichter des
Junglings « goldenes Wesen. .. zu den Sternen hebt » (Carz.
IV 2, 22 £.), wie also die Verherrlichung als « Verhimmelung»
Tatigkeit der Poesie selbst ist, so zeigt auch Carm. 111 25,
4-6 bereits, dass Apotheose (hier als Verherrlichung des
lebenden Herrschers) mit Dichtung identisch ist : dionysische
Begeisterung reisst den Dichter hin, Cdsar den Sternen ein-
zureihen. Wie solche und andere Stellen zeigen kénnen, war
(allgemein) die heroisch stilisierte Politik von der Gattung,
wie Horaz sie im Unterschied zu Catull nach griechischem
Muster neu verstand, geradezu erzwungen, und (speziell)
der gegenwirtige Herrscher kam schon deswegen als tiber-
menschliche Figur ins Gedicht hinein; welchem Gotte er
verglichen oder angeglichen wurde, stand im Belieben des
Dichters. Riickschliisse von da auf bestehende Kulte oder
religits-politische Vorstellungen sind nur statthaft, wenn
diese ausserhalb der Poesie sicher bezeugt sind, d.h. poetische
Texte dieser Art haben keinen Quellenwert. Man hat
bemerkt, dass der Panegyrik des Horaz ein unwirklicher Zug
anhaftet 2, aber das gilt auch etwa fiir jene Partien, die kul-
tische Vorginge vorauszusetzen scheinen : bei Pindar sind
sie realer gesellschaftlicher Hintergrund, bei Horaz dichte-
rische Fiktion 3. Auch die Rolle als zafes beansprucht der
Dichter in Konsequenz der Gattung ; man hat diese Rolle
oft isoliert, oft sogar zur Hauptsache gemacht ; abgesehen
von der Gefahr deuterischer Interpretation im Sinne einer

1 Ed. FRAENKEL, a. O. 344-51.
* A. ALrbrpr, MH 8 (1951), 215.

3 Ed. FraeNkEeL, a. O. 335-7; E. DOBLHOFER, a. O. 154. Erst das Carmen
saeculare hat eine vergleichbare Realitit zur Voraussetzung.



282 KLAUS THRAEDE

« Horaztheologie » erfasst man mit dem Stichwort vates nur
einen Teil dieser Lyrik, zu der eben auch das sympotisch-
erotische Element gehort, wie Horaz noch in seinem Spit-
werk kunstvoll zum Awusdruck gebracht hat: genau das
zweite und das vorletzte Wort seines vierten Odenbuches
lautet Venus, und zwar tritt sie in Carm. IV 1, 1 als Liebes-
gottin, am Schluss von Carm. IV 15 als Stammutter der
gens Iulia auf, also in politischer Funktion.

Aus Gattungszwang (Pindarimitation) kénnen wir also
die religios-panegyrischen Motive ebenso wie das Neben-
einander von politischen und erotisch-sympotischen Inhalten
ableiten ; wir brauchen daher die Relation Person-Politik,
einerlei ob als Spannung oder Harmonie, gar nicht so sehr
zu betonen, und der Riickgriff auf die Gattung kann uns
auch vor einer Isolierung der politischen von den im engeren
Sinn lyrischen Gedichten bewahren.

Unser Methodendreieck hat dazu verholfen, die Bezie-
hungen zwischen Poesie und Herrscherlob bei Vergil und
Horaz unterschiedlich realisiert zu sehen; dort ist es die
personlich bedingte Kontinuitit, die den Princeps je linger
desto meht durch die Gattungen hindurch, obwohl stets
fest in ihnen verankert, ins Spiel bringt und auf diese Weise
der Dichtung in der Geschichte des Kaiserkultes Vorweg-
nahmen erlaubt, die ihn zugleich in der rdmischen Ober-
schicht vertraut zu machen geeignet waren — bei Horaz
dagegen ist es viel stirker die Gattung selbst, die das Herr-
scherlob motiviert und, in einem verhiltnismissig unper-
sonlichen Typus von Poesie, einen recht unbefangenen
Anschluss an bereits vorhandene Motive politischer Pro-
paganda gestattet. Horaz gehort also nicht wie Vergil zur
Kategorie « individuelle Herrscherverehrung». In der
Nomenklatur unseres Dreiecks gesprochen steigt bei Vergil
wegen A der Anteil von C an B, bei Horaz jedoch wegen C
der von B an A, wobei die Reihenfolge der Buchstaben je
Dichter zugleich eine Rangfolge darstellt. — Die augu-



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 283

steische Elegie ist fiir unseren Zusammenhang sekundir ;
der spite Properz spiegelt bereits die Aeneis, und die stirker
politische Beziehung, die danach Ovids Exildichtung in die
Gattung hineinbringt, stammt nicht aus dieser, sondern ist
ganz privat, bleibt also sehr wohl « Quelle » fiir individuelle
Kaiserverehrung (A), aber eben auch nur fir diese, und
gattungsgeschichtlich bleibt sie Episode. Auch fir die
Kaiserzeit braucht die Elegie in unserem Zusammenhange
nicht berticksichtigt zu werden 1.

2. Das rROMIsSCHE Eros: OvID BIS STATIUS

Eine romische Epik nach Vergil konnte nur eine Epik
trotz Vergil oder, wie bei Lukan, ein Epos gegen Vergil
sein. Wihrend sich Ovids spite Elegien schon nicht mehr
im Spannungsfeld zwischen Poesie und Politik bewegen,
nimmt sein Carmen perpetwum auf den Herrscherkult tat-
sichlich so Bezug, wie es im Epos jetzt vorgeformt war :
es fithrt, unter Benutzung der Juppiter-Venus-Szene von
Aeneis 1, bis in die Gegenwart herab, prizisiert jedoch auf
Casar (XV 843-51); seine Entriickung ist die letzte der
Metamorphosen. Augustus ist als pater et rector (XV 860)
irdisches Gegenstiick zu Juppiter ; hier zeigt sich wohl der
Gattungsunterschied zwischen Elegie und Epos. Die Grenze
zum Lehrgedicht ist, wie in den Metamorphosen tiberhaupt,
viel weniger fest ; am Schluss des Werkes, vor dem persén-
lichen Epilog, steht ein Gebet an die Gotter Roms in zehn
Versen, deren letzte drei dem Augustus lange Regierung
wiinschen (dhnlich in der Dichtung vorher Hor. Carm. 1 2,

1 Einschligig wire z.B. Eleg. in Maecen. 11 28-53 ; das Gedicht, kompilatorische
Schulitbung nachneronischer Zeit (Abhingigkeit vom Epiced. Drusi),
imitiert ausser Ovid und Lukan an unserer Stelle auch Tibull (v. 28 ~ Tib. I 6,
63 3 v. 30 et tibi succrescant ~ Tib.17, 55 at #ibi succrescat ). — Fiir Ovid vgl. u.a.
F. BOMER zu Fast. 1 530 ; 6og.



284 KLAUS THRAEDE

43, Ovid selbst 77is¢2. V 2, 51 f., aber im Epos hier zuerst),
die linger dauern soll als das Leben des Dichters ; ausser-
dem wird mit der Apotheose des Augustus gerechnet, der
dann vom Himmel her seine Schiitzlinge behiitet : vorher
in Vergils Lehrgedicht, ist das Motiv hier, inzwischen
bereits konventionell, ohne direkte Anrede des Herrschets,
in ein episches Schlussgebet eingeflochten, von dem sich
der personliche Epilog merklich abhebt. Der Bezug auf
Augustus ist nach Form und Inhalt insgesamt recht gemis-
sigt, so dass, mag ansonsten Ovid als Vertreter adulatorischer
Poesie unter Augustus gelten, sein Epos von diesem Urteil
jedenfalls ausgenommen werden muss. Wihrend Ovids
Elegie dem bisher fehlenden Typus A/B/C verkorpert, hat
in seinem Epos, wie in der Lyrik bei Horaz, C den Vorrang
vor B/A. Da die Epik in unserer Frage viel reprisentativer
ist (so sahen es auch die Dichter selbst, z.B. Ov. Fast. 111
125 f.), wollen wir jetzt zunichst weiterfragen, wie sie sich
in nachaugusteischer Zeit verhalten hat.

In Lukans unvollendetem Biirgerkriegsepos steht uns
nur das grosse vielumstrittene Proomium zur Verfligung,
das in v. 33-66, also in gleicher Linge wie der erste Teil
der Einleitung, jenes Nerolob enthilt, das nach herrschender
Meinung zum Geist der folgenden Biicher in schreiendem
Widerspruch steht. Der Gedanke, die Zerrissenheit der
Biirgerkriege legitimiere die Herrschaft Neros, scheint das
sonst so leidenschaftlich behandelte Thema des Werkes fast
zynisch zu diskreditieren, denn die Burgerkriege sind
Voraussetzung und Preis fiir das Dasein des gegenwirtigen
Herrschers. Der Anstoss lisst sich aber mildern : 1. durch
den Hinweis auf ein vergleichbares Geschichtsbewusstsein
bei Zeitgenossen, das ndmlich die ersten Jahrzehnte des
Prinzipats gar nicht als selbstindige historische Linie wertete,
sondern die frithe Kaiserzeit punktuell auf die Epoche der
Biirgerkriege zuriickbezog, sei es als Abschluss, sei es als
Fortsetzung der damaligen Witren (so Calpurnius, Silius



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 285

und Tacitus, z.B. Azst. 11 38, vgl. I 501). — 2. Behandelt
Lukan den Birgerkrieg ziemlich distanziert schon aus-
serhalb des Nerolobes (v. 21-3), indem er nidmlich fragt,
weshalb Rom denn nicht mit der Selbstzerfleischung gewar-
tet habe, bis alle dusseren Feinde ihm zu Fussen ligen. Aber
auch wenn man das gelten lisst, bleibt ein empfindlicher
Widerspruch zwischen dem Nerolob als solchem und der
vermeintlichen Tendenz des Werkes im ganzen, obwohl
man darauf hinweisen konnte, dass es an vergleichbaren
Widerspriichen zwischen der Anerkennung des Herrschers
und Ablehnung der gegenwirtigen Zustinde, zwischen dem
« goldenen Zeitalter» des Kaisers und der Verworfenheit
der zeitgenossischen Gesellschaft, in der damaligen Literatur
durchaus nicht gefehlt hat? Die unwahrscheinlichsten
Theorien sind aufgestellt, den Zwiespalt zu erkliren, zu
mildern oder zu besecitigen. Viel seltener hat man sich
gefragt, ob die allgemein anerkannte Primisse, das Epos
Lukans sei ein Zeugnis der Opposition gegen Nero, nur
eben verkleidet in die hasserfillte Schilderung Cisars, tiber-
haupt plausibel ist®. Man interpretiert es sozusagen von
Lukans Tode her, und bei dem wenigen, das wir iiber
Lukans Leben wissen, ist die Versuchung gross, sein Werk
als Attentat mit literarischen Mitteln aufzufassen, obwohl
bei der pisonischen Verschworung die Tatsache des Prinzi-
pats nicht in Zweifel gezogen wurde, sondern nur der gegen-
wirtige Herrscher ersetzt werden sollte ; die Tendenz des
Epos miisste demgegeniiber auf eine Verdammung des Prin-

1F. KumngnNer, MH 15 (1958), 194 ff.; O. SeEL, Rimertum und Latinitat
(Stuttgart 1964), 255 ff.

2 E. WistrAND, Die Chronologie der Punica des Silius Italicus (Gotebotrg 1956),
40, mit dem Hinweis, das Nebeneinander sei nicht auch richtiger Widetrspruch
(den Belegen wire wohl schon Lir. pr. hinzuzufiigen).

3 Auch die berithmte Cisaranrede im IX. Buch lautet gar nicht « hassetfillt »
und wurde daher von Interpreten, die streng von A aus deuten, oft als
befremdlich empfunden.



286 KLAUS THRAEDE

zipats tiberhaupt hinauslaufen. Das ist nicht ganz logisch :
wenn Lukan mit Catos Tod, dem vermutlichen Endpunkt
des Werks, den Untergang romischer Freiheit besiegelt sah,
kann man dies ebensogut als Rechtfertigung denn als Ver-
dammung des Prinzipats auffassen 1.

Nun hat sich in der stirker literarisch orientierten Lukan-
torschung das zutreffende Bild vom Dichter als « Gegen-
Vergil » (Thierfelder) durchgesetzt — wie vertrigt sich aber
diese poetische Absicht mit der angeblich politischen Ten-
denz? Diese Frage ist bisher nicht gestellt worden ; Lukan
ist ein schones Beispiel dafiir, dass literarische und politische
Erklirung (A-C und A-B) sich voreinander verleugnen.
Wenn fiir Lukan das Ende der Republik eine Folge des
Verlustes romischer Freiheit ist und Catos Tod den Bruch
aller Kontinuitit markiert, liegt hier in der Tat ein scharfer,
auch inhaltlicher Gegensatz zu Vergil. Mit einer antinero-
nischen Tendenz des Werkes hat das zunichst gar nichts zu
tun, und es empfiehlt sich, die Primisse, in Cisar sei Nero
gemeint, fallenzulassen 2, nicht zuletzt deswegen, weil die
julisch-claudische Dynastie wohlweislich Cisar nicht als
ihren Griinder ansah. « Kontrastimitation zu Vergil » ergibe
dann fiir Lukans Epos einen Vorrang der Erklirungsweise C,
wihrend A, und das schliesst eine gewisse Distanz zwischen
Person und Werk ein, im Proémium die Hauptsache wiirde.
Allerdings nicht uneingeschrinkt; mehrmals ndmlich ist
beobachtet worden, dass Lukan auch im Finleitungsteil
reichlich Vergil benutzt, und zwar dessen drei Werke, bis
hinein in die panegyrischen Motive. Den hohen und durch-

1 Kaum wahrscheinlich, dass Opponenten des jeweiligen Regimes mehr
anstrebten als einen besseren Herrscher ; zur Kritik an der Vorstellung von
einer « republikanischen Opposition» der frithen Kaiserzeit vgl. V. BoGun,
Die ausserrimische Geschichte in den Werken Senecas (Diss. Koln 1968), 208.
2. Rurz, Studien zur Kompositionskunst und zur epischen Technik Lukans (Diss.
Kiel 1950), 189 f.; anders z.B. E. Burck, Gymmnasinm 65 (1958), 141 ;
O. ScHONBERGER, Hermes 86 (1958), 231.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 2.87

gehenden Anteil von A und C bei Vergil sehen wir nach-
traglich durch Lukan bestitigt, insofern er mit dem ganzen
Vergil in Konkurrenz tritt ; Apotheose post mortem und die
Beistandsbitte entlehnt er den Georgica, von wo sie auch
Manilius in seine Vorrede tibernahm, den Friedensgedanken,
vor allem aber die Verkniipfung von Romidee und Kaiser-
tum, der Aeneis. Auch das ist Entlehnung und Gegensatz
in einem. Auf diese Weise hat, zuetst bei Lukan, das Herr-
scherlob im epischen Proomium Platz gefunden. Selbst in
diesem scheint folglich der Gesichtspunkt A hinter C zuriick-
zutreten ; es geniligt, Lukan als Gegen-Vergil sowie seinen
Cisar als Gegen-Aeneas aufzufassen und die Moglichkeit
freundschaftlicher Beziehungen zu Nero in diesem Zeit-
punkt nicht zu bestreiten 1.

Dieser Ansatz vereinfacht die Interpretation des Pro-
omiums ; er beriicksichtigt, wie schon angedeutet, die
« geschichtsphilosophische », auf Vergilkonkurrenz beruh-
ende FEinheit von Romteil (v. 8-32) und Herrscherteil
(v. 33-66), aber auch deren Unterschiede : im Romabschnitt
wird nirgendwo auf Neros Politik angespielt 2, die Quet-
verbindung zum Werk bildet der Romgedanke (wie denn
auch v. 66 das Epos mit einem zuerst bei Lukan vorkom-
menden Ausdruck Romana carmina genannt wird) ; der zweite
Abschnitt, der sich hauptsichlich mit der Plazierung des
verstorbenen Nero am Himmel beschiftigt und ihm dabei

1 Eine gute Analogie bietet die Alexander- oder Tyrannenfeindlichkeit der
Deklamatorenschulen ; Kritik an der friher ublichen politisch-aktuellen
Deutung bei E. WisTrAND, a. O. 48 ; V. Bogun, a. O. 1843 (beide mit Belegen
aus Poesie und Rhetorik).

2 Anders u.a. A. D. Nock, CR 40(1926), 17f. ; P. GRiMAL in Lukan, hrsg. von
W. Rutz (Darmstadt 1970, — Wege der Forschung 235), 330-33. Lucan I 10-20
scheint eher eine kunstvoll abgewandelte Liste konventionellen Inhalts :
I 13 nennt «Herrschaft zu Wasser und zu Landey, 15-8 stehen die vier Himmels-
richtungen (Ost und West je ein Halbvers, Siiden in einem, Norden in zwei
Versen ; dann folgt der Doppelvers mit den drei geographischen Namen) ;
Parallelen bei G. GErNENTZ, Lanudes Romae (Diss. Rostock 1918), 108-13
(zu Araxes s. ThLL 11 402, 41-70).



288 KLAUS THRAEDE

die Nachbarschaft zu den Dioskuren empfiehlt * (offenkundig
eine gelehrte Weiterentwicklung des Proomiums von Verg.
Georg. 1, in Verbindung mit £¢/ IV), passt durchaus zu
Lukans Ablehnung der Apotheose zu Lebzeiten in VII 457-9
und ragt nur formal aus der poetischen Tradition heraus.

Das Thema des Werkes wird also zuerst mit dem Rom-
gedanken, danach mit dem Herrscherlob gekoppelt. Die
Abftolge Rom-Herrscher stammt aus Aexeis 1, die Verkntip-
fung des Themas mit dem Kaiser aus Georgica 1. Eine Imita-
tion der Juppiterrede von Aeneis 1 war Ovid noch 7z Werk
gelungen, Lukan konnte sie nur im Rahmen seines Werkes
unterbringen. Hierfiir wurde das Proomium des Leht-
gedichts Muster. Entscheidend ist die Fusion von Aeweis 1
und Georgica 1 — daftir am Schluss noch ein Beispiel :
Lucan. I 6o fl. lautet ja merkwiirdig : erst nach Neros Tod
(Apotheose) beginnt die (universale !) aefas anrea — ist das
nicht eine Beleidigung? Man kann natiirlich sagen: die
glickliche Zeit ist Ergebnis der neronischen Regierung.
In Wirklichkeit klingt nun I 6o ganz deutlich an .en.
I 291 an, wieder ist also die Vergilkonkurrenz vorherrschend.
Freilich : bei Vergil folgt die « goldene Zeit» auf Cisars
Ermordung, aber die Konsequenz, Lukan halte deswegen
Neros Ermordung fur die Bedingung der awrea saecula, wird
doch niemand akzeptieren. Dichterische Gestaltung eines
antivergilischen Geschichtsbildes ja, aber aktueller poli-
tischer Bezug : nein. Wo dieser stattfindet, also im Gedanken
der consecratio, ist er ebenso literarisch wie politisch zu
begreifen. Damit riickt Nero selbst sogar in den Hinter-
grund 2.

1P. GrRiMAL, a. O. 335-8.

% Fiir die literarische Interpretation sind natiitlich, im Proémium und sonst,
vieletlei Zwischenglieder heranzuziehen, aus denen sich die Vergilkonkurrenz
aufbaut, so nichst Ovid (vgl. u.a. Lucan. I 67, Ov. Met. 1 1) insbesondere
Seneca ; Beispiel : L. KoeNeN, RAM 107 (1964), 190-1 (zu VII 387-9, mit Lit.) ;
Lucan. VII 568, Verg. Aen. VIII 703 ; Sen. Dial. IV (De ira) 11 35, 6.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 289

Fir die Auseinandersetzung zwischen literatischen Prin-
zipien und politischen Gedanken, zwischen Poesie und Hert-
scherkult, ist das Epos der frithen Kaiserzeit besonders auf-
schlussreich und fiir uns methodisch ausserordentlich
fruchtbar. So ergeben sich auch fiir Silius Italicus im Lichte
unseres Themas neue Aspekte; dieser Dichter hat noch
einmal versucht, die aus .Aewess 1 stammende Linie der
Geschichte Roms bis hin zum gegenwirtigen Herrscher im
Werk als Weissagung Juppiters zu belassen, wihrend et im
Proomium (Thema und Musenanruf) wie Vergil und Ovid
auf Panegyrik verzichtet. Sie fehlt auch im Epilog, wo sich
entsprechende Pridikationen (X'VIL 651 : imvicte parens und
654 : « Sohn Juppiters ») nun eben auf Scipio, den Helden
des Werkes, beziehen. Wie bei Vergil die vom Zorn der
Juno veranlasste Seenot und bei Ovid der T'od Cisars Venus
zu Juppiter treibt, so bei Silius der Tiefpunkt im Kampf
gegen Karthago. An Juppiters Antwort fillt auf, dass er,
nach einem Fiillvers !, von der Epoche Scipios unmittelbar
zu Vespasian tberspringt, dhnlich wie in XIV 684-8 zu
Domitian. (Wire dies regelrecht Denkform, ginge sie {iber
die « Gleichzeitigkeit» von Burgerkrieg und Prinzipat bei
Lukan oder Tacitus weit hinaus.) Das lingere panegyrische
Stiick der Rede, das sich auf Vespasian und seine Séhne
erstreckt, ist nun stark nach den Vorschriften der Lobrede
gestaltet und enthilt demgemiss, anders als bei den Vor-
gingern, viele historische Einzelheiten. Mit dem Kaiserkult
in Bezichung steht ecigentlich nur der auf Verg. Aen. IX 642
zuriickgehende Satz v. 625 2, ferner die wie bei Ovid mit
der Ankiindigung langen Lebens eng verkniipfte und kurz-

LT 593 hine, Cytherea, tuis longo regnabitur aevo ~ Vetg. Aen. 1 272.

2 Parallelen bei A. ALrOLpI, Die monarchische Représentation in romischen Kaiser-
reiche (Darmstadt 1970), 202,. Dass derlei Formeln, ebenso wie Sieges-
prophezeiungen und Vélkerkataloge mangels konkreten historischen Inhalts
chronologische Schliisse meist verbieten, betont E. WisTrAND, 2. O. 21.



290 KLAUS THRAEDE

gefasste Erwihnung der Apotheose post mortem. Beides ist
hier also schon sowohl literarische wie politische Kon-
vention ; sie in diesem Kontext unterzubringen, hat Silius
mit einem Stilbruch erkauft: wenn es schon merkwiirdig
1st, dass Juppiter sich auf soviele Einzelheiten einlisst,
obwohl « Weissagung », wie das Vorbild zeigt, allgemein zu
bleiben pflegt und Venus mit Vespasian genealogisch nichts
zu tun hat, so mag man darin, in Verbindung mit III 595,
den Anspruch auf Augustusnachfolge verschliisselt und die
Kontinuitit des Prinzipats behauptet finden, deren Vespasian
so dringend bedurfte. Stérend ist auf jeden Fall, dass der
Dichter zweimal (v. 607-11 und v. 650 f.) aus der Erzihl-
situation ausbricht, indem er Juppiter den Domitian anteden
lisst, als wire nicht Venus der Gesprichspartner, zu der
iiber die kiinftigen Herrscher in der dritten Person zu spre-
chen ist, wie Silius es sonst ja auch tut. Vergil konnte Epos
und Herrscherverehrung leicht verbinden, weil im Gesamt-
entwurf der Aeneis der Zusammenhang von Geschichte und
Gegenwart genealogisch gesichert war. Silius vermochte
seine Vergilimitation nur gewaltsam durchzuftihren, er kann
den Kaiserkult nur um den Preis stilistischer Fehlgriffe ins
Epos selbst einbauen 1.

Solch fragwiirdige Durchbrechung von C durch A und B
wie bei Silius brauchte Valerius Flaccus in einem Argo-
nautenepos nicht zu befirchten. Er folgt dem von Lukan
inaugurierten Typ des epischen Proomiums, das Thema-
angabe und Musenanruf mit dem Herrscherlob verschmolz 2.
Wenn er, nach Nennung des Themas und dem Anruf an

1 Zum «literarischen Prinzip» detr Vergilnachahmung treten natiirlich auch bei
Silius nihere Vorginger, so Lukan: R.B. SteeLe, The Method of Silius
Ttalicus, CPh 17 (1922), 326 ff. ; E. WisTraND, 2. O. 14.

2E. WistrAND, a. O. 24-9; E. Lerivrg, Das Prodmium der Atrgonautica
des Valerius Flaccus, .Abh. Maing 1971, 6.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 291

Apoll, die Beistandsbitte an Vespasian folgen lisst (I 7-12)
und zu dieser in v. 19-21, am Schluss des Proémiums,
zuriickkehrt, wenn er zweitens aus der Apotheose des sancte
pater (v. 11) von v. 16 f. dessen Hilfe fiir Seefahrer ableitet
und sie damit dem Thema des Gedichts anpasst, so erkennt
man, wie der Dichter nun schon auch in der Poesie ganz
geliufige Elemente des Kaiserkults (B) fester an die Gattung
binden und literarischen Prinzipien (C) unterwerfen mochte
(auch das fihrt ins Lehrgedicht zuriick, speziell wohl zu
Manilius).

Statius, der fiir seine beiden Epen gleichfalls griechische
Sagenstoffe gewihlt hat, spielt im ersten Proomium hoher.
Nach der ermiidend langen Einkreisung des Themas (bis
v. 17) bringt er es fertig, den Inhalt seines Werkes mithilfe
eines kaum ertriglichen «noch nicht» mit Leistungen
Domitians zu verklammern. Dahinter steckt zunichst eine
Entschuldigung, die in v. 30 f. wiederaufgenommen und um
das zuerst bei Vergil (Georg. I1I 56) begegnende « Aufschub-
motiv » erweitert wird. Fast noch deutlicher kommt dieses
im Proomium zur .Achilleis vor, dort noch enger und ohne
viel panegyrisches Beiwerk mit der Entschuldigung vet-
knipft. In Ach. I 19 gelingt dem Dichter eine prignante
Kombination von Literatur und Politik : der grosse Achilles
soll Vorspiel sein zu Domitian, d.h. aber : auf den mythischen
Stoff wird ein panegyrisches Epos folgen, und gleichzeitig
erscheint hier Domitian als ein grosserer Achilles. Das ist
eine — bisher nicht erkannte — hiibsche (« schlussbildende »)
Pointe, liegt aber, nicht anders als die Beziechungen zwischen
C und B in den Versen vorher, unterhalb einer eigenstin-
digen Relation zwischen Poesie und Kaiserkult.

In Theb. T 16-31 schopft Statius dagegen kriftig aus dem
Vorrat, den Vergil und Lukan bereitstellten. Im Unterschied
zu diesen fehlt bei ihm eine einigermassen plausible geschicht-
liche Linienfihrung zwischen Stoff und Herrscherlob. Es
hingt so lose zwischen den genannten literarischen Motiven



292 KLAUS THRAEDE

(Entschuldigung, Aufschub), dass man, schwerlich zu Recht,
v. 17 b bis 33 a als nachtriglichen Einschub betrachtet hat 1.

Der Kampf des Kaiserkults um einen Platz im rémi-
schen Epos hat, wie wir nun sehen, recht verschiedene
Ergebnisse gezeitigt ; die kompositorische Bedringnis, in
welche die Dichter oft gerieten, spiegelt sich noch im Streit
der Philologen um Sinn und Struktur der betreffenden
epischen Proémien. Wieder hat uns unser Thema auf eine
neue Problemstellung gefiihrt : ehe wir die Dichtung nach
Einzelzeugnissen fiir den Kaiserkult abklopfen konnen, also
nur die Relation A-B berticksichtigen, sollten wir fragen,
wie sich Gattungstradition (C) und historisch-politische
Inhalte (B) bei einem Dichter zueinander verhalten. Indem
wir den Kaiserkult als Gegenstand und Problem der Lite-
raturgeschichte verstehen, kommen wir zwangsliufig zu
einer Unterscheidung zwischen einem prinzipiell-langfri-
stigen und einem zufillig-zeitgeschichtlichen Aspekt in den
Bezichungen zwischen Literatur und Politik.

3. Bukorik uUnND LyRrIik

Die poetischen Kleinformen haben in sich einen viel
geringeren Zwang zu universalem und geschichtlichem
Horizont als das Epos. Diese Gattungen tun sich leichter
bei der Hereinnahme von Formeln und Ideen des Herrschet-
kults, wegen des engeren Gattungsspielraums verlieren solche
Motive aber auch, literarisch umgesetzt, an Ernst. — Die
Bukolik neronischer Zeit verkoérpert fir uns Calpurnius, in
dessen sieben FEklgen die erste, vierte und siebente als
« hofisch» bezeichnet zu werden pflegen. Die kunstvolle
buchkompositorische Verschrinkung dieser Gedichte beruht
nun darauf, dass es hier {iberhaupt im engeren Sinn politische

1B. KyTzLER, Beobachtungen zum Proémium der Thebais, Hermes 88 (1960)
331-54.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 293

Bukolik gibt, die von Calpurnius ausdriicklich von Gedichten
mit erotischer Thematik abgegrenzt wird (IV 73-5). Gegen-
iber Vergil, auf den sich der Dichter natiitlich dauernd
bezieht, mindert sich die Zahl der bukolischen Leitgedanken,
vor allem aber dringt jetzt der Herrscherkult in die Gattung
ein, wihrend ihr bei Vergil noch jeder konkrete politische
Bezug fehlte. Bei dieser Politisierung des Genus findet die
gleiche Divergenz von (pastoraler) Erotik und Politik statt,
die wir bald auch in der Lyrik der frithen Kaiserzeit beobach-
ten. Mit den kleinen Gedichten des Statius bestehen auch
sonst Bezichungen : da ist einmal in Z¢/. VII nichst dem
Anschluss an Verg. Ee¢l. I die inhaltliche Ubereinstimmung
mit Stat. 7. 1 6, ndmlich die Beschreibung des Theaters
als mittelbares Lob auf dessen Erbauer, den Kaiser (darauf,
nicht auf den weltstidtischen Prunk im Allgemeinen, liuft
der Gegensatz Stadt-Land hinaus). Zweitens hat schon bei
Calpurnius der Herrscherkult einen aus der Gattung nicht
begriindbaren politischen, mythologischen und kosmischen
Aspekt. Der politische tritt namentlich im Zusammenhang
mit dem Goldenen Zeitalter hervor, dessen politische Bedeu-
tung (I 36-76, bes. 46-76) durch den Hinweis auf kosmische
Zeichen unterstrichen wird (v. 76-88). Den mythologischen
Strang verkorpert Faunus, als dessen Mitteilung der Haupt-
teil von E¢/. I dargestellt ist, d.h. die Figur des Hirtengottes
bindet, aut dem Wege iiber das « Auffindungsmotiv », das
Gedicht in die Gattung. In £¢/. IV wirkt das mythologische
Element insbesondere in v. 86 ff.: der Kaiser wird mit
Apollo und wie dieser mit den Hirten des Berglandes ver-
bunden, ja auch Juppitet tritt hinzu, desgleichen Pan und
Faunus ; hier bekommt der Herrscherkult kosmische Reich-
weite in einer Art Epiphanieschilderung nach Art des Pro-
digienstils (auch das gehort natiirlich in die Tradition des
Goldenen Zeitalters). Stirker politisch wird es in E¢/. IV
von v. 127 an: die Gewihrung des Friedens, insbesondere
tur die Hirten, fihrt zur Bitte um die aefermitas imperii,



294 KLAUS THRAEDE

entsprechend der Schulvorschrift . Hier wird natiitlich auch
mit der Apotheose gerechnet, und das ist im Grunde die
einzige reale Huldigung. Alles andere, und dazu gehoren
auch die Epiphanievorstellungen, bewegt sich als eher unvet-
bindliches Spiel in bukolischem Rahmen. Man kann sich
dies etwa am Gebrauch der dems-Pridikation klarmachen :
in E¢/l. IV 30 heisst es hitbsch : « Der Gott ist nicht mehr
derselbe», d.h. der Herrscher hat gewechselt (vgl. auch
melior dews in 1 73) ; in demselben Gedicht witd aber auch
Vergil als deus gepriesen (v. 70). Der Kaiser selbst, von der
gesamten Erde und allen Voélkern angebetet (vgl. Hort.
Carm. IV 14, 41-52), ist seinerseits wieder Liebling der
Gotter (IV 108 ; dhnlich die doppelte Blickrichtung von
IV 137 fI.). Die Gesetze der Gattung, in der gottliche und
menschliche Sphire sowieso immer schon ineinsflossen (C),
verbinden sich in diesen Gedichten ganz unproblematisch
mit politischer und rhetorischer Konvention (B). Calpurnius
scheint sich allerdings bewusst zu sein, dass Herrscher-
verehrung in der Bukolik eigentlich fehl am Platze ist (1V,
5-9), und zwar mit der Begriindung, die « Gotter Roms »
gehorten nicht in ein Hirtengedicht (dhnlich wie in Hor.
Carm. IV 15 und in vielen recusationes folgt dann aber doch
ein Herrscherlob) — wieder ein beredtes Beispiel fiir die
Wendung eines literarischen Klischees (Grenzen der Gattung)
in ein hofisches Kompliment. Die gleiche Tendenz finden
wir am Beginn des in E¢/. IV eingelegten Gedichts, das als
Konkurrenz zu Verg. E¢/. IV gedacht ist : der « Beginn mit
Zeus » wird dem hohen Epos iiberlassen, dafiir tritt hier der
Kaiser ein, der mit jugendlicher Kraft die Linder und ewigen
Frieden regiert und froh und beglickend mit heiligem
Antlitz dem Dichter zuldcheln soll (82-6). Indirekt handelt
der Kaiser hier wie Juppiter, aber eben doch nur in lite-
rarischer Darstellung.

1F, SAUTER, a. O. 116-24.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 295

Die Lyrik der frihen Kaiserzeit unterliegt gleich der
Bukolik einer Aufteilung in erotisch-spielerische und poli-
tisch-panegyrische Stoffe, und zwar generell : im Zusam-
menhang mit einem Wiederaufleben Catulls gibt es die
Richtung der poetae novi, iber deren Stilprinzipien wir in
den Briefen des Plinius lesen konnen, der selbst in dieser
Weise gedichtet hat; hier herrscht die Devise des otium,
und Verbindung zur Politik besteht sowenig wie in der
Elegie dieser Zeit. In der Lyrik des Statius dagegen wird
die Herrscherverehrung integrierender Bestandteil der Gat-
tung . Die fir Horaz charakteristische spannungsvolle Ein-
heit politischer und sympotisch-erotischer Inhalte zetlegt
sich jetzt in zwei verschiedene Richtungen der Lyrik ; die
eine ist ginzlich privatisiert, die andere um so intensiver
auf Anschluss an die hofische Welt bedacht, und zwar so
stark, dass eine Spannung zwischen C und B kaum noch
besteht ; die panegyrischen Inhalte tiberwiegen in einem
Masse, dass die Gattung sich hier ganz neu zu konstituieren
scheint. Einerseits entfillt das altgriechische Vorbild, zum
andern blieb der seit Horaz in der Gattungstradition liegende
Zwang, gottliche und menschliche Welt verklirend ineins
zu setzen, ein Zwang, der natiirlicherweise den jetzt auto-
kratisch gewordenen politischen Verhiltnissen sehr viel
hilfloser preisgegeben war als das Epos mit seiner von vorn-
herein universalen Orientierung, zumal dann, wenn ein
sowohl philosophisch wie literarisch begriindeter Rickhalt
im privaten Bereich nicht mehr bestand. Anders als bei
Horaz fillt es bei Statius oft schwer, seine Lyrik gegen
andere Gattungen abzugrenzen ; so fithren Buchkomposition
und Motive des Kaiserkults zu Calpurnius zuriick, Metrum
und Gotterprophetie ins Epos 2. Mit der Einengung des

1 H. Cancrk, Untersuchungen gur lyrischen Kunst des P. Papinius Statius (Hildes-
heim 1965 = Spudasmata 13), 65-115.

2 H. BArRDON, Les empereurs et les lettres latines d’ Auguste a Hadrien (Paris
21968), 317 : Huldigung ex ore dei (bes. Janus) bei Statius fast Manier.



296 KLAUS THRAEDE

Blickfeldes auf Kaiser und Innenpolitik geht eine Erwei-
terung in Formen und Motiven einher. Die Gottlichkeit
Domitians erweist sich in seiner Bautitgkeit, im Bilder-
kult und in den Spielen ; hofische Kunst und Kultur, von
denen das Leben der Stadt Rom geprigt wird, spiegeln die
gottlich legitimierte Herrschaft des Kaisers iber Menschen-
welt und Kosmos im ganzen. Indem die Lyrik Architektur,
Stadtplanung, Bildniskunst und Theater vergegenwirtigt,
und nur sie tut es, verherrlicht sie immer auch den, dem
dies alles zu verdanken ist — wer solche Leistungen zustande
bringt, darf schon zu Lebzeiten Gott heissen.

So weit war das Epos nie gegangen ; trotz des mit Vergil
gegebenen gattungseigenen Zwangs zum Gegenwartsbezug,
ungeachtet aller Distanzierung vom panegyrischen Epos,
berithrt es den Kaiserkult doch nur in der Apotheose post
morters, und auch das in der Regel nur im Prodmium, als
Anleihe beim Lehrgedicht. Von der Lyrik, obwohl bei
Horaz infolge #mitatio auf Politik angelegt, wurde Herr-
scherverehrung viel weniger erwartet als vom Epos. Der
Schnittpunkt zwischen Dichtung und Politik war hier frei
wihlbar, ebenso in Bukolik und Elegie. Grosserer Spielraum
im Bereich von C fiihrt zur Verselbstindigung von A und B,
bis hin zu A =C und B = C. — Der aussetliterarische
Ansatz beim Kaiserkult kann uns dazu verhelfen, die Eigen-
stindigkeit der Dichtung, die sich je nach Gattung und
Stillage zur Politik verschieden verhilt, differenzierend zu
erfassen ; je mehr wir die Bezichung zwischen beiden Grdssen
als konstitutiv ansehen, d.h. als Element von C, desto
« dialektischer » wird sie: einetrseits hat Poesie, besonders
nach Nero, allgemein zur Verbreitung und Verinnerlichung
des Herrscherkults bei ihrem Publikum (Oberschicht) bei-
getragen, andererseits integriert sie ihn nach literarischen
Prinzipien und schafft so — je verschieden grosse — Distanz.
Wo diese am geringsten ist, also etwa in der Lyrik des
Statius, ergeben sich die meisten Querbezichungen zu



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 297

anderen Genera oder auch zu ausserpoetischen Zeugnissen
des Kaiserkults, andererseits bleibt dieser stets Funktion des
im Gedicht behandelten Stoffes.

4. DIE ALTESTE CHRISTLICHE POESIE

Zum Abschluss ein Blick auf die romische Dichtung
christlicher Provenienz. Wir beschrinken uns auf die dltesten
Dokumente und begniigen uns fiir die Zeit nach Konstantin
mit einer Skizze zu Prudentius.

Welche Gestalt gewinnt bei christlichen Epikern das
gattungseigene Herrscherlob trotz Fortfall des Kaiserkults,
was also wird beispielsweise aus dem Apotheose-Motiv ?
Welche — tberkommenen oder neuen — Elemente trigt
die Poesie zum christlichen Herrscherbild bei?

Zwei Gedichtschliisse konstantinischer Zeit geben die
trihesten Hinweise. Einmal handelt es sich um den Epilog
eines anonymen hymnischen Wunderberichts aus der Zeit
um 3201 Als Gebet an Christus fiir den Kaiser steht er
sowohl in literarischer als auch in christlich-theologischer
bzw. liturgischer Tradition. Die Pridikationen, die sich
herauslésen lassen, sind die folgenden : dominus (meritis), parens
(pietate) — einzeln und paarweise bei den Panegyrikernund in
der Poesie dieser Epoche belegt. Auch v. 144 enthilt noch
nichts Christliches: dem derzeitigen Regiment fehlt alles
Driickende (= « Milde »), der Kaiser ist belehrendes Vorbild
der Lebensfihrung, zu dominus und parens (in v. 143 chiastisch
verkntipft) tritt magister als « Titulatur». Die Parallelitit

1P. van det WEIJDEN, Landes Domini (Amsterdam 1967), Edition und Kom-
mentar ; v. 143-148 :

at nunc tu dominum meritis pietate parentem

imperio facilem vivendi lege magistrum

edictisque parem quae lex tibi condita sanxit

victorem laetumaque pares mihi Constantinum !

hoc melins fetu terris nil ante dedisti

nec dabis : exaequent utinam sua pignora patrem !



298 KLAUS THRAEDE

zwischen v. 143 und 144 riickt magister und parens eng
aneinander, obwohl in v. 145 dann weiter Konstantin mit
Christus gleichgestellt wird in Hinsicht auf seine Gesetz-
gebung, die dem von Christus gestifteten Gebot gehorcht.
Damit ist die Hoheit des Herrschers zugleich christlich
gerechtfertigt und begrenzt. Die ganz personliche Fiirbitte
lautet jetzt auf « Sieg» und « Wohlbefinden » Konstantins,
also sehr viel zuriickhaltender als in paganen Vergleichs-
sticken. Religiose Verklirung fehlt. Christus ersetzt die
Gotter auch insofern, als er es ist, der diesen Herrscher dem
Erdkreis schenkt — kein Mensch (nicht: Kaiser) vor ihm
und nach ihm erreicht die Grosse Konstantins, er ist das
Bedeutendste aller irdischen Geschopfe. Der Dichter formt
hier Hor. Carm. IV 2, 37-9 um: das panegyrische Motiv
ist das gleiche, aber an die Stelle der fafz oder Gotter tritt
Christus (eine mittelbare Analogie Augustus-Konstantin ist
m.E. nicht erstrebt). Der Epilog schliesst mit der Hoffnung,
die Prinzen mé&chten ihrem Vater wenigstens gleichkommen ;
hier wirkt wohl die traditionelle Bitte um geeignete Nach-
kommenschaft weiter, sie tritt freilich ganz in den Dienst
des Herrscherlobs : Konstantin bleibt unerreicht. Die Erst-
maligkeit eines christlichen bzw. das Christentum tolerie-
renden Kaisers wird hier stark empfunden und sozusagen
zur Einmaligkeit hypostasiert.

Der Epilog zur Evangeliendichtung des spanischen
Priesters Juvencus trigt dagegen literarischen Prinzipien (C)
viel stirker Rechnung, einmal darin, dass allgemein die
Tradition des epischen Schlusswortes aus Ovid und Statius
aufgegriffen wird, zum anderen insofern, als der Dichter
dem Herrscherkult verpflichtete poetische Motive christlich
umzugestalten versucht (eine entsprechende Umsetzung gibt
es im Proémium) . Zunichst: Die Krifte von fides und

1 Juvenc. IV 8o2-12:
has mea mens fidei vires sanctique timoris
cepit et in tantum lucet mibi gratia Christi,




DIE POESIE UND DER KAISERKULT 299

timor haben das Gedicht ermoglicht, die Gnade Christi
erlaubt die Darstellung der Heilsgeschichte in poetischer
Form. Sodann, und dies ist wichtiger, spricht Juvencus von
einem doppelten Frieden, der ihm das Dichten gestattet :
vom Frieden Christi und von dem der Welt, den Konstantin
gewihrleistet. Das ist wahrscheinlich Reflex der « Konver-
genzidee». Zu pax als Topos des Herrscherbildes treten
dann, in knapper Formulierung, « Milde » und « Herrschaft
iiber die Okumene » — die traditionellen Gedanken reichen
genau bis zum Namen Constantinus. Damit beginnt, in
Anlehnung an den Hymnenstil, der christliche Teil der
Pridikation : dem Kaiser steht die Gnade bei, die er verdient ;
er allein von allen Herrschern striubt sich, die Last eines
sacrum nomen zu tragen ; gemeint ist offenbar der Verzicht
auf eines der tblichen Epitheta — wir wissen bisher nicht,
auf welches 1. Der demiitige Verzicht auf irgendeine Art von
Gottlichkeit griindet nun laut Juvencus in der Absicht,
sich durch Gerechtigkeit des ewigen Lebens wiirdig zu
erweisen. Hier verschwindet zwar der Anspruch auf divinitas,
die Christus und Gott allein zusteht, und der Kaiser erscheint
als Mensch wie andere — gleichwohl ist es die Herrscher-

versibus ut nostris divinae gloria legis

ornamenta libens caperet terrestria linguae.

baec mihi pax Christi tribuit, pax haec mibi saecli,

qram fovet indulgens terrae regnator apertae

Constantinus, adest cui gratia digna merenti,

qui solus regum sacri sibi nominis horret

inponi pondus, quo iustis dignior actis

aeternam capiat divina in saecula vitam,

per dominum lucis Christum qui saecula regnat.
803 f Verg. Georg. IV 559 f.; 809 f. Ov. Fast. I 613 ; Met. XV 819 f.
804 divina (m. 1) K; K, T 808 gloria Matr. Poelm. 809 rerum (m. 1) K, TB
(regnum Huemer) numinis R KXo Mp P T V, B! Bb H. 810 g# V; V. 812 om.
K; K; (m. 1) Matr. T2,
1 Ablehnung des Kaiseramts durch Konstantin (F. TAEGER, Charisma 11
(Stuttgart 1960), 646) ist sicher nicht gemeint ; in der Regel heisst es, Kon-
stantin habe auf den Titel divus verzichtet (u.a. P. van der WEIJDEN, a. O. 19),
aber erstens ist dies fraglich, zweitens bietet Juvencus nichts Greifbares.



300 KLAUS THRAEDE

tugend der Gerechtigkeit, die den Himmel vetdient ; dem-
gemdss wird man auch den vorletzten Vers aus der Konti-
nuitit der Herrscherverehrung verstehen diirfen, nimlich aus
der schon formelhaften Rede von der aefernitas principis.
« Ewig» 1st der Kaiser nicht ohne weiteres, sondern er wird
es erst im Himmel. Interessant, wie hier die epische Rede
von der Apotheose post morter in individuelle Eschatologie
umgeformt wird.

Bei Prudentius finden wir dann schon eine der eusebia-
nischen vergleichbare Reichs- und Kaiserideologie. Sie ist
allerdings fest fixiert auf die Rolle der christlichen Kaiser
bei der Bekehrung Roms und des Imperiums. Schon in
Contra Symmachum witd ja eine etwa zwanzig Jahre zuriick-
liegende Auseinandersetzung reproduziert, die einleitend
ausgesprochene Hinwendung zum Kaiser als Helfer gegen
den Unglauben ist, wenn auch vielleicht nicht fiir Prudentius
personlich, anachronistisch. — Seine Wiirde empfingt der
christliche Kaiser aus der Bestimmung, die heidnische
Religion auszurotten ; er handelt dabei als pater patriae und
regnator orbis vor allem als Arzt, denn der Unglaube ist Krank-
heit des Volkes (die Tyrannen dagegen, nur auf Gegen-
wirtiges bedacht, versiumen die cura futurorum : 1 24) 1. Det
Kaiserkult spielt bei der ganzen Erorterung — und das gilt
auch fir die Mirtyrerpoesie dieses Dichters — keine Rolle.
Einmal kommt er vor (C. Symm. 1 245-53), und zwar im
Zusammenhang mit Augustus, aber wie der Kontext zeigt,
ist er bloss ein Sonderfall, ein Derivat des allgemeinen
paganen Unglaubens. Der christliche Herrscher trachtet nach
der Dauer des Impetriums zum Wohle der Untertanen ; so
steht es zuerst C. Symm. 1 27 £. und spiter 1 538-43 : Chri-
stianisierung bedeutet Verjiingung der Romula virtus, das
regnum supernm verewigt das regnum Romanum. Hier findet sich

1 Zum Vergleich Kaiser-Arzt s. Th. NisseN, Hermes 75 (1941), 307 f. ; wie
Prudentius schrieb vorher Firm. Err. XVI 4 £. ; XX 7; XXIX 1.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 301

dann auch die Rezeption der beriithmten Vergilstelle Aen.
I 279, freilich in kennzeichnender Umformung des dare zu
docere. Der Romgedanke tritt zum Kaisergedanken, der
christliche Herrscher erneuert das Reich als Lehrer, er
bekommt dogmatische Funktion. So lesen wit es schon in
C. Symm. 1 30-41 : jetzt erst entsteht der wahre Staat Platons,
in dem Philosophen Konige sind ; der christliche Kaiser,
als dux sapiens, ebenso michtig wie wissend und weise (und
der christliche Glaube ist das wahre Wissen), Verkorperung
der iustitia regnans, die alle Ubel heilt.

Die Doppelfunktion des christlichen Herrschers spiegelt
sich in der Zweideutigkeit des Begriffs imperium. « Reich
ohne Ende»: ist das nun dauernde Herrschaftsrolle Roms
oder ewige Herrschaft Christi? Politische Welt und Christus-
glaube fliessen ineinander ; das liegt nicht nur am Kaiser.

Nach der Anschauung des Prudentius nidmlich ist die
Christianisierung des Reiches in der romischen Geschichte
langst angelegt oder zumindest vorbereitet. Diese alte Idee
pax Romana-adventus Christi ist Prudentius schon selbstver-
stindlich. Er treibt sie allerdings so weit, dass zwar einer-
seits der Kaiser wegen seiner Christianisierung Roms ewige
Partnerschaft mit Christus erhilt, andererseits aber dabei
eine grundsitzliche Kontroverse mit romischer Religion gar
nicht mehr stattfindet. Diese hat im Zuge universaler Aus-
breitung romische Gesetzgebung und Moral (zivilisatorischer
Romgedanke) die Bewohner des Reiches fiir das Christentum
empfinglich gemacht ; die Mirtyrer mogen, wie auch Pru-
dentius zugeben muss, ihr zum Opfer gefallen sein, aber
was abgeschafft werden musste, waren im Grunde nur die
Opfer. Das Christentum bringt bloss eine gereinigte rémische
Religion, um so mehr, als Opfer und Goétterverehrung als
im Grunde fremde, barbarische Riten gelten . Wir sehen

1 M. FuuarMANN, Die Romidee der Spitantike, HZ 207 (1968), 529-61, 55674
(=557



302 KLAUS THRAEDE

hier, wie weit Prudentius bereits vom Kampf zwischen
chtistlicher und romischer Religion entfernt ist. Wo das
Christentum verfolgt wurde, war dies ein Irrtum der Verant-
wortlichen tber die Bestimmung Roms oder ein Verstoss
gegen die Zivilisation (in Perisz. 11 beruht die Verfolgung
sogar nur auf der Geldgier eines Prifekten).

Die Dichtung des Prudentius und sein Bild des « kon-
stantinischen » Herrschers (es ist schwer zu individualisieren)
setzt bereits ein christliches Rom und ein romanisiertes
Christentum voraus ; die Sdulen, die dieses Rom tragen,
sind der Kaiser und der Mirtyrer. Am Laurentiushymnus
kann man gut zeigen, dass beide bei der Bekehrung Roms
konkurrieren. Der Wetteifer mit Vergil und seiner Romidee
scheint demgegeniiber zweitrangig zu sein. Zunichst ist es
der Mirtyrer, unter dessen Fihrung Rom seine eigentliche
Bestimmung erfillt (Perzsz. 11 1-10). Rom findet zu seinem
heilsgeschichtlichen Ziel im Martyrium auf doppelte Weise :
einmal durch den Tod des Heiligen selbst, zum anderen
durch den spiteren christlichen Kaiser, den der Mirtyrer
hier, wie Juppiter bei Vergil den Augustus, verheisst. Die
Verkiindigung des Blutzeugen, gleichzeitig Exorzismus und
Prophetie, totet den Unglauben. Solche Deutung des Mar-
tyriums in Analogie zur Kreuzigung Christi war dem Dichter
schon in der Tradition vorgegeben. Indem Prudentius sie
so stark romanisiert, tritt Rom geradezu an die Stelle Israels
(oder des Gesetzes im Sinne des Paulus), fiir das der Tod
Christi zugleich Aufhebung und Erfillung bedeutet. Wie
im INT Vater Abrahams, so ist Christus bei Prudentius der
Griinder Roms 1. Folge des Martyriums ist die Bekehrung

1 Damit soll nicht gesagt sein, Prudentius habe das Modell aus dem INT
bezogen ; die Romanisierung des Mirtyrergedankens beginnt wohl schon
bei Cyprian, und die Christianisierung der Romidee in Verein mit einem
christlichen Herrscherbild hat ihre Wurzeln in der Reichstheologie des vierten
Jahrhunderts. Dem Dichter eigentiimlich sind aber wohl Kombination und
Radikalisierung dieser Gedanken.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 303

eines Teils der romischen Oberschicht. Spiter vollstreckt
der christliche Kaiser mit gleichem Erfolg, was der Mirtyrer
prophezeit hat : das Ende der Opfer, die Schliessung der
Tempel. Es sind nur zwei verschiedene Etappen, in denen
Mirtyrer und Kaiser je in ihrer von Christus zugeteilten
Fihrungsrolle Rom zu sich selbst bringen.

Die heilsgeschichtliche Parallelitit beider arbeitet Pru-
dentius nun noch in anderer Hinsicht heraus: wenn am
Schluss von Perist. 11 das Stichwort Roma caelestis fillt, so
ist das weniger eine eschatologische Umsetzung des Rom-
gedankens als vielmehr Teil einer Beschreibung der himm-
lischen Residenz des Mirtyrers, in der dieser, Glied der
aeterna curia und Inhaber einer a#/a, mit kaiserlichen Insignien
ausgestattet fiir seine Glaubigen sorgt. Der Mirtyrer wird
in seiner gegenwirtigen himmlischen Existenz mit hofischen
Farben gemalt. Als Triger einer romisch-christlichen Welt,
die Prudentius in seiner Dichtung zeichnet, wird eine Sphire
der Heiligkeit aufgebaut, in der Kaiser und Mirtyrer einen
Nimbus erhalten, der ihre Attribute austauschbar macht
(vgl. dhnliche Entwicklungen in der altchristlichen Kunst
seit dem Ende des 4. Jhdts).



304 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Paschoud : Tst es nicht so, dass Prudentius zufolge bereits
Petrus und Paulus als Mirtyrer Rom christianisiert haben? Sind
sie bei ihm womdglich schon an die Stelle von Romulus und
Remus getreten, als Begriinder einer nunmehr christlichen
Geschichte Roms im Martyrium unter Neto?

M. Thraede : In Perist. 11 457-72 sind Petrus und Paulus Birgen
der Tatsache, dass die christliche Zukunft Roms bereits begonnen
hat (fam regnant v. 459 [vgl. Verg. Ecl. IV 10]; iam v. 457, 458).
Zugleich sind sie die Berufungsinstanz, auf die sich der Mirtyrer
bei seinem Exorzismus der Gotter bezieht. Er selbst steht in der
Kette zwischen den romischen Aposteln und dem christlichen
Kaiser. Eine so starke Romanisierung der beiden Apostel wie
spiter bei Leo dem Grossen hat Prudentius noch nicht; die
beiden Prodmien zu C. Symm. sind je Paulus und Petrus gewidmet,
aber das steht beide Male im Zusammenhang mit einer Bei-
standsbitte.

M. Bowersock : Would you say that a chronological exami-
nation of the works of Vergil and Horace reveals any change or
development in their approach to the subject of the emperor’s
divinity ?

M. Thraede : Die Frage liesse sich ja sowieso wohl nur fiir
Horaz beantworten. Bei ihm sind in Carz. I-II1 gewisse Wand-
lungen im Verhiltnis zu Augustus festzustellen, und Carz. IV
scheint hellenistische Panegyrik viel ungezwungener und ohne
Einschrinkung auf Augustus ibertragen zu sein, vieles davon
auch im Einklang mit der politischen Bildniskunst der Zeit.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 305

Ich mochte auch die Frage nach der personlichen politischen
Einstellung des Dichters keineswegs ausklammern, wie das z.B.
E. Thummer getan hat (AAHG 15 (1962), 133), aber Vielzahl
und Gegensitzlichkeit der bisherigen Urteile rufen geradezu
nach der Ermittlung einer Konstanten, und dies ist m. E. das
Gattungsprinzip, weswegen A.P. 83-5, obwohl spit, auf die
frithen Oden angewandt werden konnen. Absolut datierbar sind
ja vornehmlich die Gedichte politischen Inhalts, aber es sind im
Grunde nur wenige. Wo Horaz politischer Dichter zu sein
scheint, sollte man zuerst nach seinen dichterischen Prinzipien
fragen, aus denen sich die Verbindung zur Politik und zur
personlichen Haltung des Horaz ergibt.

M. Habicht : Eine Betonung literarischer Prinzipien, so wie
sie in letzter Zeit iiblich geworden ist, war wohl notwendig als
Korrektur einer Methode, die zu naiv einen poetischen Text als
Information tiber Tatsachen verstand. Aber es scheint, als wiirde
die strikt innerliterarische Interpretation gar zu einseitig die
dennoch vorhandenen historischen Beziehungen vernachlissigen.
Wenn ein Gedanke des Kaiserkults ausserhalb der Poesie belegt
ist, braucht man die Poesie als « Quelle » zwar nicht, aber es ist
doch von Bedeutung, dass nun eben die Poesie ihn ihrerseits
aufgreift und ihm oft neue Konturen verleiht. Es muss doch
einen Mittelweg oder eine Synthese geben, und eine Kooperation
von Philologen, Historikern und Epigraphikern scheint not-
wendig.

M. Thraede : Die philologische Interpretation kann an be-
stimmten strittigen Punkten — fir Horaz und Lukan habe ich
das wenigstens angedeutet — mithilfe des vorgeschlagenen
Methodendreiecks geférdert werden. Die Finseitigkeit, mit der
ich auf den « literarischen Prinzipien » bestanden habe, ist gewiss
nicht das letzte Wort; eine Offenheit der Gattung zur Politik
habe ich ja von vornherein vorausgesetzt, jedoch zunichst ober-
halb der iblichen Quellenbeziehung. Es ist ja ein Dreieck der



306 DISCUSSION

Methode, und es soll keineswegs besagen, alle politischen Inhalte
des Gedichts seien grundsitzlich témor oder Fiktion. Nur soll
nicht zu frih als historische Aussage verstanden werden, was in
Wirklichkeit primir literarisch bedingt ist ; Aufgabe der Inter-
pretation ware, von Fall zu Fall zu entscheiden, ob im Rahmen
von C mehr A oder mehr B Vorrang hat bzw. wie sich A und B
auf dem Hintergrund von C zueinander verhalten. Ed. Fraenkel
wandte gegen eine allzu politische Interpretation ein, Horaz sei
in erster Linie Dichter ; hier ist es zu einer Antithese zwischen
Poesie und Politik gekommen, aus der unser Methodendreieck
ebenso hinausfiihren konnte wie aus der Beschrinkung auf die
Relation Horaz-Augustus. Im tibrigen sollte die Skizze christlicher
Poesie klarmachen, dass C hier durchaus zuriicktritt und eine
andere Methode notwendig wird.

M. Calderone : A proposito di Iuvenc. IV 810, il Prof. Thraede
ha rilevato il problema esegetico relativo alla frase g#/ (= Cos-
tantino) solus regum sacri sibi nominis horret [ imponi pondus. A che
cosa intendeva alludere questo clericus ispano con I’espressione
sacri nominis pondus? Naturalmente va scartata Pipotesi (che pur
fu difesa dal Gothofredo e da non pochi dotti d’altri tempi) di
un rifiuto del titolo di Pont. Max. Altri hanno preferito leggere
numinis ; ma sacruym namen & espressione pleonastica. Tuttavia il
senso sottile di questa waria lectio, o correzione moderna che sia
(non ricordo bene), va mantenuto : & la « divinita » che Costantino
rifiuta, quella almeno che si concreta nel nomen sacrum, vale a dire
nel titolo di deus e di dominus, che i cristiani riservavano solo al
loro Dio. Inversamente, I’accusa per eccellenza, che la tradizione
cristiana lanciava contro Diocleziano, I’anti-Costantino, era che
egli primus (evidente topica l) se dominum ac denm dici inssit (Hier.).
L’Ensslin (Gottkaiser, 71) sembra poco convinto che negli anni
costantiniani sia scomparso, o per lo meno si sia attenuato, 'uso
di divinus e divas a proposito della persona e delle cose imperiali.
J. Vogt (RLACIII 354), citando e, a quanto pare, fraintendendo
Ensslin, lo afferma invece decisamente, senza pero indicare alcuna



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 307

testimonianza : potrebbe valere in tal senso, appunto, questo
passo di Iuvencus ?

M. den Boer : Man konnte fur sacrum nomen auch an die Bei-
namen Iovius und Herculius denken, obwohl natiitlich auch das
nicht fiir Konstantin spezifisch wire.

M. Bowersock : Surely solus regum in the text of Juvencus iso-
lates Constantine and presupposes an extended antecedent period
of time.

M. den Boer : Merkwiirdig sind doch die beiden letzten Stro-
phen von Prud. Perist. I1: der Kaiser, jetzt servus dei, schliesst
die Tempel — an welche Vorginge mag gedacht sein? Und vom
Marmor heisst es, er werde glinzen, Gotterbilder aus Erz wiirden
harmlose Kunstwerke sein.

M. Thraede : Der letzte Gedanke ist derselbe wie in C. Symm.
I so1-5. Man denkt dabei an Cod. Theod. XVI 10, 15 (Arcadius,
v/. 399): Verbot der sacrificia, aber Schutz der ornamenta publi-
corum operum (vgl. Anth. Pal. 1X 528).

M. Millar : Ubrigens finden wir solche Wiederverwendung
von Kultfiguren als Kunstwerke auch bei der Ausstattung Kon-
stantinopels in der Mitte des 4. Jhdts.

M. Thraede : Wenn wir einmal die letzte Strophe von Perist. 11
der genannten Stelle aus C. Symm. vergleichen, die jenem Edikt
des Arcadius nihersteht (v. 506 : zalibus edictis), kbnnen wir uns
auch die marmora erliutern (C. Symm. 1 501 : marmora ... tincta
lavate, 02 : statuas consistere puras). — Die eigentlich merkwiirdige
Partie ist die vorletzte Strophe von Perist. II. Sie scheint nur
von Verg. Aen. I 293 f. her verstindlich, d.h. als Teil einer



308 DISCUSSION

aetas anrea-Verheissung ; der Mirtyrer spricht unter Berufung auf
das zam regnant der Apostel den Exorzismus gegen Juppiter und
ersetzt diesen zugleich in einer Prophetie, die sich an die des
Juppiter in Aex. I anlehnt. (Es bleibe offen, ob die panegyrische
Beziehung Kaiser- Juppiter auf die Rolle des Mirtyrers einwirkt.)
An die Stelle von claudentur Belli portae (Aen. 1 294) tritt bei
Prudentius zemplum clandat, und alle Kola der Strophe variieren
diesen Gedanken der Tempelschliessung (so kommen die Aequi-
valente obstruere und obdere beim Dichter nur in diesem Text vor,
ebenso valva und nefastus, vectes und pessulus sonst nur noch zwei-
bzw. einmal). Wie fiir die letzte Strophe eine historische, so wird
fir die vorletzte eine literarische zu empfehlen sein; B und C
verteilen sich dann auf zwei Sitze (Strophen), sind aber wieder
in den grosseren Zusammenhang Rom-Mirtyrer-Kaiser ein-
gebettet, also, je nach dem wie hoch man den Anteil des Dichters
an der Konzeption ansetzt, in A, B oder A-B.



	Die Poesie und der Kaiserkult

