
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 19 (1973)

Artikel: Die Poesie und der Kaiserkult

Autor: Thraede, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660952

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

KLAUS THRAEDE

Die Poesie und der Kaiserkult





DIE POESIE UND DER KAISERKULT

Wenn zum Schluss auch der Philologe zum Thema
beitragen soll, so wird man gewiss keine Materialsammlung
erwarten : sie würde viel zu umfangreich und enthielte keine
besonderen Neuigkeiten. Obendrein müsste erst einmal
klargestellt werden, ob und in welchem Umfange poetische
Texte jeweils für den Kaiserkult dokumentarisch verwertet
werden dürfen. Ich möchte deswegen literaturwissenschaftlich

vorgehen und etwas stärker die Methodenprobleme in
den Vordergrund rücken, insbesondere jene, die sich aus
der Frage ergeben, unter welchen dichtungsspezifischen
Umständen politische Inhalte in der Poesie vorkommen.
Dass man nach Autor, Gattung und Epoche differenzieren

muss, ist selbstverständlich, aber gar nicht so leicht zu
bewerkstelligen; denn dahinter verbergen sich drei
zusammengehörige und doch auch wieder eigenständige methodische

Aspekte, deren Mit- und Gegeneinander eine Antwort
im Einzelfall oft erschweren 1. Ich möchte also von so etwas
wie einem Methodendreieck ausgehen: mit A versuchen
wir den Dichter selbst, seine persönlichen Erfahrungen und
Gedanken, mit B die politischen Verhältnisse und Ideologien
zu berücksichtigen, mit C schliesslich die Dichtung als

solche in ihren einzelnen literarischen Traditionen. Alle drei
Momente wollen bei der Interpretation politischer Dichtung
beachtet sein, allerdings in je verschiedenem Ausmass.

In der Regel haben bisher auch Philologen die Frage
historisch angepackt, indem sie den betreffenden Herrscher
als Bezugspunkt wählten und die Texte als Niederschlag
bestimmter politischer Konventionen auffassten2. Der nächste

1 J. P. Sullivan, The Politics of Elegy, Aretbusa 5 (1972), 17-34, 18.

2 Beispiel: P. Riewald, De imperatorum Romanorum cum certis dis et comparatione
et aequatione (Diss. Halle 1912). Riewald ergänzte inschriftliche um poetische



274 KLAUS THRAEDE

Schritt war dann, zu ermitteln, wie ein Dichter persönlich
zu den von ihm formub'erten politischen Gedanken stand,
ob er also etwa aufrichtig war, wenn er Ideen, Formeln oder
Titulaturen der Herrscherverehrung oder gar des Kaiserkultes

aufnahm. Insofern pflegte sich die Diskussion bisher
— die abkürzende Verallgemeinerung ist, so glaube ich,
statthaft — auf die Relation zwischen A und B zu beschränken.

Wenn ich heute den Aspekt C zur Geltung bringen
möchte, und das bedeutet eine gewisse Einseitigkeit auch
der Textauswahl, so deswegen, weil er in einigen ebenso

wichtigen wie strittigen Fällen eine Lösung zu erlauben scheint.
Wer nur nach der Person des Dichters oder den Ansprüchen
des jeweiligen Herrschers fragt, läuft Gefahr, das Verständnis

der einschlägigen Texte biographisch (persönlich,
psychologisch) oder historisch (epochal, politisch) einzuengen.
Wenn die Kontinuität der betreffenden poetischen Texte

nur in der Anschauung des Dichters oder in der Institution
des Kaiserkultes liegen soll, ist die Literaturwissenschaft
doch eigentlich mehr am Rande betroffen; vielleicht kann
sie aber auch in unserer Frage zu ihrer eigenen Sache finden,
indem sie, statt das Verhältnis von A zu B je nach dem zu
rechtfertigen oder zu verurteilen, nach den von Dichter oder
Herrscher, ja oft auch von der einzelnen Formulierung
unabhängigen genuin literarischen Voraussetzungen sucht.

Dichter und Texte, in denen nur A und/oder B
vorkommt, gibt es genug ; in ihnen, so z.B. bei Ovids
Exilsdichtung oder in Martials Epigrammen, ist die persönliche
Lage des Dichters auf den zuständigen Herrscher unmittelbar

bezogen, die poetische Sprechsituation ist mit der

religiös-politischen des Kaiserkultes fast identisch. Dieser

Zeugnisse (s. ebd. 265). F. Sauter, Der römische Kaiserkuli hei Martial
und Statius (Stuttgart-Berlin 1954 Tüb. Beitr. 21), berücksichtigte ausser-
literarische Parallelen, aber auch ältere Poesie, ohne diese Überlieferungszweige

methodisch ins Verhältnis zu setzen. Hierzu vgl. u.a. W. Schmitt-
henner, Gnomon 37 (1965), 161 f.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 275

Typus, meist als « adulatorisch» oder « Klientelpoesie»
eingestuft 1, ist weder historisch noch literarisch besonders

ergiebig : teils allzu persönlich, teils zu konventionell, kann
er methodisch gewiss keinen Massstab abgeben (das gilt
wohl für Elegie und Epigramm ganz allgemein). Diametral
entgegengesetzt verhält sich das griechische Lehrgedicht der
Kaiserzeit, repräsentiert durch die beiden Oppiane: sie

bieten zu Beginn ihrer Gedichte ein ausdrückliches
poetisches Herrscherlob, dessen Titulaturen in hohem Masse

aus alter epischer Sprache stammen, also nicht mit denen
des offiziellen Kaiserkultes zur Deckung gebracht werden
können 2. Hier bewegen wir uns in einer festgefügten
Gattung, in deren Proömien das Herrscherlob seinen Platz hat,
so dass die Frage nach der politischen Konvention noch
stärker zurücktritt als die nach der persönlichen Haltung des

Dichters (dies zweite hier mehr zufällig, weil wir von den
beiden Verfassern sonst nichts wissen), während in jenem
Gegentypus «adulatorischer» Poesie beide Linien
konvergieren.

Wo, seit wann und in welcher Form zeigen sich in römischer

Poesie gattungsbedingte Ansätze zu politischer Rede?
Dabei wollen wir zweitens wissen : Wie verhält sich das

poetische Herrscherlob in Motiven und Titulaturen zur
politischen Religion seiner Zeit? Mit der ersten Frage ist,
wenn wir noch einmal unsere drei Aspekte anwenden, die
Relation zwischen A und C, mit der zweiten die zwischen
C und B hergestellt. Jene lässt sich am besten epochenbezogen

erörtern: in frühaugusteischer Zeit konstituiert
sich die fortan massgebliche politische Dichtung,
zugeordnete Gattungen werden teilweise von bestimmten Dichtern

neu eingeführt; politische Motive scheinen oft, quer

1 Z. B. F. Sauter, a. O. 57.
2 I. Opelt, Der Kaiserkult in der griechischen Dichtung, RhM 103 (1960),
43-56.



zj6 KLAUS THRAEDE

durch die Gattungen, persönlich bedingt zu sein, ohne
bereits auf so etwas wie B (politische Konvention eines

römischen Herrscherkultes) bezogen werden zu können. Im
zweiten Abschnitt wollen wir dann nach Gattung klassifizieren,

um zu sehen, wie C (literarische Prinzipien, jetzt
auch als Imitation) zur politischen Realität in Beziehung
steht. Anhangsweise möchte ich dann, und zwar ohne
Rücksicht auf Gattungen, noch kurz auf die frühchristliche
Poesie eingehen.

i. Die frühaugusteische Dichtung

Als Vergil in seinem Frühwerk die Gattung Bukolik in
Rom neu einführte (VI i), verband er mit diesem Genus
die Idee des Goldenen Zeitalters ; sie durchzieht aber auch
seine späteren Werke und bietet den Ansatzpunkt für die

Formulierung politischer Hoffnungen h Die Konstante bei
der Verwendung dieses Motivkreises in Bukolik, Lehrgedicht

und Epos ist die Person des Dichters, allerdings durfte
er sich dabei in Einklang wissen mit vierlerlei
religiöspolitischen Erwartungen, die, gerade zu dieser Zeit, in einer
reich blühenden Orakelpoesie ihren Niederschlag gefunden
hatten. Beim frühen Vergil haben sie sich noch nicht zum
Herrscherlob konkretisiert: die IV. Ekloge ist nicht
individualisierbar ; an der einzigen Stelle, die indirekt wohl auf
Oktavian als deus und iuvenis Bezug nimmt (Eel. I 6 f., 18),
ist das der Privatgott eines Hirten, so wie vorher die Geliebte
dea war. Die Verflechtung von Genus und individueller
Frömmigkeit tritt hier zutage. Ein regelrechtes « Herrscherlob»

erscheint, und nun auch gleich mit ausdrücklichem

Bezug auf Oktavian, erst in den Georgica. Der tragende
Gedanke im i. Proömium ist die Apotheose. Formgeschichtlich

vorgegeben im Proömium eines Lehrgedichts waren

11. S. Ryberg, Vergil's Golden Age, TAPhA 89 (1958), 112-31.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 277

die Angabe des Themas und die Widmung, die im Laufe
der Zeit um die invocatio numinum erweitert worden waren 1

— bis hierher gilt also für Vergil der Punkt C unseres
Methodendreiecks. Von Georg. I 24 an (tuque adeo) bezieht er
nun den Augustus in die vota des Proömiums ein (vgl. den
klammernden Satz im v. 42). Die einzelnen Apotheose-
Motive, die hier erstmals, und noch einige Zeit vor Aktium,
in der römischen Dichtung auftreten, sind als solche natürlich

älter 2. Indem Vergil sie, an Gegebenheiten der Gattung
anknüpfend, aus persönlicher Anteilnahme in die Dichtung
einbaut, verpflanzt er Elemente hellenistischer Herrscherverehrung

literarisch nach Rom, noch ehe hier eine solche
bestand. Sein Lehrgedicht ist das älteste Dokument, das uns
berechtigt, in der Poesie von einem « versteckten Herrscherkult

des Westens » 3 zu sprechen : unter griechischem Ein-
fluss eilt die Dichtung — als «individuelle Kaiserfrömmigkeit»

— der tatsächlichen Entwicklung im Westen voraus.
Ja die Einreihung des Oktavian unter die Götter des

Proömiums widersprach eigentlich den Anschauungen der
stadtrömischen Oberschicht und den Verlautbarungen Oktavians
selbst. Aber es sind eben auch nur die Götter eines
Proömiums Literarische Innovation aus persönlicher
Kaiserverehrung, nicht jedoch « Quelle» für Kult. — In der
Einleitung zum dritten Buch der Georgien kommt das persönliche

Verhältnis zu Augustus deutlicher zum Vorschein.
Hier verspricht Vergil denn auch, da Lehrdichtung und
heroisches Epos zweierlei waren, die Taten des Augustus
in anderem Zusammenhange zu besingen ; das « Aufschub-

1 U. Fleischer, Musentempel und Oktavianehrung des Vergil, Hermes 88

(i960), 280-331.
2 Vgl. u.a. IG 12, 2, Indices S. 151; H. P. L'Orange, Apotheosis in
Ancient Portraiture (Oslo 1947), 49 ff-
3 M. Vogelstein, Kaiseridee-Romidee und das Verhältnis von Staat und Kirche
seit Constantin (Breslau 1930), 291.



278 KLAUS THRAEDE

motiv» von v. 56 (mox... accingar) ist dann in der Kaiserzeit

mehrfach wirksam geworden h

Nächst den persönlich je in eine Gattung eingeführten
Gedankenkreisen Goldenes Zeitalter und Apotheose ist es

drittens in der Aeneis der Romgedanke, der, ebenfalls im
Anschluss an bestimmte Gattungstraditionen des Epos und
abermals späteren Entwicklungen vorauseilend, den Herrscher

als Erfüllung der römischen Geschichte darstellt und
so in der Poesie die Umwandlung der Reichsidee in die
Kaiseridee vorbereitet, eine Analogie zur Verbindung von
dea Roma und Oktavian 2. Rom und Augustus sind in der
Aeneis aufeinander bezogen, und zwar so, dass, wie in den

Georgien das Goldene Zeitalter, so im Epos dieses, und aus
dem Lehrgedicht die Apotheose eingearbeitet wird, freilich
nur diejenige Cäsars : Venus empfängt ihren Nachkommen
im Himmel — Ermordung und Entrückung hat hier erst
Ovid zusammengebracht (vgl. dagegen secura bei Vergil).
Die früheren Motive bleiben im jeweils folgenden Werk
erhalten und gewinnen an politisch-historischer Zuspitzung
auf die konkrete Person des Herrschers, eine Zuspitzung,
die man im Laufe der entscheidenden Partien der Aeneis,
nämlich zwischen der Juppiterrede des ersten, der sog.
« Heldenschau» des sechsten und der Schildbeschreibung
des achten Buches wahrnehmen kann. In Aen. I ist noch
nicht von Oktavian die Rede, sondern nur von einer aetas

aurea nach der Apotheose Cäsars. In allen drei Partien aber,
und darin zeigt sich die innere Einheit zwischen den Gattungen,

ist die Redeform futurisch. Römische Geschichte mündet

1 In sieben im Cod. Bonon. 401®, f. 52v (saec. XV) überlieferten Hexametern
mit der Beischrift versus Vergilii ad Octavianum hat G. BAligan, Convivium

(Bologna) N.S. 36 (1968), 355-69, ein Stuck des von Vergil versprochenen
Panegyricus finden wollen, allerdings mit völlig unzureichenden Mitteln (z.B.
ohne telestichisches Mars zu erkennen) und im Ergebnis sicher falsch.
2 U. Knoche, Die Augusteische Ausprägung der Dea Roma, Gymnasium 59

(1952), 324-49— Vom Selbstverstandnis der Römer (Heidelberg 1962 Gymnas.
Beih. 2), 145-73 '• H. Galsterer, Gnomon 44 (1972), 367.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 279

nun zwar in die pax Augusta, aber das Imperium bleibt die

Hauptsache, von Kaiserkult findet sich nichts.
Dagegen ist die politische Lyrik des Horaz weder

besonders persönlich verwurzelt noch antizipiert sie, d.h.
einerseits schlägt das Herz des Dichters in der
unpolitischepikureischen Lebenshaltung, andererseits gibt er der
panegyrischen Topik in dem Masse Raum, indem sie sich in
politischer Literatur und Kunst seiner Zeit durchgesetzt hat.
Die Kluft zwischen persönlicher Haltung und politischer
Konvention — in unserer Nomenklatur also zwischen A
und B — hat V. Pöschl noch einmal ins Licht gerückt h

Seine Diagnose, die in mancher Hinsicht Klärungen gebracht
hat, aber immer auch einen leicht apologetischen Zug
beibehält, berücksichtigt jedoch, wie mir scheint, die Lyrik
als Gattung zu wenig. Richtig ist, dass wir nicht beim
Verhältnis zwischen Horaz und Augustus einsetzen sollten,
sondern bei der Rolle der Politik allgemein in dieser Dichtung,

aber eben auch «in dieser Dichtung» und nicht in
der Denkweise des Dichters2. Eine Spannung zwischen ihr
und der politischen Welt entspricht gewiss den Tatsachen,
aber sie rückt doch an den zweiten Platz, da die Lyrik des

Horaz, so unpersönlich sie schon ganz allgemein ist, auch

in der politischen Thematik, anders als bei Vergil,
innerliterarisch erklärt werden kann 3.

1 V. Pöschl, Horaz und die Politik, Sb Heidelberg 1956, 4 (2 1963) — Prinzipat

und Freiheit, hrsg. von R. Klein (Darmstadt 1969 Wege der Forschung

135), 136-68.
2 D. Kienast, Horaz und die erste Krise des Prinzipats, Chiron 1 (1971),

239-51, 24iga, warnt gewiss zu Recht davor, die personliche politische
Einstellung des Horaz auszuklammern, aber erst wenn man die literarischen
Prinzipien gebührend einbezieht (die von anderen Forschern wohl wieder zu
stark isoliert werden), kommt man aus der Alternative Poesie-Politik heraus,
wie sie z.B. Ed. Fraenkel, Horaz (Darmstadt 1967), 3192, 323, formuliert;
ebd. 308 besteht Fraenkel auf Horazens Aufrichtigkeit (gegen den Vorwurf
«gekonnter Propaganda»).
3 E. Doblhofer, Die Augustuspanegyrik des Horaz formalhistorischer Sicht

(Heidelberg 1966), 157 f., leugnet denn auch auf Grund literarhistorischer



28o KLAUS THRAEDE

In Ars 83-5 finden wir als Inhalt der Lyrik — und das

ist hier erst einmal die altgriechische — « Götter und Göttersöhne

» genannt, alsdann die Sieger bei Agonen und schliesslich

solche Stoffe, die wir als erotisch-sympotisch zu bezeichnen

pflegen :

Musa dedit fidibus divos puerosque deorum

et pugilem victorem et equum certamine primum
et hmenum curas et libera vina referre.

Mit den ersten beiden Punkten ist die Darstellung der

mythisch-heroisch-aristokratischen Welt gemeint, ein
Zusammenhang also, für den die Verbindung aus Religion und
Politik von vornherein konstitutiv war. Wenn nun Horaz
als römischer Pindar diesen Typ von Lyrik erstmals in
lateinische Form giessen wollte, war er durch die Gattung
selbst gezwungen, führende politische Figuren seiner Zeit
poetisch und auch in religiöser Sprache zu verklären. Dass
der auf Griechenland bezügliche poetologische Satz des

Spätwerks für die Lyrik des Horaz tatsächlich von Anfang
an als Massstab galt, ersieht man etwa aus dem frühen
Gedicht Carm. I 12, dessen erste Verse auf Pi. O. II 1-3,
Bezug nehmen (allerdings in Umdrehung der Reihenfolge) :

quem virum aut heroa lyra vel acri
tibia sumis celebrare, Clio,

quem deum

Im Verlauf des Gedichtes gilt dann je eine Triade Göttern,
Heroen und Menschen; in dieser letzten Gruppe erscheint

Analyse eine Spannung zwischen «personlich» und «politisch», d.h. die Reduktion

auf (unser) A-B (als Aufrichtigkeit, Spannung oder «Propaganda») tritt
als blosser «Zusammenhang» (W. Schmitthenner, a. O. 165) zugunsten von
C zurück. Zu C Gattungszwang kommt noch die literarische Tradition
des hellenistischen Herrscherenkomions als Motivschatz politischer Dichtung
(ohne dass daraus ohne weiteres eine Gleichsetzung Augustus-Alexander zu
folgern ware).



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 281

dann auch Augustus, und zwar, wohl in Anlehnung ans
hellenistische Königsbild, als Abbild Juppiters (v. 49-52),
vgl. III 1, 5 f. ; III 5, 1-4 1. Noch in Carm. IV 2, 14-25
beschreibt Horaz die pindarische Lyrik ähnlich wie am
Anfang von Carm. I 12 ; und wie dort der Dichter des

Jünglings « goldenes Wesen... zu den Sternen hebt» (Carm.
IV 2, 22 f.), wie also die Verherrlichung als « Verhimmelung»
Tätigkeit der Poesie selbst ist, so zeigt auch Carm. III 25,
4-6 bereits, dass Apotheose (hier als Verherrlichung des

lebenden Herrschers) mit Dichtung identisch ist: dionysische
Begeisterung reisst den Dichter hin, Cäsar den Sternen
einzureihen. Wie solche und andere Stellen zeigen können, war
(allgemein) die heroisch stilisierte Politik von der Gattung,
wie Horaz sie im Unterschied zu Catull nach griechischem
Muster neu verstand, geradezu erzwungen, und (speziell)
der gegenwärtige Herrscher kam schon deswegen als

übermenschliche Figur ins Gedicht hinein; welchem Gotte er

verglichen oder angeglichen wurde, stand im Belieben des

Dichters. Rückschlüsse von da auf bestehende Kulte oder

religiös-politische Vorstellungen sind nur statthaft, wenn
diese ausserhalb der Poesie sicher bezeugt sind, d.h. poetische
Texte dieser Art haben keinen Quellenwert. Man hat
bemerkt, dass der Panegyrik des Horaz ein unwirklicher Zug
anhaftet2, aber das gilt auch etwa für jene Partien, die
kultische Vorgänge vorauszusetzen scheinen : bei Pindar sind
sie realer gesellschaftlicher Hintergrund, bei Horaz dichterische

Fiktion 3. Auch die Rolle als vates beansprucht der
Dichter in Konsequenz der Gattung ; man hat diese Rolle
oft isoliert, oft sogar zur Hauptsache gemacht; abgesehen

von der Gefahr deuterischer Interpretation im Sinne einer

1 Ed. Fraenkel, a. O. 344-51.
2 A. Alföldi, MH 8 (1951), 215.
3 Ed. Fraenkel, a. O. 335-7; E. Doblhofer, a. O. 154. Erst das Carmen
saeculare hat eine vergleichbare Realität zur Voraussetzung.



282 KLAUS THRAEDE

« Horaztheologie » erfasst man mit dem Stichwort vates nur
einen Teil dieser Lyrik, zu der eben auch das sympotisch-
erotische Element gehört, wie Horaz noch in seinem Spätwerk

kunstvoll zum Ausdruck gebracht hat: genau das

zweite und das vorletzte Wort seines vierten Odenbuches
lautet Venus, und zwar tritt sie in Carm. IV 1, 1 als Liebesgöttin,

am Schluss von Carm. IV 15 als Stammutter der

gens Iulia auf, also in politischer Funktion.
Aus Gattungszwang (Pindarimitation) können wir also

die religiös-panegyrischen Motive ebenso wie das
Nebeneinander von politischen und erotisch-sympotischen Inhalten
ableiten; wir brauchen daher die Relation Person-Politik,
einerlei ob als Spannung oder Harmonie, gar nicht so sehr

zu betonen, und der Rückgriff auf die Gattung kann uns
auch vor einer Isolierung der politischen von den im engeren
Sinn lyrischen Gedichten bewahren.

Unser Methodendreieck hat dazu verholfen, die
Beziehungen zwischen Poesie und Herrscherlob bei Vergil und
Horaz unterschiedlich realisiert zu sehen; dort ist es die

persönlich bedingte Konünuität, die den Princeps je länger
desto mehr durch die Gattungen hindurch, obwohl stets
fest in ihnen verankert, ins Spiel bringt und auf diese Weise
der Dichtung in der Geschichte des Kaiserkultes Vorwegnahmen

erlaubt, die ihn zugleich in der römischen
Oberschicht vertraut zu machen geeignet waren — bei Horaz
dagegen ist es viel stärker die Gattung selbst, die das
Herrscherlob motiviert und, in einem verhältnismässig
unpersönlichen Typus von Poesie, einen recht unbefangenen
Anschluss an bereits vorhandene Motive politischer
Propaganda gestattet. Horaz gehört also nicht wie Vergil zur
Kategorie «individuelle Herrscherverehrung». In der
Nomenklatur unseres Dreiecks gesprochen steigt bei Vergil
wegen A der Anteil von C an B, bei Horaz jedoch wegen C

der von B an A, wobei die Reihenfolge der Buchstaben je
Dichter zugleich eine Rangfolge darstellt. — Die augu-



DIE POESIE UND DER KAISER KULT 283

steische Elegie ist für unseren Zusammenhang sekundär ;

der späte Properz spiegelt bereits die Aeneis, und die stärker

politische Beziehung, die danach Ovids Exildichtung in die

Gattung hineinbringt, stammt nicht aus dieser, sondern ist

ganz privat, bleibt also sehr wohl « Quelle » für individuelle
Kaiserverehrung (A), aber eben auch nur für diese, und
gattungsgeschichtlich bleibt sie Episode. Auch für die
Kaiserzeit braucht die Elegie in unserem Zusammenhange
nicht berücksichtigt zu werden L

2. Das römische Epos : Ovid bis Statius

Eine römische Epik nach Vergil konnte nur eine Epik
trotz Vergil oder, wie bei Lukan, ein Epos gegen Vergil
sein. Während sich Ovids späte Elegien schon nicht mehr
im Spannungsfeld zwischen Poesie und Politik bewegen,
nimmt sein Carmen perpetuum auf den Herrscherkult
tatsächlich so Bezug, wie es im Epos jetzt vorgeformt war :

es führt, unter Benutzung der Juppiter-Venus-Szene von
Aeneis I, bis in die Gegenwart herab, präzisiert jedoch auf
Cäsar (XV 843-51); seine Entrückung ist die letzte der

Metamorphosen. Augustus ist als pater et rector (XV 860)
irdisches Gegenstück zu Juppiter; hier zeigt sich wohl der

Gattungsunterschied zwischen Elegie und Epos. Die Grenze

zum Lehrgedicht ist, wie in den Metamorphosen überhaupt,
viel weniger fest; am Schluss des Werkes, vor dem persönlichen

Epilog, steht ein Gebet an die Götter Roms in zehn

Versen, deren letzte drei dem Augustus lange Regierung
wünschen (ähnlich in der Dichtung vorher Hör. Carm. I 2,

1 Einschlägig wäre z.B. Eleg. in Mascen. II 28-53 ; das Gedicht, kompilatorische
Schulübung nachneronischer Zeit (Abhängigkeit vom Epiced. Drusi),
imitiert ausser Ovid und Lukan an unserer Stelle auch Tibull (v. 28 Tib. I 6,

63 ; v. 30 et tibi succrescant ~ Tib. I 7, 5 5 at tibisuccrescat). — Für Ovid vgl. u.a.
F. Bömer zu Fast. I 530; 609.



284 KLAUS THRAEDE

43, Ovid selbst Trist. V 2, 51 f., aber im Epos hier zuerst),
die länger dauern soll als das Leben des Dichters ; ausserdem

wird mit der Apotheose des Augustus gerechnet, der
dann vom Himmel her seine Schützlinge behütet: vorher
in Vergils Lehrgedicht, ist das Motiv hier, inzwischen
bereits konventionell, ohne direkte Anrede des Herrschers,
in ein episches Schlussgebet eingeflochten, von dem sich
der persönliche Epilog merklich abhebt. Der Bezug auf
Augustus ist nach Form und Inhalt insgesamt recht gemässigt,

so dass, mag ansonsten Ovid als Vertreter adulatorischer
Poesie unter Augustus gelten, sein Epos von diesem Urteil
jedenfalls ausgenommen werden muss. Während Ovids
Elegie dem bisher fehlenden Typus A/B/C verkörpert, hat
in seinem Epos, wie in der Lyrik bei Horaz, C den Vorrang
vor B/A. Da die Epik in unserer Frage viel repräsentativer
ist (so sahen es auch die Dichter selbst, z.B. Ov. Fast. III
125 f.), wollen wir jetzt zunächst weiterfragen, wie sie sich
in nachaugusteischer Zeit verhalten hat.

In Lukans unvollendetem Bürgerkriegsepos steht uns
nur das grosse vielumstrittene Proömium zur Verfügung,
das in v. 33-66, also in gleicher Länge wie der erste Teil
der Einleitung, jenes Nerolob enthält, das nach herrschender

Meinung zum Geist der folgenden Bücher in schreiendem

Widerspruch steht. Der Gedanke, die Zerrissenheit der

Bürgerkriege legitimiere die Herrschaft Neros, scheint das

sonst so leidenschaftlich behandelte Thema des Werkes fast

zynisch zu diskreditieren, denn die Bürgerkriege sind

Voraussetzung und Preis für das Dasein des gegenwärtigen
Herrschers. Der Anstoss lässt sich aber mildern: 1. durch
den Hinweis auf ein vergleichbares Geschichtsbewusstsein
bei Zeitgenossen, das nämlich die ersten Jahrzehnte des

Prinzipats gar nicht als selbständige historische Linie wertete,
sondern die frühe Kaiserzeit punktuell auf die Epoche der

Bürgerkriege zurückbezog, sei es als Abschluss, sei es als

Fortsetzung der damaligen Wirren (so Calpurnius, Silius



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 285

und Tacitus, z.B. Hist. II 38, vgl. I 50 *). — 2. Behandelt
Lukan den Bürgerkrieg ziemlich distanziert schon
ausserhalb des Nerolobes (v. 21-3), indem er nämlich fragt,
weshalb Rom denn nicht mit der Selbstzerfleischung gewartet

habe, bis alle äusseren Feinde ihm zu Füssen lägen. Aber
auch wenn man das gelten lässt, bleibt ein empfindlicher
Widerspruch zwischen dem Nerolob als solchem und der
vermeintlichen Tendenz des Werkes im ganzen, obwohl
man darauf hinweisen könnte, dass es an vergleichbaren
Widersprüchen zwischen der Anerkennung des Herrschers
und Ablehnung der gegenwärtigen Zustände, zwischen dem

«goldenen Zeitalter» des Kaisers und der Verworfenheit
der zeitgenössischen Gesellschaft, in der damaligen Literatur
durchaus nicht gefehlt hat2. Die unwahrscheinlichsten
Theorien sind aufgestellt, den Zwiespalt zu erklären, zu
mildern oder zu beseitigen. Viel seltener hat man sich

gefragt, ob die allgemein anerkannte Prämisse, das Epos
Lukans sei ein Zeugnis der Opposition gegen Nero, nur
eben verkleidet in die hasserfüllte Schilderung Cäsars,
überhaupt plausibel ist3. Man interpretiert es sozusagen von
Lukans Tode her, und bei dem wenigen, das wir über
Lukans Leben wissen, ist die Versuchung gross, sein Werk
als Attentat mit literarischen Mitteln aufzufassen, obwohl
bei der pisonischen Verschwörung die Tatsache des Prinzipats

nicht in Zweifel gezogen wurde, sondern nur der
gegenwärtige Herrscher ersetzt werden sollte ; die Tendenz des

Epos müsste demgegenüber auf eine Verdammung des Prin-

1 F. Klingner, MH 15 (1958), 194 ff.; O. Seel, Romertum und Latinität
(Stuttgart 1964), 255 ff.
2 E. Wistrand, Die Chronologie der Punica des Silius Italicus (Goteborg 1956),

40, mit dem Hinweis, das Nebeneinander sei nicht auch richtiger Widerspruch
(den Belegen wäre wohl schon Liv. pr. hinzuzufügen).
3 Auch die berühmte Cäsaranrede im IX. Buch lautet gar nicht « hasserfullt»
und wurde daher von Interpreten, die streng von A aus deuten, oft als

befremdlich empfunden.



286 KLAUS THRAEDE

zipats überhaupt hinauslaufen. Das ist nicht ganz logisch :

wenn Lukan mit Catos Tod, dem vermutlichen Endpunkt
des Werks, den Untergang römischer Freiheit besiegelt sah,
kann man dies ebensogut als Rechtfertigung denn als

Verdammung des Prinzipats auffassen l.
Nun hat sich in der stärker literarisch orientierten Lukan-

forschung das zutreffende Bild vom Dichter als « Gegen-
Vergil» (Thierfelder) durchgesetzt — wie verträgt sich aber
diese poetische Absicht mit der angeblich politischen Tendenz

Diese Frage ist bisher nicht gestellt worden; Lukan
ist ein schönes Beispiel dafür, dass literarische und politische
Erklärung (A-C und A-B) sich voreinander verleugnen.
Wenn für Lukan das Ende der Republik eine Folge des

Verlustes römischer Freiheit ist und Catos Tod den Bruch
aller Kontinuität markiert, liegt hier in der Tat ein scharfer,
auch inhaltlicher Gegensatz zu Vergil. Mit einer antinero-
nischen Tendenz des Werkes hat das zunächst gar nichts zu
tun, und es empfiehlt sich, die Prämisse, in Cäsar sei Nero
gemeint, fallenzulassen 2, nicht zuletzt deswegen, weil die

julisch-claudische Dynastie wohlweislich Cäsar nicht als

ihren Gründer ansah. « Kontrastimitation zu Vergil» ergäbe
dann für Lukans Epos einen Vorrang der Erklärungsweise C,

während A, und das schliesst eine gewisse Distanz zwischen
Person und Werk ein, im Proömium die Hauptsache würde.

Allerdings nicht uneingeschränkt; mehrmals nämlich ist
beobachtet worden, dass Lukan auch im Einleitungsteil
reichlich Vergil benutzt, und zwar dessen drei Werke, bis
hinein in die panegyrischen Motive. Den hohen und durch-

1 Kaum wahrscheinlich, dass Opponenten des jeweiligen Regimes mehr
anstrebten als einen besseren Herrscher; zur Kritik an der Vorstellung von
einer «republikanischen Opposition» der frühen Kaiserzeit vgl. V. Bogun,
Die ausserrömische Geschichte in den Werken Senecas (Diss. Köln 1968), 208.
2 W. Rutz, Studien %ur Kompositionskunst und s>ur epischen Technik Lukans (Diss.
Kiel 1950), 189 f.; anders z.B. E. Burck, Gymnasium 65 (1958), 141 ;

O. Schönberger, Hermes 86 (1958), 231.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 287

gehenden Anteil von A und C bei Vergil sehen wir
nachträglich durch Lukan bestätigt, insofern er mit dem ganzen
Vergil in Konkurrenz tritt; Apotheose post mortem und die
Beistandsbitte entlehnt er den Georgica, von wo sie auch
Manilius in seine Vorrede übernahm, den Friedensgedanken,
vor allem aber die Verknüpfung von Romidee und Kaisertum,

der Aeneis. Auch das ist Entlehnung und Gegensatz
in einem. Auf diese Weise hat, zuerst bei Lukan, das
Herrscherlob im epischen Proömium Platz gefunden. Selbst in
diesem scheint folglich der Gesichtspunkt A hinter C

zurückzutreten ; es genügt, Lukan als Gegen-Vergil sowie seinen
Cäsar als Gegen-Aeneas aufzufassen und die Möglichkeit
freundschaftlicher Beziehungen zu Nero in diesem
Zeitpunkt nicht zu bestreiten 1.

Dieser Ansatz vereinfacht die Interpretation des Pro-
ömiums; er berücksichtigt, wie schon angedeutet, die

« geschichtsphilosophische», auf Vergilkonkurrenz beruhende

Einheit von Romteil (v. 8-32) und Herrscherteil
(v. 33-66), aber auch deren Unterschiede : im Romabschnitt
wird nirgendwo auf Neros Politik angespielt2, die
Querverbindung zum Werk bildet der Romgedanke (wie denn
auch v. 66 das Epos mit einem zuerst bei Lukan vorkommenden

Ausdruck Romana carmina genannt wird); der zweite

Abschnitt, der sich hauptsächlich mit der Plazierung des

verstorbenen Nero am Himmel beschäftigt und ihm dabei

1 Eine gute Analogie bietet die Alexander- oder Tyrannenfeindlichkeit der
Deklamatorenschulen; Kritik an der früher üblichen politisch-aktuellen
Deutung bei E. Wistrand, a. O. 48 ; V. Bogun, a. O. 1843 (beide mit Belegen
aus Poesie und Rhetorik).
2 Anders u.a. A. D. Nock, 0240(1926), 17h ; P. Grimal in Lukan, hrsg. von
W. Rutz (Darmstadt 1970, — Wege der Forschung 235), 330-33. Lucan I 10-20
scheint eher eine kunstvoll abgewandelte Liste konventionellen Inhalts:
I 13 nennt «Herrschaft zu Wasser und zu Lande», 15-8 stehen die vier
Himmelsrichtungen (Ost und West je ein Halbvers, Süden in einem, Norden in zwei
Versen; dann folgt der Doppelvers mit den drei geographischen Namen);
Parallelen bei G. Gernentz, Laudes Romae (Diss. Rostock 1918), 108-13

(zu Araxes s. ThLL II 402, 41-76).



288 KLAUS THRAEDE

die Nachbarschaft zu den Dioskuren empfiehlt1 (offenkundig
eine gelehrte Weiterentwicklung des Proömiums von Verg.
Georg. I, in Verbindung mit Eel. IV), passt durchaus zu
Lukans Ablehnung der Apotheose zu Lebzeiten in VII 457-9
und ragt nur formal aus der poetischen Tradition heraus.

Das Thema des Werkes wird also zuerst mit dem
Romgedanken, danach mit dem Herrscherlob gekoppelt. Die
Abfolge Rom-Herrscher stammt aus Aeneis I, die Verknüpfung

des Themas mit dem Kaiser aus Georgica I. Eine Imitation

der Juppiterrede von Aeneis I war Ovid noch im Werk
gelungen, Lukan konnte sie nur im Rahmen seines Werkes

unterbringen. Hierfür wurde das Proömium des

Lehrgedichts Muster. Entscheidend ist die Fusion von Aeneis I
und Georgica I — dafür am Schluss noch ein Beispiel:
Lucan. I 60 ff. lautet ja merkwürdig : erst nach Neros Tod
(Apotheose) beginnt die (universale aetas aurea — ist das

nicht eine Beleidigung Man kann natürlich sagen : die

glückliche Zeit ist Ergebnis der neronischen Regierung.
In Wirklichkeit klingt nun I 60 ganz deutlich an Aen.
I 291 an, wieder ist also die Vergilkonkurrenz vorherrschend.
Freilich: bei Vergil folgt die «goldene Zeit» auf Casars

Ermordung, aber die Konsequenz, Lukan halte deswegen
Neros Ermordung für die Bedingung der aurea saecula, wird
doch niemand akzeptieren. Dichterische Gestaltung eines

antivergilischen Geschichtsbildes ja, aber aktueller
politischer Bezug : nein. Wo dieser stattfindet, also im Gedanken
der consecratio, ist er ebenso literarisch wie politisch zu
begreifen. Damit rückt Nero selbst sogar in den Hintergrund

2.

1 P. Grimal, a. O. 335-8.
2 Fur die literarische Interpretation sind naturlich, im Proomium und sonst,
vielerlei Zwischenglieder heranzuziehen, aus denen sich die Vergilkonkurrenz
aufbaut, so nächst Ovid (vgl. u.a. Lucan. I 67, Ov. Met. I 1) insbesondere
Seneca; Beispiel: L. Koenen, RhM 107 (1964), 190-1 (zu VII 387-9, mit Lit.) ;

Lucan. VII 568, Verg. Aen. VIII 703 ; Sen. Dial. IV (De ira) II 35, 6.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 289

Für die Auseinandersetzung zwischen literarischen
Prinzipien und politischen Gedanken, zwischen Poesie und
Herrscherkult, ist das Epos der frühen Kaiserzeit besonders
aufschlussreich und für uns methodisch ausserordentlich
fruchtbar. So ergeben sich auch für Silius Italicus im Lichte
unseres Themas neue Aspekte; dieser Dichter hat noch
einmal versucht, die aus Aeneis I stammende Linie der
Geschichte Roms bis hin zum gegenwärtigen Herrscher im
Werk als Weissagung Juppiters zu belassen, während er im
Proömium (Thema und Musenanruf) wie Vergil und Ovid
auf Panegyrik verzichtet. Sie fehlt auch im Epilog, wo sich

entsprechende Prädikationen (XVII 651 : invicte parens und
654 : « Sohn Juppiters») nun eben auf Scipio, den Helden
des Werkes, beziehen. Wie bei Vergil die vom Zorn der

Juno veranlasste Seenot und bei Ovid der Tod Cäsars Venus
zu Juppiter treibt, so bei Silius der Tiefpunkt im Kampf
gegen Karthago. An Juppiters Antwort fällt auf, dass er,
nach einem Füllvers x, von der Epoche Scipios unmittelbar
zu Vespasian überspringt, ähnlich wie in XIV 684-8 zu
Domitian. (Wäre dies regelrecht Denkform, ginge sie über
die « Gleichzeitigkeit» von Bürgerkrieg und Prinzipat bei
Lukan oder Tacitus weit hinaus.) Das längere panegyrische
Stück der Rede, das sich auf Vespasian und seine Söhne

erstreckt, ist nun stark nach den Vorschriften der Lobrede
gestaltet und enthält demgemäss, anders als bei den

Vorgängern, viele historische Einzelheiten. Mit dem Kaiserkult
in Beziehung steht eigentlich nur der auf Verg. Aen. IX 642

zurückgehende Satz v. 625 2, ferner die wie bei Ovid mit
der Ankündigung langen Lebens eng verknüpfte und kurz-

1 III 593 hinc, Cjtherea, tuis longo regnabitur aevo r" Verg. Am. I 272.
2 Parallelen bei A. Alföldi, Die monarchische Repräsentation im römischen Kaiserreiche

(Darmstadt 1970), 2022. Dass derlei Formeln, ebenso wie
Siegesprophezeiungen und Volkerkataloge mangels konkreten historischen Inhalts
chronologische Schlüsse meist verbieten, betont E. Wistrand, a. O. 21.



290 KLAUS THRAEDE

gefasste Erwähnung der Apotheose post mortem. Beides ist
hier also schon sowohl literarische wie politische
Konvention ; sie in diesem Kontext unterzubringen, hat Silius
mit einem Stilbruch erkauft: wenn es schon merkwürdig
ist, dass Juppiter sich auf soviele Einzelheiten einlässt,
obwohl « Weissagung», wie das Vorbild zeigt, allgemein zu
bleiben pflegt und Venus mit Vespasian genealogisch nichts
zu tun hat, so mag man darin, in Verbindung mit III 595,
den Anspruch auf Augustusnachfolge verschlüsselt und die
Kontinuität des Prinzipats behauptet finden, deren Vespasian
so dringend bedurfte. Störend ist auf jeden Fall, dass der
Dichter zweimal (v. 607-11 und v. 650 f.) aus der
Erzählsituation ausbricht, indem er Juppiter den Domitian anreden
lässt, als wäre nicht Venus der Gesprächspartner, zu der
über die künftigen Herrscher in der dritten Person zu sprechen

ist, wie Silius es sonst ja auch tut. Vergil konnte Epos
und Herrscherverehrung leicht verbinden, weil im Gesamtentwurf

der Aeneis der Zusammenhang von Geschichte und
Gegenwart genealogisch gesichert war. Silius vermochte
seine Vergiltmitati on nur gewaltsam durchzuführen, er kann
den Kaiserkult nur um den Preis stilistischer Fehlgriffe ins

Epos selbst einbauen 1.

Solch fragwürdige Durchbrechung von C durch A und B
wie bei Silius brauchte Valerius Flaccus in einem

Argonautenepos nicht zu befürchten. Er folgt dem von Lukan
inaugurierten Typ des epischen Proömiums, das Themaangabe

und Musenanruf mit dem Herrscherlob verschmolz 2.

Wenn er, nach Nennung des Themas und dem Anruf an

1 Zum «Uterarischen Prinzip» der Vergilnachahmung treten naturlich auch bei
Silius nähere Vorgänger, so Lukan: R. B. Steele, The Method of Silius
Italicus, CPh 17 (1922), 326 ff.; E. Wistrand, a. O. 14.
2 E. Wistrand, a. O. 24-9 ; E. Lefevre, Das Proömlum der Argonautica
des Valerius Flaccus, Abb. Mainx 1971, 6.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 291

Apoll, die Beistandsbitte an Vespasian folgen lässt (I 7-12)
und zu dieser in v. 19-21, am Schluss des Proömiums,
zurückkehrt, wenn er zweitens aus der Apotheose des sancte

pater (v. 11) von v. 16 f. dessen Hilfe für Seefahrer ableitet
und sie damit dem Thema des Gedichts anpasst, so erkennt
man, wie der Dichter nun schon auch in der Poesie ganz
geläufige Elemente des Kaiserkults (B) fester an die Gattung
binden und literarischen Prinzipien (C) unterwerfen möchte
(auch das führt ins Lehrgedicht zurück, speziell wohl zu
Manilius).

Statius, der für seine beiden Epen gleichfalls griechische
Sagenstoffe gewählt hat, spielt im ersten Proömium höher.
Nach der ermüdend langen Einkreisung des Themas (bis
v. 17) bringt er es fertig, den Inhalt seines Werkes mithilfe
eines kaum erträglichen «noch nicht» mit Leistungen
Domitians zu verklammern. Dahinter steckt zunächst eine

Entschuldigung, die in v. 30 f. wiederaufgenommen und um
das zuerst bei Vergil {Georg. III 56) begegnende «Aufschubmotiv»

erweitert wird. Fast noch deutlicher kommt dieses

im Proömium zur Achilleis vor, dort noch enger und ohne
viel panegyrisches Beiwerk mit der Entschuldigung
verknüpft. In Ach. I 19 gelingt dem Dichter eine prägnante
Kombination von Literatur und Politik : der grosse Achilles
soll Vorspiel sein zu Domitian, d.h. aber : auf den mythischen
Stoff wird ein panegyrisches Epos folgen, und gleichzeitig
erscheint hier Domitian als ein grösserer Achilles. Das ist
eine — bisher nicht erkannte — hübsche (« schlussbildende »)

Pointe, liegt aber, nicht anders als die Beziehungen zwischen
C und B in den Versen vorher, unterhalb einer eigenständigen

Relation zwischen Poesie und Kaiserkult.
In Theb. I 16-31 schöpft Statius dagegen kräftig aus dem

Vorrat, den Vergil und Lukan bereitstellten. Im Unterschied
zu diesen fehlt bei ihm eine einigermassen plausible geschichtliche

Linienführung zwischen Stoff und Herrscherlob. Es

hängt so lose zwischen den genannten literarischen Motiven



292 KLAUS THRAEDE

(Entschuldigung, Aufschub), dass man, schwerlich zu Recht,
v. 17 b bis 33 a als nachträglichen Einschub betrachtet hat1.

Der Kampf des Kaiserkults um einen Platz im
römischen Epos hat, wie wir nun sehen, recht verschiedene

Ergebnisse gezeitigt; die kompositorische Bedrängnis, in
welche die Dichter oft gerieten, spiegelt sich noch im Streit
der Philologen um Sinn und Struktur der betreffenden

epischen Proömien. Wieder hat uns unser Thema auf eine

neue Problemstellung geführt : ehe wir die Dichtung nach

Einzelzeugnissen für den Kaiserkult abklopfen können, also

nur die Relation A-B berücksichtigen, sollten wir fragen,
wie sich Gattungstradition (C) und historisch-politische
Inhalte (B) bei einem Dichter zueinander verhalten. Indem
wir den Kaiserkult als Gegenstand und Problem der

Literaturgeschichte verstehen, kommen wir zwangsläufig zu
einer Unterscheidung zwischen einem prinzipiell-langfristigen

und einem zufällig-zeitgeschichtlichen Aspekt in den

Beziehungen zwischen Literatur und Politik.

3. Bukolik und Lyrik

Die poetischen Kleinformen haben in sich einen viel
geringeren Zwang zu universalem und geschichtlichem
Horizont als das Epos. Diese Gattungen tun sich leichter
bei der Hereinnahme von Formeln und Ideen des Herrscherkults,

wegen des engeren Gattungsspielraums verlieren solche

Motive aber auch, literarisch umgesetzt, an Ernst. — Die
Bukolik neronischer Zeit verkörpert für uns Calpurnius, in
dessen sieben Eklogen die erste, vierte und siebente als

«höfisch» bezeichnet zu werden pflegen. Die kunstvolle
buchkompositorische Verschränkung dieser Gedichte beruht
nun darauf, dass es hier überhaupt im engeren Sinn politische

1 B. Kytzler, Beobachtungen zum Proömium der Thebais, Hermes 88 (i960)
331-54-



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 293

Bukolik gibt, die von Calpurnius ausdrücklich von Gedichten
mit erotischer Thematik abgegren2t wird (IV 73-5). Gegenüber

Vergil, auf den sich der Dichter natürlich dauernd
bezieht, mindert sich die Zahl der bukolischen Leitgedanken,
vor allem aber dringt jetzt der Herrscherkult in die Gattung
ein, während ihr bei Vergil noch jeder konkrete politische
Bezug fehlte. Bei dieser Politisierung des Genus findet die

gleiche Divergenz von (pastoraler) Erotik und Politik statt,
die wir bald auch in der Lyrik der frühen Kaiserzeit beobachten.

Mit den kleinen Gedichten des Statius bestehen auch
sonst Beziehungen : da ist einmal in Ed. VII nächst dem
Anschluss an Verg. Eel. I die inhaltliche Übereinstimmung
mit Stat. Silv. I 6, nämlich die Beschreibung des Theaters
als mittelbares Lob auf dessen Erbauer, den Kaiser (darauf,
nicht auf den weltstädtischen Prunk im Allgemeinen, läuft
der Gegensatz Stadt-Land hinaus). Zweitens hat schon bei

Calpurnius der Herrscherkult einen aus der Gattung nicht
begründbaren politischen, mythologischen und kosmischen
Aspekt. Der politische tritt namentlich im Zusammenhang
mit dem Goldenen Zeitalter hervor, dessen politische Bedeutung

(I 36-76, bes. 46-76) durch den Hinweis auf kosmische
Zeichen unterstrichen wird (v. 76-88). Den mythologischen
Strang verkörpert Faunus, als dessen Mitteilung der Hauptteil

von Ed. I dargestellt ist, d.h. die Figur des Hirtengottes
bindet, auf dem Wege über das « Auffindungsmotiv», das

Gedicht in die Gattung. In Ed. IV wirkt das mythologische
Element insbesondere in v. 86 ff. : der Kaiser wird mit
Apollo und wie dieser mit den Hirten des Berglandes
verbunden, ja auch Juppitei tritt hinzu, desgleichen Pan und
Faunus ; hier bekommt der Herrscherkult kosmische Reichweite

in einer Art Epiphanieschilderung nach Art des Pro-
digienstils (auch das gehört natürlich in die Tradition des

Goldenen Zeitalters). Stärker politisch wird es in Ed. IV
von v. 127 an: die Gewährung des Friedens, insbesondere
für die Hirten, führt zur Bitte um die aeternitas imperii,



294 KLAUS THRAEDE

entsprechend der Schulvorschrift1. Hier wird natürlich auch
mit der Apotheose gerechnet, und das ist im Grunde die

einzige reale Huldigung. Alles andere, und dazu gehören
auch die Epiphanievorstellungen, bewegt sich als eher
unverbindliches Spiel in bukolischem Rahmen. Man kann sich
dies etwa am Gebrauch der ^Är-Prädikation klarmachen :

in Eel. IV 30 heisst es hübsch: « Der Gott ist nicht mehr
derselbe», d.h. der Herrscher hat gewechselt (vgl. auch
melior deus in I 73); in demselben Gedicht wird aber auch

Vergil als deus gepriesen (v. 70). Der Kaiser selbst, von der

gesamten Erde und allen Völkern angebetet (vgl. Hör.
Carm. IV 14, 41-52), ist seinerseits wieder Liebling der
Götter (IV 108 ; ähnlich die doppelte Blickrichtung von
IV 137 ff.). Die Gesetze der Gattung, in der göttliche und
menschliche Sphäre sowieso immer schon ineinsflossen (C),
verbinden sich in diesen Gedichten ganz unproblematisch
mit politischer und rhetorischer Konvention (B). Calpurnius
scheint sich allerdings bewusst zu sein, dass Herrscherverehrung

in der Bukolik eigentlich fehl am Platze ist (IV,
5-9), und zwar mit der Begründung, die «Götter Roms»
gehörten nicht in ein Hirtengedicht (ähnlich wie in Hör.
Carm. IV 15 und in vielen recusationes folgt dann aber doch
ein Herrscherlob) — wieder ein beredtes Beispiel für die

Wendung eines literarischen Klischees (Grenzen der Gattung)
in ein höfisches Kompliment. Die gleiche Tendenz finden
wir am Beginn des in Eel. IV eingelegten Gedichts, das als

Konkurrenz zu Verg. Eel. IV gedacht ist: der « Beginn mit
Zeus » wird dem hohen Epos überlassen, dafür tritt hier der
Kaiser ein, der mit jugendlicher Kraft die Länder und ewigen
Frieden regiert und froh und beglückend mit heiligem
Antlitz dem Dichter zulächeln soll (82-6). Indirekt handelt
der Kaiser hier wie Juppiter, aber eben doch nur in
literarischer Darstellung.

1 F. Sauter, a. O. 116-24.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 295

Die Lyrik der frühen Kaiserzeit unterliegt gleich der
Bukolik einer Aufteilung in erotisch-spielerische und
politisch-panegyrische Stoffe, und zwar generell: im
Zusammenhang mit einem Wiederaufleben Catulls gibt es die
Richtung der poetae novi, über deren Stilprinzipien wir in
den Briefen des Plinius lesen können, der selbst in dieser
Weise gedichtet hat; hier herrscht die Devise des otium,
und Verbindung zur Politik besteht sowenig wie in der

Elegie dieser Zeit. In der Lyrik des Statius dagegen wird
die Herrscherverehrung integrierender Bestandteil der

Gattung h Die für Horaz charakteristische spannungsvolle Einheit

politischer und sympotisch-erotischer Inhalte zerlegt
sich jetzt in zwei verschiedene Richtungen der Lyrik; die
eine ist gänzlich privatisiert, die andere um so intensiver
auf Anschluss an die höfische Welt bedacht, und zwar so

stark, dass eine Spannung zwischen C und B kaum noch
besteht; die panegyrischen Inhalte überwiegen in einem

Masse, dass die Gattung sich hier ganz neu zu konstituieren
scheint. Einerseits entfällt das altgriechische Vorbild, zum
andern blieb der seit Horaz in der Gattungstradition hegende
Zwang, göttliche und menschliche Welt verklärend ineins

zu setzen, ein Zwang, der natürlicherweise den jetzt
autokratisch gewordenen politischen Verhältnissen sehr viel
hilfloser preisgegeben war als das Epos mit seiner von
vornherein universalen Orientierung, zumal dann, wenn ein
sowohl philosophisch wie literarisch begründeter Rückhalt
im privaten Bereich nicht mehr bestand. Anders als bei

Horaz fällt es bei Statius oft schwer, seine Lyrik gegen
andere Gattungen abzugrenzen ; so führen Buchkomposition
und Motive des Kaiserkults zu Calpurnius zurück, Metrum
und Götterprophetie ins Epos 2. Mit der Einengung des

1 H. Cancik, Untersuchungen %ur lyrischen Kunst des P. Papinius Statius (Hildesheim

1965 Spudasmata 13), 65-115.
2 H. Bardon, Les empereurs et les lettres latines d'Auguste ä Hadrien (Paris
2i9Ö8), 317 : Huldigung ex ore dei (bes. Janus) bei Statius fast Manier.



296 KLAUS THRAEDE

Blickfeldes auf Kaiser und Innenpolitik geht eine Erweiterung

in Formen und Motiven einher. Die Göttlichkeit
Domitians erweist sich in seiner Bautätigkeit, im Bilderkult

und in den Spielen; höfische Kunst und Kultur, von
denen das Leben der Stadt Rom geprägt wird, spiegeln die

göttlich legitimierte Herrschaft des Kaisers über Menschenwelt

und Kosmos im ganzen. Indem die Lyrik Architektur,
Stadtplanung, Bildniskunst und Theater vergegenwärtigt,
und nur sie tut es, verherrlicht sie immer auch den, dem
dies alles zu verdanken ist — wer solche Leistungen zustande

bringt, darf schon zu Lebzeiten Gott heissen.
So weit war das Epos nie gegangen ; trotz des mit Vergil

gegebenen gattungseigenen Zwangs zum Gegenwartsbezug,
ungeachtet aller Distanzierung vom panegyrischen Epos,
berührt es den Kaiserkult doch nur in der Apotheose post
mortem, und auch das in der Regel nur im Proömium, als

Anleihe beim Lehrgedicht. Von der Lyrik, obwohl bei
Horaz infolge imitatio auf Politik angelegt, wurde
Herrscherverehrung viel weniger erwartet als vom Epos. Der
Schnittpunkt zwischen Dichtung und Politik war hier frei
wählbar, ebenso in Bukolik und Elegie. Grösserer Spielraum
im Bereich von C führt zur Verselbständigung von A und B,
bis hin zu A C und B C. — Der ausserliterarische
Ansatz beim Kaiserkult kann uns dazu verhelfen, die
Eigenständigkeit der Dichtung, die sich je nach Gattung und
Stillage zur Politik verschieden verhält, differenzierend zu
erfassen ; je mehr wir die Beziehung zwischen beiden Grössen
als konstitutiv ansehen, d.h. als Element von C, desto

« dialektischer» wird sie : einerseits hat Poesie, besonders
nach Nero, allgemein zur Verbreitung und Verinnerlichung
des Herrscherkults bei ihrem Publikum (Oberschicht)
beigetragen, andererseits integriert sie ihn nach literarischen

Prinzipien und schafft so — je verschieden grosse — Distanz.
Wo diese am geringsten ist, also etwa in der Lyrik des

Statius, ergeben sich die meisten Querbeziehungen zu



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 297

anderen Genera oder auch zu ausserpoetischen Zeugnissen
des Kaiserkults, andererseits bleibt dieser stets Funktion des

im Gedicht behandelten Stoffes.

4. Die älteste christliche Poesie

Zum Abschluss ein Blick auf die römische Dichtung
christlicher Provenienz. Wir beschränken uns auf die ältesten
Dokumente und begnügen uns für die Zeit nach Konstantin
mit einer Skizze zu Prudentius.

Welche Gestalt gewinnt bei christlichen Epikern das

gattungseigene Herrscherlob trotz Fortfall des Kaiserkults,
was also wird beispielsweise aus dem Apotheose-Motiv?
Welche — überkommenen oder neuen — Elemente trägt
die Poesie zum christlichen Herrscherbild bei?

Zwei Gedichtschlüsse konstantinischer Zeit geben die
frühesten Hinweise. Einmal handelt es sich um den Epilog
eines anonymen hymnischen Wunderberichts aus der Zeit
um 320 f Als Gebet an Christus für den Kaiser steht er
sowohl in literarischer als auch in christlich-theologischer
bzw. liturgischer Tradition. Die Prädikationen, die sich
herauslösen lassen, sind die folgenden: dominus (mentis),parens
(pietate) — einzeln und paarweise bei den Panegyrikern und in
der Poesie dieser Epoche belegt. Auch v. 144 enthält noch
nichts Christliches : dem derzeitigen Regiment fehlt alles

Drückende « Milde »), der Kaiser ist belehrendes Vorbild
der Lebensführung, zu dominus und parens (in v. 143 chiastisch

verknüpft) tritt magister als «Titulatur». Die Parallelität

1 P. van der Weijden, Landes Domini (Amsterdam 1967), Edition und
Kommentar ; v. 143-148 :

at nunc tu dominum meritis pietate parentem
imperio facilem vivendi lege magistrum
edictisque parem quae lex tibi condita sanxit
victorem laetumque pares mihi Constantinum
hoc melius fetu terris nil ante dedisti

nec dabis: exaequent utinam sua pignora patrem



298 KLAUS THRAEDE

zwischen v. 143 und 144 rückt magister und parens eng
aneinander, obwohl in v. 145 dann weiter Konstantin mit
Christus gleichgestellt wird in Hinsicht auf seine
Gesetzgebung, die dem von Christus gestifteten Gebot gehorcht.
Damit ist die Hoheit des Herrschers zugleich christlich
gerechtfertigt und begrenzt. Die ganz persönliche Fürbitte
lautet jetzt auf «Sieg» und «Wohlbefinden» Konstantins,
also sehr viel zurückhaltender als in paganen Vergleichsstücken.

Religiöse Verklärung fehlt. Christus ersetzt die
Götter auch insofern, als er es ist, der diesen Herrscher dem
Erdkreis schenkt — kein Mensch (nicht: Kaiser) vor ihm
und nach ihm erreicht die Grösse Konstantins, er ist das

Bedeutendste aller irdischen Geschöpfe. Der Dichter formt
hier Hör. Carm. IV 2, 37-9 um : das panegyrische Motiv
ist das gleiche, aber an die Stelle der fata oder Götter tritt
Christus (eine mittelbare Analogie Augustus-Konstantin ist
m.E. nicht erstrebt). Der Epilog schliesst mit der Hoffnung,
die Prinzen möchten ihrem Vater wenigstens gleichkommen ;

hier wirkt wohl die traditionelle Bitte um geeignete
Nachkommenschaft weiter, sie tritt freilich ganz in den Dienst
des Herrscherlobs : Konstantin bleibt unerreicht. Die
Erstmaligkeit eines christlichen bzw. das Christentum tolerierenden

Kaisers wird hier stark empfunden und sozusagen
zur Einmaligkeit hypostasiert.

Der Epilog zur Evangeliendichtung des spanischen
Priesters Juvencus trägt dagegen literarischen Prinzipien (C)
viel stärker Rechnung, einmal darin, dass allgemein die
Tradition des epischen Schlusswortes aus Ovid und Statius

aufgegriffen wird, zum anderen insofern, als der Dichter
dem Herrscherkult verpflichtete poetische Motive christlich
umzugestalten versucht (eine entsprechende Umsetzung gibt
es im Proömium)1. Zunächst: Die Kräfte von fides und

1 Juvenc. IV 802-12 :

has mea mens fidei vires sanetique timoris
cepit et in tantum lucet mihi gratia Christi,



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 299

timor haben das Gedicht ermöglicht, die Gnade Christi
erlaubt die Darstellung der Heilsgeschichte in poetischer
Form. Sodann, und dies ist wichtiger, spricht Juvencus von
einem doppelten Frieden, der ihm das Dichten gestattet:
vom Frieden Christi und von dem der Welt, den Konstantin
gewährleistet. Das ist wahrscheinlich Reflex der «

Konvergenzidee». Zu pax als Topos des Herrscherbildes treten
dann, in knapper Formulierung, « Milde » und « Herrschaft
über die Ökumene » — die traditionellen Gedanken reichen

genau bis zum Namen Constantinus. Damit beginnt, in
Anlehnung an den Hymnenstil, der christliche Teil der
Prädikation : dem Kaiser steht die Gnade bei, die er verdient;
er allein von allen Herrschern sträubt sich, die Last eines

sacrum nomen zu tragen; gemeint ist offenbar der Verzicht
auf eines der üblichen Epitheta — wir wissen bisher nicht,
auf welches h Der demütige Verzicht auf irgendeine Art von
Göttlichkeit gründet nun laut Juvencus in der Absicht,
sich durch Gerechtigkeit des ewigen Lebens würdig zu
erweisen. Hier verschwindet zwar der Anspruch auf divinitas,
die Christus und Gott allein zusteht, und der Kaiser erscheint
als Mensch wie andere — gleichwohl ist es die Herrscher-

versibus ut nostris divinae gloria legis

ornamenta libens caperet terrestria linguae.
haec mihi pax Christi iribuit, pax haec mihi saecli,

quam fovet indulgens terrae regnator apertae
Constantinus, adest cui gratia digna merenti,

qui solus regum sacri sibi nominis horret

inponi pondus, quo iustis dignior actis

aeternam capiat divina in saecula vitam,

per dominum lucis Christum qui saecula regnat.

803 f Verg. Georg. IV 559 f.; 809 f. Ov. Fast. I 613 ; Met. XV 819 f.
804 divina (m. 1) K] K2 T1. 808 gloria Matr. Poelm. 809 rerum (m. 1) K2TB
(regnum Huemer) numinis R K2 Mp P T1 V2 B1 Bb H. 810 qui V1 V2. 812 om.
Kj K2 (m. 1) Matt. T1.
1 Ablehnung des Kaiseramts durch Konstantin (F. Taeger, Charisma II
(Stuttgart i960), 646) ist sicher nicht gemeint; in der Regel heisst es,
Konstantin habe auf den Titel divus verzichtet (u.a. P. van der Weijden, a. O. 19),
aber erstens ist dies fraglich, zweitens bietet Juvencus nichts Greifbares.



JOO KLAUS THRAEDE

tugend der Gerechtigkeit, die den Himmel verdient; dem-

gemäss wird man auch den vorletzten Vers aus der Kontinuität

der Herrscherverehrung verstehen dürfen, nämlich aus
der schon formelhaften Rede von der aeternitas principis.
« Ewig » ist der Kaiser nicht ohne weiteres, sondern er wird
es erst im Himmel. Interessant, wie hier die epische Rede

von der Apotheose post mortem in individuelle Eschatologie
umgeformt wird.

Bei Prudentius finden wir dann schon eine der eusebia-
nischen vergleichbare Reichs- und Kaiserideologie. Sie ist
allerdings fest fixiert auf die Rolle der christlichen Kaiser
bei der Bekehrung Roms und des Imperiums. Schon in
Contra Sjmmachum wird ja eine etwa zwanzig Jahre
zurückliegende Auseinandersetzung reproduziert, die einleitend
ausgesprochene Hinwendung zum Kaiser als Helfer gegen
den Unglauben ist, wenn auch vielleicht nicht für Prudentius
persönlich, anachronistisch. — Seine Würde empfängt der
christliche Kaiser aus der Bestimmung, die heidnische

Religion auszurotten; er handelt dabei als pater patriae und
regnator orbis vor allem als Arzt, denn der Unglaube ist Krankheit

des Volkes (die Tyrannen dagegen, nur auf
Gegenwärtiges bedacht, versäumen die cura futurorum : I 24) 1. Der
Kaiserkult spielt bei der ganzen Erörterung — und das gilt
auch für die Märtyrerpoesie dieses Dichters — keine Rolle.
Einmal kommt er vor (C. Sjmm. I 245-53), und zwar im
Zusammenhang mit Augustus, aber wie der Kontext zeigt,
ist er bloss ein Sonderfall, ein Derivat des allgemeinen
paganen Unglaubens. Der christliche Herrscher trachtet nach
der Dauer des Imperiums zum Wohle der Untertanen; so
steht es zuerst C. Symm. I 27 f. und später 1 538-43 :

Christianisierung bedeutet Verjüngung der Romula virtus, das

regnum superum verewigt das regnum Romanum. Hier findet sich

1 Zum Vergleich Kaiser-Arzt s. Th. Nissen, Hermes 75 (1941), 307 f.; wie
Prudentius schrieb vorher Firm. Err. XVI 4 f.; XX 7 ; XXIX 1.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT JOI

dann auch die Rezeption der berühmten Vergilstelle Aen.
I 279, freilich in kennzeichnender Umformung des dare zu
docere. Der Romgedanke tritt zum Kaisergedanken, der
christliche Herrscher erneuert das Reich als Lehrer, er
bekommt dogmatische Funktion. So lesen wir es schon in
C. Symm. I 30-41 : jetzt erst entsteht der wahre Staat Piatons,
in dem Philosophen Könige sind; der christliche Kaiser,
als dux sapiens, ebenso mächtig wie wissend und weise (und
der christliche Glaube ist das wahre Wissen), Verkörperung
der iustitia regnans, die alle Übel heilt.

Die Doppelfunktion des christlichen Herrschers spiegelt
sich in der Zweideutigkeit des Begriffs Imperium. « Reich
ohne Ende» : ist das nun dauernde Herrschaftsrolle Roms
oder ewige Herrschaft Christi Politische Welt und Christusglaube

fliessen ineinander; das liegt nicht nur am Kaiser.
Nach der Anschauung des Prudentius nämlich ist die

Christianisierung des Reiches in der römischen Geschichte

längst angelegt oder zumindest vorbereitet. Diese alte Idee

pax Romana-adventus Christi ist Prudentius schon selbstverständlich.

Er treibt sie allerdings so weit, dass zwar einerseits

der Kaiser wegen seiner Christianisierung Roms ewige
Partnerschaft mit Christus erhält, andererseits aber dabei
eine grundsätzliche Kontroverse mit römischer Religion gar
nicht mehr stattfindet. Diese hat im Zuge universaler
Ausbreitung römische Gesetzgebung und Moral (zivilisatorischer
Romgedanke) die Bewohner des Reiches für das Christentum

empfänglich gemacht; die Märtyrer mögen, wie auch
Prudentius zugeben muss, ihr zum Opfer gefallen sein, aber

was abgeschafft werden musste, waren im Grunde nur die

Opfer. Das Christentum bringt bloss eine gereinigte römische

Religion, um so mehr, als Opfer und Götterverehrung als

im Grunde fremde, barbarische Riten gelten 1. Wir sehen

1M. Fuhrmann, Die Romidee der Spätantike, HZ 207 (1968), 529-61, 556,4

(=557)-



302 KLAUS THRAEDE

hier, wie weit Prudentius bereits vom Kampf zwischen
christlicher und römischer Religion entfernt ist. Wo das

Christentum verfolgt wurde, war dies ein Irrtum der
Verantwortlichen über die Bestimmung Roms oder ein Verstoss

gegen die Zivilisation (in Perist. II beruht die Verfolgung
sogar nur auf der Geldgier eines Präfekten).

Die Dichtung des Prudentius und sein Bild des «

konstantinischen » Herrschers (es ist schwer zu individualisieren)
setzt bereits ein christliches Rom und ein romanisiertes
Christentum voraus ; die Säulen, die dieses Rom tragen,
sind der Kaiser und der Märtyrer. Am Laurentiushymnus
kann man gut zeigen, dass beide bei der Bekehrung Roms
konkurrieren. Der Wetteifer mit Vergil und seiner Romidee
scheint demgegenüber zweitrangig zu sein. Zunächst ist es

der Märtyrer, unter dessen Führung Rom seine eigentliche
Bestimmung erfüllt (Perist. II x-io). Rom findet zu seinem

heilsgeschichtlichen Ziel im Martyrium auf doppelte Weise :

einmal durch den Tod des Heiligen selbst, zum anderen
durch den späteren christlichen Kaiser, den der Märtyrer
hier, wie Juppiter bei Vergil den Augustus, verheisst. Die
Verkündigung des Blutzeugen, gleichzeitig Exorzismus und
Prophetie, tötet den Unglauben. Solche Deutung des

Martyriums in Analogie zur Kreuzigung Christi war dem Dichter
schon in der Tradition vorgegeben. Indem Prudentius sie

so stark romanisiert, tritt Rom geradezu an die Stelle Israels

(oder des Gesetzes im Sinne des Paulus), für das der Tod
Christi zugleich Aufhebung und Erfüllung bedeutet. Wie
im NT Vater Abrahams, so ist Christus bei Prudentius der
Gründer Roms 1. Folge des Martyriums ist die Bekehrung

1 Damit soll nicht gesagt sein, Prudentius habe das Modell aus dem NT
bezogen; die Romanisierung des Märtyrergedankens beginnt wohl schon
bei Cyprian, und die Christianisierung der Romidee in Verein mit einem
christlichen Herrscherbild hat ihre Wurzeln in der Reichstheologie des vierten
Jahrhunderts. Dem Dichter eigentümlich sind aber wohl Kombination und
Radikalisierung dieser Gedanken.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 303

eines Teils der römischen Oberschicht. Später vollstreckt
der christliche Kaiser mit gleichem Erfolg, was der Märtyrer
prophezeit hat: das Ende der Opfer, die Schliessung der

Tempel. Es sind nur zwei verschiedene Etappen, in denen

Märtyrer und Kaiser je in ihrer von Christus zugeteilten
Führungsrolle Rom zu sich selbst bringen.

Die heilsgeschichtliche Parallelität beider arbeitet Pru-
dentius nun noch in anderer Hinsicht heraus : wenn am
Schluss von Perist. II das Stichwort Roma caelestis fällt, so

ist das weniger eine eschatologische Umsetzung des

Romgedankens als vielmehr Teil einer Beschreibung der
himmlischen Residenz des Märtyrers, in der dieser, Glied der
aeterna curia und Inhaber einer aula, mit kaiserlichen Insignien
ausgestattet für seine Gläubigen sorgt. Der Märtyrer wird
in seiner gegenwärtigen himmlischen Existenz mit höfischen
Farben gemalt. Als Träger einer römisch-christlichen Welt,
die Prudentius in seiner Dichtung zeichnet, wird eine Sphäre
der Heiligkeit aufgebaut, in der Kaiser und Märtyrer einen

Nimbus erhalten, der ihre Attribute austauschbar macht

(vgl. ähnliche Entwicklungen in der altchristlichen Kunst
seit dem Ende des 4. Jhdts).



DISCUSSION

DISCUSSION

M. Paschoud: Ist es nicht so, dass Prudentius zufolge bereits
Petrus und Paulus als Märtyrer Rom christianisiert haben? Sind
sie bei ihm womöglich schon an die Stelle von Romulus und
Remus getreten, als Begründer einer nunmehr christlichen
Geschichte Roms im Martyrium unter Nero?

M. Thraede : In Perist. II 457-72 sind Petrus und Paulus Bürgen
der Tatsache, dass die christliche Zukunft Roms bereits begonnen
hat (iam regnant v. 459 [vgl. Verg. Eel. IV 10]; iam v. 457, 45 8).

Zugleich sind sie die Berufungsinstanz, auf die sich der Märtyrer
bei seinem Exorzismus der Götter bezieht. Er selbst steht in der

Kette zwischen den römischen Aposteln und dem christlichen
Kaiser. Eine so starke Romanisierung der beiden Apostel wie

später bei Leo dem Grossen hat Prudentius noch nicht; die

beiden Proömien zu C. Symm. sind je Paulus und Petrus gewidmet,
aber das steht beide Male im Zusammenhang mit einer
Beistandsbitte.

M. Bowersock : Would you say that a chronological examination

of the works of Vergil and Horace reveals any change or
development in their approach to the subject of the emperor's
divinity

M. Thraede : Die Frage liesse sich ja sowieso wohl nur für
Horaz beantworten. Bei ihm sind in Carm. I-III gewisse
Wandlungen im Verhältnis zu Augustus festzustellen, und Carm. IV
scheint hellenistische Panegyrik viel ungezwungener und ohne

Einschränkung auf Augustus übertragen zu sein, vieles davon
auch im Einklang mit der politischen Bildniskunst der Zeit.



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 305

Ich möchte auch die Frage nach der persönlichen politischen
Einstellung des Dichters keineswegs ausklammern, wie das z.B.
E. Thummer getan hat (AAHG 15 (1962), 133), aber Vielzahl
und Gegensätzlichkeit der bisherigen Urteile rufen geradezu
nach der Ermittlung einer Konstanten, und dies ist m. E. das

Gattungsprinzip, weswegen A.P. 83-5, obwohl spät, auf die

frühen Oden angewandt werden können. Absolut datierbar sind

ja vornehmlich die Gedichte politischen Inhalts, aber es sind im
Grunde nur wenige. Wo Horaz politischer Dichter zu sein

scheint, sollte man zuerst nach seinen dichterischen Prinzipien
fragen, aus denen sich die Verbindung zur Politik und zur
persönlichen Haltung des Horaz ergibt.

M. Habicht: Eine Betonung literarischer Prinzipien, so wie
sie in letzter Zeit üblich geworden ist, war wohl notwendig als

Korrektur einer Methode, die zu naiv einen poetischen Text als

Information über Tatsachen verstand. Aber es scheint, als würde
die strikt innerliterarische Interpretation gar zu einseitig die

dennoch vorhandenen historischen Beziehungen vernachlässigen.
Wenn ein Gedanke des Kaiserkults ausserhalb der Poesie belegt
ist, braucht man die Poesie als « Quelle » zwar nicht, aber es ist
doch von Bedeutung, dass nun eben die Poesie ihn ihrerseits

aufgreift und ihm oft neue Konturen verleiht. Es muss doch
einen Mittelweg oder eine Synthese geben, und eine Kooperation
von Philologen, Historikern und Epigraphikern scheint

notwendig.

M. Thraede: Die philologische Interpretation kann an
bestimmten strittigen Punkten — für Horaz und Lukan habe ich
das wenigstens angedeutet — mithilfe des vorgeschlagenen
Methodendreiecks gefördert werden. Die Einseitigkeit, mit der

ich auf den « literarischen Prinzipien » bestanden habe, ist gewiss
nicht das letzte Wort; eine Offenheit der Gattung zur Politik
habe ich ja von vornherein vorausgesetzt, jedoch zunächst oberhalb

der üblichen Quellenbeziehung. Es ist ja ein Dreieck der



306 DISCUSSION

Methode, und es soll keineswegs besagen, alle politischen Inhalte
des Gedichts seien grundsätzlich totcoi oder Fiktion. Nur soll
nicht zu früh als historische Aussage verstanden werden, was in
Wirklichkeit primär literarisch bedingt ist; Aufgabe der

Interpretation wäre, von Fall zu Fall zu entscheiden, ob im Rahmen

von C mehr A oder mehr B Vorrang hat bzw. wie sich A und B

auf dem Hintergrund von C zueinander verhalten. Ed. Fraenkel
wandte gegen eine allzu politische Interpretation ein, Horaz sei

in erster Linie Dichter ; hier ist es zu einer Antithese zwischen
Poesie und Politik gekommen, aus der unser Methodendreieck
ebenso hinausführen könnte wie aus der Beschränkung auf die

Relation Horaz-Augustus. Im übrigen sollte die Skizze christlicher
Poesie klarmachen, dass C hier durchaus zurücktritt und eine

andere Methode notwendig wird.

M. Calderone : A proposito di Iuvenc. IV 810, il Prof. Thraede
ha rilevato il problema esegetico relativo alia fräse qui Cos-

tantino) solus return sacri sibi nominis horret j imponi pondus. A che

cosa intendeva alludere questo clericus ispano con l'espressione
sacri nominis pondus Naturalmente va scartata l'ipotesi (che pur
fu difesa dal Gothofredo e da non pochi dotti d'altri tempi) di

un rifiuto del titolo di Pont. Max. Altri hanno preferito leggere
numinis; ma sacrum numen e espressione pleonastica. Tuttavia il
senso sottile di questa varia lectio, o correzione moderna che sia

(non ricordo bene), va mantenuto : e la « divinitä » che Costantino

rifiuta, quella almeno che si concreta nel nomen sacrum, vale a dire
nel titolo di deus e di dominus, che i cristiani riservavano solo al

loro Dio. Inversamente, l'accusa per eccellenza, che la tradizione
cristiana lanciava contro Diocleziano, l'anti-Costantino, era che

egli primus (evidente topica se dominum ac deum dici iussit (Hier.).
L'Ensslin (Gottkaiser, 71) sembra poco convinto che negli anni

costantiniani sia scomparso, o per lo meno si sia attenuato, l'uso
di divinus e dims a proposito della persona e delle cose imperiali.
J. Vogt (RLA.CIII 354), citando e, a quanto pare, fraintendendo

Ensslin, lo afferma invece decisamente, senza perö indicare alcuna



DIE POESIE UND DER KAISERKULT 307

testimonianza : potrebbe valere in tal senso, appunto, questo
passo di Iuvencus

M. den Boer: Man könnte für sacrum nomen auch an die

Beinamen Iovius und Herculius denken, obwohl natürlich auch das

nicht für Konstantin spezifisch wäre.

M. Bowersock : Surely solus regum in the text of Juvencus
isolates Constantine and presupposes an extended antecedent period
of time.

M. den Boer: Merkwürdig sind doch die beiden letzten
Strophen von Prud. Perist. II : der Kaiser, jetzt serous dei, schliesst

die Tempel — an welche Vorgänge mag gedacht sein? Und vom
Marmor heisst es, er werde glänzen, Götterbilder aus Erz würden
harmlose Kunstwerke sein.

M. Thraede: Der letzte Gedanke ist derselbe wie in C. Symm.

I 501-5. Man denkt dabei an Cod. Theod. XVI 10, 15 (Arcadius,

vj. 399) : Verbot der sacrificia, aber Schutz der ornamenta publi-
corum operum (vgl. Anth. Pal. IX 528).

M. Miliar: Übrigens finden wir solche Wiederverwendung
von Kultfiguren als Kunstwerke auch bei der Ausstattung
Konstantinopels in der Mitte des 4. Jhdts.

M. Thraede : Wenn wir einmal die letzte Strophe von Perist. II
der genannten Stelle aus C. Symm. vergleichen, die jenem Edikt
des Arcadius nähersteht (v. 506 : talibus edictis), können wir uns
auch die marmora erläutern (C. Symm. I 501 : marmora tincta

lavate, 502 : statuas consisterepuras). — Die eigentlich merkwürdige
Partie ist die vorletzte Strophe von Perist. II. Sie scheint nur
von Verg. Aen. I 293 f. her verständlich, d.h. als Teil einer



308 DISCUSSION

aetas Ä#mz-Verheissung ; der Märtyrer spricht unter Berufung auf
das iam regnant der Apostel den Exorzismus gegen Juppiter und

ersetzt diesen zugleich in einer Prophetie, die sich an die des

Juppiter in Aen. I anlehnt. (Es bleibe offen, ob die panegyrische
Beziehung Kaiser-Juppiter auf die Rolle des Märtyrers einwirkt.)
An die Stelle von claudentur Belli portae (Aen. I 294) tritt bei

Prudentius templum claudat, und alle Kola der Strophe variieren
diesen Gedanken der Tempelschliessung (so kommen die Aequi-
valente obstruere und obdere beim Dichter nur in diesem Text vor,
ebenso valva und nefastus, vectes und pessulus sonst nur noch zwei-
bzw. einmal). Wie für die letzte Strophe eine historische, so wird
für die vorletzte eine literarische zu empfehlen sein ; B und C

verteilen sich dann auf zwei Sätze (Strophen), sind aber wieder

in den grösseren Zusammenhang Rom-Märtyrer-Kaiser
eingebettet, also, je nach dem wie hoch man den Anteil des Dichters

an der Konzeption ansetzt, in A, B oder A-B.


	Die Poesie und der Kaiserkult

