Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 19 (1973)

Artikel: Teologia politica, successione dinastica e consecratio in eta
costantiniana

Autor: Calderone, Salvatore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
SALVATORE CALDERONE

Teologia politica, successione dinastica e consecratio
in eta costantiniana



5

mé:“

L




TEOLOGIA POLITICA,
SUCCESSIONE. DINASTICA E CONSECRATIO
IN ETA COSTANTINIANA

Iustri Colleghi, mi piace seguire, al principio del mio
discorso, un antico consiglio delle scuole di retorica ; come
suggeriva Menandro nel ITepl émdeixrinédv ! a chi dovesse
svolgere un Jugos basilikos (e logoi basilikoi, sia pure in chiave
« secolare » e scientifica, sono questi nostri, che toccano la
dimensione suprema della basileia), bisogna per prima cosa
dichiarare — prima operazione auxesis — la difficolta del
tema. Solo che questo mio non & accorgimento retorico.
Tutti sappiamo bene entro quali aporie, reali o immaginarie,
si dibatte da secoli la « konstantinische Frage», e come il
giudizio su Costantino e la sua eta sia stato e sia tuttora,
per cosi dire, una funzione della storia politico-religiosa
dell’Europa.

Il vuoto di potere determinatosi nel 5 secolo con la
caduta dell’Impero occidentale e I'immediato inserirsi in esso
della Chiesa romana, gia sufficientemente unitaria e centra-
lizzata (con il determinante contributo della politica religiosa
costantiniana) ; il conseguente esasperarsi, in Occidente,
della coscienza dell’autonoma ##itas ecclesiale nei confronti
dei nuovi stati nazionali ; il permanere, pur nel trionfalismo
temporalistico della Chiesa romana e contro di esso, del
primitivo lievito del purismo « pneumatico» ; e infine la
frattura europea, nel sec. xXvi, tra curialita romana e protesta
riformistica : sono questi i motivi di fondo che hanno ali-
mentato per secoli la « querelle» costantiniana, dal lontano
quid ecclesia cum republica? di optaziana memoria alla dantesca
condanna della « donazione » (di guanto mal fu madre!) al piu
recente contrasto di interpretazioni « scientifiche » della posi-

1 Rbet. gr. (Spengel) 11T 368 sgg.



216 SALVATORE CALDERONE

zione di Costantino di fronte alla Chiesa. In questa lunga
vicenda del pensiero europeo i dati interpretabili come
testimonianze di un culto imperiale in eta costantiniana non
potevano non prestarsi, anch’essi, a contrastanti giudizi :
denunciati, come sono stati, da un lato come segno del
sostanziale « paganesimo » di Costantino (si pensi all’ambi-
ente pietistico jenense, messo in luce da S. Mazzarino :
vedi p. 222, n. 2), o, in termini pitt moderni, come indizio
tra gli indizi del prevalente «paganesimo» dell’Impero (si pensi
a Grégoire) ; o interpretati, dall’altro lato, come manifestazioni
di sudditi «flatteurs» e, in fondo, indegni d’aver avuto
come imperatori il cristianissimo Costantino e i suoi figli
(si pensi a L. S. Le Nain de Tillemont o a Cl. Fleury), o,
pit modernamente e storicisticamente, come « survivances »
o come forme e atteggiamenti rituali della duplice e contem-
poranea interpretabilita, pagana e cristiana, sia dell’eta come
della « Janusface» di Costantino.

Le difficolta di intendere nella loro reale portata queste
testimonianze appare gia evidente, ad es., nei giudizi diversi,
che Busebio, Girolamo, Agostino davano dell’adoratio : di
indifferenza in Eusebio (null’altro che un syxéthes tropos senza
gran significato, di cui lo stesso imperatore ride)?; di aperta
condanna nel ricordo hieronymiano del coraggioso rifiuto
dei tre fanciulli all’ordine di Nabucodonosor #; di tolleranza
in Agostino ®: ita famen ut... homines haberentur.

In realta, le forme in cui s’era espresso un tempo il culto
dell’imperatore, di cui alcune si conservavano ancora sotto
e dopo Costantino, rappresentavano, per cosi dire, una linea
di confine ; ed & appunto sulle linee di confine che si com-
battono le battaglie; ma se non c’¢ battaglia, le linee di
confine non vengono disturbate. E cosi, se non erro, che

1Eus. V.C. IV 67; Triak. 5 (205, 14 sgg. Heikel).
2 Hier. In Dan, 111 18.
3 Aug. Cin. X 4.



ETA COSTANTINIANA 217

vanno intese le complesse e discordi testimonianze degli
scrittori cristiand : il culto degli imperatori ¢, in gran parte,
un Zopos, un facile zopos, da utilizzare quando e dove esistano
altri motivi di contrasto tra lo scrittore cristiano e il suo
cristiano imperatore (come per Atanasio, ad esempio) ; per
Eusebio la condanna del culto riguarda solo i casi del passato,
da Erode e Caligola a Domiziano, a Diocleziano !, ed ¢&
riftuto, sostanzialmente, della divinizzazione dell’'uvomo in
quanto tale, come dimostra il ricordo di Antinoo ?; il pre-
sente non gli offre pitt esempi di quel genere. E in verita,
nonostante ’accusa cristiana (primus Diocletianus adorari se ut
deum iussit ®), se ¢ vera, come a me sembra indubbiamente,
Pinterpretazione sestoniana della « divinita» dei tetrarchi ¢,
gia l'eta dioclezianea aveva consolidato l’esigenza, che la
crisi del 309 secolo aveva resa attualissima, di porre Iistituto
imperiale su basi ideologiche tali che escludessero ’equazione
imperatore=dio. Il rapporto tra I'imperatore e il mondo
divino si esprime ormai in termini di charisma dall’alto : solo
su questo puo contare 'uomo, anche il pili potente tra tutti ;
la potenza stessa ¢ effetto di charisma divino. Il pagano
Hierocles rimproverava ai cristiani di credere possibile che
un uomo, Gesu, fosse dio: uomini delle sue idee, invece,
persino in Apollonio tyaneo riconoscevano od 0sév, e
Ocotg xeyapiopévov &vdpa 3. A maggior ragione gli intellettuali
neoplatonici rifiutavano la divinita personale dell’imperatore.
D’altra parte, in menti non disponibili per visioni teologiche,
immanentistiche o trascendenti, del mondo permaneva il
concetto umanistico-classico del divino come altissimo grado
della perfezione umana, raggiungibile attraverso virtl

1 Vedine citati i passi in F. TAEGER, Charisma 11 (1960), 678 n. 13.
2Eus. H.E. IV 8, 2.

8 Hier. Chron., a. Abr. 2310 (p. 226 Helm).

4. Seston, Dioclétien et la tétrarchie 1 (1946), 211 sgg. ; spec. 218 sg.
5 F. TAEGER, op. cit., 678.



218 SALVATORE CALDERONE

umane ; si pensi al giudizio di Aurelio Vittore su Costantino :
Veruditio, Velegantia, la comitas, oltre che tutte le altre virtl,
lo innalzarono adusque astra; e se non avesse peccato per
troppo di mauntficentia e di ambitio, haud multum abesset deo .

Wilhelm Ensslin ha mirabilmente mostrato ’eterna « Ver-
flechtung » dei concetti di « Gottkaiser » e « Kaiser von Gottes
Gnaden» ; ma per quanto riguarda la « Spitantike », credo
che la scelta, '« entweder-oder », sia ormai netta : tutte le
testimonianze ricordate dall’Ensslin a cominciare dall’eta
dioclezianea insistono sul faver, sul comsensus, sulla fiducia
divina nei riguardi dell’imperatore 2. Non c’¢ piu traccia di
« Gottkaiser ». Certo, le idee sul rapporto tra il « divino» e
I« imperiale » si sono profondamente modificate dai tempi
dell’ Augustus identificato con Zeus Eleutherios Sebastos a
quelli del tetrarca Jovius o Herculius, non Iuppiter o Hercules
(nel senso chiarito dal Baynes e dal Seston), al Costantino
episkopos ton ektos (nel senso che il Mazzarino e chi parla hanno
chiarito) kathestamenos hypo tod theod. C’¢ ormai un sostanziale
accordo di idee sul « divino» della figura imperiale nel 4°
secolo : pagani e cristiani senza pretese culturali, intellettuali
neoplatonici, intellettuali cristiani parlano lo stesso lin-
guaggio. Il contrasto sta altrove; sono conflitti sociali,
economici, etnico-culturali, per effetto dei quali anche le
idee si dissociano e si distinguono, si personalizzano e si
combattono ; ma il lessico che da voce al conflitto ¢ sempre
lo stesso; il combattimento ¢ ad armi uguali per quanto
riguarda e unita concettuali, come sempre.

Cid premesso, ¢ agevole intendere come manchi vera-
mente di mordente la vecchia tematica preoccupata di sco-
prire il significato, cristiano o pagano, di documenti come
il rescritto di Hispellum ® o le costituzioni e le iscrizioni sui

1 Aur. Vict. Caes. XL 15.
2W. EnssuiN, SBAW, 1943, 6, 53-61.
3 Su cui da ultimo J. Gascou, MEFR 79 (1967), 609 sgg.



ETA COSTANTINIANA 219

sacerdotes provinciae e sul sacerdotales cristiani; delle testi-
monianze sul perdurare dell’adoratio, del giuramento per il
genins dell’imperatore, della formula devotus numini maiestatique
eius, della c.d. comsecratio postcostantiniana ecc.; e come
tutto cio appaia quello che in realta esso ¢: una serie di
fossili conservatisi, per I'inerzia propria delle consuetudini,
in uno strato fondamentalmente diverso ; una serie di fossili
non eliminati per la semplice ragione che la « rivoluzione »
costantiniana non fu rivoluzione violenta.

E tuttavia, bisogna pure ammetterlo, la figura imperiale
dell’ Empire chrétien ¢ pur definita da una sua « cultualita »,
da una sua « Kultbarkeit », se mi ¢ consentito coniare questi
termini. Gia le famose testimonianze, della 17722 Const. sulla
sepoltura tra le zhekai o stelai hierai della basilica degli Apostoli
a Costantinopoli, di Filostorgio e Teodoreto sulla statua del
c.d. « Costantino-Helios», con le connesse discussioni
moderne da A. Heisenberg e Th. Preger al principio del
secolo al recente I. Karayannopoulos 2, ne sono un chiaro
segno. In realta esse ci portano verso una dimensione diversa :
non si pud parlare pit, in tal caso, di « Kaiserkult» ; si,
invece, ¢ vero che quelle testimonianze illuminano gli incu-
nabuli dell’immagine orientale dell’Hagios Konstantinos. Si
tratta delle prospettive, che certamente Peter Brown avrebbe
illustrate, se fosse stato fra noi. Ma io voglio invece soffer-
marmi qui su altri aspetti e problemi della « cultualita » della
figura di Costantino.

Due sono, a mio giudizio, 1 punti capaci di determinare
e definire il nostro giudizio sulla misura reale di tale « cul-
tualita ». Il primo & costituito dallo sforzo compiuto dagli
ambienti responsabili della intellettualita cristiana (da Eusebio

1P, Barirror, L’Eglise et les survivances du culte impérial, in P. BATIFFOL-
E. BrEuIer, Les survivances du culte impérial romain (1920).

2 1. KaravanNorouros, Historia 5 (1956), 341-57. Ivi bibl. prec. Cfr. anche
P. Grierson, DOP 16 (1962), 1 sgg.



220 SALVATORE CALDERONE

soprattutto) di chiarire i rapporti tra imperator christianus e
« Regno di Dio». Il secondo dall’analisi della « evidence »
relativa alla c.d. consecratio di Costantino dopo il 22 maggio
337. Per il primo punto testo fondamentale ¢ il 77iakon-
taeterikos eusebiano ; per il secondo i c.d. « consecration
coins » e le connesse informazioni della 77.C. E un gruppo
di testimonianze condensate tutte nel breve giro di pochi
anni : del 336 ¢ il 77izk., e negli anni che seguirono vicini
cadono sia i c.d. « consecration coins » che, come ¢ opinione
prevalente, la composizione della 17.C.: una situazione
ideale per poter misurare I’entita della corrispondenza ideo-
logica tra ambienti ecclesiastici (orientali) e ufficialita
governativa.

Il 7T7iak. fu pronunziato da Eusebio probabilmente due
volte : una prima, forse, il 17 sett. 335, in occasione del-
I'inaugurazione della Basilica del Sepolcro a Gerusalemme *;
una seconda, certamente, a Costantinopoli « poco dopo»
quell’inaugurazione 2, durando allo stesso tempo i lavori
della sinodo di Gerusalemme e Costantinopoli sulla questione
ariana e i festeggiamenti per i tricennalia imperiali.

E opportuno considerarne per prima cosa I’aspetto fot-
male. Nella 17.C. lo stesso FEusebio ne scrisse piu tardi in
questi termini ®: «lo recitammo alla presenza dell’impe-
ratore... 0. &mt mavtov Bacthéa Oedv Sofdoavreg». Un dis-
corso, dunqu: che intendeva glorificare Dio, non Iim-
peratore. In effetti il proemio s’apre con la dichiarazione di
volere innovate nella prassi degli encomi imperiali: #xo

1 Secondo l'ipotesi di A. Piganior, Emp. chr., 62, nota 82 ; a cui sembretebbe
contraddire IV.C. IV 45, ove non ¢& traccia del 7Triak. Ma la struttura del
discotso, visibilmente diviso in due parti (1-10; 11-18), pud suggerire I’ipo-
tesi, col Piganiol, che la prima Eusebio abbia pronunciata a Gerusalemme,
la seconda aggiunta a Cpoli. Inoltre, il rivolgetsi in alcuni tratti della prima
patte (ad es., in 196, 15 Heik.) ai clerici, all’imperatore nella seconda parte,
sembta tivelate pet quella un uditotrio ecclesiale.

2Eus. V.C. IV 46 (puxpdv Sorepov).
3 Bus., 7bid.



ETA COSTANTINIANA 221

31 Bacthix@y Suvewy xowotépag Gdfg &v duiy drapduevog. Trattino
pure coloro che stanno &xtdg mepiBbrwy iepddv gli aspetti umani
della Baosiréws Yuy? ; ma nella dottrina (sephia) riguardante
P« anima regale» c’¢ anche un aspetto divino: di questo
bisognera parlare tra persone che sono iniziate ai misteri
della &atholon sophia. Seguono le « fonti» di quella sophia e i
temi della trattazione: hoytwv 3% ypnouot (vale a dire le
S. Scritture), odx &x pavteiac..., pwtog 3 Emmvolag EvOéov
TPOCTEPWVTUEVOL, TGV Tehet®v MUty yevéslwooy Siddoxador auol
Baothetag adriig (1l « Regno» in s€) duet te Baciléwg Tob avertdto
(Dio), 3opugoptas te Oetag dupl tov mdvrwv Bacréa (il corpo
delle pofestates celesti) ol te %’ Hudc Paothixod wapadelypatog
(immagine astratta, si badi, della vera regalita terrena) xal
Tob T ydpoypo xexifdnievpévov (quella falsificata nell’opera
di coniazione).

La novita del discorso ¢ reale. Se apriamo un manuale
di retorica di eta eusebiana, ad es. lo scritto giunto a noi
sotto il titolo Ilepl émdewxtixdv e parte, come sembra, di
maggiore opera di Menandro laodiceno !, vi leggiamo, a
proposito del basilikos logos, ben altre regole: in ordine di
successione, ’oratore deve parlare della difficolta del tema,
della partizione dei capitoli, della pafris o dell’ethnos del
basileus, del suo genos, della genesis, della nascita, della fan-
ciullezza, delle doti personali, dei costumi, delle praxeis
infine di guerra e di pace, ordinate nello schema delle quattro
aretai fondamentali e delle loro partizioni ; e, per finire, della
tyche e della felicitas temporum.

Di tutto cid nel 7riak. c’¢ solo la partizione d’obbligo
della materia. E al posto della retorica finzione di timore
dell’argomento, la consapevolezza che solo gli iniziati della
sophia universale, solo « coloro che si muovono dentro le
sante dimore e all’interno degli adytz e degli inaccessibili
recessi», vale a dire i sacerdoti, 1 vescovi cristiani, potranno

1 Rbhet. gr. (Spengel) 111 368 sgg.



222 SALVATORE CALDERONE

esporre tag dmoppNtovg Bacthéwg punoes. Che questo ¢ fonda-
mentale per Husebio : Costantino possiede la theion sophia * ;
non quella dei filosofi pagani, si invece la sophia cristiana dei
theia cristiani. Su cid Fusebio non ha i dubbi che angosciano
la « Forschung » moderna, 2rede, tutto sommato, delle sue
ascendenze riformistiche e pietistiche 2. Il 7riak. non vuole
essere un bios kai politeia di Costantino (a questo provvedera,
di 1i a pochi anni, la 17.C); il fatto nuovo di un imperatore
cristiano & un dato certo. E la sua novita richiede una Aaino-
téra odé per I'inno del basilens.

L’attacco del discorso ¢ 'applicazione coerente di questa
idea : TMavhyvpig pev albty Bacthéwg peydhov: yalpwpey &v adth
Oeialovreg Aoyov lepdv mandedpacty of Bacthixol mwaideg, EEdpyet
8 Hulv The fopthc 6 péyag Pacikeds (e segue subito la pre-
cisazione che péyac Paciheds significa Dio, tov dAndég péyav).
La festivita dei #ricennalia €, dunque, una panégyris, una festa
di Dio ; non riguarda propriamente I'imperatore. E il discorso
sara dunque, non piu un basilikos logos, sl invece un pane-
gyrikos logos ®. E davvero esso segue le istruzioni che troviamo
indicate, ad es., nella Zechne, il manualetto di retorica del
30 sec. a noi pervenuto tra le opere di Dionigi d’Alicarnasso ;
e questa soprattutto: poich¢ un dio, in ogni caso, e di
qualsiasi genere sia la panégyris, ne & guida ed eponimo, il

1EBus. Triak. prol. (195, 17 Heik.). Mi pate arbitraria ’espunzione di »at
(Heikel), ne giova certo a cogliere il pensiero di Eusebio, gia troppo sfuggente
tra la fitta vegetazione del linguaggio retorico.

28, Mazzarmno nella Intr. alla recente traduz. italiana della Zeiz Konst.’s
butckhardtiana (Roma 1970, trad. P. Chiarini), 9 sgg.

8 Sulla vicenda semantica del termine, vedi K. Z1EGLER, RE s.v. Panegyrikos :
solo nel cotso del 4° sec., in area di lingua greca, fu equivalente di « encomio » ;
e anche in testi latini la pil antica testimonianza di panegyricus = landatio &
in Spart. Pese. 11, 5) ; il Panegyricus pliniano certamente deve il suo titolo alla
confluenza nel gruppo dei Paneg. del 4° sec. (cfr. Quint. II 10, 10; III 4, 12).
Fotse la novita eusebiana non ¢ estranea al mutamento di significato del
termine nel linguaggio corrente.



ETA COSTANTINIANA 223

discorso cominci con le lodi del dio; e la lode del dio sia
dorep TPosWTELOY TL TNHAVYEG... TG Adyou L.

Pit significativa ¢ la corrispondenza tra il 7rizk. e la
regola dettata dal frammento retorico contenuto tra i /ibel/i
del Corpus hermeticum (lib. xviir). In questo brano di manuale
di retorica « ermetica», a chi dovesse comportre un basilikos
épainos e fosse ad un tempo legato ideologicamente agli
ambienti cultori delle dottrine « ermetiche », si consigliava 2
di « levare per prima cosa la voce eig tov ratov Bacihéa tév
8rwv, ayadov Oedy, e cominciando il canto dall’alto scendete in
secondo ordine (Seutépa 7afer) a coloro che ad immagine di
lui tengono il potere dello scettro (mpdg Tobe xat’ elndva xetvou
v exmrovylay Eovrag)». B, appunto, lo schema del discotso
eusebiano. Ne¢ basta. [.’anonimo retore « ermetico » continua :
« Del resto, anche ai basilets ¢ gradito che I'andamento del
canto si muova dall’alto verso il basso, e che di 12 onde &
stata concessa loro la vittoria, siano pur tratte le future
speranze. Si rivolga dunque il mousourgos mpdg tdv uéyiorov
Bactréax TidV Ehwv Ocby, b¢ ddvatog uév €oti Sid mavtdg &tdids te
ok €€ dudtov T xpatog Eywv, xadAtvixog < 88 > mpdTog, &g’ 0b ThoL
al vixan elg Tode EE%¢ oépovtan. Si confronti Eusebio 3 : « Gran
Re io chiamo colui che ¢ veramente grande... (od vepesovoer
3¢ mapdv Bactheds, dAh& xal cuvevpnuioet t§) Oeoroyia).» E poco
pitioltre*: tolrov Hulv Tov uéyay Baciréa xol adtdv TOV *aAAVLXOV
MOV Pacthéx vopvely cuvyolnuévog, €0 pddae Soxd poL ToLely,
&ve e Pacthetag Hutv Tolitov pévov eldwe altiov. Toltov grrdbeot
Katoowpeg myyny dmdvtov dyabdv slvor yvoptlovowy matpdlev
o pdbnpa mapeneéreg. Queste coincidenze non son certo
da spiegarsi in termini di « Quellenkunde». Va piuttosto

1Ps. D.H. Rh. (Usenet, 1895), cap. I.

2 Hermetica (ed. W. Scott) I (1924), 278, 14 sgg., Lib. XVIII = Corp. Herm.
(ed. Nock-Festugiere) II 251 sg.

8 Eus. Triak. 196, 16 Heik.
4 Bus. Triak. 197, 7 sgg. Heik.



224 SALVATORE CALDERONE

considerato il « milieu» in cui s’¢ formata la personalita
culturale di Eusebio : la scuola di Cesarea, erede del fervore
intellettuale del didaskaleion alessandrino, e la sua ricca biblio-
teca, messa su dallo stesso Origene dapprima e poi soprat-
tutto da Pamfilo. Certamente tra quei volumi non mancavano
gli hermetica ; una sezione sl importante della cultura egizio-
alessandrina non poteva difettarvi ! ; come non vi mancavano
gli scritti plotiniani, nell’edizione di Eustochio ?; come
dovevano pure figurarvi quelli di Filone. E in quella biblio-
teca trascorreva le sue giornate il dottissimo tra i vescovi
orientali di quel tempo.

Quando ad Eusebio fu chiesto di pronunziare un discorso
per celebrare insieme la festivita inaugurale della chiesa di
Gerusalemme e 1 #ricennalia imperiali, gli si offriva una grande
occasione : quella di potere esporre pubblicamente, e in una
ricorrenza quale pit degna e grandiosa non era possibile
sperare, le meditazioni che certo a lungo I’avevano impe-
gnato, nel corso di quegli ultimi vent’anni, sul grande pro-
blema dei rapporti tra teologie cristiane e dottrine sulla
regalita : un problema, che dopo la scelta politica di Costan-
tino andava posto e risolto in termini nuovi rispetto alla
tradizionale visione cristiana del rapporto imperatore-Dio.

Il tono con cui il Baynes ha giudicato questo scritto
eusebiano (solo pochi anni prima Lattanzio inveiva; e ora
IImpero & mimesis del cielo ) * & chiaramente falso e fonda-
mentalmente errato, proprio pel sottile « humour » che lo
caratterizzava, cui sosteneva la convinzione, sulla base di
E. G. Goodenough 4, che gli excerpta stobeani Ilepl Bacihelac,

! Eccessiva la prudenza di W. Scorr (0p. ¢it., 1 91) sui rapporti tra Hermetica
ed Origene.

> P. HenrY, Rech. sur la Prép. év. d’Ensébe et I’édit. perdue des auvres de Plotin
publ. par Eustochius (Patis 1935 = Bibl. Ec. Hautes Etudes, Sc. relig., 50).
3 N. H. Baynes, Eusebius and the Christian Emperors, AIPhO 2 (1934) =
Mél. Bidez, 13 sgg.

* E. G. GoopeNouch, YCIS 1 (1928), 55.



ETA COSTANTINIANA 225

da cui Eusebio avrebbe attinto, provengano da trattati di
eta ellenistica, dunque di quattro o cinquecento anni prima,
all’incirca. D’altra parte pud sembrare eccessivo il giudizio
di Fritz Taeger 1: « unter allen Reden dieses Jahrhunderts
ist diese die originellste und gedankenreichste» ; e sempre
a proposito del 77iak. lo storico-teologo di Marburg parla
di « epochale Bedeutung dieses Vorganges». Ma ¢ certo che
la responsabilita di Husebio per la storia dell’ideologia del
sovrano cristiano ¢ innegabile. Dovremo, pero, anche consi-
derare che egli, su un tema di si scottante attualita, di si
urgente necessita per gli intellettuali cristiani in cerca di una
interpretatio christiana del rapporto imperatore-Dio, non
poteva usare strumenti e categorie loiche e immagini e
linguaggio d’altri tempi, e argomenti desueti. Louis Delatte 2
¢ convinto della maggiore recenziorita dei frammenti sto-
beani (1°-2° sec.) ; ma forse W. Tarn ® era nel vero quando
riconosceva in Diotogene un’allusione al comportamento di
Demetrio Poliorcete ; ed Emile Bréhier ha scritto che
Filone sembra avere utilizzato testi neopitagorici del tipo
e delle idee espresse nei frammenti. E difficile dire ove stia
la verita. Quel che importa considerare, ripeto, ¢ che Eusebio,
in ogni caso, doveva parlare un linguaggio comprensibile
ai suoi uditori; il suo 7rizk. doveva essere fatto di idee e
formule e terminologia correnti al suo tempo, sia pure in
ambiti diversi e contrastanti sul piano dei conflitti ideologici
tra haireseis filosofiche e religiose.

C’¢ nel prologo del discorso eusebiano un secondo ele-
mento da tener presente: linvito alla gioia della panégyris
¢ rivolto soprattutto a degli uomini di chiesa, a dei clerics,
in quanto forniti di Aywv ilepdv mudedpare. B gid prima

LF. TAEGER, op. cit., 686 sg.

2 L. DELATTE, Les traités de la royauté d’ Ecph., Diotog. et Sthen. (Bibl. Fac. Phil.
et Lettres, Univ. Liege, 97 (1942), 284 sgg.

8 W. TarN, Alexander the Great 11 (1950), 410, nota I.



226 SALVATORE CALDERONE

aveva indicato nei Aoytwv ypmopot (negli « oracoli delle
S. Scritture » 1) i didaskaloi delle mistiche Zeletai amphi basileias.
E gia nell’espressione biblica qui usata per indicare gli
uomini di chiesa, of Baouixol maideg, sembra ulteriormente
precisato il programma eusebiano d’ispirarsi, per questo
discotso sulla basileia, alle S. Scritture: waidec infatti &
espressione comunissima nell’ 47, che la vulgata rende con
servi, con rapporto a Dio? o a re, a David soprattutto ?;
e dunque : maides del Re, del Gran Re, i ¢/erici. Ecco pertanto
la fonte dichiarata di Eusebio. Qui stava la vera differenza
tra intellettuali pagani e intellettuali cristiani : nella diversita
degli auctores. Riguardo al rispetto per il basilens Celso s’era
rifatto ad Omero, Origene al zheion dogma, ai libri sacri, cioe,
del giudaismo antico e a quelli del giudaismo cristiano *;
sulla stessa scia si muove il suo allievo spitituale.

La spiegazione di questa apparente contraddizione tra
presenza di un generalizzato « background» ideologico e
Pesistenza pur di conflitti ideologici, sta nel considerarne il
profilo sociologico-culturale. La grande avventura del-
I'Impero romano fu il progressivo giudaicizzarsi della sua
cultura ; P'assurgere degli scritti antico- e neotestamentari

1 Per il significato cotrente di Jogia (= S. Scrittura), cfr. Or. Jo. 152, 27.
Chresmoi & qui usato non nel senso di « Offenbarungswissen» di tipo neo-
platonico, che & 'interpretazione di F. TAEGER, op. ¢##. 681 sg., ma per indicare
la S. Scrittura in quanto testo « oracolare » : cfr. Philo, De mut. nom. 151 sgg.
(182, 14 sgg. Cohn-Wendland). E pur vero che nel 7rigk. circola un’aria di
iniziazione (sophia, mystai, adyta, abatoi mychoi, le porte chiuse alle orecchie
profane, aporrefoi myeseis, teletai, hierophanteisthai), ma & questo lo stile di
Origene, che amava parlate di aporreta, « dottrine nascoste», di mystikd,
quando proponeva le sue sottili esegesi bibliche ; potremmo, si, patlare di
« gnosi» origeniana : cfr. J. DaNieLou, Message évang. et culture hellénist. au
17¢ et IT1¢ 5. (1961) 427 sgg.

Ad0::x, 3 0%, 32 ¥k, Wi p2, 638, 7.

3711 Reg. 3,38;09,2;10,2;10,3; 10, 4; 11, 24 (t6v natdwv 10l Bacrénc) ;
R SRR L L

4 Or. Cels. VIII 68 (I 285, 13 Koetsch.) : 16 8 Oeiov (se. 88ypa) mepl Bacthéemg
Tnpobvreg xol 0 « Tov Bacihéa mpdten (I Petr. 2, 17) QuAdTTOVTES.



ETA COSTANTINIANA 227

alla funzione di testi-guida della nuova paideia. Non ¢, lo
sappiamo bene, un fatto di gusto. Questa giudaicizzazione
della cultura si identifica con la democratizzazione di essa.
La classe nuova emersa dalla crisi del 3° secolo era di spiriti
democratici e antiumanistici ; essa aveva bisogno, nella ela-
borazione dei suoi nuovi valori, di testi e linguaggio nuovi ;
una classe nuova non puo usare il linguaggio della vecchia
classe dirigente, deve fondare le sue dottrine su testi che non
abbiano legami e compromessi con 1 «testi sacri» del
passato ; anche se alcune o anche tutte le idee possono essere
comuni al passato e al presente !. Dovremo, dunque, se
vogliamo riconoscere le «fonti» del 77rizk., di questo
« Manifesto» della monarchia cristiana, guardare anche agli
scritti di esegetica biblica, che era stato, d’altronde, I'impegno
quasi esclusivo delle scuole giudaiche e cristiane d’Oriente,
da Filone a Clemente, a Origene, ad Eusebio stesso.

Le idee fondamentali del 777ak. sono due : il cosmo come
basileia e come monarchia ; la mimesis del megas basilens come
connettivo dell’armonia della basileia cosmica. Per questa
visione piramidale del mondo, Eusebio ripeteva I’idea che
da piu di un secolo aveva preso a dominare il pensiero antico.
La parola d’ordine del 3° secolo, ¢ stato detto icasticamente 2,
fu monarchia. A una dimensione verticale si venne ispirando
ogni forma di organizzazione del pensiero e della prassi,
dalle « Weltanschauungen» filosofiche alla dottrina dello
Stato, all’ordinamento episcopale delle chiese. Grandissimo
anche in cio fu il contributo del pensiero giudaico-cristiano 2.
Ed Eusebio ripete * : povapylo 3¢ i mdvrev dnépxertal cuota-

cewg Te ol Sowioewe dvapyto yap wEAov xal otdols N €%

1Su questa problematica, vedi, da ultimo, il bel libro di M. MazzaA, Lozfe
sociali e restauraz. autoritaria nel 3° sec. d.C. (Catania 1970).

2S. MazzAriNoO, Tratt. di storia rom.: L'Impeto (1956), 426.

8 Cfr. Philo, De mut. nom. 151 sgg (cap. xxviix) (III 182, 14 sgg. Cohn-
Wendland).

4 Bus. Triak. 201, 24 sg. Heik.



228 SALVATORE CALDERONE

tooTiplag Gvrimapebayouévy molvapyte. Ao O eig Oede..., €lg
Bacirets (intendi, Dio re). Ma tale idea egli trovava, tra
’altro (e per limitarci ai testi che certo erano i pilastri della
biblioteca di Cesatea), in Filone ! ; 'immagine del Gran Re
¢ frequentissima in area plotiniana e in Origene 2. Ed Eusebio
giunge talvolta sino a modificare un testo biblico per
inserirvi il concetto di basileia ; come 1i ove, citando un
versetto famoso di Isaia («il cielo ¢ il mio trono, la terra
sgabello dei miei piedi»), sostituisce il biblico odpavés con
tHe Baocthetag &idec odpavior 3.

Questo regno cosmico ¢ strutturato su tre livelli: il
livello del megas basilens, 6 éméxevo tév 8hov ; il livello del
Logos ; il livello dei hoyixol émi y¥c. L’unita cosmica ¢ assi-
curata dal principio della mimesis. Se il Gran Re & centro
immobile dell’universo, il suo principio attivo si esplica
nell’opera del Logos ; che & insieme Logos kai Nomos basilikds,
non scritto 4, ma vivente ipostasi di Dio ({&v 38 xal Spectag
Oedc Aéyog), ordinatore del Regno per tutti gli enti che sono
sotto di lui e dopo di lui (roig O’ adrdv xal petr’ adrdv
dmact Ty Tob Tatedg dwtTattéuevos Pacthelav ¥), € comandante
supremo degli eserciti celesti, delle miriadi di angeli, degli
spiriti invisibili « diaconi dell’ordine cosmico», quasi « sub-
satrapo » o praef. praet. del Gran Re (old Tig peydhov Paciiéwg
Smapyos) & E, appunto, direttiva dell’opera del kathegernon

1 Philo, De decal. 155 (IV 303, 11 sgg. Cohn-Wendl.). L’idea ¢ ovvia per
I'autore di Paneg. XTI (III) 19.

2 Potph. Chr. fr. 9o a Harnack ; Ot. Jo. 307, 1-2 Preusch.
8 Is. 66, 1-2 ; Eus. Triak. 196, 20 Heik.

* Bus. Triak. 201, 28 Heik.

% Eus. Triak. 201, 20 sg. Heik.

8 Bus. Triak. 201, 3 - 202, 2 Heik. Il termine hyparchos definisce non tanto la
« vicarieta» quanto la subordinazione del Zogos rispetto al « Gran Re».
Questo il senso classico del termine (ad es., Soph. A: 1105), e I'ellenistico
(hyparchiai sono le suddivisioni delle satrapie seleucidiche in Partia, Frigia,
Troade, Siria : cfr. E. BICKERMAN, Inst. des Selewc. 198 e nota 9), e il romano,
quando ¢ utilizzato per designare un Jegatus, o il praef. Aeg., o il praef. Urbi,



ETA COSTANTINIANA 229

kosmon ' & I'imitazione di Dio: 6 8¢ Sufjxwv t& mdvta e Emimo-
pevbuevos... 0 THe Poaothixic Suvactelag Eétewvev  pipmue 2.
E un’immagine di larghissimo impiego nella letteratura filo-
sofica, dal 7eefeto platonico in poi. E non ¢ certo il caso di
rintracciare la fonte specifica di FEusebio. Basta per ora
ricordare (torneremo ancora su questo punto) che la wimesis
theosi & concetto dominante della dottrina origeniana del
Logos . Vien d’altra parte di riconoscere la matrice classica
del concetto di nomos émpsychos (nomos gin) e ricordarne la
classica applicazione alla figura del basilens nella nota for-
mula ¢; ma, anche qui, I’applicazione esclusiva del concetto
di émpsychos alla figura del Logos & origeniana 5 : ... 8 udiyov

\ ~ 4 4 3 A ! ~ \ (3} ~
xal Covrog Aoyov, 6¢ €ott xal coola Ldoo xal vidg Ocob...

o infine il praef. praet. (cosl, definitivamente, nei glossari: G. Gogrz, Gloss.
II 156, 22 ; 463, 32). L’aspetto vicariano dei ppo (Cod. Theod. X1 30, 16 : soli
vice sacra cognoscere dicendi sunt) non & il prevalente nelle prospettive di tipo
« monarchianistico-subordinaziano » della mentalitd greco-orientale : sta a
dimostrarlo il fatto che pel #icarins diocesano il greco non seppe far di meglio
che assumere Zout court il termine latino oduxdprog, PBuxdploc (ad es., Eus.
H.E. X 6, 4). E dunque per lo meno impreciso tradurre I’espressione euse-
biana, ad es., con «Stellvertreter» (J. StrAUB, Vom Herrscherideal in d. Spditant.,
123 ; W. ENSSLIN, 0p. ¢if., 61 ; 81), o « lieutenant » (L. DELATTE, o0p. cit. 153),
o «viceregent» (N.H. Baynes, op. cit., 13). Tipicamente occidentale
(« romana») e recenziore ¢ I'immagine dell’imperatore (o di Cristo) come
vicarius Dei, a cominciare dalle Qnuaest. test. pseudo-agostiniane (W. ENssLIN,
op. cit., 81). Da essa prese 'avvio la definizione del vescovo romano come
vic. Christi (A. von HARNACK, SPA 1927, 436 sg.). Le stesse considerazioni
valgono, naturalmente, per la identica definizione eusebiana della posizione
del basileus terrestre (Eus. Triak. 215, 31 Heik. : vedi infra).

1 EBus. Triak. 198, 33 Heik.

2 Bus. Triak. 202, 8 sgg. Heik.

30t. Jo. I1 6, 52 ; Cels. VIII 17 (II 234, 24 Koetschau): le virth dydipore
.. Od Abyov Ozob Tpavodueve ol poppobuever &v HUIV..., ULUALTE TUYHEVOUGHL
Tob ‘mpwrotédrov mdong xtioews’ (Col. 1, 15).

* L. DELATTE, 0p. cit., 245 sgg.

50Ot, Cels. VI 17 (11 88, 23 K.); III 81 (I 272, 5 K.); Jo. I1 8, 6o ; XIII 25,
152 ; XIX 7, 45 Preuschen ; Mart. 47 (1 43, 13 K.). Un’espressione (Euduyos
el Aoyueds vépoc) vicinissima a BEus. Triak. 201, 28 era gia in Philo, De Abra-
hamo 1, 5 (ma usata in altro contesto esegetico).



230 SALVATORE CALDERONE

L’opera di mimesis, compiuta dal Logos per tutto il cosmo,
raggiunge infine il livello dei «logici terreni». Anche I’e-
spressione /Jogiko: Busebio aveva letta in Origene 1. Era a
questo punto del quadro cosmico che andava collocata la
figura del basilens terreno. Qui Eusebio sembra distaccarsi
dalla linea origeniana. Ed ¢ naturale. Origene non aveva
conosciuto la grande svolta, che ad Eusebio tocco di cono-
scere e di dovere interpretare; il problema del rapporto
basilens-Dio s’era posto per lui in termini ben diversi 2.
E tuttavia, ancora una volta, le idee di Eusebio sono sviluppo
della dottrina origeniana del ZLogos. La figura del basilens in
quanto tale, anzi il concetto di basileia si aggiunge alla serie
delle marpuxal dmdpporar, che il Logos riversa, come acque
irrigue, sui suoi &xyovor : effetto di tali drépporer sono infatti,
tra gli uomini tutti, non solo of xatd edoy adropabei Aoyrop.ol,
Péwowx, i gpoviicews xal Suxaroclvng omépuata, non solo «f
TV TEXVAY natobers, I'dpetic Emiotiuy, il coplag ethov dvopa,
owe della piidoopog madstx € cosl via, ma infine anche
Baouhetag loydg xal xpdrog &uayov 2. Quando il Logos impresse
nell’anima umana <ov xat’ eixdva Osod xal %o’ Spotwotv...
YopaxTipe, con cio stesso Pacthixdy Toutol To {Hov amerpydleto,
rendendolo, solo fra tutte le creature, capace di regnare e

2O, Cole. T 37:(1 B8, 23 K.} VII 32-(11 182, 23 K.),

% In sede di esegesi del precetto paolino (« ogni anima sia soggetta alle pote-
states sublimiores ») aveva distinto fra anima e spiritus : per quanto riguarda lo
spiritus, ’'unica subordinazione possibile ¢ a Dio, con cui si ¢ un solo spiritus
(I Cor. 6, 17); ma pet colui in cui c’¢ solo anima, sia put soggetta quest’ anima
alle. potestates mondane. E ancora : il Signore ha detto ## hi qui habent in se
superscriptionem Caesaris, reddant Caesari quae sunt Caesaris ; ma Pietro e Giovanni
non avevano nulla da rendere a Cesare (Ae. 3, 6) ; dunque : gui hoc non habet,
nec Caesari habet quod reddat, nec unde sublimioribus subiaceat potestatibus. E di
fronte al lemma « non est potestas nisi @ Deo» si chiede: «anche quella che
perseguita ?», per rispondere di no; no perché, come ogni cosa ¢ stata
data ad wusus bonos, cosi la potestas & data da Dio ad vindictam quidem malorum,
laudem vero bonorum (I Petr. 2, 14). Queste e simili idee Otigene esponeva nel
suo Comm. in Rom. 9, 25-27 (PG XIV 1226 sg.).

3 Bus. Triak. 202, 34-203, 5 Heik.



ETA COSTANTINIANA 231

d’esser governato da re (pévov Tév &ml yhHg Baothedey xal
Baoiedeshar) 1. C’¢ per Eusebio, di tutto cio, una ragione che
attinge le vette dell’escatologia salvifica: per questo #ypos
coniato nell’anima di ogni uomo, gli uomini sperano e
desiderano il Regno celeste 2.

Fatto questo passo, occorreva, naturalmente, uno spunto
logico o esegetico per delimitare, nel quadro cosmico, i
caratteri e la posizione del basilens terreno, come unico posto
a basilenein su tutti gli altri vomini destinati a basilenesthai.
Di una vera e propria « scelta» del basilens da parte di Dio,
in senso iranico-mitraico, non esiste traccia in tutto il 7riak.
Per quale virth, dunque, il basilens ¢ basileus ? Bisogna proprio
riconoscere che al confronto con la tortuosa complessita
dell’anima tardo-antica e le sue dimensioni cosmologiche,
la sentenza paolina omnis potestas a Deo era ben povera cosa ;
tutt’al pit, un consiglio prudente per vivere in pace il pit
possibile, come aveva scritto pure Origene. Eusebio, allievo
di Origene anche in questo, e testimone anche e storico
dei martiri di Palestina, non poteva non distinguere tra
potestates amiche e potestates persecutrici della Chiesa; e
dunque tra Bacihedg dhnbet Adyw e chi pud soltanto tupavvixi
Bl xpatelv 2.

Il modo con cui Eusebio risolse questo problema &
tutt’altro che petspicuo ; e anzi sembra contraddittorio. Da
un lato c’¢ una sorta di dottrina, che potremmo dire di
spiriti stoici ; ritorna la formula del sapiente-re : dinbéc 8¢
xal pévog @uhdoopoc Bacthedg obrog... *; anche se tra le virth
attive del re ¢ assegnato, come vedremo avanti, un netto
predominio a virtl « teologali ». Dall’altro ¢’¢ — e vi giuoca

1 Eus. Triak. 203, 6-9 Heik.
% Bus. Triak. 203, 13-18 Heik.
8 Bus. Triak. 203, 25 ; 204, 2 Heik.

4 Bus. Triak. 204, 21 Heik. Ma cft. gia Philo, De sobriet. 57 ; De migr. Abr.
" 197 ; De somn. 11 244.



232 SALVATORE CALDERONE

un ruolo preponderante — la categoria della Bucihuey duyh 1
e delle Buchixad dpetal sue proprie 2, inquadrate nella dottrina
delle &mbpporar divine. E un concetto che troviamo, in ter-
mini analoghi, in Filone *: Gen. 17, 16 (da Abraham discen-
deranno basilets ethnin) e Gen. 23, 6 (Abraham riconosciuto
basilens para theoit) si spiegano con la basiliké exis del Patriarca.
Ma la dottrina dell’« anima regale» aveva avuto grande
sviluppo nell’ermetismo egizio; e ad esso, io ritengo,
dovette pensare Eusebio nell’usare questa espressione. Non
¢ il caso di esporre qui, perche ben nota, tale dottrina, quale
conosciamo nella forma sistematica che essa assunse nella
Képn xbouov, in cui Iside risponde alla domanda di Horus
nig yivovrar Pacthxal Puyat b, Certamente Fusebio cono-
sceva questo e simili scritti. Ma & pur evidente che dagli
Hermetica egli non traeva altro che il solo concetto di
Baothux) uy? ; nessun altro parallelismo € possibile instau-
rare tra il 77iak. e la Kore kosmon.

Una volta assunto questo tema, Eusebio lo adattava ad
un concetto ricorrente, ancora una volta, nella tradizione
filoniano-origeniana. Filone aveva scritto che il sacrificio
pit gradito a Dio ¢ quello del proprio voic®. E Origene
aveva espresso la stessa idea 6. Ed ecco Eusebio : consapevole
del bene ricevuto da Dio, Costantino gli esprime i suoi
charisteria, ob xata Todg Tadarodg abpact kol Autpoig Tovg Paot-

1 Eus. Triak. 200, 6 Heik.
2 Bus. Triak. 203, 26-27 Heik.
3 Philo, De mut. nom. 153. Cfr. A. AuBgert, Philon &’ Alex. (1966), 247.

4 Stob. I 49, 45 (I p. 407 Wa. = W. Scott, Hermetica 1 494 sgg., Exc. xX1v =
Corp. Herm., ed. Nock-Festugiere, IV 53 sgg.). Cfr. J. Krorr, Dse Lehren
des Hermes Trismegistos (Beitt. z. Gesch. d. Philos. des MA, Texte u. Unter-
such., xi, Heft 2-4 (1928), 280 sgg.

5 Philo, De spec. leg. 1 201 ; 1 271 sg. ; I 290 ; De somn. 1L 71 sg. Altri passi si
possono facilmente rilevate dall’indice del Leisegang, s.v. ‘

8 Or. Hom. I in Lev. 3 (I 285, 1 sgg. Baehrens) ; ibid. IV 10 (I 331, 9 sgg.
Baehrens) ; VI 3 (I 364, 9 Baehrens).



ETA COSTANTINIANA 233

Axovg oixovg piatvey, 0088 xamvdd xal Tupl Lhmv Te GAoxadTWY
Ouotore  yOovioug Saluovag &mopehiocobpevos, Ty dadtd TH
Bachel TdV GAwv Tpoo@LAY] xal yaptecoay Ouaioay adThy dnAady
v adtol Bacthxdy Quyny xal Ttov voly Tov Oeompemécratov
aQLepdy adT L.

Non pudé non richiamare, questa #hysia imperiale, le
immagini bibliche delle grandi #hysiai; che segnarono il
destino del « popolo di Dio», quella di Abraham e quella
di David. Nell’uno e nell’altro caso Dio, soddisfatto del
sacrificio, pattuisce con 1 « regali» offerenti lunghi tempi di
regno : stabiliam thronum regni eius usque in Ssempiternum
(LI Sam. 7, 13).

Lo stesso fa il « Gran Re» con Costantino : =& toudde
yatowy lepelw,... wpoohixag adtd paxedv mepddwy tie Pactietog
npoatilnow 2. L’espressione ¢ quella biblica; Heikel non
I’ha notato.

A questo punto appare un immagine grandiosa, illumi-
nata dai bagliori d’'un evento cosmico, d’una profezia che
si avvera. Le mpooOfjuar thg Bacthetag assumono il ritmo dei
« decenni» augusti, crescendo dai decennalia ai vicennalia, ai
tricennalia e oltre ancora, per diretta opera divina. Con un
leggero... « mistico » aggiustamento della cronologia, Eusebio
riesce a dare un senso sacro ai cesarati di Costantino II,
Costanzo II, Costante, Delmazio: segno del gradimento
divino, e delle ypévwv «défoeg, e della pactdvy 7iig
wovapytag, con cui Dio ricompensa il basileus del sacrificio
della sua basilike psyché. Dio gli ha dato, infatti, &’ éxdory
mepLdde dexaetols mavnylpewe Ever Tva TMY adTob Taldwy ETl THY
705 Basthikod Bpdvov xowwviav. B Dio stesso che ha rivelato
(amépmve) partecipe della sorte regale per primo I'omonimo
del padre xata whv mpdtny e Pasthxiic meprédov dexdda (in
realta Costantino Il fu eletto Cesare il 1° marzo 317, nel

1 Eus. Triak. 200, 1-7 Heik.
® Bus. Triak. 200, 19-21 ; 206, 4 sgg. Heik.



234 SALVATORE CALDERONE

secondo decennio), il secondo érni 7§ Seutépa Sexddr (esatta-
mente : Costanzo II fu Cesare 1’8 nov. 324), il terzo éni 1
toity dexdd (anche qui, esattamente: 25 dic. 333, cesarato
di Costante); ed ora che ¢ ricominciato il quarto ciclo
decennale, &g av Tév ypbévwv elg pRxog éxtewvouévewy, Dio ha
incrementato il Regno dagBévey xowwvia tob yévoug (con evi-
dente allusione al cesarato di Delmazio, che in realta
decorreva dal 18 sett. 335, dunque gia nel quarto decennio ;
il compimento dei decennalia era caduto esattamente il
25 luglio 335); e cosi, con queste Kaodpwv dmodetbers, Dio
stesso Oetwy mpopnTdV dvamineol Oeomiouata : si tratta della
profezia danielica dei quattro regni (Dan. 7, 18) : xal Sy
Jovrar thy Bacthelay &ytor Sdiorov L. I « santi dell’Altissimo »
sono ormai, nella storia della salvezza umana, i Costantinidi 2.

Legata alla mistica dei Cesari ¢ un’immagine che, lo
confesso, ha esercitato su di me un certo fascino. E un’im-
magine « solare», ma mi guarderd bene dal riprendere il
tema del « solarismo» costantiniano, memore dell’avverti-
mento di O. Seeck. ‘O &, d¢ pdg NAiov Todg ToPpWTAT® TOlg
TOTTOLG ATOXLOPEVOVS Tals el poxpdy 2E adtol mopamepmopéverlg
axtiot xoatoavyaler, O3 p&v AUlv Tolg THY €mav Axyolot TOV
érmaliov adtob xapmov, Odtepov 8¢ T@v matdwv Outépw yéver Tdv
avlpd ey, xal e EAAov adhay 60, Aepmtipag ole xal pwotipag
Ty e adtol mpoysopévwy QoTwY deveipator €l Omo  plav
CebyAny Boacthixol tebpinmov téttapag Omoledfag adtog adTd ola
TwoG TTAoLg Tovg avdpetotatoug Kaloupag Aviaig te adtodg Evhiou

ouppwviag Te xal opovolug Gppocauevos, dvewbev Sdmidg fHvioyéy

1 Eus. Triak. 200, 19-201, 1 Heik.

2 B interessante, anche se un pd maligno, notare come Eusebio abbia mutato
opinione sull’esegesi di questo versetto : altrove (Fr. Dan.: PG XXIV, 525 D)
aveva sostenuto trattarsi degli bagioi, dei sancti, che dopo il giudizio universale
satanno ovpBacthedovteg dnAadh xal advol @ 0ed. La seconda parte del
versetto (xol xatéboust Thv Bacukelay éwg Tob aldvog %ol fwg Tob aldvog TéV
aldvov) Eusebio la cita 13, ma la tralascia nel 7risk.! E proprio questo
il bello di ogni esegesi !



ETA COSTANTINIANA 235

ghadver, opod TV obumacay bony filog Egopd Siimmebwy, adtbdg
Te TOLG TAGLY EMITAPQY xal T& TavTe dtasxomoduevog L.

Sono immagini, certo ; ma in un’epoca « spiritata» quale
fu la tardo-antica, non sono retorica ; esprimono piuttosto
la prospettiva trascendente entro cui si muovono le idee del
tempo. Questa quadriga imperiale, che corre sulla terra con
la velocita dei raggi solari, ha dimensioni teologiche, e sia
pure di « politische Theologie», per usare la fortunata
espressione di Carl Schmitt 2. Di fatto, 'auriga imperiale,
nella sua opera di #)vtoyoc, mentre governando guida rodg xdre,
deve &ve Brémew. Deve guardare in alto, perche il suo
governo deve essere xata THv dpyétumov idéav, € questo egli
puo fare percheé & t¥¢ odpaviov Bacthetag elndvi xexocumuévos,
LOVEEY OV OUVAGTELNG ULUNULATL XEATALOVUEVOS 2.

Ci tocca soffermarci qui, da ultimo, su un punto che la
dottrina e l'autorita del Baynes hanno reso quasi opinio
communis : 'utilizzazione da parte di Fusebio, in questo
discorso, dell’idea del basilens come avtipipog 16 mpdtw Oed,
come pipatag véurpog t6é Oed, secondo le espressioni ricor-
renti neli frammenti neopitagorici stobeani Ilepl Baciieiug,
che il Baynes giudicava di etd ellenistica*: una rielabo-
razione erudita, dunque, a freddo, di materiali acquisiti
durante la « scholarship ». Io oso dissentire da tanta autorita ;
per la ragione ch’ho gia detta: che non poteva Eusebio
usare un linguaggio incomprensibile o desueto per i suoi
uditori, anche se dotti. Bisogna al contrario ricordare :
anzitutto, che la categoria della «imitazione (mimesis, mimema)
di Dio» e della «similitudine (‘homoiosis) a Dio» € una cate-
goria diffusissima nell’etica e nell’antropologia antiche dal-

1 Eus. Triak. 201, 7-18 Heik.

2 E. Pererson, Kaiser Augustus im Utrteil d. ant. Christentums. Ein Beitr,
z. Gesch. d. polit. Theol., Hochland 30 (luglio 1933), 289 sgg.

8 Bus. Triak. 201, 19-21 Heik.
4 Vedi nota 3, p. 224.



236 SALVATORE CALDERONE

I’eta classica sino al pensiero tardo-antico ; in secondo luogo,
a guardar bene, il modo in cui si configura in Eusebio la
mimesis regale ¢ ben diverso dall'impiego che ne fanno
Ekphantos, Diotogenes, Sthenidas.

Per il primo punto, e per i primi due secoli della lette-
ratura cristiana, basta rinviare al denso lavoro di A. Heit-
mann !, per riconoscere come la cultura giudaico-cristiana,
dalla lettera di Aristea a Filone alessandrino, a Clemente
romano, a Ignazio d’Antiochia, ad Ireneo, abbia accolto e
fatto propri i concetti, che nel mondo classico, dal Zeefefo
platonico al fenomenismo aristotelico e al panteismo della
Stoa, erano stati elaborati e lasciati in eredita. In Fi-
lone, in Paolo, in Ignazio antiocheno, ma ancora nella
letteratura ermetica, negli scritti plotiniani, in Origene,
FEusebio leggeva ad ogni pi¢ sospinto di mimesis theoii ®.
Una piena di «imitazione di Dio» occupava la mente di
questi antichi « philosophes», di questi « illuministi» alla
rovescia. Era naturale che questa categoria di pensiero si
offrisse spontanea a chi intendeva delineare una dottrina
della regalita post Constantinum christianum. Se era avvenuto
che un basilens romano (si ricordi Tertulliano : si e christian:
potuissent esse Caesares...), come scriveva con convinzione Euse-
bio, pwévog tédv mdmote ThHe ‘Pwpaiwv xabnynoapévev Bacurelag 3,
aveva voluto che mai pil i sacrifici degli azheoi insozzassero

L A. HerrMANN, Imitatio Dei. Die ethische Nachabmung Gottes nach der Viter-
lebre der zwei ersten Jahrh. (Roma 1940, = Studia Anselmiana, 10).

2 Philo, De conf. ling. 147 (I 257, 9 Cohn-Wendland-Reiter) ; De opif. mundi
25 (I 8, 1 CWR) ; De poster. Caini 23 (I1 5, 18 sg. CWR) ; De migr. Abr. 146
(IT 296, 17 CWR). Paulus, Eph. 5, 1. Ign., Eph. 1, 1;2,1; 8, 1; Trall. 1, 2;
Polye. 1, 3 ; Magn. 6, 2 ; Philad. 1, 2. Clem. S#r. 11 97, 1 sgg; 1l 100, 3 sg.;
103, 1 8g.; IV 151, 1; V 94, 4: ove grande ¢ il rilievo dato alla homoiosis theit ;
cf. H. MErk1, ‘Ouolwotg 0e&. Von der platon. Angleich. gu Gott zur Gottibnlich-
keit b. Greg. v. Nyssa (1952, = Paradosis, 7). Or. Hom. IV in Lev. 3 (1318, 1 sgg.
Baehrens) ; Cels. VIII 17 (IT 234, 24 sgg. Koetschau).

8 Bus. Triak. 199, 32 sgg. Heik. : testo fondamentale, sia detto incidentalmente,
contro la nota tesi della recenziorita del racconto della visione della croce.



ETA COSTANTINIANA 237

le feste sacre, cio significava che il basilens terreno doveva
pur avere una sua collocazione nel disegno cosmico della
basileia divina : e siffatta collocazione non poteva non ade-
guarsi al principio generale con cui era costruito quel disegno,
il principio appunto della wimesis theod.

Per il secondo punto, se esaminiamo da vicino i fram-
menti stobeani, saltano agli occhi, pit che gli apparenti
parallelismi, le profonde divergenze. Giova, innanzi tutto,
fare una distinzione fra i tre scrittori : Ekphantos da un lato,
gli altri due dall’altro. Per il primo il basilens & innanzi tutto
un « emigrato» (drwédapdv Tt évr ypfue xal Eévov éxeiley apuy-
pévoy mpdg avbpdmwg), tanto che tag dpetdg v Tig adTd Epya
Omordfor T& Oed xal 8 éxelvov adtéd. E questa € verita asso-
luta : oxoméovtt §dpydfev drdbera Abyoc . Del resto, secondo
Pautore, egli ¢ un essere Omo Teyvita & elpyacpévos ApoTw,
8¢ éreyvitevaey adtdv doyeTimw yobuevos éavtd 2. Coerentemente,
non c’¢ nulla nel basilens che possa definirsi attivita mimetica
di Dio : egli & creatura che Dio ha formata guardando a se
stesso come modello ; nessuno sforzo nel basilens di imitare
Dio ; le sue virtli sono virth di Dio ; sono invece gli uomini
comuni che debbono imitare il basiless ; imitandolo, imitano
Dio 2. In Eusebio, invece, il basilens deve essere impegnato
in una continua opera di mimesis; & una creatura che xata
ptunow Tob xpetrrovog deve reggere i timoni dei popoli. Per
questo egli cerca di imitare : D’eternita del Regno, prolun-
gando il piti possibile (interessantissimo concetto), paxpais
¢rév mepiédorg, il suo regno terreno ; 'opera ordinatrice del
Logos nel Regno del Padre, favorendo tra i sudditi il Regno
del Logos ; la lotta del Lagos contro le potenze ribelli dell’aria,
combattendo i nemici della Verita; la diffusione dei Aoyuxd
wel cotetddn omépuate ad opera del Logos, con la legisla-

1Stob. 275, 1-5 Hense (31, 3-7 Delatte).
% Stob. 272, 12-15 Hense (28, 3-6 Delatte).
3 Stob. 277, 12 sgg. Hense (34, 3 sg. Delatte).



238 SALVATORE CALDERONE

zione sulla « vera pieta»; il Logos, infine, che apre a chi
lascia questa vita le porte del Regno celeste, chiamando gli
boror %ol edoefelg &vdpeg elow Bacthixdv olxwv L.

Se leggiamo i frammenti di Diotogenes e Sthenidas, ci
troviamo in un mondo teoretico diverso. Qui domina il
punto di vista stoico, quale conosciamo da Seneca e da
Musonio. In Diotogenes i termini mimesis e homoiosis non
son presenti ?; c’¢ soltanto un confronto analogico, che
assume la forma di una duplice classica proporzione : il
basilens sta alla polis come Dio sta al cosmo ; e il basilens sta
a Dio come la polis sta al cosmo. Ma il confronto propot-
zionale non implica conseguenze teologico-politiche. Solo
perche il potere del re ¢ insindacabile o perche, secondo
altra classica teoria, egli & womos empsychos, assume tra gli
uomini apparenza divina (0sdg &v avBpdmors mapesynudTioToL) 2.
Ma le virth del re sono virth umane: giustizia, legalita,
bravura nel comando degli eserciti, equilibrio nel giudicare,
pieta verso gli dei, disprezzo dei piaceri, clemenza, libera-
lita, decoro ; tutto il bagaglio dell’etica stoica della basileia.

Lo stesso atteggiamento in Sthenidas ; per il quale il re
sard qvttupog xal {nhotds 6 medtw 06 (e il confronto &
anche qui tutto esterno), se sara sophos: magnanimita,
dolcezza, temperanza, bonta paterna saranno le sue virtl;
che, del resto, son quelle necessarie ad ogni magistrato :
senza di esse ofte pav Bacuréa ofite dpyovra olby Te Huey 4.

Per Eusebio la mimesis theod &, invece, sostanziata di una
ben diversa e diversamente fondamentale virth: il basilens

1 Bus. Triak. 199, 1-31 Heik. Cfr. 201, 19 sgg.; 203, 25 sgg. Heik.

2 Tranne che in Stob. 267, 12 (42, 5 Delatte) : Bedpupov mpdype, ma qui della
« maesta» si tratta, che, come Depiprépeia (il « decoro»), setve solo a fare
impressione sulla folla (xatamemlaypévos : 43, 7 Delatte). A tutto il discorso
¢ sottesa una sottile vena di pragmatismo, che esclude ogni fondazione
« teologica » della dottrina esposta.

% Stob. 265, 4-12 (39, 5-13 Delatte).
4 Stob. 271, 9-11 (46, 15-17 Delatte).



ETA COSTANTINIANA 239

deve essere innanzi tutto @ 0ed o@ihog. Nel brano sopra
citato, in cui cinque volte viene esemplificata ’opera mime-
tica del basilens in confronto a quella del ZLogos, cinque volte
essa ha come soggetto 6 3¢ vobrtw (se7l. T& Abyw) @ihoc.
Esplicitamente altrove : 8ub 8¢ pévog Huiv Bactheds adv dhndeie
paptupt xexnevybo 6 T8 mapPactiel @irog 1. Le virtu del basi-
lens culminano, come in ¢/imax, appunto, nell’« amicizia a
Dio»: coopwv, dyablbg, Stxarog, &vdpelog, edoefg, oAéOeog 2.
In Eusebio, naturalmente, giaé0coc significa « amico del Dio
dei cristiani», del Dio vero. E in realta di un principe
cristiano ¢ I'immagine che emerge dalle pagine di questo
incunabulo dei « Furstenspiegeln » cristiani : notte e giorno
egli invoca il Padre, aspirando al regno dei cieli; conosce
che le cose di questo mondo sono fallaci e caduche, che il
governo sugli uomini & piccola e passeggera epistasia, cose
fugaci e fastidiose le acclamationes, le parole degli adulatori ;
sa, soprattutto, riconoscere thv xowiyv amavrtev @dowv xul Tup’
gt B,

Il fatto straordinario di un Cuesar christianus assumeva
agli occhi di Eusebio significato cosmico, s’inseriva decisa-
mente nella storia divina del mondo. E Costantino, pur
rimanendo uomo, ma phildtheos, finiva per illuminarsi dei
riflessi del cosmo, del Regno del Megas Basilens e del Logos
suo Ayparchos ; finiva per atteggiarsi, anche lui, a Ayparchos
del Gran Re *.

Ma era entro schemi biblici, e con l’ausilio dell’arte
esegetica, che Fusebio collocava il rapporto tra 'imperatore
e Dio ; schemi che, piti che un’immagine ei¢ ¢ef, ammettevano
la vicenda « storica » di un incontro personale tra Costantino

1 Eus. Triak. 204, 11 sg. Heik.
2 Bus. Triak. 204, 20 sg. Heik.
8 Bus. Triak. 205, 13 sg. Heik. ; ma leggi per esteso 204,11 - 206,3 Heik.

4 Bus. Triak. 215, 31 Heik., ma con le osservazioni fatte alla nota 6, p. 228.



240 SALVATORE CALDERONE

e il Dio dei cristiani, il « Dio vero» ; come gia era avvenuto
ad Abraham, a David. L’incontro ancora una volta aveva
assunto, come nel Genesi e in 11 Sam (7, 8-16) la forma
di un patto: da un lato un « re» che compie un sacrificio,
il sacrificio accetto all’Altissimo ; dall’altro Dio che lo
ricompensa con la promessa del lungo regno. I trent’anni
trascorsi ne sono gia un pegno ': Dio t&v apofaiov Ta

EYEYYLA TTPOUVWULEVOS TPLUXOVTAUETNPLXOVS AT SLAVEUEL GTEQAVOUG 2.

Questa Vinterpretatio, da parte dell’intellettualita ctistiana
orientale, della « divinita» dell’imperatore un anno prima
della morte di Costantino. In che misura essa fu recepita
nell’ambiente ufficiale, con patticolare rapporto alla tradi-
zione della consecratio?

Vale la pena di far brevemente la storia della questione,
partendo dall’atteggiamento del piissimo giansenista L.-S.
Le Nain de Tillemont di fronte alla narrazione del funus
imperiale nella 7. C.

Gia, con una sorta di interpretazione chiosastica, egli
traduceva 'eusebiano Bdfpwy 29> SYmréy (su cui fu posto lo
skenos imperiale) « sur une estrade de plusieurs degrez» 3,
ove & certo presente 'immagine erodianea * del palco per
I'apoteosi di Settimio Severo, o quella riprodotta su alcune
monete di consecratio, che il Tillemont ben conosceva.
Tillemont, infatti, interpretava la descrizione della 17.C.
come se di aporheosis appunto si fosse trattato, secondo I'uso
tradizionale : sul margine di questa pagina, secondo l'uso
umanistico, sono menzionati Eutropio (certo, X 8) e la
leggenda monetale Divo Constantino ; ed esplicitamente nel
testo : « on luy fit une apotheose, comme aux Empereurs
payens dont on faisoit des dieux, et on en trouve encore des

1 Eus. Triak. 2006, 4 sg. Heik.

2 Cfr. Bus. Triak. 211, 9-13 Heik.

3L.-S. LE NAN DE TiLLemoNT, Fist. des Empereurs IV (1697), 269.
4 Hdn. 1V 2, 6-8.



ETA COSTANTINIANA 241

marques dans quelques medailles» ; e rinviava al Zhes. re
antiguariae del Goltz (1618) e alle Bygant. sen orient. Augustorum
familiae del Du Cange. Naturalmente, per il pio Tillemont il
cristianesimo di Costantino ne usciva intatto ; ché « cette
impieté, par laquelle /es payens le deshonoroient en pretendant
I’honorer, n’estoit pas capable de luy nuire apres sa mort,
puisqu’il I'eust detestée s’il eust esté en état de le faire».
Cosl come, a proposito della proskynesis, di cui fu onorato,
secondo la IV.C., imperatore anche dopo la morte, egli si
affrettava a precisare che «il semble neammoins selon
Eusebe, que cette ceremonie se fust abolie, et qu’on I’ait
renouvellée pour honorer Constantin ».

Come si vede, gia alle origini della stotia ecclesiastica
moderna, un Tillemont — ma lo stesso era accaduto al
Baronio e accadra al Muratori 1 — preso come in una morsa
tra 'immagine di un Costantino cristianissimo e l'urgenza
del metodo che gli imponeva il continuo appello alle fonti
(con la loro denunzia di aspetti « pagani» pure in area
costantiniana), era costretto ad uscire fuori dalla storia per
risolvere ’aporia. Questo riguarda la storia lontana della
questione ; e la scienza storica moderna ci ha, per fortuna,
liberati da siffatte preoccupazioni, anche se non & raro
leggere ancora oggi pagine molto vicine agli spiriti
tillemontiani 2.

L L. A. MurAaTOR1, Annali 4’ Italia X1 (ed. 1831), 126 : « i pagani stessi (Eutro-
pio), secondo il sacrilego loro stile, ne fecero un dio, come eziandio si racoglie
da varie medaglie..., onore certamente detestato da quella grande anima che
adoro il solo vero Dio in vita, e dopo morte possiam ctedere che passasse
a godere i premi riserbati ai buoni in un regno piu stabile e migliore ».

% G. Barpy, in Hist. de I’ Eglise (Fliche-Martin) III 114: 2 proposito della
sepoltura di Costantino si legge : « il fut enseveli dans ses vétements blancs
de néophite et enterré 2 Constantinople...», con rinvio a V. C. IV 66-71; ove
petd, con tutta la buona volonta di questo mondo, non si trova traccia di
« vesti bianche », anzi che dutante il trasporto da Ancyrona a Costantinopoli
la salma fu avvolta dhovpyuf) drovpyidt (IV 66). Altro che « vétements blancs
de néophite» | Ma il Bardy, evidentemente, & preoccupato della vita eterna
di Costantino, e allo stesso tempo ne & rassicurato, perche al neofita, di fresco



242 SALVATORE CALDERONE

Strano, ma pur vero, n¢ Ed. Gibbon n¢ J. Burckhardt
han tenuto conto delle testimonianze sulla consecratio di
Costantino : il giudizio di questi due colossi della storio-
grafia moderna sull’eta costantiniana non poteva ricevere
che piccolo incremento dalla « evidence» numismatica del
sostanziale « paganesimo» di Costantino ; mentre per il pio
biografo del cristiano Costantino quella documentazione era
un fatto grave, che andava neutralizzato in qualche modo ;
scaricandone, come il Tillemont faceva, la responsabilita
sul « payens ».

Cosl le c.d. « monete di consacrazione» per Costantino
entravano nell’indagine moderna sul culto imperiale nel
4° secolo. Vi entravano pero anche attraverso la Doctrina
numorum eckheliana. Per il dotto gesuita austriaco, per questo
patriarca della scienza numismatica, la presenza delle « monete
di consacrazione» poneva un problema non dissimile da
quello che aveva agitato lo storico di Port Royal. Ma Eckhel
lo tisolveva diversamente : tali monete, come tutte le testi-
monianze di cousecratio, da Costantino a Valentiniano 1,
debbono essere interpretate como segno dell’esistenza, si,
di un rito di consecratio, ma di un multum diversus ritus * ; non
pit il vecchio, ma un rito fondamentalmente diverso e cri-
stiano: questo era il senso del rinvio di Eckhel a 7. C.1IV 71
(quando Costanzo II lascio la salma del padre nel tempio
degli Apostoli, péoor 8% mapfiecav of Tol Oeol Aertoupyol obv
adtolg mwANOeol, mavdNuew te Oeooefetag Aad, Td Te ThHg évOiou
Aatpeiag 81 edydv avemhnpouv). Eckhel non precisava in che
modo la tipologia delle monete in questione potesse accot-
darsi al racconto eusebiano ; tale accordo sembra, in realta,
poco chiaro; ma egli, cosl, offtiva questo problema alla
ricerca successiva 2.

battezzato, il patadiso « va sans dite». A tanto non arrivd nemmeno il Tille-
mont, che ricordava onestamente le testimonianze della consecratio !

17J. H. Eckuer, Doctr. num. VIII 473.
2 Alla posizione di Eckhel si rifaceva G. B. pE Rosst, JChrUR 1 338 sg.



ETA COSTANTINIANA 243

Il primo che si sia occupato in termini moderni e siste-
maticamente del culto imperiale ¢ stato, come & noto, nel
1888, Otto Hirschfeld . Giunto al momento di esaminare
i caratteri apparenti dell’istituto in eta tardo-antica, O. Hirsch-
feld insisteva sulla « indifferenza » religiosa, ormai, del culto
imperiale, e, in particolare, delle funzioni del sacerdos pro-
vinciae e del flaminato municipale: «zu den alten Goétter
hatte ihr Dienst (scil. del sac. prov.) ohnehin niemals engere
Beziehungen » ; secolarizzazione del culto, riduzione delle
relative funzioni sacerdotali a gravoso munus decurionale ?;
tutto cid ne rendeva comprensibile la presenza anche dopo
Costantino. O. Hirschfeld suggeriva, d’altra parte, un modo
per ricostruire in conctreto questa fase di trasformazione :
« mit dem Kulte des Kaisergottes konnten sich, mit einigen
Modifikationen der religiosen Zeremonien und
insbesondere mit Einschrinkung oder Aufthebung der heid-
nischen Opfer, selbst christliche Herrscher abfinden, wie
auch Constantin». Era questo un terzo modo, dopo il
Tillemont e J.H. Eckhel, di interpretare il fenomeno :
’'unico modo ammissibile nel quadro di una visione stotio-
grafica di tipo storicistico : « segno — concludeva Hirschfeld
— della continuita delle cose umane ».

Otto Hirschfeld non esaminava le « monete di consa-
crazione», forse per le perplessita che la loro presenza
suscitava. Vi accennava, invece, tre anni dopo E. Beurlier
nel suo « manuale » di storia del culto imperiale ®, ripetendo
il punto di vista di J. H. Eckhel, a cui esplicitamente si
richiamava, ma correggendolo nel senso del suggerimento
hirschfeldiano: ’antico rito dell’apoteosi sarebbe stato sosti-
tuito da un rito, « que nous ne connaissons pas, mais qui de-

1 O. HirscureLp, Zur Gesch. des rom. Kaisetkultes, SPA 35 (1888),
833-62 (= KI. Schriften, 471-504 ; spec. 502 sg.).
% Cod. Theod. X1I 1, 166 (400).

3 E. BEURLIER, Le culte imp., son bist. et son organis. depuis Auguste jusqwa
Justin. (Paris, 1891), 286.



244 SALVATORE CALDERONE

vait étre de nature a ne pas choquer les chrétiens». E, appunto,
le monete starebbero a dimostrarlo : cheé, « en effet Constantin
est le dernier prince en ’honneur de qui existent des médailles
de consécration» ; sulle quali, perd, non figurano piu n¢ la
pira n¢ Paquila, ma una quadriga che trasporta in cielo
Pimperatore e una mano celeste che I’accoglie. Come per le
immagini in cui Costantino fu raffigurato a Roma (1. C.
IV 69) assiso nella volta celeste, cosi per le monete dovette
avvenire che « pour les paiens il était ad sidera relatus, pour
un chrétien Dieu le recevait dans le ciel aprés sa mort ».
Nasceva cosi la teoria della indifferenza, o ambivalenza che
dir si voglia, di questi simboli numismatici, in cui si espri-
merebbe, in continuita, il passaggio dal vecchio ad un
nuovo fito.

Una sorta di « état de la question» offriva ai suoi lettori
la prima annata, nel primo anno di questo secolo, di K/,
ad opera di Ernst Kornemann '. La sua tesi era quella ela-
borata da E. Beurlier sulla base di J. H. Eckhel e di O. Hirsch-
feld : « wie lange der Kaiserkult in 4. Jahrh. sich behauptet
hat, ist schwer zu sagen» ; da Costantino a Valentiniano I
gli imperatori continuarono ad essere consacrati, « natirlich
in einer das christliche Empfinden nicht allzu sehr beleidi-
genden Weise ».

Ma intanto, da parte dell’ A/tmeister della « Spitantike »
s’era levata una positiva voce di avvertimento. E famoso
il giudizio di Otto Seeck ? sull’atteggiamento della scienza
storica ottoscentesca a proposito della « questione costan-
tiniana » : « zweideutig » sono apparse ai moderni le mani-
testazioni del pensiero religioso di Costantino, « weil sie sie
zweideutig finden wollen». E come tutti ricordiamo, conti-
nuava in quella pagina con la condanna della moderna
« Stempelung » del monogramma cristiano in simbolo del

1 E. KorNEMANN, Zut Gesch. d. ant. Hertscherkulte, K/io 1 (1901) 140 sgg.
* O. Seeck, Untergang 1% 1 (1? ed. 1897), 472 sq.



ETA COSTANTINTIANA 245

culto solare ; e con la fondamentale osservazione che nessuno
dei contemporanei aveva notato siffatta « Zweideutigkeit »,
ma tutti, pagani e cristiani, erano stati concordi nel rico-
noscere, per condannarla o approvarla, la precisa scelta
religiosa, in senso cristiano, di Costantino.

Per quel ch’io so, O. Seeck non esamino le testimonianze
relative alla comsecratio costantiniana. Per chi fosse tornato
ad occuparsene in seguito, c’erano, al principio di questo
secolo, due vie di interpretazione della tipologia delle monete,
della quadriga e della mano celeste soprattutto: o come
simbolo decisamente cristiano, in senso, diciamo, « seecki-
ano»; o come sopravvivenza della simbolistica del rito
pagano dell’apoteosi, eventualmente suscettibile di inter-
pretazione « zweideutig», nella prospettiva della « Konti-
nuitit » aperta da O. Hirschfeld, E. Beurlier, E. Kornemann.

Delle due vie la seconda ebbe miglior fortuna *. Val la
pena, tuttavia, di ricordare come nel 1903, forse per sugge-
stione seeckiana, Joseph Wilpert, studiando la tipologia delle
rappresentazioni catacombali, a proposito della ricorrente
« Himmelfahrt» di Elias, suggeriva il confronto con la
moneta quadrigata coniata dopo la morte di Costantino,
alla quale pertanto attribuiva significato cristianissimo 2.
J. Wilpert, peraltro, non era chiuso all’idea della continuita ;
e notava che le stesse monete portavano sull’Obv. la testa
velata dell’'imperatore : segno, a suo avviso, di sopravvivenza
di simboli e forme pagane.

Il motivo della « sutvivance» offriva invece, nel 1920,
materia 2 un ben noto volumetto di Pierre Batiffol ed
Emile Bréhier *: « survivance », per monsignotr P. Batiffol,
tra tutte le altre (sacerdozio provinciale, adoratio, giuramento

1 Ad es., J. GEFFCKEN, Der Ausgang d. griech.-rom. Heidentums (1929), 16.
2 J. Wiveert, Die Malereien d. Katakomb. Roms (1903), 417 sgg.

8 P. Barirror, L’Eglise et les survivances du culte impér., in P. BATIFFOL-
E. BREHIER, Les surv. du culte impér. rom. (1920).



246 SALVATORE CALDERONE

per il genius dell’imperatore, la formula numini maiestatique
eins), anche la consecratio. E perd molto strano come in
Batiffol P'aflermazione che '« usage » della consecratio sarebbe
continuato, come dimostrato dalle monete quadrigate, si
accompagni in ibrida confusione, all’idea eckheliana del
multum diversus ritus e al richiamo di 7. C. IV 71.

Una parola chiara sul problema veniva nel 1929 da
Elias Bickermann, in quel suo mirabile articolo pubblicato
in ARW, dal quale tutti noi, penso, abbiamo tratto lezione
di metodo e chiarimento di idee sulla storia della « Kaiser-
apotheose» 1: il vero mutamento del rito era chiaramente
individuato : « die Inhumatio tritt an Stelle det Incineratio...
Das Wachsbild (elemento caratterizzante del « secondo »
rito, dall’eta di Traiano in poi) hat dabei keinen Platz und
wird in Eusebius’ ausfiihrlicher Beschreibung von Konstan-
tins Trauerfeierlichkeiten nicht erwidhnt ». Dinanzi alla tipo-
logia della quadriga anche E. Bickermann ripeteva il giudizio
del Beurlier: « Die fiir diese Feietlichkeiten geprigten
Miinzen stellen, ohne das Wort consecratio zu gebrauchen,
zum letzten Male das Bild der Entriickung dar... Es ist der
letzte Survival der alten Vorstellung.» E sentiva, tuttavia,
con la sensibilita del vero storico, che si tratta, allo stesso
tempo, di « Abschluss» : « auch in dieser Hinsicht stellt der
divis  Constantinys den Abschluss der romischen Kaiser-
religion dar».

Un « Abschluss» che era pure « Anfang» 2. Per questa
considerazione appunto sembra arduo seguire il pensiero
1 E. BickerMANN, Die rém. Kaiserapotheose, ARW 27 (1929), 1-31 ; spec.
18 sg.

% Nello stesso anno dell’art. del Bickermann usciva nei PB.A l'importante
«rewiew» di questioni costantiniane di N. H. Baynes. L’illustre studioso, che
ascoltd con intelligenza ’avvertimento del Seeck, non si soffermava sulla
questione della consecratio ; solo alla nota 78 accennava all’esistenza di « traces »
di consecratio dopo Costantino ; e rinviava a lavori che, in realta, avevano poco
da dire in proposito. Delle inesattezze di fatto rendono discutibili alcune
delle notazioni di A. ALrOuDI, The Conv. of Const. and Pag. Rome (1948), 117,
peraltro improntate allo spirito della tesi beutlieriana.



ETA COSTANTINIANA 247

dello studioso che, ultimo in ordine di tempo, ma ragguar-
devole per competenza specifica e specificita dell’indagine,
ha rivolto la sua attenzione ai c.d. « consecration coins »,
intendo dire di Patrick Bruun. Non mi pare che il Bruun
abbia dato, in questo suo lavoro del 1954, il meglio della
sua rara esperienza di numismatica costantinianal. E sembra,
anzi, che egli si sia limitato a sommare, giustaponendole
senza un’analisi critica verace, idee comuni. Gia il Bicket-
mann * aveva acutamente fatto osservare come, sul piano
delle idee sull’al di 13, la sorte dell’imperatore non fosse
ormai considerata, nel 4° sec., diversa da quella di qualsiasi
uomo virtuoso ; e che « damit wird... das Einzigartige der
kaiserlichen Unsterblichkeit verwischt ; der divus wird einem
jeden tugendhaften Toten gleich». Osservazione importan-
tissima, che Eitrem ripeteva qualche anno dopo ®. E ciono-
nostante il Bruun insiste sull’anacronistica visione di un
orizzonte costantiniano, ove il giuoco politico &, insieme,
fine a se stesso e tratto determinante delle personalita
« costantiniane » ; che, prima ancora di dimostrarlo, per il
Bruun ¢ certo che di comsecratio si tratta: nonostante il
battesimo di Costantino, « his sons, all of them brought up
in the Christian faith, consecrated their great father and
consecration coins were struck in order to commemorate
the occasion ». Ma « the pagan rite of the consecration of the
emperor and the conception of the deified emperor was
softened by several well-chosen allusions to the Christian
world of ideas». E una tesi, bisogna ditlo, che mostra

1 P. Bruun, The Consecration Coins of Const. the Gr., Arctos, N.S. 1 (1954).
* E. BICKERMANN, 0p. cit., 19.

3 S. Errrem, Zur Apotheose, SO 10 (1932), 56. La stessa idea, piu tatdi, in
A. Kanturn, Die Beisetzung Kaiser Konstantins d. Gr. (1941, = Bresl. Hist.
Forsch. 18), 69 sgg., che ripete, peraltro, I'idea beurlieriana di riti nuovi,
non sappiamo quali, di consecratio (ancora una volta per la prevalente testimo-
nianza delle monete quadrigate). Cfr. A, ALFOLDI, op. ¢#Z. 117 sgg. ; J. Voer,
RLAC H, 355.



248 SALVATORE CALDERONE

quanto sia difficile convincersi che la « Zeit Konstantins »,
per usare I’espressione burckhardtiana e ricordarne la grande
lezione, non puo esser compresa in termini di libero pensiero
e di moderno indifferente distacco, senza correre il rischio
di fare anche di una formidabile opera storica, come quella
di Burckhardt, un libro « périmé ».

E necessatio riesaminare il problema. Ed & grande onote
per me presentare qui per 1a prima volta la mia interpretazione
di questa « evidence ».

Richiamiamo alla mente 1 dati. Di queste monete esistono
cinque serie. Possono essere raggruppate, in base alla tipo-
logia e alle zecche di emissione, in tre gruppi. Un ptrimo,
limitato alle zecche occidentali (Treviri, Lugdunum, Arelate-
Constantina) ha sull’Oby. 1a leggenda Divo Constantino (Lug-
dunum, Arelate), o Divo Constantino Aug(usto) (Lugdunum),
o Divo Constantino P(atri) (Arelate, Treviti) ; sul Rep. sta la
figura dell’imperatore in abito militare, lancia nella d., globo
nella sin., e la leggenda Aeterna Pietas . — Un secondo
gruppo di monete & stato emesso solo da zecche orientali
(Heraclea, Cpolis, Cyzicus, Nicom., Antioch., Alex.). Tutte
sono contraddistinte, sull’Obp., dalla leggenda D(z)v(us)
Constantinus P(a)t(er) Augg(ustorum duorum?); per il Rev.
possono essere distinte in due sottogruppi: nel ptimo la
figura del campo (una personificazione non bene identifi-
cabile) ¢ fiancheggiata dalla leggenda VN MR (= venerandae
memoriae, o -a -a)*; nel secondo, ai lati di un’altra figura
temminile ([ustitia, per Dattributo della bilancia) si legge

1 J. Maurice, Num. const. 1 (1908), 497 ; O. VOETTER, Die Miinzen von Diokl.
bis Romulus (Samml. P. Gerin) (1921), 396; 283 (Treviri). Maur. II 136,
pl. IV 25 ; VOE. 179, 59 (Lugdunum). Maur. II 195, pl. VI 27; VOE. 84,
100 (Arelate-Constantina).

2 Maur. II 608 ; VOE. 119, 42 (Heraclea). Maur. 1T 548, pl. XVI 17; VoE. 99, 19
(Cpolis). Maur. IIT 141 ; VOE. 140, 40 (Cyzicus). Maur. III 81 ; VoE. 192, 26
(Nicomed.). Maur. III 217, pl. VIII 27; VoOE. 49, 35 (Antioch.). Maur. III
281 ; VOE. 24, 43 (Alex.).



ETA COSTANTINIANA 249

IVST VEN (o VENER) MEM (o MEMOR) (= iustae
venerandae memoriae, o -a -a -a) '. — Un terzo gruppo, emesso
sia dalle stesse zecche del primo gruppo, eccettuata Arelate,
che dalle zecche di Roma e da quelle orientali del secondo
gruppo, ha sullOby. la leggenda che abbiamo incontrata
nelle emissioni del gtuppo otientale (DV CONSTANTINVS
PT AVGG), sul Reyv. una quadriga a d. guidata da figura
maschile ('imperatore) e galoppante nel cielo ; in alto una
mano, che da una nube si protende verso la quadriga;
nessuna leggenda ®.. — Per completare il quadro, bisogna
ricordare un’emissione limitata alla sola zecca di Lugdunum :
sullObp. la leggenda DIVO CONSTANTINO (differente
dal gruppo occ. per la mancanza di epiteto); sul Rev. la
quadriga e la mano celeste come nel terzo gruppo, e nessuna
leggenda . — Bisogna infine dire che tutte le emissioni
presentano sull’Oby. la testa di Costantino a destra, velata.

Di quanto siano posteriori al 22 maggio 337 non ¢ facile
dire. Ma, considerando che nei due gruppi orientali ¢ nella
emissione « ecumenica» Costantino ¢ commemorato come
Pater Awugustorum, mentre manca nelle altre serie questo
riferimento al titolo assunto dai figli di Costantino il 9 sett.
337 4, potremo ammettere (secondo me, necessatiamente)
che queste ultime sono anteriori a quella data, le altre po-
steriori. D’altra parte, bisogna pure osservare: in base alla
nota seconda « legge» del Cagnat, che nel 4° secolo, e in

1 MAur. II 607, pl. XVII 25 . VoE. 119, 47 (Heraclea). Maur. II 548 . VoE.
99, 24 (Cpolis). Maur. III 141; VOE. 140, 44 (Cyzicus). Maur. III 81 ;
VoE. 192, 29 (Nicom.). Maur. III 217. VOE. 49, 36 (Antioch.). Maur. III 281 .
VOE. 49, 46 (Alexandria).

2 Maur. 1 497; VOE. 396, 282 (Treviri). VoE. 179, 6o (Lugdunum). MAuRr. I
262, pl. XVIII 19 (Roma). Maur. II 608, pl. XVII 26 ; VOE. 119, 45 (Heraclea).
Maur. II 548, pl. XVI 16 ; VOE. 99, 22 (Cpolis). Maur. III 140 ; VOE. 139, 36
(Cyzicus). Maur. III 81, pl. III 26 ; VoE. 192, 24 (Nicom.). Maur. III 217;
VoE. 49, 33 (Antioch.). Maur. III 282, pl. X 28; VoOE. 24, 40 (Alex.).

3 Maur. II 136.
4 Secondo i Consul. constantinop., ad an. 337 (MGH, a.a., chron. min. 1, 235).



250 SALVATORE CALDERONE

particolare nelle leggende monetarie, sembra rispettata, dal-
I’abbreviazione PT AVGG dovremmo arguire che al
momento delle emissioni regnavano due Augusti ; e dunque :
o emissioni posteriori al marzo-aprile 340, dopo la fine di
Costantino II ad Aquileia, o emissioni dopo il g sett. 337,
ma regnando, non tre, come si ripete, si invece due Augusti.
E difficile scegliere. Nella prima ipotesi, queste emissioni
andrebbero interpretate come un rilancio, dopo i contrasti
culminati ad Aquileia, della professione di lealta dinastica
« costantiniana». Con la seconda ipotesi potremmo dar
corpo alla sensazione che si prova rileggendo le testimonianze
antiche sulla successione di Costantino, di trovarsi cioe di
fronte a tradizioni diversamente tendenziose : preoccupate
alcune di porre in risalto la subordinazione di Costante
(Zosimo, che tutta ’Europa assegna a Costantino II dpa
& veotdte Kdvoravt 1), insistenti le altre sull’identita di
diritti dei tre figli (Ps. Aur. Vict. Epit., Anon. vales., Gero-
lamo, Consul. constantinop., Chron. pasch. ®). Da questa incet-
tezza degli antichi dipende in gran misura l'incertezza dei
moderni ; personalmente sarei per Zosimo tra gli antichi,
poco interessato a coprire 1 conflitti dinastici tra 1 Costan-
tinidi, per J.-R. Palanque tra i moderni®. Non credo che
possano esservi dubbi, invece, sulla cronologia delle emis-
sioni del gruppo occidentale.

Tra tutte emergono le monete con quadriga e mano
celeste, emesse dapprima isolatamente a Lugdunum, poi in
tutte le zecche operanti (dopo pochi mesi, o anche pochi
giorni ; o dopo circa tre anni). Prima di analizzare le inter-
pretazioni correnti di questa tipologia, permettetemi di
esporre il mio tentativo di lettura.

} Zos, 11 30

2 Ps. Aur. Vict. Epit. 41, 20; Anon. Vales. 35 ; Hiet. Chron. a. Abr. 2353
(p. 234 Helm) ; Consul. const. ; Chron. Pasch. ad an. 337 (MGH, ibid.).

3 J.-R. PALANQUE, REA 46 (1944), 56 sgg. Cfr. A. Picantor, L’ Emp. chrét.,
75, nota 9 ; E. StEIN-].-R. PALANQUE, Hist. du Bas-Emp. 1 1, 132.



ETA COSTANTINIANA 257

Bisogna partire da V. C. IV 67 sgg. : &Bactreve 8¢ pera
Odvatov povog Ovntog 6 paxdplog, émpdtretd T Ta cuviiy, doavel
xoal (@vtog adrol, TolTo WovoTdTw adtd &n’ aldvog Tol Oeod
dedwpnpévon. Moévog yolv, ¢ 008 &Mhog adtoxpatdpwy TOV
mopPaciién Ozov kol Ttov  Xpiotdv  adtol mavrolulg TLuvowug
wpakeowy, exdTwg TovTLY Elaye poévog, xal TO Ovnrdv adrol
Bacirebewy &v avbpwmorg 6 éml mavtwy NElov Oeog, O Emidetwvde
TV &YNpw xal &teAelTTov Th¢ Yuxie PastAetiay...

Non c’¢ studioso di Costantino che non si sia chiesto in
che cosa possa essere consistita, per l'autore della V. C.,
questa « basileia dopo la morte ». Potrebbe venir di pensare
ad una sorta di azxesis retorica del fatto che, come si legge
pure in V. C., lo skenos imperiale continud a ricevere dai
cortigiani gli abituali quotidiani onori, la proskynesis soprat-
tutto, in attesa dell’arrivo dei figli. Ma cio ¢ escluso: piu
avanti (cap. 69) si legge che anche a Roma si ebbero,
certo, manifestazioni di lutto ed euphemia, ma od vadra
Boatlc Epvouy povov, eig Epya 8¢ ywpolvteg, stxbvog dvabipacty
olad mep Cddvror xol Tebvnuodrta adtov Etipwy, odpavol wev oyijpe
SATUTWOOAVTEG &V YPOUATOV Ypopy], LTmEp adidewv odpaviwv E&v
aifeptery Sratpif]) Sravamavdpevoy adtov T yeael mapadidévres.
E identiche eixévwv dvactaceig furono innalzate mwapx wéow
#veowy, e fu onorato dpa Totg adtol monsty (cap. 72).

E innegabile che tutta questa parte finale della V. C.,
dal cap. 65 in poi, la parte dedicata alle vicende seguite alla
morte, & dominata dall’idea della sopravvivenza di Costan-
tino, una sopravvivenza nella basileia ; oltre i passi citati, si
ricordi : adrdg d¢ Thg Paciretag ol pera Odvatov Emethnppévos,
Homep odv EE avaPidioews Ty obumacay apymy dowxdv (cap. 71).

Il motivo dell’aefernitas non ¢ nuovo nella storia del-
I'ideologia imperiale, come tutti sappiamo . Da ultimo,
essa aveva preso corpo, come ha visto con grande acutezza
William Seston, nella «teologia politica» dioclezianea ;

1 Cfr. H.U. Instinsky, Kaiser und Ewigkeit, Hermes 77 (1942), 313 sgg.



252 SALVATORE CALDERONE

secondo le cui prospettive Jovius ed Herculins, segno e giusti-
ficazione di una scelta di Iuppiter, indicavano che « seule la
fonction est divine», non la persona dell’imperatore 1. Era
un modo tutto moderno di sentire, aperto alle nuove pro-
spettive sulla posizione dell’imperatore nella visione del
mondo, che intellettuali d’ogni hairesis condividevano e pro-
pagandavano ampiamente. L’antica prospettiva stoico-
senatoria alto-imperiale dell’optimus princeps s’era infranta
sulle scogliere della grande crisi del 3° sec. Nello spirito
della restaurazione che ne segui, bisognava in ogni caso
sganciare dall’incertezza delle sorti umane la sorte dell’Im-
pero; questo il senso profondo delle nuove prospettive
imperiali tra terzo e quarto secolo, dalla versione « solare »
aurelianea, alla iovio-erculia dioclezianea. In questa direzione
doveva muoversi anche la versione costantiniana della
« teologia » imperiale. Era un’esigenza diffusa. Si pensi alla
famosa preghiera dell’anonimo panegirista del 313 2: al
summus rerum sator egli chiedeva bunc principem (cioé Costan-
tino) servare in omnia saecula ; cheé parum est enim optare tantae
virtuti tantaeque pietati quem longissimum habet vita processum.
Al Giustissimo e Altissimo bisogna chiedere di piti: far
igitur ut guod optimum humano generi dedisti, permaneat in aeter-
num, omnesque Constantinus in terris degal aetates. B infine :
illa ... erit vere beata posteritas, ut cum liberos tuos gubernaculis
orbis admoveris, tu sis ommninm maximus imperator. Circola nelle
parole di questo ignoto retore gallicano, nel 77iak. che
Eusebio pronunzid 23 anni dopo, nei capitoli finali della
7. C., la stessa idea di fondo, vi si respira la stessa aria;
Vaeternitas dell’Impero & assicurata dall’zezernitas della dinastia,
di #na dinastia, di quella dei Costantinidi ; ma ¢ un’aefernitas
che ha Dio come garante, sia esso U'indistinto summus rerum

L\Y. SestonN, Diocl. et la tetr., 218 sg.
% Paneg. IX (X1I) 26, 2-5.



ETA COSTANTINIANA 253

sator, o altrettanto indistinto, ma confessionalmente definito
e biblicamente configurato, Dio del dotto e ctistiano Eusebio.

E possibile cogliere segni concreti di tutto cid? Da
tempo s’¢ discusso sulla data di Cod. Theod. XIII 4, 2 (data
IV Non. Aug. Feliciano et Titiano coss. = 2 agosto 337):
Mommsen non se ne meravigliava e scriveva : recte fortasse,
citando V. C. IV 67. Dopo il tentativo di correzione di
J.-R. Palanque e le obbiezioni di E. Stein, la questione
sembra risolta a favore della lezione trddita 1. E lecito pen-
sare che non sia 'unico atto ufficiale della anabiosis di Costan-
tino. Questi tre mesi e 17 giorni, questa sorta di « vuoto
costituzionale », hanno esercitato il fascino di tutti i vuoti,
quello di attirare : si ¢ tentato di collocarvi alcuni miliaria
della Narbonense, ’iscrizione di Ain Tebernok, da ultimo
il rescritto di Hispellum 2 ; ma ¢ tutto poco probabile. Resta
solo la costituzione del 2 agosto 337, dafa da Costantino
donep EE avafidoewg SLowdv.

In quali termini costituzionali si sara atteggiata questa
ideologia della aefernitas dinastica? E in secondo luogo :
che significato bisogna attribuire allora alla assunzione del
titolo di Augusti il 9 sett. 337°?

Tra le parole caute, che dicono e non dicono, con cui
la V. C. cerca di spiegare come siano andate le cose in quello
che siam soliti chiamare il « massacro di Costantinopoli»,
emerge con sicurezza un motivo: saputasi la morte di
Costantino, ci fu un risoluto movimento delle alte gerarchie
militari, seguito favorevolmente dalle truppe, con I'unanime
risoluzione pndéva yvwpilewy Erepov, 9 pévoug Tovg adtol waidug
‘Popatwv adroxpatopag. Odx elg paxpov 8 hElovy un Kaloapug,

17.-R. PALANQUE, Essai sur la préf. du prét. du B. Emp. (1933), 6; E. STEIN,
Byzantion 1934, 329 ; A. PIGANIOL, op. ¢it., 74, nota 4; J.-R. PALANQUE,
Mél. Grégoire (1940), 491 ; Historia 4 (1955), 259 ; 263.

2 P. FaBia-G. pE MonNrtauzaN, CRAI 1930, 120; Th. MomMmseNn, ad CIL
XII 5560; A. PicanioL, ibid.; J. Gascou, Le rescr. d’Hispellum, MEFR. 79

(1967), 609-659.



254 SALVATORE CALDERONE

évrelley & #8n todg &mavrag ypnpatilew Adyovotovg (V. C.
IV 68). Una presa di posizione degli ambienti militari,
dunque. Noi moderni possiamo pensare a manovre sottet-
ranee del ramo diretto, per eliminare o prevenire moti a
favore del ramo cadetto ! ; possiamo pensare, con Atanasio
e Zosimo?, alle responsabilita, dirette o indirette, di
Costanzo II; o a trame dei prefetti al pretorio, di Ablabio
soprattutto 3. B difficile orientarsi tra accuse antiche e
moderne. Certa & I'iniziativa militare. Cwi profuit? All’eser-
cito stesso, certamente. Ma allora: che cosa rappresentava
per D’esetcito un timore da sbandire, una realta da rimuo-
vere? Posso sbagliarmi tra tanta reticenza delle fonti*; ma
a me pare che un significato pregnante ci sia nella frase
eusebiana ph Kaloapag, évrelbev 8 #0n todg &mavrag yonpoattlew
Advyoberous. Qui non ¢ detto semplicemente che i tre figli
furono eletti Augusti; ma che i soldati contestarono, per
prima cosa, che essi governassero come Cuesares (un

1 A. PigANIOL, 0p. ¢it., 74, pet la testimonianza di Gr. Naz. C. Iwlian. 1 21,
che perd sembra voler essere un teste a discarico del ramo diretto.

2 Ath. H.Ar. 19; Zos. II 40. E tuttavia il successivo comportamento di
Costanzo II sembra escludetlo.

3 A. PicanioL, #bid.

4 Analizzando il disaccordo delle fonti sulle cause e sulle collusioni del
« putsch», si trova che se la tradizione ariana, favorevole al ramo diretto
(Philost. H.E. II 4, 18), presentava i fatti come reazione all’accusa di « avvele-
namento » di Costantino a carico di Giulio Costanzo, mentre la tradizione
anticostanziana (Tuln. Imp. Ep. ad Athen. 270 C; 281 B Hertlein ; Lib. Or. I
524 sgg. ; Zos. 11 40 ; Hiet. Chron. a. Abr. 2354 ; Amm. XXI 16, 8) insisteva
sull’asébeia, sulla immanitas di Costanzo 11, e altre fonti procedono con cautela
(Aur. Vict. Caes. XLI 22 ; Eutr. X 9, 1) o con reticenza (Eus. V. C. loc. ¢it.),
tutte o gran parte di esse sono concordi nell’indicare ’esetcito come iniziatore
e lo slogan usato. Vedi, ad es., Aur. Vict. Caes. XLI 15, per il quale 'opposi-
zione dell’esercito si sarebbe manifestata gia al tempo del cesarato di Delmazio,
fatto Cesare obsistentibus valide militaribus. Per questo non seguirei ’opinione
di chi, dando credito a Gregorio Nazianzeno, interpreta la vicenda come
prevenzione di una possibile guerra civile: da ultimo J. MoreAu, /b AC 2
(1959), 164.



ETA COSTANTINIANA 255

Katoapag) ; non pit Cuaesares, da quel momento dovevano
esser per tutti Augusts.

Cosa si nasconde in tutto questo? Il problema della
stabilita dell’Impero nel momento critico della successione
era stato il problema centrale di tutta la storia dell’Impero
romano. La soluzione dioclezianea aveva proiettato la « fonc-
tion» imperiale nella sfera del divino, accoppiandola alla
concezione romana dell’imperatore-magistrato. La rivolu-
zione costantiniana richiedeva, anche per questo problema,
una nuova formula. Chi s’era autodefinito énioxomoc <T@y
éxtée (nel senso gia chiarito), ma soprattutto (émicxomog)
xafeorapévoc Omd Tob Oeol !, chi aveva dichiarato in ogni
occasione la certezza della « Sendung» divina affidatagli,
non poteva dare fondamento ideologico al proprio potere e
ordinamento al sistema della successione diversi da quelli
che legassero per sempre la designazione divina alla sua
funzione di episkopos, la katdstasis hypo toi theo# alla sua
eterna presenza al timone dell’Tmpero : il principio del genos
basilikén per diritto divino ; un concetto che la letteratura
biblica metteva quotidianamente dinanzi agli occhi; e
Costantino, teste Eusebio, leggeva spesso la Bibbia.

Ed ecco la formula costantiniana : i Caesares, i 4 Caesares
a cui aveva nel 335 assegnato le parti dell’Impero, avrebbero
governato il mondo sotto la sua guida suprema prima e dopo
la sua morte ; anche dopo la sua morte il suo genos avrebbe
obbedito alla guida che il Pater, scelto da Dio, avrebbe loro
assicurata. Nessun nuovo Augusto alla sua morte ; unico
Augusto sarebbe rimasto sempre lui, nelle « absidi del cielo ».
Un’ideologia politica cosl impressionante non ¢ impensabile
nella « eta di Costantino». Era questo il voto espresso dal
retore gallicano : permaneat in aeternum ; e, assegnati i figli
al gubernacula orbis, rimanga Costantino ommnium maximus
imperator. BEra la visione altrettanto grandiosa del 77iak.

18. CaLpERrONE, Costant. e il Cattolic. 1 (1962), XXXVIII sgg.



256 SALVATORE CALDERONE

eusebiano : del basilikon téthrippon e del supremo auriga
gveldey SYmAdg Hvioydv. Ambedue certamente esprimevano un
punto di vista in larga misura ufficiale.

Naturalmente, un tal progetto era un duro colpo per
Pesercito, avvezzo da tempo a controllare il vertice del-
I'Impero ; un grave scacco per le gerarchie militari, ora piu
che mai minacciate di esser tagliate fuori, nel giuoco delle
parti di questo Impero biblico-cristiano, che solo in Dio
riconosceva 'origo di ogni potestas, di quella imperiale soprat-
tutto, e si dichiarava cosi mal disposto anche a riconoscere
nell’acclamatio militare dell’ Augusto la partecipazione di un
divinus consensus, come era sino allora accaduto *.

Questa la mia tesi .. E questo il corollario per quanto
riguarda le c.d. « monete di consacrazione» : la quadriga
celeste dell’emissione di Lugdunum e poi di tutto I'Impero
fu Pespressione plastica della teologia dinastica, che ho cer-
cato di ricostruire. Nella 17. C. ¢ appunto a conclusione del
lungo discorso sulla Bacureta pera Odvatov, sulla dvaBincig di
Costantino, sull’analogia di lui con la spiga e, addirittura, col
Salvatore (che si fanno ambedue morvmidoio), che Eusebio
(IV 73) ricorda la coniazione della moneta con il volto del
makarios col capo coperto su un lato, con la sua immagine
sull’altro ¢’ &ppartt tebptnme, Nvibyov Tpbmov, Omd dekidg dvwbey
dxtewvopévng adTd yewpds dvedapBavéuevov. C’¢ anche un lin-

guaggio proprio della dispositio.

1W. EnssuiN, Goftkaiser, 53 sgg.

2 Degno d’attenzione Aur. Vict. Caes. XLI 10: dopo la vittoria su Licinio
res publica unius arbitrio geri coepit, liberis Caesarum nomina diversa retentantibus.
Che significa diversa? « molti», nel senso in cui Eutr. X 6 dice che sotto
Costantino res romana sub uno Augnsto et tribus Caesaribus, quod numquam alias,
fuit? Non credo. E dunque «diversi»; da che? penserei: dai Caesarum
nomina d’eta deioclezianea, ch’eran destinati ad esser sostituiti un giorno dai
nomina Augustornm. Una frappante affinitd con 7. C. IV, 68 presenta la nota-
zione del Chron. hieronymiano : tres liberi eius ex Caesaribus Augusti nuncupantur,
Anche qui: perche la precisazione ex Cuaesaribus ?



ETA COSTANTINIANA 257

E arrivato il momento di esaminare le interpretazioni
diverse delle emissioni quadrigate ; basta prendere in esame
l'articolo di Patrick Bruun. Egli scrive: « All the mote
interesting is the ... type with the gwadriga, a conventional
symbol that disappeared from the coinage mote than thirty
years earlier.» In realta, non «more than thirty years», ma
ottant’anni, risalendo I’ultima apparizione di un veicolo
(biga per la verita) di comsecratio alle monete emesse per
Valeriano nel 257-8 . Dopo 8o anni sarebbe, una ripresa
del simbolo della consecratio, una professione polemica di
fede nella vecchia ideologia | Ma l'idea del Bruun sembra
un’altra : «...in fact, the sun chariot tutns out to be a
reminiscence of the ascent of Elijah in the eyes of the
Christian.» Il carro del sole, dunque, per i pagani, il carro
di Elias per 1 cristiani. Ma piti avanti il Bruun opta per una
terza soluzione : le monete con quadriga sono «more closely
related to Hellenistic tought than to Christian»; questo
perche (tutti lo sappiamo, ma non capisco che rapporto
abbia la cosa con il discorso) per lidea dell’immortalita
dell’anima, anche il cristianesimo ¢ debitore della cultura
ellenistica. Similmente, la mano ¢ per i Cristiani la mano
di Dio, per i pagani il noto simbolo magico, di origine
orientale, del potere. Ecco I’edizione moderna della « Zwei-
deutigkeit » dell’eta di Costantino. Il caput velatum dell’Obw. :
« it seems logical to connect it with the well known repro-
ductions of the emperor sacrificing as Pontifex Maximus
(cfr. Ara Pacis). What is quite certain is that the caput velatum
is of pagan origin, as is amply demonstrated by Tertullian’s
words : ...Christiani ... capite nudato, quia non erubescimus,

. oramus (Apol. 30, 4)».

Obbiezioni. La « Himmelfahrt» di Elias, per esser tale,
aveva bisogno di altri elementi iconografici (Eliseo, i suoi
discepoli, il Giordano o addirittura il mare, il mantello

1 H. MarrincLy-E. A. Sypenuam, RIC V 1 (1927), 116, nr. 28.



258 SALVATORE CALDERONE

porto da Elias ad Eliseo), necessari secondo la tradizione
figurativa delle pitture catacombali e dei sarcofagi?, e qui
assolutamente mancanti. Inoltre, "autore della V. C. non
avrebbe tralasciato di segnalare la possibilita di simile inter-
pretazione. E ancora : ’episodio biblico ebbe nella tradizione
esegetica cristiana diversissimi sviluppi simbolici, dalla
avalnrg Ty mvevpatieédy 2 all’ascensione di Cristo 3, alla
resurrezione della carne 4, alla estatica dvaydpnoig &md Tév
avbpwnivewy 5, ed eventualmente, secondo alcuni moderni,
significato escatologico o sacramentale o dell’anima salvata,
ma non ebbe mai, documentabilmente, valore di simbolo
dell’immortalita dell’anima. Per quanto riguarda la mano
celeste, non credo che sia necessario scomodare le lontanis-
sime origini orientali del suo linguaggio magico; ma
piuttosto € pitt opportuno rintracciare i ¢/ichés contemporanei.
Il cristiano incontrava decine di volte, leggendo A7 e NT,
espressioni come ef nunc ecce manus Dowmini super fe ® ; Ireneo
ne aveva fatto oggetto particolare dell’esegesi delle figure
di Enoch, Elias, Giona7; il linguaggio retorico se n’era
impadronito, come ricorda lo stesso Bruuns® FEd & del
4° secolo la traduzione dell’immagine in termini figurativi :
basti ricordare il grande multip/um aureo di Vienna?, del
326-7, e le immagini che stanno ai lati delle imagines clipeatae

1 K. WesseL RLACIV, 1160 sg. ; J. WiLperT, Malereien, 417 sgg. ; Taf. 160, 2
(Pietro e Marcellino) ; 230, 2 (Domitilla) ; F. GerRkE, Christl. Sarkophage vor-
konstantin. Zeit (1940), 86 sgg.

ATven. ¥V 5, 1.

3 0r. Sel. in Ps. XV 9 (PG XII 1215), ove si allude a sostenitori di tale inter-
9 5
pretazione. Cfr. Ambr. In Luc. VI 96 ; Greg. M. In evang. 11 29, 6.

4 Adam. Dial. p. 212 ed. Leipzig 1902.

5 Ot. Adnot. in lib. I1II Regum (PG XVII 57).

b4 11,4

" Iren. Joc. cit.

8 Paneg. VI (VII) 7.

¥ M. R. ALrOLD1, Konstantin. Goldprigung (1963), Abb. 214, Kat. nr. 148.



ETA COSTANTINIANA 259

nei sarcofagi cristiani. Per quanto riguarda il caput velatum :
Tertulliano non documenta un preciso costume cristiano
(che gli orantes sono sia a capo scoperto che a capo velato),
quanto esprime un atteggiamento polemico (per noi cristiani
non & necessario coprirci il capo per pregare !) ; ma soprat-
tutto : bisognerebbe per prima cosa dimostrare che I’atteg-
giamento di Costantino su queste monete sia davvero quello
del sacrificante ; cosa che Bruun non fa. D’altronde, non
accade mai che su monete di consecratio si incontri il busto
dell’imperatore con capo velato, da Adriano ad Antonino Pio,
a L. Vero o a Marco Aurelio o a Valeriano. Velate, si, sono
le teste di Faustina iunior, di Paulina, di Iulia Maesa ; ma
non si tratta certo di Pont. Max. ! E poi: Johannes Straub !
ha dimostrato la portata del rifiuto di Costantino a compiete
il sacrificio sul Campidoglio, forse gia nel trionfo del 312,
ma certamente per i decennalia e per i vicennalia e per i tricen-
nalia. Egli vietd legalmente i sacrifici, come risulta dal
rescritto di Hispellum, da 7. C. IV 25 e da Cod. Theod. XV1I
10, 2 (emessa da Costanzo II, che confermava la disposizione
paterna). Come potevano 1 figli di Costantino rappresentare
il padre in atto di sacrificante nel costume tradizionalmente
pagano? Come ¢ possibile che « it seems logical to connect
it» con 'immagine dell’ Ara Pacis?

Coprire il capo ¢ uso antichissimo, il cui significato
profondo & connesso con l'idea dell’uscita dell’uomo dalla
sfera umana per fare ingresso o entrare in contatto col
Pextraumano, divino o infero che sia; dall’italico cinctus
Gabinus degli arcaici riti agrari e militari, all’atteggiamento
del sacrificante romano, all’auspicatio, alla consecratio bonorum,
al costume dei giovani nel ver sacrum, del devotus nella devotio
sul campo di battaglia e cosl via dicendo, sino alla velatio

1J. Straus, Historia 4 (1955) 297 sgg. Ma vedi F. Pascuoup, Historia 20
(1971), 334 sgg.



260 SALVATORE CALDERONE

virginum o al rito dell’esorcismo del neofita, per i cristiani ! ;
e lo stesso significato & presente nella raffigurazione dei
defunti e nel comportamento di chi si pone in rapporto
con essi. Mi sia permesso ricordare qualche esempio di
questo secondo impiego del costume. Antico Testamento :
per la morte di Absalon, David operuit caput sunm (11 Sam.
19, 4 ; Exech. 24, 17 ; 24, 22). Mondo romano : il medaglione
del c.d. sepolcro dei Valerii sulla via Latina (159 d.C.), con
figura del defunto dal capo avvolto d’un drappo e tratto in
aria da un grifone ?; Pombra di Agamennone o di anonimi
defunti su sarcofagi pagani d’eta imperiale 3 ; il parapetasma
e la sua funzione di cortina che nasconde ai vivi I'immagine
del defunto, come ha visto Hans von Schonebeck?; la
testimonianza di Agostino sulla consuetudine, ai suoi tempi,
di velare il capo #n /luctu® ; e, per il significato fondamentale
ch’ho detto, l'esegesi dell’episodio di FElias sull’Horeb
(operuit vultum suum pallio: 111 Reg. 19, 13) con animam carnis
cura non possidiz °. Ve n’¢ abbastanza, credo, perche si debba
seguire la via pit semplice per spiegare il caput velatum
sul’Oby. delle monete in questione : 'imperatore ¢ ormai
uscito dal mondo degli uomini per entrare nell’extraumano,
pit vicino a Dio, al Megas Basileus.

Questa tipologia del capo velato era comparsa gia nelle
monete di comsecratio per Costanzo Cloro; su una delle
emissioni figura, appunto, e per l'ultima volta, la parola
consecratio 5 in altre, accanto al caput velatum, leggende ispirate
ai concetti di memoria, memoria felix, aeterna memoria, requies
optimor(um) merit(orum) : « ... an apparent transition (sctive

1 H. GraiLror, in DAREMBERG-SAGLIO, Dict. s.v. velamen.

2W. AvtMmANN, Die rim. Grabaltire der Kaiserseit (1905), 225, Abb. 185.

3 0. Jaun, Ber. sichs. Gesell. 1850, Taf. VIII. IX ; 1856, 281.

4 H. von ScuoOneBeck, Altchristl. Grabdenkmiler u. antike Grabgebriuche
in Rom, ARW 34 (1937), 71, nota 2.

5 Aug. QOuaest. hept. 111 32.

8 Greg. M. In Exzech. 11 1, 17.



ETA COSTANTINIANA 261

P. Bruun) from the terminology and symbolism of older
times to that of the early 4th century sincretism» (p. 25 art.
¢ct.). Pili precisamente io direi : ¢ la riduzione delle dimen-
sioni dell’imperatore alla misura umana comune, a cui fa
riscontro l’esasperazione della misura divina nell’idea del-
I’Unico Hypsistos. La memoria ¢ la mmeme, che per tutti si
auspica sul sepolcro di cui qualsiasi defunto dispone; la
requies dell’imperatore ripete la formula &v0ade xeitor év
etpnvy, hic requiescit in pace, che ¢ sulla tomba di tutti. E
iusta e veneranda ¢ dichiarata la « memoria» di Costantino sulle
monete (che ora — lo spero — non chiameremo pit « monete
di consecratio») emesse dalle zecche orientali. Ma sul Rev.
dell’emissione « ecumenica», pit 0 meno contemporanea di
quelle, Costantino, ormai assunto da Dio, continua a gover-
nare il mondo, assumendo dimensioni cosmiche. Il Senato
romano, legato alle vecchie tradizioni, e anche per illudersi,
con questo antico suo diritto, di contare qualcosa nello
Stato, lo dichiarava divus, come fara ancora per decenni.
Ma pit decisiva per la storia del’Europa era quell’immagine
di solidita dinastica, con cui il sogno dell’aefernitas del-
I'Impero, vagheggiato da generazioni, sembrava realizzato.

Ed ora non mi resta che dichiarare, con Aristide (Eig
‘Pouny, 109) : éxterélestat por 16 téAunue: elre 8¢ yelpov elre

Bértiov, EEeomiv 907 @épey TV Yijpov.



262 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Millar : 1 was entirely convinced by your general argument,
that Constantine and Fusebius have a view of the world and of
the function of the Emperor which is coherent, and whose appli-
cation marks the beginning of a new era. In this view there is
no “Zweideutigkeit”. None the less, one may accept that there
are passages in the literature of this period where a “Zweideutig-
keit” is present, for instance when dzvinitas is used in a way which
can refer either to the pagan gods or to the Christian god.

I would merely like to ask if you are quite certain that the
actual funeral ceremonies of Constantine were totally new. Ot
might they still have borrowed some elements from the funerals
of his pagan predecessors?

M. Calderone : There is no other way to answer to this question
than reading the only source we have about this matter, namely
the chapters 70-71 of the 7ta Const. I17. On the evidence of
these chapters we may distinguish two moments of funeral
ceremonies for Constantine. There was a first part of them,
when we are told that the son Constantius II, with representatives
of the army and many people, acted some ceremonies in honour
of the dead emperor ; we may ask, of course, if this was entirely
the ancient rite of comsecratio, or retained some elements of it,
but we cannot find at all in this passage any answer to this
question. In a second moment it is said that the Aettovpyol of
God, i.e. the clerici, with the Christian crowd, continued the
funeral ceremonies in the Church of the Apostles and accom-
plished an #v0cog hatpeiox 3’ edydv. These are, in my opinion,
the incunabula of the ceremonies for a dead emperor in the Byzan-
tine Empire, as well as of the ceremonies for a dead pope, the
real successor of the emperors in the West.



ETA COSTANTINIANA 263

M. Bickerman : It is obvious that consecration of Constantine
did not continue the Roman apotheosis for the simple reason
that the memory of the first Christian emperor was centered on
his grave. If I remember well, the last pagan consecration coins
speak of memoriae divi Maximiani, etc. Constantine was not
transferred bodily to the gods, but received into heaven by God
(or Jupiter for the pagans), whose hand is extended to the dead
emperor from heaven, as coins show. It is not a&mobéwatg,
but as Eusebius says, dvafiwoig. It is interesting to observe
that the Christians in the same way reinterpreted the
Gospel narrative, where Jesus leaves his grave, where
his grave is found empty, where he bodily ascends
heaven,—for the tomb of Christ, the empty tomb remains the
most sacred shrine of Christendom. Constantine became
ioambotorog, but not a god. Yet, the Greek church constantly
spoke of deification of man, of the duotworg 0. But this
message was addressed to everybody, and not to kings and
benefactors alone. Cicero is certain that the gods, if they wished
to convey a message to the Roman people, would have addressed
it through a consul. In the Church, it is humble, simple men,
who are particularly worthy of divine message. If I remember
well, it is Origen who opposes philosophy which can be under-
stood by learned men only and the Christian message which is
addressed to all men. God of Pascal is God of Abraham, Isaac
and Jacob, and not of sages and savants. It is Simeon the
Stylite—I have seen the rests of his column—, it is other “fools
in Christ”, who are prefered instruments of divine revelation in
the Greek Church. It is Andreas, a “fool of Christ”, who,
when Constantinople is assieged by the Arabs, has the vision
that the Blessed Virgin herself protects the city by her mantle.
For good or for bad, the Church, at least in the East, destroyed
the belief in superiority of governing men, of successful men,
of learned men, and gave the first place in the world to sainted
men, who in pagan antiquity always remained on margin of the
governing elite. It is not an accident that the last Christian Empire,



264 DISCUSSION

that of the Russian Czars, fell because of Rasputin, whose name
sounded in Russian as would be the name paillard in French, but
who gave himself for a fool in Christ.

M. Calderone : Permettetemi di dire quanto io sia rallegrato
dal fatto che il prof. Bickerman guardi al problema interpretativo
generale dell’etd costantiniana dallo stesso punto di vista, nel
quale io ho avuto pit volte occasione di pormi, considerando
problemi costantiniani. In una parte del mio contributo, che per
brevita ho traslasciato di leggere, consideravo appunto come le
monete di consacrazione per Costanzo Cloro, Massimiano,
Claudio il Gotico, coniate durante il regno di Costantino (le cost
dette « Ahnenmiinzen » di Voetter), con le loro leggende centrate
sui concetti di memoria e requies, esprimano, pit che concetti
transizionali semipagani (cost, da ultimo, P. Bruun), concetti di
rottura con il passato : memoria e requies sono concetti che illu-
minano il sepolcro di qualsiasi uomo. Ma questo processo di
« democratizzazione » delle prospettive, che il Bickerman ha
voluto qui illustrare con ampiezza di considerazioni, e per la
cui « messa a fuoco» concettuale e storiografica siamo debitori
a S. Mazzarino, va considerato altresi come un processo di
« giudaicizzazione » della cultura; ¢ un fenomeno, di cui si
possono dare spiegazioni sociologiche o di altro tipo; ma ¢,
certamente, un fatto di enorme rilevanza per la storia dell’Europa.

M. Habicht : Die sogenannten « Konsekrationsmiinzen » wer-
den bis zur Zeit Valentinians I. geprigt, aber nicht mehr unter
Gratian. Valentinian I. fithrt noch den Titel pontifex maxinmus,
Gratian legt ihn ab, vermutlich unter dem Einfluss des Ambrosius.
Ist es moglich, dass zwischen diesen beiden Fakten ein Zusam-
menhang besteht, dass die Legende divas Constantinus, divas
Valentinianus, wie abgegriffen auch immer die Bedeutung von
divas bereits war, doch den Christen des spiteren 4. Jhdts. ebenso
unertriglich schien wie der Titel pontifex maximus? Sicher kann



ETA COSTANTINIANA 265

pontifex, von einem christlichen Bischof gesagt, von den Christen
als christliche Bezeichnung eines Bischofs verstanden werden,
aber ich zweifle, dass damals eine znterpretatio Christiana von
pontifexc maximus moglich war, und glaube, dass dieser Titel fiir
die Christen ein oxavdahov gewesen ist.

M. Calderone : Non mi pare che si possa istituire una relazione
tra i due fatti (’ipotesi & stata molto tempo fa avanzata dall’Eckhel),
per la semplice ragione che il primo dei due non sussiste. « Kon-
sekrationsmiinzen» non ¢ vero che siano state coniate sino a
Valentiniano I. L’ultima volta che la parola consecratio figura su
monete coniate per un dzvus & stata su una emissione in onore di
Costanzo Cloro. Di « monete di consacrazione» s’¢ parlato per
Costantino ; ma voglio sperare di aver qui dimostrato che tale
denominazione & errata o, per lo meno, molto discutibile. E vero,
d’altra parte, che Costantino, e Costanzo II, e Giuliano, e Giovano,
per testimonianza di Eutropio, zufer divos meruerunt referri. Ma
questo puo dirsi ancora di Teodosio I, in base ad una famosa
iscrizione, purtroppo, oggi perduta (G. B. de Rossi, /ChrUR 1
338). Cio testimonia, evidentemente, che I’aristocrazia senatoriale
romana, di spiriti tradizionali e pagani nella stragrande maggio-
ranza, ripeteva Iantica prassi del senatusconsultum, con cui soltanto,
almeno in teoria, si dava fondamento legale al titolo divus (Alf6ldi).
Manca, dunque, la coincidenza tra i due fatti considerati dal
Prof. Habicht e, pertanto, il fondamento stesso del « Zu-
sammenhang ».

Per quanto riguarda la permanenza del titolo divus per 'impera-
tore defunto, sono dell’avviso che bisogna considerarlo privo
ormai, nel 4° sec., dell’antico valore religioso, come pure I’Habicht
mi pare disposto ad ammettere.

Per quel che tocca il titolo di pontifex, € importante tenet
presente che lo si trova attribuito al vescovo cartaginese in una
lettera di Girolamo (Epist. 130, 2), ¢ a Damaso nell’ « editto»
teodosiano di Tessalonica (380) ; alla indifferenza del titolo deve
aver contribuito il suo impiego per rendere in latino il titolo



266 DISCUSSION

proprio del sommo sacerdote giudaico (cosi, ad es., il traduttore
di Or. Hom. V1 in Lev. 3).

Non capisco, d’altra parte, perche i cristiani potessero accettare
il titolo pontifex per un vescovo, e dovesse invece rappresentare
per loro uno « scandalo» quello di pontifexc maximus. Cid poteva
accadere per Tertulliano (Paudic. 1 6), indignato per Vedictum
peremptorium sulla disciplina penitenziale, emesso da un vescovo
romano (Callisto, a mio avviso), quasi egli fosse un « pontefice
massimo » (pontifex scilicet maximus, quod est episcopus episcoporum,
dixit). L’ironia graffiante di Tertulliano non testimonia certo, gia
per allora, 'uso effettivo del titolo, st perd la spinta di fondo,
direi in «arriere-pensée», ad assumerlo come non inadatto ad
indicare il vescovo romano e a sottolinearne la sua posizione
primaziale. — Ma le cose cambiano profondamente nel 4° secolo.
Non saprei dite quando sia accaduto che il titolo di pontifex
maximus cominciasse ad essere titolo ufficiale del vescovo romano;
non mi sorprenderebbe, perd, se venissi a sapere che si sia trattato,
non tanto di abbandono del titolo da parte di Graziano, quanto
piuttosto di un suo trasferimento dall’imperatore al vescovo di
Roma.

M. Beanjen: Peu versé dans I’histoire constantinienne, je
désirerais poser deux questions 2 M. Calderone, s’il veut bien
admettre qu’elles émanent d’un étudiant plutot que d’un collegue !

a4) A ma connaissance, la liturgie officielle paienne continua
d’étre observée, 4 Rome du moins, pendant plusieurs décennies
aprés la reconnaissance du christianisme par Constantin ; cela
suppose que l'organisation officielle des cultes paiens resta en
place, y compris les colléges sacerdotaux nécessaires a leur fonc-
tionnement, en particulier le college des Pontifes qui « supet-
visait » en quelque sorte la religion d’Etat et avait dans sa compé-
tence propre les aspects juridiques des institutions religieuses ;
or la responsabilité des actes accomplis par le college des Pontifes
incombait & ’empereur en tant que pontifex maximus, bien qu’il
déléguit ses fonctions 4 un autre ; n’est-il pas infiniment probable



ETA COSTANTINIANA 267

que, méme sans participer personnellement aux actes des cultes,
ni aux décisions du college, Constantin et ses successeurs ont
gardé, avec le titre de pontifex maximus, la responsabilité qui y
était institutionnellement attachée?

b) Sous la basilique vaticane a été retrouvée, au cours des
fouilles entreprises il y a trente ans, une petite mosaique qu’on
date, je crois, du IVe siecle de notre ére et qui montre le Christ sur
un quadrige, tel que liconographie paienne représentait Sol-
Apollo ; n’y a-t-il pas lieu de rapprocher cette image de celle du
quadrige figurant sur les monnaies dynastiques frappées aprés
la mort de Constantin?

M. Calderone : En ce qui concerne la premiére question, je
voudrais rappeler qu’au nombre des fonctions fondamentales de
la liturgie paienne, dont le pontifex maximus était I’organisateur
officiel, il y avait naturellement les sacerificia. Or, une référence
aux précédentes législations dans une constitution de Cons-
tantin II (Cod. Theod. XVI 10, 2), ainsi que le témoignage de la
Vita Const. et '« évidence » contenue dans le rescrit d’Hispellum
nous prouvent lexistence d’une loi constantinienne qui inter-
disait les sacrifices ; c’était laisser bien peu de chose a la liturgie
paienne que de lui Oter les sacrificia. On pourrait rappeler a ce
sujet que Cyprien n’avait pas voulu employer le mot sacrificium
a propos de la liturgie chrétienne.

Par ailleurs, comme je I’ai fait observer tout a ’heure, a partir
d’Auguste, Pempereur n’a plus rempli personnellement les fonc-
tions que le titre de pontifexc maximus lui attribuait: il les a
déléguées.

Enfin, ce ne serait pas la premiere fois dans I’histoire humaine
que des titres ou des institutions se seraient maintenues a peu pres
sans changement extérieur, bien qu’ils n’aient plus eu aucune
validité réelle.

Au sujet de la deuxiéme question que vous me posez, il me
semble qu’il n’y a pas lieu de rapprocher les monnaies en question
et la mosaique de la volte de la tombe des Iulii sous le pavement



268 DISCUSSION

de la basilique vaticane. Une correspondance typologique
n’implique pas nécessairement des correspondances symbo-
liques !

M. Paschoud : 11 faut distinguer le titre de pontifexc maximus et
les fonctions qui y sont attachées. Concrétement, le probleme de
I’exercice de ces fonctions ne se pose que lorsque 'empereur est
a Rome; or, cela ne s’est produit que trés rarement au IVe siecle.
Pour ce qui est du titre, il faut, je crois, se souvenir de ce qu’a
montré J. Straub, Konstantins Verzicht auf den Gang zum
Kapitol, Historia 4 (1955), 297-313, et surtout pp. 299-302 4
propos du fait que la mention d’une montée au Capitole de
Constantin manque dans le Panégyrigue de 313 (9 Galletier), alors
qu’elle devrait normalement s’y trouver si lauteur avait suivi
scrupuleusement le schéma traditionnel. Nous avons la une
maniére typique de procéder a cette époque de transition: on
passe sous silence en l’escamotant le plus habilement possible
tout ce qui peut impliquer des allusions génantes. Constantin et
ses successeurs n’ont pas renoncé au titre de pontifexc maximus,
car cela leur aurait créé des difficultés avec la majorité paienne
de Rome, difficultés qu’ils étaient heureux de s’épargner. Mais
on peut tenir pour assuré qu’ils se sont bien gardés de jamais
exercer les fonctions spécifiquement religieuses qui étaient atta-
chées a ce titre. Du reste, comme je 1’ai dit plus haut, le probléeme
ne s’est réellement posé qu’a Constantin en 312, 315 et 326, et
a Constance II en 357, lors de la présence a Rome de ces empe-
reurs. Il faut évidemment admettre complémentairement que la
hiérarchie chrétienne se scandalisait de voir perdurer ce reliquat
de paganisme : il était néanmoins hors de sa portée de mettre un
terme a cette situation, du moins tant que le rapport des forces
en Occident entre paiens et chrétiens ne s’inversait pas. Ce n’est
quapres la mort de Valentinien IeT que les chrétiens purent
s’affirmer davantage, grice a la faiblesse de Gratien et au prestige
grandissant d’Ambroise de Milan, et ce n’est pas par hasard que
les mots pontifex maximus disparaissent de la titulature impériale



ETA COSTANTINIANA 269

précisément avec cet empereur. Quant au fait que le détail n’est
positivement rapporté que dans un récit historique de propa-
gande paienne — Zosime IV 46 —, et qu’il y joue un role
important, il n’y a pas lieu de s’y arréter dans le contexte de la
présente discussion.

M. Calderone : Je suis tout a fait d’accord avec vous : en dis-
tinguant le titre et les fonctions de pontifex: maximus, on doit recon-
naitre, 4 propos de tout ce que nous avons dit, que ce titre était
devenu vide de signification et pour ainsi dite périmé ; je dirais,
en me servant d’une expression 4 la mode de chez nous,
« disponibile ».

En revanche, je ne vous suivrai qu’a moitié dans votre inter-
prétation, a mon goit machiavélique, de la politique religieuse
de Constantin; personnellement, je ne crois pas a cet habile
« escamotage » dont vous parlez, ni, comme je le disais a
M. Habicht, au « scandale » que le titre aurait pu représenter, en
plein IVe siécle, pour les chrétiens.






	Teologia politica, successione dinastica e consecratio in età costantiniana

