Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 19 (1973)

Artikel: Les apologetes et le culte du souverain
Autor: Beaujeu, Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IT1
JEAN BEAUJEU

Les apologetes et le culte du souverain



e

5




LES APOLOGETES
ET LE CULTE DU SOUVERAIN *

Dans leur double entreprise de polémique contre le paga-
nisme et de défense du christianisme, les apologétes des
premiers si¢cles ne pouvaient ignorer le culte du souverain ;
répandu a travers toutes les provinces de I'Empire, régi par
des textes officiels précis, appuyé sur une organisation admi-
nistrative solide, enraciné dans une tradition séculaire, le
culte impérial bénéficiait en outre d’une large assise sociale,
d’une idéologie triomphante et d’un consensus général des
populations ; d’ailleurs, avant Auguste, une foule de sou-
verains avaient été adorés en tant que dieux, notamment
dans les royaumes hellénistiques, chez les Perses, les Assy-
riens, en Egypte pharaonique; a Rome méme, Romulus
n’avait-il pas regu les honneurs de 'apothéose et été identifié
au dieu Quirinus? Bref, la divinisation et le culte du souve-
rain s’imposaient 4 Pattention des théoriciens de la religion
nouvelle comme une branche singuli¢rement vivante du
paganisme, évidemment incompatible avec un monothéisme
rigoureux. Cette antinomie n’était pas seulement théorique:
elle posait un probléme briilant a tous les chrétiens dans
leurs rapports avec les autorités officielles et dans maintes
circonstances de leur vie sociale, puisque quiconque refusait
de participer aux nombreuses manifestations de caractére

* Nous avons volontairement écarté de cette étude deux problémes margi-
naux, dont l’examen nous aurait entrainé beaucoup trop loin: 1° le réle
considérable de I’évhémérisme dans la polémique contre les dieux paiens —
nous en tenons compte seulement dans la mesure ou la théorie évhémériste
a intetféré avec la polémique contre le culte du souverain — ; 2° la question
de savoir si, en appellant le Christ x0ptog, Paul a transféré sur sa personne le
titre couramment donné au roi-dieu dans les monarchies hellénistiques et
romaine (K. Prumym, Herrscherkult und Neues Testament, Biblica 9 (1928),

3-25; 129-142 ; 289-301).



104 JEAN BEAUJEU

religicux par lesquelles les habitants de ’Empire montraient
leur loyalisme a I’égard de I'Empereur et de I’Etat romain
s’exposait a la redoutable accusation de lése-majesté ; pour
les chrétiens, c’était en certains cas question de vie ou de
mort, souvent aussi une cause de division grave entre rigo-
ristes et partisans d’un wodus vivend.

Le culte du souverain — et ceci n’est pas vrai seulement
du culte impérial romain — revét toujours une double
signification, 4 la fois religieuse et politique ; de la vient que
la contestation a laquelle il donne lieu, qu’elle soit indivi-
duelle ou collective, peut étre d’ordre proprement religieux
ou proprement politique, mais que, par la volonté des oppo-
sants eux-mémes ou a travers les réactions du pouvoir et de
ses partisans, elle apparait souvent comme 2 la fois philo-
sophico-religieuse et politique. On I’a bien vu 2 Rome, ou
les chrétiens n’ont été ni les seuls ni les premiers a s’opposer
au culte du souverain ; les apologetes avaient a portée de la
main des écrits nombreux et variés ou cette pratique était
plus ou moins vivement critiquée, ou, en particulier, le culte
des souverains se trouvait étroitement associé, voire confondu
avec celui des dieux paiens ; et en fait ils n’ont pas manqué
d’y recourir. Nous commencerons par les passer rapidement
en revue, avant d’aborder I’analyse des textes apologétiques.

Depuis des siecles, la collectivité juive professait avec
intransigeance le dogme d’un Dieu unique, comme les chré-
tiens, en y ajoutant Iinterdiction absolue de toute représen-
tation figurée du Créateur et de ses créatures; leur refus
intransigeant d’adorer un roi terrestre conduisit plus d’une
fois les juifs a des conflits redoutables avec le pouvoir poli-
tique, notamment aux temps de Nabuchodonosor, de Darius
le Grand (?) et surtout d’Antiochos IV Epiphane ; le sombre
éclat de ces conflits et le témoignage de la fermeté indomp-
table du peuple juif rayonnent dans des pages célebres de
I’Ancien Testament : livre de Danie/, composé au IIe siecle
avant J.-C., sous le regne d’Antiochos IV, et Livre de /a



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 105§

Sagesse, postérieur d’un siecle ; elles ont leur prolongement
dans les deux ouvrages écrits par Philon d’Alexandrie pour
défendre la communauté et la religion juives contre la tenta-
tive de Caligula d’imposer le culte de sa personne dans les
synagogues : le pamphlet Contre Flaccus et la relation de sa
propre démarche aupres de 'empereur, la Legatio ad Gaium.
Mais il y avait une différence capitale entre la situation des
juifs de ’Empire et celle des chrétiens: le judaisme était
reconnu officiellement comme religio licita et ses adeptes
bénéficiaient a ce titre des dérogations nécessaires pour leur
permettre de témoigner leur loyalisme 4 I’égard de Rome
et de 'empereur — loyalisme trés largement répandu parmi
les juifs de la diaspora —, sans enfreindre leurs strictes obli-
gations rituelles ; c’est précisément pour avoir voulu modifier
les clauses de ce compromis que Caligula déclencha une
crise grave, mais sans lendemain, entre les juifs et le pouvoir
impérial. Il en allait tout autrement du peuple juif de Palestine,
entité politique incorporée de force dans I’Empire ; pour des
motifs 4 la fois religieux et politiques, les éléments les plus
actifs de la Judée, ceux qu’au Ier siecle de notre ére on appe-
lait « zélotes », saisissaient les occasions propices — conflits
entre juifs et non-juifs 2 Jérusalem, Alexandrie ou ailleurs,
revers des Romains en Orient — pour dresser le peuple juif
contre Rome et tenter de restaurer 'indépendance nationale ;

11Le Premier et le Deuxitme livres des Maccabées — deutérocanoniques —
célebrent la lutte héroique des juifs contre plusieurs rois Séleucides, en parti-
culier Antiochos Epiphane, mais sans faire allusion au culte du souverain ;
quant au 7 roisiéme Livre des Maccabées, considéré comme apoctyphe, il relate,
en faisant une large part au merveilleux, 1’échec de la tentative de Ptolémée IV
Philopator (221-204 av. J.-C.) pour enrdler les juifs dans les rangs des adeptes
du culte dionysiaque et, devant leur résistance, pour les massacrer en masse ;
or on sait que ce roi, comme nombre de monarques hellénistiques, regut un
culte en tant que Néog Awbwoog; mais le texte n’en fait aucune mention et
semble d’ailleuts n’avoir guére eu d’influence sur les apologistes chrétiens :
seul Clément d’Alexandrie cite Ptolémée Philopator dans une liste de souve-
rains divinisés (Proz. IV s54).



106 JEAN BEAUJEU

d’ol les révoltes de 66 et 132, qui firent couler beaucoup de
sang, mais affectérent peu la situation des juifs dans les autres
régions de I’'Empire et les privileges dont ils jouissaient pour
observer les prescriptions de leur religion, s’agissant en
particulier du culte impérial 1.

En dehors des juifs et des chrétiens, il ne manquait pas
de paiens hostiles au culte du souverain ; certains I’écartaient
par incrédulité, que leur philosophie exclit toute croyance
religieuse, comme c’était le cas des épicuriens et d’un Pline
I’Ancien?, ou qu’inversement leur piété s’opposat a recon-
naitre pour dieux des hommes morts ou vivants, comme on
le voit chez un Plutarque, par exemple 2 ; mais, a la différence
des chrétiens et des juifs, ils ne se réclamaient ni les uns ni
les autres d’un interdit absolu, expression d’un dogme intran-
sigeant ; la participation au culte du souverain, méme si elle
leur semblait dérisoire ou de nature a offenser le ou les vrais
dieux, ne constituait pas a leurs yeux un sacrilege proprement
dit, ne mettait pas en cause la tranquillité ou le salut de leur
ame ; et comme, d’autre part, cette participation, en tant que
manifestation de loyalisme a I’égard de ’Etat et de son chef,
satisfaisait en eux les membres de la collectivité romaine, ils
s’y prétaient avec plus ou moins de scepticisme; en tout cas,
on ne connait aucun exemple d’un refus collectif ou méme

1 Sur Pattitude et la situation des juifs 4 I’égard du culte impérial, voir princi-
palement J. JusteRr, Les Juifs dans I’ Empire romamn 1 (Patis 1914 ; réimpr.
Aalen 1965), 338-351.

2Cf. Plin. NH 1I 27; VII 188 sq. Répertoite sommaire d’auteuts paiens
hostiles au culte du souverain ap. L. CERFAUX-]. ToNDRIAU, Un concurrent du
christianisme : le culte des sonverains dans la civilisation gréco-romaine (Tournai 1957),

P- 437, 0. 2.

3 Voir excellente mise au point de D. Basur, Plutarque et le stoicisme (Patis
1969), pp. 463-473 ; Plutarque rejetait catégoriquement 1’apothéose des sou-
verains, tout en admettant que les 4mes d’élite peuvent se changer en héros,
puis en démons, et, dans certains cas exceptionnels, de démons en dieux
(cf. Rom. 28, 10). On notera qu’Aulu-Gelle (XIII 4), comme Plutarque (A/ex.
3, 4), rapporte avec complaisance ’anecdote d’Olympias, taillant son fils
Alexandre pour sa prétention d’avoir été engendré par Jupiter Hammon.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 107

individuel de s’associer au culte impérial, de la part des
paiens. D’autres élevaient des objections de caractere poli-
tique : Cicéron, hostile au régime institué par César et aux
ambitions de ses héritiers Antoine et Octave, condamne le
culte officiel du dictateur défunt *; sous le Haut Empire,
Pline le Jeune, porte-parole de I’aristocratie sénatoriale, s’en
prend non pas au culte impérial comme tel — il approuve
au contraire ’apothéose du souverain défunt, a condition
qu’elle ne résulte pas d’un calcul égoiste de son successeur 2,
et utilise le rite d’adoration de I’empereur comme moyen
d’éprouver les chrétiens —, mais 2 la prétention de Domitien
vivant aux honneurs divins ®; ce qu’il incrimine, ce n’est
évidemment ni Rome, ni le régime impérial, ni les valeurs
qu’ils incarnent, mais l'orgueilleux abus de pouvoir d’un
homme qui, en prétendant se faire I’égal des dieux, donnait
a son autorité sur les citoyens une forme excessive et
tyrannique.

Contestation modérée et nuancée, comme on le voit,
qui, méme lorsqu’elle s’exprime par le style mordant d’un
Sénéque, n’a jamais pris un tour aigu, ni traduit un refus
de participer aux rites du culte impérial. Cela s’explique sans
peine : tout d’abord, ’ensemble de la liturgie officielle répon-
dait de moins en moins, depuis un certain temps déja, aux
croyances des individus, mais prenait appui sur la fidélité a
la tradition et sur le sentiment, profondément enraciné dans
la mentalité collective, que la solidité et la survie de I’Etat
étaient inséparables du maintien de ses institutions reli-
gieuses ; sans doute le culte du souverain était-il d’impor-
tation récente, mais cette infériorité était compensée par
Pimportance politique exceptionnelle de ce culte, qui liait
étroitement les provinces a la métropole, les pauvres aux

1Cic. Phil. I1 43 ; 111 ; cf. 1 6, 13.
2 Plin. Paneg. 11.
3 Plin. Paneg. 52 ; cf. 2, 3.



108 JEAN BEAUJEU

riches, le régime impérial a I’Etat ; de méme qu’un Aurelius
Cotta, dans le De natura deorum, concilie aisément son scepti-
cisme doctrinal et sa fonction d’augure, de méme le plus
incrédule des Romains de ’Empire n’éprouvait ni géne ni
répugnance a accomplir des rites qui symbolisaient haute-
ment, 4 ses yeux, le respect du mos maiorum et le loyalisme
des habitants de ’'Empire. D’autre part, méme pour un paien
convaincu, la divinisation d’un mortel ne faisait pas scandale :
le flou théologique, la plasticité du divin, le caractere indécis
de la frontiere séparant les dieux et les hommes, entre lesquels
les démons, notamment les génies et les nu#mina des individus,
occupaient une position intermédiaire, I'idée, répandue par
les pythagoriciens et reprise dans le Songe de Scipion, selon
laquelle les dmes des chefs d’Etat vertueux jouissaient dans
Iempyrée d’une immortalité bienheureuse, tout cela contri-
buait a rendre P'apothéose impériale acceptable, au moins
dans son principe, 4 des croyants sincéres, pour qui la
religion n’avait pas seulement une signification politique ou
culturelle ' ; au reste, le polythéisme traditionnel offrait des
précédents illustres et vénérables d’une promotion analogue :
Asclépios, Dionysos, Héracles, les Dioscures, tous nés de
I’'union d’un dieu et d’une mortelle, étaient devenus dieux
en raison de leurs hauts faits et des services qu’ils avaient
rendus 4 ’humanité. Il est vrai qu’en revanche Evhémere
avait entrepris de démontrer que tous les prétendus dieux
du panthéon n’étaient que des hommes, des souverains gra-
tifiés aprés leur mort des honneurs divins par I'attachement

1 Les modalités de ’apothéose officielle suscitaient l'itonie ou la critique :
ainsi les témoignages des sénateurs authentifiant ’ascension au ciel de ’image
du défunt (Suet. Aug. 100, 7 — texte cité infra, p. 109 ; Sen. Apocol. 1, 2 sq.
a propos de Drusilla; Plut. Rom. 28, 4 2 propos du tole joué par Julius
Proculus dans I'apothéose de Romulus; cf. le scepticisme non dissimulé
de Tite-Live sur cet épisode, I 16, 5-8) et le fait qu’un décret du Sénat décidait
du passage d’un homme au rang des dieux (Plut. Rom. 28, 10 ; au contraire,
ceci ne choque pas le stoicien Balbus, dans le De nat. deor. 11 24, 62). Les
auteurs chrétiens n’oublieront pas ces critiques.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 109

reconnaissant de leurs sujets ; et 'on sait la vogue dont jouit
I’évhémérisme tant dans les milieux paiens enclins au scepti-
cisme que chez les chrétiens, en particulier les apologistes.
Mais il est remarquable qu’un « esprit fort », un libre penseur
comme Pline I’Ancien, qui ne croyait pas plus a Iexistence
des dieux pajens qu’a la divinisation des mortels et qui
faisait sienne la thése évhémériste, acceptait 'apothéose des
bons souverains comme consécration symbolique et 1égi-
time de leurs bienfaits *.

A ce consensus général des paiens s’opposait farouche-
ment le refus obstiné des chrétiens, qui s’est exprimé dans leurs
actes et dans leurs écrits. Parmi les apologistes du II® siécle,
Justin, suivi par son éleve Tatien, inaugure la polémique
chrétienne contre 'apothéose impériale ; dans sa Premitre
Apologie, adressée peu apreés 150 a Antonin le Pieux et a
ses fils adoptifs, Marc-Aurele et Lucius Vérus, voulant
répondre aux paiens qui estiment invraisemblable I’histoire
de Jésus, fils de Dieu, ressuscité apres sa mort et monté au
ciel, il allegue les exemples mythologiques d’Asclépios,
Dionysos, Héracles et quelques autres, telle Ariane méta-
morphosée en constellation ; puis il ajoute (21, 3): « et vos
empereurs, quand ils meurent, chaque fois vous les jugez
dignes d’étre mis au rang des immortels et vous produisez
un témoin qui jure avoir vu s’élever du blcher vers le ciel
le César qu'on a bralé». Les derniers mots (duvbvra Tva
TPoXYETE Ewpaxéval €x TNG TUPAS AVERYOUEVOY €elg TOV 00pavov
tov xaroxaévte Katoapa) semblent directement adaptés d’une
phrase de Suétone, dans son récit des funérailles d’Auguste :
nec defuit uir practorius, qui se ejfigiem cremati euntem in caelum
uidisse iuraret (Ang. 100, 7). L’impertinence de I’apologiste

L Plin. NH 11 18 sq. : deus est mortali iunare mortalem, et haec ad aeternam gloriam
uia. FHac proceres iere Romani, hac nunc caelesti passu cum liberis suis uadit maxinius
omnis aeut rector Vespasianus Augustus fessis rebus subueniens. Hic est netustissimus
referendi bene merentibus gratiam mos, ut tales numinibus adscribant; quippe et
aliorum nomina deorum et quae supra retuli siderum ex hominum nata sunt meritis.



110 JEAN BEAUJEU

avait ainsi pour caution celle de I’historien, qui avait elle-
méme des précédents, nous ’'avons vu, chez Séneque et déja
chez Tite-Live ; I’exagération polémique apparait clairement
dans omission d’¢ffigiem et surtout dans ’emploi abusif du
mot ael, comme si "auteur pouvait ignorer que les empereurs
n’avaient pas toujours droit aux honneurs de ’apothéose ;
mais P'argument est bien choisi et vient en bonne place,
apres les exemples empruntés a la mythologie. Dans un autre
passage (18, 1), a4 vrai dite peu significatif, Justin rappelle
a Pempereur et 2 ses fils que «leurs prédécesseurs ... sont
morts de la mort commune a tous les hommes ». En revanche,
il affirme avec force le loyalisme des chrétiens : ceux-ci paient
Pimp6t, conformément au fameux précepte du Christ « rendez
a César ce qui est a César et a2 Dieu ce qui est a Dieu»
(Mt 22, 21 § = Me 12, 173 = L 20, 26); is n’adetent
que Dieu — @edv pév pévov mpooxuvvolpev —, mais ils
obéissent aux empereurs, qu’ils reconnaissent comme chefs
des peuples et, dans leurs prieres, ils demandent a Dieu
« qu’on voie en vous, avec la puissance royale, la sage
raison » (17,I-3 : edydpevor peta tic Pacthixilc duvdpews xal om-
ppova TOV Aoytopdy #yovrag dpig edpebivan). Cette profession de
loyalisme et ces pri¢res pour les détenteurs du pouvoir, méme
lorsqu’ils sont paiens, s’inscrivent dans la droite ligne de la
prédication apostolique ; on peut citer Paul, Row. 13, 1:
omnis anima potestatibus sublimioribus subdita sit — et Papotre
donne raison de cette soumission : #on est enim potestas nisi
a Deo; guae autem sunt, a Deo ordinatae sunt, justification qui
a sa source dans une remarque de Jésus a Pilate : « tu n’aurais
sur moi aucun pouvoir ... s’il ne t’avait été donné d’en haut »,
et déja dans un passage du Livre de la Sagesse (6, 4 : quoniam
data est a Domino potestas uobis), que Justin a préféré laisser
dans 'ombre — ; Rom. 13,2 : Itaque gui resistit potestati, Dei
ordinationi resistit; qui autem resistunt, ipsi sibi damnationem acqui-
runt... 6: Ideo enim et tributa praestatis... 7 . Reddite ergo omnibus
debita : cui tributum, tributum ; cui wectigal, wectigal ; cui timorem,



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN ITI

timorem; cui honorem, honorem (ct. Paul. T7¢. 3, 1; 1 Petr. 2, 13-14
et 17-18) ; pour les prieres, Paul. 7 7Tim. 2, 1: obsecro igitur
primum fieri orationes, preces, supplicationes, gratulationes pro
omnibus hominibus, pro regibus, et omnibus qui in sublimitate sunt,
ut quietam et tranquillam uitam agamus. Un échantillon éloquent
d’une telle priere se lit dans U'Epitre aux Corinthiens de
Clément de Rome, écrite dans les derniéres années du
Ier siecle 1. Cette attitude était aussi celle des juifs de la
diaspora, qui prétaient serment de fidélité a I'empereur et
adressaient a Jéhovah, dans les synagogues, des prieres
solennelles pour le salut de empereur, comme Pattestent
de nombreux textes de Philon et de Flavius Joséphe ; méme
en Palestine, de semblables pratiques étaient courantes depuis
Iépoque hellénistique 2. Il reste que les chrétiens refusaient
de sacrifier 4 empereur comme aux idoles ; Justin le rappelle
par une petite phrase discréte, mais sans équivoque : « nous
nous prosternons devant Dieu seul». Ainsi donc, bien
qu’effleurée sans insistance, la position de la secte nouvelle
est définie avec autant de netteté que d’habileté et de modé-
ration : la divinisation des souverains est une fiction, les

1Clem. I Cor. 6o, 4-61, 1-2 : « Donne-nous la concorde et la paix ainsi qu’a
tous les habitants de la tertre, ... afin que nous obéissions a ton Nom tout-
puissant et excellent, et 4 nos chefs et 2 nos gouvernants sur la terre» ; 61, 1 :
« C’est toi, Maitre, qui leur as donné le pouvoir de la royauté par ta magnifique
et indicible puissance, afin que, reconnaissant la gloite et I’honneur que tu
leur as donnés, nous leur soyons soumis et ne nous opposions pas 2 ta volonté.
Donne-leut, Seigneur, la santé, la paix, la concorde, la stabilité, afin qu’ils
exercent sans heurt la souveraineté que tu leur as donnée. 2 : Clest toi, en
effet, maitre céleste, roi des siécles, qui donnes aux fils des hommes gloire,
honneut et pouvoir sur les choses terrestres. O toi, Seigneur, dirige leurs
décisions selon ce qui est bon et agréable a tes yeux, afin qu’en exergant
avec piété dans la paix et la douceur le pouvoir que tu leur as donné, ils te
trouvent propice.» (Trad. Ecole bibl. de Jérusalem, éd. du Cetf, Paris 1956).

2Cf. J. JusTER, op. cit., 1 344-347; J. BONSIRVEN, Le judaisme palestinien an
temps de Jésus-Christ 11 (Paris 1935), p. 247 ; pour le royaume des Séleucides,
E. BikerMmAN, Une question d’authenticité: Les privileges juifs, in Mélanges
Is. Lévy (AITPHO XIII (1953), 11-34).



112 JEAN BEAUJEU

chrétiens n’adorent que le vrai Dieu, mais se conduisent en
sujets loyaux et prient leur Dieu en faveur des empereurs.

Dans son Discours aux Grees, rédigé vers 176, Tatien,
« philosophe barbare », reprend (chap. 4), avec quelques
variantes, les bréves indications de son maitre : le chrétien
ne se plie pas a tous les usages des paiens, mais n’est pas
pour autant un criminel ; c’est ainsi qu’il paie I'impdt da
au souverain et qu’il « honore les hommes conformément
a la nature humaine ; mais c’est Dieu seul qu’il faut craindre »,
passage qui fait écho au chapitre 17 de Justin et a la formule
de Pierre (/ Petr. 2, 17 : tov Ocdv pofeicle, Tov Bacihéa Tipdte);
dans son chapitre 10, Tatien réitere, en termes plus mot-
dants, I'attaque de Justin contre les métamorphoses de la
mythologie et contre ’apothéose impériale, en y associant
le cas d’Antinotis auquel son prédécesseur avait fait allusion
en un autre endroit (/ Apol. 29, 4): « Comment, apres sa
mort, Antinotis, sous la forme d’un beau jeune homme,
a-t-il été placé dans la lune? Qui donc 'y a fait monter?
A moins que pour lui, comme pour les souverains, il ne se
soit trouvé quelqu’un qui, se parjurant a prix d’argent et
se riant des dieux, ait prétendu I’avoir vu monter au ciel,
ait été cru sur parole et, ayant ainsi divinisé son semblable,
ait requ honneurs et récompenses» (trad. A. Puech, in
Recherches sur le Discours aux Grees de Tatien, Paris 1903).

A la méme époque, deux autres apologistes évoquent la
divinisation des souverains, dans une intention différente de
celle de Justin et de son éleve ; leur but n’est pas de dénoncer
Pimposture de I’apothéose officielle et de justifier le refus
des chrétiens de s’associer au culte impérial ; ils ont décou-
vert la clef évhémériste et commencé a tirer parti de ’arsenal
qu’elle leur ouvrait pour combattre les dieux du paganisme ;
avec Evhémere, la perspective se renverse et s’élargit : il ne
s’agit plus de démontrer I’inanité de I’élévation des empereurs
au rang des dieux, mais d’utiliser ’apothéose impériale comme
un exemple actuel du processus suivant lequel, depuis la plus



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 113

haute antiquité, peuples et chefs d’Etat ont, par tendresse,
reconnaissance ou intérét, attaché I’étiquette trompeuse de
« dieu» a de simples hommes, souverains ou non, apres leur
mort. On sait que 'auteur du Livre de la Sagesse, au milieu
du Ter siecle avant J.-C., avait trés clairement formulé ce
processus (14, 15-16), mais sans citer aucun des nombreux
exemples précis que les chrétiens pouvaient trouver dans les
ouvrages paiens, a commencer par ’/istoire sacrée d’Evhé-
mere elle-méme!. L’un de ces deux apologistes est ’auteur
d’un fragment, conservé dans une version syriaque, dont
Pattribution a2 Méliton de Sardes, longtemps contestée, vient
d’étre confirmée par la constatation que ce fragment est,
selon toute probabilité, antérieur 2 la publication du Discours
véritable de Celse en 178 2; 4 peu pres contemporain de la
Premiére Apologie de Justin ou de peu postérieur 3, ce texte,

1 Sap. 14, 12 : « L’invention des idoles a été I'origine de la fornication, leur
découverte a corrompu la vie. 13 : Car elles n’existaient pas a origine, et elles
n’existeront pas toujours ; 14 : c’est par la vanité humaine qu’elles firent leur
entrée dans le monde; voila pourquoi une brusque fin leur est destinée.
15 : Un pére que consumait un deuil prématuré a fait faire ’image de son
enfant si tot ravi ; celui qui hier encore n’était qu’un homme mort, il ’honore
a présent comme un dieu, et institue pout les siens initiations et mystéres.
16 : Puis, avec le temps, la coutume se fortifie et on ’observe comme loi,
17: et, sur 'ordre des princes, les images sculptées regoivent un culte. Ceux
qu’on ne pouvait honorer en personne, parce qu’ils habitaient 2 distance,
on en rendit présente la lointaine figure en faisant du roi vénéré une image
visible ; ainsi, grice a4 ce ztle, on flatterait 1’absent comme s’il était la.
18 : Ceux-la mémes qui ne le connaissaient pas furent amenés par ’ambition
de l'artiste 2 étendre son culte; 19 : car, désireux sans doute de plaire au
souverain, il dépensa tout son art a faire plus beau que nature, 2o : et la foule,
emportée par le charme de 'ceuvre, fit alors un objet de culte de celui que
naguére on honorait comme un homme. » (Trad. Ec. bibl. de Jérus.)

% Cf. J.-M. VERMANDER, La parution de 'ouvrage de Celse et la datation de
quelques apologies, RE.Axg. 18 (1972), 33-36 ; ce fragment a été publié par
J.-B. Prrra, Spicilegivm Solesmense 11 (Patis 1855), pp. XXXVIII-LIII, avec
une traduction latine d’Ernest RENAN, que Migne a reproduite, en la modi-
fiant légerement, in PG V 1226-1232.

8 Méliton, comme Justin, s’adresse 2 Antonine Caesar et filii tui tecum (Migne
1232 B I), ce qui donne a penser que ’empereur en question est Antonin



114 JEAN BEAUJEU

qui provient sans doute d’un traité De weritate de Méliton
plutot que de son Apologie , contient un développement sur
les souverains divinisés, qui commence ainsi: « quant 2
moi, je répete ce que j’ai déja dit: les hommes adorent les
images de rois défunts. Et ceci est facile 2 comprendre ; en
effet, de nos jours encore, ils adorent les images des Césars
et ils les vénerent plus que leurs anciens dieux. En outre,
tributs et impdts sont payés a César, qui, de fait, est plus
grand que ces dieux-la ; aussi punit-on également de la mort
ceux qui méprisent les dieux et ceux qui n’obéissent pas aux
décrets de César » (d’apres Migne, PG V 1227, B14-C6). On
notera I’habileté — ou la ruse? — qui consiste a placer les
empereurs romains au-dessus des autres dieux, usés par les
siecles : dans le systeme élaboré par Evhémere, ou les dieux
ne sont que d’anciens rois abusivement divinisés, les empe-
reurs romains, plus puissants et plus récents, jouissent d’une
suprématie incontestée ; loin que les chrétiens refusent,
comme on les en accuse, de reconnaitre ’identité des diu:
avec les autres dieux des paiens, ils la proclament avec éclat
et, en les mettant au-dessus des autres, ils vont plus loin
que les paiens eux-mémes ; nous verrons avec quelle vigueur
Tertullien développera cet argument, qui n’est en réalité
qu’un sophisme, puisque, dans le méme temps, ils nient la
divinité des uns et des autres.

Le second de ces deux apologistes, Athénagore, dans sa
Supplique an sujet des chrétiens, composée vers 177, évite toute
allusion directe 4 ’apothéose et au culte des empereurs ; 2
la fin de la longue liste de faux dieux qu’il développe dans

le Pieux, qui avait un fils né de lui, le futur Marc-Autréle, et un fils adoptif,
le futur Lucius Verus, né en 130; J.-M. VERMANDER, sans raison décisive,
croit que 'empereur est Marc-Aurele et que le texte a été écrit en 169, entre
la mort de Lucius Verus, 4 la fin de janvier, et celle d’Annius Verus, I'un des
deux fils de Marc-Aurele, survenue au milieu d’octobre (0p. cit., 35 sq.).

1 Cf. J.-M. VERMANDER (op. ¢it., 36, n. 6o), que nous remercions de nous avoir
communiqué le texte de son article avant sa publication.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 11§

les chapitres 14 a 30 — dieux locaux des Grecs et des barbares
(presque tous sont des rois, dont plusieurs, tels Ménélas et
Hector, n’ont en fait jamais été divinisés), éléments de la
nature pourvus d’une personnalité divine par la théogonie,
dieux de la mythologie, démons parés d’attributs divins,
enfin hommes divinisés, comme Asclépios et les Dioscures —,
Athénagore, se rappelant les versets cités précédemment du
Livre de la Sagesse (supra, p. 113), affirme (chap. 30 wed.) que
« ce sont les sujets eux-mémes ou bien les chefs eux-mémes
qui ont accordé les honneurs divins », et il cite en exemple
Antinols, mais non pas les dizi. Un peu plus loin (chap. 37),
il déclare que les chrétiens prient pour que la succession a
Empire se fasse régulierement de pere en fils — la Suppligne
est adressée 2 Marc-Aurele et Commode — et pour ’accrois-
sement de la puissance impériale : nous reconnaissons la,
adaptée aux circonstances et étendue a la dynastie, la pro-
fession de loyalisme dont Justin avait donné I’exemple.

Peu d’innovations, en somme, au cours de ces vingt-
cinq ans: le probléme posé par Iattitude des chrétiens en
face du culte impérial n’est pas abordé de front, mais furti-
vement ; le recours a ’évhémérisme modifie les perspectives,
sans entrainer une véritable remise en question. Tout va
changer, dans les dernieres années du 1I¢ siecle, avec 'entrée
en scene de Tertullien.

Doué d’un tempérament passionné et d’une puissance
intellectuelle peu commune, ce fils de centurion, a la diffé-
rence de ses devanciers grecs ou « barbares » d’Orient, était
profondément imprégné non seulement de la culture gréco-
latine, mais aussi de 'esprit juridique romain, trés vivant en
Afrique du Notd ; les circonstances historiques lui fournirent
loccasion de livrer bataille: depuis avenement de Marc-
Aurtle, la « réaction paienne», animée par des intellectuels
— Fronton, Crescens, Celse surtout — s’était durcie, les
calamités qui s’étaient abattues sur I’Empire pendant le régne
de P’empereur-philosophe avaient attisé la haine populaire



116 JEAN BEAUJEU

contre les chrétiens, rendus responsables des malheurs publics,
et le sang chrétien avait coulé 2 Rome, a Lyon, finalement
en Afrique du Nord méme, a Scillium, en 180 ; aprés une
période de répit, l'arrivée au pouvoir de Septime-Sévere
avait entrainé un nouveau raidissement des autorités pro-
vinciales et ’on sait qu’avant méme la répression sanglante
de 202-203, en 197, un certain nombre de chrétiens atten-
daient leur jugement dans les prisons de Carthage. On sait
aussi que, cette année-la, non content de leur avoir adressé
sa lettre .Ad martyras, pour soutenir leur courage, Tertullien
rédigea le traité Ad nationes, pour défendre la secte nouvelle
devant 'opinion paienne, puis reprit et développa la matiere
de cette apologie en lui donnant la forme et le caractere d’un
plaidoyer judiciaire, adressé aux gouverneurs de province.
Pour la premiere fois dans I’histoire de Papologétique, le
probléme posé par l'attitude des chrétiens a 1’égard du culte
impérial est abordé de front et traité a fond; en eflet, en
dehors des accusations portant sur la vie privée des chrétiens,
sur leurs rites prétendument scandaleux et I’absurdité de
leurs croyances, les deux griefs majeurs articulés contre eux,
d’apres Tertullien, concernaient le crime de sacrilege et le
crime de lese-majesté ; dans 1’ Apologeticum, avec plus d’am-
pleur et de netteté que dans 1’Ad nationes, la réfutation de
ces deux griefs constitue le noyau central de 'argumentation.
Les chapitres 28-36, qui se rapportent au culte impérial propre-
ment dit, sont trop connus pour qu’il vaille la peine de les
présenter ici; en revanche, les idées qui y sont exprimées
méritent d’étre briévement analysées et situées dans ’histoire
du christianisme antique et dans la pensée de Tertullien
lui-méme.

Tout d’abord, il est entendu que I'apothéose officielle
est une supercherie doublement injurieuse pour les dieux,
puisqu’elle consiste a leur assimiler des morts et que le
témoin qui jure avoir vu le défunt monter au ciel les prend
pour garants de son parjure ; ce raisonnement, emprunté a



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN I17

Justin et Tatien, est développé dans une page de I’.Ad nationes
(I 10, 29-33), mais on n’en retrouve dans 1’ Apologeticum qu’'un
reflet inversé, quand lauteur, apres avoir montré Iinanité
des dieux paiens et le mépris que leur portent les paiens
eux-mémes, ajoute ironiquement («Apo/. 13, 8, trad. Waltzing):
« mais il est naturel que vous accordiez aux empereurs défunts
les honneurs de la divinité, puisque vous les leur rendiez
déja pendant leur vie. Vos dieux vous sauront gré, que
dis-je? ils se féliciteront de voir leurs maitres devenir leurs
égaux» — leurs « maitres», puisque les idoles ne doivent
leur salut qu’a la protection des empereurs — ; quelques
pages plus haut, Tertullien, reprenant une idée lancée par
Méliton, a cité 'apothéose impériale comme un exemple du
processus de divinisation des morts, tel quEvhémere I’avait
décrit (Apol. 10, 10). Cette différence de traitement entre
V' Ad nationes et 1 Apologeticum n’a rien d’étonnant : écrivant
un plaidoyer fictif, comme pour défendre les chrétiens
devant les tribunaux, Tertullien ne s’attarde pas a démontrer
la vanité d’un rite 4 ’égard duquel les paiens eux-mémes ne
cachaient pas leur scepticisme, mais concentre sa dialectique
sur les deux accusations qui composent ce qu’il appelle
summa... causa, immo tota (10, 1) : deos... non colitis et pro impe-
ratoribus sacrificia non penditis (ibid.)

Le deuxieme grief, qui nous intéresse ici, s’articule en
trois points: 1) les chrétiens refusent de sacrifier aux dieux
paiens pour le salut de 'empereur, 2) ils refusent de préter
serment par le Génie de empereur, 3) en s’abstenant méme
de participer aux fétes en I’honneur de ’empereut, ils prou-
vent qu’ils sont de mauvais citoyens, des hostes publici. Sur
le premier point, la réponse était facile ; Tertullien, ayant
démontré précédemment que les dieux paiens étaient des
morts fictivement divinisés ou des démons, que les chrétiens,
en tout cas, en étaient infiniment convaincus, n’a pas de
peine a justifier leur refus de demander le salut de Pempereur
a des idoles qui, loin de pouvoir I’assurer, ne devaient leur



118 JEAN BEAUJEU

propre conservation qu’a sa protection et d’abaisser ainsi
Pempereur au niveau de ce qui lui est inférieur ; Tertullien
exploite ici une idée que nous avons vu s’esquisser chez
M¢éliton (s#pra p. 114) ; a4 cette réfutation, I'auteur juxtapose
la doctrine chrétienne du pouvoir profane: c’est du vrai
Dieu que empereur, comme tous les détenteurs d’une puis-
sance quelconque, tient son autorité et son salut!; c’est
donc a lui que les chrétiens adressent leurs prieres pro impe-
ratoribus (Apol. 28, 2-30), comme lavait déja affirmé Justin
(£ Apol. 17, 3) et comme le faisaient les juifs (s#pra, p. 105)2.

Le serment par le Génie de 'empereur était devenu le
plus solennel et le plus respecté de tous : Tertullien I’a rappelé
précédemment (Apo/. 28, 2) ; comme les chrétiens refusaient
de le préter, les représentants du pouvoir avaient 1a un cri-
tére sir pour les reconnaitre et ne se faisaient pas faute d’y
recourir, 4 en croire les Actes des martyrs (M. Scill. 3 ;
M. Polyc. 9 ; M. Apoll. 4, 6 ; etc.); Tertullien s’efforce donc
d’étre clair et précis: les chrétiens refusent de jurer par le
Génie de 'empereur parce que les génies sont des démons
— identification que les paiens avaient faite depuis long-
temps — et qu'aux yeux des chrétiens il n’y a que de mauvais
démons, rebelles a Dieu et malfaisants (32, 2; cf. 22-23);
en revanche, les chrétiens acceptent de préter serment par
le salut de 'empereur, qui est voulu par Dieu (32, 2) —
inutile d’ajouter que les chrétiens entendaient sa/us au sens
courant du terme et non pas comme la personnification divi-
nisée qui avait depuis le IVe siecle son temple sur le Qui-
rinal —. Cependant, 'apologiste ne s’en tient pas la: il
aborde franchement la question de fond, qui est de savoir
si ’empereur vivant est dieu ou non ; sur ce point non plus,
aucune équivoque : I'empereur est nécessairement I’élu du

1 Voit supra, pp. 110 sq, les textes des apdtres et de Clément de Rome.
% Mais les juifs, eux, envoyaient a I’empereur copie des priéres qu’ils pronon-
gaient pour lui dans les synagogues (cf. J. JUSTER, op. ¢it., I 344-347).



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 119

vrai Dieu — eum quem dominus noster elegit (33, 1) —, formule
que Waltzing a rapprochée a juste titre de celle que Pline
le Jeune avait appliquée a Trajan: ab loue ipso ... repertus,
electus ... infer aras et altaria (Paneg. 1, 5)'; par conséquent,
les chrétiens lui doivent refigio atque pietas (33, 1) — auteur
latin joue habilement de la valeur ambigué de ces mots — et
ils le recommandent d’autant plus efficacement a leur Dieu
qu’ils le placent immédiatement au-dessous de lui (33, 2).
Mais en aucun cas un chrétien ne peut appeler empereur
« Dieu»: ce serait un mensonge et une moquerie (33, 1);
ici, Tertullien, avec plus de brio que de sérieux, se référe a
la tradition romaine : il évoque (33, 4) 'usage immémorial
qui voulait que, lors des triomphes, on cridt derriere le char
du triomphateur FHominem te memento! — comme si les
imperatores de la République pouvaient étre assimilés aux
maitres de ’Empire — ; il rappelle (34, 1) qu’Auguste ne
voulait pas quon Pappelit Dominus, titre réservé a Dieu —
lui-méme n’accepterait de donner ce nom a lempereur
quavec son sens banal de « Monsicur» —; il fait méme
appel (34, 4), non sans humour, a Pesprit superstitieux des
Romains : « c’est un mauvais présage — maledictumm — de
donner le titre de Dieu a César avant son apothéose ». Pour
un chrétien, en tout cas, ce serait un crime de leése-majesté
divine, aussi redoutable par ses conséquences que celui qui
consiste 4 donner le nom d’empereur 4 un autre que celui
qui occupe le trone (34, 3).

Troisieme reproche : les chrétiens se tiennent a ’écart
des fétes impériales ; cette fois, c’est au nom de la morale
que répond Tertullien : les chrétiens célebrent les fétes des
empereurs conscientia potius quam lascinia ; et il brosse un
tableau poussé au noir de la liesse publique, lors de ces fétes

1J.-P. WavrziNG, Tertullien : Apologétique. Comm. analyt., grammat. et histor.
(Paris 1931), p. 220. Nous citons 1" Apologeticurs d’apres ’édition de Waltzing
(Paris 1929), les autres ouvrages de Tertullien d’apres le Corpus christianorum
(2 vol., Turnhout 1954).



120 JEAN BEAUJEU

(35, 1-3); emporté par 'outrance de son rigorisme, il va
jusqu’a blamer ceux qui, selon lui, transforment, ces jours-la,
leur maison en lupanar, simplement parce qu’ils suspendent
a leurs portes des lampes et des branches de laurier comme
on en voyait a la porte des courtisanes (35, 4); quil y ait
dans cette assimilation abusive bien plus qu’un effet de style,
c’est ce que prouve une page du De idololatria (chap. 15),
rédigée entre 208 et 212 : renchérissant sur ce qu’il avait
écrit dans I Apologeticum, Tertullien condamne impitoyable-
ment les chrétiens qui ornent leurs portes de laurier et de
lampes aux fétes de empereur ; ce faisant, ils transforment
leurs maisons non seulement en lupanars, mais en temples
paiens, car intrinséquement cette décoration est un honneur
rendu non pas au vrai Dieu, quoiqu’on puisse dire, mais en
apparence 2 César — ce qui est de I'idolatrie —, en réalité
aux démons de la porte — ce qui est pire encore — ; dans
cet intervalle de douze 4 quinze ans, deux des préoccupations
dominantes de Tertullien ont pris un caractere obsessionnel :
la haine des plaisirs et la hantise des démons. Pour en revenir
a UApologeticum, I'évocation du dévergondage auquel se
livrent les paiens, sous prétexte de manifester leur attache-
ment 4 empereur, et qui contraste avec la retenue des chré-
tiens, a pour corollaire, en forme de rétorsion, une peinture
féroce de I’hypocrisie de ces mémes paiens, qui, a tous les
échelons de la société, par leurs propos, leurs convoitises et
leurs actes, s’emploient 2 miner ou 2 ruiner le pouvoir et la
sécurité de I'empereur, quand ils n’attentent pas a sa vie
méme (Apol. 35, 5-13).

A cette triple justification du refus des chrétiens de s’asso-
cier au culte impérial, sous quelque forme que ce soit, répond
Paffirmation, inlassablement répétée, de leur loyalisme : ils
invoquent leur Dieu, le vrai Dieu, pour le salut de 'empe-
reur, par le seul moyen efficace, la prieére secréte et sincere
(30, 4-5) ; ils obéissent ainsi 4 I’Ecriture, qui leur prescrit de
prier pour les détenteurs du pouvoir, méme s’ils se con-



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN I21

duisent en ennemis (31, 2-3), et Tertullien cite le fameux
verset de Paul (£ Tim. 2, 1; cf. supra; p. 111); ils respectent
dans la personne de I'empereur I’élu de Dieu (33, 1) et
célebrent ses fétes dans 'intimité de leur conscience (35, 1);
le loyalisme des chrétiens est commandé par leur code moral,
qui leur interdit de vouloir du mal et leur ordonne de faire
du bien a n’importe lequel de leurs semblables (36, 2-4).
S’adressant aux chrétiens eux-mémes, dans le chapitre déja
cité du De ldololatria, Tertullien leur rappellera, plus discre-
tement, cet impératif : armé non seulement des textes néo-
testamentaires habituels — la parole du Christ sur le tribut
qui revient a César, les versets de Paul —, mais aussi du
livre de Daniel, qui relate la résistance victorieuse des Trois
Freéres a la volonté de Nabuchodonosor d’imposer le culte
de sa personne (Dan. 3) et le combat glorieux de Daniel
contre une entreprise semblable de Darius le Grand (Dan. 6),
Tertullien définit strictement la fagon dont le chrétien doit
s’acquitter des honores regum atque imperatorum : in omni obsequio
esse nos oportere..., sed intra limites disciplinae (15, 8).

Nous poutrions arréter ici notre analyse des textes de
Tertullien ; de fait, on constate que, dans une page de son
libelle Ad Scapulam, écrit vers la fin de 'année 212, avec la
méme intention que U Apologeticum, mais a ’adresse du gou-
verneur de la Proconsulaire, I’apologiste se borne a4 conden-
ser, dans un ordre différent, les points essentiels de son argu-
mentation antérieure (Seap. 2, 5-9). Cependant, on voudrait
en savoir davantage sur les sentiments intimes de Tertullien,
sur ce qu’il pense au fond de lui-méme des rapports entre
le christianisme et ’Empire, et de leur avenir : le loyalisme
qu’il affiche est-il exempt d’arriere-pensée? Quelle issue
escompte-t-il du conflit qui oppose la religion nouvelle au
pouvoir impérial ? Ce probléeme épineux déborde le cadre de
notre exposé et a déja été longuement traité par les exégetes
les plus éminents de Tertullien, en particulier Charles Guigne-
bert, Paul Monceaux et, plus récemment, Denis van Berchem



122 JEAN BEAUJEU

et Jean-Michel Hornus * ; nous ne pouvons ici ni en reprendre
Pexamen approfondi, ni ’éluder complétement, si nous vou-
lons apprécier a sa juste valeur le seul développement subs-
tantiel que nous ait légué Iapologétique sur le culte du
souverain.

Pour Tertullien comme pour un certain nombre de chté-
tiens des deux premiers si¢cles, Iissue du combat entre le
pouvoir impérial et le christianisme se situe dans une pers-
pective eschatologique et apocalyptique ; un passage curieux
de I’ Apologeticum (32, 1) propose une raison supplémentaire
au loyalisme des chrétiens: « nous savons que la terrible
catastrophe suspendue au-dessus de la terre entiere, et la
cloture du temps elle-méme, qui nous menace d’horribles
calamités, n’est retardée que par le répit accordé a I’Empire
romain. Nous ne tenons nullement a faire cette expérience
et, en demandant qu’elle soit retardée, nous contribuons 2
la longue durée de I’Empire romain» (trad. Waltzing) ?;
rappelée un peu plus loin (39, 2) — oramus etiam pro impe-
ratoribus, pro ministeriis eorum et potestatibus, pro statu saeculi,
pro rerum quiete, pro mora finis — et dans la page déja citée
de ' Ad Scapulam (2, 6), cette idée a son origine dans les
fameux versets de la Deuxiéme Epitre aux 1hessaloniciens
(2, 3-12), ou Paul, invitant les fide¢les a la patience et au
calme, leur annonce que la parousie du Seigneur n’est pas

1 Ch. GuiGNEBERT, Tertullien. Etude de ses sentiments & I’égard de I’ Empire et de
la soctété civile, Paris 1901 ; Paul MoNceaux, Histoire littéraire de I’ Afrique
chrétienne depuis les origines jusquw’a Dinvasion arabe. 1 Tertullien et les origines
(Paris 1901), 244-290 ; D. van BeErcueM, Le « De pallio» de Tettullien et le
conflit du christianisme et de 'Empitre, MusHelv 1 (1944), 100-114 (trad.
allemande in Das fribe Christentum im rimischen Staat, Darmstadt 1971, 106-
128) ; J.-M. Hornwus, Etude sur la pensée politique de Tertullien, RAPHR 18
(1958), 1-38.

2 Apol. 32, 1: est et alia maior necessitas nobis orandi pro imperatoribus, etiam pro
omni statu imperii rebusque romanis, qui uim maximan: uniuerso orbi imminentem
ipsamaque clausulam saeculi acerbitates horrendas comminantem romani imperii commeatn
scimus retardari. Tiaque nolumus experiri ef, dum precamur differri, romanae diutur-
nitati fauemus.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 123

imminente et ne se produira qu’apres la manifestation de
« VEtre petrdu» — filius perditionis —, de «I’Adversaire» —
qui aduersatur —, appelé « I’ Antichrist» dans les Epitres de
Jean (I lo. 2, 18 4, 35 11 Jo. 7); cette manifestation est
retardée par une cause ou un étre mystérieux — guid detineat...;
gui ltenet nune = b wavéyov 6 xatéywv, —, que Tertullien
identifie avec le « systéme romain», comme le prouve une
glose de lauteur insérée dans son De resurrectione mortuorum
(24, 18): gui nunc tenet, donec de medio fiat (= 11 Thess. 2, 7),
quis nisi Romanus status, cuius abscessio in decem reges dispersa
Auntichristum superducet ? Cest ce « systeme», cet ordre du
monde, dont I’éclatement au profit de « dix rois» amenera,
d’apres 1" Apocalypse johannique (17, 12-14), I’éphémere et
catastrophique parousie de Satan, prodrome de la parousie
du Seigneur. Or, dans d’autres textes, destinés aux lecteurs
chrétiens, Tertullien ne se borne pas a appeler a grands cris
cette méme fin des temps, ce regnum Dei que les dmes des
martyrs attendent impatiemment pour étre vengées, il s’en
prend a ceux qui « réclament une sorte d’ajournement pour
le monde profane, alors que le régne de Dieu, dont nous
implorons la venue, tend a la consommation de ce monde »
(Orat. 5, 15 cf 5, 9-4; Dz reswrr. wort. 22, 25 Speck. 30,
2-3) 1; comment douter que 'auteur exprime ici le fond de
sa pensée et qu’ailleurs il allegue, ad usum paganorum, une
opinion répandue sans doute chez de nombreux fideles, mais
qu’il condamne, pour sa part, sans équivoque ?

On a relevé des discordances analogues, qui s’expliquent
de la méme fagon, entre le tableau rassurant de la partici-

1 Orat. 5, 1: itague si ad Dei noluntatem et ad nostram suspensionem pertinet regni
dominici repraesentatio, quomodo quidam protractum quendam saeculo postulant, cumr
regnum Dei, quod ut adueniat oramus, ad consummationem saeculi tendat? P. MoN-
CEAUX (op. cit.) se référe a ce texte, sans mettre suffisamment en lumiere la
contradiction formelle avec Apol. 32, 1. Sur le probleme difficile du xawéyov,
voir en dernier lieu O. CULLMANN, Christ et le temps ? (Neuchatel-Paris 1966),

114-116 (nous devons cette référence a 1’érudition de notre collegue
W. den Boet).



124 JEAN BEAUJEU

pation des chrétiens aux activités sociales, militaires, écono-
miques du « siécle », tel qu’il est présenté dans I’ Apologeticum,
et les consignes pressantes d’abstention que Tertullien
(Idol. 24, 2) prodigue a ses coreligionnaires et qui aboutissent
a cette conclusion radicale : exeundum de saeculo erit 1.

Pour en revenir a l'attitude de I'apologiste a 1’égard du
pouvoir impérial, il est clair qu’il applique dans leur acception
la plus restreinte les préceptes bibliques imposant I’obéis-
sance aux autorités établies, le paiement de I'impoét et les
prieres pour les chefs d’Etat, méme persécuteurs ; a ses yeux,
Iempereur a beau tenir son pouvoir de Dieu et n’étre pas
personnellement responsable, dans la plupart des cas, des
persécutions contre les chrétiens, il est le chef de ce monde
profane, de ce « systéme » dans lequel les démons sont ins-
tallés et a I’abri duquel ils exercent leur malfaisance ; sans
doute, ce sont ces derniers qui « ont dressé les gouverneurs
a forcer les chrétiens de sacrifier pour le salut de 'empereur »
(Apol. 28, 2) et qui les utilisent comme instruments de la
persécution (Fug. 2, 1-2); mais reporter sur les démons et
les agents du pouvoir impérial toute la responsabilité des
maux du « siecle» pour en décharger les épaules de 'empe-
reut, la ficelle est un peu grosse ; qui croira qu’elle ait trompé
Tertullien lui-méme?

Il est vrai que certains empereurs ont entrevu la véri-
table valeur de la révélation chrétienne et ont cherché a
favoriser sa diffusion : c’est du moins ce qu’affirme Tertullien
quand il s’adresse aux gouverneurs (Apaol. 5, 2 et 5-8;
Scap. 4, 5-6) ; mais la déformation historique est si flagrante,
en particulier dans le cas de Septime-Sévere, dont le régne
était précisément marqué par une recrudescence de la répres-
sion, qu'on a peine a admettre la sincérité de I'avocat. De
toute fagon, un autre passage, souvent cité, de I’ Apologeticum
lui-méme (21-24) semble bien exclure la possibilité dune

1Cf. P. MONCEAUX, op. cit., 288 sq.; D. van BERCHEM, o0p. cit., 104 sqq.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN I25§

adhésion des empereurs au christianisme : apres avoir affirmé
que Ponce-Pilate, lorsqu’il envoya son rapport a Tibére sur
la Crucifixion et la Résurrection, était « déja chrétien de
cceur », il ajoute que « les Césars aussi auraient cru au Christ 1,
si les Césars n’étaient pas nécessaires au siecle ou si les Césars
avaient pu &tre aussi chrétiens», c’est-a-dire, comme le pré-
cise Waltzing dans sa traduction, « chrétiens en méme temps
que Césars» ?; donc, comme presque tous les habitants de
I’Empire, Tertullien est convaincu, d’une part que le régime
impérial est le seul systéme qui permette au monde profane
de subsister, d’autre part que la fonction impériale ne pou-
vait pas étre exercée par un chrétien. Charles Guignebert,
relevant dans cette phrase 'opposition du plus-que-parfait
potuissent et de 'imparfait essent, en conclut que 'auteur ne
rejetait pas totalement ’éventualité d’une conversion des
Césars, dans un avenir indéterminé 3 ; de fait, une telle pers-
pective était bien celle des apologistes du IIe siecle, de
Méliton de Sardes notamment, qui prévoyait ce qui devait
effectivement se réaliser un siécle et demi plus tard ¢ ; il n’est
pas impossible qu’en 197 Tertullien ait encore suivi cette
ligne de pensée, mais il nous parait plus vraisemblable que,
dés cette date, 'influence du courant johannique ’emportait,
chez lui, sur celle de la tradition paulinienne, qui avait pré-
valu au IIe siecle (bien qu’il s’en réclamit encore pour les
besoins de la cause), qu’elle imposait a4 son esprit comme une
certitude I'incompatibilité entre la survie du monde profane
et la victoite du christianisme. A ses yeux, Rome, centre
vital de ’Empire dont le destin se confond avec celui du
1 On sait que, selon Tertullien, Tibére aurait tenté de faire agréer par le Sénat
la religion du Christ (Apol. 5, 1-2).

% Apol. 21, 24 : sed et Caesares credidissent super Christo, si aut Caesares non essent
necessarii saeculo aut si et christiani potuissent esse Caesares.

3 Ch. GUIGNEBERT, 0p. ¢it., 38-42.

4 Mel. Fr. Syr., in PG V 1230, B 14-16; C 3-11; cf. Mel. ap. Eus. H.E,
IV 26, 7-8 ; M. MEesLiN, Le christianisme dans I’ Empire romain (Paris 1970),
71-76 ; 93-105.



126 JEAN BEAUJEU

« siecle », est bien la « nouvelle Babylone» dénoncée avec
violence par Jean (Coron. 13, 13 ; cf. Apoc. 14, 8; 17, 1-9
et 18; 18, 1-8), la cité du Diable vouée au feu implacable du
Dieu vengeur lors de la consommation du«siecle». La méme
tendance apocalyptique oriente, vers la méme époque, la
pensée d’Hippolyte de Rome, pour qui, suivant le vigoureux
raccourci de Michel Meslin, « 'unité politique [de I’Empire
romain| est la caricature satanique de l'unité de I’Eglise et
PEmpire fondé par Auguste n’est qu'un avatar du régne
de Satan»t.

Bien que la doctrine néo-testamentaire du pouvoir royal
et 'interprétation du xaréyov paulinien comme le Romanus
status, peut-étre aussi 'illusion que certains empereurs avaient
pu étre ébranlés par la révélation du Christ, retiennent
Tertullien d’identifier purement et simplement tous les Césars
a des créatures de Satan, c’est dans son ceuvre qu’on voit se
cristalliser 'opposition entre les deux Maitres, qui exigent
I'un et Pautre de leurs serviteurs un dévouement exclusif,
le Dominus terrestre, le Princeps du « siecle », abusivement
paré des honneurs divins, et le seul vrai Dieu, celui des
chtétiens (cf.. par exemple Cofon. 2, T &t 3).

Le mot de la fin nous sera fourni par le dernier chapitre
du De spectaculis (30, 3): aux spectacles cortupteurs du
« siecle », longuement dénoncés au cours de 'ouvrage, 'au-
teur oppose la vision exaltante de Paduentus Dei ; ce specta-
culum in proximo lui offre « de quoi se réjouir et s’enthou-
siasmer, a la vue de tant de si grands rois, dont on proclamait
Pacces au ciel, gémissant en cheeur au fond des ténebres,
avec Jupiter en personne et leurs témoins eux-mémes 2 la
vue des gouverneurs persécuteurs du nom du Seigneur,
consumés par des flammes plus cruelles que celles qu’avait
allumées leur propre cruauté et qu’avait bravées la résis-

2 M. MESLIN. op. cit. 95, d’aprés Hippol., De Christo et Antichristo, 25, 49.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN L2

tance des chrétiens!»! La présence comique de Jupiter est
justifiée par I'assimilation évhémériste des prétendus dieux
paiens a des souverains défunts, mais surtout par le faux
serment que prétaient en son nom, lors des cérémonies de
Papothéose impériale, ces Zestes officiels qui servaient de cible
aux apologistes depuis Justin et qu’on voit ici partager le
sort pénible des souverains dont ils avaient mensongeérement
garanti ’ascension au ciel. Ces empereurs sont soigneusement
distingués des persécuteurs, c’est-a-dire des gouverneurs
instruments de Satan ; la nature et peut-étre la gravité de la
peine semblent répondre a celles de la faute : les ténébres
pour les uns, qui avaient follement prétendu a la divine
lumiére de I’empyrée, le feu pour les autres, coupables d’avoir
brtilé les martyrs. A prendre ce texte a4 la lettre, on serait
tenté d’en inférer que, dans la pensée de Tertullien, la seule
faute des empereurs a consisté a se faire passer pour dieux
apres leur mort, c’est-a-dire a imposer le culte impérial, et
qu’ils ne seront punis que pour cela, par la seule privation
de la lumiere céleste ; la theése soutenue dans ’.Apologeticum
le serait donc en toute sincérité : les empereurs sont les €lus
de Dieu, investis par lui de la mission providentielle de gérer
le monde et de retarder sa destruction finale ; qu’ils renon-
cent a2 I'apothéose et au culte impérial, et toute cause de
désaccord disparaitra entre 'empereur et les chrétiens, ou,
ce qui revient au méme, entre les empereurs et Dieu. Mais
il faut lire la suite du texte, ou 'auteur dépeint avec plus de
verve littéraire que de charité chrétienne le supplice d’autres
catégories de paiens, et tenir compte de la recherche stylis-
tique, particulierement sensible dans ce « finale» : les philo-
sophes rougiront devant leurs disciples de la honte de s’étre

1 Spect. 30, 3 ¢ ... ubi gaudeam, ubi exultem, spectans tot ac tantos reges, qui in caelum
recepti nuntiabantur, cum ipso Ioue et ipsis testibus in imis tenebris congemescentes ?
Ltem praesides persecutores dominici nominis saeuioribus quam ipsi flammis saeuierunt,
insultantibus contra christianis, liguescentes? (Trad. Beaujeu).



128 JEAN BEAUJEU

trompés... et de la lueur des flammes ; les poetes découvri-
ront, le cceur battant, que leur juge est le Christ et non pas
Minos et Rhadamante ; les tragédiens feront retentir leur
belle voix, mais sur leurs propres malheurs ; les acteurs de
bas étage se montreront plus corrompus que de leur vivant,
mais corrompus par la morsure des flammes ; les athlétes,
au lieu de s’exercer au gymnase, seront frappés par des traits
de feu. Clest donc bien le feu qui constitue le chéatiment
courant ; cependant, en dehors des empereurs et des faux
témoins de leur apothéose, deux autres catégories de cou-
pables sont représentées sans accompagnement de flammes :
les poétes et les tragédiens; cela ne veut pas dire qu’ils
échappent a ce genre de supplice ; mais 'auteur, qui a mani-
festement choisi pour chaque groupe de paiens une variété
de tourments correspondant a son activité sur terre, a évoqué
le poete palpitant d’émotion et I’acteur tragique tonitruant,
sans préciser la nature de leur supplice; or, aux yeux d’un chré-
tien, quel est le trait a la fois le plus scandaleux et le plus
ridicule dans la conduite des empereurs, celui qui préte le
mieux a un contraste savoureux? Leur prétention a I'apo-
théose astrale ; 'auteur nous les montre donc plongés dans
les ténebres; cela ne signifie pas que le feu les épargne.
Drailleurs, le chitiment réservé aux diverses catégories de
coupables n’est pas proportionné a la gravité des fautes
commises : les Césars, Jupiter et les témoins parjures sont
logés a la méme enseigne ; comédiens, athlétes et philosophes
subissent le méme traitement que les persécuteurs, dont les
crimes sont pourtant incommensurables. En réalité, tous les
paiens qui ont pactisé peu ou prou avec les démons sont
également damnés ; avec un humour féroce, 'auteur nous
en montre plusieurs espéces remarquables : les professionnels
des spectacles, qui sont spécialement attaqués dans 'ouvrage,
mais d’abord les trois sortes d’ennemis les plus redoutables
du vrai Dieu: les maitres de ce monde, rivaux du Christ,
les persécuteurs des chrétiens et les grands penseurs du paga-



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 129

nisme ; les variantes dans les peines qui leur sont infligées
ne répondent qu’a des intentions d’ordre littéraire.

Ainsi donc, la polémique contre le culte impérial prend
chez Tertullien une nouvelle dimension : non seulement elle
passe au premier plan dans son entreprise apologétique, mais
’analyse comparative des textes révele ce qu’elle signifiait
en réalité pour lui; la défense du droit des chrétiens a se
dispenser de rites incompatibles avec leurs convictions reli-
gieuses n’est qu'une opération particuliere, dont les véritables
intentions sont partiellement dissimulées, dans une offensive
générale, nous dirions aujourd’hui une « contestation glo-
bale», qui vise ensemble de la Romanitas — le premier
exemple de ce mot se trouve dans le De pallio 4, 1 —, y
compris les souverains qui, en assurant I'unité et la survie
de IEmpire, retardent Pavénement du Christ impatiem-
ment désiré.

Apres U Apologeticum, le culte impérial retombe a la place
modeste qu’il occupait dans les apologies du IIe siecle. Sur
ce sujet comme sur les autres, Minucius Felix a puisé dans
P'ceuvre de son illustre compatriote d’Afrique du Nord, mais
n’en a retenu que ce qui lui paraissait convenir a un dialogue
philosophique et académique, c’est-a-dire fort peu de chose ;
ala fin de son résumé de la théorie d’Evhémere (Oct. 20, 5-24),
il glisse une allusion a2 Romulus, a Juba et aux diui ceferi reges,
dont I'apothéose n’est qu'un hommage rendu a leur emerita
potestas (24, 1 cf. Tert. Apol. 24, 8 ; .21, 3 ; Nat. 1L 13, 1);
et il ajoute que les souverains eux-mémes ne veulent pas
devenir dieux au prix de leur vie (24, 2), développant ainsi
un passage de Tertullien (Apol. 33, 3) inspiré peut-étre par
le «refusal of divine honours» des premiers Césars, mais
plus probablement par le mot célebre de Vespasien mourant
(Vae, puto, deus fio, Suet. Vesp. 23, 8).

Parmi les penseurs chrétiens d’Alexandrie, Clément et,
un siécle plus tard, Athanase ne mentionnent Papothéose et
le culte des souverains que comme le dernier des processus



130 JEAN BEAUJEU

générateurs de faux dieux, apreés la divinisation des astres,
des produits de la terre, des passions etc...!: Clément énu-
mere ainsi sept sortes de faux dieux, Athanase en compte dix,
d’ailleurs assez différentes ; le mérite de ces classifications,
dont Athénagore avait, le premier d’entre les apologistes,
donné 'exemple (S#ppl. 19-29; ct. supra, p. 114), est de dépasser
I’évhémérisme : la promotion des rois défunts au rang divin
n’est plus, comme chez Evhémere, la clef unique pour rendre
compte de la genese des dieux, elle intervient parmi d’autres
facteurs, que l'on s’efforce de distinguer et de classer;
Cicéron déja avait pratiqué cette méthode dans le De natura
deorum. Clément cite de nombreux exemples, vrais ou faux,
de souverains divinisés (Prot. IV 54 sq.), entre autres ceux
de Philippe II de Macédoine et de son fils Alexandre —
sans oublier 'inévitable Antinotis (Prof. IV 49) —, mais ne
fait aucune mention du culte impérial ; Athanase, qui écrit
son Contra paganos apres la reconnaissance officielle de la
religion chrétienne, cite I’apothéose des empereurs, suivant
I'usage établi par Méliton, comme preuve a 'appui de la
thése d’Evhémeére, non sans une allusion faussement naive
a une possible survivance actuelle de ce rite ancien (chap. 9):
« Et ne va pas t’étonner et penser que ce que je dis la n’est
pas croyable, puisque cela s’est passé il n’y a pas bien long-
temps, et que peut-étre actuellement encore, le Sénat romain
met par décret au nombre des dieux les empereurs qui ont
régné des le début, ou du moins ceux qu’il lui plait et qu’il
en juge dignes, et il décide qu’il faut les honorer comme des
dieux » (trad. Camelot, Paris 1947) ?; lauteur esquisse une
bréve réfutation, déja présentée par Tertullien, d’apres
laquelle, pour faire des dieux, il faudrait étre Dieu (Apoal. 11 2),
puis reproduit 7z extenso le texte méme de la page du Livre

1Clem. Alex. Prot. I 26 ; Athan. Contra paganos 9-10.

2 On admet généralement que le Contra paganos a été écrit avant 323, en tout
cas avant la mort de Constantin.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN I31

de la Sagesse (14, 12-21) si souvent utilisée dans la littérature
apostolique et apologétique (s#pra, p. 113), sur la divinisation
des morts.

Le plus original des apologistes alexandrins, Origéne, ne
consacre que quelques lignes au culte impérial, dans sa réfu-
tation du Discours véritable de Celse, mais elles font apparaitre
une divergence entre pajens et chrétiens qui est au cceur
méme du conflit: Celse avait reproché aux chrétiens leur
refus de jurer par la Toyn de Pempereur ; Origéne n’a aucune
peine a répliquer, comme Tertullien Pavait fait un demi-
siecle plus tot, que, si une telle formule de serment a un sens,
elle implique la confiance dans un démon et que « nous
devons mourir plutot que de jurer par un démon pervers
et perfide» (Cels. VIII 65 ; supra, p. 18); cependant Celse
avait ajouté une considération intéressante a sa critique de
Pobstination chrétienne : « méme si 'on ordonne de jurer
par un empereur parmi les hommes, il n’y a rien a craindre ;
car les choses de la terre lui ont été remises et tout ce que
I'on regoit en cette vie, on le regoit de lui» !; ce texte
permet de saisir sur le vif un glissement qui, sous I'influence
de la propagande officielle et peut-étre en réaction contre
la contestation paienne, s’est opéré dans la mentalité collective
a partir de la doctrine d’un Pline le Jeune et d’un Dion de
Pruse : la délégation de pouvoir donnée a I’empereur par
le Dieu souverain n’est plus seulement d’ordre politique et
administratif, elle englobe toutes « les choses de la terre»,
comme le dit Celse ; le Dieu supréme est relégué au plus
haut des cieux — 4 la méme époque, Apulée expose claire-
ment cette théologie de fuppiter Exsuperantissimus dans son
De Platone et dans son adaptation du De mundo —, empereur
est le grand intercesseur entre ce Dieu lointain et les habitants
de ’cecoumene, la puissance qu’il a regue de lui transcende

1 Cels. VIII 67: 3&Sotar ydp 7tobTey Ta &ml yig, xod 6 T &v AapPdvpg &v ¢
Biw, mapa Tobtov AauPdvels.



132 JEAN BEAUJEU

la nature, son étre méme participe du divin griace au démon
qui I'habite, il est le Kosmokratdr pour la terre et pour ainsi
dire le Roi-Dieu. Origéne ne pouvait évidemment pas laisser
passer sans protester une telle déclaration, méme s’il ne faut
y voir qu’une boutade reflétant I'opinion commune, et il
répond briévement qu’elle est fausse puisque les hommes
recoivent directement de Dieu les fruits de la terre qu’il a
créés pour leur nourriture (VIII 67).

I’Africain Arnobe et son éleve Lactance ne font guere
progresser le débat; cependant la rhétorique ingénieuse
d’Arnobe nous vaut deux courts passages qui ne manquent
pas de sel: dans le premier, l'auteur met en parallele la
servilité des paiens, qui multiplient les actes d’adoration a
I’adresse de leurs souverains, et 'impiété de ces souverains
qui pillent leurs temples, violent leurs femmes et leurs filles
et ravagent leurs cités par le massacre ou I'exil des meilleurs
d’entre eux ! ; 'autre texte oppose, en une série d’antithéses,
Porgueil sacrilege des paiens, qui croient pouvoir par eux-
mémes accéder i I'immortalité astrale, et ’humilité des
chrétiens, qui s’en remettent 2 Dieu du soin de fixer le
destin de leur ame (II 33). Lactance se borne a résumer,
une fois de plus, la théorie d’Evhémere, avec le traditionnel
exemple de la consécration des Césars (Imsz. 1 15, 6) et 2
signaler que ce sont les démons qui sont responsables de la
divinisation des souverains défunts comme de toute ido-
latrie (/nsz. 11 16, 3 ; Epit. 23, 4).

L’histoire de lapologétique des premiers si¢cles ne
s’arréte pas avec la victoire de ’Eglise ; en dehors d’ Athanase,
dont nous avons parlé précédemment, Firmicus Maternus,
Eusébe de Césarée, Orose, Diodore de Tarse, Théodore de

1 Nat. 1 64 : tyrannos ac reges westros, qui postposito deorum metu donaria spoliant
populanturque templorum, qui proscriptionibus exilis caedibus nudant nobilitatibus
cinitates, qui matronarum pudorem ac uirginum ui subruunt atque eripiunt licentiosa,
appellatis indigentes atque dinos, et quos odiis acrioribus conueniebat a nobis carpi,
pulninaribus aris templis atque alio mactatis cultn ludorum et celebritate natalium.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 133

Mopsueste, Cyrille d’Alexandrie, Théodoret de Cyr, saint
Augustin lui-méme et d’autres ont poursuivi, aux IVe et
Ve siecles, la lutte contre les tenants du paganisme ; le culte
du souverain n’y occupe pratiquement aucune place *. Cepen-
dant la polémique n’est pas éteinte : elle se tourne contre
les chrétiens eux-mémes, qui perpétuent, a I’adresse des
empereurs chrétiens et de leurs effigies, bon nombre des
rites d’adoration qu’ils avaient refusés aux empereurs paiens,
parfois au prix de leur sang, et la nouvelle théologie du
pouvoir impérial, telle que la formulent un Fusébe ou un
Végece, ressemble comme une sceur a celle des théoriciens
paiens ? ; mais ce n’est plus I'affaire des apologistes de mener
le combat contre les abus de ce genre : ceux qui s’en chargent
s’appellent Philostorge, Jéréme, Ambroise, Jean de Damas ;
et ce n’est pas notre affaire d’en suivre les développements.

Il nous reste encore, en guise de conclusion, a dresser
rapidement le bilan de cette étude. Ce qui frappe surtout,
c’est de constater combien il est mince: a I’exception de
Tertullien, aucun des apologetes n’a consacré plus de quelques
lignes au culte impérial, soit sur le mode ironique, soit pour
illustrer par un exemple actuel la théorie d’Evhémere ;
pourtant n’est-ce point parce que les chrétiens refusaient de

1 Au fil de ses ceuvres variées, Eusébe est amené a citer de nombreux cas ou
juifs et chrétiens, en particulier des martyrs, ont manifesté leur opposition
au culte du souverain et a rappeler que la divinisation des morts était un
moyen de faire des faux dieux (L.C. 13). Mais PEmpire chtrétien effaga pro-
gressivement ’image des empereurs paiens; on en trouve une preuve suf-
prenante dans la puissante apologie de Théodoret de Cyr : au livre VIII de
sa Thérapeutique des maladies helléniques, peu apres avoir résumé la théorie
d’Evhémere appliquée 2 Héracles, Asclépios, etc., et cité, a cette occasion, le
bel Antinoiis, mais non pas les diui (chap. 12-28), 'auteur déplote que les
plus grands chefs d’Etat, en particulier les empeteuts romains antérieurs 2a la
paix de I’Eglise, n’aient obtenu ni tombeaux grandioses (I) ni repas publics,
et ne souffle pas mot de 'apothéose et du culte impérial (chap. 60-61) ; il est
vrai que la longue survie de ces rites dans I’'Empire chrétien avait di estomper
le souvenir de leur origine, surtout en Orient. Cf. cependant #nfra.

2 Cf. M. MesLiN, o0p. cit., 108-115.



134 JEAN BEAUJEU

s’associer par le moindre geste ou la moindre parole 4 ce
culte que les autorités les envoyerent plus d’une fois a la
mort? Bt lopposition irréductible entre la religion de
PEmpereur-Dieu et celle du Christ-Dieu, 'une et l'autre
également totalitaires, n’apparait-elle pas a de nombreux
historiens comme I’essence méme du conflit entre paganisme
et christianisme a cette époque'? Comment expliquer une
telle discrétion, qui nous semble paradoxale? Prudence cal-
culée? Timidité? Répugnance ou impuissance d’intellectuel
a sortit du monde poussiéreux des livres pour affronter les
problémes d’actualité? Peut-étre, en certains cas ; mais pet-
sonne n’ignorait que les chrétiens refusaient de sacrifier pour
le salut de 'empereur ; les apologistes n’avaient pas peutr du
supplice et, convertis de fraiche date ou chrétiens de nais-
sance, ils savaient mieux qu’on ne le pense parfois adapter
leur polémique au public et a la situation de leur temps.
Le public auquel ils s’adressaient était avant tout autre
I'intelligentsia paienne ; il se trouve que nous connaissons
assez bien ses réactions, a travers le Discours véritable de
Celse, dont Origéne nous a transmis ’essentiel, et I'exposé
antichrétien prété par Minucius Felix a Cécilius et inspiré en
partie des propos de Fronton ; or, le premier, comme les
apologistes eux-mémes, ne dit que quelques mots, en passant,
de lattitude des chrétiens a I’égard du culte impérial,
Cécilius n’en parle pas du tout. La conclusion s’impose : la
controverse entre les apologetes et leurs adversaires paiens
était un débat de clercs, dans lequel la question du culte
impérial ne tenait qu’une place infime ; le probléme n’était
pas de savoir si les chrétiens avaient ou n’avaient pas le droit
de refuser les gestes rituels que le pouvoir politique exigeait
d’eux, mais de reconnaitre ou non le dogme, l'idéal et le

1 Voir les auteurs cités par L. Cerraux et J. Tonpr1au, Un concurrent du
christianisme : le culte des souverains dans la civilisation gréco-romaine (Tournai 1957),
392, en particulier E. LoaMEYER, A. HARNACK et A. MEYER.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 13§

style de vie chrétiens comme dignes de supplanter la reli-
gion, la culture et la morale paiennes ; aux yeux des respon-
sables politiques et des masses conformistes, ’acte de déso-
béissance et la négation de la toute-puissance divine de
Pempereur pouvaient bien constituer le délit ou le scandale
majeur ; au plan idéologique, il n’y avait pas de discordance
sérieuse entre la théologie du pouvoir impérial des paiens
et celle des chrétiens. Pour des raisons bien connues ?, les
dirigeants de PEmpire préféraient garder a leur portée 'arme
juridique dont ils se seraient privés en reconnaissant au chris-
tianisme le caractére d’une religio licita ; les apologetes se
rendaient compte qu’ils ne s’en dessaisiraient pas, aussi long-
temps que la religion nouvelle n’aurait pas amélioré son
« image de marque» et étendu son audience dans tous les
milieux, mais plus spécialement parmi ’élite cultivée : tel
est le but qu’ils se sont fixé. Ont-ils employé le meilleur
moyen pour y parvenir ? Il nous est bien difficile d’en juger.
Un seul d’entre eux, poussé par son humeur batailleuse,
indigné aussi par la recrudescence d’une répression cruelle,
a choisi de descendre dans I'aréne et entrepris de justifier
longuement le non possumus des chrétiens, devant le culte
impérial ; a-t-il mieux servi pour autant la cause qu’il voulait
défendre? Avec plus de vigueur que les autres, il a tenté de
démontrer qu’il fallait dissocier la politique et la religion,
jusqu’alors inséparables dans la mentalité et les institutions
romaines, que les chrétiens repoussaient le culte de ’empe-
reur en tant que religion, mais qu’ils étaient les plus loyaux
champions de son autorité politique; las! 4 chaque page,
il laisse voir, souvent avec ostentation, parfois avec les pires
menaces, que le séparatisme des chrétiens, loin d’étre seu-
lement religieux et moral, englobait la culture, la société,
la défense et I'administration de I’Empire; quelle créance

1 Ces raisons ont été exposées avec une clarté remarquable par D. van BERCHEM
dans le court article déja cité (supra, p. 122, n. 1), pp. 100-103.



136 JEAN BEAUJEU

pouvait-on dés lors accorder a ses protestations de loyalisme ?
En fin de compte, il est fort douteux que la rhétorique de
Tertullien, brillante sans doute, mais d’autant plus inquié-
tante que le fanatisme y transparait trop clairement, ait plus
contribué a faire admettre par lintelligentsia paienne latti-
tude suspecte des chrétiens a ’égard du culte du souverain
que la sage réserve de tous les autres apologeétes, qui connais-
salent au moins aussi bien que lui le public auquel ils
s’adressaient.

Post-scriptum. — Au cours de ces entretiens, il est apparu
de plus en plus clairement que le culte impérial a occupé
une place mineure dans les croyances religieuses des popu-
lations et ’exposé de F. Millar a fait ressortir que ’obligation
de sacrifier a ’empereur ou pour son salut a rarement été
imposée aux chrétiens, et seulement comme moyen de véri-
fier s’ils étaient chrétiens ou non; dans ces conditions, le
vrai probléme que nous posent les apologistes n’est pas de
savoir pourquoi la plupart d’entre eux ont si peu parlé du
culte du souverain, mais pourquoi Tertullien, seul entre tous,
a présenté le refus de participer au culte impérial comme un
des deux griefs majeurs articulés contre les chrétiens et
entrepris de le justifier longuement. On peut lire 7#fra, p. 166,
les deux hypothéses que nous avons émises, a la suite de la
conférence de F. Millar, pour tenter de répondre a cette
question.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 137

DISCUSSION

M. Calderone : A proposito di Origene, vorrei fare una preci
sazione. Il Prof. Beaujeu ha detto — cosi, almeno, mi pare d’ave
capito — che T'atteggiamento di Origene sarebbe di lealismo.
Ricordo che nel commento alla lettera paolina ai Romani, a pit
riprese, sistematicamente, prende posizione nei riguardi dei pre-
cetti paolini, che richiedono soggezione alle pofestates sublimiores,
per negarne la validita : un atteggiamento di aperta critica e di
riftuto di ogni compromesso con l’autorita costituita ; ché anzi,
Paolo sembra, in certo senso, accusato di accomodante lassismo,
Ommnis potestas a Deo; ma anche quella che perseguita? egli si
domanda ; e la risposta ¢ no, con chiarezza e dovizia di argo-
mentazioni.

M. Beanjen : Je me suis sans doute mal fait comprendre: 2
ma connaissance, on ne trouve pas de profession de loyalisme
dans le Contra Celsum.

M. Paschoud : a) Pour confirmer ce que M. Beaujeu a observé
concernant le fait que chez les apologistes chrétiens du IVe siécle,
on ne trouve pratiquement plus de mentions relatives a I’insti-
tution du culte impérial, on peut noter qu’a cette méme époque,
les derniers défenseurs du paganisme (Symmaque, la source de
Zosime, et I’ Histoire Auguste, si du moins on peut la mentionner
dans ce contexte) regrettent la disparition des rites paiens, malis
ne font aucune allusion spécifique au culte impérial. C’est une
indication supplémentaire qui suggére que le souvenir et la notion
méme de ce culte s’étaient alors estompés. Une telle conclusion
n’exclut bien stir pas que se soit maintenue I'idée d’une divini-
sation, ou quasi-divinisation, du monarque, chez les chrétiens
dans le contexte de la théologie politique, chez les paiens dans



138 DISCUSSION

celui de la théologie platonicienne (cf. I’article de A. D. Nock,
Deification and Julian, /RS 47 (1957), 115-123, au sujet de Liba-
nius, Or. XVIII 304).

b) M. Beaujeu souligne la contradiction évidente, chez Ter-
tullien, entre I’espérance eschatologique d’une part et les tentatives
de conciliation avec le siécle selon /I Thess. 2, 1-8 de D'autre.
Cette contradiction apparait certes avec une évidence frappante
chez Tertullien, mais aussi le dépasse. Elle a ses racines dans les
affirmations contradictoires des textes canoniques du /N7 et se
retrouve chez bon nombre d’auteurs chrétiens anciens. Je ne suis
pas sir que Tertullien ait mentionné l'interprétation favorable
a PEmpire qui consiste a identifier le xatéywv de 77 Thess. avec
Rome uniquement par habileté et par calcul apologétique, sans
adhésion intime.

M. Beaujen : Depuis la fin du IeT siecle, deux courants s’oppo-
saient, dans les milieux chrétiens : le courant paulinien, favorable
a la recherche d’un compromis, d’un modus vivendi avec ’Empire,
et le courant johannique, violemment hostile, qui exprimait
Paspiration passionnée a la Parousie. Il est possible, je I’ai dit,
que Tertullien ait d’abord été plus sensible a I'influence de la
tendance paulinienne, mais la violence de ses attaques contre la
société paienne, déja dans 1’Ad. nat. et ' Apol., n’est pas en
faveur de cette hypothése.

M. Millar : 1 would like to ask about the Syriac fragment of
Melito of Sardes which you mentioned. Is it thought that this
comes from the Apology of Melito of which Eusebius preserves
a few passages? If so, its criticism directed against the Imperial
cult would be surprising. For, firstly, the surviving passages
are remarkably positive in their attitude to the Empire, and
emphasise for the first time the contemporaneity of the establish-
ment of the Augustan regime and the beginnings of Christianity.
And, secondly, there is in general a difference of tone between



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN 139

those Apologies which are addressed, or seem to be addressed,
to the Emperors themselves and those, like the ones of Tatian
and Tertullian, which are not.

M. Beanjen : Comme je I’ai signalé au passage, le fragment
syriaque de Méliton provient sans doute du De seritate plutdt
que de son Apologre ; d’ailleurs ce fragment ne contient aucune
attaque contre ’Empire ; il contient en revanche Iesquisse d’une
société impériale tout entiére gagnée au christianisme sous la
houlette d’un empereur chrétien.

M. Habicht : Die Frage, warum die Christen im rémischen
Reich anders behandelt wurden als die Juden, wird oft damit
beantwortet, der jidische Glaube sei religio /icita gewesen, der
christliche religio illicita. Mir scheint, dass es in der antiken Welt,
vom persischen Reich iiber die hellenistischen Monarchien bis
in die romische Kaiserzeit, so etwas wie « verbotene Religion »
nicht gegeben hat. Was re/igio ist, ist per definitionem zugelassen
und steht dann unter dem Schutz des Staates. Wenn Cicero die
religiose Uberzeugung der Juden als Verirrung ansieht, kann er
von superstitio sprechen (Pro Flacco), aber das dndert nichts daran,
dass die Juden nach ihrem Gesetz und ihrem Glauben leben
dirfen.

Die scheinbaren Ausnahmen sind die keltische Druidenreligion
und das Christentum. Thre Anhinger aber gelten nicht als Mit-
glieder einer Glaubensgemeinschaft, sondern als Angehorige von
Organisationen, die die dussere Sicherheit (die Druiden, Verbin-
dungen nach Britannien) oder die 6ffentliche Ordnung gefihrden.
Die Christiani als Parteiginger eines gewissen Christus, der mit
dem Anspruch aufgetreten war, Konig zu sein und den man
als Aufrithrer gekreuzigt hatte, gelten als Feinde des Staates und
seiner Ordnungen, um so mehr, als sie durch eine Art cominratio
eine verschworene Gemeinschaft im Namen jenes Christus sind.
Da liegt ein Missverstindnis des christlichen sacramentum (Glau-
bensbekenntnis) vor.



140 DISCUSSION

Plinius hat bei der Folter von Diakonissen zur eigenen Uber-
raschung nichts anderes gefunden als eine superstitio prava atque
immodica. Das ist der erste Schritt zur Erkenntnis gewesen, dass
die Christen, entgegen der offiziellen Auffassung, nicht Ange-
horige einer staatsteindlichen Gruppe, sondern einer religiosen
Gemeinschaft sind. Er versucht dies Traian plausibel zu machen,
aber ohne Erfolg.

M. Bickerman : M. Habicht a parfaitement raison. Les priviléges
des Juifs dans les cités grecques les autorisaient, par exemple,
a ne pas comparaitre en justice le jour du repos sabbatique ;
mais le droit de pratiquer leur religion était un droit naturel.
Les chrétiens n’étaient pas persécutés a cause de leur foi, mais
comme des Athéniens, des Egyptiens, des Juifs, etc., qui, ayant
abandonné les rites de la religion ancestrale de leurs cités, trou-
blaient la pax deorum. Autrement dit, un chrétien d’ Athénes n’était
pas condamné parce qu’il était chrétien, mais parce qu’il se refu-
sait a vénérer les dieux d’Athénes. De la méme maniére, les
« Témoins de Jéhova » sont persécutés de nos jours en Amérique,
quand ils refusent de saluer le drapeau national. Le prototype
des martyrs chrétiens est Socrate, condamné 4 mort pour n’avoir
pas honoré les dieux de la cité et pour avoir introduit des xouva
Soupbvie. De méme, la religion dionysiaque n’était nullement
proscrite 2 Rome. Le sénatus-consulte de 186 permet expressé-
ment sa pratique. Mais certains sectateurs de cette religion avaient
été punis pour des crimes commis sous le couvert de leur religion.
Autrement dit : les chrétiens ont été persécutés parce qu’ils ont
fait de leur philosophia leur religio.

M. Calderone : Credo che sia opportuno ricordare come nel-
Peditto di Galerio, quando si cerca di giustificare, considerandola
a posteriori, la « persecuzione dioclezianea», la si definisce come
tentativo fallito di riportare 1 cristiani all’antica disciplina, essi che
avevano voluto costituire un popolo a parte, un iSwov Z0voc.



LES APOLOGETES ET LE CULTE DU SOUVERAIN I41

M. Beanjen : Les observations présentées par MM. Habicht,
Bickerman et Calderone se rapportent plutot au sujet que M. Millar
traitera incessamment (Les persécutions et le culte impérial), qu’a
celui dont j’avais a parler ; néanmoins, sans préjuger de ce que
nous dira M. Millar, je désirerais fournir une premiere réponse
a ces observations, plus particulierement a celles de M. Bickerman,
qui tendent a soutenir qu’il n’y a pas eu de persécution des chré-
tiens en tant que tels.

Je suis d’accord avec MM. Habicht et Bickerman pour recon-
naitre que, en raison du principe de tolérance observé par les
Romains, toute véritable religio était par définition /ficita et qu’il
serait par conséquent absurde de patler de refigio illicita ; néan-
moins, les autorités pouvaient interdire dans certains cas ce
qu’elles appelaient des superstitiones, comme le culte d’Isis, ou
des groupements d’individus qui leur paraissaient dangereux pour
la morale publique et surtout pour la sécurité de I’Etat, méme
lorsqu’ils se réclamaient d’une croyance religieuse. L’affaire des
Bacchanales est le précédent le plus fameux de la répression qui
s’est exercée contre les chrétiens, A cette exception prés que le
Sénat a ménagé la possibilité de rendre un culte 2 Dionysos,
divinité bien connue qu’il ne fallait pas irriter contre Rome. Il
est incontestable que les chrétiens qui s’appelaient ainsi depuis
le milieu du Ier siecle, ont été poursuivis en tant que tels: on
leur reprochait moins le contenu de leur s#perstitio, que les paiens
ont mis longtemps a découvrir, mais qui cependant les inquiétait
(I’attente de la royauté du Christ, notamment), que leur refus de
participer aux cultes officiels, entre autres au culte impérial, leur
volonté affichée de se mettre a part de la société impériale, la
violence avec laquelle, souvent, ils répudiaient ses coutumes et
ses valeurs ; la malignité aidant et I’affaire des Bacchanales n’étant
pas oubliée, les chrétiens furent considérés comme un groupement
de malfaiteurs et de comploteurs ; on les frappa d’interdit, pour
des raisons qui n’étaient pas d’ordre proprement religieux. Mais,
plus tard, 2 partit du milieu du II® siecle, le contenu de leurs
croyances et la nature de leurs rites furent de mieux en mieux



142 DISCUSSION

connus ; cependant, méme alors, ils ne bénéficierent pas des pri-
viléges reconnus aux juifs, leur «superstition» apparaissant
comme inséparable de leur conduite et n’ayant, a la différence de

celle des juifs, aucun caractére national.

M. Habicht : Ich lasse jetzt die Druiden und die Bacchanalien-
affire beiseite, um einen mir wichtig erscheinenden Punkt her-
vorzuheben. Plinius verlangt von den gestindigen Christen keinen
Akt der Loyalitit wie z.B. eine su#pplicatio vor dem Kaiserbild.
Wer dreimal auf die Frage christianus es? geanwortet hat chris-
tianus sum, wird ohne weiteres hingerichtet. Nur diejenigen, die
gestehen, frither Christen gewesen zu sein, es aber nicht mehr
zu sein versichern, und die, die leugnen, jemals Christen gewesen
zu sein, werden aufgefordert, dies in der genannten Weise durch
die Tat zu beweisen.

Daraus folgt : bestraft werden die Betreffenden allein wegen
ihres Christseins, ohne dass irgend ein Akt der Illoyalitit vorliegt
oder ein flagitium. Dann muss es ein legales Verbot gegeben haben,
Christ zu sein, in welcher Form immer es erlassen war. Dass dies
durch Nero geschehen ist, scheint mir unzweifelhaft.

M. Beanjen : Ce que vient de rappeler M. Habicht prouve a
Iévidence que les chrétiens étaient poursuivis en tant que tels,
indépendamment de leurs actes individuels. Bien entendu, la
répression dépendait des circonstances locales, de la personne
des gouverneurs, de I’évolution historique ; mais je suis convaincu,
comme M. Habicht, qu’un texte officiel, remontant sans doute
au régne de Néron, et qui ne fut pas aboli avant 311, interdisait
de fagon générale d’étre membre du groupe des chrétiens.



	Les apologètes et le culte du souverain

