Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 18 (1972)

Artikel: Falschung, pseudepigraphische freie Erfindung und "echte religiose
Pseudepigraphie”

Autor: Speyer, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

WOLFGANG SPEYER

Filschung, pseudepigraphische freie Erfindung und
« echte religitse Pseudepigraphie»



i :
{0 oo o - - = ¢
. - Ay
1 . . i d A #
¥ i
v /|
QS
L ! i 2= i R
B I v E
¥ y ar % v i
1 - R ) - L h
) = | B g
- e A
= s = .
g 1
B ~ "l )
N *
<‘ 4 . b
- B ¥ " d N 7|
R { ="
, 3
Y. . ) .
B - — i b g - 2 - W
7t > E mes ! i
A ] P \
: ' y : A ! : ]
o s B v . >
- 8 s : s
[ . i 4
- T = . " | = ! I
2 5 - I e
At 7 f *
3 1 B ol
- ' A 4 J A = i 5
. g , i 7 dr B O 1
FARTIE N AR & Al J - A
. ¥ ! e h o o O ey
i L - i -




FALSCHUNG,
PSEUDEPIGRAPHISCHE FREIE ERFINDUNG
UND
« ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE » *

Die literarische Hinterlassenschaft der Griechen und
Romer gliedert sich hinsichtlich der Verfasserangabe in
anonyme, orthonyme und pseudonyme Schriften. Statt von
pseudonymen Schriften sollte terminologisch genauer von
pseudepigraphischen Schriften gesprochen werden. Denn
nach heutigem Sprachgebrauch versteht man unter einem
Pseudonym einen freigewihlten literarischen Decknamen,
der nicht mit dem Namen eines bekannten Schriftstellers
ibereinstimmen darf, damit nicht der Schein einer Filschung
entsteht.

Die Anonymitit zeichnet die Literatur des Alten Orients,
Agyptens und Israels in besonderem Masse aus. Orthonym
sind in diesen Kulturen meist nur die Erlasse und Briefe der
Konige iberliefert. Mit Filschungen und Verfilschungen
derartiger Konigsurkunden ist allerdings schon in frither
Zeit zu rechnen .

Erst im Griechenland des 7. und 8. Jh. tritt der einzelne
Schriftsteller mit seinem Namen hervor. Die Parallele zu den
bildenden Kiinstlern, die seit ebendieser Zeit ihre Schopfun-
gen mit ihrem Namen versehen, ist deutlich 2. Die Griechen
zeigen damit, dass sie den Begriff vom geistigen Eigentum
entdeckt haben. Dieser Vorgang hat sich in Ionien und auf

* (Fiir wertvolle Anregungen und fordernde Kritik habe ich Herrn Dr. Aloys Kebl,
Koln-Bonn, und Fréulein Rotraut Reis, Bonn, 3u danken.)

1Vgl. W. Spever, Art. Fluch: RAC 7 (1969), 1171/3.

2Vgl. Ed. NorDEN, Aus altrimischen Priesterbiichern (Lund-Leipzig 1939), 265 f.
(292 £.) und W. SpEYER, Religitse Pseudepigraphie und literarische Filschung
im Altertum, Jabrb. f. Ant. und Christent. 89 (1965/66), 9o f.



334 WOLFGANG SPEYER

den der kleinasiatischen Kiiste vorgelagerten Inseln abge-
spielt. Sein Ursprung ist ebensowenig zu begreifen wie etwa
das Entstehen grosser Kunstwerke. Diese Entdeckung der
eigenen, personlich zu verantwortenden geistigen Leistung
ist als eine Stufe im Entwicklungsgang des Selbstbewusst-
werdens des Menschen zu deuten. Der Literaturhistoriker
kann hier wohl nur die Tatsache als solche feststellen, kaum
aber die Grinde ausfindig machen, die zu ihr gefiihrt
haben. Gesellschaftliche Bedingungen haben gewiss mitge-
wirkt, waren aber nicht der einzige Grund .

In der Entdeckung der schopterischen Leistung des ein-
zelnen spricht sich die Erkenntnis aus, dass zwischen dem
Kinstler oder Urheber und seinem Werk ein eigentiimliches
Verhiltnis herrschen muss, nicht unihnlich dem zwischen
einem Vater und dem von ihm gezeugten Kind. Die Griechen
haben jedenfalls dieses Verhiltnis ganz so aufgefasst. Ortho-
nyme Schriften sind Aéyor ywfoior, das heisst, es sind solche
Schriften, die von ihren Verfassern rechtmissig gezeugt sind.
Wie es aber neben der Erzeugung eines Kindes in der gesetz-
lich sanktionierten Ehe die aussereheliche Erzeugung gibt,
so fassten die Griechen das Verhiltnis zwischen einem
Autor und einem ihm unterschobenen Werk im Bilde des
ausserehelich gezeugten Kindes bzw. des unterschobenen
Kindes. Nicht unpassend bezeichneten sie deshalb eine der-
artige Schrift als einen Bastard, einen védog 2.

Die Grammatiker und die Literaturhistoriker der helle-
nistischen Zeit haben bei der Sichtung der reichen Hinter-

1 Etwa zur gleichen Zeit treten in Istael die Propheten mit ihter Botschaft
unter eigenem Namen hervor. «Dass eine literarische Hinterlassenschaft unter
dem Namen einer Einzelperson ausging, ist sehr auflillig ; ja, es muss nach
allem, was im alten Orient, aber auch in Israel Brauch war, als etwas ganz
Aussetgewdthnliches gelten...» G. von RAD, Theologie des Alten Testaments 23
(Miinchen 1962), go.

2 Vgl. W. Seever, Die literarische Fdlschung im beidnischen und christlichen Alter-
tum = Handb. d. Altertumswiss. 1, 2 (Miinchen 1971), 16.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 335§

lassenschaft aus vorklassischer und klassischer Zeit bereits
dariiber nachgedacht, aus welchen Griinden wohl ein solcher
literarischer Bastard zustandegekommen sein kann. Mannig-
fache Griinde, die sich teils aus dem Buchwesen, teils aus den
literarischen Gepflogenheiten der damaligen Zeit ergaben,
wurden von ihnen festgestellt. Diese Griinde sind nicht un-
bekannt und brauchen hier nicht wiederholt zu werden 1.
Die antiken Kritiker haben also schon bemerkt, dass nicht
jede mit falscher Herkunftsangabe versehene Schrift eine
Filschung zu sein braucht. Zum Begriff der Filschung
gehort nimlich die Tduschungsabsicht, der dolus malus ; aber
diese ist nicht der einzige Grund fiir das Zustandekommen
von Pseudepigrapha.

Mit der Filschung ist leicht die ihr 4hnlich sehende,
pseudepigraphisch eingekleidete literarische Erfindung zu
verwechseln, die um der Unterhaltung oder Erbauung willen
geschrieben wurde und wie die Filschung durch Nach-
ahmung echter Schriften zustandekommt. Diese Art der
Pseudepigraphie beruht auf der kiinstlerischen Tduschungs-
absicht, deren Wirkung nicht dadurch aufgehoben wird,
dass die Tduschung durchschaut wurde. Anders verhilt es
sich mit der Filschung. Die Filschung und die ihr wesens-
verwandte Liige verlieren, sobald sie als Trug entlarvt sind,
augenblicklich ihre Wirkkraft. Mit der vorgetduschten Her-
kunftsangabe versuchen die Filscher ganz konkrete, sach-
gebundene und ausserhalb der Literatur liegende Absichten
zu erreichen.

Ist es schon nicht leicht, in einem bestimmten Fall zu
entscheiden, welche der beiden genannten Arten der Pseud-
epigraphie vorliegt, nidmlich literarisch gemeinte Pseud-
epigraphie oder Filschung, so wird der Tatbestand bei
Pseudepigrapha mit bestimmtem religiosen Inhalt weiter
kompliziert.

1 Vgl. W. SeeveR, Félschung 2.0., 32-5 ; 37-44.



336 WOLFGANG SPEYER

Die antiken Kritiker haben diese nunmehr zu erdrternden
Schriften nicht in ihrer Eigenart als eine besondere Art der
Pseudepigraphie aufgefasst. Merkte man, dass derartige
Schriften nicht von den angegebenen Verfassern geschrieben
sein konnten, so sprach man meist kurzerhand von Filschun-
gen. In dieser Weise verwarfen etwa christliche Kritiker
jidische und hiretische Schriften unter dem Namen eines
Patriarchen, Propheten oder Apostels und Porphyrios die
zum Kanon des Alfen Testamentes zihlende Apokalypse des
Danie/l und Apokalypsen bestimmter Gnostiker . Die
Moglichkeit, derartige pseudepigraphische Biicher sach-
getechter als im Altertum zu erfassen, ist erst durch die
Methoden der modernen Geschichts-, Literatur- und Reli-
gionswissenschaft sowie der modernen Psychologie gegeben.
Durch den Vergleich gleichartiger Erscheinungen in ver-
schiedenen Literaturen und Religionen kann man die
dogmatisch religiose Voreingenommenheit, die bei den
antiken Kritikern und bis weit in die Neuzeit zu Fehlurteilen
gefithrt hatte, allméhlich tberwinden lernen.

Gegen die Annahme einer solchen besonderen Art der
Pseudepigraphie kénnte man einwenden, dass es nicht ein-
sichtig sei, weshalb in diesem Fall der Inhalt eines Pseud-
epigraphons zu einer besonderen, sonst nicht vorkommenden
Form der Pseudepigraphie gefiihrt haben soll. Hier ist
deshalb zunichst niher zu etliutern, was unter dem Begriff
der « religiosen Pseudepigraphie» verstanden werden soll.
Gemeint sind im wesentlichen schriftlich aufgezeichnete
Offenbarungen, das heisst Apokalypsen, Orakel, Prophe-
zeiungen, Himmelsbriefe, Botschaften aus der transzendenten
Welt, die nicht als Menschenwerk gelten wollen, sondern
als Ausserungen numinoser Michte, Ausserungen von

1 Vgl. W. SeeyER, Falschung 2.0., 190 f.; 152 f. Weit behutsamer vetrsucht
Plutarch, de Pyth, orac. 7 (397 c) und 20 (404 B) das Verhiltnis géttlicher und
menschlicher Verfasserschaft bei den Orakeln des Apollon von Delphi zu
klaren.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 337

Gottern, Heroen, Gottesfreunden der Vorzeit oder gottlichen
Menschen (&vdpeg detor). Nach den Glaubensvorstellungen
des Altertums konnen derartige Offenbarungen auf ver-
schiedene Weise den Menschen zuteil werden: Der Gott
oder sein Bote iibergibt dem von ihm erwihlten Menschen
ein Buch : man denke an Jahwe, der Moses die vom Finger
Gottes geschriebenen Gesetzestafeln tiberreicht . Ein Mensch
findet eine Offenbarungsschrift, die von einem Gott oder
einem gottlichen Menschen der mythischen Vorzeit stammt :
man denke an Himmelsbriefe und an Funde heiliger Schriften
in Gribern oder Tempeln® Der Gott, besser der Geist
Gottes dringt in den Menschen ein und erfillt ihn mit gott-
lichem Wissen, so dass die Worte, die der begnadete Mensch
ausspricht oder schreibt, eigentlich das Werk des gottlichen
Geistes sind (man denke an Propheten und an Dichter-
Propheten). Diese Art der Offenbarungsiibermittlung kann
als Inspiration bezeichnet werden 2.

Der hier von uns verwendete Begriff der Inspiration
ist aus Selbstaussagen, Beschreibungen und theoretischen

1 Ahnliches wird von manchen anderen mythischen und geschichtlichen
Gesetzgebern des Mittelmeergebietes iiberliefert, so von Menes (igyptischer
Ko6nig der 1. Dynastie), Zalmoxis, Zarathustra, Zaleukos, Minos, Lykurgos
und Numa; vgl. z.B. Diod. Sic. I 94, 1 f.; dazu W. SpeYER, Religiise Psend-
epigraphie a.0., 101/9 und dens., Biicherfunde in der Glanbenswerbung der Antike —
Hypomnemata 24 (Goéttingen 1970), 15 f.

*Vgl. W. Seever, Biicherfunde 2.0, 15-42 und 43-141.

3 Vgl. W. Krovw, Studien zum Verstindnis der romischen Literatur (Stuttgart 1924,
Nachdruck 1964), 24-34; E. Fascuer, ITPOOHTHZ. Eine sprach- und
religionsgeschichtliche Untersuchung (Giessen 1927); ThH. HopFNER, Art.
Movtue : PW 14, 1 (1928), 1258-88 ; A. SpErDUTI, The Divine Nature of
Poetty in Antiquity, 7ransact. Proceed. Am. Philol. Assoc. 81 (1950), 209-40 ;
J. LereoLpT-S. MoRrENZ, Heilige Schriften (Leipzig 1953), 33-5 und Register
s.v. Eingebung; H. MAeuLER, Die Auffassung des Dichterberufs im frithen
Griechentum bis zur Zeit Pindars = Hypomnemata 3 (Gottingen 1903);
A. Kawmsywuis, Die Dichtermeibe und ihre Symbolik (Heidelberg 1965) ; E. BAr-
MEYER, Die Musen. Ein Beitrag zur Inspirationstheorie = Humanist. Bibliothek
R. 1, 2 (Miinchen 1968) und Z. Rrrodk, Dichterweihen, Acta Classica Univ.
Scient. Debrecen. 6 (1970), 17-25.



338 WOLFGANG SPEYER

Erorterungen von Heiden und Christen des Altertums und der
Neuzeit gewonnen worden, auf die noch niher einzugehen
sein wird. Er hat nur mittelbar etwas mit dem Begriff der
Inspiration in der Bibel zu tun, der besonders von der
katholischen Kirche weiterentwickelt worden ist . Nach
dem katholischen Inspirationsbegriff sind alle Biicher, die
zum Kanon des Alfen und Newen Testamentes gehoren,
inspiriert, das heisst sie gelten als von Gott (dem Heiligen
Geist) verfasst 2. Nach dem von uns verwendeten Begriff
der Inspiration, der aus literaturgeschichtlichen und religions-
wissenschaftlichen Beobachtungen und Vergleichen gewon-
nen wurde, wird es aber schwer fallen, beispielsweise den
Philemonbrief des Paulus, den anonymen Brief an die Hebréer
oder den gefilschten zweiten Petrusbrief als inspiriert anzu-

1Vgl. Ch. Pescu, De inspiratione Sacrae Scripturae ® (Freiburg i. Brsg. 1925)
mit Supplementum (ebd. 1926) ; K. Rauner, Uber die Schriftinspiration ® (Frei-
butg i. Brsg. 1959); dens., Artt. Inspiration, Handb. theol. Grundbegriffe 1
(Miinchen 1962), 715-25 ; A. BEA, Art. Inspiration, Lex. f. Theol. und Kirche
5 (1960), 705-8 (Die katholische Lehre von der Inspiration); 708-11 (Die
Inspirationslehre bei den Protestanten).

% Jesus technet damit, dass David seine Prophetie im Heiligen Geiste
gesprochen hat (Me. 12, 36) ; vgl. ferner Aet. apost. 1, 16; 3, 18 ; 4, 25 und
Hebr. 3, 7. Theodotet von Kyros, in Ps. praef.: PG 8o, 861 c-D erwihnt
verschiedene Meinungen uber die Verfasser der Psalmen ; er selbst will diese
Fragen nicht entscheiden. « Denn welchen Nutzen briachte es, die mensch-
lichen Verfasser der einzelnen Psalmen zu kennen, da sie doch alle aus der
Wirkung des gottlichen Geistes heraus, also als Propheten, geschrieben
haben? ... Dem Propheten aber ist es eigen, seine Zunge der Gnade des
Geistes zur Verfiigung zu stellen»; vgl. ebd. 864 a-B und Joh. Chrysost.
In Gen. hom. 11 2 (PG 53, 28). Die Statuta ecclesiae antiqua, praef. 24 (77 Munier)
fordern vom Bischof : novi et veteris testamenti . . . unum eundem que credat auctoren:
et deum. Noch schirfer formuliert Papst Gregor der Grosse diesen Gedanken,
Moralia sive expos. in libr. lob, praef. 1, 2 (PL 75, 517 A-B) : sed quis haec (sc.
librum Job) scripserit, valde supervacue quaeritur, cum tamen auctor libri Spiritus
sanctus fideliter credatur. ipse igitur haec scripsit, qui scribenda dictavit. ipse scripsit,
qui et in illins opere inspirator exstitit et per scribentis vocem imitanda ad nos eius
Jfacta transmisit. si magni cuinsdam viri suscepiis epistolis legeremus verba, sed quo
calamo fuissent scripta quaereremns, ridiculum profecto esset epistolarum auctorem
scire sensumaque cognoscere, sed quali calamo earum verba impressa fuerint indagare.
cHm ergo rem cognoscimus eiusque rei Spirifum sanctum auctorem ftenemus, quia
scriptorem quaerimus, quid aliud agimus, nisi legentes litteras de calamo percontamur?



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 339

sehen, da diese drei Schriftstiicke des Newen Testaments sich
weder durch die Art ihrer Abfassung, noch durch die Form
ihrer literarischen Einkleidung, noch durch den Gehalt ihrer
Botschaft als Offenbarungsschrift oder « echtes religitses
Pseudepigraphon» erweisen L.

Die Inspiration oder das Erfiilltwerden mit gottlichem
Geiste wurde im Altertum auf verschiedene Weise aufgefasst.
Manchmal wurde berichtet, dass der Seher eine ihm von
einem Engel gereichte Buchrolle gegessen habe * oder dass
der gottliche Geist in den Propheten eingedrungen sei und
ihn ganz erfillt habe 2. In diesem Zusammenhang begegnen
Bilder, die der Sprache der Erotik angehoren. Der Mensch,
der die Inspiration empfingt, wird gleichsam als weibliches
Wesen, als Braut Gottes, vorgestellt, in die der Same des
gottlichen Geistes sich einsenkt?. Die Inspiration wurde dabei
oft als eine Art Besessenheit oder Ergriflensein gedeutet®.

! Eine abweichende Auffassung dussett K. ALaND, Das Problen: der Anony-
mitit und Pseudonymitit in der christlichen Literatur der ersten beiden Jabrbunderte:
Studien zur Uberlieferung des Neuen Testamentes und seines Textes =
Arbeiten zur neutestam. Textforschung 2 (Berlin 1967), 24-34.

2Vgl. W. SeeYER, Biicherfunde a.0. (s. oben S. 337, Anm. 1), 17 £.; 33, Anm. 6;
36 Anm. 10.

8 Bereits Hesiod, 7. 31 sagt von den Musen, dass sie ihm gottlichen Sang
eingehaucht haben (2vémvevoav); umvelv entspricht dem lateinischen inspi-
rare ; vgl. H. LEISEGANG, Der Heilige Geist 1, 1 (Leipzig-Betlin 1919 ; Nach-
druck Darmstadt 1967), 119-36, bes. 132 f. ; TH. HOPFNER, a.0. (s.0.5. 337,
Anm. 3) 1261 £f.; F. PristeR, Art. Daimonismos : PIW Suppl. 7(1940), 111 f.

4 Vgl. das Selbstzeugnis von Philon, De migr. Abr. 33-5 (2, 275 Cohn-
Wendland) ; dazu H. LEISEGANG, Preuma hagion (Leipzig 1922, Nachdruck
Hildesheim 1970), 46 £.; 53 f.; ferner D. A. RusseLL, Ausgabe und Kommentar
von der unter demr Namen des Longinus stehenden Schrift De sublimitate (Oxford 1964),
115 zu 13, 2. — Bei den antiken Prophetinnen wird oft von ihrer geistigen
Vereinigung mit dem inspirierenden Gott gesprochen. Die Zeugnisse sind
gesammelt von J. ScuMIp, Art. Brautschaft, heilige, RAC 2 (1954), 535/7.

5Vgl. J. TamBorNINO, De antiquorum daemonismo = Religionsgesch. Vetsuche
u. Vorarb. 7, 3 (Giessen 1909), 59-61; H. HANSE, « Gotz Haben» in der Antike
und im frithen Christentum = Religionsgesch. Versuche u. Vorarb. 27 (Berlin
1939), 8-25; F. PrisTER, 2.0. 100-14 und N. HIMMELMANN-WILDSCHUTZ,
®EOAHIITOX (Matburg 1957).



340 WOLFGANG SPEYER

Nach einer anderen Inspirationsvorstellung wurde der
Seher ins Jenseits entriickt und schreibt die Botschaft aus
himmlischen Biichern ab oder aber er zeichnet sie dort nach
dem Diktat eines himmlischen Boten auf. Vision und Audition
kennzeichnen diese Art des Offenbarungsempfangs. Wenn
auch die Vorstellungen und Bilder fiir die Inspiration noch
so verschieden sind, so driicken sie doch deutlich aus, dass
die numinose Macht die eigentliche Ursache der Offenbarung
ist und der Anteil des Menschen an ihrem Zustandekommen
nur zweitrangig sein kann. Derartige Offenbarungsschriften
konnen ihrem Wesen nach niemals anonym sein, sondern
sind immer in gewisser Weise pseudepigraphisch, selbst
wenn die inspirierende Macht, der Gott, der Engel oder der
an gottlichen Kriften teilhabende Gottesfreund (Patriarch,
Prophet, Apostel, Heiliger) sich nicht ausdriicklich als Ver-
fasser nennt (Ich-Rede) oder angegeben wird, etwa durch die
Er-Rede oder durch Hinweise auf eine der genannten Formen
der Offenbarungsiibermittlung. Durch eine solche Namens-
nennung oder derartige Hinweise wird die Pseudepigraphie
zwar verstirkt, aber nicht begriindet.

Die genannten Formen der Offenbarungsiibermittlung
stammen aus dem religiosen Glauben und Erleben einzelner
Menschen des Altertums. Diese Vorstellungen haben nichts
mit beabsichtigter T4uschung oder Liige zu tun. Aus diesem
Grunde sprechen wir von «echter» religioser Pseud-
epigraphie. « Echt» ist sie, weil sie nicht aus irgendeiner
Tduschungsabsicht geschaffen wurde, sondern aus dem religits
geprigten Bewusstsein wie von selbst herausgewachsen zu
sein scheint. Fiir ihr Entstehen jenseits der planenden Ver-
nunft kénnen folgende Ursachen benannt werden : entweder
sind es transsubjektive, numinose Michte, wie die Verfasser
derartiger Schriften selbst glauben, — diese Deutung beruht
auf religiosen Erfahrungen, die der Wissenschaft kaum
zuginglich sein diirften — oder aber es sind innersubjektive
Ursachen dafiir verantwortlich zu machen, das heisst Ursa-



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 341

chen, die im Unbewussten der menschlichen Seele liegen.
Welcher der beiden Erklirungen man auch den Vorzug
geben wird, soviel wird man wohl zugestehen missen : die
planende Ratio hat als Ursache auszuscheiden. Da die lite-
rarische Filschung und die literarische Erfindung in Form
eines religiosen Pseudepigraphons aber ganz dem rational
arbeitenden, willentlich eingestellten Bewusstsein entstam-
men, muss die «echte religiose Pseudepigraphie» jenen
beiden Arten der Pseudepigraphie als besondere Form gegen-
tbergestellt werden.

Blicken wir auf den Inhalt der Offenbarungsschriften, so
ist mit wissenschaftlichen Mitteln wohl kaum einsichtig zu
machen, ob eine derartige Offenbarung objektiven Wahr-
heitsgehalt beanspruchen kann. Fiir den gldubigen Juden hat
Jahwe die Tafeln mit den Zehn Geboten Moses iibergeben,
fiir den gliubigen Muslim hat Mohammed vom Engel
Gabriel Offenbarungen erhalten und fir einen gliubigen
Mormonen hat Joe Smith vom Engel Moroni goldene Platten
gezeigt bekommen, die die Vorlage des Buches Mormon
wurden 1. Die Aufgabe der Wissenschaft kann nur darin
liegen, derartige Berichte nach ihrer subjektiven Echtheit
oder Unechtheit zu priifen, das heisst, sie hat aus inneren und
dusseren Griinden festzustellen, ob die Verfasser von Offen-
barungsschriften selber geglaubt haben, Offenbarungen
empfangen zu haben, oder ob sie dies nur vorgetduscht
haben, um bestimmte Absichten besser durchsetzen zu
kdénnen, oder ob es sich nur um eine literarische Einklei-
dungsform handelt.

Im folgenden soll versucht werden, die von uns so
genannten echten religiosen Pseudepigrapha in ihrer Ent-
stehung und in ihrem Wesen besser zu verstehen. Diese

1 Zu Moses vgl. W. SpevER, Religiise Psendepigraphie a.0. (s.0. S. 333, Anm. 2),
106-9 ; zu Mohammed vgl. F. Bunr, Das Leben Mubammeds, iibers. von
H. H. Schaeder ® (Darmstadt 1961), 132-44 ; zu J. Smith vgl. W. SPEYER, Biicher-
funde 2.0, (s. oben S. 337, Anm, 1), 16 Anm. 2; 107-T0.



342 WOLFGANG SPEYER

schwierige Aufgabe kann hier natiirlich nicht erschépfend
gelost werden. Mit den folgenden Bemerkungen soll nut
das Thema, das in einem grosseren Zusammenhang beat-
beitet werden soll, unter einem bestimmten Blickpunkt
betrachtet werden.

Viele religiose Pseudepigrapha beanspruchen durch ihre
Einkleidung und/oder den Inhalt ihrer Botschaft, inspiriert
zu sein. Konnen wir zeigen, dass bestimmte Menschen im
Altertum wie in der Neuzeit Inspirationserlebnisse gehabt
haben, so wire damit zunichst nachgewiesen, dass wir einen
hinreichenden Grund haben, «echte religiose Pseudepi-
graphie» als eine besondere Form der Pseudepigraphie
anzunehmen.

Wie aus Selbstzeugnissen neuzeitlicher Dichter zu ent-
nehmen ist, bleibt das Erlebnis der Inspiration nicht auf den
Bewusstseinstraum der eigentlichen Gliubigen beschrinkt,
sondern ist eine Erscheinung, die auch bei Menschen vor-
kommt, die jenseits eines Volks- oder Gemeindeglaubens
heidnischer, jtidischer, christlicher oder muslimischer Her-
kunft stehen. Damit soll aber nicht behauptet werden, dass
die Inspiration ihrem Ursprung nach nicht dem religitsen
Bewusstsein und seiner Erfahrung entstammt. Diese Frage
bedarf noch eingehender Priifung, die hier aber nicht geleistet
werden kann. Hier ist nur nachdriicklich auf den Zusammen-
hang zwischen den Inspirationserlebnissen der Dichter und
der homines religiosi hinzuweisen.

Horaz hatte in der Ars poetica 333 f. iiber die Ziele der
Dichtung gesagt :

aut prodesse volunt aut delectare poetae
aut simul et incunda et idonea dicere vitae.

Mit diesen Zielen hat Horaz einen grossen Teil der dich-
terischen Produktion aller Zeiten und Volker etfasst, abet
eben nur einen Teil. Jenseits dieser Art von unterhaltender
und belehrender Dichtung steht eine andere ehrwiirdigere



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 343

und idltere, die, aus der Inspiration geboren, eine Form der
Offenbarung darstellt. In ihr ist der Dichter vom Seher
wenig unterschieden und ist dhnlich wie der Prophet nur
Werkzeug einer hoheren Macht. t. Nach der archaischen
Zeit Griechenlands haben noch viele Dichter behauptet, als
Begeisterte zu sprechen. Dieser Anspruch ist jeweils vom
ganzen Werk des einzelnen Dichters auf seine subjektive
Berechtigung zu priifen.

Lidsst sich nachweisen, dass Dichter alter und neuer Zeit
ihr Schaffen als ein Héren oder ein Aufzeichnen von fremden
Worten aufgefasst oder sich gleichsam nur als Schreibrohr
einer sie inspirierenden Macht erlebt haben, so kénnen wir
uns leichter vorstellen, dass in einer religits geprigten gei-
stigen Welt mancher Verfasser ganz in der ihn inspirierenden
und als géttlich erlebten Macht aufzugehen glaubte und sich
so zu der Aussage gedringt sah : « Das habe nicht ich gesagt,
sondern ein Gott, ein Engel, ein Gottesfreund. » Wieweit
bei einer solchen Identifikation oder bei einem derartigen
Aufgehen der eigenen Person in der inspirierenden Macht
auch mit Selbstsuggestion zu rechnen ist, bleibt eine andere
Frage 2. Die Nihe zur Mystik ist offenkundig. Das unerhorte
Erlebnis des Mystikers, seine Vereinigung und sein Aufgehen
in Gott, Gottes Aufgehen im Menschen, driickt sich bei-
spielsweise in dem Satz aus: « Herr, freuet Euch mit mir,

1 Vgl. N. K. Caapwick, Poetry and Prophecy (Cambridge 1942) ; E. BARMEYER,
a.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 107-11. — Varro gibt neben anderen etymolo-
gischen Deutungen des Worttes zafes folgende (bei Isid. orig. VIII 7, 3):
. et proinde poetae Latine vates olim et scripta eorum vaticinia dicebantur, quod
vi quadam et quasi vesania in scribendo commoverentur . . . vgl. ebd. VII 12, 15 und
H. DanrmanN, Vates, Philologns 97 (1948), 337-53 ; E. FASCHER, 2.0. (s.
oben S. 337, Anm. 3), 18; 22 f. zu den Dichtetn als mwpogijrar tév Mouodv
(Plat. Resp. 366 a-b ; Dion von Prusa XXXVI 42 [2, 12 von Arnim]).

2Um Inspirationserlebnisse herbeizufithren, wurden auch stimulierende
Mittel angewendet, wie Einatmen von Diinsten, Trinken bestimmter Flussig-
keiten, vgl. Ta. HorrnEer, a.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 1264-6 und
A. SeerpuTy, 2.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 211-3.



344 WOLFGANG SPEYER

ich bin Gott geworden» !. Hier ist auch an die von den
antiken Magiern vollzogene Identifikation mit einem Damon
zu erinnern : Der Zauberer versetzt sich in seiner magischen
Handlung und in seiner Rede ganz in das Wesen des Dimons
und kann daher die Ich-Rede des Dimons als eigene
benutzen .

Bevor wir einige Bemerkungen antiker Denker tber die
Inspiration der Propheten und der Dichter sowie Selbstaus-
sagen neuzeitlicher Dichter tiber das Entstehen ihrer eigenen
Werke heranziehen, um die Frage nach der Inspiration klarer
zu beantworten, ist noch ein Wort tiber einige andere
Schwierigkeiten vorauszuschicken, die einer angemessenen
Beurteilung religitser Pseudepigrapha entgegenstehen.

Sehr viele antike religiose Pseudepigrapha sind ohne eine
begleitende Uberlieferung, die iiber ihr Entstehen unmittel-
bar Auskunft geben konnte, auf uns gekommen. Ebenso
fehlen meist Selbstaussagen der anonym bleibenden antiken
Verfasser. Die Urteile iiber derartige Schriften leiden zudem
bis in die neueste Zeit an der weltanschaulichen Vorein-
genommenheit ihrer Kritiker. Beispielsweise verurteilt der
Kirchenhistoriker Peter Meinhold das Bwch Mormon des
Joe Smith als « grobe Filschung»? Diese Schrift diirfte
aber eher als « echtes religitses Pseudepigraphon » zu werten
sein, wenn man nicht in diesem Falle wie auch in anderen mit
einer weiteren Art der Pseudepigraphie zu rechnen hat,
nimlich der aus einem psychisch kranken Bewusstsein ent-
standenen. Woher will man aber fiir eine Unterscheidung
zwischen psychisch gesundem wund psychisch krankem
Bewusstsein den Massstab gewinnen ?

1 Von O. WEeINREICH, Ausgewdblte Schriften 1 (Amsterdam 1969), 77 als Wort
der geistigen Tochter Meister Eckharts mitgeteilt.

2Vgl. W. Seever, Fdlschung a.0. (s. oben S. 334, Anm. 2), 37; 167.

3 Geschichte der kirchlichen Historiographie 2 (Freiburg-Miinchen 1967), 570/3 :
« Konstruktion und Filschung der Geschichte. Das Geschichtsbild det Mormo-
nen»; vgl. W. SpeYER, Biicherfunde a.0. (s.o0. S. 337, Anm. 1), 110, Anm. 65,



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 345

Im weiteren Sinne gehort die «echte religiose Pseud-
epigraphie», wie bereits angedeutet wurde, zur Mystik. Wie
unterschiedlich tiber die Ekstatiker und Mystiker aller Jaht-
hunderte geurteilt wurde, ist bekannt. Manche Forscher
sahen beispielsweise in Paulus einen Epileptiker . Mystiker
und Ekstatiker wurden gerne als geisteskrank bezeichnet.
Woher nimmt aber das normale Bewusstsein oder der
sogenannte gesunde Menschenverstand das Recht, ihm
vollig unbekannte Erfahrungen und Erlebnisse als Zeichen
von Geisteskrankheiten abzuwerten? Vor solchem Utrteil
warnt mit Recht Otto Weinreich in seiner Besprechung von
Martin Buber, Ekstatische Konfessionen (Jena 1909) 2 : « Wer
freilich diese mystischen Nonnen, die im Leiden schwerer
korperlicher Zustinde sich begnadet fithlen und Visionen
tiber Visionen sehen, lieber aus dem Himmel in ein Kranken-
oder Irrenhaus sperrte, in jeder Heiligen die Hysterika
diagnostiziert, dem wird ihr trunkenes Stammeln, ihre
Herzensnot und Seligkeit wenig sagen: gerade soviel, als
geniigt, um sie mit einem medizinischen Terminus zu
bedenken. Eine ebenso beliebte wie 4ussetliche Methode.
Was ist denn damit gewonnen, wenn ich eine ekstatische
Ausserung krankhaft nenne, bedeutet das eine Erkenntnis?
Ist sie dadurch gewertet oder entwertet? Man hat ihr eine
Etikette aufgeklebt, sie in ein Fach rubriziert und vermeint,
sie begriffen zu haben ; aber man war taub fir die Stimme
des Menschen, die aus diesen Zeugnissen inneren Lebens
vernehmlich spricht. »

Trotzdem ist in dem einen oder anderen Fall nach-
zuweisen, dass in der Antike Geisteskrankheit zur religidsen
Pseudepigraphie gefiihrt hat. Einen der wenigen, wenn nicht

1 Vgl. aber die Entgegnung von O. RoLLER, der zugleich Arzt und Philologe
war : Das Formular der Paulinischen Briefe (Betlin 1933) V.

2 Ausgewablte Schriften 1 (Amsterdam 1969), 79. M. ELIADE, Schamanismus und
archaische Ekstasetechnik (Ziirich-Stuttgart 1957), 33-42 betont, dass die visio-
niren Etlebnisse der Schamanen nichts mit Geisteskrankheit zu tun haben.



346 WOLFGANG SPEYER

vielleicht den einzigen heute noch beweisbaren Fall von
Geisteskrankheit, der in der Antike zu religioser Pseudepi-
graphie gefithrt hat, stellt der syrakusanische Arzt Mene-
krates Zeus aus dem 4. Jh. v.Chr. dar, wie Otto Weinreich
tiberzeugend nachgewiesen hat *. Aus der Neuzeit sind mehr
Fille bekannt? Wenn Aristoteles, Probl. 30, 1 (954 a 306)
davon spricht, dass die ZiBuiha xal Bdxideg xal Evdeol mévreg von
voouate pavixa xol évdovctactixd befallen werden, so wird
man dieses verallgemeinernde Urteil wegen der Verwendung
des Begriffs véomua als rationalistisch bezeichnen diirfen.
Der vom gewohnlichen abweichende Geisteszustand der
gottbegeisterten Seher erschien dem der Besessenen zum
Verwechseln #hnlich. Hier konnten und koénnen vor-
schnelle Gleichsetzungen leicht verwirrend wirken. Wieweit
etwa die Pythia als Beispiel fiir Bewusstseinsspaltung und
Verdoppelung der Person anzusehen ist, bleibe dahin-
gestellt 2.

Nach diesen Vorbemerkungen wenden wir uns nunmehr
einigen antiken Zeugnissen zur Inspiration zu. Bereits Hesiod
hat am Anfang der 7heogonie dutrch évémvevoav (sc. MoGoor
‘Ehxwwiddeg) auf das « Wehen des Geistes» angespielt, das

1Vgl. O. WEINREICH, Menekrates Zeus und Salmoneus. Religionsgeschichtliche
Studien zur Psychopathologie des Gottmenschentums in Antike und Neuzgeit =
Tubinger Beitrige zur Altertumswissenschaft 18 (Stuttgart 1933, Nachdruck
unter dem Titel : Religionsgeschichtliche Studien [Darmstadt 1968]), 299-
434 ; die antiken Texte sind ebd. 92-7 = 396-401 abgedruckt.

2Vgl. O. WeiNrEICH, 2.0., 126 f. = 430 f.: Verzeichnis gottmenschlicher
Identifikationen und Vergleiche.

3So von E. RoHpE gewertet : Pgyche 2 * (Freibutg i. Brsg.-Leipzig-Tiibingen
1898, Nachdruck Darmstadt 1961), 413 f.; vgl. E. R. Dopps, 7The Greeks
and the Irrational (Berkeley-Los Angeles 1951), 66 sowie ebd. 63-101 (The
blessings of madness). Auch J. Mattes, Der Wabnsinn im griechischen Mythos
und in der Dichtung bis zum Drama des fiinfien Jabrbunderts = Bibliothek det
klass. Altertumswissenschaften NF 2.R. 36 (Heidelberg 1970), 41; 109
unterscheidet zwischen guten Arten der Besessenheit, wie Inspiration,
Enthusiasmos, und Geisteskrankheit ; s. auch oben S. 339, Anm. 5.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 347

ihm von den Musen zuteil wurde 1. Die ilteste phinomeno-
logische Beschreibung einer Sehetin bietet Heraklit in einer
leider unvollstindigen Aussage : « Die Sibylle, die mit rasen-
dem Munde Ungelachtes und Ungeschminktes und Unge-
salbtes redet...; denn der Gott treibt sie%.» Andere antike
Philosophen versuchten die Erscheinung der Inspiration, die
die Voraussetzung fiir das Zustandekommen « echter reli-
gioser Pseudepigraphie» ist, theoretisch zu bestimmen. So
spricht Demokrit vom Ergriffensein des Dichters durch den
Gott : « Was immer ein Dichter vom Gott und vom heiligen
Geiste (iepov mvebua sagt der keineswegs irreligiGse Atomist)
getrieben schreibt, das ist gewiss schon ® » Platon hat ver-
schiedentlich auf die Dichtkunst als Gabe des die Seele in
Besitz haltenden Gottes hingewiesen. In der Apologie sagt
Sokrates : « So gewann ich in kurzer Zeit auch tber die
Dichter folgende Erkenntnis: nicht aus Weisheit dichten
sie, was sie dichten, sondern aus nattirlicher Anlage und in
gottlicher Verziickung, wie die Propheten und die Orakel-
singer ; denn auch diese sagen viel Schones und wissen den-
noch nichts von dem, was sie sagen ¢ » Wichtig ist hier,
dass Platon die Dichter neben die gottbegeisterten Seher
stellt. Diese traten zwar in Griechenland meist wie die
Propheten in Istael mit ihrem Namen hervor. Der Inhalt
ihrer Verkiindigung galt ihnen aber als Werk des sie inspirie-
renden Gottes. Genauer handelt Platon im Phaidros iber die

1V. 31. Den Erlebnischarakter der Musenweihe betonen wohl mit Recht
K. Larte, Hesiods Dichterweihe, Antike und Abendland 2 (1946), 152-63 =
Kleine Schriften (Minchen 1968), 6o-75 und K. voN Fritz, Das Prooemium
der hesiodischen Theogonie, Festschrift B. Snell (Miinchen 1956), 32. Vgl
ferner H. MAEHLER, a.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 35-48 und A. KAMBYLISs,
a.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 31-68, bes. §52-61.

2 Uberliefert durch Plutarch, De Pyth. or. 6 (397 A) = V'S 22 B 92; vgl.
E. Roupg, Psyche 2 %, 68 f.

8 Ubetliefert von Klemens von Alexandrien, Strom. VI 168, 2 (2, 518, 20 f.
Stihlin) = IS 68 B 18; vgl. ebd. B 17 und Cicero, D¢ divin. 1 8o Pease.

422 b-c.



348 WOLFGANG SPEYER

Ocio paviee der Propheten von Delphi und Dodona und der
Sibylle sowie der Dichter 1. In den Gesefzen spricht er sinn-
gemiss vom Dichter, der auf dem Dreifuss der Muse sitzt
und infolge der Inspiration seiner selbst nicht michtig, sich
widerspricht und nicht deutlich zwischen waht und falsch
zu unterscheiden versteht 2. Ausfiihrlich hat Platon seine
Ansicht iiber den gottbegeisterten Dichter im /ox dargelegt 3.
Er stellt ihn dar als den von der Muse Ergriffenen, der seiner
selbst nicht michtig, ganz von der gottlichen Macht berauscht
ist. Wahre Dichtung entstehe nur im Zustand des évdovcrac-
wés. Als Beweis fiihrt er unter anderem an, dass der im
tbrigen unbedeutende Dichter Tynnichos sein einziges her-
vorragendes Werk, den von allen gesungenen Paian, als
ebpnus v Mowsdy bezeichnet hat4. Echte Dichtung, so schliesst
Platon, ist nicht Schépfung des Menschen, sondern eines
Gottes, wobei die Dichter nur Dolmetscher der Gotter sind.
Den Vorgang der Inspiration hat Platon im Ion folgender-
weise beschrieben : « Wenn ihnen namlich der Gott die Ver-
nunft raubt und sie und die Orakelverkiinder und gottlichen
Seher als seine Diener gebraucht, so geschieht es deshalb,
damit wir, die ihnen zuhoren, auch wissen, dass nicht sie
selbst, die ja gar nicht bei Sinnen sind, so kostbare Dinge
sagen, sondern dass es der Gott selbst ist, der redet und
durch ihren Mund zu uns spricht 5. »

1 244 a-245 a. Ein Echo dieser Stelle liest man noch bei Agathias, Hist. I praef.
9 (4 f. Keydell).

2 719 c. Hesiod, 7. 27 f. singt von den Musen, dass sie sowohl Wahres als
auch Trigerisches zu verkiinden vermogen ; vgl. dazu K. von Fritz, a.0.,
34-6 und M. L. WEst im Kommentar zu Hesiods Theogonie (Oxford 1966), 161 f.

3533 d-535 a; vgl. H. Fuasuar, Der Dialog Ton als Zeugnis platonischer Philo-
sophie (Betlin 1958).

1534 d. Auch Aischylos bewunderte den Paian des Tynnichos und wollte
deshalb keinen neuen dichten ; vgl. Porphyt., De abstin. 11 18.

% 534 c-d. Trotz aller Bewunderung fiir die Inspiration der Dichter iibt Platon
doch auch an ihr Kritik, weil die Dichter nicht mit bewusster Kunst schafften ;
vgl. P. FRIEDLANDER, Platon 23 (Betlin 1964), 121 f.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 349

Ohne auf die Nachwirkung dieser antiken Phinomeno-
logie der Inspiration einzugehen, seien noch zwei Bemet-
kungen des Neuen Testamentes genannt, dic aber beide aus
unechten Briefen stammen. Der von Paulus nicht verfasste
gweite Brief an Timotheos lobt 3, 16 jegliche ypaoh Sebmvevarog?
und der gefilschte gweite Petrushrief beschreibt 1, 21 die
Prophetie mit folgenden Worten : « Denn noch nie ist Pro-
phetie durch den Willen eines Menschen erfolgt, sondern,
vom Heiligen Geist getrieben, haben heilige Menschen
Gottes gesprochen 2. » Diese wenigen Zeugnisse, die sich
leicht vermehren liessen, erweisen den antiken heidnischen
und christlichen Glauben an die gottliche Inspiration 3.

In Griechenland vermochte jedoch der einzelne Dichter
seine Selbstindigkeit gegeniiber der ihn begeisternden und
inspirierenden Macht vielfach zu behaupten. Die Muse ist
zwar bei Homer die eigentliche Urheberin seines Sanges.
Trotzdem aber haben die Dichter der homerischen Epen und
Hymnen niemals die Muse im buchstiblichen Sinne zur
Verfasserin ihrer Gesinge gemacht. Auch Hesiod begniigte
sich damit, nur die Tatsache seiner Begeisterung durch die
Musen kundzutun, ohne sein Gedicht als von den Musen
verfasst auszugeben *. Hingegen wurden die delphischen

1 Vgl. N. Brox, Die Pastoralbriefe — Regensburger Neues Testament 7, 2
(Regensburg 1969), 261 f.

% S. auch die oben S. 347, Anm. 3 genannten Stellen.

® Zu Philon vgl. H. LEISEGANG, 2.0. (s. oben S. 339, Anm. 4); zu Plutatch
vgl. H. Bacur, Religionsgeschichtliches zum Inspirationsproblem, die
Pythischen Dialoge Plutarchs von Chironea, Scholastik 17 (1942), 50-69 ;
zu den Quellen Plutarchs vgl. K. Z1eGLER, Art. Plutarchos: PW 21,1, 1951,
bes. 831 f. Zeugnisse aus spiteren Schriftstellern, besonders lateinischen,
nennen ferner A. St. PEASE in seiner Ausgabe von Ciceto De divinatione,
University of Illinois Studies in Language and Literature 6 (1920, Nachdruck
Darmstadt 1963), 399 f. = 237 f. (zu 1, 80) und Russerr, a.0. (s. oben
S. 339, Anm. 4), 113 f. zu c. 13, 2.

4 Vgl. auch O. FALTER, Der Dichier und sein Gott bei den Griechen und Romern
(Witzbutg 1934), 12-18 und H. MAEHLER, 2.0. (s. oben S. 337, Anm. 3),
i ik Rg <



350 WOLFGANG SPEYER

Seherspriiche als Worte Apollons verkiindet dhnlich wie in
Israel Moses die ihm zuteil gewordene gottliche Offenbarung
als Rede Jahwes weitergegeben hat. Das Aufgehen des
menschlichen Verfassers im gottlichen zeichnet noch manche
andere Schrift der Griechen aus. Man denke an die Literatur
unter den Namen von Gottern und mythischen Gottes-
freunden, Propheten und Singern *. Dass unter diesen Schrif-
ten «echte religiose Pseudepigrapha» und andererseits
Filschungen und nur literarisch gemeinte Nachahmungen
stehen, ist unbezweifelbar ; nur sie jeweils innerhalb des
Ubetlieferungsbestandes zu unterscheiden, ist nicht einfach 2.

Die Muse ist bei Homer und Hesiod gleichsam die hypo-
stasierte Quelle, aus der dem Dichter seine Lieder zufliessen.
Die religios geprigte Umwelt bleibt insofern sichtbar, als
eben die Macht, der der Dichter seine Lieder verdankt, als
gottlich bezeichnet wird. In der Neuzeit trigt sie keinen
Namen mehr. Sie wird zu einer gestaltlosen und anonymen
Macht. Aber selbst noch im 19. und im 20. Jh. erlebte
mancher Dichter, dass eigentlich nicht er schrieb, sondern
ein ihn beherrschendes Es. Die im folgenden mitgeteilten
Aussagen neuzeitlicher Dichter und Schriftsteller zeigen,
dass die Erscheinung, die in der Inspirationslehre griechi-
scher Philosophen und in den von uns so genannten echten
religiosen Pseudepigrapha erkennbar ist, aus Erfahrungen
der menschlichen Seele stammt und daher nicht auf einen
einzigen Kulturkreis beschrinkt ist.

Die unten angefiihrten Zeugnisse neuzeitlicher Schrift-
steller sind in ihrem Aussagewert nicht von gleichem
Gewicht 3. Auch bei ihnen stellt sich die Frage, ob die

1 Vgl. W. SeeYER, Religidse Psendepigraphie 2.0. (s. S. 333, Anm. 2), 91-4.
2 8. unten S. 360-6.

3 Die Zeugnisse sind zum Teil der Rektoratstede von OrTo BEHAGHEL ent-
nommen : Bewusstes und Unbewusstes im dichterischen Schaffen (Giessen 1906).
Vgl. ferner W. Divruey, Die Einbildungskraft des Dichters, Philosophische
Aufsitze Ed. Zeller gewidmet (Leipzig 1887), 305-482, bes. 401-9 ; R. MULLER-



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 351

behauptete Inspiration tatsichlich erfahren wurde oder ob
ein literarischer Topos vorliegt. Eine Entscheidung tiber die
Aufrichtigkeit des wirklich oder angeblich inspirierten
Schriftstellers diirfte durch den Vergleich mit dem Gehalt
seiner dichterischen Botschaft vielleicht herbeizufiihren sein.

Goethe bemerkte am 11. Mirz 1828 zu Eckermann :

« Jede Produktivitit hochster Art, jedes bedeutende
Apercu, jede Erfindung, jeder grosse Gedanke, der
Friichte bringt und Folge hat, steht in niemandes Gewalt
und ist tber aller irdischen Macht erhaben. Dergleichen
hat der Mensch als unverhoffte Geschenke von oben,
als reine Kinder Gottes zu betrachten, die er mit freudigem
Dank zu empfangen und zu verehren hat. Es ist dem
Dimonischen verwandt, das tibermichtig mit ihm tut,
wie es beliebt, und dem er sich bewusstlos hingibt,
wihrend er glaubt, er handle aus eigenem Antriebe. In
solchen Fillen ist der Mensch oftmals als ein Werkzeug
einer hoheren Weltregierung zu betrachten, als ein wiirdig
befundenes Gefdss zur Aufnahme eines gottlichen Ein-
flusses 1. »

Die Briider Edmond und Jules de Goncourt bekennen :

« On ne fait pas les livres qu’on veut. Le hasard vous
donne I'idée premiére... Une fatalité, une force inconnue,
une volonté supérieure a la voétre, vous commandent
Pceuvre, vous mene la main. Vous sentez que vous
deviez nécessairement écrire ce que vous avez écrit. Bt
quelquefois le livre qui vous sort des mains ne vous
semble pas sorti de vous-méme: il vous étonne comme

FRrEI1ENFELS, Psychologie der Kunst 2  (Leipzig-Betlin 1923), 132-75 (Die Inspi-
ration) und E. BARMEYER, 2.0. (s. oben S. 337, Anm. 3), 16-37, der Baudelaire,
Rimbaud, die Dadaisten, die Surrealisten, Jean Cocteau, Henry Miller und
Gottfried Benn bespricht.

1 J.P. EckeERMANN, Gespriche mit Goethe in den letzten Jabren seines Lebens,
hrsg. von F. Bergemann (Wiesbaden 1955), 630 f.



352 WOLFGANG SPEYER

quelque chose qui était en vous et dont vous n’aviez
pas conscience L. »

Edmondo De Amicis behauptet iiber sein eigenes Schaffen:

Il canto d’un lavoratore. « Mi dice un amico. — Quale
forza di volonta! — No, non & forza di volonta. Io non
voglio pili, obbedisco. E una forza che mi par supetiore
al mio volere, e posta fuori di me stesso, quella che mi
sveglia, mi scuote, mi mette in mano la penna, mi porge
un foglio bianco quando non c’¢ pitt spazio nell’altro,
mi fa risedere al tavolino un minuto dopo che mi sono
alzato, mi ricaccia dieci volte contro la difficolta con un
impeto e una fede, di cui mi meraviglio io medesimo.
Forza di volonta dovrei esercitare per sottrarmi alla
tirannia di questo non so quale spirito imperioso e infa-
ticabile che m’incalza di continuo e mi fa far cio che
vuole...?»

Alfred de Musset sagt :

« On ne travaille pas, on écoute, on attend. C’est comme
un inconnu qui vous parle a Poreille 2. »

Wichtiger ist folgende Ausserung Jean Pauls :

« Der echte Dichter ist ebenso im Schreiben nur der
Zuhorer, nicht der Sprachlehrer seiner Charaktere, d.h.
er flickt nicht ihren Dialog nach einem miihsam gehorten
Stilistikum der Menschenkenntnis zusammen, sondern
er schauet sie wie im Traum lebendig an, und dann hort
er sie. Viktors Bemerkung, dass ihm ein getrdumter

1 Journal 1860-61, 4 (Monaco 1956), 160.
2 Pagine allegre (Milano 1906), 2.

3 Zitiert von P. CHABANEIX, Physiologie cérébrale. Le subconscient cheg les artistes,
les savants et les écrivains (Patis 1897), 102. — Klara Viebig, nach der Art ihres
Schaffens gefragt, erklirte: «es ist, als ob mir jemand vorsagt» (vgl.
O. BenagHEeL, 2.0. [s.0. S. 350, Anm. 3], §8 Anm. 91).



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 353

Opponent oft schwerere Finwiirfe vorlege als ein leib-
hafter, wird auch vom Dramatiker gemacht, der vor
der Begeisterung auf keine Art der Worttiihrer der Truppe
sein konnte, deren Rollenschreiber er in derselben so
leicht ist 1. »

Friedrich Nietzsche hat den Zustand des inspirierten
Menschen im Anschluss an Platon {iberaus anschaulich be-
schrieben, da er selbst derartige Erlebnisse bei der Abfassung
von Also sprach Zarathustra gehabt hat :

« — Hat jemand, Ende des neunzehnten Jahrhunderts,
einen deutlichen Begrift davon, was Dichter starker Zeit-
alter Inspiration nannten? Im anderen Falle will ich’s
beschreiben. Mit dem geringsten Rest von Aberglauben
in sich wiirde man in der Tat die Vorstellung, bloss
Inkarnation, bloss Mundstiick, bloss Medium tibermich-
tiger Gewalten zu sein, kaum abzuweisen wissen. Der
Begriff Offenbarung in dem Sinn, dass plotzlich, mit
unsiglicher Sicherheit und Feinheit, etwas sichtbar, hor-
bar wird, etwas, das einen im Tiefsten erschiittert und
umwirft, beschreibt einfach den Tatbestand. Man hort —
man sucht nicht : man nimmt — man fragt nicht, wer da
gibt ; wie ein Blitz leuchtet ein Gedanke auf, mit Notwen-
digkeit, in der Form ohne Z&gern — ich habe nie eine
Wahl gehabt. Fine Entziickung, deren ungeheure Span-
nung sich mitunter in einen Trinenstrom auslost, bei der
der Schritt unwillkiirlich bald stiirmt, bald dem distink-
testen Bewusstsein einer Unzahl feiner Schauder und Uber-
rieselungen bis in die Fusszehen; eine Gliickstiefe, in
der das Schmerzlichste und Disterste nicht als Gegensatz
wirkt, sondern als bedingt, als herausgefordert, als eine
notwendige Farbe innerhalb eines solchen Lichtiiber-

1 Briefe und bevorstehender Lebenslauf, 5. Brief: Samtliche Werke 1, 7
(Weimar 1931), 405 f.



354 WOLFGANG SPEYER

flusses ; ein Instinkt rhythmischer Verhiltnisse, der weite
Riume von Formen tberspannt (die Linge, das Bedurf-
nis nach einem weitgespannten Rhythmus ist beinahe das
Mass fir die Gewalt der Inspiration, eine Art Ausgleich
gegen deren Druck und Spannung). Alles geschieht im
hochsten Grade unfreiwillig, aber wie in einem Sturme
von Freiheitsgefiihl, von Unbedingtsein, von Macht, von
Gottlichkeit. Die Unfreiwilligkeit des Bildes, des Gleich-
nisses ist das Merkwiirdigste ; man hat keinen Begriff
mehr, was Bild, was Gleichnis ist, alles bietet sich als
der nichste, der richtigste, der einfachste Ausdruck...
— Dies ist meine Erfahrung von Inspiration 1. »

Aufschlussreich ist auch folgendes Bekenntnis von Otto
Ludwig (1813-1865) :

« Aber es ist nunmehr wieder schlimmer (mit der
Krankheit), als da ich die Makkabder schrieb, wo ich
auch in so erbirmlichem Zustande war... Das Ganze
zeigte sich in einer neuen Gestalt und immer in solcher
Lebendigkeit, dass ich die Menschen neben mir am Bette
sitzen sah. — Das ist ein unbeschreiblich nirrischer Zu-
stand ; wihrend ich im vergangenen Winter von Schmer-
zen so zermartert lag, dass ich auch keine Hand riihren
konnte, wurde ich eines Nachts wach, und mir kommt
ein Plan in den Sinn, der mit solch riesiger Schnellig-
keit wuchs, dass ich in einer halben Stunde ein ganzes
Stiick vor mir hatte und die Personen vor mir standen.
Aber nun bediitfte es der grossten Schnelligkeit, das zu
Papier zu bringen, denn alsdann stromt es, und die
Gestalten wachsen in rasender Schnelle. Ich bin aber
ausser Stande, mit der Feder fortzukommen... Sind die

1 Ecce homo : F. Nietzsche, Werke in drei Binden, hrsg. von K. Schlechta 2
(Minchen 1955), 1131 f.; vgl. ebd. 3 (1956), 1285 : Brief Nietzsches an
G. Brandes vom 10. April 1888.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 355

Figuren verblasst, oder fehlt mir ein Motiv, so sehe ich
das Ganze wieder anders, denn ich kann nicht etwas dazu
erfinden, sondern das Ganze kommt gegliedert aus mir,
und dringt zur Geburt, wic das ausgebildete Kind aus
der Mutter Leib . »

Zur Audition tritt die Vision, die im Einzelfall schwer-
lich immer von der Halluzination zu scheiden ist. Wach-
triume und Dichtung stehen im engsten Wechselverhiltnis.

Friedrich Hebbel sieht sich zu der Feststellung genétigt :

« Mein Gedanke, dass Traum und Poesie identisch
sind, bestitigt sich mir mehr und mehr 2. »

Schliesslich sei auf Rainer Maria Rilke verwiesen, dessen
Dichtungen diese Erfahrungen in besonderem Masse spie-
geln. Rilke hat unter dem Geist gelitten, dem er seine
hochsten dichterischen Eingebungen verdankte ; denn nicht
immer erwies der Gott sich dem Dichter gnidig, wie die
Entstehungsgeschichte det Duineser Elegien zeigt, die im
Jahre 1912 als inspirierte Dichtung begonnen wurden und
erst 1922 in einem Rausch der Ergriffenheit neben anderen
Gesingen, wie den Sonetten an Orpheus, ans Licht dringten ®.

1 Gespriche mit J. Lewinsky : O. Lupwia, Studien 2 (Leipzig 1891), 321.

2 Tagebiicher (Wien, 3. Juni 1847) Nr. 4188: F. HesseL, Werke 4 (Miinchen-
Darmstadt 1966), 882. Vgl. O. BEHAGHEL, 2.0. (s.0. S. 350, Anm. 3), 16 f.
und R. MULLER-FREIENFELS, 2.0. (s.0. S. 350, Anm. 3), 2, 178-80.

3 Uber den Vorgang der Inspiration im Jahre 1912 auf Schloss Duino
berichtet M. von THURN UND TAxis-HOHENLOHE, Erinnerungen an R. M.
Rilke = Schriften der Cotona 1 2 (Miinchen-Betlin-Ziirich 1933) 40 f. Am
19. Febtuar 1912 schreibt Rilke von Duino an M. von Thurn und Taxis :
«...ich habe eine Art Instinkt, mich im Moment davor (dem Produktiven)
zu hiiten, der Geist fihrt so unwirsch aus und ein, kommt so wild und bleibt
so plotzlich aus, dass mir zumuth ist, als ging ich, korperlich, dabei in Stiicke »
(R. M. Rivke und M. von THURN UND Taxts, Briefwechsel 1 [Zirich 1951], 115).
Nach der Niederschrift der Elegien Anfang Februar 1922 auf dem Schlésschen
Muzot schreibt er M. von Thurn und Taxis : « Endlich, Fiirstin, endlich der
gesegnete, wie gesegnete Tag, da ich Thnen den Abschluss — so weit ich
sehe — der Elegien anzeigen kann: Zehn | Von der letzten, grossen ...



3506 WOLFGANG SPEYER

Zur Deutung dieses Schaffens verweisen Biographen Rilkes
treffend auf die platonische Vorstellung von der gottlichen
Sendung des Dichters und sprechen von dem « modernen
Musterbeispiel einer grossen Inspiration » L.

Die Entstehungsgeschichte des Zyklus A#s dem Nachlass
des Grafen C.W. kann fir unsere Frage nach dem Verhiltnis
von Inspiration und Pseudepigraphie aufschlussreich sein.
Uber das Zustandekommen dieser Dichtung im Jahre
1920/21 im Schldsschen Berg am Irchel hat der Dichter vet-
schiedene, scheinbar sich widersprechende Aussagen ge-
macht 2. An die Fiirstin Marie von Thurn und Taxis schreibt
er am 15. Dezember 1920 von Schloss Berg :

« Ich habe etwas sehr Komisches angestellt, was mir
bei Gelegenheit dieses ,, erhabenen «“ Styles einfillt. Kei-
nerlei Bibliothek (ausser einem Goethe) hier vorfindend,
auch keine Aufzeichnungen oder dergleichen, die mit
diesem durch die Jahrhunderte den Escher vom Luchs
gehorigen Schlosschen zusammenhingen, — machte ich
mich, in halber vorliufiger Produktivitit daran, ein Heft
Gedichte zu verfassen, das ich vorgab, hier in einem
Schranke gefunden zu haben?. Es war sehr merkwirdig—,

zittert mir noch die Hand! ... Alles in ein paar Tagen, es wat ein namenloser
Sturm, ein Orkan im Geist (wie Damals auf Duino), alles, was Faser in mir
ist und Geweb, hat gekracht, — an Essen war nie zu denken, Gott weiss,
wer mich gendhrt hat. Aber nun ists. Ist. Ist. Amen.» (R. M. RiLkg —
M. von THURN UND Taxis, a.0., 2, 697 f.) ; vgl. M. von THURN UND TAXIs,
Erinnerungen, 91 f. und J. R. von Savis, R. M. Rilkes Schweizer Jahre ® (Frauen-
feld 1952), 105-25.

1Vgl. H. E. HoLtHUSEN, R. M. Rilke in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten
(Reinbek bei Hamburg 1958), 108 ; 148 (145-8).

? Die Zeugnisse sind gesammelt in: R. M. RiLkE, Awus dem Nachlass des

Grafen C.W. (Insel-Verlag 1950), 37-9. Vgl. M. von THURN UND TaAxIs,
Erinnerungen, 87 und J. R. von Savris, a.0., 54-7.

3 Hier begegnet das Motiv vom aufgefundenen Buch, das in der Literatur des
Altertums, des Mittelalters und der Neuzeit zu verschiedenen Zwecken
benutzt wurde ; vgl. W. SPEYER, Bicherfunde, a.0O. (s.0. S. 337, Anm. 1),
passini.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 157

die Feder wurde mir buchstiblich ,, gefithrt Gedicht fiir
Gedicht, bis auf ein paar Stellen, wo man mich erkennen
wirde, wars auch weder meine Art noch meine Ansicht,
die da ganz fertig (ich schrieb es sans brouillon ins Heft
selbst) zum Ausdruck kam. Ein sehr schones (dgyp-
tisches) Gedicht ist dabei, das ich wohl méchte gemacht
haben, das aber nie so sich konnte in mir ausgeformt
haben. Das ging im Fluge an 3 Abenden vor sich —,
und schon am zweiten setzte ich, ganz fliessend, ohne
einen Moment zu tibetlegen aufs Titelblatt: .4us dem
Nachlass des Grafen C.W. (wie im Dictat ebenfalls) ohne
mir einen Namen bei diesen Initialen zu denken, — aber
so durchaus sicher, dass es das sei : Was war das alles? 1 »

Im Brief vom 6. Mirz 1921 an die Firstin kommt Rilke
auf das Ereignis zuriick :

«...Wenn das Meiste Sie enttduscht (Dilettantismen,
Banalititen etc.) so berticksichtigen Sie eben : ich bin’s
nicht, es war so vollig ,, Auftrag «, einschliesslich der
Initialen C.W., die ich nicht auszuschreiben wiisste, und
jener Anmerkung ,, Palermo 1862 ¢ —, das diktierte sich
so malgré moi, wie die Gedichte selbst, fliegend —; . . .2».

Etwas anders berichtete er iiber diesen Vorfall an Frau
N. Wunderly-Volkart und wieder anders an Anton Kippen-
berg. Thm schildert er :

« Er habe eines Abends beim Auskleiden Verse vor sich
hin gesprochen, unter anderem :
Berge ruhn, von Sternen iberprichtigt ;
aber auch in ihnen flimmert Zeit.
Ach, in meinem wilden Herzen nichtigt
obdachlos die Unverginglichkeit,

1 RiLKE — vON THURN unND Taxis, 2.0., 2, 631 f.
2 Ebd. 644.



358 WOLFGANG SPEYER

und sich erstaunt gesagt: Diese pathetischen Verse sind
doch nicht von dir! Ein wenig beunruhigt habe er sich
wieder angekleidet und sich an den Kamin gesetzt.
Plotzlich habe er auf dem Stuhl ihm gegeniiber einen
altmodisch gekleideten Herrn erblickt, der habe ihm
aus einer alten vergilbten Handschrift Gedichte vorgele-
sen, in denen die Verse vorgekommen seien, die Rilke
vor sich hingesprochen habe. Diese Verse habe er dann
nachgeschrieben. Es sind die ,, Gedichte des Grafen
C.W. 1 »

Die verschiedenen Nachrichten widersprechen sich nur
scheinbar. Die Inspirationserfahrung schligt sich in Bildern
nieder, die sich der nachsinnenden Vorstellung in ver-
schiedener Gestalt, bald als Audition, bald als Vision, zeigen.
Vorschnelle Unterscheidungen koénnen hier nur verderblich
wirken, wie auch aus folgender Warnung des Dichters zu
ersehen ist:

« Aber Lebendige machen

alle den Fehler, dass sie zu stark unterscheiden.
Engel (sagt man) wiissten oft nicht, ob sie unter
Lebenden gehn oder Toten. Die ewige Strémung
reisst durch beide Bereiche alle Alter

immer mit sich und tbertdnt sie in beiden 2. »

Inhalt und Folge des von Rilke berichteten Inspirations-
etlebnisses ist eine pseudepigraphische Dichtung. Rilke
schrieb etwas, das nicht ihm selbst zu gehoren schien und
auch nicht mit der eigenen Auffassung von vollendeter Dich-
tung tbereinstimmte. Der so oft in der abendlidndischen
Literatur auftauchende Gedanke vom zufillig gefundenen
Buch verschmolz mit Erfahrungen fast parapsychologischer

1R. M. RILKE, Briefe an seinen Verleger 1906 bis 1926, hrsg. von R. Sieber-
Rilke und C. Sieber 2 (Insel-Vetlag 1949), 545 Anm. 379.

2 Duineser Elegien, Erste Elegie : RiLkE, Samiliche Werke, hrsg. von E. Zinn 1
(Frankfurt 1955), 688.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 359

Natur. Wollte man den Grund deuten, aus dem die pseud-
epigraphische Einkleidung erwachsen ist, so konnte man
bei vordergriindiger Betrachtung versucht sein, die Berichte
als literarische Erfindung oder als Mystifikation abzutun !
Ein angemessenes Urteil wird sich vom Eindruck des dichte-
rischen Werkes Rilkes gewinnen lassen, das, wie die Duineser
Elegien zeigen, Zige der Inspiration aufzuweisen scheint.
Das Beispiel des Gedichtzyklus unter dem Namen des
Graten C.W. kann uns lehren, dass dichterische Inspirations-
erlebnisse auch noch in unserem Jahrhundert zu einer
besonderen Art der Pseudepigraphie gefiihrt hat, die mit
der « echten religiosen Pseudepigraphie» eng verwandt ist.

Bei den hier vorgetragenen Ubetlegungen geht es uns
weniger darum, das Wesen inspirierter Literatur erschopfend
darzustellen, als vielmehr das Dasein dieser besonderen Form
pseudepigraphischer Schriftstellerei deutlich zu machen, um
so eine Grundlage zu schaflen, genauer als bisher, die ver-
schiedenen pseudepigraphischen Schriften des Altertums
nach den Motiven, die zu ihrem Entstehen geftihrt haben,
zu sichten. Fir das religios geprigte Bewusstsein ist die
Inspiration durch den Geist Gottes eine Erfahrungstatsache.
Auch in unreligiésen Zeiten bezeugen — wie wir sehen —
noch einzelne Dichter fiir ihr eigenes Schaffen eine ganz
dhnliche Erfahrung. Fithrt die Vorstellung der Ergriffenheit
weiter zu einer Identifikation von Schriftsteller und vor-
gestelltem inspirierenden Geist, der ein Gott, ein Engel,
ein gottgeliebter Weiser der Vorzeit sein kann, so entsteht
die «echte religiose Pseudepigraphie». In diesem Fall ver-
sinkt der menschliche Verfasser ganz in der ihn inspirie-
renden personalen Macht. Das so zustandegekommene Werk
gilt thm dann tatsichlich als Schopfung des Gottes, des
Engels oder des mythischen Gottesfreundes, so dass er es
als dessen geistiges Eigentum verbreiten muss.

1 Zum Begriff der Mystifikation vgl. W. Seever, Félschung, a.0. (s.o. S. 334,
Anm. 2), 25-7.



360 WOLFGANG SPEYER

Damit wire die Berechtigung nachgewiesen, zunichst
einmal allgemein eine besondere Art der Pseudepigraphie
anzunechmen, die sich von der pseudepigraphischen nur der
Unterhaltung dienenden freien Erfindung und von der Fil-
schung unterscheidet, um die beiden wichtigsten Arten der
Pseudepigraphie zu nennen.

Prifen wir von hier den Bestand der religiosen Pseud-
epigrapha aus dem Altertum, so stellt sich die Frage, welche
von ihnen als «echt» zu gelten haben, welche als gefilscht
und welche als erstarrte literarische Erfindungen, die nur
der Unterhaltung dienen. Bei keiner anderen Art der Pseud-
epigraphie ist eine Filschungskritik dringender geboten als
bei den religiosen Pseudepigrapha. Sicherer wird das Urteil
bei jenen religitsen Pseudepigrapha ausfallen, deren Inhalt
keine rein religiosen Offenbarungen wiedergeben und keine
Merkmale pneumatischer Wirkung aufweisen. Sie sind ent-
weder frei erfunden oder gefilscht. Hierzu wird man bei-
spielsweise die meisten Orphischen Dichtungen rechnen,
deren Stil durch ein Jahrtausend gleich geblieben ist und
keine Merkmale enthusiastischer Herkunft aufweist.

An dieser Stelle wire der Begriff der pneumatischen
Gewirktheit zu entfalten. Ob man ihn anders als mit den
platonischen Kategorien der povie, der é&xcracig, des
evdouciaoude kennzeichnen kann? Ergriffenheit und eine
Yeta Sbvaprg muss zunichst eine solche pseudepigraphische
Schrift ausstrahlen, damit ihr das Pridikat « inspiriert» zu-
erkannt werden kann.

Ein weiteres Kriterium ergibt sich aus folgender Beob-
achtung Erich Faschers . Er verglich den Anspruch des
Jeremia, aus dem prophetischen Geist Jahwes zu reden, mit
dem Anspruch der israelitischen Heilspropheten, gegen die
sich Jeremia wendet. Dabei kam er zu folgendem Ergebnis :

1IIPO®HTHE, Eine sprach- und religionsgeschichtliche Untersuchung
(Giessen 1927), 133 f.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 361

« Der echte Prophet ... ist als Mund Gottes ganz in der
Gewalt des Heiligen und damit ,, schlechthinnig abhingig .
Darum kann er nicht wie jene Zunftpropheten Jahwe fiir
menschliche Zwecke ausnutzen, wie man es mit Baal machte,
kann auch nichts Eigenes und keine Liige reden ; denn Gott
legt ihm alles in den Mund, und er wiirde sonst bei der
geringsten Eigenwilligkeit seines Amtes verlustig gehen.
Wir sehen, wie gross trotz formaler Gleichheit (Vision,
Orakel, Wortverkiindigung) der Unterschied zwischen Amos
— Jesaja — Jeremia und den anderen nebiim ist. Diese
nutzen Jahwe, jene dienen ihm.»

Folglich miissen alle religiosen Pseudepigrapha gepriift
werden, ob sie ihren Anspruch auf aussermenschliche Hez-
kunft und Autoritit durch den rein religiosen Inhalt ihrer
Botschaft bestitigen. Bei der Losung dieser Aufgabe stehen
wir an der Grenze dessen, was mit wissenschaftlichen Mitteln
bewiesen werden kann und nihern uns Werturteilen oder
gar Uberzeugungen des Glaubens . Das literarische Erbe
des Altertums mit seinen zahlreichen Offenbarungsschriften
und die Selbstaussagen inspirierter Dichter des Altertums
wie der Neuzeit konnten aber meines Erachtens die Wissen-
schaft veranlassen, wenigstens das Vorhandensein inspirierter
Schriften anzuerkennen und dazu auffordern, nach geeigneten
Kriterien zu suchen, um derartige Schriften von den tibet-
lieferten Pseudepigrapha, die durch andere Ursachen ent-
standen sind, zu unterscheiden.

Je deutlicher festzustellen ist, dass ein religioses Pseud-
epigraphon nur Wiinsche eines einzelnen oder einer Gruppe
zu befriedigen sucht, das heisst z.B. merkantile, rechtliche,

1 Beteits Paulus verlangte, aufgrund der regula fidei die Reden christlicher,
Ekstatiker zu priifen (I Kor. 12, 3-10; 14, 29 ; I Thess. 5, 20 1£.); vgl. 1 Jobh. 4
1-3 ; Didache 11, 7-12 und Hermas, Mand. 11. H. BacuT, Wahres und falsches
Prophetentum, Biblica 32 (1951), 237/62 vetsucht von diesem Standpunkt
aus, die christliche Prophetie als die wahre und echte gegeniiber der heid-
nischen zu erweisen.



362 WOLFGANG SPEYER

politische, kultische, apologetische, verherrlichende, vet-
leumderische, kirchenpolitische, disziplinire Absichten
durchzusetzen sucht, um so cher wird von Filschung zu
sprechen sein. Um derartige Zwecke tiberhaupt feststellen
zu konnen, muss jedes Pseudepigraphon mit religiosem
Inhalt nach seiner Herkunft untersucht werden. Solange wir
nicht die Zeit, den Ort und den Personenkreis bestimmt
haben, aus der die unechte Schrift stammt, liasst sich kein
sicheres Urteil dartber fillen, zu welcher Art von Pseudepi-
graphie sie gehort. Wie konnte man sonst etwa dem Verdacht
entgegentreten, ob ein vorliegendes echt scheinendes reli-
gitses Pseudepigraphon nicht vielmehr etwa die gelungene
Nachahmung eines Schriftstellers ist, das heisst freie Erfin-
dung im Dienste der Unterhaltung ?

An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass religidse
Pseudepigrapha innerhalb von Dichtungen nicht notwendig
nur reine literarische Erfindungen zu sein brauchen. Beden-
ken wir, was zuvor iiber das Wesen inspirierter oder « echter
religioser Pseudepigraphie» gesagt wurde, so werden wir
bei religios gepriagten Dichtern mit dieser literarischen Form
durchaus zu rechnen haben. Pseudepigraphische prophetische
Reden begegnen beispielsweise in den Dialogen Platons. Eine
solche Rede ist der Schlussmythos des S7zafes mit der Apo-
kalypse des Pamphyliers Er 1. Innerhalb dieser Jenseitsschau
steht eine weitere pseudepigraphische Rede: der anonym
bleibende Prophet der Lachesis verkiindet den ‘Avdyxng
Yuyarpds nbprg Awyéoews Aéyoc ?. Die Rede des platonischen
Propheten ist mit der der alttestamentlichen Propheten
insofern vergleichbar, als beide die Worte ihres Gottes in
der Ich-Rede des Gottes verkiinden. — Ein anderes Beispiel
fur «echte religicse Pseudepigraphie» bei Platon ist vielleicht
die Rede der Diotima im Symposion ®. Diotima ist als religios

1 Resp. 614 b-621 b.
% Resp. 617 d-e.
8 Symp. 201 d.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 303

michtige Stihnepriesterin durch den Hinweis gekennzeichnet,
dass sie fiir die Athener einen Aufschub der Pest um zehn
Jahre erlangt habe. In ihrem Namen verkiindet Platon das
Geheimnis des Eros. Die Verwendung religioser Pseudepi-
graphie konnte bei einem Denker, wie Platon, zunichst nur
als Mittel der Komposition erscheinen, das dort bewusst ein-
gesetzt wird, wo das Unsagbare im religiosen Gleichnis doch
noch als verstehbar ausgedriickt werden soll. Aber vielleicht
wird man sich eher zu der Auffassung gedringt sehen, dass
Platon an diesen Stellen als der wahrhaft Gottbegeisterte
spricht, dessen Wesen er selbst tiberzeugend dargestellt hat.
In diesem Zusammenhang wird man auch an den Sokrates
des Phaidros erinnern diirfen, der allerdings scherzhaft auf
die Ortsgottheiten hinweist, die ihn inspirieren *.

So werden wir schliesslich dazu neigen, all jene pseud-
epigraphischen religiosen Schriften als subjektiv echt erlebt
zu bezeichnen, aus denen reine religiose Verkiindigung
spricht. Das stilistische Vermogen der menschlichen Ver-
tasser ist dabei ganz unwesentlich und kann kein Kriterium
tber Echt und Unecht abgeben 2. Gewiss handelt es sich bei
einem derartigen Urteil um ein Werturteil. Dem subjektiven
Ermessen ist ein grosserer Spielraum gelassen. Jedes andere
Kriterium wiirde aber dem Gegenstand gegeniiber unan-
gebracht sein, gehort er doch nur zum Teil der wissen-
schaftlich zuginglichen Erfahrung an.

Andere allgemeine Kriterien werden sich schwerlich
finden lassen. Der Gesichtspunkt des Ursprungslandes fiihrt
nicht weiter, da auch in Griechenland und nicht nur in den
religits erregten Lindern des Vorderen Orients mit « echter
religioser Pseudepigraphie» zu rechnen ist.

In meiner Darstellung der antiken Filschung im FHand-
buch der Altertumswissenschaft wurde fiir die Beurteilung der

L Phaedr. 262 c-d.
2Vgl. auch Plut. De Pyth. orac., bes. 5 (396 c-397 D).



364 WOLFGANG SPEYER

judischen und der christlichen religiésen Pseudepigraphie
auf den Gesichtspunkt der Mission und Apologetik hin-
gewiesen 1. Finzelne Juden der hellenistischen Zeit waren
mit den Methoden der griechischen Schriftstellerei wohl
vertraut. Pseudepigraphie und Filschung hatten bei den
Griechen wihrend des Hellenismus einen grossen Auftrieb
genommen. Zur Selbstverteidigung und um der Glaubens-
werbung willen iibernahmen einzelne hellenisierte Juden die
Pseudepigraphie als erfolgversprechendes Mittel. Als Leser
ihrer Schriften werden wir neben Griechisch sprechenden
Juden an die Kreise der Gottesfiirchtigen denken diirfen und
an solche Griechen, die sich fur den jidischen Glauben
interessierten?. Viele Pseudepigrapha des Altertums, nicht nur
der Juden, erscheinen uns heute so ungeschickt abgefasst,
dass sie nach unserer Auflassung keinen Gebildeten tduschen
konnten. Die Geschichte der Leichtgliubigkeit ist aber noch
nicht geschrieben. Dazu kamen zahlreiche Vorurteile und
Denkvorstellungen, die im Altertum die Verbreitung von
Filschungen begiinstigt haben ®.

Die Lage der Christen war wihrend der ersten drei Jaht-
hunderte der Verfolgung mit der der hellenistischen Juden
vergleichbar. Die Filschung bot sich ihnen als geeignetes
Mittel an, um in die heidnische Welt zu wirken. Aus den
Motiven, um derentwillen einzelne hellenisierte Juden und
Christen der ersten Jahrhunderte schrieben, durfte ziemlich
sicher zu erschliessen sein, dass die von ihnen benutzte
schriftstellerische Maske nicht als rein literarische Erfindung,
die nur der Unterhaltung dienen sollte, aufzufassen ist. Die
hellenistischen jiidischen Pseudepigrapha sind demnach wie

1Vgl. W. SpeYER, Fdlschung a.0. (s.o0. S. 334, Anm. 2), 155-6o; 218 ff.

2Vgl. E. NeunAusLer, Art. Gottesfiirchtige : Lex f. Theol. und Kirche 4
(1960), 1109 f. und G. DELLING, Die Altarinschrift eines Gottesfiirchtigen
in Petgamon, Novum Testamentum 7 (1964), 73-80 = dets., Studien zum NT
und zum hellenistischen Judentum (Gottingen 1970), 32-8.

3 Vgl. W. Seever, Flschung, a.0., 84-8.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 365

die christlichen der ersten drei Jahrhunderte entweder Fal-
schungen oder «echte religiose Pseudepigrapha». Zu letz-
teren werden die meisten judischen Apokalypsen zu zihlen
sein, aus denen charismatische Ergriffenheit und rein reli-
gitses Anliegen sprechen *. Hingegen wird man die jiidischen
Sibyllinischen Orakel wegen ihrer politischen Absichten, denen
gegeniiber das Religiose untergeordnet zu sein scheint, weit-
gehend als Filschungen zu beurteilen haben, wiewohl zu
beachten ist, dass gerade in Israel Religion und Politik aufs
engste miteinander verbunden sind. An diesem Fall kann
man beobachten, wie schmal oft die Grenze zwischen « echter
religioser Pseudepigraphie» und Filschung ist.

Der Mehrzahl der christlichen Pseudepigrapha der drei
ersten Jahrhunderte fehlt die prophetische oder apokalyp-
tische Rede ginzlich. Eine Ausnahme bilden im wesentlichen
nur einzelne Schriften der Gnostiker. Demnach sind wir zu
dem Urteil berechtigt, in den meisten christlichen Pseudepi-
grapha Filschungen zu sehen. Durch Aufdecken der zahl-
reichen Sachabsichten, die diese Schriften im einzelnen
durchzusetzen versuchten, kann der Filschungscharakter
dieser Schriften weitgehend erwiesen werden. Zudem ist zu
beachten, dass den Christen der Begriff der Filschung seit
den Zeiten des Paulus durchaus geldufig war und der Vot-
wurf der Filschung von vielen Christen gegeneinander und
gegen Juden und Heiden erhoben wurde. In einer Umwelt,
die so gut iber die sittliche Verwerflichkeit von Liige und
Tduschung unterrichtet war, konnte der einzelne sich fir
seinen literarischen Trug wohl kaum entschuldigen, es sei
denn, er nahm seine Zuflucht zu der Deutung, er filsche,

1 Det Versuch von D. S. RusseLL, 7he Method and Message of Jewish Apocalyptic
200 BC - AD 100 (London 1964), 127-39, der mit Hilfe des Begriffs der
« Korporativen Personlichkeit» das Geheimnis det Wahl des Patriarchen-
oder Prophetennamens dutch die jiidischen Apokalyptiket zu 16sen versucht
hat, durfte nicht beftiedigen ; vgl. J. W. Rogerson, The Hebrew Conception
of Cotporate Personality, a Re-examination, Journal of Theological Studies
NS 21 (1970), 11.



366 WOLFGANG SPEYER

weil auch die anderen fédlschen und ihnen nicht anders bei-
zukommen sei (Motiv der Gegenfilschung), oder weil der
gute Zweck die schlechten Mittel erlaube.

Mit der Freiheit, die der Kirche unter Konstantin zuteil
wurde, und mit der allméhlichen Christianisierung weiter
Bevolkerungsschichten entstand auch bei den Christen die
der hellenistischen Zeit geldufige Form der Unterhaltungs-
literatur in Form pseudepigraphischer Finkleidung. Seit dem
4. Jh. n.Chr. ist also bei den Christen mit all jenen Arten der
Pseudepigraphie zu rechnen, die von den Griechen ent-
wickelt worden waren. Dadurch wird die Beurteilung im
Einzelfall wieder schwieriger. Da die modernen Literatur-
kritiker auf die hier vorgetragenen Unterschiede pseudepi-
graphischer Schriftstellerei bisher zu wenig geachtet haben,
stehen wir mit der Filschungskritik, besonders der Pseudepi-
grapha mit religiosem Inhalt, erst an einem Anfang.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 367

DISCUSSION

M. von Frifz : Ich mochte im Anschluss an diesen Vortrag
zwei Fragen stellen :

1. Herr Speyer hat zu zeigen versucht, dass man «inspi-
rierte » Literatur nicht als Filschung bezeichnen kann, weil der
inspirierte Autor tatsichlich nicht nach seinem eigenen Willen
schreibt, sondern das Gefiihl hat, das, was er schreibt, werde ihm
von einem hoheren Wesen diktiert. Das ist gewiss richtig. Aber
es steht doch etwas anders, wo das Werk nicht einem hoheren
Wesen als solchem, sondern einer fritheren inspirierten Petson-
lichkeit zugeschrieben wird. Haben die verschiedenen Verfasser
des Pentatenchs geglaubt, dass Moses oder Jahwe durch den Mund
(Geist?) des Moses hindurch sie inspiriere?

Noch etwas anders liegt es bei den den Patriarchen zuge-
schriebenen apokalyptischen Testamenten. Wir haben gestern
gesehen, dass die Verteilung der Materialien auf die Jakobsschne
(mit Ausnahme des Joseph) eine ziemlich willkiirliche ist: was
jedem von ihnen zugeschrieben wird, hat zu einer individuellen
Personlichkeit wenig Bezichung. Soll man annehmen, dass der
Verfasser nicht nur einen Inspirationszwang hinsichtlich des
Inhaltes seiner Offenbarung fiihlte, sondern auch hinsichtlich der
Zuweisung der verschiedenen Teile seiner Offenbarung an die
individuellen Jakobssthne?

2. Wie steht es mit der Verteilung von Inspirationszwang
und aktiver Mitarbeit des Inspirierten bei der dichterischen
Inspiration ?

M. Speyer : In meiner Darlegung sollte gezeigt werden, dass
es eine bestimmte Art antiken pseudepigraphischen Schaffens
gibt, die jenseits der Filschung, der pseudepigraphischen freien



368 DISCUSSION

Erfindung und der Gbrigen Arten der Pseudepigraphie liegt, wie
sie in meiner Monographie iiber die Félschung, 32-35 und 37-44,
beschrieben sind. Diese besondere Art der Pseudepigraphie, die
mangels eines besseren Terminus als «echte religiose Pseud-
epigraphie » bezeichnet wurde, sollte am Beispiel der charisma-
tisch gepridgten oder inspirierten antiken Literatur und der ihr
verwandten Aussagen moderner Dichter besser verstindlich
gemacht werden. Dabei ist nicht behauptet worden, «echte
religitse Pseudepigraphie » sei allein mit der apokalyptischen und
visiondren Literatur identisch. Im Jabrbuch fiir Antike und Christen-
tum 8-9 (1965-6), 88 ; 125 wurde u.a. auf jene Schriften hinge-
wiesen, die ein Gott geschrieben haben soll. Das dort vorgelegte
Material sollte hier nicht noch einmal wiederholt werden. Durch
die angefiihrten Selbstzeugnisse neuzeitlicher Dichter sollte deut-
lich gemacht werden, dass Erfahrungen antiker Propheten,
Dichter und Apokalyptiker nichts mit einem psychisch kranken
Bewusstsein zu tun haben. Dieselbe menschliche Seele, die in
der Antike die Erfahrung der Inspiration hatte und bisweilen die
inspirierende numinos erlebte Macht mit einem Gott und einem
Engel gleichgesetzt hat, benannte diese jenseits des Ich liegende
Macht in der Neuzeit mit dem Neutrum « Es». Diese Auffassung
ist eine gewisse Parallele zu dem neutralen wvebpo &yiov-Begriff
der antiken Theoretiker der Inspiration.

Blicken wir von hier auf bestimmte konkret vorliegende
pseudepigraphische Texte, die charismatisch geprigt, inspiriert zu
sein scheinen, so wird man zu untersuchen haben, wie weit sie
nur Nachahmungen dhnlicher « echter » Texte darstellen oder aus
tatsichlichem mystischen Erleben geschaffen wurden. Vielfach
wird es wohl nicht mehr moglich sein, im Einzelfall anzugeben,
wo der Anteil des Unbewussten oder besser Uberbewussten, d.h.
der Inspiration, aufhort und wo der Anteil des bewusst schaffen-
den Geistes beginnt.

M. Hengel : Sie sind bei Ihrem Inspirationsbegriff sehr stark
von Plato ausgegangen, bei dem schon eine Theorie vorgetragen



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 369

wird, die sich von der erlebten Wirklichkeit wesentlich untet-
scheidet.

In den judischen Apokalypsen dart man diese Theorie nicht
voraussetzen ; hier handelt es sich doch in erster Linie um die
Verarbeitung von Traditionen. Wieweit dann auch noch eksta-
tische Erlebnisse dahinterstehen, lisst sich durch literarische
Analyse kaum erhellen und bleibt uns in der Regel verborgen.
Das Danielbuch enthilt aretalogische Erzdhlungen, eine Chronik
der Diadochenmonarchien, die in ein wvaticinium ex eventu um-
geformt wurde, weiter astrologische und visionire Motive,
Tradition und visionires Erlebnis lassen sich kaum scheiden,
moglicherweise stehen hier gar keine erlebte Visionen dahinter,
sondern das Ganze beruht aut sehr tiberlegter literarischer Dar-
stellung. Und dennoch hat diese Schrift in der Not der Makka-
bierzeit den religiosen Auftrag einer Trostschrift in hervorra-
gender Weise erfiillt.

M. Speyer : Die aus Demokrit und Platon mitgeteilten Zeug-
nisse sind Teil der antiken Theorie der Inspiration. Ihre formu-
lierte Deutung setzt entweder selbsterlebte oder eher in ihrer
Umwelt beobachtete Etrscheinungen voraus. Der Traditions-
zusammenhang ist gewiss wichtig, da er die Tatsache der Nach-
ahmung derartiger Texte nahelegt. Am Anfang eines Traditions-
zusammenhangs muss aber das aus der Inspiration geschaffene
Werk stehen. Vielleicht sind die meisten uns erhaltenen jiidischen
Apokalypsen nur Nachahmungen oder Bearbeitungen ilterer
echter visiondrer Berichte. Ein Vergleich mit erlebnisechten
Visionen der Folgezeit, ob sie orthonym oder pseudonym sind,
konnte erhellend wirken. Alle Offenbarung ist mit Vorstellungen
der jeweiligen Zeit unaufloslich verbunden. Die Verleiblichung
des Logos wie der charismatischen Erfahrungen erfolgt in
die Vorstellungswelt der jeweiligen Zeit. Aufschlussreich sind
die von E. Benz in seinem Buch Die Vision. Erfabrungsformen
und Bilderwelf, 1969, gesammelten Beispiele aus Mittelalter und
Neuzeit.



370 DISCUSSION

M. von Fritg: Die von Herrn Hengel gemachte Unter-
scheidung und sein Hinweis auf die Komponente der Tradition
scheint mir fundamental wichtig. Bei den apokalyptischen Zesta-
menten liegt zweitellos teilweise so etwas wie Inspiration vor,
aber hinsichtlich der Zuweisung an die angeblichen Autoren
auch ein acte de volonté nicht nur, sondern auch ein acte de volonté
arbitraire. Hier ist es ganz gewiss nicht so, dass es, wie es
Herr Speyer — fir manche Fille zweifellos mit Recht — be-
hauptet, eines acfe de volonté bedurft hitte, um sich gegen das
Diktat der Inspiration zur Wehr zu setzen. Man wird wohl des-
halb immer noch nicht im modernen Sinne von einer Filschung
im Sinne des Betrugs mit dolus malus reden diirfen, aber doch
vielleicht, wenn man es mit einem paradoxen Ausdruck bezeich-
nen datf, mit einem dolus bonus, der dann auch in das, was man
pia fraus zu nennen pflegt, iibergehen kann.

M. Burkert : BEs gibt ekstatische Erlebnisse als Grundlage von
Prophetien und Apokalypsen ; es gibt aber auch die literarische
Tradition, die den Texten ihren Stempel aufprigt. Im Grie-
chischen sind es in diesem Bereich vor allem zwei literarische
Formen :

1. Die Orakel in Hexametern, ausgehend wohl von Delphi
im 8. Jh. ; dort ist klar : was immer die Pythia erlebte und « sang »
oder «schrie», der definitive Hexametertext des Orakels ist
bewusst verfertigt in der Technik des heroischen Epos. Haben
die Griechen die unmittelbare Manifestation des Irrationalen auf
diese Weise gleichsam abgeschirmt?

2. Die Mythen Platons, die direkt oder indirekt auf die
griechischen Prosaapokalypsen ausstrahlen. Mag Platon eksta-
tischer Erlebnisse fihig gewesen sein — der pidog ist dem mailewy
immer verhaftet. Hs besteht demnach allenfalls eine sehr indi-
rekte Bezichung zwischen Inspiration und literarischem Text.

M. Smith: The picture of de Musset as an inspired author
was amusing. I should like to see him represented as a Byzantine



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 371

saint with the Holy Ghost as a pigeon cooing in his ear. But
I don’t doubt that, even in modern times, some books have been
written “from the dictation of a spirit”’, that is to say, by schizo-
phrenic authors who mistook for spiritual guidance the prompt-
ings of the suppressed parts of their personalities. One example
would be, if T recall the facts correctly, 7he Book of the Law,
which the modern magician Aleister Crowley claimed to have
written from the dictation of a spirit of well-authenticated
antiquity with whom he established contact in the Egyptian
Museum in Cairo. Another example would be, if its claim were
true, a book I once saw, entitled A Cry from the Bottomless Pit,
or, Confessions of Oscar Wilde obtained through a Ouija—Board.
What I don’t see, however, is why such inspiration should be
connected with religious pseudepigrapha alone. If Dr. Speyer
is right, then all great literature is the product of inspiration—
what Longfellow (who also claimed it) called “ things beyond
our reason or control ”. In that event, this type of origin will
not be peculiar to religious pseudepigrapha and cannot serve to
distinguish them, the more so since some unquestionably religious
pseudepigrapha are certainly not the products of subconscious
dictation, but of conscious compilation. Finally there is no case,
so far as I can recall, in which the writer of a pseudepigraphon
claimed to have been possessed by the pretended author. If
there is any possession or supernatural dictation, the pretended
author is represented as having experienced it, and the being who
dictates is an angel or the like. But we do not have the reve-
lations of Michael, Raphael, and the Angel of the Presence, but
of Daniel, Enoch, and Moses ( Jubilee), by whom, so far as my
memory goes, nobody ever claimed to have been inspired. So
even if one accepts the claim of inspiration or supernatural vision,
it does not account for the pseudepigraphy ; indeed it makes it
harder to account for, since had these authors really experienced
such visions it is hard to understand why they would not have

said so in their own names, as Isaiah and Jeremiah and
Ezekiel did.



372 DISCUSSION

M. von Frity: Ja, aber haben wir nicht bei einer fritheren
Gelegenheit festgestellt, dass das eigentlich Interessante bei der
pseudepigraphischen Literatur gerade diese Motive und Zwecke
sind? Und ist es bei der religiosen pseudepigraphischen Lite-
ratur wirklich so unmoglich, zwischen verschiedenen Motiven
und bis zu einem gewissen Grade auch zwischen Inspiration und
« actes de volonté» zu unterscheiden?



	Fälschung, pseudepigraphische freie Erfindung und "echte religiöse Pseudepigraphie"

