
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 18 (1972)

Artikel: Fälschung, pseudepigraphische freie Erfindung und "echte religiöse
Pseudepigraphie"

Autor: Speyer, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

WOLFGANG SPEYER

Fälschung, pseudepigraphische freie Erfindung und
«echte religiöse Pseudepigraphie»





FÄLSCHUNG,
PSEUDEPIGRAPHISCHE FREIE ERFINDUNG

UND
« ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE » *

Die literarische Hinterlassenschaft der Griechen und
Römer gliedert sich hinsichtlich der Verfasserangabe in
anonyme, orthonyme und pseudonyme Schriften. Statt von
Pseudonymen Schriften sollte terminologisch genauer von
pseudepigraphischen Schriften gesprochen werden. Denn
nach heutigem Sprachgebrauch versteht man unter einem

Pseudonym einen freigewählten literarischen Decknamen,
der nicht mit dem Namen eines bekannten Schriftstellers
übereinstimmen darf, damit nicht der Schein einer Fälschung
entsteht.

Die Anonymität zeichnet die Literatur des Alten Orients,
Ägyptens und Israels in besonderem Masse aus. Orthonym
sind in diesen Kulturen meist nur die Erlasse und Briefe der

Könige überliefert. Mit Fälschungen und Verfälschungen
derartiger Königsurkunden ist allerdings schon in früher
Zeit zu rechnen 1.

Erst im Griechenland des 7. und 8. Jh. tritt der einzelne
Schriftsteller mit seinem Namen hervor. Die Parallele zu den
bildenden Künstlern, die seit ebendieser Zeit ihre Schöpfungen

mit ihrem Namen versehen, ist deutlich 2. Die Griechen
zeigen damit, dass sie den Begriff vom geistigen Eigentum
entdeckt haben. Dieser Vorgang hat sich in Ionien und auf

* (Fur wertvolle Anregungen und fordernde Kritik habe ich Herrn Dr. Aloys Kehl,
Köln-Bonn, und Fräulein Rotraut Reis, Bonn, danken.)

iVgl. W. Speyer, Art. Fluch: RAC 7 (1969), 1171/3.
2 Vgl. Ed. Norden, Ausaltromischen Priesterbiichern (Lund-Leipzig 1939), 265 f.
(292 f.) und W. Speyer, Religiose Pseudepigraphie und literarische Fälschung
im Altertum, Jahrb. f. Ant. und Christent. 8/9 (1965/66), 90 f.



334 WOLFGANG SPEYER

den der kleinasiatischen Küste vorgelagerten Inseln
abgespielt. Sein Ursprung ist ebensowenig zu begreifen wie etwa
das Entstehen grosser Kunstwerke. Diese Entdeckung der

eigenen, persönlich zu verantwortenden geistigen Leistung
ist als eine Stufe im Entwicklungsgang des Selbstbewusst-
werdens des Menschen zu deuten. Der Literaturhistoriker
kann hier wohl nur die Tatsache als solche feststellen, kaum
aber die Gründe ausfindig machen, die zu ihr geführt
haben. Gesellschaftliche Bedingungen haben gewiss mitgewirkt,

waren aber nicht der einzige Grund 1.

In der Entdeckung der schöpferischen Leistung des
einzelnen spricht sich die Erkenntnis aus, dass zwischen dem
Künstler oder Urheber und seinem Werk ein eigentümliches
Verhältnis herrschen muss, nicht unähnlich dem zwischen
einem Vater und dem von ihm gezeugten Kind. Die Griechen
haben jedenfalls dieses Verhältnis ganz so aufgefasst. Ortho-
nyme Schriften sind Aoyoi yvrçaioi,, das heisst, es sind solche

Schriften, die von ihren Verfassern rechtmässig gezeugt sind.
Wie es aber neben der Erzeugung eines Kindes in der gesetzlich

sanktionierten Ehe die aussereheliche Erzeugung gibt,
so fassten die Griechen das Verhältnis zwischen einem
Autor und einem ihm unterschobenen Werk im Bilde des

ausserehelich gezeugten Kindes bzw. des unterschobenen
Kindes. Nicht unpassend bezeichneten sie deshalb eine
derartige Schrift als einen Bastard, einen vô&oç 2.

Die Grammatiker und die Literaturhistoriker der
hellenistischen Zeit haben bei der Sichtung der reichen Hinter-

1 Etwa zur gleichen Zeit treten in Israel die Propheten mit ihrer Botschaft
unter eigenem Namen hervor. «Dass eine literarische Hinterlassenschaft unter
dem Namen einer Einzelperson ausging, ist sehr auffallig ; ja, es muss nach
allem, was im alten Orient, aber auch in Israel Brauch war, als etwas ganz
Aussergewohnliches gelten...» G. VON Rad, Theologie des Ahlten Testaments 23

(München 1962), 90.
2 Vgl. W. Speyer, Die literarische Fälschung im heidnischen und christlichen Altertum

Handb. d. Altertumswiss. 1, 2 (München 1971), 16.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 335

lassenschaft aus vorklassischer und klassischer Zeit bereits
darüber nachgedacht, aus welchen Gründen wohl ein solcher
literarischer Bastard zustandegekommen sein kann. Mannigfache

Gründe, die sich teils aus dem Buchwesen, teils aus den
literarischen Gepflogenheiten der damaligen Zeit ergaben,
wurden von ihnen festgestellt. Diese Gründe sind nicht
unbekannt und brauchen hier nicht wiederholt zu werden 1.

Die antiken Kritiker haben also schon bemerkt, dass nicht
jede mit falscher Herkunftsangabe versehene Schrift eine

Fälschung zu sein braucht. Zum Begriff der Fälschung
gehört nämlich die Täuschungsabsicht, der dolus malus ; aber
diese ist nicht der einzige Grund für das Zustandekommen
von Pseudepigrapha.

Mit der Fälschung ist leicht die ihr ähnlich sehende,

pseudepigraphisch eingekleidete literarische Erfindung zu
verwechseln, die um der Unterhaltung oder Erbauung willen
geschrieben wurde und wie die Fälschung durch
Nachahmung echter Schriften zustandekommt. Diese Art der

Pseudepigraphie beruht auf der künstlerischen Täuschungsabsicht,

deren Wirkung nicht dadurch aufgehoben wird,
dass die Täuschung durchschaut wurde. Anders verhält es

sich mit der Fälschung. Die Fälschung und die ihr
wesensverwandte Lüge verlieren, sobald sie als Trug entlarvt sind,
augenblicklich ihre Wirkkraft. Mit der vorgetäuschten
Herkunftsangabe versuchen die Fälscher ganz konkrete,
sachgebundene und ausserhalb der Literatur liegende Absichten
zu erreichen.

Ist es schon nicht leicht, in einem bestimmten Fall zu
entscheiden, welche der beiden genannten Arten der
Pseudepigraphie vorliegt, nämlich literarisch gemeinte
Pseudepigraphie oder Fälschung, so wird der Tatbestand bei

Pseudepigrapha mit bestimmtem religiösen Inhalt weiter
kompliziert.

1 Vgl. W. Speyer, Fälschung a.O., 32-5 ; 37-44.



336 WOLFGANG SPEYER

Die antiken Kritiker haben diese nunmehr zu erörternden
Schriften nicht in ihrer Eigenart als eine besondere Art der

Pseudepigraphie aufgefasst. Merkte man, dass derartige
Schriften nicht von den angegebenen Verfassern geschrieben
sein konnten, so sprach man meist kurzerhand von Fälschungen.

In dieser Weise verwarfen etwa christliche Kritiker
jüdische und häretische Schriften unter dem Namen eines

Patriarchen, Propheten oder Apostels und Porphyrios die

zum Kanon des Alten Testamentes zählende Apokalypse des

Daniel und Apokalypsen bestimmter Gnostiker1. Die
Möglichkeit, derartige pseudepigraphische Bücher
sachgerechter als im Altertum zu erfassen, ist erst durch die
Methoden der modernen Geschichts-, Literatur- und
Religionswissenschaft sowie der modernen Psychologie gegeben.
Durch den Vergleich gleichartiger Erscheinungen in
verschiedenen Literaturen und Religionen kann man die

dogmatisch religiöse Voreingenommenheit, die bei den
antiken Kritikern und bis weit in die Neuzeit zu Fehlurteilen
geführt hatte, allmählich überwinden lernen.

Gegen die Annahme einer solchen besonderen Art der

Pseudepigraphie könnte man einwenden, dass es nicht
einsichtig sei, weshalb in diesem Fall der Inhalt eines Pseud-

epigraphons zu einer besonderen, sonst nicht vorkommenden
Form der Pseudepigraphie geführt haben soll. Hier ist
deshalb zunächst näher zu erläutern, was unter dem Begriff
der « religiösen Pseudepigraphie » verstanden werden soll.
Gemeint sind im wesentlichen schriftlich aufgezeichnete
Offenbarungen, das heisst Apokalypsen, Orakel,
Prophezeiungen, Himmelsbriefe, Botschaften aus der transzendenten
Welt, die nicht als Menschenwerk gelten wollen, sondern
als Äusserungen numinoser Mächte, Äusserungen von

1 Vgl. W. Speyer, Fälschung a.O., 190 f. ; 152 f. Weit behutsamer versucht
Plutarch, de Pyth. orac. 7 (397 c) und 20 (404 b) das Verhältnis göttlicher und
menschlicher Verfasserschaft bei den Orakeln des Apollon von Delphi zu
klären.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 337

Göttern, Heroen, Gottesfreunden der Vorzeit oder göttlichen
Menschen (avSpeç S-stot). Nach den Glaubensvorstellungen
des Altertums können derartige Offenbarungen auf
verschiedene Weise den Menschen zuteil werden : Der Gott
oder sein Bote übergibt dem von ihm erwählten Menschen
ein Buch : man denke an Jahwe, der Moses die vom Finger
Gottes geschriebenen Gesetzestafeln überreichtL Ein Mensch
findet eine Offenbarungsschrift, die von einem Gott oder
einem göttlichen Menschen der mythischen Vorzeit stammt :

man denke an Himmelsbriefe und an Funde heiliger Schriften
in Gräbern oder Tempeln2. Der Gott, besser der Geist
Gottes dringt in den Menschen ein und erfüllt ihn mit
göttlichem Wissen, so dass die Worte, die der begnadete Mensch

ausspricht oder schreibt, eigentlich das Werk des göttlichen
Geistes sind (man denke an Propheten und an Dichter-
Propheten). Diese Art der Offenbarungsübermittlung kann
als Inspiration bezeichnet werden 3.

Der hier von uns verwendete Begriff der Inspiration
ist aus Selbstaussagen, Beschreibungen und theoretischen

1 Ähnliches wird von manchen anderen mythischen und geschichtlichen
Gesetzgebern des Mittelmeergebietes uberliefert, so von Menes (ägyptischer
Konig der i. Dynastie), Zalmoxis, Zarathustra, Zaleukos, Minos, Lykurgos
und Numa; vgl. z.B. Diod. Sic. I 94, 1 f.; dazu W. Speyer, Religiöse Pseud-

epigraphie a.O., 101/9 und dens., Bücherfunde in der Glaubenswerbung der Antike
Hypomnemata 24 (Gottingen 1970), 15 f.
2 Vgl. W. Speyer, Bücherfunde a.O, 15-42 und 43-141.
3 Vgl. W. Kroll, Studien zum Verständnis der römischen Literatur (Stuttgart 1924,
Nachdruck 1964), 24-34; E. Fascher, HPCKPHTHi;. Eine sprach- und
religionsgeschichtliche Untersuchung (Giessen 1927) ; Th. Hopfner, Art.
MavToo) : PW 14, 1 (1928), 1258-88 ; A. Sperduti, The Divine Nature of
Poetry in Antiquity, Transact. Proceed. Am. Philol. Assoc. 81 (1950), 209-40;
J. Leipoldt-S. Morenz, Heilige Schriften (Leipzig 1953), 33-5 und Register
s.v. Eingebung; H. Maehler, Die Auffassung des Dichterberufs im frühen
Griechentum bis %ur Zeit Pindars Hypomnemata 3 (Göttingen 1963) ;

A. Kambylis, Die Dichterweihe und ihre Symbolik (Heidelberg 1965) ; E.
Barmeyer, Die Musen. Ein Beitrag %ur Inspirationstheorie Humanist. Bibliothek
R. 1, 2 (München 1968) und Z. Ritoôk, Dichterweihen, Acta Classica Univ.
Scient. Debrecen. 6 (1970), 17-25.



338 WOLFGANG SPEYER

Erörterungen von Heiden und Christen des Altertums und der
Neuzeit gewonnen worden, auf die noch näher einzugehen
sein wird. Er hat nur mittelbar etwas mit dem Begriff der

Inspiration in der Bibel zu tun, der besonders von der
katholischen Kirche weiterentwickelt worden ist1. Nach
dem katholischen Inspirationsbegriff sind alle Bücher, die

zum Kanon des Alten und Netten Testamentes gehören,
inspiriert, das heisst sie gelten als von Gott (dem Bleiligen
Geist) verfasst2. Nach dem von uns verwendeten Begriff
der Inspiration, der aus literaturgeschichtlichen und
religionswissenschaftlichen Beobachtungen und Vergleichen gewonnen

wurde, wird es aber schwer fallen, beispielsweise den

Philemonbrief des Paulus, den anonymen Brief an die Hebräer
oder den gefälschten zweiten Petrusbrief als inspiriert anzu-
1 Vgl. Ch. Pesch, De inspirations Sacrae Scripturae 2 (Freiburg i. Brsg. 1925)
mit Supplementum (ebd. 1926) ; K. Rahner, Über die Schriftinspiration 2

(Freiburg

i. Brsg. 1959) ; dens., Art. Inspiration, Handb. theol. Grundbegriffe 1

(München 1962), 715-25 ; A. Bea, Art. Inspiration, Lex. f. Theo!, und Kirche

5 (i960), 705-8 (Die katholische Lehre von der Inspiration); 708-11 (Die
Inspirationslehre bei den Protestanten).
2 Jesus rechnet damit, dass David seine Prophétie im Heiligen Geiste
gesprochen hat {Mc. 12, 36) ; vgl. ferner Act. apost. i, 16; 3, 18; 4, 25 und
Hebr. 3, 7. Theodoret von Kyros, in Ps. praef. : PG 80, 861 c-D erwähnt
verschiedene Meinungen über die Verfasser der Psalmen ; er selbst will diese

Fragen nicht entscheiden. « Denn welchen Nutzen brachte es, die menschlichen

Verfasser der einzelnen Psalmen zu kennen, da sie doch alle aus der
Wirkung des gottlichen Geistes heraus, also als Propheten, geschrieben
haben Dem Propheten aber ist es eigen, seine Zunge der Gnade des

Geistes zur Verfugung zu stellen»; vgl. ebd. 864 a-b und Joh. Chrysost.
In Gen. hom. II 2 {PG 53, 28). Die Statuta ecclesiae antiqua, praef. 24 (77 Munier)
fordern vom Bischof : novi et veteris testamenti unum eundemque credat auctorem
et deum. Noch scharfer formuliert Papst Gregor der Grosse diesen Gedanken,
Moralta sive expos, in libr. lob,praef. 1, 2 {PL 75, 517 a-b) : sed quis haec {sc.

hbrum fob) scripserit, valde supervacue quaeritur, cum tarnen auctor libri Spiritus
sanctus fideliter credatur. ipse igitur haec scripsit, qui scribenda dictavit. ipse scripsit,
qui et in illius opere inspirator exstitit et per scribentis vocem imitanda ad nos eius

facta transmisit. si magni cuuisdam viri susceptis epistolis legeremus verba, sed quo
calamo fuissent scripta quaereremus, ridiculum profecto esset epistolarum auctorem
scire sensumque cognoscere, sed quali calamo earum verba impressa fuerint indagare.

cum ergo rem cognoscimus eiusque ret Spiritum sanctum auctorem tenemus, quia
scriptorem quaerimus, quid aliud agimus, nisi legentes litteras de calamo percontamur



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 339

sehen, da diese drei Schriftstücke des Neuen Testaments sich
weder durch die Art ihrer Abfassung, noch durch die Form
ihrer literarischen Einkleidung, noch durch den Gehalt ihrer
Botschaft als Offenbarungsschrift oder « echtes religiöses
Pseudepigraphon» erweisen h

Die Inspiration oder das Erfülltwerden mit göttlichem
Geiste wurde im Altertum auf verschiedene Weise aufgefasst.
Manchmal wurde berichtet, dass der Seher eine ihm von
einem Engel gereichte Buchrolle gegessen habe 2 oder dass

der göttliche Geist in den Propheten eingedrungen sei und
ihn ganz erfüllt habe 3. In diesem Zusammenhang begegnen
Bilder, die der Sprache der Erotik angehören. Der Mensch,
der die Inspiration empfängt, wird gleichsam als weibliches
Wesen, als Braut Gottes, vorgestellt, in die der Same des

göttlichen Geistes sich einsenkt4. Die Inspiration wurde dabei
oft als eine Art Besessenheit oder Ergriffensein gedeutet6.

1 Eine abweichende Auffassung äussert K. Aland, Das Problem der Anonymität

und Pseudonymität in der christlichen Literatur der ersten beiden Jahrhunderte:
Studien zur Überlieferung des Neuen Testamentes und seines Textes
Arbeiten zur neutestam. Textforschung 2 (Berlin 1967), 24-34.
2 Vgl. W. Speyer, Blicherfunde a.O. (s. oben S. 337, Anm. 1), 17 f.; 33, Anm. 6;
36 Anm. 16.

3 Bereits Hesiod, Th. 31 sagt von den Musen, dass sie ihm göttlichen Sang

eingehaucht haben (èvé7tveu(jav ; hxr.ozio entspricht dem lateinischen inspi-
rare ; vgl. H. Leisegang, Der Heilige Geist 1, 1 (Leipzig-Berlin 1919 ; Nachdruck

Darmstadt 1967), 119-36, bes. 132 f. ; Th. Hopfner, a.O. (s.o.S. 337,
Anm. 3) 1261 f.; F. Pfister, Art. Daimonismos : PW Suppl. 7(1940), 111 f.
4 Vgl. das Selbstzeugnis von Philon, De migr. Abr. 33-5 (2, 275 Cohn-
Wendland) ; dazu H. Leisegang, Pneuma hagion (Leipzig 1922, Nachdruck
Hildesheim 1970), 46 f. ; 53 f. ; ferner D. A. Russell, Ausgabe und Kommentar

von der unter dem Namen des Longinus stehenden Schrift De sublimitate (Oxford 1964),

115 zu 13, 2. — Bei den antiken Prophetinnen wird oft von ihrer geistigen
Vereinigung mit dem inspirierenden Gott gesprochen. Die Zeugnisse sind
gesammelt von J. Schmid, Art. Brautschaft, heilige, RAC 2 (1954), 535/7.
5 Vgl. J. Tambornino, De antiquorum daemonismo Religionsgesch. Versuche

u. Vorarb. 7, 3 (Glessen 1909), 59-61 ; H. Hanse, nGott Haben» in der Antike
und im frühen Christentum Religionsgesch. Versuche u. Vorarb. 27 (Berlin
1939), 8-25 ; F. Pfister, a.O. 100-14 und N. Himmelmann-Wildschütz,
©EOAHÏÏTOS (Marburg 1957).



34° WOLFGANG SPEYER

Nach einer anderen Inspirationsvorstellung wurde der
Seher ins Jenseits entrückt und schreibt die Botschaft aus
himmlischen Büchern ab oder aber er zeichnet sie dort nach
dem Diktat eines himmlischen Boten auf. Vision und Audition
kennzeichnen diese Art des Offenbarungsempfangs. Wenn
auch die Vorstellungen und Bilder für die Inspiration noch
so verschieden sind, so drücken sie doch deutlich aus, dass

die numinose Macht die eigentliche Ursache der Offenbarung
ist und der Anteil des Menschen an ihrem Zustandekommen
nur zweitrangig sein kann. Derartige Offenbarungsschriften
können ihrem Wesen nach niemals anonym sein, sondern
sind immer in gewisser Weise pseudepigraphisch, selbst

wenn die inspirierende Macht, der Gott, der Engel oder der

an göttlichen Kräften teilhabende Gottesfreund (Patriarch,
Prophet, Apostel, Heiliger) sich nicht ausdrücklich als
Verfasser nennt (Ich-Rede) oder angegeben wird, etwa durch die
Er-Rede oder durch Hinweise auf eine der genannten Formen
der Offenbarungsübermittlung. Durch eine solche Namensnennung

oder derartige Hinweise wird die Pseudepigraphie
zwar verstärkt, aber nicht begründet.

Die genannten Formen der Offenbarungsübermittlung
stammen aus dem religiösen Glauben und Erleben einzelner
Menschen des Altertums. Diese Vorstellungen haben nichts
mit beabsichtigter Täuschung oder Lüge zu tun. Aus diesem
Grunde sprechen wir von « echter» religiöser
Pseudepigraphie. « Echt » ist sie, weil sie nicht aus irgendeiner
Täuschungsabsicht geschaffen wurde, sondern aus dem religiös
geprägten Bewusstsein wie von selbst herausgewachsen zu
sein scheint. Für ihr Entstehen jenseits der planenden
Vernunft können folgende Ursachen benannt werden : entweder
sind es transsubjektive, numinose Mächte, wie die Verfasser

derartiger Schriften selbst glauben, — diese Deutung beruht
auf religiösen Erfahrungen, die der Wissenschaft kaum

zugänglich sein dürften — oder aber es sind innersubjektive
Ursachen dafür verantwortlich zu machen, das heisst Ursa-



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 341

chen, die im Unbewussten der menschlichen Seele liegen.
Welcher der beiden Erklärungen man auch den Vor2ug
geben wird, soviel wird man wohl zugestehen müssen : die

planende Ratio hat als Ursache auszuscheiden. Da die
literarische Fälschung und die literarische Erfindung in Form
eines religiösen Pseudepigraphons aber ganz dem rational
arbeitenden, willentlich eingestellten Bewusstsein entstammen,

muss die «echte religiöse Pseudepigraphie» jenen
beiden Arten der Pseudepigraphie als besondere Form
gegenübergestellt werden.

Blicken wir auf den Inhalt der Offenbarungsschriften, so
ist mit wissenschaftlichen Mitteln wohl kaum einsichtig 2u
machen, ob eine derartige Offenbarung objektiven
Wahrheitsgehalt beanspruchen kann. Für den gläubigen Juden hat
Jahwe die Tafeln mit den Zehn Geboten Moses übergeben,
für den gläubigen Muslim hat Mohammed vom Engel
Gabriel Offenbarungen erhalten und für einen gläubigen
Mormonen hat Joe Smith vom Engel Moroni goldene Platten

gezeigt bekommen, die die Vorlage des Buches Mormon
wurden x. Die Aufgabe der Wissenschaft kann nur darin
liegen, derartige Berichte nach ihrer subjektiven Echtheit
oder Unechtheit zu prüfen, das heisst, sie hat aus inneren und
äusseren Gründen festzustellen, ob die Verfasser von
Offenbarungsschriften selber geglaubt haben, Offenbarungen
empfangen zu haben, oder ob sie dies nur vorgetäuscht
haben, um bestimmte Absichten besser durchsetzen zu
können, oder ob es sich nur um eine literarische
Einkleidungsform handelt.

Im folgenden soll versucht werden, die von uns so

genannten echten religiösen Pseudepigrapha in ihrer
Entstehung und in ihrem Wesen besser zu verstehen. Diese

1 Zu Moses vgl. W. Speyer, Religiöse Pseudepigraphie a.O. (s.o. S. 333, Anm. 2),
106-9 1 zu Mohammed vgl. F. Buhl, Das Leben Muhammeds, übers, von
H. H. Schaeder 3 (Darmstadt 1961), 132-44; zu J. Smith vgl. W. Speyer, Biicher-

funde a.O. (s. oben S. 337, Anm. 1), 16 Anm. 2; 107-10.



342 WOLFGANG SPEYER

schwierige Aufgabe kann hier natürlich nicht erschöpfend
gelöst werden. Mit den folgenden Bemerkungen soll nur
das Thema, das in einem grösseren Zusammenhang
bearbeitet werden soll, unter einem bestimmten Blickpunkt
betrachtet werden.

Viele religiöse Pseudepigrapha beanspruchen durch ihre
Einkleidung und/oder den Inhalt ihrer Botschaft, inspiriert
zu sein. Können wir zeigen, dass bestimmte Menschen im
Altertum wie in der Neuzeit Inspirationserlebnisse gehabt
haben, so wäre damit zunächst nachgewiesen, dass wir einen
hinreichenden Grund haben, « echte religiöse Pseudepi-
graphie» als eine besondere Form der Pseudepigraphie
anzunehmen.

Wie aus Selbstzeugnissen neuzeitlicher Dichter zu
entnehmen ist, bleibt das Erlebnis der Inspiration nicht auf den
Bewusstseinsraum der eigentlichen Gläubigen beschränkt,
sondern ist eine Erscheinung, die auch bei Menschen
vorkommt, die jenseits eines Volks- oder Gemeindeglaubens
heidnischer, jüdischer, christlicher oder muslimischer
Herkunft stehen. Damit soll aber nicht behauptet werden, dass

die Inspiration ihrem Ursprung nach nicht dem religiösen
Bewusstsein und seiner Erfahrung entstammt. Diese Frage
bedarf noch eingehender Prüfung, die hier aber nicht geleistet
werden kann. Hier ist nur nachdrücklich auf den Zusammenhang

zwischen den Inspirationserlebnissen der Dichter und
der homines religiosi hinzuweisen.

Horaz hatte in der Ars poetica 333 f. über die Ziele der

Dichtung gesagt :

aut prodesse volunt auf delectare poetae

aut simul et iucunda et idonea dicere vitae.

Mit diesen Zielen hat Horaz einen grossen Teil der
dichterischen Produktion aller Zeiten und Völker erfasst, aber
eben nur einen Teil. Jenseits dieser Art von unterhaltender
und belehrender Dichtung steht eine andere ehrwürdigere



ECHTE, RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 343

und altere, die, aus der Inspiration geboren, eine Form der

Offenbarung darstellt. In ihr ist der Dichter vom Seher

wenig unterschieden und ist ahnlich wie der Prophet nur
Werkzeug einer höheren Macht, h Nach der archaischen
Zeit Griechenlands haben noch viele Dichter behauptet, als

Begeisterte zu sprechen. Dieser Anspruch ist jeweils vom
ganzen Werk des einzelnen Dichters auf seine subjektive
Berechtigung zu prüfen.

Lasst sich nachweisen, dass Dichter alter und neuer Zeit
ihr Schaffen als ein Hören oder ein Aufzeichnen von fremden
Worten aufgefasst oder sich gleichsam nur als Schreibrohr
einer sie inspirierenden Macht erlebt haben, so können wir
uns leichter vorstellen, dass in einer religiös geprägten
geistigen Welt mancher Verfasser ganz in der ihn inspirierenden
und als gottlich erlebten Macht aufzugehen glaubte und sich

so zu der Aussage gedrangt sah : « Das habe nicht ich gesagt,
sondern ein Gott, ein Engel, ein Gottesfreund. » Wieweit
bei einer solchen Identifikation oder bei einem derartigen
Aufgehen der eigenen Person in der inspirierenden Macht
auch mit Selbstsuggestion zu rechnen ist, bleibt eine andere

Frage 2. Die Nahe zur Mystik ist offenkundig. Das unerhörte
Erlebnis des Mystikers, seine Vereinigung und sein Aufgehen
in Gott, Gottes Aufgehen im Menschen, druckt sich
beispielsweise in dem Satz aus : « Herr, freuet Euch mit mir,

1 Vgl. N. K Chadwick, Poetry and Prophecy (Cambridge 1942) ; E. Barmeyer,
a O. (s. oben S. 337, Anm. 3), 107-11. — Varro gibt neben anderen etymologischen

Deutungen des Wortes rater folgende (bei Isid. orig. VIII 7, 3) :

et proinde poetae Latine rates ohm et scripta eoriim raticima dicebantur, quod

vi quadam et quasi resania m scrihendo commoverentur vgl ebd. VII 12, 15 und
H. Dahlmann, Vates, Philologus 97 (1948), 337-53 ; E. Fascher, a.O. (s.
oben S. 337, Anm. 3), 18, 22 f. zu den Dichtern als -r/ypryox ttöv Mouträv

(Plat Resp 366 a-b ; Dion von Prusa XXXVI 42 [2, 12 von Arnim]).
2 Um Inspirationserlebnisse herbeizufuhren, wurden auch stimulierende
Mittel angewendet, wie Einatmen von Dunsten, Trinken bestimmter Flüssigkeiten,

vgl. Th Hopfner, a.O. (s. oben S. 337, Anm. 3), 1264-6 und
A. Sperduti, a.O. (s. oben S 337, Anm 3), 211-3



344 WOLFGANG SPEYER

ich bin Gott geworden » h Hier ist auch an die von den
antiken Magiern vollzogene Identifikation mit einem Dämon
zu erinnern : Der Zauberer versetzt sich in seiner magischen
Handlung und in seiner Rede ganz in das Wesen des Dämons
und kann daher die Ich-Rede des Dämons als eigene
benutzen 2.

Bevor wir einige Bemerkungen antiker Denker über die

Inspiration der Propheten und der Dichter sowie Selbstaussagen

neuzeitlicher Dichter über das Entstehen ihrer eigenen
Werke heranziehen, um die Frage nach der Inspiration klarer
zu beantworten, ist noch ein Wort über einige andere

Schwierigkeiten vorauszuschicken, die einer angemessenen
Beurteilung religiöser Pseudepigrapha entgegenstehen.

Sehr viele antike religiöse Pseudepigrapha sind ohne eine

begleitende Überlieferung, die über ihr Entstehen unmittelbar

Auskunft geben könnte, auf uns gekommen. Ebenso
fehlen meist Selbstaussagen der anonym bleibenden antiken
Verfasser. Die Urteile über derartige Schriften leiden zudem
bis in die neueste Zeit an der weltanschaulichen
Voreingenommenheit ihrer Kritiker. Beispielsweise verurteilt der
Kirchenhistoriker Peter Meinhold das Buch Mormon des

Joe Smith als «grobe Fälschung»3. Diese Schrift dürfte
aber eher als « echtes religiöses Pseudepigraphon » zu werten
sein, wenn man nicht in diesem Falle wie auch in anderen mit
einer weiteren Art der Pseudepigraphie zu rechnen hat,
nämlich der aus einem psychisch kranken Bewusstsein
entstandenen. Woher will man aber für eine Unterscheidung
zwischen psychisch gesundem und psychisch krankem
Bewusstsein den Massstab gewinnen?

1 Von O. Weinreich, Ausgewählte Schriften i (Amsterdam 1969), 77 als Wort
der geistigen Tochter Meister Eckharts mitgeteilt.
2 Vgl. W. Speyer, Fälschimg a.O. (s. oben S. 334, Anm. 2), 37; 167.
3 Geschichte der kirchlichen Historiographie 2 (Freiburg-Munchen 1967), 370/3 :

« Konstruktion und Fälschung der Geschichte. Das Geschichtsbild der Mormonen»;

vgl. W. Speyer, BUcberftmde a.O. (s.o. S, 337, Anm. 1), 110, Anm. 63.



LCHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 345

Im weiteren Sinne gehört die « echte religiose Pseud-

epigraphie», wie bereits angedeutet wurde, zur Mystik. Wie
unterschiedlich über die Ekstatiker und Mystiker aller
Jahrhunderte geurteilt wurde, ist bekannt. Manche Forscher
sahen beispielsweise in Paulus einen Epileptiker 1. Mystiker
und Ekstatiker wurden gerne als geisteskrank bezeichnet.
Woher nimmt aber das normale Bewusstsein oder der

sogenannte gesunde Menschenverstand das Recht, ihm
völlig unbekannte Erfahrungen und Erlebnisse als Zeichen
von Geisteskrankheiten abzuwerten? Vor solchem Urteil
warnt mit Recht Otto Weinreich in seiner Besprechung von
Martin Buber, Ekstatische Konfessionen (Jena 1909)2 : « Wer
freilich diese mystischen Nonnen, die im Leiden schwerer

körperlicher Zustande sich begnadet fühlen und Visionen
über Visionen sehen, lieber aus dem Himmel in ein Krankenoder

Irrenhaus sperrte, in jeder Heiligen die Hysterika
diagnostiziert, dem wird ihr trunkenes Stammeln, ihre
Herzensnot und Seligkeit wenig sagen : gerade soviel, als

genügt, um sie mit einem medizinischen Terminus zu
bedenken. Eine ebenso beliebte wie ausserliche Methode.
Was ist denn damit gewonnen, wenn ich eine ekstatische

Äusserung krankhaft nenne, bedeutet das eine Erkenntnis?
Ist sie dadurch gewertet oder entwertet? Man hat ihr eine
Etikette aufgeklebt, sie in ein Fach rubriziert und vermeint,
sie begriffen zu haben ; aber man war taub fur die Stimme
des Menschen, die aus diesen Zeugnissen inneren Lebens
vernehmlich spricht. »

Trotzdem ist in dem einen oder anderen Fall
nachzuweisen, dass in der Antike Geisteskrankheit zur religiösen
Pseudepigraphie gefuhrt hat. Einen der wenigen, wenn nicht

1 Vgl aber die Entgegnung von O. Roller, der zugleich Arzt und Philologe
war Dai Formular der Paulinischen Briefe (Berlin 1933) V.
2 Ausgewählte Schriften i (Amsterdam 1969), 79. M. Eliade, Schamantsmus und
archaische Ekstasetechnik (Zurich-Stuttgart 1957), 33-42 betont, dass die visionären

Erlebnisse der Schamanen nichts mit Geisteskrankheit zu tun haben.



34-6 WOLFGANG SPEYER

vielleicht den einzigen heute noch beweisbaren Fall von
Geisteskrankheit, der in der Antike zu religiöser Pseudepi-
graphie geführt hat, stellt der syrakusanische Arzt Mene-
krates Zeus aus dem 4. Jh. v.Chr. dar, wie Otto Weinreich
überzeugend nachgewiesen hatL Aus der Neuzeit sind mehr
Fälle bekannt2. Wenn Aristoteles, Probl. 30, 1 (954 a 36)
davon spricht, dass die ElßuXAai xal BcbaSeç xal ëvUsoi Ttàvrsç von
voCTY](raTa jj.avi.xà xal IvS-ouaiaarixa befallen werden, so wird
man dieses verallgemeinernde Urteil wegen der Verwendung
des Begriffs vocr^a als rationalistisch bezeichnen dürfen.
Der vom gewöhnlichen abweichende Geisteszustand der

gottbegeisterten Seher erschien dem der Besessenen zum
Verwechseln ähnlich. Hier konnten und können
vorschnelle Gleichsetzungen leicht verwirrend wirken. Wieweit
etwa die Pythia als Beispiel für Bewusstseinsspaltung und
Verdoppelung der Person anzusehen ist, bleibe
dahingestellt 3.

Nach diesen Vorbemerkungen wenden wir uns nunmehr
einigen antiken Zeugnissen zur Inspiration zu. Bereits Hesiod
hat am Anfang der Theogonie durch èvÉTcvsucrav (sc. Moüa-at

'EAixcoviàSsç) auf das «Wehen des Geistes» angespielt, das

1 Vgl. O. Weinreich, Menekrates Zeus und Salmoneus. Religionsgeschichtliche
Studien ?ur Psychopathologie des Gottmenschentums in Antike und Neuzeit
Tubinger Beitrage zur Altertumswissenschaft 18 (Stuttgart 1933, Nachdruck
unter dem Titel: Religionsgeschichtliche Studien [Darmstadt 1968]), 299-
434 ; die antiken Texte sind ebd. 92-7 396-401 abgedruckt.
2 Vgl. O. Weinreich, a.O., 126 f. 430 f. : Verzeichnis gottmenschlicher
Identifikationen und Vergleiche.
3 So von E. Rohde gewertet : Psyche 2 2 (Freiburg i. Brsg.-Leipzig-Tubingen
1898, Nachdruck Darmstadt 1961), 413 f. ; vgl. E. R. Dodds, The Greeks

and the Irrational (Berkeley-Los Angeles 1951), 66 sowie ebd. 63-101 (The
blessings of madness). Auch J. Mattes, Der Wahnsinn im griechischen Mythos
und in der Dichtung bis zum Drama des fünften fahrhunderts Bibliothek der
klass. Altertumswissenschaften NF 2.R. 36 (Heidelberg 1970), 41 ; 109
unterscheidet zwischen guten Arten der Besessenheit, wie Inspiration,
Enthusiasmos, und Geisteskrankheit; s. auch oben S. 339, Anm. 5.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 347

ihm von den Musen zuteil wurde l. Die älteste phänomenologische

Beschreibung einer Seherin bietet Heraklit in einer
leider unvollständigen Aussage : « Die Sibylle, die mit rasendem

Munde Ungelachtes und Ungeschminktes und Unge-
salbtes redet...; denn der Gott treibt sie2.» Andere antike
Philosophen versuchten die Erscheinung der Inspiration, die
die Voraussetzung für das Zustandekommen «echter
religiöser Pseudepigraphie» ist, theoretisch zu bestimmen. So

spricht Demokrit vom Ergriffensein des Dichters durch den
Gott : « Was immer ein Dichter vom Gott und vom heiligen
Geiste (Eepôv 7rvsü(i.a sagt der keineswegs irreligiöse Atomist)
getrieben schreibt, das ist gewiss schön 3. » Piaton hat
verschiedentlich auf die Dichtkunst als Gabe des die Seele in
Besitz haltenden Gottes hingewiesen. In der Apologie sagt
Sokrates : « So gewann ich in kurzer Zeit auch über die
Dichter folgende Erkenntnis : nicht aus Weisheit dichten
sie, was sie dichten, sondern aus natürlicher Anlage und in
göttlicher Verzückung, wie die Propheten und die Orakelsänger

; denn auch diese sagen viel Schönes und wissen
dennoch nichts von dem, was sie sagen 4. » Wichtig ist hier,
dass Piaton die Dichter neben die gottbegeisterten Seher

stellt. Diese traten zwar in Griechenland meist wie die

Propheten in Israel mit ihrem Namen hervor. Der Inhalt
ihrer Verkündigung galt ihnen aber als Werk des sie inspirierenden

Gottes. Genauer handelt Piaton im Phaidros über die

1 V. 31. Den Erlebnischarakter der Musenweihe betonen wohl mit Recht
K. Latte, Hesiods Dichterweihe, Antike und Abendland 2 (1946), 152-63
Kleine Schnften (München 1968), 60-75 und K. von Fritz, Das Prooemium
der hesiodischen Theogonie, Festschrift B. Snell (München 1956), 32. Vgl.
ferner H. Maehler, a.O. (s. oben S. 337, Anm. 3), 35-48 und A. Kambylis,
a.O. (s. oben S. 337, Anm. 3), 31-68, bes. 52-61.
2 Überliefert durch Plutarch, De Pyth. or. 6 (397 a) VS 22 b 92 ; vgl.
E. Rohde, Psyche 2 2, 68 f.
3 Überliefert von Klemens von Alexandrien, Strom. VI 168, 2 (2, 518, 20 f.

Stählin) VS 68 B 18 ; vgl. ebd. B 17 und Cicero, De divin. I 80 Pease.

4 22 b-c.



348 WOLFGANG SPEYER

0sia pavîa der Propheten von Delphi und Dodona und der

Sibylle sowie der Dichter 1. In den Gesetzen spricht er
sinngemäss vom Dichter, der auf dem Dreifuss der Muse sitzt
und infolge der Inspiration seiner selbst nicht mächtig, sich

widerspricht und nicht deutlich zwischen wahr und falsch

zu unterscheiden versteht2. Ausführlich hat Piaton seine
Ansicht über den gottbegeisterten Dichter im Ion dargelegt3.
Er stellt ihn dar als den von der Muse Ergriffenen, der seiner
selbst nicht mächtig, ganz von der göttlichen Macht berauscht
ist. Wahre Dichtung entstehe nur im Zustand des Iv-ö-ouaraa-

(aoç. Als Beweis führt er unter anderem an, dass der im
übrigen unbedeutende Dichter Tynnichos sein einziges
hervorragendes Werk, den von allen gesungenen Paian, als

süp7]jra ri Motcrav bezeichnet hat4. Echte Dichtung, so schliesst

Piaton, ist nicht Schöpfung des Menschen, sondern eines

Gottes, wobei die Dichter nur Dolmetscher der Götter sind.
Den Vorgang der Inspiration hat Piaton im Ion folgenderweise

beschrieben : « Wenn ihnen nämlich der Gott die
Vernunft raubt und sie und die Orakelverkünder und göttlichen
Seher als seine Diener gebraucht, so geschieht es deshalb,
damit wir, die ihnen zuhören, auch wissen, dass nicht sie

selbst, die ja gar nicht bei Sinnen sind, so kostbare Dinge
sagen, sondern dass es der Gott selbst ist, der redet und
durch ihren Mund zu uns spricht6. »

1 244 a-245 a. Ein Echo dieser Stelle liest man noch bei Agathias, Hut. Ipraef.
9 (4 f. Keydell).
2

719 c. Hesiod, Tb. 27 f. singt von den Musen, dass sie sowohl Wahres als
auch Trügerisches zu verkünden vermögen ; vgl. dazu K. von Fritz, a.O.,
34-6 und M. L. West im Kommentar %ti Hesiods Théogonie (Oxford 1966), 161 f.
3

533 d-535 a; vgl. H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis platonischer Philosophie

(Berlin 1958).
4

534 d. Auch Aischylos bewunderte den Paian des Tynnichos und wollte
deshalb keinen neuen dichten ; vgl. Porphyr., De ahstm. II 18.

5
534 c-d. Trotz aller Bewunderung fur die Inspiration der Dichter übt Piaton

doch auch an ihr Kritik, weil die Dichter nicht mit bewusster Kunst schafften ;

vgl. P. Friedlander, Piaton 2s (Berlin 1964), 121 f.



ECHIE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 349

Ohne auf die Nachwirkung dieser antiken Phänomenologie

der Inspiration einzugehen, seien noch zwei
Bemerkungen des Neuen Testamentes genannt, die aber beide aus
unechten Briefen stammen. Der von Paulus nicht verfasste
sçweite Brief an Timotheos lobt 3,16 jegliche ypaçy) S-eotcveuoto? 1

und der gefälschte zweite Petrusbrief beschreibt 1, 21 die

Prophétie mit folgenden Worten : « Denn noch nie ist
Prophétie durch den Willen eines Menschen erfolgt, sondern,
vom Heiligen Geist getrieben, haben heilige Menschen
Gottes gesprochen 2. » Diese wenigen Zeugnisse, die sich
leicht vermehren Hessen, erweisen den antiken heidnischen
und christlichen Glauben an die gottliche Inspiration 3.

In Griechenland vermochte jedoch der einzelne Dichter
seme Selbständigkeit gegenüber der ihn begeisternden und
inspirierenden Macht vielfach zu behaupten. Die Muse ist
zwar bei Homer die eigentliche Urheberin seines Sanges.
Trotzdem aber haben die Dichter der homerischen Epen und
Hymnen niemals die Muse im buchstabHchen Sinne zur
Verfasserin ihrer Gesänge gemacht. Auch Hesiod begnügte
sich damit, nur die Tatsache seiner Begeisterung durch die
Musen kundzutun, ohne sein Gedicht als von den Musen
verfasst auszugeben4. Hingegen wurden die delphischen

1 Vgl N Brox, Die Pastoralbriefe Regensburger Neues Testament 7, 2

(Regensburg 1969), 261 f
2 S auch die oben S. 347, Anm. 3 genannten Stellen.
3 Zu Philon vgl. H Leisegang, a O (s oben S 339, Anm 4), zu Plutarch
vgl H Backt, Rehgionsgeschichthches zum Inspirationsproblem, die

Pythischen Dialoge Plutarchs von Charonea, Scholastik 17 (1942), 50-69

zu den Quellen Plutarchs vgl K Ziegler, Art Plutarchos PW 21,1,1951,
bes 831 f Zeugnisse aus spateren Schriftstellern, besonders lateinischen,
nennen ferner A St Pease in seiner Ausgabe von Cicero De divinatwne,

University of Illinois Studies in Language and Literature 6 (1920, Nachdruck
Darmstadt 1963), 399 f 237 f (zu 1, 80) und Russell, a O (s oben
S. 339, Anm 4), 113 f zu c 13, 2

4 Vgl. auch O Falter, Der Dichter und sein Gott hei den Griechen und Romern

(Wurzburg 1934), 12-18 und H Maehler, a O (s oben S 337, Anm 3),

!7 f 32



350 WOLFGANG SPEYER

Seherspruche als Worte Apollons verkündet ahnlich wie in
Israel Moses die ihm zuteil gewordene gottliche Offenbarung
als Rede Jahwes weitergegeben hat. Das Aufgehen des

menschlichen Verfassers im gottlichen zeichnet noch manche
andere Schrift der Griechen aus. Man denke an die Literatur
unter den Namen von Gottern und mythischen
Gottesfreunden, Propheten und Sangern 1. Dass unter diesen Schriften

« echte religiose Pseudepigrapha» und andererseits

Fälschungen und nur literarisch gemeinte Nachahmungen
stehen, ist unbezweifelbar ; nur sie jeweils innerhalb des

Uberlieferungsbestandes zu unterscheiden, ist nicht einfach 2.

Die Muse ist bei Homer und Hesiod gleichsam die hypo-
stasierte Quelle, aus der dem Dichter seine Lieder zufliessen.
Die religiös geprägte Umwelt bleibt insofern sichtbar, als

eben die Macht, der der Dichter seine Lieder verdankt, als

gottlich bezeichnet wird. In der Neuzeit tragt sie keinen
Namen mehr. Sie wird zu einer gestaltlosen und anonymen
Macht. Aber selbst noch im 19. und im 20. Jh. erlebte
mancher Dichter, dass eigentlich nicht er schrieb, sondern
ein ihn beherrschendes Es. Die im folgenden mitgeteilten
Aussagen neuzeitlicher Dichter und Schriftsteller zeigen,
dass die Erscheinung, die in der Inspirationslehre griechischer

Philosophen und in den von uns so genannten echten

religiösen Pseudepigrapha erkennbar ist, aus Erfahrungen
der menschlichen Seele stammt und daher nicht auf einen

einzigen Kulturkreis beschrankt ist.
Die unten angeführten Zeugnisse neuzeitlicher Schriftsteller

sind in ihrem Aussagewert nicht von gleichem
Gewicht3. Auch bei ihnen stellt sich die Frage, ob die

1 Vgl. W. Speyer, Religiose Pseudepigraphte a O. (s. S. 333, Anm. 2), 91-4.
2 S. unten S. 360-6.
3 Die Zeugnisse sind zum Teil der Rektoratsrede von Otto Behaghel
entnommen Bewusstes und Vnbewusstes im dichterischen Schaffen (Glessen 1906).

Vgl. ferner W. Dilthey, Die Einbildungskraft des Dichters, Philosophische

Aufsätze Ed. Zeller gewidmet (Leipzig 1887), 305-482, bes. 401-9 R. Muller-



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 351

behauptete Inspiration tatsächlich erfahren wurde oder ob
ein literarischer Topos vorliegt. Eine Entscheidung über die

Aufrichtigkeit des wirklich oder angeblich inspirierten
Schriftstellers dürfte durch den Vergleich mit dem Gehalt
seiner dichterischen Botschaft vielleicht herbeizuführen sein.

Goethe bemerkte am 11. März 1828 zu Eckermann :

« Jede Produktivität höchster Art, jedes bedeutende

Aperçu, jede Erfindung, jeder grosse Gedanke, der
Früchte bringt und Folge hat, steht in niemandes Gewalt
und ist über aller irdischen Macht erhaben. Dergleichen
hat der Mensch als unverhoffte Geschenke von oben,
als reine Kinder Gottes zu betrachten, die er mit freudigem
Dank zu empfangen und zu verehren hat. Es ist dem
Dämonischen verwandt, das übermächtig mit ihm tut,
wie es beliebt, und dem er sich bewusstlos hingibt,
während er glaubt, er handle aus eigenem Antriebe. In
solchen Fällen ist der Mensch oftmals als ein Werkzeug
einer höheren Weltregierung zu betrachten, als ein würdig
befundenes Gefäss zur Aufnahme eines göttlichen
Einflusses 1. »

Die Brüder Edmond und Jules de Goncourt bekennen :

« On ne fait pas les livres qu'on veut. Le hasard vous
donne l'idée première... Une fatalité, une force inconnue,
une volonté supérieure à la vôtre, vous commandent
l'œuvre, vous mène la main. Vous sentez que vous
deviez nécessairement écrire ce que vous avez écrit. Et
quelquefois le livre qui vous sort des mains ne vous
semble pas sorti de vous-même: il vous étonne comme

Freienfels, Psychologie der Kunst 2
2 (Leipzig-Berlin 1923), 132-75 (Die

Inspiration) und E. Barmeyer, a.O. (s. oben S. 337, Anm. 3), 16-37, der Baudelaire,
Rimbaud, die Dadaisten, die Surrealisten, Jean Cocteau, Henry Miller und
Gottfried Benn bespricht.
1 J. P. Eckermann, Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lehens,

hrsg. von F. Bergemann (Wiesbaden 1955), 630 f.



352 WOLFGANG SPEYER

quelque chose qui était en vous et dont vous n'aviez

pas conscience h »

EdmondoDe Amicis behauptet über sein eigenes Schaffen:

Il canto d'un lavoratore. « Mi dice un amico. — Quale
forza di volontà — No, non è forza di volontà. Io non
voglio più, obbedisco. È una forza che mi par superiore
al mio volere, e posta fuori di me stesso, quella che mi
sveglia, mi scuote, mi mette in mano la penna, mi porge
un foglio bianco quando non c'è più spazio nell'altro,
mi fa risedere al tavolino un minuto dopo che mi sono
alzato, mi ricaccia dieci volte contro la difficoltà con un
impeto e una fede, di cui mi meraviglio io medesimo.
Forza di volontà dovrei esercitare per sottrarmi alla
tirannia di questo non so quale spirito imperioso e infa-
ticabile che m'incalza di continuo e mi fa far ciö che

vuole...2 »

Alfred de Musset sagt :

« On ne travaille pas, on écoute, on attend. C'est comme
un inconnu qui vous parle à l'oreille 3. »

Wichtiger ist folgende Äusserung Jean Pauls :

« Der echte Dichter ist ebenso im Schreiben nur der

Zuhörer, nicht der Sprachlehrer seiner Charaktere, d.h.

er flickt nicht ihren Dialog nach einem mühsam gehörten
Stilistikum der Menschenkenntnis zusammen, sondern
er schauet sie wie im Traum lebendig an, und dann hört
er sie. Viktors Bemerkung, dass ihm ein geträumter

1Journal 1860-61, 4 (Monaco 1956), 160.

2 Pagine allegre (Milano 1906), 2.

3 Zitiert von P. Chabaneix, Physiologie cérébrale. Le subconscient chez Ies artistes,
les savants et les écrivains (Paris 1897), 102. — Klara Viebig, nach der Art ihres
Schaffens gefragt, erklärte: «es ist, als ob mir jemand vorsagt» (vgl.
O. Behaghel, a.O. [s.o. S. 350, Anm. 3], 58 Anm. 91).



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 353

Opponent oft schwerere Einwürfe vorlege als ein
leibhafter, wird auch vom Dramatiker gemacht, der vor
der Begeisterung auf keine Art der Wortführer der Truppe
sein könnte, deren Rollenschreiber er in derselben so
leicht ist1. »

Friedrich Nietzsche hat den Zustand des inspirierten
Menschen im Anschluss an Piaton überaus anschaulich
beschrieben, da er selbst derartige Erlebnisse bei der Abfassung
von Also sprach Zarathustra gehabt hat :

« — Hat jemand, Ende des neunzehnten Jahrhunderts,
einen deutlichen Begriff davon, was Dichter starker Zeitalter

Inspiration nannten? Im anderen Falle will ich's
beschreiben. Mit dem geringsten Rest von Aberglauben
in sich würde man in der Tat die Vorstellung, bloss

Inkarnation, bloss Mundstück, bloss Medium übermächtiger

Gewalten zu sein, kaum abzuweisen wissen. Der
Begriff Offenbarung in dem Sinn, dass plötzlich, mit
unsäglicher Sicherheit und Feinheit, etwas sichtbar, hörbar

wird, etwas, das einen im Tiefsten erschüttert und
umwirft, beschreibt einfach den Tatbestand. Man hört —
man sucht nicht : man nimmt — man fragt nicht, wer da

gibt ; wie ein Blitz leuchtet ein Gedanke auf, mit Notwendigkeit,

in der Form ohne Zögern — ich habe nie eine

Wahl gehabt. Eine Entzückung, deren ungeheure Spannung

sich mitunter in einen Tränenstrom auslöst, bei der
der Schritt unwillkürlich bald stürmt, bald dem distink-
testen Bewusstsein einer Unzahl feiner Schauder und
Überrieselungen bis in die Fusszehen ; eine Glückstiefe, in
der das Schmerzlichste und Düsterste nicht als Gegensatz
wirkt, sondern als bedingt, als herausgefordert, als eine

notwendige Farbe innerhalb eines solchen Lichtüber-

1 Briefe und bevorstehender Lebenslauf, 5. Brief : Sämtliche Werke 1, 7

(Weimar 1931), 405 f.



354 WOLFGANG SPEYER

flusses ; ein Instinkt rhythmischer Verhältnisse, der weite
Räume von Formen überspannt (die Länge, das Bedürfnis

nach einem weitgespannten Rhythmus ist beinahe das

Mass fur die Gewalt der Inspiration, eine Art Ausgleich
gegen deren Druck und Spannung). Alles geschieht im
höchsten Grade unfreiwillig, aber wie in einem Sturme

von Freiheitsgefühl, von Unbedingtsein, von Macht, von
Göttlichkeit. Die Unfreiwilligkeit des Bildes, des Gleichnisses

ist das Merkwürdigste ; man hat keinen Begriff
mehr, was Bild, was Gleichnis ist, alles bietet sich als

der nächste, der richtigste, der einfachste Ausdruck...
— Dies ist meine Erfahrung von Inspiration 1. »

Aufschlussreich ist auch folgendes Bekenntnis von Otto
Ludwig (1813-1865) :

« Aber es ist nunmehr wieder schlimmer (mit der

Krankheit), als da ich die Makkabäer schrieb, wo ich
auch in so erbärmlichem Zustande war... Das Ganze

zeigte sich in einer neuen Gestalt und immer in solcher

Lebendigkeit, dass ich die Menschen neben mir am Bette
sitzen sah. — Das ist ein unbeschreiblich närrischer
Zustand ; während ich im vergangenen Winter von Schmerzen

so zermartert lag, dass ich auch keine Hand rühren
konnte, wurde ich eines Nachts wach, und mir kommt
ein Plan in den Sinn, der mit solch riesiger Schnelligkeit

wuchs, dass ich in einer halben Stunde ein ganzes
Stück vor mir hatte und die Personen vor mir standen.

Aber nun bedürfte es der grössten Schnelligkeit, das zu
Papier zu bringen, denn alsdann strömt es, und die
Gestalten wachsen in rasender Schnelle. Ich bin aber

ausser Stande, mit der Feder fortzukommen... Sind die

1 Ecce homo : F. Nietzsche, Werke in drei Bänden, hrsg. von K. Schlechta z

(München 1955), 1131 f.; vgl. ebd. 3 (1936), IZ85 : Brief Nietzsches an
G. Brandes vom 10. April 1888.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 355

Figuren verblasst, oder fehlt mir ein Motiv, so sehe ich
das Ganze wieder anders, denn ich kann nicht etwas dazu

erfinden, sondern das Ganze kommt gegliedert aus mir,
und drängt zur Geburt, wie das ausgebildete Kind aus
der Mutter Leib l. »

Zur Audition tritt die Vision, die im Einzelfall schwerlich

immer von der Halluzination zu scheiden ist.
Wachträume und Dichtung stehen im engsten Wechselverhältnis.

Friedrich Hebbel sieht sich zu der Feststellung genötigt :

« Mein Gedanke, dass Traum und Poesie identisch
sind, bestätigt sich mir mehr und mehr 2. »

Schliesslich sei auf Rainer Maria Rilke verwiesen, dessen

Dichtungen diese Erfahrungen in besonderem Masse
spiegeln. Rilke hat unter dem Geist gelitten, dem er seine

höchsten dichterischen Eingebungen verdankte ; denn nicht
immer erwies der Gott sich dem Dichter gnädig, wie die

Entstehungsgeschichte der Duineser Elegien zeigt, die im
Jahre 1912 als inspirierte Dichtung begonnen wurden und
erst 1922 in einem Rausch der Ergriffenheit neben anderen

Gesängen, wie den Sonetten an Orpheus, ans Licht drängten 3.

1 Gespräche mit J. Lewinsky : O. Ludwig, Studien 2 (Leipzig 1891), 321.
2 Tagebücher (Wien, 3. Juni 1847) Nr. 4188: F. Hebbel, Werke 4 (Munchen-
Darmstadt 1966), 882. Vgl. O. Behaghel, a.O. (s.o. S. 350, Anm. 3), 16 f.
und R. Muller-Freienfels, a.O. (s.o. S. 350, Anm. 3), 2, 178-80.
3 Über den Vorgang der Inspiration im Jahre 1912 auf Schloss Duino
berichtet M. von Thurn und Taxis-Hohenlohe, Erinnerungen an R. M.
Rilke Schriften der Corona 1

2 (Munchen-Berlin-Zurich 1933) 40 f. Am
19. Februar 1912 schreibt Rilke von Duino an M. von Thurn und Taxis :

«... ich habe eine Art Instinkt, mich im Moment davor (dem Produktiven)
zu hüten, der Geist fahrt so unwirsch aus und ein, kommt so wild und bleibt
so plötzlich aus, dass mir zumuth ist, als ging ich, körperlich, dabei in Stucke »

(R. M. Rilke und M. von Thurn und Taxis, Briefwechsel 1 [Zürich 1951], 113).
Nach der Niederschrift der Elegien Anfang Februar 1922 auf dem Schlosschen
Muzot schreibt er M. von Thurn und Taxis : « Endlich, Fürstin, endlich der

gesegnete, wie gesegnete Tag, da ich Ihnen den Abschluss — so weit ich
sehe — der Elegien anzeigen kann : Zehn I Von der letzten, grossen



3 5 6 WOLFGANG SPEYER

Zur Deutung dieses Schaffens verweisen Biographen Rilkes
treffend auf die platonische Vorstellung von der göttlichen
Sendung des Dichters und sprechen von dem « modernen
Musterbeispiel einer grossen Inspiration » 1.

Die Entstehungsgeschichte des Zyklus Aus dem Nachlass
des Grafen C.W. kann für unsere Frage nach dem Verhältnis
von Inspiration und Pseudepigraphie aufschlussreich sein.
Über das Zustandekommen dieser Dichtung im Jahre
1920/21 im Schlösschen Berg am Irchel hat der Dichter
verschiedene, scheinbar sich widersprechende Aussagen
gemacht 2. An die Fürstin Marie von Thum und Taxis schreibt
er am 15. Dezember 1920 von Schloss Berg :

« Ich habe etwas sehr Komisches angestellt, was mir
bei Gelegenheit dieses „ erhabenen " Styles einfällt.
Keinerlei Bibliothek (ausser einem Goethe) hier vorfindend,
auch keine Aufzeichnungen oder dergleichen, die mit
diesem durch die Jahrhunderte den Escher vom Luchs
gehörigen Schlösschen zusammenhingen, — machte ich
mich, in halber vorläufiger Produktivität daran, ein Heft
Gedichte zu verfassen, das ich vorgab, hier in einem
Schranke gefunden zu haben3. Es war sehr merkwürdig—,

zittert mir noch die Hand Alles in ein paar Tagen, es war ein namenloser
Sturm, ein Orkan im Geist (wie Damals auf Duino), alles, was Faser in mir
ist und Geweb, hat gekracht, — an Essen war nie zu denken, Gott weiss,
wer mich genährt hat. Aber nun ists. Ist. Ist. Amen. » (R. M. Rilke —
M. von Thurn und Taxis, a.O., 2, 697 f.) ; vgl. M. von Thurn und Taxis,
Erinnerungen, 91 f. und J. R. von Salis, R. M. Rilkes Schweiber Jahre 3 (Frauenfeld

1952), 105-25.
1 Vgl. H. E. Holthusen, R. M. Rilke in Selbst^eugnissen und Bilddokumenten

(Reinbek bei Hamburg 1958), 108 ; 148 (145-8).
2 Die Zeugnisse sind gesammelt in : R. M. Rilke, Aus dem Nachlass des

Grafen C.W. (Insel-Verlag 1950), 37-9. Vgl. M. von Thurn und Taxis,
Erinnerungen, 87 und J. R. von Salis, a.O., 54-7.
3 Hier begegnet das Motiv vom aufgefundenen Buch, das in der Literatur des

Altertums, des Mittelalters und der Neuzeit zu verschiedenen Zwecken
benutzt wurde; vgl. W. Speyer, BUcherfunde, a.O. (s.o. S. 337, Anm. 1),

passim.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 357

die Feder wurde mir buchstäblich „geführt" Gedicht für
Gedicht, bis auf ein paar Stellen, wo man mich erkennen
würde, wars auch weder meine Art noch meine Ansicht,
die da ganz fertig (ich schrieb es sans brouillon ins Heft
selbst) zum Ausdruck kam. Ein sehr schönes
(ägyptisches) Gedicht ist dabei, das ich wohl möchte gemacht
haben, das aber nie so sich könnte in mir ausgeformt
haben. Das ging im Fluge an 3 Abenden vor sich —,
und schon am zweiten setzte ich, ganz fliessend, ohne
einen Moment zu überlegen aufs Titelblatt : Aus dem

Nachlass des Grafen C.W. (wie im Dictât ebenfalls) ohne
mir einen Namen bei diesen Initialen zu denken, — aber

so durchaus sicher, dass es das sei : Was war das alles 1 »

Im Brief vom 6. März 1921 an die Fürstin kommt Rilke
auf das Ereignis zurück :

« ...Wenn das Meiste Sie enttäuscht (Dilettantismen,
Banalitäten etc.) so berücksichtigen Sie eben : ich bin's
nicht, es war so völlig „ Auftrag ", einschliesslich der
Initialen C.W., die ich nicht auszuschreiben wüsste, und
jener Anmerkung „ Palermo 1862 " —, das diktierte sich

so malgré moi, wie die Gedichte selbst, fliegend— ; ,2».

Etwas anders berichtete er über diesen Vorfall an Frau
N. Wunderly-Volkart und wieder anders an Anton Kippenberg.

Ihm schildert er :

« Er habe eines Abends beim Auskleiden Verse vor sich
hin gesprochen, unter anderem :

Berge ruhn, von Sternen überprächtigt ;

aber auch in ihnen flimmert Zeit.
Ach, in meinem wilden Herzen nächtigt
obdachlos die Unvergänglichkeit,

1 Rilke - von Thurn und Taxis, a.O., 2, 631 f.
2 Ebd. 644.



358 WOLFGANG SPEYER

und sich erstaunt gesagt : Diese pathetischen Verse sind
doch nicht von dir Ein wenig beunruhigt habe er sich
wieder angekleidet und sich an den Kamin gesetzt.
Plötzlich habe er auf dem Stuhl ihm gegenüber einen
altmodisch gekleideten Herrn erblickt, der habe ihm
aus einer alten vergilbten Handschrift Gedichte vorgelesen,

in denen die Verse vorgekommen seien, die Rilke
vor sich hingesprochen habe. Diese Verse habe er dann

nachgeschrieben. Es sind die „ Gedichte des Grafen
C.W. " h »

Die verschiedenen Nachrichten widersprechen sich nur
scheinbar. Die Inspirationserfahrung schlägt sich in Bildern
nieder, die sich der nachsinnenden Vorstellung in
verschiedener Gestalt, bald als Audition, bald als Vision, zeigen.
Vorschnelle Unterscheidungen können hier nur verderblich
wirken, wie auch aus folgender Warnung des Dichters zu
ersehen ist :

« Aber Lebendige machen
alle den Fehler, dass sie zu stark unterscheiden.

Engel (sagt man) wüssten oft nicht, ob sie unter
Lebenden gehn oder Toten. Die ewige Strömung
reisst durch beide Bereiche alle Alter
immer mit sich und übertönt sie in beiden 2. »

Inhalt und Folge des von Rilke berichteten Inspirationserlebnisses

ist eine pseudepigraphische Dichtung. Rilke
schrieb etwas, das nicht ihm selbst zu gehören schien und
auch nicht mit der eigenen Auffassung von vollendeter Dichtung

übereinstimmte. Der so oft in der abendländischen
Literatur auftauchende Gedanke vom zufällig gefundenen
Buch verschmolz mit Erfahrungen fast parapsychologischer

1 R. M. Rilke, Briefe an seinen Verleger 1906 bis 1926, hrsg. von R. Sieber-
Rilke und C. Sieber 2 (Insel-Verlag 1949), 545 Anm. 379.
2 Duineser Elegien, Erste Elegie : Rilke, Sämtliche Werke, hrsg. von E. Zinn 1

(Frankfurt 1955), 688.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 359

Natur. Wollte man den Grund deuten, aus dem die pseud-
epigraphische Einkleidung erwachsen ist, so könnte man
bei vordergründiger Betrachtung versucht sein, die Berichte
als literarische Erfindung oder als Mystifikation abzutun h

Ein angemessenes Urteil wird sich vom Eindruck des

dichterischen Werkes Rilkes gewinnen lassen, das, wie die Duineser

Elegien zeigen, Züge der Inspiration aufzuweisen scheint.
Das Beispiel des Gedichtzyklus unter dem Namen des

Grafen C.W. kann uns lehren, dass dichterische Inspirationserlebnisse

auch noch in unserem Jahrhundert zu einer
besonderen Art der Pseudepigraphie geführt hat, die mit
der « echten religiösen Pseudepigraphie» eng verwandt ist.

Bei den hier vorgetragenen Überlegungen geht es uns
weniger darum, das Wesen inspirierter Literatur erschöpfend
darzustellen, als vielmehr das Dasein dieser besonderen Form
pseudepigraphischer Schriftstellerei deutlich zu machen, um
so eine Grundlage zu schaffen, genauer als bisher, die
verschiedenen pseudepigraphischen Schriften des Altertums
nach den Motiven, die zu ihrem Entstehen geführt haben,

zu sichten. Für das religiös geprägte Bewusstsein ist die

Inspiration durch den Geist Gottes eine Erfahrungstatsache.
Auch in unreligiösen Zeiten bezeugen — wie wir sehen —
noch einzelne Dichter für ihr eigenes Schaffen eine ganz
ähnliche Erfahrung. Führt die Vorstellung der Ergriffenheit
weiter zu einer Identifikation von Schriftsteller und
vorgestelltem inspirierenden Geist, der ein Gott, ein Engel,
ein gottgeliebter Weiser der Vorzeit sein kann, so entsteht
die «echte religiöse Pseudepigraphie». In diesem Fall
versinkt der menschliche Verfasser ganz in der ihn inspirierenden

personalen Macht. Das so zustandegekommene Werk
gilt ihm dann tatsächlich als Schöpfung des Gottes, des

Engels oder des mythischen Gottesfreundes, so dass er es

als dessen geistiges Eigentum verbreiten muss.

1 Zum Begriff der Mystifikation vgl. W. Speyer, Fälschung,, a.O. (s.o. S. 334,
Anm. 2), 25-7.



WOLFGANG SPEYER

Damit wäre die Berechtigung nachgewiesen, zunächst
einmal allgemein eine besondere Art der Pseudepigraphie
anzunehmen, die sich von der pseudepigraphischen nur der

Unterhaltung dienenden freien Erfindung und von der
Fälschung unterscheidet, um die beiden wichtigsten Arten der

Pseudepigraphie zu nennen.
Prüfen wir von hier den Bestand der religiösen Pseud-

epigrapha aus dem Altertum, so stellt sich die Frage, welche

von ihnen als « echt» zu gelten haben, welche als gefälscht
und welche als erstarrte literarische Erfindungen, die nur
der Unterhaltung dienen. Bei keiner anderen Art der
Pseudepigraphie ist eine Fälschungskritik dringender geboten als

bei den religiösen Pseudepigrapha. Sicherer wird das Urteil
bei jenen religiösen Pseudepigrapha ausfallen, deren Inhalt
keine rein religiösen Offenbarungen wiedergeben und keine
Merkmale pneumatischer Wirkung aufweisen. Sie sind
entweder frei erfunden oder gefälscht. Hierzu wird man
beispielsweise die meisten Orphischen Dichtungen rechnen,
deren Stil durch ein Jahrtausend gleich geblieben ist und
keine Merkmale enthusiastischer Herkunft aufweist.

An dieser Stelle wäre der Begriff der pneumatischen
Gewirktheit zu entfalten. Ob man ihn anders als mit den

platonischen Kategorien der ;j.avtx, der ëxcTccuiç, des

lvS-ouaiao(x6ç kennzeichnen kann Ergriffenheit und eine
{isla Suvafxtç muss zunächst eine solche pseudepigraphische
Schrift ausstrahlen, damit ihr das Prädikat «inspiriert»
zuerkannt werden kann.

Ein weiteres Kriterium ergibt sich aus folgender
Beobachtung Erich Faschers 1. Er verglich den Anspruch des

Jeremia, aus dem prophetischen Geist Jahwes zu reden, mit
dem Anspruch der israelitischen Heilspropheten, gegen die
sich Jeremia wendet. Dabei kam er zu folgendem Ergebnis :

1 nPOOHTHL, Eine sprach- und religionsgeschichtliche Untersuchung
(Giessen 1927), 133 f.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 361

« Der echte Prophet ist als Mund Gottes ganz in der
Gewalt des Heiligen und damit „ schlechthinnig abhangig ".
Darum kann er nicht wie jene Zunftpropheten Jahwe fur
menschliche Zwecke ausnutzen, wie man es mit Baal machte,
kann auch nichts Eigenes und keine Luge reden ; denn Gott
legt ihm alles in den Mund, und er wurde sonst bei der

geringsten Eigenwilligkeit seines Amtes verlustig gehen.
Wir sehen, wie gross trotz formaler Gleichheit (Vision,
Orakel, Wortverkundigung) der Unterschied zwischen Arnos

— Jesaja — Jeremia und den anderen nebiim ist. Diese
nutzen Jahwe, jene dienen ihm. »

Folglich müssen alle religiösen Pseudepigrapha geprüft
werden, ob sie ihren Anspruch auf aussermenschliche
Herkunft und Autorität durch den rein religiösen Inhalt ihrer
Botschaft bestätigen. Bei der Losung dieser Aufgabe stehen

wir an der Grenze dessen, was mit wissenschaftlichen Mitteln
bewiesen werden kann und nahern uns Werturteilen oder

gar Uberzeugungen des Glaubens h Das literarische Erbe
des Altertums mit seinen zahlreichen Offenbarungsschriften
und die Selbstaussagen inspirierter Dichter des Altertums
wie der Neuzeit konnten aber meines Erachtens die Wissenschaft

veranlassen, wenigstens das Vorhandensein inspirierter
Schriften anzuerkennen und dazu auffordern, nach geeigneten
Kriterien zu suchen, um derartige Schriften von den
uberlieferten Pseudepigrapha, die durch andere Ursachen
entstanden sind, zu unterscheiden.

Je deutlicher festzustellen ist, dass ein religiöses Pseud-

epigraphon nur Wunsche eines einzelnen oder einer Gruppe
zu befriedigen sucht, das heisst z.B. merkantile, rechtliche,

1 Bereits Paulus verlangte, aufgrund der régula fidet die Reden christlicher,
Ekstatiker zu prüfen (/ Kor. 12, 3-10 ; 14, 29 ; I Thess. 5, 20 f.) ; vgl. I Joh. 4
1-3 Didache 11, 7-12 und Hermas, Mand. 11. H. Bacht, Wahres und falsches

Prophetentum, Biblica 32 (1931), 237/62 versucht von diesem Standpunkt
aus, die christliche Prophétie als die wahre und echte gegenüber der
heidnischen zu erweisen.



362 WOLFGANG SPEYER

politische, kultische, apologetische, verherrlichende,
verleumderische, kirchenpolitische, disziplinare Absichten
durchzusetzen sucht, um so eher wird von Fälschung zu
sprechen sein. Um derartige Zwecke überhaupt feststellen

zu können, muss jedes Pseudepigraphon mit religiösem
Inhalt nach seiner Herkunft untersucht werden. Solange wir
nicht die Zeit, den Ort und den Personenkreis bestimmt
haben, aus der die unechte Schrift stammt, lasst sich kein
sicheres Urteil darüber fallen, zu welcher Art von Pseudepi-
graphie sie gehört. Wie konnte man sonst etwa dem Verdacht

entgegentreten, ob ein vorliegendes echt scheinendes

religiöses Pseudepigraphon nicht vielmehr etwa die gelungene
Nachahmung eines Schriftstellers ist, das heisst freie Erfindung

im Dienste der Unterhaltung?
An dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass religiose

Pseudepigrapha innerhalb von Dichtungen nicht notwendig
nur reine literarische Erfindungen zu sein brauchen. Bedenken

wir, was zuvor über das Wesen inspirierter oder « echter

religiöser Pseudepigraphie» gesagt wurde, so werden wir
bei religiös geprägten Dichtern mit dieser literarischen Form
durchaus zu rechnen haben. Pseudepigraphische prophetische
Reden begegnen beispielsweise in den Dialogen Piatons. Eine
solche Rede ist der Schlussmythos des Staates mit der
Apokalypse des Pamphyliers Er1. Innerhalb dieser Jenseitsschau
steht eine weitere pseudepigraphische Rede : der anonym
bleibende Prophet der Lachesis verkündet den

Fuyarpoc; xopr;ç Aoyéasiùç Xoyoç 2. Die Rede des platonischen
Propheten ist mit der der alttestamentüchen Propheten
insofern vergleichbar, als beide die Worte ihres Gottes in
der Ich-Rede des Gottes verkünden. — Ein anderes Beispiel
fur «echte religiöse Pseudepigraphie» bei Piaton ist vielleicht
die Rede der Diotima im Symposion3. Diotima ist als religiös
1 Resp. 614 b-621 b.
2 Resp. 617 d-e.
3 Symp. 201 d.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 363

mächtige Suhnepriesterin durch den Hinweis gekennzeichnet,
dass sie fur die Athener einen Aufschub der Pest um zehn

Jahre erlangt habe. In ihrem Namen verkündet Piaton das

Geheimnis des Eros. Die Verwendung religiöser Pseudepi-
graphie konnte bei einem Denker, wie Piaton, zunächst nur
als Mittel der Komposition erscheinen, das dort bewusst

eingesetzt wird, wo das Unsagbare im religiösen Gleichnis doch
noch als verstehbar ausgedruckt werden soll. Aber vielleicht
wird man sich eher zu der Auffassung gedrangt sehen, dass

Piaton an diesen Stellen als der wahrhaft Gottbegeisterte
spricht, dessen Wesen er selbst uberzeugend dargestellt hat.

In diesem Zusammenhang wird man auch an den Sokrates
des Phaidros erinnern dürfen, der allerdings scherzhaft auf
die Ortsgottheiten hinweist, die ihn inspirieren h

So werden wir schliesslich dazu neigen, all jene pseud-
epigraphischen religiösen Schriften als subjektiv echt erlebt
zu bezeichnen, aus denen reine religiose Verkündigung
spricht. Das stilistische Vermögen der menschlichen
Verfasser ist dabei ganz unwesentlich und kann kein Kriterium
über Echt und Unecht abgeben 2. Gewiss handelt es sich bei
einem derartigen Urteil um ein Werturteil. Dem subjektiven
Ermessen ist ein grosserer Spielraum gelassen. Jedes andere

Kriterium würde aber dem Gegenstand gegenüber
unangebracht sein, gehört er doch nur zum Teil der
wissenschaftlich zuganglichen Erfahrung an.

Andere allgemeine Kriterien werden sich schwerlich
finden lassen. Der Gesichtspunkt des Ursprungslandes fuhrt
nicht weiter, da auch in Griechenland und nicht nur in den

religiös erregten Landern des Vorderen Orients mit «echter

religiöser Pseudepigraphie » zu rechnen ist.
In meiner Darstellung der antiken Fälschung im Handbuch

der Altertumswissenschaft wurde fur die Beurteilung der

1 Phaedr. 262 c-d.
2 Vgl. auch Plut. De Pyth. trrac, bes. 5 (396 c-397 d).



364 WOLFGANG SPEYER

jüdischen und der christlichen religiösen Pseudepigraphie
auf den Gesichtspunkt der Mission und Apologetik
hingewiesen h Einzelne Juden der hellenistischen Zeit waren
mit den Methoden der griechischen Schriftstellerei wohl
vertraut. Pseudepigraphie und Fälschung hatten bei den
Griechen während des Hellenismus einen grossen Auftrieb
genommen. Zur Selbstverteidigung und um der Glaubenswerbung

willen übernahmen einzelne hellenisierte Juden die

Pseudepigraphie als erfolgversprechendes Mittel. Als Leser
ihrer Schriften werden wir neben Griechisch sprechenden
Juden an die Kreise der Gottesfürchtigen denken dürfen und
an solche Griechen, die sich für den jüdischen Glauben
interessierten2. Viele Pseudepigrapha des Altertums, nicht nur
der Juden, erscheinen uns heute so ungeschickt abgefasst,
dass sie nach unserer Auffassung keinen Gebildeten täuschen
konnten. Die Geschichte der Leichtgläubigkeit ist aber noch
nicht geschrieben. Dazu kamen zahlreiche Vorurteile und
Denkvorstellungen, die im Altertum die Verbreitung von
Fälschungen begünstigt haben 3.

Die Lage der Christen war während der ersten drei
Jahrhunderte der Verfolgung mit der der hellenistischen Juden
vergleichbar. Die Fälschung bot sich ihnen als geeignetes
Mittel an, um in die heidnische Welt zu wirken. Aus den

Motiven, um derentwillen einzelne hellenisierte Juden und
Christen der ersten Jahrhunderte schrieben, dürfte ziemlich
sicher zu erschüessen sein, dass die von ihnen benutzte
schriftstellerische Maske nicht als rein literarische Erfindung,
die nur der Unterhaltung dienen sollte, aufzufassen ist. Die
hellenistischen jüdischen Pseudepigrapha sind demnach wie

1 Vgl. W. Speyer, Fälschung a.O. (s.o. S. 334, Anm. 2), 155-60; 218 ff.
2 Vgl. E. Neuhausler, Art. Gottesfurchtige : Lex f. Theol. und Kirche 4
(i960), 1109 f. und G. Delling, Die Altarinschrift eines Gottesfurchtigen
in Pergamon, Novum Testamentum 7 (1964), 73-80 ders., Studien sytm NT
und %um hellenistischen Judentum (Gottingen 1970), 32-8.
3 Vgl. W. Speyer, Fälschung, a.O., 84-8.



ECHTE RELIGIOSE PSEUDEPIGRAPHIE 365

die christlichen der ersten drei Jahrhunderte entweder
Fälschungen oder «echte religiose Pseudepigrapha». Zu
letzteren werden die meisten jüdischen Apokalypsen zu zahlen
sein, aus denen charismatische Ergriffenheit und rein
religiöses Anliegen sprechen 1. Hingegen wird man die judischen
Sibjllinischen Orakel wegen ihrer politischen Absichten, denen

gegenüber das Religiose untergeordnet zu sein scheint,
weitgehend als Fälschungen zu beurteilen haben, wiewohl zu
beachten ist, dass gerade in Israel Religion und Politik aufs

engste miteinander verbunden sind. An diesem Fall kann
man beobachten, wie schmal oft die Grenze zwischen « echter

religiöser Pseudepigraphie » und Fälschung ist.
Der Mehrzahl der christlichen Pseudepigrapha der drei

ersten Jahrhunderte fehlt die prophetische oder apokalyptische

Rede ganzlich. Eine Ausnahme bilden im wesentlichen

nur einzelne Schriften der Gnostiker. Demnach sind wir zu
dem Urteil berechtigt, in den meisten christlichen Pseudepigrapha

Fälschungen zu sehen. Durch Aufdecken der
zahlreichen Sachabsichten, die diese Schriften im einzelnen
durchzusetzen versuchten, kann der Falschungscharakter
dieser Schriften weitgehend erwiesen werden. Zudem ist zu
beachten, dass den Christen der Begriff der Fälschung seit
den Zeiten des Paulus durchaus gelaufig war und der
Vorwurf der Fälschung von vielen Christen gegeneinander und

gegen Juden und Heiden erhoben wurde. In einer Umwelt,
die so gut über die sittliche Verwerflichkeit von Luge und
Tauschung unterrichtet war, konnte der einzelne sich fur
seinen literarischen Trug wohl kaum entschuldigen, es sei

denn, er nahm seine Zuflucht zu der Deutung, er falsche,

1 Der Versuch von D S Russell, The Methodand Message ofJewish Apocalyptic
200 BC - AD 100 (London 1964), 127-39, der mit Hilfe des Begriffs der
« Korporativen Persönlichkeit » das Geheimnis der Wahl des Patriarchenoder

Prophetennamens durch die jüdischen Apokalyptiker zu losen versucht
hat, durfte nicht befriedigen vgl J W Rogerson, The Hebrew Conception
of Corporate Personality, a Re-examination, Journal of Theological Studies

NS 21 (1970), 11



366 WOLFGANG SPEYER

weil auch die anderen fälschen und ihnen nicht anders
beizukommen sei (Motiv der Gegenfälschung), oder weil der

gute Zweck die schlechten Mittel erlaube.

Mit der Freiheit, die der Kirche unter Konstantin zuteil
wurde, und mit der allmählichen Christianisierung weiter
Bevölkerungsschichten entstand auch bei den Christen die
der hellenistischen Zeit geläufige Form der Unterhaltungsliteratur

in Form pseudepigraphischer Einkleidung. Seit dem

4. Jh. n.Chr. ist also bei den Christen mit all jenen Arten der

Pseudepigraphie zu rechnen, die von den Griechen
entwickelt worden waren. Dadurch wird die Beurteilung im
Einzelfall wieder schwieriger. Da die modernen Literaturkritiker

auf die hier vorgetragenen Unterschiede
pseudepigraphischer Schriftstellerei bisher zu wenig geachtet haben,
stehen wir mit der Fälschungskritik, besonders der Pseudepi-
grapha mit religiösem Inhalt, erst an einem Anfang.



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 367

DISCUSSION

M. von Frit% : Ich möchte im Anschluss an diesen Vortrag
zwei Fragen stellen :

1. Herr Speyer hat zu zeigen versucht, dass man « inspirierte

» Literatur nicht als Fälschung bezeichnen kann, weil der

inspirierte Autor tatsachlich nicht nach seinem eigenen Villen
schreibt, sondern das Gefühl hat, das, was er schreibt, werde ihm
von einem höheren Wesen diktiert. Das ist gewiss richtig. Aber
es steht doch etwas anders, wo das Werk nicht einem höheren
Wesen als solchem, sondern einer früheren inspirierten Persönlichkeit

zugeschrieben wird. Haben die verschiedenen Verfasser
des Pentateuchs geglaubt, dass Moses oder Jahwe durch den Mund

(Geist?) des Moses hindurch sie inspiriere?
Noch etwas anders liegt es bei den den Patriarchen

zugeschriebenen apokalyptischen Testamenten. Wir haben gestern
gesehen, dass die Verteilung der Materialien auf die Jakobssöhne

(mit Ausnahme des Joseph) eine ziemlich willkürliche ist : was

jedem von ihnen zugeschrieben wird, hat zu einer individuellen
Persönlichkeit wenig Beziehung. Soll man annehmen, dass der

Verfasser nicht nur einen Inspirationszwang hinsichtlich des

Inhaltes seiner Offenbarung fühlte, sondern auch hinsichtlich der

Zuweisung der verschiedenen Teile seiner Offenbarung an die

individuellen Jakobssöhne?

2. Wie steht es mit der Verteilung von Inspirationszwang
und aktiver Mitarbeit des Inspirierten bei der dichterischen

Inspiration

M. Speyer : In meiner Darlegung sollte gezeigt werden, dass

es eine bestimmte Art antiken pseudepigraphischen Schaffens

gibt, die jenseits der Fälschung, der pseudepigraphischen freien



368 DISCUSSION

Erfindung und der übrigen Arten der Pseudepigraphie liegt, wie
sie in meiner Monographie über die Fälschung, 32-35 und 37-44,
beschrieben sind. Diese besondere Art der Pseudepigraphie, die

mangels eines besseren Terminus als « echte religiöse
Pseudepigraphie» bezeichnet wurde, sollte am Beispiel der charismatisch

geprägten oder inspirierten antiken Literatur und der ihr
verwandten Aussagen moderner Dichter besser verständlich

gemacht werden. Dabei ist nicht behauptet worden, « echte

religiöse Pseudepigraphie » sei allein mit der apokalyptischen und
visionären Literatur identisch. Im Jahrbuch für Antike und Christentum

8-9 (1965-6), 88 ; 125 wurde u.a. auf jene Schriften
hingewiesen, die ein Gott geschrieben haben soll. Das dort vorgelegte
Material sollte hier nicht noch einmal wiederholt werden. Durch
die angeführten Selbstzeugnisse neuzeitlicher Dichter sollte deutlich

gemacht werden, dass Erfahrungen antiker Propheten,
Dichter und Apokalyptiker nichts mit einem psychisch kranken
Bewusstsein zu tun haben. Dieselbe menschliche Seele, die in
der Antike die Erfahrung der Inspiration hatte und bisweilen die

inspirierende numinos erlebte Macht mit einem Gott und einem

Engel gleichgesetzt hat, benannte diese jenseits des Ich liegende
Macht in der Neuzeit mit dem Neutrum « Es ». Diese Auffassung
ist eine gewisse Parallele zu dem neutralen 7rveCjla. ayiov-Begriff
der antiken Theoretiker der Inspiration.

Blicken wir von hier auf bestimmte konkret vorliegende
pseudepigraphische Texte, die charismatisch geprägt, inspiriert zu
sein scheinen, so wird man zu untersuchen haben, wie weit sie

nur Nachahmungen ähnlicher « echter » Texte darstellen oder aus

tatsächlichem mystischen Erleben geschaffen wurden. Vielfach
wird es wohl nicht mehr möglich sein, im Einzelfall anzugeben,

wo der Anteil des Unbewussten oder besser Überbewussten, d.h.
der Inspiration, aufhört und wo der Anteil des bewusst schaffenden

Geistes beginnt.

M. Hengel : Sie sind bei Ihrem Inspirationsbegriff sehr stark

von Plato ausgegangen, bei dem schon eine Theorie vorgetragen



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 369

wird, die sich von der erlebten Wirklichkeit wesentlich
unterscheidet.

In den jüdischen Apokalypsen darf man diese Theorie nicht
voraussetzen ; hier handelt es sich doch in erster Linie um die

Verarbeitung von Traditionen. Wieweit dann auch noch ekstatische

Erlebnisse dahinterstehen, lässt sich durch literarische

Analyse kaum erhellen und bleibt uns in der Regel verborgen.
Das Danielbuch enthält aretalogische Erzählungen, eine Chronik
der Diadochenmonarchien, die in ein vaticinium ex eventu

umgeformt wurde, weiter astrologische und visionäre Motive.
Tradition und visionäres Erlebnis lassen sich kaum scheiden,

möglicherweise stehen hier gar keine erlebte Visionen dahinter,
sondern das Ganze beruht auf sehr überlegter literarischer
Darstellung. Und dennoch hat diese Schrift in der Not der Makka-
bäerzeit den religiösen Auftrag einer Trostschrift in hervorragender

Weise erfüllt.

M. Speyer : Die aus Demokrit und Piaton mitgeteilten Zeugnisse

sind Teil der antiken Theorie der Inspiration. Ihre formulierte

Deutung setzt entweder selbsterlebte oder eher in ihrer
Umwelt beobachtete Erscheinungen voraus. Der
Traditionszusammenhang ist gewiss wichtig, da er die Tatsache der

Nachahmung derartiger Texte nahelegt. Am Anfang eines

Traditionszusammenhangs muss aber das aus der Inspiration geschaffene

Werk stehen. Vielleicht sind die meisten uns erhaltenen jüdischen

Apokalypsen nur Nachahmungen oder Bearbeitungen älterer
echter visionärer Berichte. Ein Vergleich mit erlebnisechten

Visionen der Folgezeit, ob sie orthonym oder pseudonym sind,
könnte erhellend wirken. Alle Offenbarung ist mit Vorstellungen
der jeweiligen Zeit unauflöslich verbunden. Die Verleiblichung
des Logos wie der charismatischen Erfahrungen erfolgt in
die Vorstellungswelt der jeweiligen Zeit. Aufschlussreich sind

die von E. Benz in seinem Buch Die Vision. Erfahrungsformen
und Bilderwelt, 1969, gesammelten Beispiele aus Mittelalter und

Neuzeit.



37° DISCUSSION

M. von Frit^ ; Die von Herrn Hengel gemachte
Unterscheidung und sein Hinweis auf die Komponente der Tradition
scheint mir fundamental wichtig. Bei den apokalyptischen
Testamenten liegt zweifellos teilweise so etwas wie Inspiration vor,
aber hinsichtlich der Zuweisung an die angeblichen Autoren
auch ein acte de volonté nicht nur, sondern auch ein acte de volonté

arbitraire. Hier ist es ganz gewiss nicht so, dass es, wie es

Herr Speyer — für manche Fälle zweifellos mit Recht —
behauptet, eines acte de volonté bedurft hätte, um sich gegen das

Diktat der Inspiration zur Wehr zu setzen. Man wird wohl
deshalb immer noch nicht im modernen Sinne von einer Fälschung
im Sinne des Betrugs mit dolus malus reden dürfen, aber doch

vielleicht, wenn man es mit einem paradoxen Ausdruck bezeichnen

darf, mit einem dolus bonus, der dann auch in das, was man

pia fraus zu nennen pflegt, übergehen kann.

M. Burkert : Es gibt ekstatische Erlebnisse als Grundlage von
Prophetien und Apokalypsen ; es gibt aber auch die literarische

Tradition, die den Texten ihren Stempel aufprägt. Im
Griechischen sind es in diesem Bereich vor allem zwei literarische
Formen :

1. Die Orakel in Hexametern, ausgehend wohl von Delphi
im 8. Jh. ; dort ist klar : was immer die Pythia erlebte und « sang »

oder « schrie », der definitive Hexametertext des Orakels ist
bewusst verfertigt in der Technik des heroischen Epos. Haben
die Griechen die unmittelbare Manifestation des Irrationalen auf
diese Weise gleichsam abgeschirmt?

2. Die Mythen Piatons, die direkt oder indirekt auf die

griechischen Prosaapokalypsen ausstrahlen. Mag Piaton
ekstatischer Erlebnisse fähig gewesen sein — der pû&oç ist dem

immer verhaftet. Es besteht demnach allenfalls eine sehr
indirekte Beziehung zwischen Inspiration und literarischem Text.

M. Smith : The picture of de Musset as an inspired author

was amusing. I should like to see him represented as a Byzantine



ECHTE RELIGIÖSE PSEUDEPIGRAPHIE 371

saint with the Holy Ghost as a pigeon cooing in his ear. But
I don't doubt that, even in modern times, some books have been

written "from the dictation of a spirit", that is to say, by
schizophrenic authors who mistook for spiritual guidance the promptings

of the suppressed parts of their personalities. One example
would be, if I recall the facts correctly, The Book of the Law,
which the modern magician Aleister Crowley claimed to have

written from the dictation of a spirit of well-authenticated

antiquity with whom he established contact in the Egyptian
Museum in Cairo. Another example would be, if its claim were

true, a book I once saw, entitled A Cry from the Bottomless Pit,
or, Confessions of Oscar Wilde obtained through a Ouija—Board.
What I don't see, however, is why such inspiration should be

connected with religious pseudepigrapha alone. If Dr. Speyer
is right, then all great literature is the product of inspiration—
what Longfellow (who also claimed it) called " things beyond
our reason or control ". In that event, this type of origin will
not be peculiar to religious pseudepigrapha and cannot serve to
distinguish them, the more so since some unquestionably religious
pseudepigrapha are certainly not the products of subconscious

dictation, but of conscious compilation. Finally there is no case,

so far as I can recall, in which the writer of a pseudepigraphon
claimed to have been possessed by the pretended author. If
there is any possession or supernatural dictation, the pretended
author is represented as having experienced it, and the being who
dictates is an angel or the like. But we do not have the
revelations of Michael, Raphael, and the Angel of the Presence, but
of Daniel, Enoch, and Moses {Jubilee), by whom, so far as my
memory goes, nobody ever claimed to have been inspired. So

even if one accepts the claim of inspiration or supernatural vision,
it does not account for the pseudepigraphy ; indeed it makes it
harder to account for, since had these authors really experienced
such visions it is hard to understand why they would not have

said so in their own names, as Isaiah and Jeremiah and

Ezekiel did.



372 DISCUSSION

M. von Frit^ : Ja, aber haben wir nicht bei einer früheren

Gelegenheit festgestellt, dass das eigentlich Interessante bei der

pseudepigraphischen Literatur gerade diese Motive und Zwecke
sind Und ist es bei der religiösen pseudepigraphischen
Literatur wirklich so unmöglich, zwischen verschiedenen Motiven
und bis zu einem gewissen Grade auch zwischen Inspiration und

« actes de volonté » zu unterscheiden


	Fälschung, pseudepigraphische freie Erfindung und "echte religiöse Pseudepigraphie"

