
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 18 (1972)

Artikel: Anonymität, Pseudepigraphie und "Literarische Fälschung" in der
jüdisch-hellenistischen Literatur

Autor: Hengel, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

MARTIN HENGEL

Anonymität, Pseudepigraphie und «Literarische Fälschung»
in der jüdisch-hellenistischen Literatur





ANONYMITAT, PSEUDEPIGRAPHIE
UND « LITERARISCHE FÄLSCHUNG » IN DER

JUDISCH-HELLENISTISCHEN LITERATUR

i.i Die Uberschrift deutet auf eine Einschränkung hin.
Ich werde mich im Folgenden auf jene Schriften beschranken,
die wahrend der hellenistisch-romischen Zeit ursprunglich
m griechischer Sprache abgefasst wurden, die also nicht
auf Übersetzungen aus dem Hebräischen oder Aramäischen
beruhen. D.h. es geht um diejenige judische Literatur, die
zwischen dem 3. Jh. v.Chr. und dem 2. Jh. n.Chr. in der

griechischsprechenden Diaspora entstanden ist1. Der
Schwerpunkt dieser literarischen Produktion lag ohne Zweifel

in Ägypten2, das bis zur Ausrottung der judischen Minderheit

durch die Aufstande 116/117 n.Chr. mehr Juden
beherbergte als das palästinische Mutterland und in Alexandrien
ein geistiges Zentrum mit judisch-hellenistischem Schulbetrieb
besass ; aber auch Palästina selbst brachte eine Reihe von
jüdischen Autoren hervor, die Griechisch schrieben.

Vorbemerkung Die Abkürzungen theologischer Zeitschriften entsprechen
dem Gebrauch m Die Religion m Geschichte und Gegenwart, Handwörterbuch

fur Theologie und Religionswissenschaft3, 1957 ff, VI, 1962, XIX ff

1 Die Texte finden sich zum Teil bei A.-M. Denis, Fragmenta Pseudeptgraphorum

quae supersunt Graeca, Leiden 1970 ; vgl. auch P. Riessler, AltjUdisches Schrifttum

ausserhalb der Bibel, Augsburg 1928 (Nachdr. Heidelberg 1966). Zu den
einzelnen Schriften s. E. Schurer, Geschichte des judischen Volkes im Zeitalter
Jesu Christi III4, 1909 (2. Nachdr. 1970) ; A.-M. Denis, Introduction aux
pseudépigraphes grecs de l'Ancien Testament, Leiden 1970. Völlig unzureichend
ist P. Dalbert, Die Theologie der hellenistisch-jüdischen Missionsliteratur
Theologische Forschung 4, 1954. Fur freundliche Literaturhinweise danke ich
Herrn Dr. W. Speyer.
2 Zum Judentum in Ägypten s. die Einleitung von Tchenkover in
V. A. Tcherikover - A. Fuks, Corpus Papyrorum Judaicarum I, 1957, 1-111
Man darf nicht vergessen, dass es daneben eine grosse aramaischsprechende
Diaspora m Mesopotamien gab (s. J. Neusner, A History of the Jews m
Babylonia, 1965 ff., Bd I-IV).



232 MARTIN HENGEL

1.2 Die Abgrenzung dieses Bereichs ist freilich schwierig.

Einmal ist die Grenze zwischen dem Aramäisch bzw.
Hebräisch sprechenden Judentum Palästinas und
Babyloniens und der griechischsprechenden Diaspora längst nicht
so schroff, wie früher angenommen wurde ; man muss gerade
in Palästina mit einer in den gebildeten Schichten
weitverbreiteten Zweisprachigkeit rechnen 1. Zum andern ist es

häufig nicht einfach, bei einer griechisch oder gar äthiopisch,
altslawisch und lateinisch überlieferten Schrift die Ursprache
zu bestimmen, zumal, wenn darin das semitisierende
Griechisch der LXX nachgeahmt wurde. Schliesslich ist die aus

jüdischen Quellen stammende religiöse Erbauungsliteratur
in der Regel mehr oder weniger christlich überarbeitet, und
in einzelnen Fällen lässt es sich kaum mehr entscheiden, ob
eine Schrift einen jüdischen Kern besitzt oder ob sie nur
ein christliches Werk in alttestamentlich-jüdischem Gewände
darstellt.

1.3 Das uns interessierende Problem der Pseudepi-
graphie 2, die nicht ohne weiteres mit dem moralisch
bestimmten Begriff der «literarischen Fälschung» identifiziert
werden darf, kann nicht von vorgegebenen psychologischen,
moralischen oder theologisch-dogmatischen Prämissen aus

untersucht werden3, sondern nur in der Gestalt einer

1M. Hengel, Judentum und Hellenismus WUNT 10, 1969, 108-143;
J. N. Sevenster, Do You know Greek? SupplNovTest 19, 1968; J. A. Fitz-
myer, The Languages of Palestine in the first Century A. D., CBQ 32 (1970),

50I-531.
2 J. A. Sint, Pseudonymität im Altertum — Commentationes Aenipontanae 15,

i960; jetzt grundlegend die Untersuchungen von W. Speyer: Religiose
Pseudepigraphie und literarische Fälschung im Altertum, JbAC 8/9 (1965-66),
85-125 ; Art. Fälschung, literarische, RAC 7, 1969, 236-277, und vor allem
Die literarische Fälschung im heidnischen und christlichen Altertum HAW I, 2,

1971 ; (dort z. Judentum, S. 150-168). H. R. Balz, Anonymitat und Pseudepigraphie

im Urchristentum, ZTbK 66 (1970), 403-436. Vgl. auch B. M. Metzger
JBL 91 (1972), 3-24.
3 Dies war der Nachteil der alterer Untersuchungen wie F. Torm, Die
Psychologie der Pseudonymität im Hinblick auf die Literatur des Urchristentums



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 233

« Literaturgeschichte » ; d.h. die Motive der « Anonymität »

bzw. « Pseudonymität » müssen bei jeder einzelnen Schrift
bzw. Schriftengruppe herausarbeitet und auf einem
komplexen literargeschichtlichen Hintergrund gedeutet werden.
Zwei Grundvoraussetzungen sind dabei bedeutsam:

1. Das Judentum bildete eine für die hellenistische
Welt einzigartige, scharf umrissene Buchreligion.
Der Mose zugeschriebene Pentateuch hatte gegen Ende der

persischen Herrschaft im 4. Jh. v.Chr. seine endgültige
Form und «kanonische» Geltung erlangt, im 3. Jh. v.Chr.
setzte sich auch die Anerkennung der « prophetischen
Schriften » als religiöser Autoritäten durch 1. Daneben gab
es im Mutterland wie in der Diaspora eine lebhafte literarische
Produktion, deren Wirkung jedoch von irgendeiner Form
der Rückbindung an die normative Vergangenheit abhängig
war. Dies gilt selbst für die mündliche Überlieferung. Das
Rabbinat führte z.B. seine Gesetzestradition auf Mose
zurück ; er habe sie zusammen mit der schriftlichen Tora

von Gott selbst am Sinai empfangen 2. Für das antike Judentum

des Mutterlandes und der Diaspora, das sich gegenüber
der neuen, überlegenen Zivilisation behaupten musste,
besass so der rückblickende Bezug auf die eigene heilige
Geschichte eine sehr viel grössere Bedeutung als in der
griechischen Literatur : Die Norm lag grundsätzlich
in der Vergangenheit, die Gegenwart wurde eher

unter negativem Vorzeichen betrachtet. Für Josephus und

Studien d. Luther-Akademie 2, 1932, und der Entgegnung von A. Meyer,
Religiose Pseudepigraphie als ethisch-psychologisches Problem, ArchGesPsych
86 (1932), 171-190 ZNW35 (1936), 262-279. Auch das abschliessende Urteil
von H. R. Balz, op. cit. 436, über die frühchrisdiche Pseudonymität: «Flucht
vor personal verantworteten theologischen Neuansatzen in der Verkündigung
Jesu» verkennt die historische Situation.
1 O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament 3, 1964, 755 f. ; 765 ff.
2 Pirqe Abot I 1 ; vgl. H. L. Strack-P. Billerbeck, Kommentar %um Neuen

Testament aus Talmud und Midrasch IV 1, 1928, 439 ff.



234 MARTIN HENGEL

IV. Esra liegt der Einschnitt bei Artaxerxes I, bzw. bei

Esra, mit ihm ist die tmv TCpocpvjTwv àxpLpijç StaSo^î) und d.h.

zugleich die Inspiration zu Ende [C.Ap. I 41 ; IV Esra 14,
18 ff).

2. W. Speyer macht mit Recht darauf aufmerksam, dass

die Möglichkeit literarischer Fälschungen eine klare
Vorstellung vom geistigen Eigentum voraussetzt1.
Während sich diese im griechischen Bereich bereits im 7. Jh.
herausbildete, konnte sie sich selbst in hellenistischer Zeit
im Judentum nie voll durchsetzen. Dies gilt in besonderer
Weise von Palästina, wo im Grunde nur das Werk Ben Siras

die Anonymität bzw. Pseudepigraphität durchbrach 2. Die
Individualität und Autorität des Lehrers wurde nicht durch
sein schriftliches Werk, sondern durch seine mündliche
Lehre begründet und auch zunächst allein durch sie

festgehalten. Wenn spätere Werke einzelnen Rabbinen
zugeschrieben wurden, so sind auch sie ausgesprochene Sammelwerke,

keine originale Schöpfungen 3.

2.1 Es gehört nun zu den wesentlichen Unterschieden
des griechischsprechenden Judentums gegenüber dem
Mutterland, dass wir in seiner Literatur sehr viel mehr Werke
finden, bei denen der Verfassername bekannt war. So
sammelte gegen Mitte des 1. Jh. v.Chr. der Raritätenjäger
Alexander Polyhistor für seine Schrift Über die

Juden Exzerpte jüdisch-hellenistischer und nichtjüdischer
Schriftsteller, da sich das römische Publikum auf Grund der

Eroberung des Orients — 63 v.Chr. unterwarf Pompeius

1 W. Speyer, Lit. Fälschung 3 ff. ; JbAC 90 f. ; RAC 237.
2 M. Hengel, Judentum und Hellenismus 241 ff. Die Gestalt und das Werk
Ben Siras ist ein typisches Beispiel für die Wirksamkeit des hellenistischen
Geistes auch im jüdischen Palästina.
3 Zur rabbinischen Literatur s. H. L. Strack Einleitung in Talmud undMidrasch 6,

1921, (Nachdr. 1961).



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 235

Judäa — für die Gebräuche und Geschichte dieser fernen
Völker interessierte 1.

2.2 Euseb zitierte daraus in der Praeparatio Evangelica

neun jüdische bzw. samaritanische Autoren, die ohne
Ausnahme teils in Prosa, teils in poetischer Form Themata aus
der heiligen Geschichte ihres Volkes behandelten. Im
Gegensatz zum palästinischen Brauch schrieben sie weder

anonym noch unter dem Namen einer Autorität der
Vergangenheit. Josephus, der das Werk des Polyhistor nur
oberflächlich eingesehen hat2, sah in einem Teil dieser jüdischen
Autoren heidnische Schriftsteller (C.Ap. I 218), vor allem
verwechselte er den Chronographen Demetrios3 mit
dem ihm vom Aristeasbrief her wohlbekannten Demetrios
von Phaleron4, während ihn Euseb im Anschluss an
Clemens von Alexandrien mit Recht zu jenen jüdischen
Geschichtsschreibern rechnet, die « das höhere Alter des

Moses und des jüdischen Volkes gegenüber den Griechen
bewiesen haben» {Hist. eccl. VI 13, 7). Euseb hat damit den
Zweck dieser nüchternen und gewissenhaften, ganz an der

LXX orientierten, überwiegend chronographischen Arbeit,
die wohl noch im 3. Jh. v.Chr. zur Zeit Ptolemaios IV.
Philopator (221-204) entstand, im Grunde richtig erfasst,

1 Texte : FGrH 722-727 ; A.-M. Denis, Fragmenta 175-198 und 203-216.
Zu Alexander Polyhistor und den Juden s. F. Jacoby FGrH Komm, zu

III a 273, S. 248 ff. und 268 ff. Grundlegend J. Freudenthal, Hellenistische

Studien, Heft i und 2, Breslau 1875. Die Exzerpte der — uberwiegend —
judenfeindlichen heidnischen Schriftsteller hat Euseb ausser Molon weggelassen;

vgl. etwa auch FGrH273 F 70 über die Hebräerin Moso, die angeblich
das judische Gesetz niederschrieb.

2J. Freudenthal, op. cit. 33 f. und 169 f.
3 FGrH 723 A.-M. Denis, Fragmenta, 175 ff.; dazu Introduction, 248 ff.;
B. Z. Wacholder, Biblical Chronology in the Hellenistic World Chronicles,
HThR 61 (1968), 451-481 (452-58).
4 Dass dies « kaum auf Zufall oder Irrtum, sondern auf Absicht beruhen »

soll, wie W. Speyer, Lit. Fälschung 165 Anm. 1 im Anschluss an F. Jacoby
vermutet, ist schwer einzusehen.



236 MARTIN HENGEL

man wird jedoch diesem apologetischen Bemühen noch
nicht eine Fälschungsabsicht unterschieben und von einer
« zurechtgemachten Zeitrechnung » reden dürfen. « Ein
grosser Teil der chronologischen Ansätze ist durch
Kombination wirklicher Daten der heiligen Schrift
(d.h. der LXX) gewonnen » 1. Die wissenschaftliche Chronologie

hatte eben erst in Alexandrien ihren Höhepunkt
erreicht, und es galt, die griechischen und orientalischen
Chronologien in Übereinstimmung zu bringen. Demetrios
unterscheidet sich hier durchaus positiv von den phantastischen
Berechnungen, die unter dem Namen Manethos und
Berossos' über das Alter der ägyptischen und babylonischen
Überlieferung verbreitet waren. Eine weitere Aufgabe, der

er sich widmete, war die Auflösung von Widersprüchen nach
der bei den hellenistischen Philologen Alexandriens üblichen
Methode der à-ooij.i xoà Abasiç. Ob und wie weit spätere

jüdische Chronographen die Chronologie des

Manetho veränderten, um sie ihrer eigenen Zeitrechnung
anzupassen -, bleibt ungewiss, zumal die Überlieferung der

jüdischen wie der ägyptischen Chronologie in hellenistischer
Zeit selbst nicht einheitlich war. Dass jüdische Historiker
im 2. und 1. Jh. n.Chr. versuchten, die nationale Zeitrechnung
mit der ihrer hellenistischen Umwelt zu synchronisieren, war
an sich eine Notwendigkeit. Beim Polyhistor haben sich hier
Spuren erhalten 3. Unwahrscheinlich ist dagegen die generelle

Annahme jüdischer « Fälschungen» unter dem Namen

1 E. Schürer, Geschichte desjüdischen PW,ée.rIII, 472. Zwischen der Chronologie
des hebräischen Textes und der LXX bestand ein erheblicher Unterschied.
Demetrios folgt schon der LXX ; s. dazu B.Z. Wacholder, op. cit., 454 ff.

2 Einen solchen Eingriff vermuten R. Laqueur, Art. Manetho, PW 14, 1

(1928), 1087 ff.; vgl. W. Helck, Untersuchungen zu Manetho... Unters, z.
Gesch. und Altertumsk. Äg. 18 (1956), 41 ff. ; 6z ff. ; 8; ff. und ders. Art.
Manetho, Der Kleine Pauly 3 (1969), 952 f.

3 B. Z. Wacholder, op. cit., 463 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 237

eines Berossos, Apollodoros und Eratosthenes1. Der angebliche

«jüdische Fälscher» war ein zu beliebtes Motiv früherer
Forschergenerationen. Wenn z.B. H. Diels 1890 in seinem

Aufsatz über « ein gefälschtes Pythagorasbuch » von « jener
jüdischen Fälscherbande» spricht, «die sich in dem
Labyrinthe des Polyhistor eingenistet hat», so steht dahinter ein

Anflug von jenem Antisemitismus, der gerade bei deutschen
Gelehrten verbreitet war 2.

2.3.1 Unter dem Namen des Eupolemos verbergen
sich, wie Freudenthal gezeigt hat, in den Fragmenten des

Polyhistor zwei völlig verschiedene Schriftsteller 3. Der eine

ist ein Samaritaner, von dem wir eine Geschichte

Abrahams besitzen 4. Dieser wird darin als Kulturbringer
dargestellt, der die Phönizier und Ägypter die Astrologie
lehrte, die ihrerseits wieder auf Henoch zurückgeht. Noah
wird mit Bel-Kronos und Henoch mit dem ersten
Philosophen und Astrologen Atlas, dem Bruder des Prometheus,
identifiziert. Wir haben in diesem Fragment — ganz ähnlich
wie in der ältesten Sibylle — eine Verbindung von
jüdischapokalyptischer Tradition mit babylonischer und griechischer

Mythologie vor uns, die freilich in euhemeristischer
Weise «entmythologisiert» wird. Im Vordergrund steht
der Altersbeweis, zugleich zeigt das Fragment, wie man

1 Gegen W. Speyer, Lit. Fälschung, 165, Anm. 3 und B. Z. Wacholder,
op. cit., 465, Anm. 55. Es bleibt völlig unsicher, ob bereits Ps. Apollodor
eine Synchronisation der griechischen, babylonischen und judischen Flutsage
und Urgeschichte vollzogen hat. Daruber hinaus sollte man diese verbreiteten
« Synchronisationen » nicht als Fälschungen bezeichnen.
2 Kleine Schriften zur Geschichte der antiken Philosophie hrsg. von W. Burkert,
Hildesheim 1969, 286. Eine typische Tendenzschrift in dieser Richtung ist
H. Willrich, Urkundenfälschung in der hellenistisch-jüdischen Literatur —

FRLANT 38 (1924) ; vgl. unten, Anm. 1, S. 247.
3 Hellenistische Studien, 82-103.
4 FGrH 724 A.-M. Denis, Fragmenta, 197 f. ; Introduction, 261 f.
M. Hengel, fudentum und Hellenismus, 162 ff. ; N. Walter, Zu Pseudo-

Eupolemos, Klio 43-45 (1965), 282-290. F 2 wurde anonym uberliefert.



2j8 MARTIN HENGEL

versuchte, in einer neuen historischen Situation die eigene
heilige Geschichte mit den Traditionen der anderen Völker zu
verbinden, ohne den Wahrheitsanspruch des eigenen Glaubens

aufzugeben. Entstanden ist das Werk in vormakka-
bäischer Zeit unter seleukidischer Herrschaft, möglicherweise
in Samarien selbst. Ob der Name des Verfassers verlorenging
oder dieser gar ebenfalls Eupolemos hiess und dadurch die

Identifikation mit dem jüdischen Geschichtsschreiber bei
Alexander Polyhistor zustandekam, lässt sich nicht mehr
sicher entscheiden; da Alexander Polyhistor sonst nur
jüdische Autorenliteratur überlieferte, möchte man annehmen,

dass das Werk nicht ursprünglich anonym war.

2.3.2 Der Jude Eupolemos1 schrieb einige
Jahrzehnte später zur Zeit der siegreichen makkabäischen Expansion

in Palästina, möglicherweise ist er mit dem I Makk.
8, 17 und II Makk. 4, 11 erwähnten Priester Eupolemos,
S. d. Johannes, identisch, der im Auftrage des Judas Mak-
kabaios eine Gesandtschaft nach Rom leitete. Auch bei
ihm findet sich das Kulturbringermotiv. Mose habe als

der «erste Weise» Juden die Schrift gelehrt, über die
Phönizier sei sie dann später zu den Griechen gelangt (F 1).

Der Schwerpunkt der Fragmente liegt jedoch auf dem

Tempelbau Salomos. Im Anschluss an die Nachrichten über
den Austausch von Botschaften zwischen Salomo und König
Hiram von Tyrus I Kg. 5, 15-23 und II Chr. 2, 2-15, die
nach II Chr. 2, 10 bereits in Briefform erfolgten, verfasste

Eupolemos einen fiktiven Briefwechsel zwischen Salomo
und den Königen von Phönizien und Ägypten (F 2 § 32-41,1).
Auch Josephus gibt dem alttestamentlichen Bericht die
Form eines Briefaustausches und versichert, dass «

Abschriften dieser Briefe » nicht nur in den jüdischen Schriften

1 FGrH 723 A.-M. Denis, Fragmenta, 179 ff. ; vgl. Introduction, 252 ff. ;
M. Hengel, op. cit., 169 ff. Josephus betrachtet ihn ebenfalls als Heiden :

C.Ap. I 218.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 239

sondern auch in den « tyrischen Archiven» erhalten seien

(Ant. VIII 50-56), nach C.Ap. I in sollen «sich Salomo
und Hiram viele Briefe geschrieben haben, die bis heute bei
den Tyrern erhalten sind». Josephus beruft sich dabei auf
zwei Schreiber phönizischer Geschichte, Menander von
Ephesus und Dios, nach denen Salomo und Hiram ständig
Rätsel ausgetauscht hätten, ein Motiv, das auch im Achikar-
roman bzw. in der Äsopvita 1 eine Rolle spielt (FGrH 783 F
1 § 119 und 785 F 1 § 114 f.). Dagegen ist der Briefwechsel
des Salomo mit dem Pharao Uaphres bei Eupolemos eine
freie Analogiebildung zu dem vorgegebenen Austausch mit
dem phönizischen König. Das Ziel dieser historischen
Fiktion war die Betonung der politischen Macht Salomos,
die dem wiedererwachenden politischen Selbstbewusstsein
der Juden nach den Makkabäerkämpfen entsprach. Beide

Könige werden praktisch als Vasallen dargestellt, die Salomo
als « Grosskönig » anreden und seinem Befehl um
Unterstützung des Tempelbaus ohne Verzug nachkommen2.

2.4 Die romanhafte, aretalogische Mosebiographie des

ägyptischen Juden Artapanos3 könnte auf Grund ihrer
politischen Ansprüche und ihrer synkretistischen Tendenz

aus der Militärkolonie um den jüdischen Tempel von
Leontopolis stammen. Aber auch eine vormakkabäische

Entstehung ist nicht völlig auszuschliessen. Unwahrscheinlich

ist dagegen die Vermutung Freudenthals4, ein jüdischer

1 Achikar : R. H. Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old
Testament... II, 1913 (Nachdr. 1963), 750 ff. ; 780 ff.
2 Ein derartiger Austausch von Nachrichten oder Briefen zwischen Konigen
gehört, wie die Achikaruberheferung, EsrajNehemia, Esther und Daniel
zeigen zum weisheitlich-orientalischen Erzahlungsstil und sollte — gegen
W. Speyer, HAW 164 — nicht als «Fälschung» bezeichnet werden. Vgl.
etwa auch die Vielzahl von Konigsbriefen im Alexanderroman des Ps.-
Kallisthenes.
3 FGrH 726 A.-M. Denis, Fragmenta, 186 ff. ; vgl. Introduction, 255 ff. ;

M. Hengel, op. cit., 166 f. ; 170 f.
4 Hellenistische Studien, 143 ff.



240 MARTIN HENGEL

Fälscher habe diese Schrift, ähnlich wie bei Psendo-A risteas,

einem Nichtjuden, und zwar einem ägyptischen Priester,
unterschoben. Artapanos war ein persischer, kein ägyptischer
Name und persische Namen finden sich auch sonst bei

Juden. Wie bei dem unbekannten Samaritaner und Eupo-
lemos begegnen wir dem Kulturbringer- und Erfindermotiv,
ja es wird bis zur letzten Konsequenz durchgeführt. Hier
stammt nicht nur die Astrologie von Abraham, sondern

entsprechend von Joseph die Landvermessung, die
Aufteilung des Ackerbodens einschliesslich des Tempellandes ;

der grösste Erfinder ist jedoch Mose selbst, dem nahezu
alle Kulturgüter vom Kriegswerkzeug bis zur Philosophie
zuzuschreiben sind. Er hat nicht allein die politische Ordnung
Ägyptens stabilisiert, sondern gleichzeitig die ägyptische
Religion erfunden; er erhielt so beim Volk «gottgleiche
Verehrung » und wurde wegen der xcov Eepwv YpajApuxTtov

épuTjVEia Hermes(-Thot) genannt. Für die Griechen

war er dagegen M u s a i o s, der Lehrer des Orpheus. Das
traditionelle Verhältnis der beiden, dem wir im jüdischen
Testament des Orpheus begegnen, wird hier einfach
umgekehrt. Der Name Musaios wird dann später von dem

judenfreundlichen Neupythagoräer Numenios wieder

aufgenommen 1. Aus alledem ergibt sich, dass Artapanos mit
der biblischen Geschichte äusserst frei umging, u.a. wird
sie durch Mirakel ausgeschmückt : Wie bei Dionysos oder

Apollonios von Tyana öffnen sich die Kerkertüren von
selbst, Mose geht vom Gefängnis direkt in den Königspalast

2, der König fällt unter der Wirkung des ihm ins Ohr
gehauchten Gottesnamen wie tot zu Boden und wird durch

1 Eus. Pr. ev. IX 8, 2 (GCS 43, 1 Mras 494) ; vgl. E. R. Dodds in : Entretiens V
(1960), 5 ff. und J. H. Waszink, Entretiens XII (1966), 50 ff. Zu Mose als

Erfinder s. J. Jeremias, Art. Mtùuaîjç IV (1942), 854 f. und K. Thraede,
Art. Erfinder, RAC V (1962), 1244 ff.
2 Zum Motiv : O. Weinreich, Gebet und Wunder, Genethliakon W. Schmidt

1929 Religionsgeschichtliche Studien, 1968, 118-179.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 24I

Mose wieder zum Leben erweckt. Hier wird deutlich, warum
Mose für die Antike als der grosse Magier1 erscheinen

konnte, weiter wird die Macht des geheimen Gottesnamens
der Juden sichtbar, der als Iao 2 in den Zauber-Papyri und
-Gemmen eine grosse Wirkung entfaltete. Trotz dieser

bizarren Züge ist der Roman des Artapanos eine
ausgesprochen nationale Tendenzschrift. Sie soll die religiöse,
intellektuelle und politische Überlegenheit der Juden
demonstrieren, die ja im 2. Jh. seit der Gründung von Leontopolis
eine bedeutende politisch-militärische Rolle in Ägypten
spielten.

2.5 Eine ähnliche Tendenz, in der sich Synkretismus
und Nationalstolz miteinander mischen, zeigt das bei

Josephus überlieferte, ebenfalls aus dem Werk des Polyhistor
stammende Fragment des « Propheten » Kleodemos
M a 1 c h o s 3 über Abraham und Ketura (Gen. 25, 1-6). Die
Söhne und Enkel aus dieser Ehe habe Abraham teilweise zur
Kolonisation Afrikas ausgesandt. Sie seien dann Herakles
bei seinem Feldzug gegen Lybien und Antaios zu Hilfe
gekommen und Herakles habe eine Enkelin Abrahams

geheiratet. Derartige Spekulationen beleuchten auch die

Entstehung der Legende über die V erwandtschaft
der Juden und Spartaner durch ihre gemeinsame
Abstammung von Abraham, eine Legende, die nicht nur
von den jüdischen LIellenisten in Judäa, sondern auch von
ihren makkabäischen Gegnern geglaubt wurde. I Makk.
und Josephus berichten von einem unechten Brief des

1 Zu magischen Moseschriften s. A.-M. Denis, Introduction, 140 ; I. Heinemann,

PW 16, 1 (193;), 363 ; M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 436 f.
2 R. Ganschinietz, PW 9, 1 (1914) 698 ff. ; M. Hengel, Judentum und Plel-
lenismus, 472 ; 476 ff.
3 FGrH 727 273 F 102 A.-M. Denis, Fragmenta, 196 f. ; vgl. Introduction,

259 ff. Es ist das einzige Fragment, das von Josephus, Ant. I 238-241,
uberliefert wird. Moglicherweise stammt es nicht aus Alexanders Über die Juden,
sondern aus den Lybika ; vgl. jedoch F. Jacoby, Komm, zu III a 273, S. 301.



242 MARTIN HENGEL

spartanischen Königs Areus (I. gestorben 265 v.Chr.) an den

jüdischen Hohenpriester Onias (I.). Die Entstehung dieser

Legende ist jedoch sicher nicht in Sparta, sondern in
hellenistischen Kreisen Judäas im 3. Jh. v. Chr. zu suchen1. Auch
der Hinweis auf die Freundschaft Abrahams mit den
Vorfahren der Pergamener beruht auf ähnlichen Vorstellungen,
dürfte jedoch aus einem echten Dokument aus der Zeit
Hyrkans I. (134-105) stammen2.

2.6 Diese synkretistisch gefärbte und zugleich nationalstolze

« Geschichtsschreibung » in Prosa wird ergänzt durch
zwei epische Werke und ein dramatisches Opus. Von dem

älteren Philo3 sind 24 Hexameter erhalten, die in
dunkler, Lykophrons Kassandra nachahmender Sprache
Isaaks Opferung durch Abraham, die Herrschaft Josephs
über Ägypten und den angeblich international berühmten
Wasserreichtum Jerusalems schildern. Auch dieses Werk
dürfte trotz seines Titels Über Jerusalem vor allem die jüdische
Geschichte dargestellt haben. Das Gegenstück dazu ist die

Verherrlichung Sichems, der «heiligen Stadt» (iepov aoru),
in homerischen Hexametern durch den Samaritaner Theo-
d o t o s 4. Die Stadt wurde gegründet durch Sikimios, den

Sohn des Hermes. D.h. Theodotos projiziert den nach Gen.

34 erwähnten König Emmor (hebr. hamör) und seinen Sohn

1 IMakk. 12, 7-9; Josephus, Ant. XII 226 f.; vgl. XIII 164-170; IMakk. 12,

5-23 ; I Makk. 5, 9 ; dazu B. Cardauns, Juden und Spartaner, Hermes 95

(1967), 317-324; M. Hengel, op. cit., 133 f.
2 Josephus, Ant. XIV 255, dazu E. Schürer, Geschichte des Jüdischen Volkes
im Zeitalter Jesu Christi III, 13.
3 FGrH 729 A.-M. Denis, Fragmenta, 203 f. ; vgl. Introduction, 272 f. ;

Y. Gutman, Philo the Epic Poet, ScrHier i (1954), 36-63. Auch ihn betrachtet
Josephus als heidnischen Autor : C.Ap. I 218.

4 FGrH 732 A.-M. Denis, Fragmenta, 204 f. ; vgi. Introduction, 272 f. ;

vgl. den Preis von Sichem-Neapolis in der samaritanischen Synagogeninschrift
in Thessalonich: B. Lifshitz/J. Schiby RB 75 (1968), 369 : auÇi NsàraXiç
irerà xcöv çiXoiÏvtcùv [aÙTYjv



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 243

Sikimios in die mythologische Urzeit zurück, verwandelt Em-
mor in Hermes und schafft die Möglichkeit einer Gründungssage,

wie wir sie auch häufig bei Stephan von Byzanz finden1.

2.7 Als letzter der von Alexander Polyhistor gesammelten

Autoren wäre der Tragiker Ezechiel2 mit
seiner dramatischen Schilderung der Mose und
Exodusüberlieferung im Stile des Euripides zu nennen. Trencsényi-
Waldapfel3 sieht in diesem Werk einerseits ein klassisch

gestaltetes Drama in fünf Akten, auf der anderen Seite weist
er eine Reihe von Parallelen zum palästinischen Midrasch
nach. Die Traumvision Moses erinnert an die zahlreichen
Deutevisionen des palästinischen Targums4. Zu kühn ist
dagegen wohl seine Vermutung, dass sich hinter dem

Angriff gegen den Tragiker Theodektes in Ps.-Arist. 316,
der mit Blindheit geschlagen wurde, weil er biblische Texte
in ein Drama übertragen wollte, eine Polemik gegen das

Werk des jüdischen Tragikers verberge. Die mögliche
Entsprechung der Namen war bereits H. Graetz aufgefallen 6.

1 E. Schurer, op. cit., III, 500, Anm. 34.
2 A.-M. Denis, Fragmenta, 207-216 ; Euseb. Pr. ev. IX 28, 2-4 (GCS 43, 1,
S. 525-527); vgl. Clem. Alex. Strom. I 23, 155, 2-7 und 156, 2; Euseb. Pr. ev.

IX 29, 16 (GCS 43, 1, S. 537 f.). Ein anonymes Fragment über die Schlange
als Versucherin findet sich bei Epiphanios, Panar. 64, 29, 6 (GCS 31, S. 447 f.).
Vgl. A.-M. Denis, Introduction, 273 ff. ; J. Wienecke, Espchielis Judaei poetae
Alexandrinifabulae quae inscribitur 'EÇaYcùyf)fragmenta, phil. Diss. Munster 1931.
Zu Text und Metrum s. auch J. Strugnell, HThR 60 (1967), 449-457.
3 Une tragédie grecque à sujet biblique, Acta Orientalia 2 (1952), 143-164;
vgl. auch A. Kappelmacher, Zur Tragödie der hellenistischen Zeit, Wiener
Studien 44 (1924-5), 69-86 und B. Snell, Ezechiels Mosedrama, Antike und
Abendland 13 (1967), 150-164.
4 Zur targumischen Deute-Vision, s. F. Lentzen-Deis, Die Taufe Jesu nach

den Synoptikern Frankfurter theol. Studien 4, 1970, 201-248. Vgl. auch die
Traum-Vision des Pharao Tg. Jer. I zu Ex. 1 15 ff., dazu die Parallele Josephus
Ant. II 205 f., sowie den Traum Amrams Ant. II 212 ff.
5 I. Trencsényi-Waldapfel, op. cit. iöi Anm. 27. In Wirklichkeit handelt es

sich um den Rhetor Theodektes, einen Zeitgenossen des ebenfalls erwähnten
Theopomp ; s. E. Diehl, PW 2. R 5, 2 (1934), 1725 f.



244 MARTIN HENGEL

Auf jeden Fall weist die Notiz in Ps.-Aristeas darauf hin,
dass derartige Dramatisierungsversuche der heiligen
Überlieferung auch bei Juden abgelehnt wurden, die sonst dem
hellenistischen Geist positiv gegenüberstanden.

2.8 Es ist auffallend, dass alle diese so verschiedenartigen

von Alexander Polyhistor zusammengestellten
jüdischen und samaritanischen Autoren sich um die positive
Darstellung ihrer heiligen Geschichte
und gleichzeitig um den Nachweis ihrer Überlegenheit

gegenüber den nichtjüdischen
Völkern, vor allem den Ägyptern, Griechen und Phöniziern

Kanaanäern) bemühen. Eine grosse Rolle spielt dabei
der Altersbeweis und das Kulturbringermotiv, gegenüber
synkretistischen Kombinationen ist man teilweise recht
grosszügig, dieselbe Freiheit zeigt man — mit Ausnahme
des Demetrios — auch gegenüber der überlieferten biblischen

Erzählung, die nach Belieben zur grösseren Ehre des eigenen
Volkes ausgestaltet wurde. Wir finden diese — für unsere
Vorstellungen erstaunliche — Grosszügigkeit freilich genauso

in den palästinischen haggadischen Nacherzählungen der

heiligen Geschichte, etwa im Jubiläenbuch, dem Genesisapo-

kryphon oder in den pseudophilonischen Antiquitates biblicae.

Die Angleichung an die hellenistische Literatur betraf weniger
den Inhalt als Form und Stil, dort wo man auf die
griechische Mythologie Bezug nahm, geschah es meist, um sie

euhemeristisch zu entkräften oder sie der eigenen Tradition
einzuordnen.

3.1 Unsere Ausgangsthese, dass in der Diaspora die

schriftstellerische Individualität und damit das Bewusstsein
des geistigen Eigentums stärker ausgeprägt war als im
palästinischen Mutterland, wird erst recht durch die Werke
der grossen Geschichtsschreiber und
Religionsphilosophen bestätigt : Jason von



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 245

Kyrene, Josephus, Justus von Tiberiash Aristobul und
Philo von Alexandrien. Und dennoch lohnt es sich, kurz
bei ihnen zu verweilen, weil deutlich wird, wie nahe Authentizität

und Anonymität, echte Verfasserschaft und Pseud-

epigraphie beieinanderliegen.

3.2 Die in der 2. H. des 2. Jh. v.Chr. entstandenen fünf
Bücher des Jason von Kyrene2 über den Aufstand
des Judas Makkabäus und seine Vorgeschichte waren ein

typisches Beispiel für die rhetorisch-pathetische Geschichtsschreibung.

Erhalten sind sie jedoch nur noch in der Form
einer anonymen Epitome aus dem Anfang des 1. Jhs. v. Chr.,
dem sogenannten II Makkabäerbuch 3. Der Epitomator hat
nach seinem eigenen Urteil « all das, was von Jason von
Kyrene in fünf Buchern dargelegt worden ist auf ein

einziges Buch zusammengedrängt» (2, 23). Freilich hat er
nicht nur stark verkürzt, sondern auch je und je nach
Belieben erweitert und verändert. Gemäss seinem Schlusswort

15, 38 f wollte er den Leser durch « Wein mit
Wasser vermischt» angenehm unterhalten. So beginnt er
mit zwei Briefen, von denen der erste durch E. Bickermann
als echtes Schreiben der Jerusalemer an die Judenschaft in
Alexandrien erwiesen wurde (1, 1-10 a), während der 2.

umfangreichere Brief eine Fälschung darstellt oder aber

1 FGrH 734 ; A.-M. Denis, Introduction, 267 ; vgl. E. Schurer, Geschichte

des jüdischen Volkes i, 58 ff.; F. Ruhl, RhM 71 (1916), 289-308. Leider ist von
seinem Werk, das noch dem Patriarchen Photios vorgelesen wurde, praktisch
nichts mehr erhalten.
2 S. jetzt die grosse Arbeit von J. G. Bunge, Untersuchungen sjimi sjweiten

Makkabaerbuch, phil. Diss. Köln 1971 ; M. Hengel, Judentum und Hellenismus,

176-183.
3 Ed. R. Hanhart/W. Kappler, Septuaginta Gottingensis Bd. 9, 1959; O. Eiss-

feldt, Einleitung in das Alte Testament, 785 ff. ; L. Rost, Einleitung in die

alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen.,., 1971, 58 ff.; vgl. R. H.
Pfeiffer, History of New Testament Times, New York 1949, 506-524;
H. Bunge, op. cit., 153 ff ; 595 ff



246 MARTIN HENGEL

zumindest stark interpoliert ist (1, iob-2,18)1. Weiter fügte
der Epitomator im Anschluss an den Bericht vom Martyrium
des Schriftgelehrten Eleazar (6, 18-31) die ganz aus dem
Rahmen fallende Erzählung vom Märtyrertod der sieben

Brüder mit ihrer Mutter vor dem König ein (c.7). Sie wurde
der Prototyp der späteren christlichen und jüdischen Märtyrerlegende

und fand nicht nur Eingang in die rabbinische
Tradition ('Gittin 57 b), sondern bildete die Grundlage zu
einem stark stoisch geprägten philosophischen Traktat über
die Frage, « ob die fromme Vernunft Selbstherrscherin der
Triebe sei» (et aÙToSécntoTÔç scmv tüv Tta&wv 0 eucjsß^
XoyiCTjroç, IV Makk. 1, 1). Auch diese Schrift war anonym,
sie entstand im 1. Jh. n.Chr. vermutlich in Antiochien und
wurde bereits von Euseb und Hieronymus dem Josephus
zugeschrieben. Die heute übliche Bezeichnung IV Makka-
bäerbuch findet sich seit Synkellos 2.

3.3 Der jerusalemische Priester, Befehlshaber der
Aufständischen in Galiläa und spätere Pensionär des flavischen
Kaiserhauses, Josephus, ist diejenige hellenistisch-jüdische
Schriftstellerpersönlichkeit, deren Individualität wir am
besten erfassen können3. Dennoch stellt sich gerade bei seinem

Hauptwerk, den Antiquitates, nicht nur die in der Antike
allgegenwärtige Frage von « Dichtung und Wahrheit »,

1 E. Bickermann, Ein jüdischer Festbrief vom Jahre 124 v.Chr. {IIMakk. 1,

1-19), ZNW 32 (1933), 233-254. H. Bunge, op. cit., 32-152 hält auch 11 Makk.
1,10b- 18a und 2,16-18 fur einen echten Brief aus dem Jahr 164 und sieht in
II Makk. i, 18 b - 2, 15 eine Interpolation mit apokryphen «Aufzeichnungen
der Denkwürdigkeiten Nehemias (2, 13) und einem midraschartigen Exkurs
über die Tempelrestauration».
2 Text bei A. Rahlfs, Septuaginta, Stuttgart 1939, I, 1157-1184; dazu
E. Schurer, Geschichte des jüdischen Volkes III, 524 ff.; O. Eissfeldt, op. cit.,
831 ff. ; L. Rost, op. cit., 80 ff. ; zum philosophischen Hintergrund s. I. Heinemann,

Poseidonios metaphysische Schriften I, 1921, 154 ff. ; zur antiochenischen

Martyrertradition, s. E. Bickermann(n), Les Maccabées de Malala, Byxpntion
21 (1951), 63-83.
3 S. M. Hengel, Die Zeloten AGSU 1, 1961, 6-16.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 247

sondern auch die nach der Grenze zwischen tendenziöser

Darstellung und bewusster Fälschung. Dies gilt etwa für die
zahlreichen in seinem Werk verstreuten Briefe und Urkunden,
über die man heute im ganzen positiver urteilt, als zur Zeit
von H.Willrich ; die zahlreichen « Reden» sind dagegen völlig
frei gestaltet L In der Darstellung der alttestamentlichen
Geschichte verwendet Josephus nicht nur häufig zur
Ausmalung die palästinische Haggada 2, sondern auch die

bunten Farben des hellenistischen Romans. Die Szene von
Joseph und Potiphars Weib spinnt er unter Verwendung
des Hippolytos-Motivs zu einer dramatischen Liebesnovelle
aus 3

; die mit reichem nichtbiblischem Material ausstaffierte

Mosegeschichte erhält den Charakter eines biographischen
Romans, wobei er auf Traditionen zurückgreift, die auch

Artapanos verwendet hat. Ein weiteres Problem ist die

1 S. oben Anm. 2, S. 237 ; vgl. Judaica. Forschungen %ur hellenistisch-judischen
Geschichte und Literatur, 1900, und die schroff antijudische Herodesbiographie :

Das Haus des Herodes ^wischen Jerusalem und Rom, 1929. Das Urteil von
A. ScHALir, Konig Herodes, Stud. Jud. 4, 1969, IX « das Werk zeugt fur den
leidenschaftlichen Judenhass des Verfassers » ist keine Übertreibung. Zu den

judischen Urkunden s. E. Bickermann, Une question d'authenticité, Les

privilèges juifs, Mélanges I. Levy AIPHOS 13 (1953), 11-34.
2 S. Rappaport, Agada und Exegese bei Flavius Josephus, Wien 1930 ; B. Heller,
Grundzuge der Aggada des Flavius Josephus, MGWJ 80 (1936), 237-246
(241 ff.) : Apologetische Tendenzen Verschweigen, Harmonisierung,
Rettungen, Beschönigungen, Verherrlichungen, rationale Begründungen,
Flucht vor dem Anonymen, Hellenisierungen, Allegorese ; I. Heinemann,
Josephus' Method in the Presentation of Jewish Antiquities, Zion 5 (1940),
180-203 (hebr.). Auf weite Strecken folgt Josephus getreu dem alttestamentlichen

Geschichtsbericht; s. N. G. Cohen, JQR 45 (1963-4), 311-332.
3 Ant. II 41-59; M. Braun, Griechischer Roman und hellenistische Geschichtsschreibung

Frankfurter Studien z. Rel. u. Kult. d. Ant. 6, 1934, 58, 23-117 :

die « älteste uns bekannte romanhaft ausgestaltete 'Phadrafabel' », vgl. ders.

History and Romance m Graeco-Oriental Literature, Oxford 1938, 44-93 ;

H. Sprödowsky, Die Hellemsierung der Geschichte von Joseph m Ägypten bei

Flavius Josephus — Greifswalder Beitrage 18, 1937. M. Hadas, Hellenistic
Culture, New York/London 1959, 153 ff. ; H. J. Tschiedel, Phaedra und

Hippolytos, phil. Diss. Erlangen 1969, 33 ff. S. auch unten S. 265 das T. Joseph.



248 MARTIN HENGEL

Fragwürdigkeit gewisser Quellen. Zwar betont Josephus
immer wieder die Zuverlässigkeit seines Berichts h aber gerade
bei den jüdischen Quellen war nicht zuletzt der Gesichtspunkt
wesentlich, ob sie der höheren Ehre seines Volkes und seines

Gesetzes dienen, das älter und grösser ist als alle griechische
Weisheit. Aus diesem Grunde arbeitet er den Aristeasbrief als

eine für ihn zuverlässige Quelle ein 2, ja er möchte nach dem

Prolog der Antiquitates für den griechischen Leser dieselbe
Rolle spielen wie der Hohepriester Eleazar für Ptolemaios II.
Philadelphos und wünscht dem Leser den gleichen Eifer,
wie ihn der König dem Gesetz entgegenbrachte (Ant. I
10-12). Weiter zitiert er als erster jüdischer Autor die Sibylle 3

und übernimmt aus einem jüdischen Alexanderroman den
Bericht von der Huldigung Alexanders vor dem
Hohenpriester in Jerusalem. U.a. sei dort Alexander das Danielbuch

mit der Weissagung, dass ein Grieche das Perserreich
zerstören werde, gezeigt worden und er habe dies sofort mit
Freuden auf sich bezogen (Ant. XI 313-347). Derartige
Alexanderlegenden tauchen später nicht nur in der
talmudischen Überlieferung auf, sondern auch in gewissen
Versionen des Alexanderromans von Ps. Kallisthenes4. Eine
weitere Quelle berichtet über das Schicksal der ersten

jüdischen «Bankiersfamilie», der Tobiaden 5, und schliess-

1 Bell. I 16 ; VII 455 ; Ant. I 4, 16 f. ; VIII 56 ; XVI 187 ; XX 157.
2 Ant. XII 12-118 und C.Ap. II 45-47. Er macht u.a. Apion den Vorwurf,
diese « Quellen » ubersehen zu haben ; vgl. auch A. Pelletier, S. J., Flavius
Josephe adaptateur de la lettre d'Aristée, Paris 1962.
3 Ant. I 118 Sib. III 97-104, vermutlich nach Alexander Polyhistor wegen
des Plurals öeol; vgl. A. Rzach, PW 2. R. 2, 2(1923), 2101 ; anders Jacoby
FGrH 273 F 79, 4 dazu Komm. S. 283; 289; vgl. auch Abydenos FGrH
685 F 4 b, 2.
4 Lit. bei W. Speyer, Literarische Fälschung, 164, Anm. 10; erg. F. Parthe,
Der griechische Alexanderroman, Rez. T Buch III Btr. Klass. Phil. 33, 1969,

402 f. ; 406 f. Zur talmudischen Literatur s. P. Billerbeck, Kommentar spsm

N.T. aus Talmud und Midrasch, Index IV, 1214 s.v. Alexandersagen; vgl.
unten S. 257 Anm. 2.
a Ant. XII 160-236, dazu M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 486-503.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 249

lieh verbindet er die im Bellum noch einseitig vorherrschende

positive Darstellung des Herodes durch Nikolaos von
Damaskus mit einer schroff antiherodianischen Quelle,
vermutlich priesterlicher Herkunft. Da Josephus in der Regel
nur seine nicht jüdischen Quellen nennt, wissen wir nicht,
ob es sich hier um anonyme, pseudonyme oder durch den
Verfassernamen gekennzeichnete Quellen handelt. In seiner

Apologie C. Apionem, wo er sich besonders um den Altersbeweis

bemuht, verwendet er nicht nur das gefälschte
Geschichtswerk des Hekataios Über die Juden (s. unten S. 301 ff.),
sondern möglicherweise auch teils projüdisch, teils
antijüdisch überarbeitete Manethotexte 1.

3.4 Der erste bekannte jüdische Religionsphilosoph ist
Aristobul2. Seine durch Clemens Alexandrinus und
Euseb erhaltene Lehrschrift wurde seit Richard Simon, 1685,

in ihrer Echtheit immer wieder angefochten, in neuerer Zeit
vor allem durch A. Elter und P. Wendland. Man sah in
dieser Schrift «das Produkt eines christlichen... pseudonym
schreibenden Philon-Nachahmers aus dem 2. oder 3. Jh.
n. Chr.»3. Mit einer gründlichen Arbeit hat N. Walter ihre
Echtheit nachgewiesen, nachdem schon R. Keller die
Verwandtschaft mit der Sprache eines Polybios, Diodor und der

ptolemäischen Papyri aufgezeigt hatte4. In einer ca. 170

1 R. Laqueur, PW 14, i (1928), 1064-1080 ; vgl. W. Helck, Der Kleine

Pauly 3 (1969), 932.
2 Text : A.-M. Denis, Fragmenta, 217-228.
3 S. den Forschungsuberblick von N. Walter, Der Thoraausleger Aristobulos

TU 86 (1964), 1-6 (zit. S. 2) ; vgl. ders., Anfange alexandrimsch-judischer
Bibelauslegung bei Aristobulos, Helikon 3 (1963), 353-372 und ders., Frühe
Begegnungen zwischen judischem Glauben und hell. Bildung in Alexandrien,
Nene Beitrage z- Gesch. d. Alten Welt I, 1964, 367-378. Von « (Pseudo-)Aristo-
bulos» spricht selbst noch P. Katz, ZNW 47 (1936), 212.
4 R. Keller, De Aristobulo Jndaeo, phil. Diss, masch. Bonn 1948. Zur
Charakterisierung, s. N. Walter, op. cit., Anm. 4 und 120 f. Vgl. auch M. Hengel,
Judentum und Hellenismus, 195-307 ; A.-M. Denis, Introduction, 277-283 ;

J. G. Bonge, Untersuchungen zum zweiten Makkabaerbuch, 53 ff. ; 67 ff.



2JO MARTIN HENGEL

v.Chr. dem jungen Ptolemaios VI. Philopator gewidmeten
Lehrschrift deutet Aristobul mit seiner gegenüber dem

späteren Aristeasbrief und Philo noch wenig entwickelten
Allegorese die anthropomorphe Redeweise des Pentateuch

(Pr. ev. VIII 9, 38-10, 17), in einem weiteren Fragment betont
er als erster die Abhängigkeit Piatos und Pythagoras' von
Mose und äussert im Gegensatz zum späteren Aristeasbrief
die Hypothese einer älteren griechischen Teil Übersetzung des

mosaischen Gesetzes, die schon Plato vorgelegen habe, das

ganze Gesetz sei dann auf Betreiben von Demetrios von
Phaleron unter Ptolemaios II. Philadelphos übersetzt worden

; d.h. er kennt schon die Legende, die später Ps. Aristeas
literarisch ausgestaltet hat. Zur Unterstützung seiner

Meinung, dass «Pythagoras, Sokrates und Plato » die Erschaffung
und Erhaltung der Welt durch die Kraft des einen Gottes
erkannt hätten, beruft er sich auf den noch älteren Orpheus
(s.u.S. 293). Unmittelbar darauf folgt das Zitat des berühmten
Anfangs der Phainoumena von Aratos, wobei Aristobul
ausdrücklich begründet, warum er den Begriff Zeus des Originals
durch «Oeôç» ersetzt: «Alle Philosophen sind sich darüber

einig, dass man von Gott heilige Begriffe haben müsse.
Unsere Schule (aïpscrtç) dringt mit Recht am meisten darauf »

(XII 6-8). Man kann aus dieser Begründung seiner Änderung
schliessen, dass Aristobul seine Quellen bona fide verwendete
und selbst kein Fälscher war *, auch wenn er gegen Ende

1 Man sollte darum besser nicht vom « judischen Falscher Aristobulos »

sprechen, s. W. Speyer, Literarische Fälschung, 101. Gegen Speyer 162 weist
Aristobulos nicht aus « Vorsicht » auf die Änderung des Aratoszitats hin,
sondern aus theologischen Gründen. Er lehnt bewusst die Verwendung des

heidnischen Gottesnamens ab. Ps. Aristeas 16 und Josephus Lint. XII 22
sind in diesem Punkt weniger empfindlich, vgl. M. Hengel, Judentum und

Hellenismus, 481 ff. Vgl. auch die euhemerisierende Deutung des

Gottesnamens Zeus, Sib. III 141. Anders, Ant. XIII 260 : der judische Gesandte
Diodoros Sohn des Jason in Rom, Philo, De prov. 91, der Ausruf« beim Zeus »

(Quelle?) und das Testament des Orpheus bei Ps. Justin, unten S. 293 f. Gegen
eine derartige « leichtfertige » Verwendung des Begriffs « Zeus » will A. mit
diesem Hinweis polemisieren.



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 25 I

seiner Lehrschrift einige gefälschte bzw. veränderte Hesiod-
und Homerverse sowie Verse des mythischen Sangers Linos
über die Bedeutung des 7. Tages, bzw. der Siebenzahl
überhaupt, anfuhrt, die fur ihn wie fur die Pythagoreer onto-
logische Bedeutung besass. Bei Clemens Alexandrinus
erscheinen die Linosverse unter dem Namen des Kallimachos 1.

Wahrscheinlich stammten sie aus einem Florilegium jüdisch-
pythagoreischen Ursprungs2.

3.5 Es ist ein Zeichen fur die grundliche, wohl alle
seine judischen Vorganger und Zeitgenossen uberragende
griechische Bildung Philos, dass er, der die griechischen
Dichter und Philosophen seit Homer und den Ioniern häufig
erwähnt und zitiert, niemals derartige Tendenzfalschungen
verwendet. Orpheus und die Sibylle erwähnt er überhaupt
nicht. Aber auch die Prophetenbücher und Hagiographen
treten völlig zurück, obwohl er — wie seine Schrift De prae-
miis et poenis zeigt — eine sehr realistische, politisch-nationale
Eschatologie besass. Erst recht lasst sich bei ihm keine
Kenntnis von Apokalypsen und anderen Pseudepigrapha
nachweisen. Sein Interesse konzentrierte sich in erster Linie
auf die Interpretation des von Gott offenbarten Pentateuch

mit Hilfe der alexandrinischen Hermeneutik, vor allem der

Allegorese. Selbstverständlich war auch er überzeugt vom
höheren Alter der judischen Religion und der Abhängigkeit
der griechischen Philosophen von Mose 3, aber er bedurfte

1 A.-M. Denis, Fragmenta, 226 {Strom. V 14, 107, 4) vgl. unten, S. 294 f.
2 N. Walter, op. ctt., 150-171 ; vgl. W. Speyer, loc. cit Ähnlich wie bei Orpheus
(s. unten S. 292 ff.) erweckte der Pythagoreismus das Interesse gewisser judischer
Kreise — nicht umgekehrt, s. H. Thesleff, An Introduction to the Pythagorean

Writings... Acta Ac. Abo. 1961, 48 ff.
3 Zu den griechischen Schriftstellern bei Philo, s. den Sachweiser zu Philo
von W. Theiler in Philo von Alexandria. Die Werke m deutscher Übersetzung.

VII, 1964, 388-392. E. Schurer, III, 698 f. H. A. Wolfson, Philo, Cambridge
Mass. 1962, I, 87-115 ; 140 ff. In Qiiaest. m Gen 4, 152 erscheint bereits das

Diebstahlsmotiv ; ähnlich Spec. leg. 4, 61 (C -W. V, 223I, dazu K. Thraede,
RAC 5 (1962), 1243 f. s. unten S. 296 Anm 2.



252 MARTIN HENGEL

zur Unterstützung dieser Meinung keines Rückgriffs auf
trübe Quellen. Wenn er in seiner Vita Mösls den Heros in
der Form eines philosophischen Erziehungsromans nach Art
der Cjropaedie Xenophons verherrlicht, ihn zu einer
übermenschlichen Gestalt hochstilisiert und sich reicher hagga-
discher und psychologischer Ausmalung bedient, obgleich
er sich damit weit von den schlichten Aussagen der LXX
entfernt1, so entspricht dies der philosophisch-rhetorischen
Manier seiner Zeit und dem Geschmack der griechisch
gebildeten Leser, die er mit diesem apologetischen Roman
ansprechen wollte. Ähnlich ist es auch mit den von der
Tendenz her verwandten Schriften C. Flaccum und Legatio
ad Gaium. Von modernen Vorstellungen her müsste der

angebliche Briefdes Agrippa I. an Caligula sicher als Fälschung
betrachtet werden, denn er wurde, wenn überhaupt —
Josephus berichtet hier ganz anders —, gewiss nicht in dieser

barocken, manierierten Weise geschrieben; aber selbst hier
folgt Philo nur der literarischen Konvention 2. Als Schriftsteller

und Gelehrter steht Philo in einsamer Höhe über den
anderen jüdischen Literaten der hellenistisch-römischen Zeit,
das Problem der tendenziösen Fälschung tritt an ihn am

wenigsten heran. Auch darin zeigt sich die Überlegenheit
seiner griechisch-jüdischen Bildung.

3.6 Damit hätten wir den Kreis der hellenistischjüdischen

Verfasser abgeschritten, von denen eine gewisse

1 L. Treitel, Agada bei Philo, MGWJ 53 (1909), 28-45 J 159-173 ; 286-291 ;
E. Stein, Philo und der Midrascb BZAW 57, 1931 ; vgl. A. Priessnig, Die
literarische Form der Patriarchenbiographien des Philon von Alexandrien,
MGWJ 73 (1929), 143-155.
2 Leg. ad C., 276-329; vgl. dagegen Josephus Ant. XVIII 289-301. E. M.
Smallwood, Pbilonis Alexandrini legatio ad Gaium, Leiden 1961, 291 f., hält
den zeitgenossischen Bericht Philos fur ursprunglicher, räumt jedoch ein :

« the letter given by Philo is probably not a verbatim copy of that actually
written by Agrippa, but, in accordance with the conventions of ancient
historiography, merely reproduces its general contents. » Selbst dies scheint
mir noch fraglich zu sein.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 253

schriftstellerische Individualität sichtbar wird. Sie sind durchweg

Tendenzschriftsteller: Im Mittelpunkt
ihres Bemühens steht die Darstellung der Geschichte und
religiösen Anschauungen und heiligen Traditionen ihres
Volkes. Gemeinsam ist ihnen weiter die apologetische
Auseinandersetzung mit der griechischen Kultur, an der sie

jedoch selbst durch ihre literarische Bildung mehr oder

weniger teilhaben. In der Frage des Altersbeweises und der

Abhängigkeit der griechischen Philosophie wird die Frage
der geschichtlichen Wahrheit und Wirklichkeit — die sie

im modernen kritischen Sinne freilich noch gar nicht stellen
konnten — der apologetischen Tendenz völlig
untergeordnet. Die Vergangenheit wird ganz unter dem Gesichtswinkel

der Probleme der Gegenwart gesehen, sie hat für
dieselbe paradigmatische Bedeutung. Die verwendeten
Quellen wie auch die Methode ihrer Kombination ist häufig
von zweifelhafter Art und die Abgrenzung gegenüber der
wirklichen Fälschung ist oft nur schwer möglich. Diese
Tendenz war mitbedingt durch die seit den Makkabäer-

kämpfen immer stärker anschwellende antijüdische Literatur,
die die Juden und ihre Vergangenheit in z.T. unsinniger
Weise diffamierte, wobei selbst bedeutende Schriftsteller
wie Tacitus derartigen Behauptungen Glauben schenkten 1.

Diese sogenannte « apologetische » Literatur diente freilich
nicht nur der Verteidigung der Juden nach aussen, sondern
mindestens eben so sehr den literarischen Bedürfnissen des

gebildeten jüdischen Publikums, einschliesslich der heidnischen

Sympathisanten. Gegenüber der überwiegend
judenfeindlichen Umwelt bedurfte gerade das Selbstbewusstsein
der Gebildeten je und je der Festigung, der Abfall vom
angestammten Glauben war in diesen Kreisen keine Seltenheit.
Das beste Beispiel dafür bietet Tiberius Iulius Alexander,

1 S. dazu die Texte bei Th. Reinach, Textes d'auteurs grecs et romains relatifs
au Judaïsmey 1895 (Nachdr. 1963) und I. Heinemann, Art. Antisemitismus,
PW Suppl. 5 (1931), 3-43-



254 MARTIN HENGEL

der Neffe Philos, der Prokurator in Judaa und spätere
Präfekt in Ägypten 1.

4.1 Diese mehr oder weniger mit griechischem Geist
durchtränkte unter dem Verfassernamen verbreitete
Literatur bildete freilich nur eine Art von Überbau. Darunter
gab es eine breite Schicht von volkstümlichen,
erbaulichen Schriften, die ähnlich wie der grösste
Teil des palästinischen Schrifttums als anonyme Werke
ohne Verfassernamen oder aber als Pseudepigraphen
mit dem Namen einer Autorität der heiligen Vorzeit
verbreitet wurden.

4.2 Hier wäre zunächst die Novelle nach der Art
der palästinischen (bzw. babylonischen) Bücher Ruth, Esther,
Judith, Jona oder Tobit zu nennen 2. Diese Novellen wurden,
wie auch die jüdischen Weisheitsbücher Hiob, Proverbia,
Kohelet und Ben-Sira, noch während des 2. Jhs. ins
Griechische übersetzt. Der Enkel des Ben-Sira, der das Werk
seines Grossvaters ins Griechische ubertrug, schildert im
Prolog die Schwierigkeiten einer derartigen Übertragung.
Der vermutlich unechte Brief II Makk. 2, 13 ff. verweist
auf die angeblich von Nehemia begründete Bibliothek in
Jerusalem und schüesst mit dem Hinweis an die Alexandriner

: « Wenn ihr nun davon braucht, so lasst es euch

holen»3. D.h. die griechischsprechende Diaspora war —
trotz ihrer eigenen Produktion — auf literarischem Gebiet
weiterhin stark vom Mutterland abhängig. Diese Abhängig-

1 V. T. Burr, Tiberius Julius Alexander Wurzburger Jahrbucher f. d.
Altertumswiss. 5, 1950/1 ; E. G. Turner, JRS 44 (1954), 54-64 ; V. A. Tche-
rikover/A.Fuks, Corpus Papyrorum Judatcarum II, i960, 188-197.
2 Zur judisch-palastinischen Novelle und Weisheitshteratur, s. Morton
Smith, in : Fischer Weltgeschichte 5, Griechen und Perser, hrsg. von H. Bengtson
1965, 364 f. ; M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 202 ff.
3 Op. cit., 186 ff.: J. G. Bunge, Untersuchungen c>um £weiten Makkabaerbuch,

in f. ; 137 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 255

keit wurde von Palästina aus bewusst gefördert, weil auf
diese Weise die geistige und politische Bindung der Diaspora
an Jerusalem gefestigt werden konnte.

4.3 Ein typisches Beispiel bietet dafür das Buch Esther.
Nach seinem Kolophon wurde es in Jerusalem von einem

gewissen Lysimachos ins Griechische übersetzt und von
dem Priester Dositheos und seinem Sohn Ptolemaios als

« Festbrief des Purim » nach Alexandrien gebracht,
vermutlich mit dem Ziel, dort die Feier dieses Festes
einzuführen. Bezeichnend ist nun, dass diese griechische Fassung
keine blosse Übersetzung mehr, sondern eine durch Zusätze

wesentlich erweiterte Bearbeitung darstellt,
wobei sich — entsprechend der Änderung des geistigen
Klimas durch die Makkabäerkämpfe — das fremdenfeindliche

Motiv verstärkt hat. In Esther 9, 24 wird aus dem

Agagiter Haman der Makedone Haman und in dem in
original griechischer Sprache abgefassten, zusätzlich
hinzugefügten Dekret des Artaxerxes wird nicht nur Mardochai
als CTWTY]p und eüspyertjç des Königs gepriesen, sondern

zugleich Haman beschuldigt, er hätte « das Reich der Perser

in die Hände der Makedonen spielen wollen» (Hjv tcöv

nepcüv £7UxpaTY]OTV s'lç touç MaxeSovaç [xerà^ai E. 10-14
12 k-p). Bedenkenlos wird die ältere Erzählung der neuen
politischen Situation angepasst1.

4.4 Auch das Danielbuch, hinter dem ja von Anfang an
eine breitere Erzählungstradition steht, erhält in seiner
griechischen Fassung liturgische und novellistische Zusätze2.
1 E. Bickerman(n), The Colophon of the Greek Book of Esther, JBL 63

(1944), 339-362 ; Notes on the Greek Book of Esther, PAAJR 20 (1951),

101-133 ; R. H. Pfeiffer, History of New Testament Times, 304-312 ; O. Eiss-

feldt, Einleitung in das Alte Testament, 800 ff. ; L. Rost, Einleitung in die

alttestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen, 61 ff. ; M. Hengel, op. cit.,
38, Anm. 211 ; 187 f. ; 202 ; 560.

2 R. H. Pfeiffer, op. cit., 433-456 ; O. Eissfeldt, op. cit., 797 ff. ; L. Rost,
op. cit., 64 ff.



2 5 6 MARTIN HENGEL

Aus dem Rahmen fällt vor allem die Susanna-Novelle, sie stellt
eine weisheitlich-volkstümliche Erzählung dar, die in Daniel
nicht den königlichen Berater und apokalyptischen Seher,
sondern den weisen Richter sieht1. Bereits Sextus Iulius Afri-
canus hat in einem Brief an Origenes mit historisch-kritischem
Scharfsinn die Echtheit dieser Novelle bezweifelt. U.a. wies er
darauf hin, dass sie in originalem Griechisch abgefasst sei und
mit dem biblischen Daniel nichts zu tun haben könne2.

4.5 In das sogenannte apocryphe Erste Esrabuch, das eine

durch freie Zusammenstellung von Texten aus II Chronik,
Esra und Nehemia gewonnene Geschichte von der Passafeier

Hiskias bis zum Passa im wiedererneuerten Tempel unter Esra

enthält, hat der Kompilator eine weisheitlich-volkstümliche
Novelle vom Rätselwettkampf der drei Pagen (c. 3-5, 3)

eingefügt, zu deren Helden er Serubabel machte. Vermutlich
wollte er die auf Grund der vielen Listen und königlichen
Erlasse trockene Materie durch diese Szene für den Leser
schmackhafter machen. Josephus mit seinem guten Sinn für
dramatische Effekte legte seinem Bericht in den Antiquitates
nicht die kanonischen Bücher von Esra und Nehemia zugrunde,
sondern eben diese apokryphe Kompilation, wobei er die

Drei-Pagen-Novelle noch weiter ausmalte (Ant. XI 31-68) 3.

1 W. Baumgartner, Zum Alten Testament und seiner Umwelt. Ausgewählte
Aufsätze, Leiden 1959, 42-67 (=ARW 24 (1926), 258-280 ; 27 (1929), 187 f.) ;
F. Zimmermann, The Story of Susanna and its Original Language, JQR 4
(1957-8), 236-241.
2 W. Speyer, Liierarische Fälschung, 153, Anm. 2.

3 R. H. Pfeiffer, op. cit., 233-257 ; O. Eissfeldt, op. cit., 777 ff. ; L. Rost,
op. cit., 71 ff. ; M. Hengel, op. cit., 57 f. Gegen W. Speyer, op. cit., 164 kann
man die « Urkunden im dritten Buch Esra » nicht generell als « unecht »

bezeichnen, da sie nur Wiedergaben der aramäischen Dokumente des hebräischen

Esrabuches darstellen, deren Echtheit heute — im Rahmen des in
antiker Geschichtsschreibung Üblichen — durchaus positiv beurteilt wird :

IIIEsra 6, 7-22 Hehr. Esra 5,6-1756, 23-26 6, 3-5 ; 6, 26-33 6, 6-12; 8,

9-24 7, 12-26. Vgl. dazu W. Rudolph, Esra und Nehemia HAT 20, 1949,
51-77; s. dort auch IV-XIX und XVII zu den Motiven des Josephus. Auch
das Urteil Speyers über die Urkunden von I Makk, loc. cit. ist zu einseitig.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 257

4.6 Ganz anderer Art sind die in vielen, z.T. Epiphanios
von Salamis zugeschriebenen Rezensionen überlieferten
Vitae Prophetarum 1. Hinter der christlichen Überarbeitung
steht eine jüdisch-hellenistische Urschrift, die ihrerseits wieder
auf palästinische Überlieferungen gründet. Die besonders
ausführliche Jeremiasvita scheint in ihrer Urform auf einen

ägyptischen Juden zurückzugehen. Sie berichtet nicht nur,
dass Jeremia in Taphnai in Ägypten (_Jer. 43, 9) gesteinigt
worden sei, sondern auch, dass sein Grab Heilung bei

Schlangenbissen verschaffe. Diese Legende wurde mit der

jüdisch-hellenistischen Alexandersage verbunden. Der
makedonische König habe die Gebeine des Propheten nach
Alexandrien gebracht, sie dort «verehrungsvoll an verschiedenen

Stellen im Kreis um die Stadt beigesetzt» und so

Schlangen und Krokodile aus dem Stadtgebiet vertrieben 2.

4.7 Ausgesprochen romanhaften Charakter besitzt die

in gutem Griechisch geschriebene, aus der ägyptischen
Diaspora stammende reizvolle Schrift Joseph und Aseneth 3.

Der Titel wechselt in den verschiedenen Handschriften und
Versionen : Gebet, Bekehrung oder auch Beben Aseneths. Dies

zeigt, dass nicht eigentlich Joseph, sondern die Frau Held

1 Ed. Th. Schermann, Prophetarum vitae fabulosae..., BT 1907; vgl. ders.,
Propheten- und Apostellegenden... TU 31, 3 (1907); dazu A.-M. Denis,
Introduction, 85-90 ; O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten

WMANT 23 1967, 247-250.
2 Ed. Th. Schermann, 71, 15 ft. vgl. 44, 19 ff.; 63, 3 ff.; dazu J. Jeremias,
Heiligengräber in Jesu Umwelt, 1958, 15 ff. ; F. Pfister, Eine jüdische Gründungsgeschichte

Alexandrias SAH 1914, 11, 20 ff. ; ders. Alexander der Grosse in
den Offenbarungen der Griechen, Juden, Mohammedaner und Christen — AAB 1956,

3, 24 ff. ; 29 f. ; 47.
3 Text : P. Batiffol, Le Livre de la Prière d'Aseneth, in : Studia Patristica

I-II, Paris 1889-90, 1-115; M. Philonenko, Joseph et Aséneth. Introduction,
texte critique, traduction et notes Studia postbiblica 13, 1968 dazu kritisch
C. Burchard, Zum Text von «Joseph und Aseneth», Journal Jor the Study

oj Judaism 1 (1970), 3-34; vgl. ders. Untersuchungen xH Joseph und Aseneth —

WUNT 8, 1965; A.-M. Denis, Introduction, 40-48.



258 MARTIN HENGEL

des Romans ist. In einer ganzen Reihe jüdischer Novellen
steht eine Frauengestalt im Mittelpunkt. Den Ausgangspunkt

bildet die Septuagintanotiz von Gen. 41, 45 über die
Heirat Josephs mit Aseneth, der Tochter von Pethephre,
dem Priester von Heliopolis, d.h., wie in der palästinischen
Haggada, die biblische Erzählung. Das darin angedeutete
Problem der Ehe des Patriarchen mit einer heidnischen
Priestertochter gibt dem Roman seine innere Bewegung.
Er beginnt mit der Schilderung der Schönheit und
Männerverachtung der jungen Aseneth, die sich jedoch beim ersten
Zusammentreffen in die übernatürliche Gestalt Josephs
verliebt, es folgt ihre Bekehrung zum wahren Gott, die in
einer Erscheinung des höchsten Erzengels gipfelt, die Heirat
mit Joseph und als Abschluss ein Anschlag des eifersüchtigen
Sohnes des Pharao, der glücklich abgewehrt wird. Der
Roman hat beachtliches religiös-ethisches Niveau — am
Ende steht mehrfach die Mahnung, auf keinen Fall Böses

mit Bösem zu vergelten, es atmet in ihm ein universaler
Geist und eine tolerante Haltung gegenüber dem Nichtjuden.
Von grosser Bedeutung ist dabei der jüdische Missionsgedanke.

Nicht zufällig bilden die Reue und wunderbare
Bekehrung der Aseneth den Höhepunkt, sie werden in my-
sterienhafter Sprache geschildert und könnten fast als eine

Art von hieros gamos gedeutet werden. Verschiedentlich
wurde darum therapeutischer Ursprung angenommen.
Zuweilen ist schwer zu unterscheiden, ob symbolischer Tiefsinn
oder nur farbige romanhafte Einkleidung vorliegt. Auf die
starken Beziehungen zum antiken Roman hat jüngst
wieder C. Burchard hingewiesen 1.

1 Zu Joseph und Aseneth und seinen Beziehungen zum antiken Roman, s.
C. Burchard, Der dreizehnte Zeuge FRLANT 103, 1970, 59-86: «Die
Fabel von JA ist aufs ganze gesehen nichts anderes als eine Variante des

einen Vorwurfs, der den erotischen Romanen der Chariton, Xenophon,
Achilleus, Tatius, Heliodor... mit ihrem bizarren Handlungsgeflecht aus sex,
crime and royalty samt einem Schuss kommoder Religion zugrunde liegt»
(63). Auch « die Bekehrungshandlung hat ihre nächsten Parallelen ebenfalls



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 259

Wie in den Novellen Esther, Judith, Susanna oder Tobit

spielt auch hier das erotische Motiv keine geringe
Rolle, freilich erhält es eine tiefere religiöse Bedeutung.
Ein weiterer Zug, den Joseph und Aseneth nicht nur mit
seinem Ausgangspunkt, der Josephsnovelle in Gen. 39-47,
sondern auch mit anderen jüdischen Novellen, speziell der

persisch-hellenistischen Zeit, gemeinsam hat, ist der Charakter
der Hofgeschichte1. Ihr begegnen wir schon im
Achikarroman von Elephantine, dessen Kenntnis auch im
Tobitbuch vorausgesetzt wird, und der die Asopvita beein-
flusste 2, in Esther und der Drei-Pagen-Novelle den

Danielgeschichten c. 1-6, dem Tobiadenroman bei Josephus und —

im Roman» (65), vor allem in der Bekehrung des Lucius im XI. Buch der
Metamorphosen des Apuleius. Über diesen formalen und inhaltlichen Beziehungen

zum antiken Roman sollte jedoch der typisch judische Charakter der
Schrift nicht zu gering eingeschätzt werden. Gerade ein Vergleich mit den

Metamorphosen zeigt auch extreme Unterschiede, die beweisen, dass sich hier
zwei verschiedene Welten gegenüberstehen. In Joseph und Aseneth zeigt sich
die Rezeption wie der Gegensatz zum Hellenismus. Zur Literaturgattung
s. auch J. W. B. Barns, Egypt and the Greek Romance, Mitt. a. d. Papyrus-
sammlung d. Ost. Nat. bib!., NS 5 (1956), 29-36.
1 Zur Hofgeschichte s. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 55 ff. ; 97 ; 188.

Die positive Haltung zur heidnischen Obrigkeit und das Fehlen der
fremdenfeindlichen Zuge lâsst eine Entstehung in ptolemaischer Zeit bzw. im frühen
Prinzipat als wahrscheinlicher erscheinen als im 1. Jh. n. Chr., wo sich die
Situation in Ägypten vor allem seit Caligula und Claudius mehr und mehr
verschärfte.
2 A. Cowley, Aramaic Papyri of the fifth Century B.C., Oxford 1923 (Nachdruck

1967), 204-248. Die verschiedenen Versionen sind abgedruckt bei
R. H. Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament II,
715-784. Das Buch ist heidnischen Ursprungs, wurde aber von den Juden
übernommen. Die griechische Achikaruberlieferung ist vom Judentum
unabhängig und geht ins 4. Jh. v.Chr. zurück, s. schon Theophrast n. Diog.
Laert. V 20, dazu O. Regenbogen, PW Suppl. 7 (1940), 1541 ; vgl. E. Meyer,
Der Papyrusfund von Elephantine, 1912, 102 ff. Auch bei dem Demokritzitat
Clem. Alex. Strom. I 15, 69 darf man keinen judischen Einfluss annehmen

gegen W. Speyer, Titerarische Fälschung, 167, eher konnte man den Falscher
Bolos von Mendes fur diese ganze Pseudo-Demokrit-Überlieferung
verantwortlich machen, s. H. Stbckel, PW Suppl. 12 (1970), 197-200. Vgl. oben
S. 239, Anm. 1 f.



z6o MARTIN HENGEL

in völlig hellenisierter, pseudepigraphischer Form — im
Aristeasbrief. Diese Beliebtheit der « Hofgeschichte » in der

persischen und frühhellenistischen Zeit deutet u.a. darauf
hin, dass Angehörige der jüdischen Oberschicht im Mutterland

und in der Diaspora Wert darauf legten, in den Dienst
der fremden Könige zu treten. Selbst für den gegenüber der
Fremdherrschaft so kritischen Ben-Sira ist dies eine

angemessene Betätigung für den Weisen :

àvà \).kcrov (rsyiaTavov Ô7tY)p£TY]aet.

xaî evavTt. ^youfrévcov öqj&rjaeTa!. (39,4).

4.8 Ganz im Gegensatz zu dieser letztlich positiven
Haltung gegenüber der heidnischen Obrigkeit steht das

sogenannte III Makkabäerbuch h Dieser unter römischer
Herrschaft — vielleicht zur Zeit Caligulas oder Claudius

(Schürer III, 491) — in Alexandrien entstandene anonyme
«historische Roman» schildert die Verfolgung der ägyptischen

Juden unter Ptolemaios IV. Nach seinem Siege bei

Raphia, 217 v.Chr. habe der König versucht, den Tempel in
Jerusalem zu betreten, sei aber durch ein göttliches
Strafwunder zurückgehalten worden. Es erscheint hier das

Gottesfeind-Motiv, wie in der Heliodorlegende II Makk. 3,
das dann in abgewandelter Form auch in der rabbinischen
Titussage wiederkehrt2. Nach Ägypten zurückgekehrt nimmt
er Rache, beraubt die Juden ihrer Bürgerrechte und versetzt

1 Text : ed. R. Hanhart, Septuaginta Gottingensis IX, 3, i960 ; dazu O. Eiss-

feldt, op. cit., 788 f. ; L. Rost, op. cit., 77 ff. ; zur historischen und gattungs-
mässigen Einordnung s. M. Hadas, III. Maccabees and the Tradition of
Patriotic Romance, Chronique d'Egypte 47 (1949), 97-104 ; ders. Aristeas and

III Maccabees, HThR 42 (1949), 173-184; ders. Hellenistic Culture, 121 f.;
127 ff. ; V. A. Tcherikover, The Third Book of Maccabees as a Historical
Source, ScriptHier 7 (1961), 1-26 ; Corpus Papyrortim Judaicarum I, 37 ; 47 ff ;

64 ; 68 ; 74 f.
2 Zur Titussage : bah. Talmud. Traktat Gittin 56 b ; P. Billerbeck, Kommentar

TSJeuen Testament aus Talmud und Miclrasch I, 946 ff. mit parr. Vgl. auch das

Schicksal des Pompeius nach Ps. Sal. 2, 26 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 261

sie in den Sklavenstand, es sei denn, sie fallen ab und lassen

sich in die Dionysosmysterien einweihen 1. Nicht genug
damit, befiehlt er, die Juden in Alexandrien in der Rennbahn

zusammenzubringen, mit dem Ziel, sie durch Elephanten
zertrampeln zu lassen. Die Elephanten stürzen sich jedoch
auf die Soldaten des Königs, worauf dieser die Freilassung
befiehlt und die Juden mit der Erlaubnis entlässt, die
Apostaten zu töten. Eine ältere Form der Elephanten-Legende
erscheint in C.Ap. II 53-56 unter Bezugnahme auf Ptolemaios

VIII Physkon. Der Roman enthält zwar wertvolle historische
Details — etwa über die Schlacht von Raphia —, im ganzen ist
er jedoch ein tendenziöses Machwerk, das gegen die Entrechtung

der Juden im römischen Ägypten polemisiert und sich

wohl zugleich auch — ähnlich wie das Estherbuch — als

Festlegende eines nationalen Befreiungsfestes der Judenschaft

in Alexandrien empfiehlt. Es kündigt sich darin
bereits jener zelotische Geist an, der dann in der Katastrophe
116/117 n.Chr. endete.

5.1 Eine Zwischenstellung zwischen der haggadischen
Novelle, der paränetischen Weisheitsschrift und der
Apokalypse nehmen die sogenannten Testamente ein. Nach
gemeinantiker Ansicht war der Mensch in specie mortis mit
übernatürlichen Kräften begabt2. Sein Segen und Fluch
besass besondere Kraft, weiter war er in der Lage, Zukünftiges

zu weissagen. Schon der Jakobs- und Mosesegen
{Gen. 49 ; Dtn. 3 3) sind Zeugen dieser Anschauung, im
palästinisch-essenischen Jubiläenbuch sind mehrere
apokalyptische Testamente eingestreut3, auch die Mahnreden

1 III Makk. 2, 29 f. ; dazu M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 480, Anm. 43.
2 Vgl. etwa Cicero Dip. I 30, 63-65 unter Berufung auf Poseidonios, den
Brahmanen Calanus (I 47) und Hector (II. XXII, 355 if.) dazu die zahlreichen
Belege in dem Kommentar von A. S. Pease ; weiter E. Stauffer, Art.
Abschiedsreden RAC I (1950), 29 ff. ; M. Hengel, op. cit., 391 f.
3 Jub. 10, 13 ff. ; 20-23 ; 31 ; 35 ; 36.



zGz MARTIN HENGEL

bzw. der « Brief » Henochs 1 haben im Grunde die Form
eines Testaments (A.th. 91, 1 ff; Slaw. 43 ff; 58 ff). Ein
neutestamentliches Beispiel sind die Abschiedsreden Jesu,
Job. 13-17. Auch in der jüdisch-hellenistischen Literatur
finden sich einige Beispiele dieser Gattung : Es erscheinen
dabei — im Gegensatz zu anonymer Novelle oder Roman
— pseudepigraphische Verfassernamen.

5.2 Das Testament Job2, das an gewisse biographische
Details der eigenwilligen griechischen Übersetzung des

Hiobbuches anschliesst und diese in haggadischer Weise
ausdeutet, hat die Form eines Rückblicks des sterbenden Hiob
auf sein Leben. Es besitzt so mehr erzählenden als

apokalyptischen Charakter. Der Bericht wird von seinem Bruder
Nereus aufgeschrieben (51, 2-4). Man wird diese Angabe des

unbekannten Verfassers kaum als bewussten Täuschungsversuch

gegenüber dem Leser verstehen dürfen, es ist genauso
ein novellistischer Zug wie der Flinweis auf die sonst

völlig unbekannten Paralipomena des Fliobfreundes Eliphas
(41, 6). Üblicherweise nahm man an, dass die Söhne derartige
Testamente niederschrieben. Die biographischen Details stammen

z.T. aus derselben Tradition, aus der auch der von
Polyhistor exzerpierte jüdische « Elistoriker » Aristeas schöpft
und die ausserdem in einem « aus dem Syrischen » (d.h.
Aramäischen) übersetzten Anhang zur LXX von lob

1 Der letzte Teil des sog. Ath. Hen. tragt nach dem griechischen Text die
Überschrift èiuaToXl) 'Evä>x; s. C. Bonner, The last Chapters of Enoch m Greek

Stud, and Doc. 8, 1937, (Nachdr. 1968) 10. 87. Vgl. c. too, 6 und
J. T. Milik, Problèmes de la littérature hénochique à la lumière des fragments
araméens de Qumrân, HThR 64 (1971), 333-378, 360 ff. : der Brief war in
seiner aramaischen Urform schon in der Bibliothek von Qumrân.
2 Text : Testamentum Iobi, ed. S. P. Brock Pseudepigrapha Veteris Testa-
menti Graece II, Leiden 1967; dazu A.-M. Denis, Introduction, 100-105;
M. Philonenko, Le Testament de Job, Semitica 18 (1968), 1-75 ; D. Rahnen-
F. Fuhrer,Das Testament des Hiob und das Neue Testament,ZNW6z{ic)7i),
68-93.



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 263

erscheinen 1. Danach war Hiob ursprunglich Heide, identisch
mit dem Edomiterkonig Jobab, dem Urenkel Esaus nach
Gen. 36, 33. Durch eine Vision bekehrt, änderte er seinen
Namen in Job. Die mit der Bekehrung verbundene

Zerstörung eines Götzenbildes veranlasst Satan, den Kampf
gegen Job aufzunehmen. Die Freunde Hiobs, die ihn nach

20 Jahren Krankheit besuchen, werden zu arabischen

Konigen befordert. Das grosste der alttestamentlichen Weis-
heitsbucher verwandelt sich so in einen naiv-erbaulichen
Roman, dessen Grundthema der siegreiche Kampf des Helden

gegen den Satan darstellt, ein Kampf, der u.a. auch mit
Bildern des gymnasialen Wettkampfes geschildert wird.
Grosse Bedeutung hat der Auferstehungsgedanke und die
unverbrüchliche Hoffnung Hiobs auf seine Erhöhung durch
Gott — das Gegenbild bietet dazu seine Frau, die in Armut
und Verzweiflung als Sklavin stirbt. Mit Hingabe wird dann
auch die Rehabilitation des standhaften Frommen geschildert :

er heiratet eine Enkelin Jakobs, seine drei Töchter aus dieser
Ehe werden mit der Sprache der Engel begabt, d.h. wohl mit
der auch im Urchristentum geschätzten Glossolalie.

5.3 Die inhaltlich bedeutsamste, freilich auch uberlie-
ferungsgeschichtlich komplizierteste Schrift dieser Gattung
sind die Testamente der 12 Patriarchen2, d.h. eine Sammlung,

1 FGrH 725 A.-M. Denis, Fragmenta, 195 f.; dazu Introduction, 258 f.
Zur LXX von Hiob s. H. M. Orlinsky mit seinen zahlreichen Aufsätzen m
HUCA 1957-59 ; 1961 ; 1962 ; 1964 ; 1965 ; dazu S. Jellicoe, The Septuagmt
and Modern Study, Oxford 1968, 310 ff.

2 Text : The Greek Versions of the Testaments of the Twelve Patriarchs ed.
R. H Charles, Oxford 1908 (Nachdr. i960) ; Testamenta XII Patriarcharum
ed. M. de Jonge Pseudepigrapha Veteris Testament! Graece I, Leiden 1964,
basiert auf dem Text der von Charles zu Unrecht zurückgesetzten Handschrift

b. Dazu A.-M Denis, Introduction, 49-59 M. de Jonge, The Testaments

of the Twelve Patriarchs, 1953 ; Ch Burchard/J. Jervell/J.Thomas, Studien

ZU den Testamenten der Zwölf Patriarchen, hrsg v. W. Eltester BZNW 36,

1969 und grundlegend J. Becker, Untersuchungen zpr Entstehungsgeschichte der

Testamente der Zwölf Patriarchen AGAJU 8, 1970.



264 MARTIN HENGEL

die das letzte Vermächtnis der zwölf Söhne Jakobs an ihre
Söhne enthalten soll. Auf Grund gewisser christlicher
Passagen vermutete de Jonge einen judenchristlichen Ursprung.
Man kann jedoch diese Stücke relativ leicht ablösen, sie

beruhen deutlich auf einer sekundären Überarbeitung. Aber
auch der dahinterstehende jüdische Komplex ist nicht
einheitlich. Erschwert wird das traditionsgeschichtliche Problem
durch die Vielfältigkeit der Überlieferung mit zahlreichen
Varianten. Die Texte dieser volkstümlich-erbaulichen, parä-
netischen oder apokalyptischen Literatur waren leicht
Veränderungen und Interpolationen unterworfen, da im Gegensatz

zu den kanonischen Schriften keinerlei kritische
Kontrolle und Reinigung der Texttradition stattfand. Trotz
starker palästinischer Einflüsse neigt man heute dazu, eine

original griechische Urschrift anzunehmen. Bereits in der
Geniza der Synagoge von Kairo und dann wieder in Qumran
wurden Stücke eines aramäischen T. Levi und hebräischen
T. Naphtali gefunden, die vom T. XII unabhängig sind,
jedoch auf gemeinsame Tradition zurückgehen. Vor allem

J. Becker hat sich in jüngster Zeit um eine literarkritische
Scheidung der verschiedenen Schichten bemüht. Er versucht

so, ein in Ägypten entstandenes Original herauszuarbeiten,
das vom « Thema der Nächstenliebe » beherrscht worden sei

und noch keine apokalyptischen Bestandteile enthielt1. Freilich

überfordert er damit die literarkritische Methode, auch
weckt das abgerundete Ergebnis den Verdacht, dass es bereits

vor der Untersuchung vorlag. Zum Inhalt der Testamente

gehören autobiographische Ich-Berichte, apokalyptische
Belehrung und vor allem die ethische Ermahnung. Das

paränetische Schwergewicht der Schrift ergibt sich bereits
aus den Überschriften zu den einzelnen Testamenten : Testa-

1 Op. cit.y 383. Die Genizafragmente sind bereits in einem Anhang der Ausgabe
von Charles abgedruckt ; zu den Qumranfragmenten s. die Analyse von
J. Becker, op. cit69 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 265

ment Ruben über die Gesinnung, Testament Simeon über den

Neid, Testament Tevi über das Priestertum und den Hochmut,
Testament Juda über die Tapferkeit, den Geiz und die Unzucht
usw. Auch Einleitung und Schluss sind stereotyp:
«Abschrift (àvTiypacpov) des Testaments Ruben, das er seinen
Söhnen auftrug, bevor er starb im 125. Jahre seines Lebens ».

Am Ende jedes Testaments steht eine Notiz über den Tod,
die Totenklage und das Begräbnis des Patriarchen. Vor
allem in den kleineren Testamenten überwiegt die rein ethische

Tendenz, wobei das Liebesgebot keine geringe Rolle spielt :

« Aber liebet den Herrn und den Nächsten, habt Erbarmen
mit dem Armen und Schwachen» (T. Iss. 5, 2) oder « Liebt
den Herrn mit eurem ganzen Leben und einander mit
wahrhaftigem Herzen» (T. Dan. 5, 3). Hier kommt das Werk
dem Geist der Evangelien nahe 1. Aus dem Rahmen fällt
dagegen das T. Jos. Es hat in ähnlicher Weise wie Josephus
die Potipharerzählung novellistisch ausgestaltet und behandelt

im Grunde nur diese eine Episode mit den Mitteln der
erotischen Novelle. Man hat hier den Eindruck, als ob der
Verfasser das Thema ITepl acocppoaûv/jç im Blick auf die sonst
zuweilen etwas zu moralische Materie dazu verwendet hat,
die Schrift für den Leser attraktiver zu gestalten 2.

6.1 Das sogenannte Testament Abrahams und das

verwandte, jedoch sehr viel stärker christlich gefärbte Testament

Isaaks sind vom Inhalt her bereits eher Apokalypsen.
Sie behandeln die Erlebnisse der Patriarchen kurz vor ihrem
Tode und den Tod selbst. Der Ausgangspunkt ist ihre
Weigerung zu sterben, diese Weigerung führt dann zu einer

1 Zum neutestamentlichen Liebesgebot und den T.XII s. Ch. Burchard, in :

Der Ruf Jesu..., Festschrift J. Jeremias y 70. Geburtstag, 1970, 55 f.

2 Vgl. oben, S. 247, Anm. 3 und J. W. B. Barns, Egypt and the Greek
Romance, in Mitt. a.d. Papyrussammlung d. Ost. Nat. Eibl., N.S. 5, 31 f., der
auf eine Parallele aus einer ägyptischen Volkserzählung hinweist.



z66 MARTIN HENGEL

Himmels- und Hollenreise und zu Offenbarungen über das

Gericht und die Theodizee 1.

6.2 Derartige apokalyptische Schriften werden m der

Regel als eine Besonderheit des palästinischen Judentums
betrachtet. In seinem Artikel « Apokalyptik » in der RGG
konnte z.B. H. Ringgren die These aufstellen : « Die judische
A. scheint fast ausschliesslich (Ausnahmen Sib. und si. Hen.)
auf palästinischem Boden gepflegt worden zu sein » 2. Diese
weit verbreitete Anschauung lasst sich so nicht aufrechterhalten.

Die judische Religion war als Buchreligion zugleich
eine an das Medium des gottlichen Wortes gebundene

Offenbarungsreligion. Die schrittweise Abgrenzung

kanonischer Schriften und die Begrenzung der
normativen « Offenbarung » auf die « Propheten » und « Weisen »

1 T. Abraham : ed. M. R. James, The Testament of Abraham, Texts and Studies II,
1892, dazu A -M. Denis, Introduction, 31-39, vgl auch G. H. Box, The

Testament of Abraham, London 1927 und K. Berger, Die Amen-Worte fesu
BZNW 39 (1970), 4 ff. Das T. Isaak ist nur Koptisch (Sahidisch und

Bohairisch), Arabisch und Äthiopisch erhalten, s. A -M Denis, op. cit., 32
Anm. 6 ; 34 Anm. 17-20. Übersetzungen : W. E. Barnes, m Texts and Studies

II, 1892, 140 ff. ; S. Gaselee, in G. H. Box, op. cit., 55 ff. und unvollständig
P. Riessler, Altjüdisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 1135 ff Einen sahi-
dischen Text mit Ubersetzung und kurzer Einleitung hat K. H. Kuhn, JThS 8

(1957), 225-239 und 18 (1967), 324-336 vorgelegt. Ob die Ursprache Griechisch

war, bleibt umstritten, ebenso die judische Herkunft, vermutlich ist es ein
christliches Werk unter Verwendung judischer Tradition, ja vielleicht eine
direkte Nachahmung des T. Abrahams ; s. K. H. Kuhn, JThS 8 (1957), 226 f
P. Nagel, Wissenschaft!. Zeitschr. d. M Luther -Umv. Halle-Wittenberg 12 (1963),
259 ff. und die Antwort von Kuhn, JThS 18 (1967), 325 f Beziehungen
bestehen bei beiden Werken zum koptischen T Jakob (s. W. E. Barnes,
op. cit., 152 ff.; S. Gaselee, op. cit., 77 ff) und zum Tod Josephs, s.b
S. Morenz, Die Geschichte von Joseph dem Zimmermann TU 56, 1951, 177 ff
Es zeigt sich hier, wie aus der judischen Erbauungsliteratur in Ägypten
nahtlos eine christliche Volkshteratur herauswachst. J. T. Milik, RB 79
(1972), 77-97 (92 ff.) vermutet auf Grund von in Qumran gefundenen
Fragmenten eines T. Amrams (des Vaters Moses) die Existenz einer Testamenten-
Tnlogie (Levi, Kahat, Amram), die auch m griechischer Übertragung
verbreitet war.
2 RGG 3 I, 464



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 267

der Vergangenheit hatte in hellenistischer Zeit ein religiöses
Vakuum im Blick auf brennende Fragen der Gegenwart
geschaffen, zu denen vor allem die Theodizee gehörte.
In der Auseinandersetzung mit der hellenistischen
Aufklärung und den Verfolgungen der makkabäischen Religionsnot

zerbrach das alte Tat-Folge-Schema und es stellte sich
die Frage nach dem Sinn der Geschichte, der Ursache des

Leidens und des Bösen in der Welt und nach dem Schicksal
des Individuums nach dem Tode x.

Hier konnten weder die Tora noch die älteren Prophetenschriften

eine der neuen Situation entsprechende zureichende
Antwort geben ; um diese « göttlichen Geheimnisse » zu
erschliessen, bedürfte man neuer, unmittelbarer « Offenbarung

». Freilich traten solche « Offenbarungen »

grundsätzlich als Pseudepigrapha mit dem Namen
der Autoritäten der normativen Vergangenheit

auf. Die erste « Apokalypse » war das Danielbuch.

Ein unbekannter Verfasser hatte eine ältere weisheitlich-
aretalogische Erzählungssammlung auf dem Höhepunkt der

Religionsnot 165 v.Chr. in eine Apokalypse umgestaltet2.

6.3 Diese neue Gattung der «Apokalypsen»
fand sehr rasch auch in der Diaspora Verbreitung.

Hier war die Frage nach dem Ziel der Geschichte und der

Erlösung Israels so akut wie im Mutterland, und das 2.

Problem, das Schicksal des Individuums nach dem Tode,
hatte die griechische Religion, längst bevor es in Israel
bedacht wurde, in der Orphik und den Mysterienreligionen
zu lösen versucht. Gegen 140 entstand die erste jüdische

1 Die Theodizeefrage wurde schon durch Hiob und Kohelet vorbereitet.
Ben-Sira versuchte sie noch einmal in konservativer Weise zu losen, s.

M. Hengel, Judentum und Hellenismus, zio ff. ; 252 ff.
2 Zum Neuansatz bei Daniel, s. op. cit., 330 ff. ; 357 ff. ; zur Aretalogie, 205 f. ;

zum Offenbarungsverständnis, 369 ff. Die Danielapokalyptik setzte sich in
der Alten Kirche fort : A.-M. Denis, Introduction, 309-314.



208 MARTIN HEN GEL

Ursibylle (s. unten S. 286 ff.), daneben besitzen wir eine ganze
Reihe von Apokalypsen in original griechischer Sprache.
Weitere Werke wie das erweiterte Danielbuch, eine Sammlung
von Henochschriften, die Assumptio Mosis, die Apokalypse
Abrahams, die IV Esraapokalypse und die syrische Baruch-

apokalypse wurden ins Griechische übersetzt. Auch diese

Übersetzungen zeigen das Interesse an dieser Art von
Literatur in der Diaspora. Wenn bei einem Schriftsteller
wie Josephus die apokalyptische Heilserwartung völlig
zurücktritt, so hat dies politische Gründe 1. Eine methodische

Schwierigkeit bleibt freilich stets die Trennung des jüdischen
Kerns von der christlichen Bearbeitung, denn « die judische
A. (geht) bruchlos und unmerklich in die christliche
über » 2. So hat z.B. die christliche Ascensio Jesajae ein älteres

judisches Jesaja-Martyrium eingearbeitet3. Auch die
Johannesapokalypse enthalt ganz uberwiegend judische Traditionen.
Genau wie im Mutterland erscheinen auch in der Diaspora
als Autoren die grossen prophetischen Gestalten der
Vergangenheit, einmal die Väter der Urzeit von Adam bis Mose,
dann wieder die Propheten, vor allem der Spätzeit von dem

Jeremia-Schuler Baruch bis Esra, mit dem nach pharisäischer
Lehre und dem Zeugnis des Josephus das Wirken des Geistes
ein Ende fand, d.h. der Zeit der Zerstörung Jerusalems, des

1 M. Hengel, Die Zeloten, 245. A. Wlosok, Laktanz und die philosophische
Gnosis AAH i960, 2, 111 weist darauf hin, dass synkretistisch-duali-
stische Anschauungen, die dem palästinischen Essenismus nahestehen, « bei
Philo starker hervortreten, wo er auf das Gemeindeverstandnis zurückgreift

». D.h., dass in den breiten Schichten der judisch-alexandrinischen
Bevölkerung apokalyptische Anschauungen starker verbreitet waren als in
der griechisch erzogenen Oberschicht.
2 H. Kraft, RGGs I, 469. Vgl. oben, S. 266, Anm. 1.

3 E. Tisserant, Ascension d'Isaie, Traduction de la version éthiopienne avec
les principales variantes des versions grecque, latines et slave, Paris 1909 ;

vgl. A.-M. Denis, Introduction, 170-176 ; griechische Fragmente m Fragmenta,

105-114. Deutsche Übersetzung bei E. Hennecke/W. Schneemelcher,
Neutestamenthche Apokryphen II 3, 1964, 454 ff



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 269

Exils und des Neubeginns im Heiligen Land. Die Frage der
Theodizee konnte besonders gut von « Augenzeugen » der

Zerstörung Jerusalems und des Exils, d.h. der tiefsten
Erniedrigung Israels, gestellt werden. Erst die christliche Apoka-
lyptik setzte — im Bewusstsein des endzeitlichen
Geistbesitzes — wie in der Johannesapokalypse, dem Hirten des

Hermas und gewissen montanistischen Prophezeiungen den
Verfassernamen ein ; aber auch hier kehrte man rasch in die

Pseudepigraphität zurück.

6.4 Es ist wenig sinnvoll, die verschiedenen
jüdischhellenistischen Apokalypsen, die griechischen Baruch- und
Esraapokalypsenx, die Offenbarungen unter dem Namen
Sedrach 2, Zephanja (Sophonias) 3 und Hesekiel (Apokryphon
Ezechiel)4 in diesem Zusammenhang einzeln ausführlicher
zu besprechen. Die Grundmotive wiederholen sich, dies

beweist, dass es sich hier in besonderer Weise um
Traditionsliteratur handelt. Das Medium der Offenbarung
ist die Vision bzw. der Traum, beides lässt sich kaum trennen,
und — noch stärker als in der palästinischen Überlieferung
— die Himmels- und Höllenreise. Entscheidende Bedeutung
erhält der angelus interpres als Offenbarer und Geleiter, d.h.
die Offenbarungsmedien sind weithin die der hellenistischen

1 Baruch : ed. J.-C. Picard, Apocalypsis Baruchi Graece, Pseudepigrapha Veteris
Testament1 Graece II, Leiden 1967 ; A.-M. Denis, Introduction, 79-84.
Esra : ed. C. Tischendorf, Apocalypses Apocryphae, 1866 (Nachdr. 1966),

XII ff. ; 24-33 i A.-M. Denis, Introduction, 91-96, dort auch Beispiele fur die
christliche Esraapokalyptik V und VI Esra), vgl. E. Hennecke / W. Schnee-
MELCHER II, 488 ff.

2 Ed. M. R. James, Apocrypha Anecdota Texts and Studies, II, 3, Cambridge
1893 (Nachdr. 1967), 127-137; A.-M. Denis, Introduction, 97-99.
3 Wir besitzen sahidische und achmimische Fragmente : G. Steindorff, Die
Apokalypse des Elias, Eine unbekannte Apokalypse und Bruchstücke der Sophonias-

Apokalypse — TU 17, 3 (1899) ; ein griechisches Fragment bei A.-M. Denis,
Fragmenta, 129; Introduction, 192 f., 166 A. 11. Deutsche Ubersetzung auch
bei P. Riessler, Altjudisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 168-177.
4 A.-M. Denis, Fragmenta, 121-128 ; Introduction, 187-192.



MARTIN HENGEL

Umwelt1. Wichtige Themata bilden die Darstellung der

Heilsgeschichte häufig in der Form des vaticinium ex eventu2,

Diskurse über die Frage der Theodizee, den Ursprung der
Sünde und das kommende Gericht3. Gegenüber der
palästinischen Apokalyptik steht die Frage nach dem Heil des

Individuums noch mehr im Vordergrund, die Schilderungen der
endzeitlichen Ereignisse treten dagegen hinter den Flimmels-
reisen und den Darstellungen des Gerichts, der Höllenqualen
und des Heils der Geretteten zurück. Hier mag ein stärkerer

hellenistisch-orphischer Einfluss vorliegen, wie ihn etwa
G. H. Macurdy für T. Abraham c. 12 f. wahrscheinlich
gemacht hat, wobei er auf die Parallele des mythischen Berichts
des Pamphyliers Er über das Totengericht in Piatons Staat (X
614 b ff.) verwies4. Man wird in diesem Zusammenhang an die

Bemerkung von M. P. Nilsson erinnert : « Leider bleibt es

dabei, dass die Hölle eine griechische Erfindung ist»5.

1 Zu den Offenbarungsformen s. M. Hengel, Judentum und Hellenismus,
381-394.
2 E. Osswald, Zum Problem der vaticinia ex eventu, ZA W 73 (1963), 27-44 ;

M. Hengel, op. cit., 184 ff., 337 ff. Wir finden dieselben auch in der ägyptischen
und griechischen Weissagung der hellenistischen Zeit. Literarische Beispiele
bieten das Topferorakel (Anf. des 2. Jh. v.Chr.), s. L. Koenen, ZPE 2 (1968),
178-209 ; vgl. M. Hengel, op. cit., 338 f., 391 und Lykophrons Alexandra;
dazu St. JosifoviC, PW, Suppl. 11 (1968), 888-930 ; die Form des vaticiniums
wird spater von Vergil übernommen (922 f.). Vgl. unten, S. 288.

3 Vgl. den Rechtsstreit mit Gott um die Frage der Theodizee, IV Esra 1

und 2 ; 7, 15 ; die Sedrachapokalypse, c. 7 (James 132) ; Apok. Abr. 23 ; die
griech. Esraapokalypse, ed. Tischendorf S. 24 ff. und E. L. Dietrich, Die
rabbinische Kritik an Gott, ZRGG 7 (1933), 193-224. Diese Motive wirken
dann in der mandäischen Gnosis weiter ; s. H. Jonas, Gnosis und spdtantiker
Geist I 3, 1964, 136 f. Vgl. auch W. Harnisch, Verhängnis und Verheissung der
Geschichte FRLANT 97 (1969) zur Syr. Baruch und IV Esraapokalypse.
4 Platonic Orphism in the Testament of Abraham, JBL 61 (1942), 213-226 ;

vgl. schon A. Dieterich, Nekyia 2, 1913 (Nachdr. 1969), 214 ff., 225 ff. ;

zum palästinischen Henochbuch und T. F. Glasson, Greek Influence in Jewish
Eschatology, London 1961. Beim T. Abraham liegt zusätzlich ägyptischer
Einfluss vor ; s. S. Morenz, Die Geschichte von Joseph dem Zimmermann TU
56 (1951), 123 ff,
5 Geschichte der Griechischen Religion, II2, 1961, 558.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 27I

6.5 Diese apokalyptisch gefärbte Offenbarungsliteratur
muss in der jüdischen Diaspora wie auch im frühen Christentum

ausserordentlich beliebt gewesen sein. Da sie von der
Reichskirche später zurückgedrängt wurde, ging vieles
verloren 1, von manchen Schriften sind nur noch der Titel
oder kleine Bruchstücke erhalten, anderes z.B. das

äth. und slavische Henochbuch wurde aus der
griechischsprechenden Kirche hinausgedrängt. Fragmente besitzen wir
noch vom sog. Gebet Josephs, in dem der Erzvater Jakob
unter dem Namen Israels mit dem obersten Engel Gottes
identifiziert wird2, ein Text, der auch zum Verständnis der

Entstehung der Christologie von Bedeutung ist ; weiter von
der Poenitentia Iannes et Mambres, den beiden ägyptischen
Erzzauberern der jüdischen Haggada, auf die II Tim. 3, 8

anspielt3. Eine andere vom Hirten des Hermas zitierte
Schrift (7, 4) handelt von den Propheten Eldad und Modad,
die nach Nu. 11, 26-29 unter Billigung Moses in ekstatische

Verzückung fielen 4 eine Eliasapokalypse wird vermutlich in

1 E. Schurer, Geschichte des judischen Volkes III, 357 ff. ; 395 ff. ; M. R. James,
The Lost Apocrypha of the Old Testament, London 1920 ; A.-M. Denis,
Introduction, XIV vgl. unten, S. 303, Anm. 2.

2 A.-M. Denis, Fragmenta, 61 f.; Introduction, 125-127; dazu die grundliche
Untersuchung von J. Z. Smith, The Prayer of Joseph, in Religions in Antiquity,

ed. J. Neusner, 1968, 253-294, nach ihm gehört das Werk « within the
environment of first or second century Jewish mysticism» (291). Vgl. auch
A. D. Nock, Essays on Religion and the Ancient World, 1972, II, 931 f.
3 A.-M. Denis, Fragmenta, 69 ; Introduction, 146-149. Ein altenglisch erhaltenes

Fragment des 11. Jhdts beschreibt die Beschworung der Seele des verstorbenen
Jannes durch Mambres ; s. M. R. James JThS 2 (1901), 572-577, deutsche

Übersetzung bei P. Riessler, Altjudisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 496.
Die Tradition von den Zauberern erscheint sowohl in der palästinischen
Überlieferung, (P. Billerbeck III, 660 ff. ; CD V 18 ; Tg fer. I zu Ex. 1, 15),
wie bei Plinius, NH XXX, 1, 11 ; Apuleius, Apologie 90 und Numenios
(Euseb, Pr. ev. IX 8, 1). Es zeigt sich hier die Verbreitung der judischen
Magie. S. auch L. Ginzberg, The Legends of the fetus, 1909 ff., VII, Index
s.v. 251.
4 A.-M. Denis, Introduction, 142-145, vgl. L. Ginzberg, op. cit., III 251 ff. ;

VI 88 ff.



272 MARTIN HENGEL

I Kor. 2, 9, I Clem. 34, 8 und bei Clemens Alexandrinus
zitiert1. Schliesslich und endlich wäre das vielverzweigte
Adam-Schrifttum zu nennen, das wohl ursprünglich
auf palästinische Überlieferung zurückgeht, wo sich eine

reiche, spekulative Adamhaggada entwickelte. Der Mythos
vom « Urmenschen » war für alle Formen der synkretisti-
schen Variation besonders geeignet2. Diese Adamschriften
konnten mehr biographischen Charakter erhalten, teilweise
besitzen sie die Form eines Testaments an seinen Sohn Seth,
andere geben sich wieder als Apokalypse. Auch —
halbmagische — Gebete Adams waren im Umlauf. Diese
Adamliteratur besass einen grossen Einfluss auf die Entwicklung
der jüdisch-christlichen Gnosis, in der die

Urgeschichte von Gen. 1-10 eine entscheidende Rolle spielte.
Unter den Schriften der 1947 entdeckten koptisch-gnostischen
Bibliothek von Nag Hammadi, die eine ganze Reihe von
« Apokalypsen » (im Sinne von « Offenbarungsschriften »)

enthält, befindet sich auch eine Offenbarung des Adam, die er
seinen Sohn Seth im 700. Jahr gelehrt hat3.

1 A.-M. Denis, Fragmenta, 103 f. ; Introduction, 163-169. Eine koptische
Eliaapokalypse, die freilich mit den griechischen Fragmenten in keinem Zusammenhang

steht, hat G. Steindorff {TU 17, 3 [1899]) ediert; vgl. auch H.P. Houghton,

The Coptic Apocalypse, Aegtptus 39 (1959), 40-91 und 179-210 und die
deutsche Übersetzung bei P. Riessler, op. cit., 114-125. Sie ist offensichtlich
christlich und stammt aus dem Ende des 3. Jhdts., verwendet jedoch älteres

jüdisches Material. Etwa aus derselben Zeit stammt eine hebräische
Apokalypse (ed. M. Buttenwieser), Die hebräische Eliasapokalypse, 1897 ; s.

A.-M. Denis, op. cit., 168 Anm. 17.
2 Introduction, 3-14 ; M. R. James, The lost Apocrypha of the Old Testament,

1-18 ; vgl. auch E. C. Quinn, The Quest of Seth for the Oil of Life, Chicago-
London 1962, und U. Bianchi, Gnostizismus und Anthropologie, Kairos
NF 11 (1969), 6-13. Zum «Urmenschen» s. J. Jervell, Imago Dei
FRLANT 76, i960; H.-M. Schenke, Der Gott «Mensch» in der Gnosis, 1962.

3 Biographischen Charakter haben die Vita Adae et Evae und die ihr
entsprechende sog. Apokalypse Mösls (ed. Tischendorf, Anm. 1-23). Eine christliche

Weiterentwicklung bildet die syrische Schat^höhle (A.-M. Denis, op. cit.,
8 f.). Ebenfalls Syrisch erhalten ist ein Testamentum Adae: Patrologia Syriaca

I, 2 1917, 1307-1360. Ein darin enthaltenes horariitm wird auch Apollonios



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 273

6.6 Aus der Fülle der apokalyptischen Überlieferung
des griechischsprechenden Judentums möchte ich nur
einen paradigmatischen Fall herausgreifen :

Es handelt sich hier — wie bei den Adamapokalypsen —
um eine Schrift, die in einem breiten Traditionsstrom steht,
und zwar innerhalb der Henochüberlieferung1.
Auf eine umfangreiche mündliche Geheimlehre
in Verbindung mit dem Namen Flenochs deutet schon die

karge Notiz Gen. 5, 24 hin: «Henoch wandelte mit Gott,
und er war plötzlich nicht mehr da, denn Gott hatte ihn
fortgenommen ». Ein weiterer Hinweis auf diesen Traditionsstrom

erscheint im Lob der Väter des Ben Sira (44, 16), der
Henoch ein « Beispiel der Erkenntnis » nennt. Im
sogenannten äthiopischen Henochbuch, das keine geschlossene
Einheit, sondern eine Sammlung von 5 Henochschriften
darstellt, treten gewisse Züge dieser Geheimüberlieferung
zutage. Die apokalyptische Tradition geht jedoch weiter
und mündet ein in die Thronwagen- und Flimmelsspekulation
der nachchristlichen, jüdischen Kabbala, wo Henoch mit

von Tyana (I) zugeschrieben (op. cit., 1370 ff.) ; vgl. M. R. James, The lost

Apocrypha of the Old Testament, 138 ff. Zu dem Adamgebet, s. E. Peterson,
La libération d'Adam de l'àvœyy.q, RB 55 (1948), 199-214 deutsch in:
Frühkirche, Judentum, Gnosis, 1959, 107-129. Zur gnostischen Adamapokalypse
s. A. Bohlig /P. Labib, Koptisch-gnostische Apokalypsen aus Codex V von
Nag Hammadi, Wiss. Zeitschr. d. M. Luther-Unw. Halle-Wittenberg 1963,
Sonderband 86-117 ; dazu K. Rudolph, ThR 34 (1969), 160 ff. Uber judischen
Einfluss auf die Gnosis s. A. Bohlig in Le Origini dello Gnosticismo,
Colloquio dt Messina, Leiden, 1970, 109-140 ; ders., Mysterion und Wahrheit -
AGSU 6, 1968, 149-161 ; K. Rudolph, TbR 36 (1971), 98-124 (Lit). Vgl. auch
U. Bianchi, La rédemption dans les livres d'Adam, N/imen 18 (1971), 1-8.

1 H. Odeberg, Art. 'Evm/, ThWN'I II (1935), 553-557; H. L. Jansen, Die
Henochgestalt — Skrifter utgitt av det norske Vedenkapsakademi i Oslo, 1939 ;

P. Grelot, La Légende d'Hénoch dans les Apocryphes et dans la Bible,
RechSR 46 (1948), 5-26; 181-210; M. Hengel, Judentum und Hellenismus,
165 f., 360 ff., 371 ff. ; H. R. Balz, ZThK 66 (1970), 424 ff. Zur spateren
Entwicklung s. H. Odeberg, 3 Enoch or the Hehren• Book of Enoch, Cambridge
1928 und G. Scholem, Die judische Mystik in ihren Hauptstromungen, 1967,

72 ff., 399 f.



274 MARTIN HENGEL

dem göttlichen Wesir Metatron identifiziert wird. Ein
Zeichen dafür, dass diese « Henoch-Apokalyptik» auch in der

griechischsprechenden Diaspora Einfluss gewann, ist der
neutestamentliche Judasbrief, der die griechische Übersetzung
des Äth. Henoch (V. 6 Äth. Hen. 10, 4 ff. ; v. 14 f.

1,9 vgl. 60, 8) anführt. Der sog. Barnabasbrief zitiert 16, 5 f.
Äth. Hen. 89, 56. 66 f. als YPacPd.h. als heilige Schrift h

Spuren dieser apokalyptischen Henochtradition finden sich

weiter in jüdischen Gebeten der Diaspora, ja selbst in der
Gnosis, wo Henoch die Abfassung der Bücher Jeû
zugeschrieben wird 2.

1 Der Anfang und Schluss des Buches (c. 1-32, 6 und 97, 6-104 ; 106/7, 3 der
Brief Henochs s. oben S. 262, Anm. 1) liegen in Griechisch vor s. Apocalypsis
Hmochi Graece Pseudepigrapha Vet. Test. Graece III, ed. M. Black, 1970 ;

dazu A.-M. Denis, Introduction, 15-30. Von 4 der 5 ursprunglich selbständigen

Einheiten des Äth. Hen. wurden Fragmente in Qumran gefunden ;

s. J. T. Milik, Problèmes de la littérature hénochique à la lumière des

fragments araméens de Qumrân, HThR 64 (1971), 333-378. Das Äth. Hen. 72-82
uberlieferte astronomische Buch lag dort in sehr viel umfangreicherer Form
vor, während das wegen der Menschensohnüberlieferung bedeutsame Buch
der Bilderreden 37-71 in Qumran noch fehlt. J. T. Milik vermutet, dass es

erst gegen Ende des 3. Jhdts. n.Chr. in griechischer Sprache entstanden sei
und zum Genus der christlichen Sibyllinen gehöre (373 ff.), eine freilich sehr
kühne Vermutung, denn die Schrift enthält keinerlei spezifisch christliche
Zuge noch zeigt sie — von den allgemein apokalyptisch-eschatologischen
Zügen abgesehen — stärkere Beziehungen zu den Sibyllinen. Die Identifikation
des erhöhten Henoch mit dem «Menschensohn» in c. 71 kann unmöglich
einem Christen zugeschrieben werden. Sehr viel stärker sind gerade in diesem
entscheidenden Kapitel die Beziehungen zum III. hebräischen Henochhuch

ed. Odeberg. Zu dem Motiv der geflügelten Engel, Äth. Hen. 61, 1 (378),
könnte man auf die geflügelten Geister der 4 Winde in der Darstellung der

Totenerweckung nach Hes. 37 in der Synagoge von Dura Europos verweisen.
Jüdischer Ursprung ist dadurch in keiner Weise ausgeschlossen, u.U. wird
man jedoch mit einer Entstehung in der griechischsprechenden Diaspora
rechnen müssen.
2 Koptisch-Gnostische Schriften I3, Die Pistis Sophia; die beiden Bücher des Jeû...
ed. C. Schmidt/W. Till, 1962 (GCS 45), 158, 19 und 228, 35. Die Verbindung
zur kabbalistischen judischen Henochtradition zeigt sich auch an der Gestalt
des «kleinen Jaô» (7, 36; 8, 11), der im hebräischen (III.) Henochhuch mit
Henoch-Metratron identifiziert wird (ed. Odeberg 12, 5 ; 48 C, 7 ; 48 D
vgl. S. 273, Anm. O.). Zu den judischen Gebeten s. E. Peterson in : Früh-



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 275

6.7 Eine von der palästinischen Henochüberlieferung
abhängige, aber im ganzen doch eigenständige
jüdischhellenistische Ausprägung findet sich im sogenannten
slawischen Henochbuch 1. Es ist praktisch völlig frei von
christlichen Einflüssen und dürfte in seiner Urform in
griechischer Sprache noch während des i. Jhs. n.Chr. in
Alexandrien entstanden sein. Das Buch enthält die
Schilderung einer Himmelsreise des Patriarchen 30 Tage vor
seiner Entrückung, anschliessend eine Abschiedsrede und
endet mit der Entrückung selbst, es kommt so von der

Form her einem « Testament » nahe. Die FI i m m e 1 s-

reise fuhrt Henoch durch alle 7 Himmel vor den Thron
Gottes, er verwandelt sich dort in die himmlische Glorie
der Engel und wird zum Schreiber eingesetzt, der alles im
Himmel und auf Erden notiert. Den Höhepunkt bildet die

Offenbarung der Geheimnisse der Schöpfung durch Gott
selbst. Dabei werden ägyptisch-orphische Spekulationen
sichtbar. Das All ist aus dem « grossen Adoil » d.h. dem

« grossen Aion », der die Gestalt des Welten-Eis hat,
hervorgegangen (c. 25 Charles S. 29 f. Vaillant). Trotz dieser

ktrche, Judentum und Gnosis, 1959, 36 ff. Nach J. T. Milik, op. cit., 366 ff. und
in Tradition und Glaube, Festgabe fur K. G. Kuhn, 1971, 117-127 ist das

Buch der Riesen von Mani durch eine in Qumran verbreitete Henochschrift
beeinflusst, die im4. Jh. n. Chr. in griechischer Übersetzung auch im christlichen
Ägypten bekannt war.
1 Text und Übersetzung : A. Vaillant, Le Livre des Secrets d'Henoch, Paris 1952,
Die alteren Ubersetzungen von Bonwetsch, Charles und Riessler sollten,
nachdem diese Ausgabe vorliegt, nur mit Vorsicht verwendet werden, da
sie auf sekundären Textformen beruhen. Das Methusalem-Noah-Apokryphon
S. 65 ff., das im slawischen Text mit dem Henochbuch verbunden ist, durfte
eine sekundäre, christliche Zutat sein, da hier von der jungfräulichen Geburt
des Melchisedek berichtet wird. Dagegen hat das Henochbuch — gegen
A. Vaillant und A.-M. Denis, Introduction, 28 f. — keinerlei christliche Zuge ;

s. G. Scholem, Eranos-Jahrbuch 27 (1958), 250 ff. und Ursprung und Anfange
der Kabbala, 1962, 64 f. Vgl. auch A. Rubinstein, Observations on the
Slavonic book of Enoch, JJSt 13 (1962), 1-29. J.-T. Milik, op. cit. 373,
vermutet eine sehr spate Entstehung (9. Jh. n.Chr.) ; hier bleibt jedoch das

Fehlen aller christlichen Elemente völlig rätselhaft.



276 MARTIN HENGEL

synkretistischen Schöpfungslehre wird jedoch jeder gno-
stische Dualismus abgewehrt (c. 33, 7 S. 35). Auf Gottes
Befehl schreibt Henoch alles in Bücher nieder, die er an
seine Söhne weitergeben soll : « Übergib ihnen die Bücher,
die von deiner Hand geschrieben sind, und sie sollen sie

lesen und den Schöpfer aller Dinge erkennen... und sie

sollen die von deiner Hand geschriebenen Bücher an ihre
Kinder weitergeben, und die Kinder an die Kinder, von
Verwandten zu Verwandten, von Geschlecht zu Geschlecht ».

Der Hinweis auf die « Bücher » deutet auf eine umfangreichere

Henoch-Literatur hin. Zur Erde zurückgekehrt ruft
Henoch seine Söhne zu einer ethisch geprägten A b-

schiedsrede zusammen und offenbart ihnen seine künftige

Funktion : Er wird der Himmelsschreiber werden, der
alle Werke der Menschen aufschreibt. Man hat fast den

Eindruck, dass den Anhängern der Henoch-Apokalyptik
diese Schriften Henochs mindestens so wichtig waren wie
der Pentateuch, denn sie decken die Geheimnisse auf, die
bei Moses nur angedeutet werden. Es ist verständlich, wenn
sich daher gegen die Henochapokalyptik im jüdischen
Palästina, in der Diaspora und im frühen Christentum auch
Widerstände regten. Die Einwände gegen die Echtheit der
Henochschriften, von denen Tertullian berichtet1, hatten

weniger «historische» als dogmatische Ursachen. Möglicherweise

war das Argument, gegen das Tertullian dieselben

zu verteidigen sucht, dass nämlich dieses Werk die Sintflut
nicht überlebt haben könnte, bereits dem Verfasser des slav.
Henoch bekannt. Der Auftrag Gottes an Henoch über die

ihm diktierten Bücher schliesst mit der bezeichnenden

Verheissung :

« Denn die Schrift deiner Hand und die deiner Väter
Adam und Seth werden nicht vernichtet bis zur letzten Zeit,

1 De cultufem. I 3, x (CCL 1, 346); vgl. W. Speyer, Literarische Fälschung 153.
Zum Widerstand gegen die Henochüberlieferung s. auch P. Billerbeck,
Kommentar, III 744 f.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 277

denn ich habe meinen Engeln Arioch und Marioch befohlen...
deine und deiner Väter Schrift zu bewahren, damit sie nicht
in der nahen Flut verlorenginge... ».

6.8 Vielleicht könnte man bei einer derartigen
apokalyptischen Traditionsliteratur am ehesten von echter
religiöser Pseudepigraphie1 reden. Freilich
nicht deshalb, weil es sich hier um nachweisbar inspirierte

Schriften handelte. Der dogmatisch belastete Begriff
der « Inspiration » ist in diesem ganzen Zusammenhang
schwerlich brauchbar 2. Auch das Kriterium der Erlebnisechtheit

hilft hier kaum weiter, da das Entscheidende in der

jüdischen Apokalyptik nicht nachweisbar erlebte Visionen,
sondern die mündliche und schriftliche Tradition war. Der
autobiographische Bericht des Paulus in II Kor. 12, 1 ff.
über seine Entrückung in den 3. Himmel bzw. ins Paradies
stimmt zwar mit dem slav. Hen. (8 S. 9) und der Adam-
apokalyptik (Apok. Mos. 37) überein, da sich auch dort das

Paradies im 3. Himmel befindet, aber es folgt daraus nur,
dass sich visionäres Erlebnis und traditionelles Deuteschema
nicht trennen lassen. Auch echte Visionen wurden in ihrer
Deutung dem interpretierenden Raster der Tradition
unterworfen 3. Das entscheidende ist der religiöse Traditicnsstrom,

'S. W. Speyer, JbAC 89, 109 ff. ; Literarische Fälschung 339, Index s.v.
Pseudepigraphie, « echte religiöse ».

2 Der Begriff der Inspiration war in der griechischen Tradition starker
verankert als in der alttestamentlich-judischen. S. dazu W. Speyer, JbAC 91,
Anm. 24 und unten S. 311 ff. und H. Kleinknecht, ThWNT VI (1959),
341 ff. Typisch ist etwa Ps. Longinus, De snblimitate 8, 4; 13, 2; 16, 2. Im
Judentum hat sich die literarische Inspirationsvorstellung erst relativ spat
entwickelt ; s. P. Katz, ZNW 47 (1956), 209 ff. ; E. Schweizer, ThWNT VI,
T959> 382 ff.; M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 248; 299 f.; 374 ff.;
390 ff. Dazu Josephus (C.Ap. I 37 ff.), der die Auswahl der 22 kanonischen
Schriften bei den Prophetenbuchern durch Inspiration begründet.
3 Paulus bedient sich bei der Darstellung seiner Erlebnisse der aretalogischen
Form, H. D. Betz, ZThK 66 (1969), 288-305, die selbst wieder eine lange,
innerjudische Traditionsgeschichte besitzt : M. Hengel, op. cit., 203 ; 205 f. ;

285 ff.



278 MARTIN HENGEL

der immer wieder neue literarische Form gewinnt, für die
dann die pseudepigraphische Form eine Selbstverständlichkeit

ist, weil nicht die Individualität des Schreibers, sondern
die Gestalt des religiösen Heros, an dessen Überlieferung und
Geist man allein gebunden ist, die entscheidende Norm
darstellt. Am ehesten könnte man diese apokalyptische Henoch-
überlieferung mit dem hermetischen Schrifttum vergleichen,
zumal der Himmelsschreiber Henoch mit dem göttlichen
Schreiber Hermes-Thoth eine ganze Reihe verwandter Züge
besitzt. In einem späten magischen Traktat werden sie dann
auch beide identifiziertl.

7.1 Gerade die Henoch-Apokalyptik enthielt ein sehr
starkes weisheitliches Element, wie denn überhaupt
die jüdische Apokalyptik aus der Verbindung von alt-
testamentlicher Weisheit und Prophétie herausgewachsen
ist. Auch die alttestamentliche Weisheitstradition fand in der

Diaspora ihre Fortsetzung, und zwar — es konnte nicht
anders sein — unter dem Namen jenes Heros, der nach

I Kg. 5, 11 ff. die Weisheit in Israel begründet hatte, d.h. als

Weisheit Salomos. In Palästina wurde ihm die im 3. Jh.
v. Chr. abgeschlossene Sammlung der Sprüche Salomos

zugeschrieben (1, 1 ; 10, 1), obwohl darin auch Sprüche anonymer
(22, 17 ; 24, 23) und altarabischer Weiser (30, 1 ff.; 31, 1 ff.)
enthalten waren ; weitere Pseudepigrapha unter seinem
Namen waren das Hohe Lied, Kohelet — nach dem Anfang
des Buches 1, 1.12 — und die pharisäischen Psalmen Salomonis

im 1. Jh. v.Chr. 2. Wie diese Wirksamkeit Salomos in der

1 M. Hengel, op. cit., 390 ; vgl. auch die aramäische Zauberschale bei

J. A. Montgomery, Aramaic Incantation Texts in Nippur, 1913, 98 f.; der

grosse Herr Armasa Hermes) Metatron Henoch). Dazu J.T. Milik,
op. cit., 369.
2 Zu dem Schrifttum im Namen Salomos, s. K. Preisendanz, PW Suppl. 8

(1958), 660-704; J. A. Sint, Pseudonymität im Altertum, 154 f.; E. Lohse,
TbWNT VII, 1964, 459 ff. ; M. Hengel, op. cit., 237 ff. ; A.-M. Denis,
Introduction, 60-69 (65 ff.). Bei Kohelet zeigt sich schon im 3. Jh. v.Chr. in



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 279

Diaspora eingeschätzt wurde, zeigt die LXX zu I Kg. 5,12:
Sie machte aus den 1005 Liedern des hebräischen Texte 5000.
Diese wSa£ wurden dann z. T. als sraoSod, d. h. als magische
Beschwörungen, verstanden und begründeten den Ruf
Salomos als Magier 1. Auch die Übersetzung von 5, 14

steigerte die universale Geltung seiner Weisheit : « Und alle
Völker kamen, die Weisheit Salomos zu hören, und er
empfing Gaben von allen Königen der Erde, welche seine

Weisheit gehört hatten». Aristobul verweist darum auf
Salomo als einen seiner philosophischen Vorgänger, der die

archetypische Bedeutung der göttlichen Sophia viel klarer
zum Ausdruck gebracht habe als die Schule der Peripatetiker
(Euseb. Pr. ev. XIII 12, 10 f.). Die Weisheit Salomos wurde
dabei auf den ganzen Kosmos ausgeweitet und philosophisch
interpretiert : oùSepiav yàp 9ûatv Yjyvoijaev... àXX' èv ratcran;

ecpiXocrocp^CTs... sagt Josephus von ihm A.nt. VIII 44. Hier liegt
die Wurzel für die schon bei Josephus selbstverständliche

Bedeutung Salomos als Magier und das unter seinem Namen
umlaufende magische Schrifttum (VIII 45). Ein Beispiel
bietet dafür das auf jüdische Quellen zurückgehende in
verschiedenen Versionen erhaltene Testamentum Salomonis 2.

Wenn Salomo so zum Autor von magischer oder weisheitlicher
Literatur gemacht wurde, so war dies so naheliegend, wie
wenn Fabeln Äsop, naturwissenschaftlich-magische Schriften
Demokrit und Gnomensammlungen Theognis oder Menan-
der zugeschrieben wurden.

7.2 Auch der unbekannte Verfasser der sogenannten
Sapientia Salomonis führte nicht deshalb in 7, 1 (vgl. 9, 7 f.)
die Gestalt Salomos, in der ersten Person redend, als Lehrer
ein, um durch eine bewusste literarische Fälschung — vor-
Palastina starker griechischer Einfluss ; s. R. Braun, Kobelet und sein Verhältnis

Zur Itterarischen Bildung und zur Popularphilosophie, theol. Diss. Erlangen, 1971.
1 K. Preisendanz, op. cit., 662 f.
2 Op. cit., 684 ff. und A.-M. Denis, Introduction, 67 f., ed. C. C. McCown,
UNT 9, Leipzig 1922.



z8o MARTIN HEN GEL

nehmlich bei Griechen und Römern — « seinem Werk
dadurch Ansehen (zu) verschaffen » 1. Im Gegenteil, er
wollte in dieser protreptikosartigen Lehrschrift gerade nicht
seine Individualität und ihr Werk in den Vordergrund
stellen, sondern die überzeitliche und überindividuelle Weisheit

selbst, als deren Traditionsträger er sich verstand und
deren paradigmatischer Repräsentant Salomo war. Der
Verfasser versteht die Weisheit als göttlichen Geist (i, 4 ff. ;

6, 12 ff.; 7, 7; 7, 22 b - 8, 1 u. ö.), der von Gott ausgehend
wie die platonische « Weltseele » oder der stoische « Logos »

das All durchdringt und versucht, die Herrschaft über den
Menschen zu gewinnen. Diese Identität der Weisheit als

Geist Gottes überbrückt die Zeiten:

pia 8s oüaa roxvTa Suvarat

xal psvouaa sv aùr9j ta 7tâvra xaivlÇsi

xal xarà ysveàç e'iç ôcnaç psraßalvoucra

cplXouç 9-soü xal 7ipocpr]Tai; xaTaaxeuccÇsi (7,27).

Auf Grund der Identität der göttlichen Weisheit kann der
Verfasser Salomo als den von Gott selbst vorbildlich mit
Weisheit begabten Herrscher in den Mittelpunkt stellen und
ihn sprechen lassen :

at!>Toç yap 401 sScuxsv tüv ovtwv yvûcriv ociJ/suSy;

slSévai auuTacLv xocrpou xal svépyeiav crcoixeiosv,

àpX'Ôv xal tsXoç xal psaoTTjTa ^pôvouv,

-ponZv àXXayàç xal psTaßoXtxp xaipûv,
ÈviauTOÛ xûxXouç xal aarpcov Usaslç,

cpûasiç Çcûmv xal D-upoùç S-Tjplcov,

7Tvsu(xaTcov ßlap xal SiaXoyiapoùç àv&pMTtwv,

Siacpopàç cpuTÛv xal Suvàpsiç pi^ûv,
oaa te scrTtv xpuirrà xal spicpavî) syvcov

7) yàp TiixvTwv Te/vînt; sSlSaÇév pis aocpla. (7,17 — 22a).

1 Gegen die Deutung von W. Speyer, Literarische Fälschung 166. Lit. bei
O. Eissfeldt, Einleitung in das Alte Testament, 812-817, 1022 ; L. Rost,
Einleitung in die alttestamentlicben Apokryphen, 41 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 281

Auch in diesem Falle kann man von einem « echten

religiösen Pseudepigraphon» (s. oben S. 277) sprechen, nur ist es

nicht die verborgene, mündliche oder schriftliche Tradition
des Apokalyptikers, sondern der Geist der Weisheit, der
Salomo als das Idealbild des vollkommenen weisen Königs
mit dem jüdisch-hellenistischen Lehrer verbindet.

7.3 Der Verfasser steht dabei auf einer geistigen
Grenzscheide. Er verfügt, wie J. M. Reese 1 gezeigt
hat, über rhetorische Bildung, einen reichen und gewählten,
z.T. fast manieriert erscheinenden Wortschatz und beachtliche

popularphilosophische Kenntnisse. Besonders auffällig ist
der Einfluss der Sprache der Isisaretalogien und des

Epikureers Philodemos von Gadara. Dieses rhetorische,
griechische Sprachgewand, das sich wesentlich vom Stil der
LXX unterschied, hatte zur Folge, dass einzelne gebildete
Kirchenväter wie Origenes und Hieronymus 2 erkannten,
dass die Schrift nicht von Salomo stammen könne. Gleichzeitig

hält der Verfasser jedoch bewusst an der jüdischen
Tradition fest, verwendet den traditionellen semitischen
Parallelismus membrorum und verzichtet — im Gegensatz zum
Übersetzer der Proverbia Salomonis, der zuweilen die hebräischen

Verse in Jamben und Hexameter verwandelte 3 — auf
den Gebrauch des fremden Metrums. Stark betont wird die
Unsterblichkeit der Seele — die palästinische Vorstellung
von der Auferstehung des Leibes spielt dagegen keine Rolle

1 Hellenistic Influence on the Book of Wisdom and its Consequences Analecta
Biblica 41, Rom 1970. Vgl. auch P. C. Larcher, Etudes sur le livre de la Sagesse,

Paris 1969. Schon I. Heinemann, Poseidonios metaphysische Schriften I, 1921,
136-153, vermutete eine von Poseidonios abhängige Quelle.
2 W. Speyer, Eiterarische Fälschung 154, Anm. 6.

3 H. J. Thackeray, The Poetry of the Greek Book of Proverbs, JThS 13

(1912), 46-66 ; G. Gerleman, The Septuagint Proverbs as a Hellenistic
Document, OTS 8 (1950), 15-27 und Studies in the Septuagint III, Proverbs

Lund Universitets Ârtskrift I, 52, 1956, Nr. 3 ; vgl. M. Hengel, fudentum
und Hellenismus, 292 ff.



282 MARTIN HENGEL

— doch die Unsterblichkeit wird gut biblisch mit der imago

Dei nach Gen. i, 27 begründet. Umstritten ist, ob in 8, 20

und 15, 8 die platonische Anschauung von der Präexistenz
der Seele auftaucht, J. M. Reese sieht darin mehr eine
quasiaristotelische Anschauung von der Seele als der Form des

Leibes h Während die griechische Verehrung der Gestirne
noch relativ milde beurteilt wird (13, 6 ff.), tadelt der
Verfasser schroff den ägyptischen Tierkult (12, 23 ff. ; 15, 14 ff.) ;

der mit der Begrifflichkeit der Mysterienreligionen
dargestellten kanaanäischen Religion wird der Vorwurf des

Kannibalismus gemacht, den gewisse Griechen gegen die Juden
erhoben 2. Der Verfasser steht so mitten in dem geistigen
Kampf der jüdischen Religion um ihre Selbstbehauptung,
die angesprochenen Leser waren wohl weniger gebildete
Griechen und Römer als junge Juden, es könnte sich bei dem
Werk ähnlich wie bei Ben Sira um eine Zusammenfassung von
Lehrvorträgen handeln, freilich nicht aus einem Jerusalemer,
sondern aus einem alexandrinischen Lehrhaus3. In den

Schlusskapiteln wird an Hand des Paradigmas der Errettung
der Juden aus Ägypten Gottes Treue gegenüber seinem Volk
und sein Gericht über die Heiden dargestellt. Das Schlusswort
dient der nationalen, religiösen Selbstbestätigung :

xarà navra yâp, xiSpie, êpisyàXuvaç rov Àaov

C70U xai ÈSoJjaaaç;

xal où^ ûtopslSsç èv toxvtI xoapû xal ron«
7iapicjT<xp.svo<;. (19,22).

1 Op. cit., 80 ff. ; vgl. auch P. C. Larcher, op. cit.

2
12, 5 ; vgl. Damokritos (Reinach, Textes, 121) und Apion (Reinach, 131 f.

C.Ap. II 91-97). Hier liegt der Ursprung der Ritualmordlegende.
3 J. M. Reese, op. cit., 117 ff., 146 ff. Das «Lehrhaus» (bêt hammidras) und der
Stuhl des Lehrers (jesibä) tauchen erstmalig in Sir 51, 23 und 29 auf. Sie sind
eine typische Errungenschaft des Erziehungseifers der hellenistischen Zeit; s.

M. Hengel, op. cit., 143-152. Zum Lehrbetrieb in Alexandrien, s. W. Bousset,
Jüdisch-Christlicher Schulbetrieb in Alexandria und Rom FRLANT 23, 1915,
der vor allem die Schultraditionen bei Philo herauszuarbeiten sucht.



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 283

8.1 Wenn man die unter ihrem Verfassernamen
überlieferte judisch-hellenistische Literatur — von Philo
und Josephus abgesehen — mit der anonymen und pseud-
epigraphischen vergleicht, so muss man sagen, dass auch in
der Diaspora letztere überwog, vor allem wenn man noch
die zahlreichen Ubersetzungen aus der palästinischen
Literatur hinzurechnet. D.h. selbst im judisch-hellenistischen

Bereich war das Bewusstsein
des geistigen Eigentums und der
schriftstellerischen I ndividua 1 i tàt gegenüber
der griechisch-romischen Welt unterentwickelt.

Bei der Fortfuhrung des Vergleichs fällt weiter
auf, dass sich die « Autorenliteratur » durchweg mit ihrer
hellenistischen Umwelt direkt auseinandersetzt, sei es, dass

die judische Geschichte mit der heidnischen verbunden und
zugleich ihre Überlegenheit postuliert wird, sei es, dass man
wie Aristobul den philosophischen Charakter der judischen
Religion erweisen wollte. In der anonymen und pseudepi-
graphischen Literatur spielt dagegen dieses « apologetische »

Element kaum eine Rolle, selbst die Sapientia hütet sich,
expressis verbis auf die heidnische Mythologie, Geschichte
oder Philosophie einzugehen, sie will vielmehr das Walten
der gottlichen Weisheit in und fur Israel beschreiben. D.h.
diese beiden Literaturtypen gehören — bis zu einem gewissen
Grade — verschiedenen Bildungsschichten an. Die «Autorenliteratur»

setzt ein stärker gebildetes Publikum voraus, das

unmittelbar von der Frage des Verhältnisses zur
hellenistischen Kultur bewegt war. Naturlich gibt es auch
Ausnahmen, dazu ware bei der anonymen und pseudepi-
graphischen Literatur neben der Sapientia auch das stark
stoisch gefärbte IV. Makkabaerbuch (s. oben S. 246) zu
rechnen. Gemeinsam ist beiden Gruppen, dass es sich um
ausgesprochene Tendenzliteratur handelte und dass der
Sinn für die historische Wirklichkeit und
Wahrheit in der Regel unterentwickelt war.



284 MARTIN HENGEL

Bei Anlegung moderner Massstäbe müsste man hier wie dort
ständig von « Fälschungen » sprechen. Man würde freilich
mit einem derartigen ahistorischen-moralisierenden Urteil
der geschichtlichen Situation nicht gerecht.

8.2 Der Unterschied zwischen der
Anonymität und P s eu d ep igr ap hi t ä t hängt eng
mit der Gattung der jeweiligen Schrift
zusammen. Die Novelle, wie auch der Geschichtsbericht

konnten auf jeden Verfassernamen verzichten, da

hier die erzählte Geschichte an sich das Interesse des Lesers
erweckte. In diesem Bereich war auch der profane Einfluss
am grössten. Dennoch versuchte man, in irgendeiner Weise

profane Erzählungen wie die Susanna- oder die Drei-Pagen-
Novelle durch Übertragung auf einen jüdischen Helden der

Vergangenheit mit der heiligen Geschichte zu verbinden.
Bei der Testamentenliteratur, den Apokalypsen und
weisheitlichen Lehrschriften war es aus Gründen der Autorität
der Schrift unabdingbar, sie als Offenbarungsschriften eines

der Männer der Urzeit bzw. der Propheten der israelitischen
Geschichte auszugeben. Eine derartige Übertragung wurde
kaum als Betrug empfunden, denn einmal trat das Bewusst-
sein des individuellen geistigen Eigentums gegenüber der

Bindung an die transsubjektive Tradition und den

Schulzusammenhang stark zurück, und zum anderen glaubte man an
das Fortwirken der Autorität, des Geistes und der Weisheit
bestimmter Personen und wollte nichts anderes, als sie zur
Sprache bringen. Einer geistigen Welt, in der ein Henoch,
Mose, Elia oder Jeremia redivivus erwartet wurde, wo man
gewiss war, dass einzelne Gestalten wie Henoch, Jakob,
Pinehas oder Elia zu Gott als himmlischer Schreiber, Pleer-

führer, Hoherpriester, Intercessor oder Nothelfer erhöht
seien, war auch das lebendige Weiterwirken ihrer
autoritativen Tradition vertretbar. In diesem Punkte bestand
zwischen dem Mutterland und der Diaspora kein grund-



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 285

sätzlicher Unterschied. Eine Konsequenz dieser
Betrachtungsweise war auch, dass man diese Schriften,
soweit man sie nicht durch Kanonisierung absicherte,

beliebig erweiterte, veränderte oder
verkürzte. Die Integrität eines Textes erschien so wenig ein
feststehender Wert wie das « geistige Eigentum » seines
Verfassers. Entscheidend war vielmehr das Bestreben, die

autoritative Norm der Vergangenheit für die Gegenwart
wirksam zur Sprache zu bringen.

9.1 Einen Bereich hatten wir bisher ausgespart: Die
jüdischen Fälschungen unter dem Namen
eines nichtjüdischen, in der Regel
griechischen Verfassers. Im Blick auf das zuvor
Gesagte wird man grundsätzlich feststellen können, dass

wegen des « unterentwickelten » Bewusstseins für das

geistige Eigentum und die literarische Individualität, sowie des

relativ geringen Sinnes für historische Distanz, Wirklichkeit
und Wahrheit der Schritt zu derartigen «Fälschungen» leicht
war. Auffallend ist weiter, dass uns praktisch alle
für die j ü disch - he 11enist i sche Literatur
typischen «Gattungen» unter den Fälschungen

wiederbegegnen. Der Geschichtsschreibung
entspricht das Hekataios zugeschriebene Werk Über die

Juden, der novellisitschen Hofgeschichte der Ps.-Aristeas-

briej\ der Testamentenliteratur das Testament des Orpheus,
den Apokalypsen die jüdischen Sibyllen und der Weisheitsliteratur

die Sprüche des Ps.-Phokylides und die gefälschten
Klassikerzitate. Auszuscheiden sind die nur syrisch erhaltenen

Sprüche des Weisen Menander 1, die sich stark mit der jüdischen

1 Text : ed. J. P. N. Land, Anecdota Syriaca I, Leiden 1862, 64 ff. (156 ff.) ;
franzosische Ubersetzung mit Kommentar bei J. P. Audet, La sagesse de
Ménandre l'Égyptien, RB 59 (1952), 55-81 : Der Verfasser sei kein Jude,
sondern ein « Gottesfurchtiger» (80). Deutsche Ubersetzung bei P. Riessler,
Altjudisches Schrifttum ausserhalb der Bibel, 1047 ff. ; vgl. auch A.-M. Denis,
Introduction, 209 ff. (211, Anm. 49).



286 MARTIN HENGEL

Spruchweisheit berühren, da damit zu rechnen ist, dass die
Überschrift sekundär zugewachsen ist, weiter die Briefe Pseudo-

Heraklits1, die stoisch-kynischen Ursprungs sind, das Orakel
des Hjstaspes2, das aus einer hellenistisch-iranischen Quelle
stammt, sowie — aus methodischen Gründen — der ganze
Komplex der angeblich gefälschten Urkunden in den Mak-
kabäerbüchern und bei Josephus (s. oben S. 247 Anm. 41).

9.2 Beginnen wir mit der jüdischen Sibylle3,
da sie den innerjüdischen Pseudepigraphen sachlich am
nächsten steht. Nach einer rabbinischen Anschauung besassen

nicht nur das auserwählte Volk, sondern auch die Heidenvölker

Propheten, die diese im Namen Gottes warnen sollten,
freilich habe die Gabe des Geistes an die Völker mit der
Übergabe der Tora in Israel aufgehört. Zu diesen Propheten
zählten u.a. Bileam, Hiob und seine Freunde. In der Diaspora
konnten auch Griechen als « heidnische Propheten » betrachtet

werden, Philo bezeichnet, Leg. ad Cai. 99, Hermes als

sp[i7)veùç xoù 7rpocpr]TY)ç tcùv D-etcov und Apollon als [rav-rip

ayaS-ôç (109). In den Pastoralbriefen wird der sagenumwobene

Kreter Epimenides Tit. 1, 12 auf Grund seines

Zitats über die lügnerischen Kreter 7rpotpY)T7]<; genannt. In
der alten Kirche erhielten dann die Weissagungen der heid-

1 J. Bernays, Die Heraklitischen Briefe, 1869, vertrat eine jüdische Bearbeitung
des 4. und eine Fälschung des 7. Briefes ; der 9. Brief stamme von einem judisch-
christlichen Verfasser (26-35 ; 61-81 ; 109 ff.); vgl. auch A.-M. Denis, Introduction,

220 ff. und Fragmenta, 156 ff. S. dagegen mit Recht W. Speyer, Literarische

Fälschung 167 und J. Strugnell-H. Attridge, HThR 64 (1971), 411 ff.
2 Text gesammelt bei J. Bidez-F. Cumont, Les Mages hellénisés II, Paris 1938,

357-377 ; vgl- dazu I, 215-223, weiter H. Windisch, Die Orakel des Hystaspes,
Amsterdam 1929 ; A.-M. Denis, Introduction, 268 f. ; vgl. C. Colpe, Kairos 12

(I97°)> 85 ff.
3 Zur Literatur bis 1920, s. A. Rzach, PW 2. R. 2 (1923), 2073-2183 ; A. Kur-
fess, Sihyllinische Weissagungen, 1951, 1-23 ; 364 ff. Lit. ; ders. in E. Hennecke-
W. Schneemelcher, Neutestamentliche Apokryphen II3, 1964, 498 ff. ;

A.-M. Denis, Introduction, 111-122. Ausfuhrlich A. Peretti, La Sibilla
Bahilonese Biblioteca di Cultura 21, Firenze 1943. Zur ältesten 3. Sibylle,
s. V. Nikiprowetzky. La troisième Sibylle, Paris 1970.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 287

nischen « Propheten » eine grosse Bedeutung, wobei die

Sibylle im Mittelpunkt stand 1. Für den hellenistischen Juden
waren die Sammlungen sibyllinischer Prophezeiungen, die
sich seit der Alexanderzeit immer grösserer Beliebtheit
erfreuten, besonders interessant. Hier begegnete er einer
weder an heidnische Orakel noch an magische Praktiken
gebundenen, durch freie göttliche Eingebung gewirkten
Prophétie, die ihn an die eigenen Propheten erinnern musste,
zumal sie ganz überwiegend Unheil voraussagte. Da die
Zahl der « Sibyllen » in hellenistischer Zeit ständig wuchs

— Herakleides Ponticus nennt im 4. Jh. nur 2 bzw. 3 2,

Varro ca. 300 Jahre später aus griechischer Quelle insgesamt
10 3 — und sich einzelne zudem den Rang streitig machten,
lag es für den griechisch gebildeten jüdischen Autor in
Alexandrien nahe, auch eine hebräische Sibylle zu Wort
kommen zu lassen. Wahrscheinlich war ihm bekannt, dass

selbst Griechen als älteste Sibylle eine orientalische, die

persische, vermuteten 4. Auch der Zeitpunkt zu einem
derartigen Unternehmen war günstig. In den Makkabäer-
kämpfen hatten die Juden in Palästina das seleukidische

J och abgeworfen und in Ägypten einen bedeutenden Macht-

1 Zu der heidnischen Prophétie bei den Juden s. P. Billerbeck, Kommentar,

II, 233 Baba Batra 15 b und Seder OlamR 21 ; III, 63 f. NuR 20. Zur
christlichen Deutung s. Irenaus, Adv. haer. IV 33, 3 (Homer); Clem Alex.
Strom. I 59; 69; VI 42; 66; vgl. V 108, 2 (Platon); H. Erbse, Fragmente
griechischer Theosophien, Hamburger Arbeiten zur Altertumswissenschaft 4
(1941), 167 ff.; 180-182; 213 ff.; vgl. auch A. von Premerstein, Byz- neugr.
Jahrb. 9 (1934), 338-374-
2 Fr. 130 und 131 a-c ed. F. Wehrli, Die Schule des Aristoteles VII, 19 3 3, 40 f. ;

vgl. 104 f. und Rzach, op. cit., 2076 : Die nach Delphi gekommene phry-
gische, die Erythraerin Herophile und die hellespontische, die mit der phry-
gischen identifiziert wird.
3 Nach Laktanz, Div. inst. I 6, 8, CSEL 19, 1, 20 ff.
4 So Varro, loc. cit. ; vgl. dazu A. Rzach, op. cit., 2097. Sie soll schon von
Nikanor (FGrH 146), einem Alexanderhistoriker, erwähnt worden sein.

Spater wurde sie mit der hebràisch-chaldaischen identifiziert, eine ursprüngliche

Identität liegt jedoch nicht vor.



288 MARTIN HENGEL

Zuwachs erhalten. Das Gefüge der hellenistischen Monarchien

war durch Rom zerstört worden, die Zukunft gerade
für den östlichen Mittelmeerraum drohend und ungewiss
(Sib. III 174 ff.). In diese Zeit hinein liess der unbekannte
Dichter seine Sibylle sprechen und ein Bild der
Weltgeschichte entwerfen, das mit der von Mose geschilderten
Urzeit beginnt und mit der Gottesherrschaft endet (III
652 ff. ; 741 ff. ; 767 ff.). Die jetzige Ursibylle setzt mit dem
Turmbau zu Babel ein (III 97 ff.), der ursprüngliche Anfang
ist weggebrochen, er wurde jedoch in dem jüngeren 1. Buch
verarbeitet h Neu gegenüber den älteren Sammlungen sibyl-
ünischer Weissagungen war, dass hier ein geschlossenes
literarisches Werk mit einer festen Konzeption entstand.
Darin verbanden sich 2 Komponenten : 1. die jüdische des

apokalyptischen Geschichtsbilds, das uns erstmals bei Daniel
und in der Tiersymbolapokalypse (Ath. Hen. 83-90) begegnet
und 2. die hellenistische der literarischen «Weissagung» in
Versform, wie sie uns zu Beginn des 2. Jhs. in Lykophrons
Alexandra entgegentritt2. Beide Formen verbindet der ständige

Gebrauch des vaticinium ex eventu zum Zweck der

Geschichtsdeutung, der selbst wieder ältere ägyptische
Vorbilder besitzt (s.o.S. 270).

Die « Prophetin des grossen Gottes » (III 818) stellt sich
als Tochter (oder Schwiegertochter) Noahs vor 3. Sie ist so

1 A. Rzach, op. cit., 2122 ff. Zum I. (und II.) Buch s. 2146 ff. und A. Kurfess,
ZNW 40 (1941), 151-165. Es enthalt einen judischen Grundstock, der christlich

uberarbeitet wurde. Zur Abhängigkeit seiner Sprache von Homer und
Hesiod s. ders. Phil. 100 (1956), 147-153.
2 Zu Lykophron, s. St. JosifoviÖ, PWSuppi. 11 (1968), 888-930, zur Datierung
s. 925 ff. : nach der Schlacht bei Kynoskephalai 197 v.Chr.
3 Vgl. III 823 ff. E. Schurer, III, 561 und A.-M. Denis, 113 sprechen auf
Grund von III 827 : tou jrèv lytli vüp.97] xal àcp' al'ua-op aurou nur
von einer « Tochter» Noahs. Dazu wurde auch passen, dass die griechischen
Sibyllen Jungfrauen sind : A. Rzach, op. cit., 2079 f. Fur die Deutung «

Schwiegertochter» spricht dagegen I 277 ; 287 ff. und das Scholion zu Piaton Phaedr.

244 b : xal évl tcöv TralSoiv toü Nws elc yuvätxa àpp.oa07jvai xal aovetasXÔEÏv aijTtö

T£ xal tolç äXXoiç èv vjj xißcüTto, weiter der Sprachgebrauch der LXX, der vu|rcp7)



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 289

keine eigentliche « Heidin », sondern partizipiert an der
« Uroffenbarung » der biblischen Frühgeschichte. Zugleich
ist eine derartige Personenverbindung typisch für die uns
schon mehrfach begegnete Methode der jüdischen Haggada1.
Ihr Name scheint ausgefallen zu sein, möglicherweise hiess
sie nach späteren Quellen Sambethe bzw. in der Kurzform
Sabbe, so Pausanias (X 12, 9), der hinzufügt, ihr Vater sei

Berossos gewesen und sie würde von einigen auch die
babylonische oder ägyptische Sibylle genannt2. Man wird jedoch
aus diesen dunklen Angaben kaum schliessen dürfen, dass

der jüdische Verfasser selbst wieder auf eine ältere babylonische

Sibylle zurückgegriffen habe 3. Was er verwendet,

zur Wiedergabe von « kallä » Braut-Schwiegertochter verwendet, weiter
die Tatsache, dass Gen. 6, 18; 7, 7; 8, 16 nur von den Frauen der Sohne

Noahs, nicht aber von einer Tochter die Rede ist. Die Ubersetzung
«Schwiegertochter » ist die übliche: s. F. Blass in Kautzsch, Apokryphen und Pseudept-

graphen II, 1900, 201 ; A. Kurfess, Sih. Weiss. 111 ; Lanchester in R. H.
Charles, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament II, 393 ;

vgl. auch A. Rzach, op. cit., 2102. Moglicherweise wurde diese Deutung
erst in der spateren Tradition als Interpretament eingetragen. Die christlichkoptische

Überlieferung kennt die Sibylle als Schwester des Henoch, s.

J. T. Milik, HThR 64 (1971), 376.

1 Namen der Schwiegertochter Noahs erscheinen auch in Jttb. 7, 14 ff. ; im
Melchisedek-Apokryphon (s. oben S. 275, Anm. 1) ist ein Bruder Noahs Nir, in
gnostischen Texten die Frau Noahs Norea Offenbarungstrager : s. R. A.
Bullard, The Hypostasis of the Archonts Patrist. Texte und Studien 10(1970), 94 ff. ;

vgl. M. R. James, The lost Apocrypha of the Old Testament, London 1920, 12 ff.

2 Rzach, op. cit. 2097 ff.
3 Gegen W. Bousset, ZNW 3 (1902), 23-49 '> J- Geffcken, Komposition und

Entstehungszeit der Oracula Stbylltna, 1902, 1 ff. ; A. Peretti, Ta Sibilla Babi-
lonese, 43 ff. ; A. Kurfess, Sib. Weiss. 16 und in E. Hennecke-W. Schnee-
melcher II, 500. S. dagegen A. Rzach, loc. cit. und V. A. Tcherikover,
Corpus Papyrorum fudaicarum III, 43-56 : The Sambathions. Vermutlich hangt
der Name mit den Enkeln Noahs nach Gen. 10, 7 Saba und Sabatha zusammen.
Eine nichtjudische, babylonische Gottin dahinter zu vermuten, ist abwegig.
Der Name Berossos bei Pausanias konnte auf eine Interpretatio graeca des

Namens Noah hinweisen : vgl. Henoch-Atlas, Mose-Musaios-Hermes (s. oben
S. 273 ; 240) oder auch Ezechiel-Zoroaster bei Clem Alex. Strom. I 15, 70, 1.

Vgl. jetzt die kritische Beurteilung der angeblichen alteren babylonischen
Sibylle bei N. Nikiprowetzky, op. cit., 11-36.



290 MARTIN HENGEL

sind ältere griechische Orakel, die er geschickt einflicht und
dadurch erreicht, dass seine Prophetin gleichzeitig mit der
bedeutendsten griechischen Sibylle, der Erythräerin, wie auch

mit der italischen von Cumae, identifiziert wird : Die
Prophetin verlässt Babylon und geht nach Griechenland, um
auch dort zu weissagen. Lactanz sieht in ihr eindeutig die

erythräische Prophetin h Durch eine euhemeristisch-histo-
risierende Darstellung entmythologisiert der Verfasser die

griechische Götterwelt der Hesiodischen Theogonie (110 ff.),
der Kampf zwischen Titan und Kronos wird als der erste

Krieg unter den Menschen gedeutet (154). Erst die
Gottesherrschaft bringt den Frieden wieder (75 5 ; 780). Jedoch nur
die Völker, die das Gesetz Gottes anerkennen, werden
dieser Friedenszeit teilhaftig werden. Alle anderen verfallen
dem Gericht (686 ff. ; 710 f. ; 756 ff.). Die Polemik gegen den

JisuSoypàcpoç Homer (419 ff.) stammt wohl aus einer
Überlieferung der erythräischen Sibylle, der Verfasser nimmt sie

gerne auf : Homer habe Sprache und Metrum aus den Büchern
der Sibylle gestohlen : Der dichterische Heros der Griechen
wird vom jüdischen Fälscher des geistigen Diebstahls bezich-

tigt (vgl. XI 163 ff.)2.

1 III 809 ff.; 813 ff.: xcd xaXéaouai ßporoi pis xaff' 'EXXàSa mxrplSop àcXXtjç, |

'Epuffpîjç yeyauïav àvaiSéa- oï Sé pie K£px7]ç | pi7)Tpoç xàyvcocrroio Traxpoç

çTjaouai XÄßuXXav. Dazu Lactanz, Div. inst. IV 15, 29 (CSEL 19, 1, 336).
Auch der Erythräerin wurden ubermenschliches Alter und Weltreisen
nachgesagt. S. das Epigramm aus der Nymphengrotte von Erythrai bei Rzach,
op. cit., 2085 (z. 9 f.) :

Tplç 8è xpi/jxooîoicriv èym Çcôoua' èviauxoïç
7rap-9évoç oua' àSpdjç Traaav i~l yt-ôv' eßyv.

Moglicherweise ist die hebrâisch-chaldaische Sibylle auf der berühmten
Noahmunze von Apameia Kibotos in Phrygien dargestellt ; s. B. von Head,
Historia Nummorum 2 (Nachdr. 1963), 666 f. ; dazu A. Rzach, 2102.

2 A. Rzach, op. cit., 2086 f. ; vgl. Apollodor von Erythrai FGrH 422, dazu
den Komm. III b S. 242 f. und Noten S. 160 f. Zur weiteren judischen Homerkritik

vgl. Josephus C.Ap. I 12; II 14, 153; 256, die letzte Stelle unter
Berufung auf Plato Rep. III 398 a.



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 29I

9.3 Von allen judischen Apokrypha hat wohl die Sibylle
die grosste Wirkung entfaltet, die weit bis ins Mittelalter
hineinreicht und zusammen mit dem Vier-Weltreiche-
Schema Daniels das abendlandische Geschichtsbild
mitgeformt hat. Die Ursibylle wurde erweitert und ergänzt ;

immer neue judisch-hellenistische Sibyl-
lendichtungen schlössen sich ihr an. Dazu gehören
u.a. die von Theophilos von Antiochien in Ad Autolycum
uberlieferten Fragmente und das ganz politisch gefärbte
XI. Buch h Von dem Anhänger einer judischen Taufergruppe

stammt wohl das IV. Buch, das kurz nach dem
Ausbruch des Vesuvs 79 n.Chr. entstand, gegen die

Zerstörung des Tempels polemisiert und zur Rettung vor dem
bevorstehenden Weltenbrand die jrexavoia und die Reinigung
durch Untertauchen in fliessendem Wasser fordert (IV 161 ff.).
Seinen antiromischen Charakter erweist es auch durch das

Motiv vom Nero redivivus, das hier estmaüg auftaucht
(4, 119 ff.; 138 ff.). Die V. Sibylle bildet ein buntes
Konglomerat und wurde wohl in der Zeit Hadrians aus älteren
Stucken zusammengefugt. Auffallend ist darin der tiefe Hass

gegen die romischen Unterdrucker : Wie in der
Johannesapokalypse wird Rom-Babylon die baldige Vernichtung
angekündigt (V 159 ff.). Die Verschärfung der judischen
Situation unter römischer Herrschaft spiegelt sich so auch

in der Sibyllendichtung wieder 2. Seit den Apologeten des

2. Jhs. wurden christliche Schriftsteller mehr und mehr auf

1 A. Rzach, op. cit., 2129 f.; A.-M. Denis, Introduction, 118 f. Zu Buch XI,
s. A. Kurfess, ZRGG 7 (1955), 270-272 ; Sib. Weissagungen, 333-341. Das
Buch habe « die gleiche Tendenz wie das III. Makk.-Buch, den Zustand der

Juden in Ägypten ertraglicher zu machen» (339).
2 A. Rzach, oJ>. «r, 2131 ff. ; 2134 ff. ; A.-M. Denis, Introduction, 119. Zum Nero
redivivus, s. IV, 119 ff.; 137 f., V 28 ff.; 138-153; 216 ff.; 363 ff.; VIII 70 ff.;
140 ff. ; dazu das Sibyllenzitat D10 Cass. LXII 18, 4 und Sueton, Nero 39 ;
dazu J. Bishop, Nero, The Man and the Legend, London 1964. Zu den Sibyllen
als Kampfschriften gegen Rom, s. H. Fuchs, Dergeistige Widerstandgegen Rom 2,

1964. Bereits die III. Sibylle enthalt in den spateren Ergänzungen romfeindliche



Zt)Z MARTIN HENGEL

diese Prophetin im heidnischen Gewände aufmerksam h

Christliche Sibyllen fügten sich fast nahtlos an die jüdischen
an. Es zeigt sich auch hier die Einheit zwischen jüdischer
und christlicher Apokalyptik. Gegen Ende des 2. oder zu
Anfang des 3. Jhs. entsteht der Hauptteil des VIII. Buches,
der sich durch das Akrostichon 'Itjctouç Xpitrràç 0eoü uEoç

ctcotïjp crraupoç (217-243) als christliche Schrift erweist.
Damit war auch hier die Kirche in das Erbe des
hellenistischen Judentums eingetreten 2.

9.4 Noch eine weitere Gestalt der mythischen Urzeit der
Griechen hat das Interesse der hellenistischen Juden in
Ägypten erweckt. Artapanos machte Mose-Musaios zum
Lehrer des Orpheus (s. oben S. 240) und nach Aristobul
hat Orpheus in seinem «Hieros Logos» gelehrt, «dass alles

durch göttliche Kraft zusammengehalten werde und
erschaffen sei und dass Gott über alles herrsche » (Eus. Pr. ev.

XIII 12, 4). Dieses Interesse an der Gestalt des Orpheus
erstreckt sich bis in die bildlichen Darstellungen in
Synagogen, ja selbst in einem apokryphen Davidpsalm von
Qumran wird der junge David mit den Farben des

heidnischen Sängers gezeichnet. Möglicherweise fanden die
hellenisierten Juden in Ägypten bei den orphischen
Mysteriengemeinschaften gewisse Züge, die ihnen verwandt
erschienen, die strenge gesetzliche Lebensweise des 'Opcpixoç

ßioQ, die Vergeltungslehre mit Totengericht und der opferlose

Gottesdienst mit Hymnengesang und Lesung und

Orakel, die Feindschaft gegen Rom steigert sich jedoch und erreicht im V.
und VIII. Buch ihren Höhepunkt. Diese Entwicklung entspricht ganz der
der judisch-palastinischen Apokalyptik, s. op. cit., 30 ff. ; 79 ff.

1 Der früheste Hinweis findet sich beim Htrten des Hermas 8, 1 vis 11, 4) ;

vgl. Justin, Ap. 20, 1 ; 44, 12 jeweils zusammen mit Hystaspes ; Athenagoras
30, i Sib. III 108 ff.

2 Zu den christlichen Sibyllen, s. A. Kurfess in E. Hennecke-W. Schnee-
melcher II 500 ff. ; vgl. Sib. Weissagungen, 208 ff.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 293

Deutung heiliger Schriften 1. Dieses Interesse hat offenbar
auch Dichtungen im Namen des Orpheus hervorgebracht,
von denen 2 erhalten sind. Die erste ist ein Hymnus, der
durch Clemens Alexandrinus überliefert ist, in dem Gott als

allmächtiger Weltenherrscher geschildert wird, vor dem die
Dämonen zittern {Jak. 2, 19), den die Götterversammlung
fürchtet {Ps. 82, 1) und dem die Moiren gehorchen. Um
seinen feurigen Thron stehen die Engel, die sich um das

Schicksal der Menschen bemühen {Hebr. 1, 14)2.

9.5 Bedeutsamer ist das sogenannte Testament des

Orpheus, das in 6 verschiedenen Fassungen vorliegt. Die
ausführlichste ist die der Tübinger Theosophie, die die divergierenden

älteren Fassungen kompiliert, dann folgt die in dem

Aristobulfragment bei Euseb überlieferte. Sie ist wohl erst
sekundär in den Text Aristobuls eingefügt worden. Clemens

verwendet in seinen zahlreichen Zitaten zwei variierende
Versionen, die beide kürzer sind als die Eusebs, die knappeste
Fassung ist bei Pseudo -Justin De Monarchia erhalten. Da
in ihr der von den anderen ausgeschiedene Name Zeus
erscheint und Gott die Verursachung des Bösen in der Welt
zugeschrieben wird, eine Aussage, die die späteren Versionen
ins Gegenteil umkehren, erweist sie sich klar als die älteste.

Orpheus, der Vater des Polytheismus, der die Verehrung
von 360 Göttern eingeführt haben soll, bereut in dem

1 H. Stern, The Orpheus in the Synagogue of Dura-Europos, Journal of the

Warburg-Institute 21 (1958), 1-6 ; A. Dupont-Sommer, Semitica 14 (1964),
3 7-40 ; M. Philonenko, David-Orphée sur une mosaïque de Gaza, RHPhR
47 (1967), 355-357; vgl. den Bericht von A. Ovadiah, IEJ 19 (1969), 195

und PI. 15 a; dazu M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 171 ; 367 h ; 478
und ders. in: Tradition und Glaube, Fs. K. G. Kuhn, 1971, 165. Orphische
Spekulationen über den Allgott, wie wir sie in dem Derveni-Papyrus finden,
konnten auch bei Juden Interesse finden. Vgl. S. G. Kapsomenos, Archaio-
logikon Deltion 19 (1964), 17-25. Dazu W. Burkert, Orpheus und die Vor-
sokratiker, Antike und Abendland 14 (1968), 93-114. Vgl. oben S. 320.
2 Clem. Alex. Strom. V 125, 1 fr. 248 Kern. Vgl. dazu E. Peterson,
EIS ©EOS FRLANT 41, 1926, 296 ff.



MARTIN HENGEL

Gedicht seinen Irrtum und bekennt sich gegenüber seinem
Sohn Musaios zu dem einen wahren Gott, der selbst unsichtbar

ist, aber vom Himmel aus die Welt regiert. In einer

Fassung des Clemens ist noch Abraham eingeführt, der ihn
als einzigen sah, Euseb(-Aristobul) hat darüber hinaus einen
Hinweis auf die Gesetzgebung Moses ; in den späteren
Versionen wurde so der jüdische Glaube Schritt für Schritt
entfaltet. Die vonPseudo-Justin, Clemens und der Theosophie
überlieferte Bezeichnung Staôvjxai ist sicherlich ursprünglich :

Es geht um das Vermächtnis des Orpheus, der sein ganzes
bisheriges Lebenswerk als Irrtum bekennt und damit den

Polytheismus der Griechen ad absurdum führt. Der «îepoç

Xôyoç» bei Aristobul deutet dagegen auf ein ursprünglich
anderes Zitat hin, das ausgewechselt wurde 1.

9.6 In der pseudo-justinischen Schrift De Monarchia 2

wie auch bei Clemens im V. Buch seiner Stromateis finden
sich ausser dem Orpheustestament noch eine ganze Reihe
anderer Klassikerverse, die ebenfalls den Glauben
an den einen wahren Gott bekennen und z.T. schon von
der Sprache her den Stempel der Fälschung tragen. Bezeichnend

ist dabei, dass nur ein Teil der Clemens und Ps. Justin
gemeinsamen Verse auch denselben Dichtern zugeschrieben
werden. Verse die De Monarchia unter dem Namen des

1 Text: A.-M. Denis, Fragmenta, 163-167 fr. 245-247; dazu A.-M. Denis,
Introduction, 230 ff. ; N. Walter, TU 86, 1964, 202-261. Zum umfangreichsten
Text, s. H. Erbse, Fragmente griechischer Theosophien — Hamburger Arbeiten
zur Altertumswissenschaft 4, 1941,180-182. Vgl. N. Zeegers-van der Vorst,
Les versions juives et chrétiennes du fr. 245 / 7 d'Orphée, VAnt. Class. 39
(1970). 475-5°6-
2 Text : Corpus Apologetarum Christianorum saeculi secundi ed. I. C. Th. von Otto
III, 2 3, 1879, 127-158. Die kleine Schrift wurde in der patristischen Forschung
der letzten 70 Jahre fast völlig vergessen : s. B. Altaner-A. Stoiber, Patro-
logie 7, 1966, 68. Entstehungszeit: Ende 2. oder Anfang d. 3. Jh. n.Chr.;
s. A. v. Harnack, Geschichte der altchristlichen Literatur II, 1, 1897 (Nachdr.
1958), 512. Terminus ad quem : Euseb von Caesarea. Vgl. E. Peterson,
Theologische Traktate, 1951, 63, 118 f.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 295

Philemon bringt, werden bei Clemens dem Diphilos und
Menander zugedacht, ein echtes Euripideszitat aus Phrixos

(fr. 835 N2), das dann durch ein gefälschtes fortgesetzt wird,
erscheint bei Clemens ebenfalls innerhalb des Diphiloszitats,
umgekehrt zitiert Clemens den « xwpuy.oç » Diphilos, wo
De Monarchia in einer Kette von echten Menanderzitaten
auf eine angebliche Komödie « Diphilos » dieses Dichters
Bezug nimmt. Während De Monarchia praktisch nur eine

Aufzählung von Zitaten bringt, in der die gefälschten bei
weitem überwiegen, und über das von Clemens Gebrachte
hinaus nur noch einen Pythagoras-Vers, sowie einige echte

Euripides- und Menanderverse anfügt, stellt Clemens eine

Vielzahl von anderen Schriftstellern zusammen x. Die gemeinsame

Quelle lässt sich so kaum mehr rekonstruieren.
Vermutlich handelte es sich um ein Florilegium von Dichterzitaten,

in dem die Einzigartigkeit und Schöpfermacht Gottes,
seine Unvergleichlichkeit mit dem Menschen, seine Funktion
als Richter nach dem Tode, die Forderung ethischen
Verhaltens und die Torheit des Götzendienstes dargestellt
wurden, wobei unter die gefälschten Texte auch echte Stücke

eingestreut waren. Der Wechsel der Verfassernamen mag
darauf zurückgehen, dass Clemens und dem unbekannten
Verfasser von De Monarchia z verschiedene Rezensionen
derselben Schrift vorlagen. Weiter war auch die Zitationsweise

des Clemens nicht sonderlich sorgfältig. Einen Hinweis
auf eine mögliche Herkunft enthält das Sophokleszitat bei
Clemens Strom. V 113, 2, das mit dem Zusatz eingeführt
wird: «Wie Hekataios in der Schrift über Abraham und die

Ägypter sagt ». Hekataios war der erste griechische
Schriftsteller, der gegen 300 v.Chr. ausführlich und positiv
über die Juden berichtet hatte, aus diesem Grunde wurde
ihm später eine Schrift IIspl 'IouSodwv zugeschrieben, auf die

1 Die Texte der Fälschungen sind übersichtlich zusammengestellt bei A.-M.
Denis, Fragmenta, 160 ff. ; 167 ff.; dazu Introduction, 223-230.



296 MARTIN HENGEL

wir noch eingehen werden. Clemens weist hier wohl auf
eine weitere Fälschung im Namen des Hekataios hin, die
dieses Florilegium monotheistischer Stellen aus griechischen
Dichtern enthielt. Auch sie war sicher jüdischen Ursprungs.
Vielleicht sollte darin die Abhängigkeit der Griechen von
Abraham als dem ersten Weisen nachgewiesen werden. Auch
J osephus zeichnet Abraham in den Farben eines griechischen
Philosophen, wobei er sich auf das Zeugnis des Berossos,
Nikolaos von Damaskus und eben des Hekataios beruft
(Alnt. I 158 f.), im letzten Falle kann er nur eine gefälschte
Schrift meinen x. Die De Monarchia und Clemens gemeinsamen

Verse, die so vielleicht auf eine gefälschte Hekataios-
schrift zurückgehen, sind grundsätzlich von den Siebenerversen

(s. oben S. 251) zu unterscheiden, die sich schon bei
Aristobul finden und die wohl aus einer jüdisch-pythagoreischen

Quelle stammen. Auch sie wurden von Clemens

übernommen, der gewissenhaft alles zusammentrug, was das

grössere Alter der jüdischen Überlieferung und den « Diebstahl

» der Griechen beweisen konnte 2.

9.7 Einen wesentlich anderen Charakter besitzt die

unter dem Namen des Phokylides3, einem Spruch-

1 Vgl. dazu jetzt N. Walter, op. cit., 187-201. Zu Abraham als « Philosophen »

bei Josephus : F. H. Feldman, TAPA. 99 (1968), 143-156 und G. Mayer,
EvTh 32 (1972), 118-127.
2 Vgl. dazu K. Thraede, Art. Erfinder, RAC 5, 1962, 1250 f. Er wird bereits

von Philo angedeutet (s. oben, S. 251, Anm. 3), von Tatian (Or. ad Gr. 40, 1)
und Tertullian klar ausgesprochen und von Clemens ausgebaut.
3 Text: Theognis, Ps.-Pythagoras, Ps.-PbocyIldes... ed. E. Diehl-D. Young
BT 1961, 95-112; A. Farina, Silloge Pseudofoctlidea — Collana di Studi
Greci 37, Napoli 1962. Abdruck bei A.-M. Denis, Fragmenta, 149-156; zu
V. 5-79 vgl. Or. Sib., II 56-148. Dazu A.-M. Denis, Introduction, 215-219 und
W. Kroll, PW 20, 1 (1941), 505-510. Nach Kroll sind stark judisch beein-
flusst V. 3-39 und 84 f.; 140-149; 170-188; 220-227. Diese Einteilung ist
jedoch fraglich, der judische Einfluss geht durch das ganze Gedicht, das eine
Einheit bildet. Kroll unterschätzt den uberwiegend jüdischen
Gesamtcharakter der Schrift. Zahlreiche rabbinische Parallelen bringt G. Klein,
Der älteste christliche Katechismus, 1909, 143-153.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 297

dichter des 6. Jhs. und Zeitgenossen des Theognis, entstandene

Spruchsammlung. Auch hier geht es um ein echtes

Pseudepigraphon, das der Fälscher zu Beginn mit einer

Sphragis versehen hat. Dass dieser ein Jude war, kann
m.E. nicht bezweifelt werden ; zu stark ist das ganze Gedicht
von der Alttestamentlich-jüdischen Weisheitstradition her

geprägt. Einem Griechen wäre es kaum eingefallen das

Gebot von Dtn. 22, 7 : « Die Vogelmutter sollst du
freilassen, nur die Jungen darfst du nehmen» in der Form von
Hexametern als ethische Regel vorzutragen (84 f.). Dass sich

in dem Gedicht auch starke Anklänge an die griechische
Gnomik finden, ist bei dem internationalen, universalethischen

Charakter gerade auch der jüdischen Weisheitsdichtung

selbstverständlich. Das einmalige Vorkommen des

Plurals D-sol (104) im Zusammenhang mit dem Hinweis auf
die Auferstehung ist nicht mehr als eine freie Redeweise,

ganz abgesehen von der freien Ausdrucksweise Philos,
werden in Sap. Sal. und in Jos. As. mehrfach der Fromme
bzw. Joseph als uEôç 9-soü bezeichnet, in Qumran werden
die Engel häufig « 'elim » genannt1. Wenn weiter die
Gestirne (10 ff.) als beseelte Wesen betrachtet werden, die

in neidloser Harmonie zueinander stehen, so hat auch dies

jüdische Parallelen 2. Der häufige Gebrauch von S-soç (1, 8,

11, 17, 29, in, 194), der in der Aussage von V. 54

gipfelt : sic, ôeoç êcm aoepoç Suvaroç D-'àpia xal TtoVxAßoi;, die

strenge Sexual- und Familienethik (175 ff.) oder auch die

Warnung vor der Magie (149) entsprechen ganz jüdischer
Lebensform in der Diaspora. Das Gedicht ist von seiner

Moral her etwa mit den Testamenten der 12 Patriarchen
verwandt. Dass die exklusiv-jüdischen Züge fehlen, hängt mit
dem weisheitlichen Charakter der Schrift und ihrem pseud-

1 S. dazu E. Schweizer, ThWNT VIII (1969), 355 ff. und M. Hengel,
Judentum und Hellenismus, 424 ff. Zum vielseitigen Sprachgebrauch Philos,
s. H. Leisegang, Indices ad Philonis Alexandrini Opera, II, 1930, 381 f.
2 M. Hengel, op. cit., 427 ff.



298 MARTIN HEN GEL

epigraphischen Gewände zusammen. Sie sind in den gefälschten

Klassikerzitaten genausowenig anzutreffen. Die
Charakterisierung am Schluss: raÜTa Sixcaoaùvyjç fxucrryjpia.. .zeigt, wie
der Schwerpunkt der jüdischen Frömmigkeit in der Diaspora
ganz auf der Ethik lag. Dies erklärt auch ihre Missionserfolge1.

9.8 Einen Briefroman in der Form einer Flofgeschichte
mit stark popularphilosophischem Einschlag haben wir im
A.risteasbrief2 vor uns. Seine Entstehung dürfte nach den

Untersuchungen von Bickermann in die 2. Hälfte des 2. Jhs.
fallen, in der sich das Selbstbewusstsein der Juden in Judäa
und Ägypten stark entwickelt hatte 3. Die Grundlage bildet
die dem Vf. vorgegebene Legende von der Übersetzung der
Tora unter Ptolemaios II. Philadelphos auf Veranlassung
von Demetrios von Phaleron, sie war bereits Aristobul
bekannt. An dieser Legende dürfte historisch sein, dass die

Übertragung noch im 3. Jh. v.Chr. in Alexandrien zur Zeit
der Herrschaft des 2. Ptolemäers (285-247) erfolgt ist. Bei
der straffen Regierung der ersten Ptolemäer und der Bedeutung

der jüdischen Minorität im Lande als Militärkolonisten
ist ein solches Unternehmen wohl kaum ohne königliche
Billigung erfolgt4. Die Beteiligung von Demetrios von

1 Die judische Religion stellt sich hier gewissermassen als « ethische Mysterienreligion»

dar. Zur Übernahme der Mysteriensprache im hellenistischen Judentum

s. M. Hengel, op. cit., 368, Anm. 570.
2 Text : P. Wendland, Aristeae ad Philoeratem Epistula, BT 1900 ; A. Pelletier

S.J., Eettre d'Aristée à Philocrate — Sources Chrétiennes, 89, 1962, dort
254-259 ausfuhrliche Bibliographie ; vgl. auch A.-M. Denis, Introduction,

105-110 und S. Jellicoe, The Septuagint and Modern Study, Oxford, 1968, 29-58.
3 Zur Datierung des Pseudo-Aristeas, ZNW 29 (1930), 280-298 ; vgl.
A. Momigliano, Aegyptus 12 (1932), 161-172. Neuere Versuche einer Fruh-
datierung vor der makkabaischen Erhebung s. S. Jellicoe, op. cit., 47 ff.,
können gegenüber den Argumenten Bickermanns kaum uberzeugen.
4 Zur Situation der Juden im fruhptolemaischen Ägypten s. V. A. Tcheri-
kover, Hellenistic Civilisation and the Jeivs, Philadelphia 1961, 273 ff. ; 299 ff.
und ders. Corpus Papyrorum Judaicarum, I, 1957, 3 ff., zur Septuaginta s. 31 f.
Zur Ubersetzung selbst s. R. Hanhart, Vet. Test. 12 (1962), 139-163 (161 ff.) :

Das Hauptmotiv war der gottesdienstliche Bedarf.



JUDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 299

Phaleron ist dagegen unwahrscheinlich, da er von Phila-
delphos nach dessen Regierungsantritt verbannt wurde und
bald starb 1. Die Legende entwickelte sich auch nach der

Entstehung des Aristeasbriefes selbständig weiter 2. Philo in
seiner Vita Mosis (2 5 -44, 3 7) weiss von dem durch gottliche
Inspiration bei allen Übersetzern ubereinstimmenden Text
zu berichten, der der Urschrift gleichwertig sei. Justin und
Irenaus dehnen die Übersetzung auf alle alttestamentlichen
Schriften aus und der Verfasser der Cohortatio ad Gentiles

will bei einem Besuch in Alexandria die Reste der 70 Hutten
auf Pharos gesehen haben 3. Selbst in den Talmud ist die

Legende eingedrungen 4. Als Verfasser erscheint ein sonst
unbekannter Aristeas, ein hoher Beamter des Königs (40).
In dem Brief an seinen Freund Philokrates berichtet er von
seiner durch Demetrios von Phaleron angeregten Gesandtschaft

zu dem judischen Hohenpriester Eleazar. Von dem
judischen Souverän huldvoll empfangen, hat er Gelegenheit den

Tempel und Jerusalem zu bewundern und mit dem Hohenpriester

Gespräche über die allegorisch begründete Bedeutung des

Ritualgesetzes zu fuhren. Begleitet von den 72 Ubersetzern mit
ihren wertvollen Schriftrollen kehrt er nach Alexandrien
zurück. Bei einem Bankett fuhrt der König philosophische
Gespräche mit den judischen Weisen, der Verfasser hat hier
einen hellenistischen Traktat IIspl ßacrAstai; eingearbeitet5.

1 E. Bayer, Demetrios Phalereus, der Athener Tub. Btr. z. Altertumswiss. 36,

1942 (Nachdr. 1969), 113 ff.; vgl. O. Hiltbrunner, Art. Demetrios von
Phaleron, Der Kleine Pauly I, 1964, 1468 f
2 S. die Zeugnisse bei A. Pelletier, Lettre d'Aristée à Philocrate, 78-98.
3 C. 13 ed. I.C. Th. von Otto, Corpus apologetarum III 2, 56.

4 P. Billerbeck, Kommentar syim Neuen Testament aus Talmud und Midrasch IV
414 Meg. 9 a, Baraita : Hier wird schon die weiterentwickelte Form Philos

vorausgesetzt. Die Urteile der Rabbinen zur griechischen Übersetzung, deren

Abweichungen genau notiert wurden, waren uberwiegend kritisch. S. loc. cit.,
Sepher Tora 1 § 8 und Meg. Taan. 13.
5 Grundlegend P. Hadot, Art. Furstenspiegel, RAC 7, 1970, 555-632 (zu
Aristeas 587-589) ; dazu W W. Tarn, The Greeks in Bactria and India,



3oo MARTIN HENGEL

In 72 Tagen (307) vollenden sie in der Einsamkeit der Insel
Pharos das Übersetzungswerk. Durch gegenseitigen Vergleich
hatten sie je und je ihre Übersetzungen aufeinander
abgestimmt (302). Die neue Übersetzung wird dem «Politeuma»1
der Juden in Alexandrien vorgelesen und von diesem
legitimiert (308 ff.), über jeden, der eine Änderung vornimmt
wird ein Fluch ausgesprochen (311). Jetzt erst wird die

Übersetzung dem König vorgelegt, wobei Demetrios erklärt,
warum das Gesetz bisher von griechischen Dichtern und
Historikern nicht erwähnt wurde. Wegen seiner Heiligkeit
und seines göttlichen Ursprungs seien alle, die Stücke daraus

entnahmen, z.B. Theopomp und Theodektes, von Gott
gestraft worden, « da sie die göttlichen Dinge.. profanen
Menschen ausliefern » wollten 2.

Der Sinn dieser in späterer Zeit so wirksamen Schrift
offenbart sich an ihrem Schluss : Es handelt sich um eine

Apologie des hellenistischen Judentums in Alexandrien und
zwar in doppelter Hinsicht : einerseits gegenüber den
heidnischen Verächtern des jüdischen Glaubens und jenen Juden
der Oberschicht, die ohne innere Beziehung zum Glauben
der Väter in der Gefahr waren, der fremden Zivilisation zu
verfallen. Zugleich wendet sie sich aber auch gegen die

jüdischen Verächter der hellenistischen Kultur und der

loyalen Bindung an die judenfreundliche, ptolemäische
Herrschaft. Möglicherweise polemisiert sie auch gegen von

Cambridge 1938, 414-436 und A.-J. Festugière, Grecs et Sages orientaux,
RHR 130 (1945), 29-41 ; O. Murray, Aristeas and Ptolemaic Kingship,
JTbS 18 (1967), 337-371.
1 Zu den jüdischen Politeumata im ptolemäischen Machtbereich s. V. A.
Tcherikover, Hell. Civ., 299 ff. ; CPJ I, 273 f., Index s.v. ; M. Hengel
in Tradition und Glaube, Festgabe K. G. Ktthn, 146.
2 Ps.-Arist. 312-315, vgl. 31. Zum Motiv der Profanierung heiliger Schriften
durch Übersetzung vgl. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 386 f. Wie
Jonatan b. Uzziel die Propheten ins Aramäische übersetzt, ertönt eine Himmelsstimme

: « Wer ist es, der meine Geheimnisse den Menschen verraten hat »,
bab. Talmud Meg. 3 a.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR JOI

Palästina aus gesteuerte Versuche, den im 3. Jh. übersetzten
Pentateuch zu revidieren. Derartige Revisionen wurden dann

später im 1. und 2. Jh. n. Chr. von Theodotion und Aquila
vorgenommen. Die Änderung dieses von der jüdischen
Gemeinde akzeptierten Werkes käme einer Gotteslästerung
gleich. Eine Missionsschrift kann man dagegen den
Briefroman kaum nennen. Ein gebildeter Grieche wäre wohl von
einer derartigen Schrift so sehr abgestossen worden wie von
der jüdischen Sibylle oder den gefälschten Klassikerzitaten.
Sie diente in erster Linie der Hebung des eigenen jüdischen
Selbstbewusstseins. Lediglich heidnische Sympathisanten von
der Art, wie Aristeas selbst geschildert wird, konnten ein

derartiges Opus mit Zustimmung lesen 1.

Ob man dem unbekannten Verfasser die Absicht einer
wirklichen Fälschung unterschieben darf, scheint mir sehr

fraglich zu sein. Aristeas war ja keine bekannte historische

Figur und der gebildete griechische Leser musste bei einigem
Wirklichkeitssinn die Fiktion durchschauen. Übernommen
wurde sie nur von dem, der selbst « tendenzgebunden » war,
etwa Josephus, Philo und den christlichen Apologeten.
Ausserdem goss der Verfasser ja nur eine schon bestehende
und selbständig weiterwirkende Legende in eine konventionelle

literarische Form. Wir dürfen in diesem Zusammenhang

auch nicht vergessen, dass ein grosser Teil der
griechischen literarischen Briefe Pseudepigrapha sind 2.

9.9 Die von Josephus in seiner Apologie (184-204)
C. Apionem ausführlich zitierte angebliche Schrift des

Hekataios von Abdera Flepl 'IouSatwv ist in ihrer
Echtheit bis in die jüngste Zeit heftig umstritten. So bedeutende

Gelehrte wie P. Wendland und Hans Lewy hatten sich

1 Vgl. V. A. Tcherikover, The Ideology of the Letter of Aristeas, HTbR 51

(1958), 59-g5-
2 W. Speyer, Literarische Fälschung 79 ff.; 129 f. ; 137 f. J. Sykutris, Art.
Epistolographie, PW Suppl. 5 (1931), 208 ff.



302 MARTIN HENGEL

für ihre Authentizität eingesetzt, und erst vor kurzem hat

J. G. Gager von Princeton wieder ihre Echtheit vertreten1.
Auch die Zahl derer, die diese Frage offenlassen wollen,
ist nicht unbeträchtlich2. Auf jeden Fall spricht diese

Unsicherheit in der Forschung — auch wenn sich die

Waagschale der Argumente auf die Seite der Unechtheit
neigt — fur die Qualität der Fälschung. Dennoch wurden
bereits in der Antike Zweifel an ihrer Echtheit laut : Nach
Origenes (C. Cels. I 15) hat schon Herennios Philon ihre
Herkunft von Hekataios bezweifelt, « wenn sie aber von
ihm stamme, sei er durch die Überredungskraft der Juden
verfuhrt worden und habe sich ihrer Lehre angeschlossen » 3.

Gerade der letzte Satz macht deutlich, dass es sich — im
Gegensatz zu dem echten, wesentlich zurückhaltenderen
Bericht des Hekataios über die Juden, der im Geschichtswerk

des Diodorus Siculus erhalten ist4 — doch wohl um
eine apologetische Fälschung handelt. Fur eine Entstehung
nach der siegreichen makkabaischen Erhebung spricht der
Hinweis auf die Martyriumsbereitschaft der Juden und ihren
Eifer gegen fremde Kulte, der selbst vor der Zerstörung
heidnischer Heiligtümer nicht Halt machte — nach Ps. Hekataios

soll sich dies freilich unter Alexander d.Gr. in
Babylonien zugetragen haben, weiter der Hinweis auf die angebliche

Übertragung samaritanischer Bezirke an die Juden
durch Alexander (C.Ap. I 192 f. ; II 43), die wohl erst unter
Demetrios II. (/. Makk. 11, 34) stattfand. Auf eine Abfassung

1 J. G. Gager, Pseudo-Hecataeus again, ZNW 60 (1969), 130-139; vgl.
H. Lewy, ZNW 31 (1932), 117-132, dort 117, Anm. 2 zu P. Wendland und
anderen alteren Vertretern der Echtheit. Gegen die Echtheit E. Schurer III,
603 ff. ; F. Jacoby, FGrH III a Komm, zu 264 F 21-24 S. 61 ff. und in neuerer
Zeit vor allem B Schaller, ZNW 54 (1963), 15-31. Zum Ganzen vgl. auch
A.-M. Denis, Introduction, 262-267.
2 S. die bei R Schaller, op. cit., 22, Anm. 44 und J. G. Gager, op. cit., 131,
Anm. 5 aufgeführten Forscher.
3 FGrH 790 F 9, vgl. dazu W. Speyer, op. cit. 160 f.
4 Diod. XL 3 Phot. Bibl 244, p. 380 a 7 FGrH 264 F 6.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 303

durch einen ägyptischen Juden deutet das Lob des i. Ptole-
mäers hin, das seiner wirklichen Haltung gegen die Juden
widerspricht, der nach Ägypten übergesiedelte «

Hohepriester» Ezekias, der bei den Zurückgebliebenen Propaganda

für die Vorzüge der neuen 7roXiTeia der Juden in
Ägypten machte, könnte eine Anspielung auf den
Hohepriester Onias IV und seine Militärkolonie in Leontopolis
enthalten (I 187 f.), die Nachricht, dass nach dem Tode
Alexanders viele Juden nach Phönizien und Ägypten
ausgewandert seien «wegen des Aufruhrs in Syrien», ist dagegen
eine Spitze gegen die ständigen Unruhen im zerfallenden
Seleukidenreich (I 194). Auch der «Augenzeugenbericht»
über den aufgeklärten Juden Mesullam (I 201-204) kann
kaum Vertrauen erwecken. Zwar ist nicht zu bestreiten, dass

die Fragmente interessante historische Details enthalten, die
Gesamttendenz ist jedoch zu durchsichtig, um sie für authentisch

halten zu können. Der wohlgelungenen Fälschung
Ilepl 'IouSoumv folgte dann später wahrscheinlich eine weitere
über « Abraham und die Ägypter » mit falschen Dichterzitaten

h

10. Damit hätten wir die Durchsicht der uns überlieferten

jüdisch-hellenistischen Literatur abgeschlossen. Fassen

wir den Ertrag kurz zusammen :

1. Vermutlich sind uns nur mehr oder weniger zufällige
Bruchteile des wirklichen Schrifttums erhalten2, weiter
dürfen wir nicht vergessen, dass diese Werke und Fragmente

1 S. oben S. 295 f. Auch Ps.-Aristeas beruft sich § 31 auf Hekataios von
Abdera, wobei offen bleiben muss, ob es sich hier um eine Erfindung ad hoc

oder um ein Zitat aus einer unbekannten Schrift handelt. Zum Ganzen vgl.
F. Jacoby, op. cit., Komm, zu F. 23/24 S. 74 f.
2 Vgl. die zahlreichen anonymen Zitate von verlorengegangenen «

apokryphen» Schriften bei den Kirchenvätern, A.-M. Denis, Introduction, 284-305
dazu die Textauswahl Fragmenta, 229 ff. und M. R. James, The lost Apocrypha

of the Old Testament, passim.



MARTIN HENGEL

allein durch christliche Vermittlung zu uns gekommen sind.
Das Judentum der griechisch-römischen Welt hatte seit der

Christianisierung des Reiches und dem Einbruch des Islam
kein Interesse mehr an der Erhaltung seiner griechischsprachigen

Überlieferung.

2. Diese Schriften zeigen eine ausserordentliche Vielfalt der
Form und des Inhalts, auch die Unterschiede der Bildung
und des sozialen Standes der Verfasser waren erheblich.
Einfache Volksliteratur in primitiver Koine steht neben
Werken in dichterischer Form, die sorgfältig die Sprache
der heidnischen klassischen Vorbilder nachahmen. Ausserdem

gibt es Zwischenstufen.

3. Auf der anderen Seite enthalten sie trotz dieser Pluraütät
eine relativ eindeutige Tendenz : Sie wollen der Verherrlichung

des eigenen Volkes, seiner heiligen Geschichte, seines

Glaubens an den einen Gott und des von ihm gegebenen
Gesetzes dienen, wobei das Gesetz gerne in allgemeingültiger,
ethischer Weise interpretiert wurde. Diese Tendenz ist
unabhängig davon, ob eine Schrift unter dem Namen des

Verfassers, anonym oder als Pseudepigraphon überliefert
wurde, ob als ihr Verfasser eine Gestalt der heiligen
Überlieferung oder ein heidnischer Name erscheint. Die
Unterschiede hegen mehr in der Gattung. In weisheitlichen Texten
und in Teilen der apokalyptischen Überlieferung, wo man
mehr an den himmlischen Geheimnissen und dem Schicksal
des Individuums interessiert war, konnte der nationale

Bezug teilweise stärker zurücktreten, in der Geschichtsschreibung

wurde er dagegen stärker sichtbar.

4. Auffällig ist die Häufung dieser « Tendenzliteratur» i n
den Jahrzehnten nach der m akkabäischen
Erhebung. Offenbar hatte dieses tiefgreifende «

revolutionäre » Ereignis und sein erfolgreicher Ausgang die
literarische Produktion wie auch den Bedarf nach « national-



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 305

religiöser » Literatur stark angeregt und zwar in der Diaspora
fast noch stärker als im Mutterland 1.

5. Zwar war das Bewusstsein für
schriftstellerische Individualität und geistiges
Eigentum in der griechischsprechenden Diaspora mehr

ausgebildet als in Palästina, doch überwiegt auch noch hier
— wenn man von den grossen Werken Philos und Josephus'
absieht — das anonyme und pseudonyme Schrifttum. Die
Unterordnung unter die transsubjektive Tradition blieb
stärker als der Drang, die Person des Schriftstellers zur
Geltung zu bringen. In der eigentlichen Offenbarungs-
literatur bei Apokalypsen und Testamenten war die Autorität
einer religiösen Schrift ausserdem von der Bindung an eine

Autorität der Vergangenheit abhängig.

6. Das Bewusstsein für die historische
Wahrheit und Wirklichkeit war — gemessen
an unseren heutigen Begriffen — unterentwickelt. Es wäre
darum verfehlt, etwa beim Begriff der «Fälschung» unsere
kritischen und moralischen Vorstellungen ohne weiteres auf
die damalige Zeit zu übertragen. Die Wahrheitsfrage war
für die jüdischen Verfasser im Grunde durch ihr Bekenntnis

zur religiösen Wahrheit gelöst, der Zweck, diese Wahrheit
in möglichst wirksamer Weise zu vertreten, heiligte —
bewusst oder unbewusst — die Mittel.

7. Das Judentum hatte gegenüber der
hellenistischen Umwelt einen Kampf um seine
religiöse und ethnische Existenz zu bestehen.
Da die Juden gerade in Ägypten mit Erfolg versuchten, sich

1 In jener Zeit ca. zwischen 170 und 100 v.Chr. entstanden das Geschichtswerk
des Eupolemos, der aretalogische Roman des Artapanos, die Lehrschrift des

Aristobulos, die 5 Bucher Jasons von Kyrene, die erweiterten Bucher Esther
und Daniel, das Testament der 12 Partiarchen, die judische Ursibylle, der
Ps. Aristeasbrief und Ps. Hekataios ; bei einer Reihe anderer Schriften ist die

Entstehung in dieser Zeit zumindest möglich.



306 MARTIN HENGEL

kulturell der überlegenen griechischen Herrenschicht anzu-
schliessen und die Gefahr, auf die Stufe der unterdruckten
ägyptischen Bevölkerung herabgedrangt zu werden, abwehrten

— es gibt z.B. keine judisch-demotische oder judisch-
koptische Literatur — waren sie der Gefahr der volligen
Hellenisierung und Assimilation in besonderer Weise

ausgesetzt. Die Zahl der Apostaten muss vor allem in Zeiten
politischer — und d.h. zugleich auch religiöser —
Unterdrückung besonders in der Oberschicht beträchtlich

gewesen sein. Eine Karriere im Staatsdienst war häufig nur
durch den Verrat am väterlichen Glauben möglich l. Die
judisch-hellenistische Literatur diente zunächst einmal dieser

ethnisch-religiösen Selbsterhaltung. Ihre bildungsmassig-
soziale Abstufung entsprach der soziologischen Differenzierung

der Judenschaft selbst. Ihr Ziel war so nicht in
erster Linie die missionarische Gewinnung von Griechen,
sondern die Befriedigung des literarischen
Bedarfs der griechischsprechenden Juden
selbst, ihre Bindung an die Tradition und den Glauben
der Väter und die Stärkung ihres religiös-nationalen Selbst-
bewusstseins. Gerade die Gewissheit des grösseren Alters
der eigenen Religion oder der Abhängigkeit der griechischen
Denker von Mose und Abraham konnte das Vertrauen in
die Wahrheit und Überlegenheit des eigenen Glaubens
stärken.

8. Das apologetische Moment gegenüber den
Griechen mochte bei einzelnen Schriften — wie z.B. Ps.-

1 Zu Tiberius Iulius Alexander s. oben S. 254, Anm. 1 ; weitere Beispiele
bieten die Angehörigen der Familie des Herodes und unter Ptolemaios IV
Philopator der königliche Sekretär und Alexanderpriester Dositheos S. d.

Drimylos, s. III Makk. 1, ; ; dazu V. Tcherikover, CPJ I 37, 231 ff. Vgl
auch III Makk. 2, 30 f.; 7, 10 ff.; Sap. 3, 10; Philo, Vit Mos. I 31 ; II 30 f.
(Anspielung auf den Abfall seines Neffen?) 193; De Jos. 254, Spec. leg. I 54;
319 ff.; Conf. Lmg. 2 f. Zum Ganzen V. A. Tcherikover, Jewish Apologetic
Literature Reconsidered, Eos 48 (1956) Symbolae Raphaeh Taubenschlag
dedicatae III, 181. Das Problem bedurfte einer gründlichen Untersuchung



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 307

Hekataios, bei Josephus' C. Apionem oder Philos Vita Mosis
eine entscheidende Rolle spielen, aber aufs ganze gesehen
tritt dieses Motiv gegenüber dem innerjüdischen Literaturbedürfnis

zurück. Gerade der gebildete Jude stand vor dem

Überangebot der heidnisch-polytheistischen oder auch

philosophisch-religionskritischen Literatur und er brauchte dazu
einen positiven Ausgleich und zwar in der Sprache und dem

Geist, in dem er ausgebildet worden war. Ich halte es

durchaus für möglich, dass ein Teil der sogenannten
Fälschungen, etwa die unechten Klassikerfragmente, letztlich
auf rhetorische Übungen des jüdisch-hellenistischen
Schulbetriebs zurückgehen könnten 1.

9. Gewiss wurden auch je und je einzelne Griechen vom
jüdischen Glauben angesprochen, die jüdische
Mission war ja — vor allem in der Zeit zwischen Cäsar und
dem Jüdischen Krieg — recht erfolgreich. Nach Josephus,
Lukas oder auch Juvenal war es vor allem die Damenwelt,
die sich mit Interesse dem neuen Glauben zuwandte. Aber
diese jüdische Mission vollzog sich eher durch persönliche
Kontakte, die hohe Ethik und organisierte Armenpflege,
sowie durch den in der Antike einzigartigen Wortgottesdienst

in der Synagoge. Das geschriebene Wort kam erst
in 2. Linie. Darüber hinaus haben die Juden niemals
organisierte Mission getrieben. Darum kann man auch
nicht im strengen Sinne von jüdischer
«Missionsliteratur» sprechen.
10. Aufs ganze gesehen ist es vielmehr erstaunlich, wie
wenig die jüdische Überlieferung in der
Antike bekannt war. Man machte sich über Äusser-
lichkeiten lustig, namhafte Schriftsteller tradierten die abge-

1 Ich folge damit weitgehend der These, die V. A. Tcherikover, op. cit.,
entwickelt hat. Der beliebte Begriff « Missionsliteratur » führt in die Irre,
weil er den wachsenden Eigenbedarf des Diasporajudentums nach einer

bildungssoziologisch vielgestaltigen Erbauungsliteratur verkennt.



308 MARTIN HENGEL

schmacktesten Greuelmärchen, die LXX blieb weitgehend
ein völlig unbekanntes Buch 1. Erst die hermetische Tradition
und die Neuplatoniker ab Numenios nahmen von ihr stärker
Notiz, und auch hier interessierte man sich in erster Linie
nur für die Anfangskapitel der Genesis. Die Wirksamkeit der

sogenannten jüdisch-apologetischen Literatur nach aussen
auf das wirklich gebildete antike Publikum kann so nicht
sehr gross gewesen sein. Natürlich gab es Ausnahmen :

Neben dem berühmtesten Zitat aus De sublimitate wieder
Numenios, der Josephus C. Apionem zitiert, ohne den
Verfasser zu nennen2. Der unterschwellige Einfluss der jüdischen
Magie war jedoch sehr viel grösser. Erst die Christen haben
die jüdisch-apologetische Literatur wirklich zu Ehren
gebracht.

1 Das viel zitierte Genesiszitat bei Ps. Longinos, De sublimitate 9, 9 ist die
Ausnahme, die die Regel bestätigt ; s. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, 475.
3 Euseb, Pr. ev. IX 9. Zu dem Einfluss der jüdischen Urgeschichte auf die

Hermetica und besonders Poimandres, s. C. H. Dodd, The Bible and the Greeks,

1945 (Nachdr. 1964), 99 if. Zu einer möglichen Beeinflussung der
pseudopythagoreischen Schrift des Ekphantos Ilepl ßaaiXeloe; durch Gen. 1 und 2,
s. W. Burkert oben, S. 49 f. Dagegen scheint mir der von R. Harder, Ocellus

Lucanns — NPhilUnt 1, 1926, 22 Z. 18 und 128 f. vermutete Einfluss von
Gen. 1, 28 fraglich zu sein. Vgl. auch die Diskussion unten S. 315 f. Zu Galen,
s. R. Walzer, Galen on Jews and Christians, 1949.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3°9

DISCUSSION

M. von Frit% : Herr Hengel hat die von ihm zu behandelnden

Schriften in zwei Hauptgruppen eingeteilt :

1. solche Schriften, die aller Wahrscheinlichkeit nach ohne

hebräische Vorlage sogleich griechisch geschrieben worden sind,
aber nicht unter dem Namen eines griechischen Autors.

2. solche, die unter dem Namen griechischer Autoren
veröffentlicht wurden.

Die erste Gruppe hat er weiter untergeteilt in:

a. solche Schriften, die sicher oder wahrscheinlich unter dem

Namen eines jüdischen Autors veröffentlicht wurden.

b. anonyme Schriften : meist novellenartige pseudohistorische

Schriften wie Esther, Jonas, Daniel.

c. angebliche Testamente mit weitgehend apokalyptischen
Inhalt.

d. Die Sapientia Salomonis.

Zur zweiten Gruppe gehören :

a. die Sibyllina.

b. Orphica.

c. gefälschte Klassikertexte : Aeschylus, Sophokles, Menander,

Diphilus.
d. Pseudophoky/idea.

e. Aristeasbrief.

f. Hekataios von Abdera.

Es wird sich wohl empfehlen, zunächst dieser Reihenfolge
zu folgen und am Schluss eine Diskussion von allgemeineren
Problemen anzuschliessen, die sich aus den Vorträgen von
Herrn Smith und Herrn Hengel ergeben.



DISCUSSION

Die erste Gruppe beginnt mit dem sogenannten Samarita-
nisehen Fragment, das keinen Verfassernamen trägt, aber vermutlich

nur weil es ein Fragment ist, dessen Titel und Anfang verloren ist.

M. Smith : An initial question seems to me that of the relation
of pseudepigraphy to the notion of intellectual property (tgeistiges

Eigentum). Prof. Hengel says he agrees with Dr. Speyer, that the

latter is a necessary condition for the appearance of deliberate

pseudepigraphy. But from his material it appears that what led

to Jewish pseudepigraphy was primarily the need of authority,
and if, as I suggested yesterday, the Deuteronomic code was originally
intended to be passed off as an ancient work, but not attributed
to Moses, we should have an instance in which the authority
claimed was not personal at all, but merely that of antiquity.
I think this the case with many forged antiques and pretendedly
ancient documents like monastic records—they claim antiquity
but not individual authorship. To what extent, then, must we

modify the proposition that pseudepigraphy depends on the notion
of intellectual property?

M. Flengel : Vielen Dank für diesen interessanten Hinweis ;

ich glaube jedoch nicht, dass wir bei der jüdischen Literatur auf
den Begriff des geistigen Eigentums ganz verzichten können.

In der Diaspora war er zum Teil vorhanden, wenn auch in
Vergleich mit der hellenistischen Umwelt in unterentwickelter Form.
Während im hellenistischen Judentum die Novelle bzw. der

Roman teilweise anonym bleibt, hat sie bei den Griechen in der

Regel einen Verfassernamen. Immerhin zeigt die Nennung des

Hiobbruders Nereus als Verfasser im T. Job, dass man das Problem
sah. Beim Mose-Roman des Artapanos ist der Verfassername

erhalten. Entsprechend ist darin die Auseinandersetzung mit der

hellenistisch-ägyptischen Umwelt intensiver als etwa in Joseph

und Aseneth. Man kann sagen: je höher die Bildungsstufe, desto

mehr tritt die Anonymität zurück.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3H

M. Speyer: Zahlreiche Pseudepigrapha der Juden wie der

Heiden und Christen zeigen eine niedrige Bildungsstufe. Der
kritische Sinn der Verfasser derartiger Schriften wie ihrer Leser

war oft wenig entwickelt (Mangel an Bibliotheken und Vergleichsmaterial,

geringe Schulung). Diese Tatsache war eine der

Voraussetzungen für die meist erfolgreiche Verbreitung von Fälschungen
im Altertum.

M. Smith : Some notion of literary criticism presumably
existed in Israel since those who interpolated the later prophets
and Deuteronomy went to the trouble of imitating their styles,
and this, in the case of Deuteronomy, through a period which seems

to have extended over two hundred vears.

M. Speyer : Mit dem Begriff des geistigen Eigentums ist eng
die Echtheitskritik verknüpft. Das älteste Zeugnis hierfür stammt
aus Griechenland : Herodot II 116 f. und IV 32 ; vgl. Verfasser,

Fälschung 114. Aus dem Alten Testament gibt es kein Zeugnis
für Echtheitskritik. In späthellenistischer Zeit unterschieden die
Rabbiner zwischen kanonischen (inspirierten) und apokryphen
Schriften. Bei ihnen tritt der Offenbarungsbegriff an die Stelle
des Begriffs vom geistigen Eigentum (vgl. Verfasser, Fälschung

152 f. u. ebd. 175 f. zur Analogie bei den christlichen Echtheitskritikern).

Inwiefern kann man aus Stilimitation auf Echtheitskritik

zurückschliessen

M. Aalders : Es gibt auch unbewusste Stilimitation.

M. Smith : The statement that the critique of authenticity
begins in Greece with Herodotus, is based on the fact that we
have no earlier preserved example, is it not And it is therefore

an argument from silence, is it not? And this argument from
silence is probably false, since it rarely happens that we have

the verv first example of a new intellectual phenomenon.



312 DISCUSSION

M. Speyer : Das argumentum e silentio ist nicht a limine als

unerlaubt abzuweisen. Ohne diesen Beweisgrund könnte beispielsweise

die Geschichte der Frühzeit einer Kultur nicht geschrieben
werden.

M. Hengel : Das Stilgefühl war teilweise recht gut entwickelt,
das zeigen schon die Fälschungen unter dem Namen griechischer
Schriftsteller. Man darf jedoch Stilgefühl und historisch- kritischen
Sinn nicht identifizieren. Das Stilgefühl war nicht immer
Ausdruck für literarische Individualität, sondern teilweise auch für
die Zugehörigheit zum Kollektiv einer Schule.

M. Speyer: Wenn die Prophetenbücher innerhalb der Schule

eines Propheten durch stilistisch ähnliche Zusätze ergänzt und

erweitert wurden, so ist damit noch nicht der Beweis für eine

im alten Israel vorhandene Echtheitskritik geliefert. Der Zwang
der Schule und des literarischen Genos erforderte auch in
Griechenland, den Stil des autoritativ erlebten Urhebers einer

Gattung nachzuahmen : man denke an die Pseudo-Homerica,
PseudoHesiodeia und PseudoHippocratica.

M. Hengel : Eine ausgedehnte Auseinandersetzung über die

Verfasserfrage gab es in Palästina beim Kampf um die «

Kanonisierung » einzelner Bücher wie Hesekiel, Kobelet, Sprüche Salomos,

Esther und Hohes Lied. Freilich spielten dabei weniger « historischkritische

» als lehrmässige Gesichtspunkte eine Rolle. Von einer

« Echtheitskritik» im hellenistischen Judentum wissen wir kaum

etwas, wir dürfen jedoch bei Autoren wie Philo und Josephus
sehr wohl die Fähigheit kritischer Unterscheidung voraussetzen.
Was für Palästina gilt, gilt erst recht für die Diaspora.

M. von Frit% : Herr Hengel stellte zu Anfang fest, dass es nach

Esra keine Tradition der Inspiration mehr gebe. Könnte man
vielleicht sagen, dass sich daraus, auch abgesehen von dem grösseren

Selbstgefühl des Inviduums in dieser Zeit, eine gewisse



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3 I 3

Notwendigkeit ergibt, historische und philosophische Traktate
mit einem Verfassernamen zu versehen, da an die Stelle der

Inspiration die Verantwortlichkeit des Verfassers treten muss.
Bei romanhaften Erzählungen ist eine solche Verantwortlichkeit

nicht notwendig. Sie bleiben anonym.
Bei Schriften dagegen, die, wie alle Apokalyptik, göttliche

Inspiration in Anspruch nehmen, gibt es, wenn eine Inspiration
in der Gegenwart nicht mehr als gegeben angenommen wird,
keinen anderen Ausweg als sie auf inspirierte Autoren einer
fernen Vergangenheit zurückzuführen. Eben dies ist bei den

Testamenten des Abraham, des Isaak, der Söhne Jacobs usw. der

Fall. Das Individuum als Individuum spielt hier keine Rolle.
Daher können die Gegenstände der Testamente unter die Jacobsöhne

(mit Ausnahme des Joseph, der natürlich eine besondere

Rolle spielt) ziemlich willkürlich verteilt werden. Es kommt nur
auf die Autorität als solche an. Halten Sie dies für richtig?

M. Hettgel : Neue Probleme erfordern neue Antworten. Da
die « Inspiration » mit Esra abgeschlossen war, musste man sich

bei solchen neuen Antworten auf angebliche Offenbarungen der

Autoritäten der Vergangenheit berufen, die das Charisma der

göttlichen Inspiration besassen. Die Pseudepigraphität wurde die

notwendige Voraussetzung für den religiösen Fortschritt. Dass

es auch Widerstände gab, zeigt die schroffe Opposition der
konservativen Sadduzäer gegen jede Art apokalyptischer Lehre.

M. Aalders : In der griechisch-römischen Literatur versuchte

man die Zuweisung einer pseudepigraphischen Schrift an einen

berühmten Autor glaubwürdig zu machen durch eine möglichst

genaue Imitation dieses Schriftstellers. Gibt es dasselbe auch bei

den jüdisch-hellenistischen Pseudepigrapha

M. Hengel : Das Niveau der Fälschungen war verschieden.

Die Klassikerfragmente machen einen dürftigen Eindruck. Pseu-

dophokylides ist dagegen so gut gelungen, dass man zweifelte,
ob es sich um eine jüdische Fälschung handelte.



3H DISCUSSION

M. Smith : The discussion of Jewish as opposed to pagan
pseudepigrapha is based in part on a circular argument. We
define as " Jewish " those pseudepigrapha that express recog-
nizedly Jewish themes, and as " pagan " all the rest. Similarly
in Palestinian archaeology, all objects that show Jewish motifs
are automatically declared " Jewish ", and all the rest are

automatically " pagan ". Thus it is not surprising that Jewish pseud-

epigraphic literature shows the remarkable unity of Tenden^ which
Prof. Hengel has discovered in it, since possession of that Tenden£

was the criterion by which the works were selected. And
similarly our pagan material is remarkably free of Jewish traits.
To what extent Jews actually wrote—for example—pseudo-
Pythagorean works without Jewish traits, we shall never know.

M. Hengel: Eine «halbjüdische», synkretistische Literatur
finden wir in manchen Zauberpapyri und dann in den gnostischen
Texten. Möglicherweise stammt auch der Traktat des Ekphantos
Ilepi ßacriXstoc? von einem völlig hellenisierten Juden. Aber das

bleibt eine Vermutung. Selbst bei Alexander Polyhistor und
Numenios dachte man schon daran, ob es sich nicht von Juden
handeln könnte. Falls Caecilius von Calacte Jude war (s. Suda s.v.
KcuxDaoç) hätten wir ein Beispiel dafür, dass ein Jude aus seinen

Schriften nicht erkannt wurde.

M. Adders : Die Zwittererscheinungen bleiben dann doch

schwierig einzuordnen, wie z.B. die Inschriften, die dem Zsûç

oder ôeôç üJxcjtoç gewidmet wurden.

M. Hengel: Seit der hellenistischen Zeit war uJxcjtoç die

offizielle Bezeichnung des jüdischen Gottes. Bei Inschriften ist es

jedoch häufig unmöglich zu sagen, ob es sich bei einem Hinweis
auf den &soç um eine heidnische, jüdische oder judai-
sierende Inschrift handelt, wenn keine anderen Kriterien
vorhanden sind. In Delos erweisen sich z.B. die Dedikationen an

den 0soç ûifxtrroç dadurch als jüdisch, dass auch von einer



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3 I 5

7ipo(reu^r) die Rede ist (CIJ 726). Weiter konnten die Juden bei

ihrer Mission auch an griechische eïç S-eéç-Aussagen anknüpfen.

M. von Frit^ : Vielleicht kann man als Parallele hinzufügen,
dass Xenophanes, der dezidierter Monotheist war, ganz
unabhängig von der jüdischen Überlieferung, in etwas widersprüchlicher

Formulierung (21 B 23 Diels-Kranz) sein Gedicht mit den

Worten beginnt :

slç S-eôç, sv xs S-soIcn xal avS-pcliKotcri. y.éyiaxo<;.

M. Smith : Prof. Thomas Kraabel has recently made a study
of the uj/urxoç inscriptions of Asia Minor and has come to the

conclusion that very few, if any, have any relation to Judaism.
On the basis of this he has called in question the relation in other

areas. For Asia Minor I think he has a good case, though
perhaps in a few instances he has pushed it too far. In other areas,

however—Delos, for instance, Egypt and the Black Sea—the

relation of uJiutxoç to Judaism seems indubitable.

M. HengeI : Man kann hier weder ein generelles Urteil im
positiven noch im negativen Sinne fällen. Jedes Zeugnis ist
individuell zu prüfen.

M. Thesleff : In the case of Pseudo-Pythagorica, the part played

by the Jews apparently was not after all very important. Since

Pythagoreanism was traditionally associated with religion and / or
ethics, we should expect a Jewish forgery to contain, in the first
place, traces of Jewish religion or ethics. However, there seem

to be only two such fragments : the monotheistic poem quoted
by Justin. Mart., De mon. II, 2 p. 134 Otto z(Pythag. Texts, p. 174),

and the Ekphantos fragment analyzed by Prof. Burkert in his

paper.

M. Hengel : Der Einfluss der Juden auf die Pseudo-Pythagorica
wurde sicher überschätzt. Es gab eine Zeit da man ihnen alle

möglichen Fälschungen zuschrieb (Pseudo-Apollodor, Pseudo-



316 DISCUSSION

Demokrit, Pseudo-Proros, Pseudo-Manetho usw. ; Beispiele bei

Speyer, Fälschung, S. 162, 165, 167). Das war sicher eine starke

und völlig ungerechtfertigte Übertreibung.

M. Smith : One must remember, however, the great variety
of Judaism, not only in theological ideas, but also in moral

practices. Prof. Hengel has rightly spoken of its propagation
by reason of its high ideal of family ethics ; he might also have

spoken of its propagation by reason of its adaptability to other
ethical situations. Josephus was introduced to Poppaea by a

Jewish actor popular in the court of Nero, and he describes her

as a pious and god-fearing woman. The theatrical side of
Judaism—so prominent at present—runs far back in its history
and would make an interesting study.

M. Aalders : Meinte Josephus, Poppaea wäre eine gottes-
fürchtige Frau, oder nicht vielmehr, eine Dame die dem Judentum
mit Sympathie gegenüberstand

M. Hengel : Sicherlich das letztere : &eoasßv)c; Ant. Jud. XX
195) bedeutet hier nicht fromm im religiösen Sinne, sondern die

Sympathisantin. Im übrigen ist der Umfang der jüdischen
« Fälschungen » gar nicht so gross. Es handelt sich ausser der

Sibylle nur um die Orpheus- und Klassiker-Fragmente, Pseudo-

Phokylides und Pseudo-Hekataios. Schon Pseudo-Aristeas kann

man nur bedingt als « Fälschung » bezeichnen. Es gab — besonders

bei den Philosophen — genügend « monotheisierende »

Aussagen, auf die man zurückgreifen konnte. Ausserdem sprachen
die Fälscher wohl nur das « halbgebildete » Publikum an. Bei

Philo finden wir keine derartigen zweifelhaften Zitate.

** *

M. von Frit% : Wir können dann wohl zum Problem der

anonymen Novellen übergehen.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3 17

M. Hengel : Ein Vergleich zwischen der jüdischen Novelle
und dem hellenistischen Roman wäre sehr wünschenswert.
Einen Ansatz dazu bietet das neue Buch von Chr. Burchard,
Der dreizehnte Zeuge, 1971, der Joseph und Aseneth mit Apuleius
Metamorphosen XI vergleicht. Die jüdische Novelle trägt unter
anderem stark aretalogische Züge. Reitzenstein nennt zum
Beispiel des Jonabuch « die älteste (Aretalogie), die wir ausserhalb

Ägyptens finden» (Hell. Wundererzählungen, 1906, 35).

M. Smith : The Hebrew romances are interesting because they
are considerably earlier than the Greek, but seem related to the

sort of popular story telling of which Trenkner has found many
traces behind classical literature and of which there is also

evidence in Egypt. We should therefore see the Hebrew material

as an important piece of evidence for this continuous Eastern
Mediterranean narrative tradition, running from Egyptian times

down to the Arabian Nights and beyond.

M. Hengel: Typisch für diese volkstümliche Erzählungsliteratur

ist, dass sie sich ständig verändert. Von der Mehrzahl
der jüdischen Novellen und Romane haben wir mehrere
Versionen. Sie wurden je nach Bedürfnis erweitert und verkürzt.

M. von Fritz : Solche Fälle gibt es in der griechischen
Literatur durchaus auch. Ich will nur zwei Beispiele sehr verschiedener

Natur anführen.

1. die von Herodot an den Anfang seiner Werke gestellten
Versionen der Erklärungen der Ursachen des Krieges zwischen

Orient und Occident durch die verschiedenen Völkern. Es gibt
zahlreiche Beispiele dafür, dass, wie hier gezeigt, dieselben Sagen

und Geschichten von den Xoytot der verschiedenen Völker zur
Rechtfertigung, bzw. in maiorem gloriam, ihrer eigenen Völker
immer wieder neu abgewandelt worden sind.

2. Ein besonders schlagendes Beispiel einer anderen Form
des Vorganges ist der sogenannte Alexanderroman, der unter dem



3i8 DISCUSSION

Namen des Kallisthenes umlief. Er entwickelte sich im Anschluss

an die zwar sehr laudatorische, aber sonst durchaus ernsthaft
historische Alexandergeschichte des Kallisthenes. Ziemlich früh
wurde eine ursprünglich ganz unabhängige Sammlung von
Briefen zwischen Alexander und Aristoteles, die nach Meinung
mancher Gelehrter echte Stücke enthielt, aber wahrscheinlich als

ganzes ein ziemlich früh entstandener, später erweiterter
Briefroman war, dem « Geschichtswerk» eingefügt. Im Lauf der Zeit
erfuhr es immer weitere phantastische Erweiterungen.

M. Hengel : Im Alexanderroman haben wir eine sehr

interessante Parallele zu dieser jüdischen Volksliteratur. Bei ihr spielt
der Verfasser keine Rolle mehr. Es gibt ja auch Versionen die

jüdisch bearbeitet sind. Freilich schlägt gerade in diesen immer
die religiöse Tendenz durch. Alexander bekennt sich zu dem

einen wahren Gott. Das antike Judentum kannte kaum eine völlig
tendenzfreie Unterhaltungsliteratur und blieb sich seines Judentums

immer bewusst.

M. Syme : We are perhaps in danger of going too far back to
the origins of all prose fiction, to stories and legends, indeed, to
the field of oral literature, in which verse should be included as

well as prose. Notably historical ballads. But literary forgery

presupposes written books and documents.

M. von Frit% : Ich meinte nicht, dass die vorliterarischen

Anfänge unter den Pseudepigraphen ausführlich behandelt werden

sollten, da sie dies ihrer Natur nach nicht sein können ; nur
schien es mir nützlich, auf diesen Hintergrund einen Blick zu
werfen, da sich manche Eigenheiten der späteren Entwicklung
daraus erklären.

M. Smith : It should also be remarked that most of these

romances in Israelite and Jewish literature are not pseudepigraphic.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 3 19

M. HengeI : Auch die anonyme Novelle kann in gewissem
Sinne als Pseudepigraphon betrachtet werden. Sie hat zwar keinen

Verfasser, wohl aber einen Titelhelden. Im Zweifelsfalle

galt er als der Verfasser ; bei Jona und Tobias ist das eindeutig.

M. Speyer : Man denke auch an die anonym überlieferte
griechische Erzählung von König Apollonios von Tyros.

M. von Frit% : Wir können nun wohl zu den Fälschungen
unter griechischen Namen übergehen : den Sibyllen und den

Orphica.

M. Hengel : Die Sibylle war die einzige wirklich erfolgreiche
Fälschung ; sie hat immer wieder neue sibyllinische Produktionen

angeregt, weit bis in Mittelalter hinein. Durch sie hat sich auch

das apokalyptische Weltbild Daniels mit den vier Reichen im
Abendland durchgesetzt. Auffallend ist das Interesse der Juden
an der Gestalt des Orpheus. Die Orpheusgestalt dringt selbst in
bildlichen Darstellungen in die Synagoge ein. In einem pseud-

epigraphischen Davidspsalm aus Höhle 11 von Qumran wird
N David mit den Farben des Orpheus gezeichnet.

M. Smith : The equation of David with Orpheus appears in
the Dura frescoes and a number of synagogue mosaics, where

it is iconographically unmistakable. The passage in the Qumran
Psalms scroll is to be interpreted in accordance with these. It
is also interesting as an example of testimony to the existence

and would-be testimony for the authenticity of numerous pseud-

epigrapha that have not come down to us. This practice of
pseudepigrapha to " authenticate " each other deserves notice.

It is particularly important in Enoch, Jubilees, and the Testaments of
the Twelve Patriarchs, which are closely interrelated and probably
come from a single sect.



320 DISCUSSION

M. Hengel : Ich habe hier eine Frage : Orpheus galt einerseits

als Vater der Polytheismus, er lehrt 360 Götter und die

Mysterienreligionen. Auf der andern Seite finden sich gerade bei ihm viele

slç und TOcvxa-Formeln. Was für Anschaunungen standen hier
dahinter

M. Burkert : Es gibt in Orphischer Tradition alte Formeln
über den einen Allgott ; durch den Papyrus von Derveni ist der

Vers bezeugt « Zeus der Anfang, Zeus die Mitte, aus Zeus wird
alles vollendet». — man hat auch Aischylos ft. 70 N2 dazu

gestellt (ZPE 1 (1967), 22) —; in einem unveröffentlichten Stück
des gleichen Papyrus heisst es von dem Gott, wohl Zeus, dass

«alle Götter» und die Teile des Kosmos «ihm angewachsen

waren» (ixpooicpuv), sodass er «der einzige war» (aùxoç S'&pa

pioûvoç eyevxo). Diese Aussagen stehen aber im Zusammenhang
der Kosmogonie, es geht um die Entfaltung der Vielfalt und
ihre Einheit, der eine Gott ist komplementär zum Polytheismus
und von diesem untrennbar.

Auch bei Xenophanes B 23 ist der eine Gott « unter Göttern
und Menschen der grösste ». Hiezu gibt es persische und
ägyptische Parallelen.

M. Hengel: Dieses Fragment kann sehr wichtig werden zum
Verständnis der Entstehung der Gnosis, wo aus dem einen

Allgott viele Emanationen heraustreten und die sukzessive

Entstehung der Welt einleiten.

M. von Frit% : Ist die Gnosis nicht überhaupt bis zu einem

gewissen Grad dualistisch, insofern sie einen entweder
überhaupt bösen oder wenigstens minderwertigen Schöpfergott dem

höchsten Gott gegenüberstellt?

M. Hengel: Die verschiedenen gnostischen Systeme haben

sowohl monistische wie dualistische Aspekte. Das übliche
Schema ging von der Vorstellung eines Falls gewisser ema-



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 321

nierter Himmelswesen und ihre Bindung durch die Materie aus.
Bei diesen Mythen spielte häufig Gen. 1-8 eine entscheidende
Rolle. Möglicherweise gab es Kombinationen mit der orphischen
Kosmogonie. Auch in der slawischen Henochapokalypse besteht
hier ein deutlicher Einfluss (s. oben S. 275 f.). Gegenüber der durch
Reitzenstein, Bultmann und anderen propagierten iranischen

Ableitung der Gnosis sollte man den griechischen Einfluss nicht
unterschätzen. Meines Erachtens haben sich hier
jüdischapokalyptische Elemente mit einem « proletarischen Piatonismus »

(vgl. W. Theiler, Forschungen \um Neuplatonismus, 1966, 113)

verbunden.

M. Thesleff : Yes, Platonism rather than Pythagoreanism which
also figures among the supposed sources of Gnosticism. As I
said before (supra p. 315), it is reasonable to make the inference
that the authors of the pseudo-Pythagorica were not on the

whole Jews. One is perhaps too ready to assume direct
connections between Pythagoreanism and Judaism.

M. Smith : I doubt that the role of J ews in producing the

pseudo-Pythagorica can be determined by looking for Jewish
elements in the products. The question is, what became of those

Jews who left Judaism? Some, of course, simply went into the

every-day pagan world. But those who were of a more religious

temper, who wanted to hold to a sort of monotheism and to feel

themselves members of a sort of religious community with a

holier-than-thou attitude and a pretence to esoteric wisdom—
those who were looking for a substitute for Judaism which would
not cut them off from pagan society—probably often went into
neo-Pythagoreanism.

M. von Frit^ ; U. von Wilamowitz sagt (Glaube der Hellenen II
190 ff), die Orphik sei das plebeische Gegenstück zum
aristokratischen Pythagoreismus. Vielleicht wurde der Pythagoreismus,

wo er seinen hocharistokratischen Charakter bis zu einem



322 DISCUSSION

gewissen Grad verliert, für Benützung zu pseudepigraphischen
« Fälschungen » brauchbarer.

M. Burkert : Neben den bewusst jüdischen Schriften, von
Juden verfasst, gibt es nicht-jüdische Schriften, die jüdischen
Einfluss verraten, etwa Hermetica oder einige Pythagorica. Ist
damit zu rechnen, dass Juden, die sich vom Judentum trennten,
«Abgefallene» in diesen Zirkeln zu Worte kamen, oder handelt

es sich eher um Nicht-Juden, die das Alte Testament zur Kenntnis

genommen hatten

M. Hengel : Theoretisch bestünde die Möglichkeit, dass der

Ekphantostraktat von einem Juden stammt, der zum Pythago-
reismus übergetreten war und seine Tradition miteinbrachte.
Wir besitzen eine Reihe von Nachrichten (vgl. z.B. die Inschrift
OGIS 573) über ein jüdisch-paganes Milieu in Kleinasien und

im bosporanischen Reich. Eine weitere jüdisch-heidnische Gruppe
waren die « Gottesfürchtigen ». Freilich ist bis heute ihre Bedeutung

und ihr Status umstritten. Nach Lukas und Josephus waren
es nicht zuletzt Damen, die das Judentum attraktiv fanden.

** *

M. von Fritz •' Jetzt könnten wir die gefälschten Klassikerverse

behandeln.

M. Hengel : Diese Fälschungen hatten keinen grossen Umfang
und auch keine grosse Wirkung (Clemens, Pseudo-Justin, Euseb,

Aristobul). Im ganzen machen sie einen recht zufälligen Eindruck.
Aus dem Rahmen fallen die jüdisch-pythagoreischen Verse über
die Siebenzahl bei Aristobul.

M. Thesleff : In the case of the Hellenistic and Jewish
speculations on number seven, Pythagorean influence is commonly



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 323

taken for granted. It should be noted, however, that the hebdomad

plays no significant rôle in original Pythagorean arithm-

ology (contrary to the TSTpoocràç), and the Pseudo-Pythagorean
Proros' Ilepl épSofiàSoç (Pytbag. Texts, p. 154), with its

apparent reference to Latin septem, may be comparatively late.

The supposed dependence of Philon, Opif. 127, upon Proros is

far from certain.

M. Hengel: Es ist doch auffallend, dass selbst Josephus, der

grösste Apologet des Judentums, nichts von diesen gefälschten

Klassikerfragmenten erwähnt. Er nennt nur (Pseudo) Hekataios
als Zeuge für die Philosophie Abrahams. Erst die christlichen

Apologeten schenkten ihnen stärkere Beachtung.

M. Speyer : Die unechten Klassikerfragmente können an die

Adresse eines halbgebildeten griechischen Publikums gerichtet

gewesen sein.

M. Adders : Die Christen, besonders die christlichen Apologeten,

haben den Euhemerismus vielfach verwandt zur Bekämpfung

des heidnischen Polytheismus. Ist etwas derartiges auch

bei den Juden der Fall gewesen?

M. Hengel: Der Euhemerismus war für die Juden seit dem

samaritanischen Anonymus (ca 190 v.Chr.) ein beliebtes Mittel
zur Erklärung und Desavouierung des heidnischen Polytheismus.
Man betrachtete sich selbst als die wahren Philosophen und legte
Wert auf einen aufklärerischen Akzent. Auch in der Sibylle spielt
der Euhemerismus eine grosse Rolle : die griechischen Götter
brachten als die Urkönige nach dem Turmbau zu Babel den Krieg
über die Menschen, der erst mit der Gottesherrschaft beendet

wird. Die jüdische Apologetik wurde zum Arsenal für die spätere
christliche und lieferte dieser die Waffen.

** *



324 DISCUSSION

M. von Frit^ : Wir könnten jetzt zu den Pseudophokylidea
übergehen.

M. Speyer : Gehört Pseudo-Phokylides überhaupt hierher
Die falsche Autorangabe Vers i f. kann, wie bereits J. Bernays

vermutet hat, erst im Laufe der Überlieferung vor die anonym
umlaufende Spruchsammlung gestellt worden sein. Durch die

bekannte Formel xat t6Se thwxuXtSew dürfte dieser Dichter bei

den Griechen eine gewisse Berühmtheit erlangt haben, so dass

die Wahl dieses Pseudonyms nicht allzu überraschend ist.

M. Hengel : Dass der Name Phokylides der Schrift später

zugeschrieben wurde, glaube ich nicht, da hätte man einen

bekannteren Namen gewählt. Das Ganze bildet eine Einheit, nur
gewisse Verse erweisen sich auf Grund der handschriftlichen
Überlieferung als Zutat. Interessant ist, dass am Schluss die

jüdische Religion gewissermassen als « ethisch bestimmte

Mysterienreligion» umschrieben wird.

** *

M. von Frit^ : Hat jemand zum Aristeasbrief etwas zu sagen?
Es ist nicht der Fall. Dann können wir zu Hekataios von Abdera

übergehen.

M. Burkert : Die Geschichte des « Hekataios » FGrH 264 F 21,
wie der Jude Mosollamos den weissagenden Vogel erschiesst,

unterstellt der Vogelschau eine Simplizität, für die es keiner
seherischen Kunst bedurft hätte ; aber die Ornithomantie spielt,
im Gegensatz zur Leberschau, bei Feldzügen meines Wissens

keine Rolle, und auch die Leberschau tritt in hellenistischer Zeit
zurück : hier wird, ohne Kenntnis von der Sache, ein Popanz

aufgebaut und lächerlich gemacht. Auch dies erweist die Schrift
als jüdische Fälschung.



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR }2J

M. Hengel : Hekataios war für eine Fälschung besonders gut
geeignet, weil er den ersten ausführlichen positiven Bericht über
die Juden schrieb. Es war zum Beispiel ein Problem für Josephus,
dass die Juden von den Griechen erst so spät « entdeckt » wurden.
Selbst Hieronymus von Kardia, der ja als Offizier des Antigonos
Monophthalmos in Palästina wirkte und das Tote Meer und die

Nabatäer beschreibt, sagt von den Juden kein Wort. Josephus
schreibt diese Unterlassungssünde seinem Mangel an Wahrheitsliebe

zu (C. Ap. I 213 f.). Umsomehr konnte man sich an Hekataios

halten.

M. Burkert : Und das Zeugnis Theophrasts (Porph. Abst.

II 26) über die Juden?

M. Hengel: Die frühesten griechischen Zeugnisse (Theo-
phrast, Hekataios, Megasthenes, Klearch von Soli) stellen die

Juden als barbarische Philosophen dar. Diese positive Einstellung
ändert sich nach den Makkabäerkriegen. Selbst Poseidonios

beurteilt Mose noch positiv als grossen Gesetzgeber. Der Verfall
habe — entsprechend seiner Geschichtstheorie — erst später

eingesetzt.

M. von Frit^ : Damit sind wir am Ende der Diskussion der

Einzelprobleme angelangt, die Herr Hengel in seinem Vortrag
behandelt hat, und können nun vielleicht noch auf ein paar
allgemeinere Fragen eingehen, die sich aus den Vorträgen von
Herrn Hengel und Herrn Smith ergeben.

M. Hengel: Die griechische gebildete Bevölkerung der

Diaspora brauchte erbaulichen Lesestoff, sie konnte sich nicht mit
der in ihren Augen weitgehend « destruktiven » griechischen
Literatur zufriedengeben. Heute noch wird ideologische
Tendenzliteratur weniger von Aussenstehenden als von Anhängern



326 DISCUSSION

gelesen. Die sogenannte jüdisch-apologetische Literatur fand

entsprechend bei Nicht-Juden kaum Beachtung. Tacitus las

vermutlich das prorömische Bellum Judaicum des Josephus, nicht
mehr jedoch die projüdischen Antiquitates. Seine «Kenntnis»
der jüdischen Geschichte hat er aus recht dunklen Quellen.

M. Smith : I should agree that the bulk of the Jewish pseud-

epigrapha were for Jewish consumption, rather than for propaganda

among the gentiles. This supposition is most likely, of
course, for those written in Hebrew, since it was probably little
understood outside Judaism. But many of the Greek works are

translations from the Hebrew, and most forms of this literature

are found first in Hebrew, so it would seem that the literature

began, at least, for internal consumption, and, pending proof of
the contrary, one would suppose it remained very largely so.

M. Aalders : Ich möchte hier zur Erklärung auf die

Einzigartigkeit des Judentums in der antiken Welt hinweisen. Gerade

weil die jüdische Religion nachdrücklich betonte, es gebe nur
einen wahren Gott, den des jüdischen Volkes, alle andere Götter
seien nur Götzen, befand das jüdische Volk sich in einer

Ausnahmeposition. Es wollte und konnte sich nicht assimilieren, und
weckte gerade dadurch Widerstand (Vorwurf der (iKTavS-pcoTtia).

M. Hengel : Die Juden bilden in der Antike ein einzigartiges
Phänomen. Einerseits bemühten sie sich um die Übernahme und

Verarbeitung der überlegenen hellenistischen Kultur, auf der

anderen Seite kämpften sie mit ganzer Kraft um die Bewahrung
ihrer religiösen und nationalen Eigenständigkeit. Dabei war freilich

ihre Stellung zum Hellenismus nicht einheitlich, es gab einen

radikalen Flügel, der alles Fremde erbittert ablehnte, und es gab

Kreise, die die völlige Assimilation anstrebten. Aufs Ganze jedoch
bestand bei den Juden ein ausgesprochen dialektisches Verhältnis

zu den Griechen und Römern. Ihre Haltung lässt sich meines

Erachtens letztlich nur verstehen, wenn man über den Auftrag



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 327

Israels in der Geschichte reflektiert. Das bedeutet jedoch für den

Historiker eine Grenzüberschreitung.

M. Aalders : Die hellenistischen Griechen, zum Beispiel die

in Alexandrien, waren zwar interessiert an den Sitten fremder

Völker, aber doch vorwiegend Völkern, die in weiter Ferne lebten,
wie die mit einem romantischen Hauch umgebenen Inder (vgl.
Eratosth. ap. Str. I 4, 9 p. 66 c). Von Interesse an dem Leben,
den Sitten und der Religion der so nahen Juden und Ägypter
ergibt sich in den uns erhaltenen Bruchstücken fast nichts. In der

uns erhaltenen griechischen Literatur hat das jüdisch-hellenistische
Schrifttum kaum Spuren hinterlassen. Aber auch mit Manetho
ist das der Fall: die Fragmente stammen vorwiegend aus Josephus
und aus christlichen Schriftstellern. Konnte dieses erstaunlich

geringe Interesse nicht die Folge eines starken Gefühles der

kulturellen Überlegenheit bei den Griechen sein?

M. Hengel : Die Griechen lernten sehr selten fremde Sprachen,
sie fühlten sich gegenüber den Barbaren überlegen und waren
doch auf der anderen Seite wieder von ihrer uralten Weisheit
fasziniert. Die Reaktion gegenüber den Barbaren (und das heisst

auch den Juden) war zudem örtlich verschieden. In Alexandrien
und in der Cyrenaica war die Spannung gegenüber den Juden
besonders stark. In Kleinasien bestand offenbar ein besseres

Verhältnis. Im Grunde lag auch auf griechischer Seite ein
ambivalentes Verhältnis vor.

M. von Frit^ : Die Ambivalenz ist, wie mir scheint, bei

Griechen und Juden ganz verschieden.

Bei den Griechen ist es ganz undenkbar, dass jemand wegen
Abfalls (à7TOCTTaat,ç) zu einem fremden Volk umgebracht oder für
tot erklärt wird, sofern er nicht Verrat begeht, was etwas ganz
anderes ist. Man würde ihn verachten und für verrückt halten,
aber eben deshalb nicht so drastisch verfahren.



328 DISCUSSION

Umgekehrt betrachten sich die Griechen zwar als allen andern

Völkern überlegen, würden aber nie daran denken, sich als von
Gott auserwähltes Volk zu betrachten. Sie können die Weisheit
der Ägypter bewundern, ohne darin einen Abfall oder eine

Gefahr für ihre religiöse oder nationale « Identität » zu sehen.

Der Unterschied ist wohl daraus entstanden, dass die Griechen
bis zur römischen Eroberung, bei der Graecia capta victores vicit,

ausser durch die schnell überwundene Persergefahr nie in ihrer
Existenz bedroht gewesen sind, sondern sich vielmehr frei
ausgebreitet haben. Die Juden dagegen waren dauernd von Völkern
von erdrückender Übermacht nicht nur umgeben, sondern jeweils

zusammengepresst. Daher das fast fanatische Streben, ihre Identität

mit Hilfe ihrer Religion zu erhalten.

M. Hengel: Das Bildungsniveau der Juden war sehr

verschieden und war auch sozial bedingt. Philo, der Bruder des

jüdischen Alabarchen Alexander, besass z.B. eine souveräne

Bildung, in der er kaum von einem griechischen Zeitgenossen
übertroffen wurde. Wir finden auch in der Cyrenaica und in
Kleinasien mehrfach jüdische Namen auf Ephebenlisten. In
Sardes lag die grosse Synagoge direkt neben dem Gymnasium,
einige der dortigen Juden waren nach Inschriften Ratsmitglieder.

Entscheidend für die schwierige Situation des antiken Judentums

war seine Stellung als selbstbewusste, nicht assimilationsbereite

Minderheit. Dahinter stand zugleich der Wahrheitsanspruch

der alttestamentlichen Offenbarung als der « wahren

Philosophie », die man aber durchaus auch in einer

weltoffenen, universalen Weise darstellen konnte. So stammt von
Hillel, dem grössten Lehrer des 1. Jhs. v. Chr., der selbst aus

der babylonischen Diaspora nach Palästina kam, das Wort :

«...Liebe die Geschöpfe (d.h. die Menschen) und bringe sie

näher zur Tora» (Pirqe Abot I 12).

M. von Frit^ : Zum Abschluss dieser Diskussion kann man
wohl sagen, dass sie neues Licht auf eine grosse Menge von



JÜDISCH-HELLENISTISCHE LITERATUR 329

Problemen geworfen hat, vor allem auch wiederum gezeigt, wie
viele Probleme noch der Lösung harren, und auf welche Weise

sie durch Einzeluntersuchungen der Lösung näher gebracht
werden können.



v.'n- :„-" -:3^- &
" p

'"*' —«-H >^' isi "!

^Jf'^iL* R^7m=: ''eÄ5:L^'^7

J «7,,
a

i (.rT^^SL rii'i-**££&:S^4jl"-If'sl1' Jt,- &X, 'ÄFT" 11.,,= -^F"
' IV& -^T--5,' P^Ti' "•> ' N' "? - ^W—T •"- *r*T^~—

f$ÉË^iî£^;

mm$


	Anonymität, Pseudepigraphie und "Literarische Fälschung" in der jüdisch-hellenistischen Literatur

