
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 18 (1972)

Artikel: Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

WALTER BURKERT

Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger
Pseudopythagorica





ZUR GEISTESGESCHICHTLICHEN EINORDNUNG
EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA

Unter den antiken Pseudepigrapha sind die Pythagorica,
die dank Herrn Thesleff jetzt in handlicher Ausgabe
vorliegen h gewiss nicht die wichtigste Gruppe. Die cte[xv6t7)ç

tüv 7)0£>v y.al tcöv Soytraxcov, die ein antiker Leser (Dion. Hal.
Mim. IV) diesen Traktaten nachrühmt, hat fur uns ihre
Anziehungskraft eingebusst. Eher bleibt ein intellektueller,
gleichsam sportlicher Reiz, ein Rätsel zu lösen : Wer spricht
hier wirklich hinter der Maske des angeblichen Verfassers,
zu welchem Publikum und warum Nach einer Antwort zu
suchen, hat sein methodisches Interesse, ist freilich doch
auch sachlich nicht ganz ohne Belang. Wenn der Philologie
die Aufgabe gesetzt ist, die antike Geisteswelt so vollständig
wie möglich wiederzugewinnen, wird sie angesichts so

vieler grosser Lücken der Überlieferung auch zweit- und
drittrangige Zeugnisse nicht verschmähen — wenn es nur
gelingt, Mystifikationen von dem Platz zu entfernen, an den
sie sich gedrangt haben, und ihnen die ihnen zukommende
Stelle zuzuweisen. Dass die Pythagorica, um die es hier
geht, pseudonym sind, ist wohl unbestritten ; die
geistesgeschichtliche Identifizierung jedoch scheint noch nicht
ganz gelungen, ihre Datierung ist noch immer kontrovers.

Die unbekannten Verfasser haben ihre Spuren verwischt ;

uns bleibt nichts als zu versuchen, dennoch Indizien zusam-

1 The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period, collected and edited by Holger
Thesleff, Acta Academiae Aboensis Ser. A 30, 1 (1965), im folgenden ohne
weitere Angabe nach Seite und Zeile zitiert. Vgl. H. Thesleff, An
Introduction to the Pythagorean Writings of the Hellenistic Period, Acta Academiae
Aboensis Ser. A 24, 3 (1961), im folgenden : Thesleff, Introduction. Fur
authentisch hielt A. Delatte ' Archytas ' Ilepl vopuo xal Sixouoaûvaç : Essai

sur la politique pythagoricienne, Liège-Paris 1922, 71-124. Gegenargumente bei
G. J. D. Aalders, Die Theorie der gemischten Verfassung im Altertum,
Amsterdam 1968, 17.



20 WALTER BURKERT

menzutragen, die Beziehungen zu Bekanntem herstellen.

Vielleicht, dass sprachliche, auch sprachstatistische
Untersuchungen einmal besonders feste Anhaltspunkte liefern
können ; hier sei vom Inhalt ausgegangen, von Ausdrücken
und Gedanken, die sich bestimmten Epochen zuweisen
lassen. ' Abhängigkeiten ' zu suchen, ist eine alte
philologische Methode. Voraussetzung ist die Feststellung von
Übereinstimmungen, sei es in einem Text genügender
Länge, sei es in einem Gedanken hinreichender
Spezifizierung, um zufällige Ähnlichkeit auszuschliessen. Freilich
bestehen dann immer die drei Möglichkeiten, Abhängigkeit

des einen, Abhängigkeit des andern, oder gemeinsame
Quelle, sodass erst durch zusätzliche Postulate ein Verhältnis
etabliert werden kann. Ohne gewisse Wertsetzungen von
' besser ' und ' schlechter ', um ' Ursprung ' und '

Abklatsch ' zu unterscheiden, geht es dabei bekanntlich nicht
ab. Im Falle der Pseudopythagorica, die doch allem Anschein
nach ein Randphänomen mit beschränkter Ausstrahlungskraft

blieben, wird die Hypothese erlaubt sein, dass bei

Übereinstimmung mit nicht-pythagoreischen Texten und
Gedanken die Pythagorica eher die nehmenden als die

gebenden sind. Die Möglichkeit der gemeinsamen Quelle
ist in Anbetracht der ungeheuren Verluste zumal an
hellenistischer Literatur allerdings nur selten auszuschliessen.

Immerhin glauben wir, dass gewisse Epochen der
Geistesgeschichte ihr besonderes Gepräge tragen, oft bestimmt
durch einzelne massgebende Persönlichkeiten ; wo dies zu
sichern ist, endet die Vieldeutigkeit der ' Übereinstimmungen

' : wir konstatieren Einfluss des einen, Abhängigkeit
des anderen, wir fassen einen terminus post quem. Man

kann versuchen über solch schlichte Feststellungen
hinauszukommen mit dem geistesgeschichtlichen Postulat, dass

jede Objektivierung des Geistes den Stempel der Zeit, in
der sie entstand, unverkennbar tragen müsse, wenn nicht
äusserlich, so in einer ' inneren Form ' ; dies sei nicht be-



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA Z~j

stritten, doch zeigt sich im einzelnen immer wieder, wie
schwer dergleichen sich klar aufzeigen und beweisen lasst.

Jedes Gesamtbild wird sichere Anhaltspunkte mit möglichen
Ergänzungen verbinden ; methodisch ist beides immer
wieder zu trennen.

Die Aussichten fur die geistesgeschichtliche Identifizierung

eines Pseudonymen Textes werden umso besser

sein, je ausfuhrlicher der fragliche Text ist, und je dichter
das Beziehungsgeflecht, in dem er steht. Beide

Voraussetzungen treffen in besonderem Masse auf die Kategorienschriften

des ' Archytas ' zu : wir besitzen zwei vollständige
Schriften, und sie stehen in dem unerhört breiten Strom der

Beschäftigung mit der aristotelischen Kategorienschrift, der

von Andronikos bis zur Renaissance reicht. So hat hier
Thomas Szlezâk1 ganz klare Ergebnisse erzielen können.
Zunächst ist die eine der Schriften aus dem Bereich der
hellenistischen, ja der antiken Literatur mit Sicherheit
auszuscheiden : die Ka0oXtxol Xoyot, deren Sonderstellung auch

Herr Thesleff (Introduction, no f.) hervorgehoben hat, haben
nicht nur einen Satz aus der Isagoge des Porphyrios wortlich
übernommen 2, haben genaue Entsprechungen in den

Kategorienkommentaren von Olympiodor, Elias, David, vielmehr ist
der ganze Text praktisch identisch mit dem Mittelteil eines

byzantinischen Schultraktats, Suvotttixov aûvTayfxa cpiXoaocplaç,

dessen älteste bekannte Handschrift 1040 datiert ist und das

in spateren Handschriften und im Erstdruck (1600) einem

gewissen Gregorios zugeschrieben wird 3. Der Falscher hat

1 Pseudo-Archytas Uber die Kategorien. Texte zur griechischen Aristoteles-
Exegese, herausgegeben, ubersetzt und kommentiert, Berlin 1972 (Pertpatoi
Philologisch-historische Studien %um Aristotelismus, hgg. v. Paul Moraux, 4).
— Angekündigt ist auch ein Kommentar zum ' Timaios Lokros ' von
Matthias Baltes ; er verweist diese Schrift in den Eudoros-Kreis.
2 III 17 Porph. Is. p. 12, 24 Busse (bemerkt von Fr. Hartenstein 1833 ;

J. Nolle, Ps.-Archytae Fragmenta, Diss. Munster 1914, zu p. 34, 31).
3 Kritische Edition durch J. Heiberg, Anonymi Logica et Quadrwtum, Kgl.
Danske Vid. Selsk. 15, 1. Kopenhagen 1929, p. 7-13.



28 WALTER BURKERT

das Stück ausgelöst, einen Anfangssatz anderer Herkunft
vorgeschaltet, an einer Stelle den Namen ' Aristoteles '

getilgt, obwohl auf diese Weise ein halber Satz stehen blieb
(6, 24-6), und das ganze, oberflächlich auf dorischen Dialekt
umgefärbt, als ' Archytas ' verkauft. Für das Wann und Wo
gibt der Titel ein Indiz : KaOoXixol Xoyoi steht am nächsten
der Titelform, in der Boethius 1 den älteren Pseudoarchytas
zitiert — der Fälscher hat entsprechend im Text überall

xaT7)Yopiai durch Xoyoi. ersetzt. Ein solches Zusammentreffen

von byzantinischer und westlicher Aristoteles-Tradition
ist doch wohl erst in der Renaissance anzunehmen, in der
zudem mit dem Piatonismus auch das Interesse an
Pythagoreischem neu sich regte. Den Simplikios-Kommentar
zu den Kategorien — Erstdruck 1499 — mit seinen ausführlichen

Zitaten aus dem älteren Pseudoarchytas kann der
Fälscher nicht gekannt haben. Die erhaltene Handschrift
stammt aus dem frühen 16. Jh., der Erstdruck von 1561.

Auf 6 weitere Drucke und eine französische Übersetzung
hat es diese nachantike Archytasfälschung immerhin
gebracht2.

Viel wichtiger ist die Schrift IIspl t5> xaöoXou Xoyco, die
als ganzes erst 1914 aus einem Codex Ambrosianus3 — in
Koine-Fassung — wieder bekannt wurde. Dass sie antik ist,
steht durch die Benutzung von Iamblich bis Simplikios fest.
Schon vor Iamblich scheint Hippolytos 4 über eine

neupythagoreische oder gnostische Quelle von der Schrift zu
wissen, sodass etwa 200 n. Chr. sich als terminus ante quem

ergibt. Wie schon E. Zeller, J. Schulte, W. Theiler gesehen

1 In Cat. I p. 162 A Migne ; 21, 21 Thesleff.
2 J. Camerarius, 1564; J. C. Orelli, 1821; Fr. Hartenstein, 1833;
F. W. A. Mullach, i860; J. Nolle, 1914 ; H. Thesleff, 1965 ; Übers, v.
A. Chaignet, 1874.
3

23 (A 92 sup.), geschrieben von Konstantinos Mesobotes um 1530, wie
Dieter Harlfinger (Berlin) festgestellt hat.
4 Ref. VI 24 p. 150, 25-151, 2, Test. I Szlezâk.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 29

haben, liefert einen nicht weniger klaren terminus post quem
der Zusammenhang mit der ersten Generation der
Aristoteles-Kommentatoren, Andronikos, Boethos, Eudoros h
Andronikos hat die Postprädikamente von der Kategorienschrift

abgetrennt — 'Archytas' behandelt sie in einer eigenen
Schrift Ilepi svav-rtwv ; Andronikos hat, wie ' Archytas ', die

Begriffe ' Ort ' und ' Zeit ' an Stelle des aristotelischen
' irgendwo ' und ' irgendwann ' gesetzt. Boethos schrieb

Ilepl toü 7cpoç Tt, xal izpôç TL neùç 'épotToc,, entsprechend
gebraucht ' Archytas ' für die Kategorie der Relation
konsequent npoc, ri 7ico<; ë^ov oder auch 7rpoç srepov tccoç ë^ov,

was auf Andronikos und Ariston Rücksicht nimmt. Eudoros
hat gegenüber Aristoteles die Reihenfolge Quantität-Qualität

umgekehrt, genauso wie ' Archytas '. Dies sind nur
einige der aufweisbaren Übereinstimmungen. Gewiss, die

Kategorien waren auch im Hellenismus bekannt, sie erscheinen
im hellenistischen Katalog der Aristotelesschriften2 ; aber

wenn das, vorüber jene ersten Aristoteleskommentatoren
ausführlich diskutieren, bei ' Archytas ' stillschweigend
korrigiert bzw. vorausgesetzt ist, kann über die Richtung der

Abhängigkeit kein Zweifel sein. Wie im damit gegebenen
Zeitraum zwischen o und 200 n. Chr. dieser ' Archytas '

genauer zu datieren ist, lässt sich nur noch durch eine

Wahrscheinlichkeitsüberlegung präzisieren : das Interesse an den

Kategorien scheint im 1./2. Jh. zurückgetreten zu sein,
jedenfalls sind uns keine Kategorienkommentare aus dieser Zeit
bekannt ; die Kommentatoren des 3. Jh. haben keine Spuren
mehr bei Pseudoarchytas hinterlassen. Der Text ist also doch
wohl an den Schauplatz der Aktualität, an Andronikos-
Boethos-Eudoros nahe heranzurücken, stammt demnach

ungefähr aus augusteischer Zeit. Er ist, anders als die

1 Für die Einzelnachweise sei auf Szlezäk verwiesen. Einige Hinweise schon
bei E. Zeller, Die Philosophie der Griechen III 25 (1923), 120 Anm. ;
W. Theiler in : Parusia, Festgabe J. Hirschberger (1965), 205.
2 Nr. 141, Diog. Laert. V 26.



3° WALTER BURKERT

KocS-oXixol Xoyot., kein Plagiat, sondern ein in Grenzen
selbständiger Versuch, eine ' bessere ' Kategorienschrift als die
aristotelische vorzulegen.

Ist damit ein Fixpunkt gewonnen, so wäre es doch

gewiss voreilig, das Ergebnis zu verallgemeinern. Immerhin
empfiehlt sich, in dieser Richtung weiterzusuchen. Ich greife
aus den Archytea die Schrift Ilspl TtaiSsûcreax; 7]0t.x7jç heraus.

Der Titel stellt sie in die peripatetische Tradition, die nach
Aristoteles ' dianoetische ' und ' ethische ' Tugenden
unterschied. Thema ist die Frage nach dem Verhältnis von
Arete und Glückseligkeit und nach dem Wesen der Arete
überhaupt — die Allerweltsthemen der antiken Ethik. An
einer Stelle jedoch scheint durch die Gemeinplätze etwas

ganz Spezielles hindurch, das präzisen Zugriff gestattet.
Es geht um die Bestimmung der Eudaimonie (43, 8-18) :

« Strafe zahlen für ihre Torheit diejenigen, die der Lust den

ersten Preis geben ; gezüchtigt werden diejenigen, die die

Schmerzlosigkeit über alles stellen ; um es allgemein zu

sagen, in schlimmem Wirbel ersticken diejenigen, die im
körperlichen Wohlergehen oder in der vernunftlosen
Einrichtung der Seele das glückselige Leben belassen ; und nicht
viel glücklicher als diese haben es diejenigen getroffen, die
das sittlich Gute zwar hochhalten, sodass sie nichts gegen
es sagen, als gleichrangig ihm aber die Lust und die Schmerzlosigkeit

und das Wohlergehen, die ersten, natürlichen,
vernunftlosen Strebungen des Körpers oder der Seele, entgegenhalten.

In doppelter Weise tun sie Unrecht, indem sie die
Erhabenheit der Seele und ihrer Werke niederziehen zur
Gleichmacherei mit der Vollkommenheit des Körpers, und
indem sie das körperliche Wohl überhöhen zur Gleichwertigkeit

mit der seelischen Lust ». Was hier gegeben wird, ist
eine systematisch-kritische Doxographie von xéXoç-Formeln :

zwei £ Ziele ' werden diskutiert, ' Lust ' und ' Schmerzlosigkeit

', und zwar entweder für sich oder in Verbindung
mit dem ' sittlich Guten ' (xaXov), und alle vier Möglich-



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 31

keiten werden verworfen. Eben diese doxographische
Zusammenstellung, das ' Gericht über die Lebensziele ' 1,

kennen wir aufs beste — dreifach bezeugt — aus Cicero, am
ausführlichsten aus dem V. Buch von De finibus : drei

mögliche ' Ziele ' werden anerkannt, voluptas, vacuitas doloris,
oder die ' primären Strebungen der Natur ' {prima naturae~),

und zwar jeweils entweder für sich oder in Verbindung mit
dem bonestum — der ciceronischen Übersetzung von xaXov.

Bei Cicero ist jede der Richtungen mit einem Philosophennamen

exemplifiziert : Lust : Aristippos ; Schmerzlosigkeit :

Hieronymos, der Peripatetiker von Rhodos ; Lust und
bonestum : Kalliphon und Deinomachos ; Schmerzlosigkeit
und bonestum : Diodoros, der Schüler des Kritolaos 2. Dies
führt in die zweite Hälfte des 2. Jh. v. Chr., doch Cicero
setzt ausdrücklich hinzu, dass diese Zusammenstellung von
Karneades (f 129/8) stamme, besonders aber von Antiochos
von Askalon verwendet worden sei (Fin. V 16), dem ja
anerkanntermassen Cicero im V. Buch von De finibus im
wesentlichen folgt3. Die Übereinstimmung mit ' Archytas '

besteht nicht nur in Einzelheiten, sondern im System und
in der Reihenfolge. Dass ' Archytas ' keine Namen nennt
von Philosophen, die 200 Jahre nach Archytas lebten, zeugt
für den Takt des Fälschers. Das dritte Glied der Aufzählung
von Karneades-Antiochos-Cicero, die ' prima naturae ' scheint
bei ' Archytas ' zu fehlen — doch besteht insofern noch
Übereinstimmung, als dieses Glied nicht in die Polemik
gehört, hat doch Karneades diese Bestimmung provisorisch
anerkannt und Antiochos seine Ethik darauf aufgebaut4 ;

1 J. Stroux, Philologus 89 (1934), 126.

2 Am ausführlichsten Cic. Fin. V 16-23, kürzer Fin. II 34 f. und Ac. II 129-31 '•

Ubersicht bei G. Luck, Der Akademiker Antiochos, 1953, 60. 'Archytas'
und Fin. V klingen auch in der Einleitung, vor der Übersicht, aneinander
an : Xi(rf|v, xoßepväxai 42, 30 — portus, Fin. V 15 ; gubernatio, V 16.

3 G. Luck a.O. 55 m. Lit.
4 Zu Cic. Fin. V tritt Varro bei Aug. Civ. XIX 2.



32 WALTER BURKERT

allerdings sieht man dann, dass ' Archytas ' im Ausdruck
xàç 7tpcl>xaç xat cpuaixàç xal àXoycuç opptocç eben diese 'jbrima
naturae'' umschreibt und mit verwirft. Er selbst will sich
offenbar an seine Definition der Eudaimonie halten, èvépyeia

àpsxâç sv eüxuyla (42, 12), die aus Aristoteles stammt und bei

Areios Didymos wiederkehrt h

Für diesen ' Archytas ' ist damit sicher Karneades
terminus post quem, oder vielmehr die Schülergeneration des

Karneades — der selbst nichts geschrieben hat ;

wahrscheinlicher doch Antiochos selbst, der sich dieser Einteilung
der Telosformeln so ' gern ' {Fin. Y 16) bedient hat.

Mit Antiochos stimmt jedenfalls die Bewertung der
Lebensformen bei ' Archytas ' überein : ' Archytas '
empfiehlt die Mischung aus ßlo? D-scopTjxixoç und ß'ioq 7rpaxxixoç

(42, 18), genau so wie Antiochos, was Varro (Aug. Civ.

XIX 2 ; 3) bezeugt. Auch Areios Didymos 2 kennt den
' gemischten ' Bios, doch entscheidet sich der orthodoxe
Peripatos für das theoretische Leben.

Vielleicht führt Areios Didymos noch ein Stückchen
weiter : er verbindet die streng aristotelische Definition
der Eudaimonie mit einer Polemik : die körperlichen und
äusseren Güter machen nicht die Glückseligkeit erst voll
(crufLTtÀ-rçpoûv x7]v süSaipioviav), denn diese erfüllt sich im
Handeln, nicht in der Addition einzelner Güter (II 126,

1 Arist. EN I loi a 14 : xax' àpST7]v TS/.üav êvepyoûvxa xeyoprjyyuévov (xopayla
' Archytas ' 42, 28), vgl. 1102 a 5, 1177 a 12 ; EE 1219 a 38 ; èvépyeia xal
xpîjaiç àpETrjç Pol. 1332 a 9; vgl. MM 1185 a 37; èvépyeia y.ax' àpe-rf)v èv TCpàÇeaiv

Xopï]youpiévaiç xax' ei'yfjf, Areios Didymos Stob. II 126, 19 vgl. II 50, 11 ;

51, 12 ; 130, 18 ; Diog. Laert. V 30 ; ' Archytas ' n, 3 ; 12, 4-6. H. Strache,
De Arii Didymi in morali philosophia auctoribus, Diss. Berlin 1909, hatte den
Einfluss des Antiochos auf Areios herausgestellt ; H. von Arnim, Arius
Didymus' Abriss der peripatetischen Ethik, Sit^imgsber. Wien 204, 3 (1926)
wollte dagegen Theophrast als unmittelbare Hauptquelle erweisen ; vgl.
dagegen O. Regenbogen RE Suppl. VII (1940), 1492-4.
2 Stob. II 144, 17 ; zur Thematik vgl. R. Joly, Le thème philosophique des

genres de vie dans l'antiquité classique, Ac. R. de Belgique, Cl. d. lettr., Mém.
51, 3 (1956), 148-57; 171-7. Zu Antiochos auch Cic. Fin. V 58.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 33

12-24). Dies richtet sich gegen Kritolaos, der das Telos
definierte als to sx 7i<xvtcüv tüv aya&cov aufXTC£7t}a)p6>(iivov (II 46,

II Fr. 19 Wehrli)1. Aber auch noch Antiochos hat,
soweit sich aus Cicero urteilen lässt, unbekümmert von der
mehr oder weniger ' vollen Summe ' 2 der Güter gesprochen ;

erst die unmittelbare Quelle des Areios hat dann den reineren
Aristoteles wieder zu Ehren gebracht — darum die frische

Energie der wiederholten Polemik. Wenn nun ' Archytas '

an Stelle der Telos-Formel nach Karneades und Antiochos
eben die mit Areios Didymos im wesentlichen übereinstimmende

aristotelische Formel verwendet, dann ist das höchst
wahrscheinlich erst nach dieser Korrektur geschrieben —
wir kämen damit abermals etwa in augusteische Zeit.

Die ganze Schrift fügt sich, soweit ich sehe, dem durch
die Namen Antiochos und Areios Didymos festgelegten
Rahmen durchaus ein. Man greift zurück auf Alte Akademie
und Peripatos, die im wesentlichen als Einheit gesehen
werden. Dazu gehört die Wiederentdeckung der (XExptoraxOaa

nach Krantor (41, 16), wie wir sie auch aus Cicero (Tusc.

III 12) und Philodem kennen3, mit der ausdrücklichen
Wendung gegen die stoische Apathie ; fast fällt ' Archytas '

aus der Rolle mit dem aùxcov (41, 13), das ja nur die stoischen

Gegner meinen kann. Wir kennen diese Diskussionen aus-

1 Areios Didymos polemisiert auch hier sofort gegen diese Formel, II 46,

13-15 ; vgl. 130, 4-12. Dagegen schreibt die Doxographie bei Diog. Laert.
V 30 dem Aristoteles selbst die ou|i.zrX7)pcop.a-Formel zu, was Wehrli (Kritolaos

p. 68) auf Antiochos zurückführt; crupTrXâpMcuç auch 'Euryphamos' 87, 6.

2 vgl. summa bonorum, Cic. Fin. IV 46 ; (rationem) ipsis initiis naturae et totius
perfectione vitae locupletatam, Fin. II 3 8 ; daneben virtute fruitur, Fin. IV 15 —
Xpîjaiç àpeAjc;. Oben S. 32 Anm. 1.

3 Cic. Tusc. III 22 ; IV 38 u.a., Plut. Cons, ad Apoll. 102 c-d ; K. Praechter
Archiv f. Gesch. d. Philos. 10 (1897), 186 ff.; Aristoteles-Doxographie bei

Diog. Laert. V 31: à~a05j pèv pcîj eïvcu, [xeTpioTtaörj 8é. ' Metopos ' 120 f.;
gegen Verdammung des Zorns : Philodem Ilepl "Spyîjç p. 107, 28. — Zu
'Archytas' 41, 14 — àjtdcGcia würde das yewatov der Tugend vernichten —
vgl. Arist. EN 1100 b 32 : 44 81' tcvaXyTjalav àXXà yewàSaç ä>v



34 WALTER BURKERT

führlichst aus Cicero 1
; auch an Horaz wäre wohl zu

erinnern. Nichtsdestoweniger bleiben stoische Begriffe im
Hintergrund stehen : die Bezeichung der rcpalfiç als Ivépyeioc

vospœ, was ' Archytas ' ausdrücklich als Definition einführt
(42, 8), entspricht der stoischen Definition : rcpâi-iç

(j/uxîjç evspyeta Xoyt,x9j<; (Clem. Paed. I 13 S VF III 72, 15) ;

eupoov ßtov 42, 22 nimmt das stoische Schlagwort von der
Eudaimonie als eöpoia ßtou 2 auf ; siyya tw ßtw wiederum
(43, 3) hat sein genaues Gegenstück bei Antiochos (ars

vivendi, Fin. V 16 und Aug. Civ. XIX 3) noch mehr als in
der tiyyr\ ropi tôv ßtov der Stoiker (Sext. M. XI 168 ff.).
Die einprägsame Formulierung der Leib sei das ' Werkzeug
der Seele' (43, 20; 11, 6), weist zurück auf den platonischen
' Alkibiades ' und den aristotelischen ' Protreptikos '3 ; die
nicht unelegante Lösung, die ' Archytas ' dem Problem

von Tugend und Eudaimonie gibt : die Tugend reiche

zwar nicht — wie dies die Stoiker verfochten — allein zur
Glückseligkeit, aber sie verhindere doch das Elend-Sein,
während umgekehrt die Schlechtigkeit vielleicht nicht
immer als Unglück empfunden wird, aber doch das wahre
Glück verhindert (40, 19-21), scheint an die Nikomachische

Ethik anzuknüpfen 4.

Ein sicherer terminus ante quem ist, soweit ich sehe, für
unsere Schrift abgesehen von Iohannes Stobaios nicht gege-

1 Neben De finibus bes. auch die Tusculanen.

2 Zenon, Kleanthes, Chrysipp, vgl. den Index der Stoicorum Veterum
Fragmenta (S VF), s.v. eupota; Areios Didymos Stob. II 77, 21. Auch xaô' ôptéXoya

to ipuaei. -ijSea ' Archytas ' 41, 25 ist stoisches Schlagwort.
3 [Plat.] Alk. I 128 e-130 c; vgl. Olympiod. z. d. St., p. 202 ff., 212 ff.
Creuzer (Hinweis von Th. Szlezâk) ; Arist. Protr. Fr. 6 Walzer B 5 9 Düring
Iambl. Protr. p. 41, 15-18 ; vgl. Part. an. 642 a n ; neu entfaltet von Plotin I
4, 16.

1 EN 1101 a 6: der Tugendhafte wird wenigstens nie &0X(.oç sein; näher
der Stoa hielt sich Antiochos : virtutem ipsam per se beatam vitam efficere posse

neque tarnen beatissimam, fr. 81 Luck Cic. Tusc. V 22. Auch für ihn gilt
aber jedenfalls : ohne Arete keine Eudaimonia, Varro bei Aug. Civ. XIX 3 ;

strenger Areios Didymos II 133, 23 : xotxlœv aÙTapxï] itp6ç xaxoSaipiovtav.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 35

ben ; doch ist wohl die gleiche Wahrscheinlichkeitsüberlegung

zulässig wie bei den Kategorien : wenn die
Beziehungen zu Antiochos und Areios Didymos so eng sind, zu

späteren ethischen Schriften, die wir ja doch in Menge
haben, zu Seneca oder Musonios, Dion oder Plutarch,
Epiktet oder Kaiser Marcus ähnlich enge Beziehungen nicht
zu finden sind, dann wird diese Schrift von der Epoche
ihrer Aktualität nicht allzuweit abgerückt werden können.

Nächstverwandt, sodass bereits Gleichsetzung erwogen
wurde (Thesleff, Introduction, 10), ist nach Thema und
Behandlung die Schrift IIspi <xv§pbç àyaOco xal sù§od|i.ovo<;. Sie

hebt sich freilich von jener ab, indem die dort gegebene

Lösung des im Titel umschriebenen Problems hier fehlt :

' Archytas ' spricht hier ungeniert aus, dass auch der gute
Mensch im Unglück eben unglücklich ist (10, 30), was nach
dem anderen ' Archytas ' die Arete doch wenigstens zu
verhindern imstande ist. Wir haben also für die beiden so
ähnlichen Schriften verschiedene Verfasser anzunehmen —
unter der Voraussetzung, dass die Verfasser sich bei ihren
weithin übernommenen Formulierungen etwas gedacht
haben —. Mit der Gleichheit der Fragestellung und der

Berührung in den Termini ist trotzdem der Hinweis auf die

gleiche geistige Heimat gegeben. In der Tat lässt sich wieder

engste Berührung mit Antiochos konstatieren : die Rede

sei, schreibt ' Archytas ', von der Glückseligkeit des
Menschen (11, 3), d.h. nicht eines Tieres, und nicht eines Gottes ;

der Mensch aber sei nicht nur Seele, sondern auch Leib, so
sehr auch dieser, als ' Werkzeug ', der Seele unterstellt sei.

Dies sind keine entlegenen Gedankengänge, aber es ist doch
kein Zufall, dass sie in Ciceros De finibus (IV, 27), bei der

Widerlegung der Stoa wiederkehren : « Wenn wir nicht für
einen Menschen das höchste Gut suchen würden, sondern
für ein anderes Lebewesen, dieses aber nichts als Seele

wäre...», dann wäre der stoische Rigorismus berechtigt.
Der Ansatzpunkt im ' Menschlichen ', in einer ausgewogenen



36 WALTER BURKERT

Anthropologie im Widerspruch zum altstoischen
Doktrinarismus, das ist Grundlage der Ethik des Antiochos, die
dann im V. Buch von Ciceros Werk entfaltet wird. Auch
dort heisst es : Es geht um das Lebensziel für den Menschen

(V 26), der Mensch aber besteht aus Körper und Seele

(V 34) ; es geht um den Menschen, nicht um Pflanze, nicht
um Tier, nicht um einen Gott, so klingt es auch aus Varros
Schrift, die auf Antiochos aufbaut (Aug. Civ. XIX 3).

Vom ày«06v des Menschen geht die Betrachtung weiter
zum aya06v der Teile, der Teile von Seele und Leib.
Auszeichnung der Seele sind die 4 Kardinaltugenden,
Auszeichnung des Körpers Schönheit, Gesundheit, guterWuchs,
gute Sinne (11, 8). Der gleiche Gedankengang findet sich bei
Areios Didymos (II 122, 11 ff.): «Wenn der Mensch ein
Wert ist, sind auch seine Teile Werte ; Teile des Menschen
sind Körper und Seele. Daher ist auch der Körper ein Wert »,

und dann werden die àperal der Teile aufgezählt und —
dies geht über ' Archytas ' hinaus — zueinander in Parallele

gesetzt ; sind zunächst 6 Körpertugenden genannt (122, 21),
so reduzieren diese sich eben um dieser Parallele willen dann
auf 4 1 : üytsia — acocppouijvT), IgjÙç — àvSpsta, euaiaGyjata —

(ppôvyjaiç, xàXXoç — Stxaioaûvy). Dies entspricht wiederum
' Archytas ', nur dass dieser eùex-rîa statt iayùc, sagt — ' Phin-
tys' 152, 14 hat genau die Reihe des Areios Didymos —. In
der weiteren Systematisierung der 'äusseren Güter' stimmen

'Archytas' und Areios weniger genau zusammen;
überhaupt geht es offenbar nicht um direkte Abhängigkeit, sondern

um Quellengemeinschaft. Diese aber ist immerhin so eng, dass

beide Texte wohl auch zeitlich nicht allzuweit auseinanderliegen.

Der peripatetische Hintergrund ist auch bei diesem
' Archytas ' zu fassen, beginnend mit der Unterscheidung

1 II 125, 1-9, vgl. 124, 2 ff.; die Parallelisierung auch bei Antiochos, Cic.
Tuse. IV 30 f.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 37

von etwuvsto? und ptaxaptcjTÔç 1, Die Dreiteilung der Güter
(9, 25 ff.) in solche, die um ihrer selbst willen, um anderer
willen oder aus beiden Gründen begehrt werden, ist von
Aristoteles in die Stoa gekommen 2. Die Definition der
qjpévounç, 11, 21, scheint eine Definition Zenons zu
vereinfachen3, wie in iTTiyewapiaTa, 11, 11, ein stoischer Terminus4
in neuem Sinn verwendet ist. In rà 7tot7]Ttxà, io, 14, scheint
ein aristotelisch-stoischer Terminus durch, der auch bei
Areios Didymos auftaucht5 ; die Definition der ethischen

Tugend entspricht bis in den Wortlaut der des Areios 6.

Bemerkenswert ist schliesslich eine Seneca-Parallele : auch
dieser schreibt in einem Brief an Lucilius (36, 2), Glück sei

oft unbekömmlich, nur manche könnten es ohne Schaden

vertragen, wie den Wein — den gleichen Wein-Vergleich
bringt ' Archytas ' (11, 10). Einprägsam ist auch die Metapher,

die geringeren Güter seien das Gefolge des eigentlichen,
grossen Gutes, so wie der Monarch sich durch die Menge
seiner Sopixpopoi auszeichnet (11, 12); auch ' Euryphamos '

kennt das Bild der Sopucpopla (86, 29). Man ahnt hier die
bildhafte Sprache eines Philosophen, der den Rigorismus des

stoischen Tugendbegriffs im gelassenen Blick auf die bunte

1 Arist. ENI 12, 1101 b 10 ff. u.a.

2 Chrysipp SVF III 194, 38 ; 195, 9 ; 219, 32 ; 25 f. — Arist. EN 1197 a

25-b 6, 1176 b 3-5 ; Areios Didymos ap. Stob. II 56, 9-23.

3
sTucTccpa tcov xa~à cpuaiv àv0pÛTcoi äyaOüv — SVF III 63, 24 Areios

Didymos II 59, 5 : àyaôori xal xaxcov xal ouSe-rlpcov <pÛCTEL 7toXmxoü

Çûou (vgl. Sext. Emp. M. XI 170 SVF III 156, 2 ; Diog. Laert. VII 92
u.a.m.).

4 SVF III 19, 29 Diog. Laert. VII 94 gelten 'Freude', 'Behagen' als

ETuyEW'llT'rra àpeTÎjç ; ' Archytas ' nennt die ' äusseren Güter ' so.

5 SVF II 7z, 15 — aber auch schon Arist. EN 1096 b 11 ; SVF III 25 f.
(darunter Ar. Did. II 72, 15); Areios Didymos II 126, 21; [Alex. Aphr.]
De An. p. 162, 24 Bruns.

6
11, 28: Sjiv roi àX<5yu> uÉpsoç -ap yuyap — Areios II 137, 16: 7tepl tö äXoyov

piépoç -rijç ifU/dE* nach Arist. EN 1117 b 24.



38 WALTER BURKERT

Wirklichkeit des Lebens entkräftete : wie der König nicht
König wäre ohne das Gefolge, das ihm Sicherheit und Würde
gibt, so kann die Tugend allein nicht ohne jene Akzessorien
auskommen, die Aristoteles grosszügig nannte.
Man möchte an Poseidonios als Urheber des Vergleichs
denken ; jedenfalls kommt dieserVergleich, dieser Gedankengang

mehrfach bei Philon vor 1.

Es ist hier nicht möglich, alle verwandten Pythagorica
im Detail zu kommentieren. Bemerkt sei nur, dass die
ethischen Schriften von Hippodamos, Euryphamos, Kalli-
kratidas, von Metopos und Theages offenbar zur gleichen
Gruppe gehören. Herausgreifen möchte ich einige Stellen,

an denen Piatons Ideenlehre zur Sprache kommt ; so in
' Archytas ' ITspL voü xal aiada.aïoç, einer streng platonischen
Schrift, die in eine fast wörtliche Paraphrase des '

Liniengleichnisses ' ausläuft2. Der Nous wird als Teil-los und
unteilbar bezeichnet, analog zur Einheit und zum Punkt (38, 9)

— dies tauch auch in der Pythagoras-Doxographie auf3 — ;

dem entspreche das Intelligible, die Idee : « denn das Eidos
ist weder die Grenze des Körpers noch die Definition,
sondern lediglich Prägung des Seienden insofern es Seiendes

ist» (38,10-12). Da haben wir wieder eine polemische Doxo-
graphie ; und obwohl hier kein direkter Paralleltext — wie
zu den Telos-Formeln in Ciceros De finibus — zu finden ist,
können wir doch die Vertreter der abgelehnten Thesen
namhaft machen : dass die ' körperlosen Ideen ' in den
' Grenzen der Körper ' zu suchen sind, davon sprach offenbar

Poseidonios, der im Abschnitt IIspl xperYjplou des Sextus

1 Am ausführlichsten Ebr. 200-1, in einem doxographischen Abschnitt, vgl.
Quis rer. div. her. 285-6, Conf. ling. 18 ; daneben erscheint das Bild der
Sopuçépoi in der Theologie : Gott hat seine Sopucpopoucai 8uvap.su;, Sacr. Ab. et

Cain. 59 u.a.m. ; in der Kosmologie : Aet. II 23, 6.

2
39, 4-25 co Plat. Resp. 509 d-511 e.

3 Aet. I 3, 8 ; vgl. W. Burkert, Weisheit und Wissenschaft, 1962, 23-5 ; 62.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 39

Empiricus weitgehend benutzt ist (M. VII 119, vgl. 104) 1
;

an Hinweise bei Aristoteles anknüpfend, konnte so Posei-
donios die stoische Immanenz mit seinem Rückgriff auf
Piaton verbinden. Aber auch die ältere Stoa hatte sich mit
dem Begriff der Idee befasst und ihn immerhin gelten lassen

als Hilfsmittel für den Sprachgebrauch (SVF I 110, 32),
wobei die Idee unendliche Vielfalt des einzelnen ' in bestimmten

Grenzen zusammenfasst ' (SVF II 124, 3) : sie ist eben

ôpoç (vgl. SVF II 124, 5). Bemerkenswert, dass die
Formulierungen Chrysipps durch Geminos, den Poseidonios-
schüler, weitervermittelt wurden. Gewiss, dass Chrysipp
und Poseidonios an Älteres anknüpfen, ist nicht von
vornherein auszuschüessen ; am lebhaftesten war die Diskussion
um den Ideenbegriff unter Piatons unmittelbaren Schülern.
Wenn aber die Lösung, die unser ' Archytas ' den stoi-
sierenden Missverständnissen entgegenhält, mit dem Grundbegriff

der Metaphysik des Aristoteles arbeitet — to öv

fj Öv —, dann ist dieser Zusammenklang von Akademie
und Peripatos doch wohl erst im 1. Jh. v. Chr., allenfalls
seit Kritolaos möglich ; Plotin bekämpft diese Formel2.
Die Ideendefinition der Placita, die anscheinend Cicero aus
Antiochos kennt, und die des Areios Didymos 3 ist nicht
identisch mit der Formel des ' Archytas ', steht ihr aber
sehr nahe : Idee sei ' ein ewiges Sein, Ursache und Ursprung
dafür, dass das einzelne von der Art ist, wie sie selbst ist '.

1 Vgl. Weisheit und Wissenschaft, 48-50. Aristoteles spricht einmal von rcépaç

als eïSoç [reY^0°u?j Met. 1022 a 6 ; weitere Zeugnisse zur 7iépaxcc-Lehre,

Burkert, a.O. 38. — Aet. IV 6, 2 spricht von axa xal mÉpaxa, xà irepl
xoïç acSpcaacv eïSr).

2 Zu Kritolaos' Rückgriff auf die ' Alten ' vgl. F. Wehrli zu Kritolaos Fr. 11.
Plot. V 5, 2: Où Sei xuTTOup èv -co vcï> xcäv ovxwv Xevslv eîvoa (xà V07)xà).

3 Met. I io, i oùaîa àacvgaxoç, alxta xcöv <ixocoùxcovy> oïa èaxlv aùxfj. Vgl. Cic.
Ac. I 30 (aus Antiochos) : iSéœ als simplex et unius modi et tale quale esset (das
letzte Ungenauigkeit Ciceros ; Diog. Laert. III 77 ; Areios Didymos bei
Euseb. Praep. Ev. XI 23, Dox. p. 447 Albinos p. 167, 4 Hermann.



40 WALTER BURKERT

Dass der Nous ' einfach ' ist, betonte auch Antiochos
(Cic. Ac. I 30), ebenso wie er, gleich ' Archytas ', mit der
altakademischen Reihe vouç sTricnry)[j.7) 86Ça cdaQ-qGiç arbeitete

h ' Archytas ' Ilspt voü xal odcr0àcr(,oç gehört also in die
Periode der ' Vorbereitung des Neuplatonismus ', vielleicht
an den Anfang dieser Periode ; der erste fassbare Benützer
ist, wie bei der Kategorienschrift, Iamblich 2.

Iamblich hat dazu ein Zitat aus ' Brotinos ' gestellt, der

gleichfalls im wesentlichen vom Platonischen '

Liniengleichnis ' zehrt. Der Nous sei « das einfache, unzusammengesetzte,

das erste, was denkt und gedacht wird ; solcher
Art aber ist das Eidos » (5 5, 24). Ebenso war bei ' Archytas '
das voaxov das Eidos (38, 6). Die Auffassung der Ideen als

Gedanken, diesen Grundsatz zum Neuplatonismus hat
Theiler3 wiederum auf Antiochos zurückgeführt. Auch
' Kallikratidas ' ist davon berührt : der Kosmos ist bestens

geordnet, dank seiner Beziehung auf das Eine, Beste : dies

ist der ideale Kosmos — ' Kallikratidas ' folgt hier natürlich
dem ' Timaios ' Piatons, bezeichnet aber diesen idealen Kosmos

lediglich als den ' Kosmos in Gedanken ' (ocùt6ç [sc. ô

xoafToç], Ô7tep lern xaxràv svvoiav, 105, 27); er ist immerhin
unvergänglich und Ursache und Ursprung ganz wie die
Idee in der eben zitierten doxographischen Definition.

Es ist an der Zeit, innezuhalten zu einer Zwischenbilanz :

eine ganze Reihe der dorischen Pseudopythagorica, zumal
solcher, die unter dem Namen ' Archytas ' laufen, tragen den

Stempel der Epoche, die durch die Namen Antiochos von
Askalon, Areios Didymos, Eudoros von Alexandreia
umrissen ist ; vom Römischen her gesehen, drängen sich die

1 Ac. I 3 X durchscheinend : animus, scientia, opinabile (So^auTÖv sensus. Antiochos
bei Cic. Ac. I 29 berührt sich übrigens ganz eng mit * Philolaos ' 150, 7
(1YS I 417, 9 f.), besonders insofern an beiden Stellen von der Weltseele

(aura«; Philolaos), nicht der Welt selbst die Rede ist.
2 Comm. math. sc. p. 34 f.
3 Die Vorbereitung des Neuplatonismus, 1930, 15 ff. ; 37 ff.



EINORDNUNG EINIGER PSEL'DOPYTHAGORICA 41

Namen Cicero, Varro, dann Seneca auf, dieser freilich weit
weniger als die erstgenannten. Dieses Ergebnis ist weder

neu noch überraschend, entspricht es doch Feststellungen,
die schon Eduard Zeller getroffen hat1. Wir befinden uns
damit in der Zeit der « Erneuerung der Philosophie » 2

durch die Rückwendung auf die ' alten Philosophen ', in
der Zeit der Wiederentdeckung des Aristoteles und der
« Vorbereitung des Neuplatonismus » im Sinne Theilers.
Theiler hat auch auf die mutmassliche Rolle des Eudoros
in diesem Zusammenhang energisch hingewiesen3. Dies
heisst freilich nicht, dass wir es mit speziell alexandrinischem
Schrifttum zu tun haben.

Stellt man vielmehr die Frage nach dem Ort der
Entstehung, nach dem Publikum und damit dem
Lebenszusammenhang, in den hinein diese Werklein eingeschleust
wurden, so ist die angebliche Herkunft dieser Autoren zu
beachten : sie stammen durchweg, mit ganz wenigen
Ausnahmen (Kriton, Kallikratidas, Proros) aus Italien. Natürlich,
der Pythagoreismus ist die ' italische Philosophie ' schon
für Aristoteles, aber in dem Pythagoreerkatalog, der eng
mit Aristoxenos zusammenhängt4, ist immerhin jeder vierte
Pythagoreer nicht-Italiker — das Verhältnis ist 161 : 57 —,
bei den Pseudopythagorica nur jeder siebte (20: 3) : hier
wird noch wesentlich dezidierter als bei Aristoxenos '

italische Philosophie ' angeboten. Die Adresse, die damit
angesprochen ist, ist kaum das hochmütig-selbstgenügsame
Alexandreia, sondern eben das Zentrum Italiens : Rom.

In der Tat befinden wir uns ja in der Epoche, in der die

griechische Philosophie in breiter Front in die römischen

1 III 2 115-123, vgl. oben S. 29, Anm. 1.

2 O. Gigon, Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros, Fondation
Hardt, Entretiens III (1955), 25-61.
3 In der oben S. 29, Anm. 1 genannten Abhandlung.
4 Burkert, a.O. 94, 40.



42 WALTER BURKERT

Kreise eindrang ; in den Vordergrund traten dabei Posei-

donios, persönlicher Freund einer ganzen Reihe von viri
consulares, dann Antiochos von Askalon, der Lehrer von
Cicero, Varro und Brutus, und schliesslich Areios Didymos,
der sich rühmen konnte, einen Augustus zum Schüler

gehabt zu haben 1. Dass der Pythagoreismus die ' italische

Philosophie ', nichts Fremdes also sei, führt Cicero aus 2,

aber auch schon Poseidonios hat, unter Rückgriff auf Aristo-
xenos, darauf angespielt3 ; beim Italiker Varro fiel die Saat

auf besonders fruchtbaren Boden ; er zitiert Ocellus und
andere " Pythagoreer '4, er liess sich Pjthagorio modo

beerdigen 5. Auf ein römisches Publikum nimmt offensichtlich

der angebliche Archytasbrief über Okkelos Rücksicht :

er behauptet ja nichts geringeres als eine troianische

Abstammung der Lukaner, die sogar noch vor Aeneas nach
Italien gekommen seien6. Der berühmteste Pythagore-
ername aber ist bei den Römern Archytas von Tarent ; ihn
nennt nicht nur Cicero wiederholt, legt ihm im Cato 7 eine
Rede in den Mund, die aus Aristoxenos-Materialien
aufgebaut ist — gleischsam ein Pseudopythagoricum in statu

1 Suet. Aug. 89, i ; Plut. Ant. 80, 1. Dabei verbindet die einströmende
Philosophie auch Rom mit Alexandreia : Antiochos hielt sich auch in Alexandreia
und Syrien auf (Cic. Ac. II 61 ; vgl. II 11); aus Alexandreia kam Sotion, durch
den 18 n. Chr. dem jungen Seneca amor Pythagorae eingeflösst wurde, Sen.

Ep. 108, 17-20; vgl. 49, 2 ; E. Zeller III 1, 700.

2Tusc. V 10, vgl. IV 2 ff., Lael. 13. L. Ferrero, Storia del Pitagorismo nel
mondo Romano, 1955 ; W. Burkert, Philologue 105 (1961), 236-46.
3 Sen. Ep. 90, 6 : Zaleukos und Charondas als Pythagoreer, nach Aristoxenos
Fr. 43 Wehrli, die ' florenti tunc per Italiam Graeciae ' Gesetze gaben ; statt des

Schlagwortes ' Grossgriechenland ', das sonst in solchem Zusammenhang
auftaucht (nach Timaios? W. Burkert, Welsh. 92, 34 ; auch Cic. Tusc. I 38 ;

V 10 ; Lael, 13) steht hier wohl nicht ohne Betonung ' Italien '.
4 Cens. IV ; R. Harder, Ocellus Lucanus, 1926, T. 2 mit Härders
Kommentar.
6 Plin. NH XXXV 160.

6 Dazu H. Thesleff, Eranos 60 (1962), 8-36.
7 Cato 39 — Aristoxenos Fr. 50 Wehrli; Philologus 105 (1961), 238 f.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 43

nascendi ; auch Varro kennt Archytas, auch Vitruv, ja sogar
in einer Ode des Horaz und im IV. Buch des Properz
erscheint Archytas1, ein Name also, der fürs gebildete
Publikum aussagekräftig war. Zu den Philosophen treten
die Antiquare als Vermittler griechisch-römischer Begegnung,

und auch sie schlagen das Pythagoreer-Thema an.
Einer unter ihnen ist Alexander Polyhistor, den Sulla als

Kriegsgefangenen nach Rom brachte ; ihm verdankt
Diogenes Laertios das berühmt-berüchtigte Exzerpt der

pythagoreischen Hypomnemata2. Kastor von Rhodos,
Landsmann des Poseidonios, hat römisches Brauchtum
pythagoreisierend gedeutet3. Iuba von Mauretanien schliesslich,

in jungen Jahren gleichfalls Gefangener in Rom, hat
immer wieder Römisches in seinen griechischen Werken
behandelt, und er hat — dies fügt sich durchaus dieser Richtung

ein — eine Sammlung pythagoreischer Schriften angelegt

4. Dass irgendeines der uns bekannten Pseudopytha-
gorica mit Iubas Sammlung zusammenhängt, ist allerdings
unbeweisbar.

Ältestes Zeugnis für eine Sammlung von Pythagorica
ethischen Inhalts ist eine Notiz in dem Buch Ilepl (ixfiY|crecoç

des Dionys von Halikarnass — falls es sich nicht um eine

Interpolation handelt, wie Usener-Radermacher annehmen 6.

Bei dem bruchstückhaften Erhaltungszustand dieser Schrift
wird Sicherheit nicht zu erreichen sein.

1 Vitruv I p. 10, 15 ; VII p. 160, 2 ; IX p. 216, 22 ; 217, 5 Rose — auf Grund
der echten mathematisch-mechanischen Werke ; vgl. dazu auch F. Krafft,
Dynamische und statische Betrachtungsweise in der antiken Mechanik, 1970 ; Horaz
C. I 28 ; Prop. IV 1, 77.
2 Diog. Laert. VIII 24-33 FGrH 273 F 93 ; A. J. Festugière, REG 58

(1945), 1-65.
3 FGrH 250 F 15/16.
1 FGrH 275 T 11 (dazu Olympiodor Comm. in Arist. Gr. XII 1, 13, 13 ;

C. W. Mueller, RhM 112 (1969), 120-6). Römisches, parallel zu Varro,
behandelt Iuba u.a. F 91.
6 Apparat zu p. 210, 11-6.



44 WALTER BURKERT

Jedenfalls ergibt sich, dass im wetteifernden Bemuhen

griechischer Philosophien und Philosophen um die Gunst
des gehobenen romischen Publikums im i. Jh. v. Chr. auch
die 'Italische Philosophie', konkretisiert in Werken angeblicher

Pythagoreer, nicht ohne Erfolg lanciert wurde ; die

Personen, denen dies im einzelnen zur Ehre oder zum Profit
gereicht haben mag, können wir nicht mehr fassen. Zu
diskutieren jedoch sind einige Probleme, die mit diesem Ergebnis

sich stellen.
Man kann fragen, ob Dialektfalschung im i. Jh. v. Chr.

anzunehmen ist ; ist solche Künstelei nicht eher etwa der
Hadrianischen Epoche zuzutrauen 1 Nun bietet die
medizinische Schriftstellerei gewisse Parallelen : auch da tritt im
i. Jh. v. Chr. mit der ' Pneumatischen Schule ' eine

Ruckwendung zum Alten, zum Klassiker Hippokrates auf den

Plan, und es ist wahrscheinlich, dass damals erst einige der
ionischen Hippokratika gefälscht wurden — Jaap Mansfeld 2

sucht dies soeben sogar für die Schrift Ilepl eßSoptaScov zu
beweisen —; jedenfalls schrieb Aretaios im i. Jh. n. Chr.
ionisch. Für Anwendung dorischer Prosa aber haben wir
immerhin ein kurioses Zeugnis : ein gewisser Rhetor Xenon

trug an der Tafel des Tiberius eine Diatribe in diesem
Kunststil vor. Der argwöhnische Kaiser freilich sah dann
in diesem dorischen Dialekt eine Anspielung auf seinen

eigenen unfreiwilligen Aufenthalt im dorischen Rhodos,
und Xenons Karriere endete abrupt durch Verbannung —
er hat es nicht einmal zu einem AA-Eintrag mehr gebracht3.

1 Die antiken Schriften über Dialekte ignorieren die Pseudopythagorica mit
Ausnahme von Greg. Cor. p. 6 — was wohl eher auf Philoponos (ib. p. 3)
als auf Tryphon zurückgeht ; sonst ist Klassiker des Dorischen Theokrit ;
die Tapavxtvoi-Glossen Hesychs beziehen sich auf Rhintons Phlyaken.
2 The Pseudo-Htppocratic tract IIEPI 'EBAOMAAQN Ch. 1-11 and Greek Philosophy,

Assen 1971 ; zur Wiederbelebung des Ionischen, p. 34-5.
3 Suet. Ttb. 56. — Etwa in die gleiche Zeit gehört wohl die dorische Herakles-
Bilderchronik der Villa Albani, IG XIV 1293.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 45

Nichts spricht dafür, dass Xenon mit Pythagoreischem zu
tun hatte, auch wenn man immerhin an die dorischen
Schriften IIspL ßacriXs£a<; erinnern mag ; jedenfalls zeigt der

Vorfall, dass Versuche in dorischer Kunstprosa in dieser

Epoche nicht unmöglich waren.
Einen wichtigeren Einwand hat Herr Thesleff vorgebracht

: die fassbaren Pythagoreer der Cicero-Zeit — nämlich

Nigidius 1, Vatinius, Appius Claudius Pulcher — bieten
ein Bild, das dem der dorischen Pseudopythagorica fast
diametral entgegengesetzt ist : spekulative Geheimwissenschaft,

Sektenwesen, Magie und Nekyomantie, während
Pseudoarchytas, der aufgeklärte Aristoteüker, eine fast schon
banale Vernünftigkeit an den Tag legt. Soll man sich

begnügen, auf die Vielgestaltigkeit und Vieldeutigkeit des

Pythagoreismus seit seinen Anfängen hinzuweisen?
Vielleicht gibt es eine präzisere Antwort : der okkultistische
Pythagoreismus geriet gerade in Rom in eine akute Krise
im Jahre 28 V. Chr.: der prominenteste Pythagoreer, Anaxilaos
von Larisa, wurde durch Augustus aus Rom verbanntz.
Die Krise verschärfte sich durch die Verfolgung der Juden
und der Anhänger der ägyptischen Religion im Jahre

19 n. Chr.; der junge Seneca gab damals vorsichtshalber
seinen ' pythagoreischen ' Vegetarismus auf. Es ist eine
einleuchtende Hypothese, dass damals pythagoreische Kreise
Anlass sahen, einen Pythagoreismus ohne Geheimnis, einen

diesseitig-vernünftigen, ethisch untadeligen Archytas samt

Gefolge zu präsentieren, dem die Hexenjagd nichts anhaben
konnte. In die gleiche Epoche fällt die Bewegung der Sextii, die
offenbar ihre Philosophie als erneuerten Pythagoreismus
verstanden, doch ausschliesslich im praktisch-ethischen Bereich.

1 Dass es problematisch ist, Nigidius' Werke vom Inhalt her als '
pythagoreisch ' zu bezeichnen, hat H. Thesleff, Gnomon 37 (1965), 47 betont.
2 Euseb. Cbron. Ol. 188, 1 : Anaxilaus Larisaeus Pythagoricus et magus ab Augusto
urbe Italiaque pellitur. — Sen. Ep. 108, 22 ; vgl. Tac. Ann. II 85 ; los. Ant.
XVIII 65-84. Zu den Sextii: E. Zeller III 1, 699-706.



46 WALTER BURKERT

Eine weitere drängende Frage, die aber m.E keine
sichere Antwort mehr zulässt, ist die nach der zeitlichen
Grenze vor allem nach oben und damit überhaupt nach
der Homogenität und Zusammengehörigkeit der dorischen

Pythagorica. Es steht ja fest, dass der ' römische Pytha-
goreismus ' keineswegs mit Poseidonios begonnen hat ;

der Epicharmus des Ennius, die Bücher Numas aus dem

Jahr 181 v. Chr., auch das Pythagoras-Zitat in Catos De
agricultural sind bekannte Fixpunkte 1. R. Harder hat die Okkelos-
Schrift ins z. Jh. datiert, Herr Thesleff möchte näher an

200 als 100 herangehen 2 — sicherer terminus ante quem sind
Varro und wohl auch die Vetusta Placita, etwa 60 v. Chr. —.
Wichtiger ist, dass Poseidonios Schriften von Pythagoreern
kennt, aus denen er Schlüsse zieht auf die Lehren des

Pythagoras, von dem selbst kein Werk erhalten sei — das

Ergebnis dieser Rückschlüsse scheint in den Pythagoras-
Einträgen der Placita dann vorzuliegen 3. Was Poseidonios
in Pythagoreerschriften fand und was in den Placita unter

1 Lit. oben, S. 42, Anm. 2. Auch die ' 10 Tugenden ' in der Rede des

Q. Caecilius Metellus vom Jahre 221 (Fr. 2 Malcovati Plin. NH VII 139),
der sich vage auf die ' Weisen ' der Philosophie berief, können pythagoreisch
inspiriert sein.

2 Introduction 102 ; da die Lukaner vom Bundesgenossenkrieg und auch vom
Sklavenkrieg besonders hart getroffen wurden (RE XIII 1548), ist die Zeit
von 90-60 literarischer Tätigkeit gewiss nicht hold gewesen ; insofern durfte
90 v. Chr. t.a.q. fur ' Okkelos ' sein. Unteritalien hat allerdings weiterhin
seine pythagoreische Tradition betont : man zeigte Cicero in Metapont den
Ort, wo Pythagoras starb {Fin. V 4). Strabo VI p. 281 C. schreibt, Tarent
lebe als römische Kolonie (seit 122 v. Chr.) «besser als zuvor».

3 Poseidonios bei Galen Plac. Hipp, et Plat. 5, 6 (V 478 K.) aüroü piv toü
Üu0ay6pou cruYYP1*l't!jlaTO? oùSevôç eiç Tjpâç SiaatoÇopAvou, xexpaipépevoç Sè êl; &v
ëvioL tcov pa07]Tcov aùxou Yeypàçaatv ; entschieden ' Pythagoras ' ib. 4, 7
(V 425 K.). Die platonische Dreiteilung der Seele, die Poseidonios hier
Pythagoras zuschreibt, erscheint als pythagoreisch : Aet. IV 4, 1 ; vgl. IV
7, 5 ; Cic. Tusc. IV 10 ; vgl. 49, 3-5 ; 103, 3 ff. ; 118, 1-4 ; 190, 8-10 Thesleff ;

Archytas bei Iamblich, Stob. I 49, 34 p. 369, 9 Wachsmuth. Zu
Ubereinstimmungen der ' Hypomnemata ' mit Aetios : Burkert, Weish. 66.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 47

' Pythagoras ' steht, erscheint auch in den dorischen Schriften,

neben der Dreiteilung der Seele auch die Definition des

Kosmos. Es ist also damit zu rechnen, dass einige unserer
Schriften vorposeidonisch sind. Eigentümlich ist, dass die
älteren Alexandriner, Satyros und Herakleides Lembos,
durchaus Werke des Pythagoras kannten und anerkannten,
vor allem die famosen ' Drei Bücher ' in ionischem Dialekt,
die in der bei Diodor vorliegenden Biographie wie in der

Quelle des Diogenes Laertios ihre Rolle spielen h Umgekehrt

bringt Diogenes Laertios keine Schriftenliste des

Archytas, auch nicht wo er aus Demetrios Magnes zitiert
(VIII 82), während die Suda immerhin auf ' viele Bücher ' des

Archytas verweist. Das Urteil des Poseidonios, dass es kein
Buch des Pythagoras gebe, beruht kaum auf Ignoranz,
vielmehr auf kritischer Entscheidung : zwischen Herakleides
Lembos und Poseidonios liegt ein kritischer Neuansatz der

Philosophiegeschichte, der die angeblichen Pythagorasbücher
des Hellenismus wieder in Vergessenheit sinken liess. Auch
hier ist vermutlich die Hinwendung zur Philosophie der

Alten, die Historisierung der Philosophie wirksam, die in
Ansätzen bei Panaitios und Kritolaos, voll entfaltet dann bei
Poseidonios erscheint. Von dieser rückwärtsgewandten
Tendenz getragen, haben sich dann, statt Pythagorasbüchern,
die dorischen Pythagoreerschriften auf den Markt gedrängt,
wobei die Blickwendung auf Italien und Rom eine unübersehbare

Rolle spielt. Etwa 150 v. Chr. würde sich von hier
aus als obere Grenze für unsere Traktate ergeben.

Heikler noch ist die entgegengesetzte Frage nach einer
unteren Grenze, soweit sie nicht in Einzelfällen durch die
Zitate bei Varro, Philon, Nikomachos, Clemens gegeben

1 Zum ' Tripartitum ' (170-2 Thesleff) : H. Diels, Arch. f. Gesch. d. Philos. 3

(1890), 451-472 Kl. Sehr. (1969), 266-287; Satyros kennt den zugehörigen
angeblichen Piatonbrief, Diog. Laert. III 9 ; Diod. X 9, 5 entspricht '

Tripartitum ' 171, 15-18. Der Katalog des Herakleides Lembos: Diog. Laert.
VIII 7.



4» WALTER BURKERT

istL Nur recht allgemeine Wahrscheinlichkeitserwägungen
empfahlen uns, die Archytea vom Schauplatz der Aktualität
nicht allzuweit abzurücken. Der dorische Hieros Logos des

Pythagoras mit seinem Aglaophamos-Proömium 2 nimmt
offenbar eine Sonderstellung ein und wird auch von
Herrn Thesleff relativ spät datiert. Eine kaiserzeitliche Datierung

aber war das Ergebnis einer der sorgfältigsten Arbeiten
über Pythagorica, der Thèse von Louis Delatte über die
Schriften Ilepl ßaarXeta?3. Nun lassen sich gegen seine Ergebnisse

durchaus gewichtige Einwendungen erheben, wie
Herr Thesleff {Introduction, 65-71) gezeigt hat. Doch zumindest
in einem Fall, bei Ekphantos nämlich, stellt sich dringend

1 Es gibt ganz wenige voriamblichische Zitate det dorischen Pseudopytha-
gorica, kein einziges aus einer ethischen Schrift, nur ganz wenige
Überschneidungen mit dem Stobaios-Material. ' Okkelos ' nimmt eine
Sonderstellung ein (Testimonien bei Harder, Ocellus Lucanus). Im übrigen zitiert
Philon ' Philolaos ' d.i. Onetor (140, 23), Nikomachos ' Timaios ' (203, 9),
' Kleinias ' (108, 21), ' Megillos ' (115, 15), ' Proros ' (154, 19), Clemens
' Athamas ' (54, ï i), ' Eurysos ' (80, 2-4 ; unten S. 52), ' Hippodamos ' (97, 13),
Lysis-Brief (111, 14 adn.), ' Thearidas ' (201, 15); Athenagoras ' Opsimos '
(140, 27) ; Porphyrios ' Onatas ' (139, 20-22 Stob. I 1, 28).
2 164-166 Thesleff ; Introduction 104 f.
3 Les traités de la royauté d'Ecphante, Diotogene et Sthénidas, Bibl. fac. philos, et
lettr. Liège 97, 1942. Hellenistischen Ursprung der Traktate hatte besonders
W. W. Tarn, Alexander the Great, 1948 — Alexander der Grosse, 1968, 701-2 ;

763-6 verfochten, nach E. R. Goodenough, The political philosophy of
Hellenistic Kingship, Yale Class. Stud. 1 (1928), 55-102, der aber in seiner
Rezension zu L. Delatte {Class. Philol. 44 (1949), 129-131) Delattes Datierung
fur die Abfassung der Traktate anerkennt, nur fur die «ideas» alteren, vor-
philonischen Ursprung ansetzt. Gegen Delatte wendet sich Thesleff
Introduction 65-71 ; danach verwendet T. Adam, dementia principis. Der Einfluss
hellenistischer Furstenspiegel auf den Versuch einer rechtlichen Fundierung
des Prinzipats durch Seneca (1970) die pythagoreischen Traktate zur
Interpretation von Seneca, De dementia. Die von Delatte gesammelten sprachlichen
Indizien sind, wegen des Verlusts fast der ganzen hellenistischen Literatur,
kaum beweiskraftig, vgl. Thesleff a.O. ; die dreimalige Verwendung von
èÇàp/ew 'herrschen' bei Ekphantos 79, 16; 81, 26; 83, 22, was nicht bei
Polybios oder Diodor, erst seit Iosephos belegt, spàtgriechisch-byzantinisch
gelaufig ist, ist jedoch ein Anhaltspunkt. Delatte 162 verweist auf Theon
Smyrn. p. 12 H., der das pythagoreische Weltsystem ' aristokratisch ', nicht
monarchisch nennt : er kennt Ekphantos (noch nicht.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 49

die Frage : lässt sich der Text interpretieren ohne Rückgriff
aufs Jüdische, aufs Alte Testament? Die Fragestellung ist
nicht neu, eher geradezu atavistisch ; seit Iosephos die
Essener an die Pythagoreer anknüpfte, hat man immer
wieder Jüdisches im Pythagoreischen gesucht *, bis Zeller
energisch die Neupythagoreer in die « rein griechische
Entwicklungsreihe » der Philosophie gestellt hat. Andererseits
ist bemerkenswert, dass nach Philon gerade Christen —
Clemens, Athenagoras — gern und oft auf Pythagorica
zurückgreifen. Wird hier neben dem italischen ein alexan-
drinischer Pythagoreismus fassbar?

Doch zum Text : Ekphantos spricht vom Menschen als

dem Fremdling auf Erden, beschwert vom Erde-Element,
« so dass er von seiner Mutter sich kaum aufgerichtet hätte,
wenn nicht aus göttlicher Fügung ein Plauch in ihm ihn in
Kontakt mit dem ewigen Lebewesen gebracht hätte, indem
dieser dem besseren Teil des Menschen den heiligen Anblick
seines Erzeugers zeigte ; denn unmöglich wäre es jenen zu
schauen...» — das letzte ist korrupt oder unvollständig —
(79, 5-7). Der Mensch aus Körper und Seele bestehend,
irdisch das eine, göttlich das andere, dies ist banaler Plato-
nismus ; im göttlichen ' Hauch ' sieht auch Herr Thesleff
eine Einwirkung stoischer Pneuma-Lehre2. Das ' Ewige
Lebewesen ' ist die göttliche Welt im Sinn des ' Timaios ',
mit der der lebende Mensch in Kontakt ist. Das Eigentümliche

aber ist die Mutter, das Sich-Aufrichten und der
Anblick des Vaters. Es ist anscheinend nicht die reale Mutter,
der reale Geburtsvorgang gemeint — das Neugeborene
pflegt sich ja keineswegs mit dem ersten Atemzug aufzu-
1 los. Ant. XV 10, 4, danach E. Zeller III 2, 365 ff. zu den Essenern, von
denen er aber die Pythagorica radikal trennt, 122 f. gegen O. Gruppe. Schon
der Kallimacheer Hermippos liess Pythagoras von Jüdischem abhängen,
los. C.Ap. I 165. Johannes Reuchlin, De arte Cabbalistica, 1517, versteht
sein Werk als Erneuerung des Pythagoreismus. Vgl. aber auch R. Harder,
Ocellus Lucanus, 128-131 zu ' Okkelos ' 136, 8 Thesleff.
2 Introduction, 68.



5 O WALTER BURKERT

richten, um seinen Vater zu sehen — ; beschrieben ist also

ein allgemeines, mythisches Geschehen : des Menschen
Mutter ist die Erde, der Mensch liegt auf der Erde, bis ein

göttlicher Atem in ihn fährt : jetzt kann er sich aufrichten,
jetzt sieht er Gott, seinen Vater. Gibt es hierführ Parallelen
in der rein griechischen Literatur? Was jedem einfällt, ist
der Bericht des Jahvisten von der Erschaffung Adams, des

Menschen {Gen. 2, 7) : Gott schuf den Menschen aus Erde
und blies ihm den Atem des Lebens ins Gesicht ; der Mensch
besteht dementsprechend aus « irdischer Materie » und «

göttlichem Pneuma», wie Philon {Op. 135) diese Stelle
kommentiert ; « wie hätte die Seele Gott denkend erfassen

können, wenn er nicht hineingehaucht hätte und nach ihr
gefasst hätte, soweit es möglich war» {Leg. all. I 38) ; keine
Seele könnte von sich aus den Schöpfer schauen ; doch hat
dieser ihr von seiner eigenen Göttlichkeit etwas eingehaucht
{Quod det. pot. ins. solet 86) — Louis Delatte hat diese Philon-
Parallelen zu Ekphantos zusammengestellt. Seine Interpretation,

dass die (kotioioric, Ipwrvobpt.? hier den König meine

192), hat H. Thesleff {Introduction 70) mit Recht
zurückgewiesen; aber umso alttestamentlicher wird die Stelle. Dabei
handelt es sich nicht um einen beliebigen Passus der Thora;
die Erschaffung Adams spielt eine zentrale Rolle in herme-

tischgnostischen Systemen, gerade auch über das ' Liegen '
Adams und sein Sich-Aufrichten wird spekuliertx. ' Ekphantos

' zeigt sich berührt von dieser Tradition. Übrigens spricht
Philon eben in seinem Kommentar zur Genesis-Stelle vom
1 Vgl. die Schrift Vom Wesen der Archonten bei M. Krause — K. Rudolph,
Die Gnosis II, 1971, 54 : die bösen ' Machte ' bilden den Menschen als

Erdgeborenen ; er soll sein ' Ebenbild ' sehen, es gelingt ihnen aber nicht, ihn
aufzurichten. Da bläst ein Gott die Seele ihm ins Gesicht, und der Geist
kommt, in ihm zu wohnen : so wird der Mensch zur ' lebendigen Seele ',
er bewegt sich, richtet sich auf. Ähnlich (worauf Krause, a.O. verweist) die

Ophiten bei Irenaus I 30, 6 : der erste Mensch ungeheuer gross, kann nur
' zappeln ' (scari^are) ; die Mächte (virtutes) schleppen ihn zu seinem demiur-
gischen Vater, der blast ihm den Lebenshauch ein, das ' Licht ', das er
damit selbst verliert ; jetzt kann der Mensch sich aufrichten, er dankt dem



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA JI

Menschen in der ànoixia (Op. 135), wie ' Ekphantos ' vom
a7tcpxic7|iivov xpvjfia.

Das nächste Ekphantos-Sttick entwirft, um die Stellung
des Königs zu umreissen, ein kühnes System des Gesamtkosmos

: Im Äther-Bereich bewegen sich Fixsterne und
Planeten, zwischen Mond und Erde die ' Natur des Daimon ',
auf der Erde aber herrscht der König (79, 17-80, 2). Dieses

kosmologische Schema ist in den Pythagorica, soweit ich
sehe, ganz isoliert ; es hat aber, wie gleichfalls Louis Delatte
nachwies 1, seine sehr genaue Entsprechung in dem
hermetischen Traktat Kore Kosmou (Stob. I 49, 45), und zwar in
dem Abschnitt, der von den ' königlichen Seelen ' handelt.
Freilich sind es da vier Bereiche : im höchsten Himmel
herrscht der Schöpfer über die anderen Götter, im Aither-
Bereich herrscht die Sonne über die Sterne, im '

dämonischen ' Luftbereich herrscht Selene über die Seelen, auf
der Erde aber der König über die Menschen. Den ' oberen

König ' oder ' König im Himmel ' kennt auch Ekphantos
(80, 5 ; 81, 10 ; vgl. Stob. I 407, 30), der im übrigen das

Schema sehr viel schlechter durchführt als der Hermetiker :

die Analogie der Herrschaft in allen Bereichen ist bei ihm

gar nicht ausgesprochen. Von der Seelenwanderungslehre
der Kore Kosmou ist bei ' Ekphantos ' nichts zu finden ; aber
dass der Mensch als ' Fremdling ' ' aus dem Jenseits kommt '

(81,11), gilt auch für ihn. Nichts spricht dafür, dass ' Ekphantos
' von dem hermetischen Traktat direkt abhängig wäre ;

es ist wieder eine gemeinsame Quelle anzusetzen, womit

Höchsten und ist nun den Schöpfermächten überlegen. Vgl. auch den Naas-
sener Hippol. Ref. V 7, 6 p. 80 Wendland und die hermetische Schrift bei
R. Reitzenstein, Studien zum antiken Synkretismus, 1926, 114 f. Philon
etymologisiert Israel falsch als opcöv xöv 0e6v, Leg. ad Gaium 4 (obwohl für Philon
den Philosophen natürlich gilt: àôpaxoç 0s<5ç, ib. 318). Zu rectus status und
contemplatio caeli A. Wlosok, Laktanz u"d die philos. Gnosis (Abh. Heidelberg
1960, 2), 8-47.
1 154 f.; 170 nach Goodenough. 'T7roaéXr]voi Scdpioveç kennt schon Xeno-
krates, Fr. 15 Heinze, der aber eine ander Dreiteilung hat, Fr. 5 Heinze.



52 WALTER BURKERT

das zeitliche Verhältnis unbestimmbar wird ; immerhin ist
die Enge der Verwandtschaft ein Indiz, beide Texte nach
Zeit und Ort nicht allzuweit zu trennen.

In diesem Zusammenhang ist schliesslich der kleine
Passus zu betrachten, der auch bei Clemens *, jedoch mit
der Autorangabe ' Eurysos ', erscheint ; er unterbricht übrigens

bei ' Ekphantos ' die Reihe der Übereinstimmungen
mit der Kore Kosmou. « Am Körper den anderen gleich, ist
er doch aus der gleichen Materie entstanden, jedoch vom
besten Schöpfer gestaltet, der ihn schuf, indem er sich selbst

zum Vorbild nahm» (80, 2-4) — dies bezieht sich bei
Clemens auf den Menschen allgemein im Kontrast zu den
anderen Lebewesen, bei ' Ekphantos ' auf den König gegenüber

normalen Menschen. Nun ist die Auffassung von
Eurysos-Clemens eindeutig die natürlichere : der Mensch hat
einen Leib so gut wie die Tiere, aber er hat ihnen die
Gottebenbildlichkeit voraus. So stellt es auch Philon dar : die
Gottebenbildlichkeit bestehe beileibe nicht im Körper
(1Op. 69). Dass der König allein Gottes Ebenbild sei, zu
eigens diesem Zweck vom Schöpfer erschaffen, ist eine fast
schon groteske Huldigung an den Herrscher. Insofern ist
doch wohl ' Eurysos ' die Quelle, die für diese Floskel von
' Ekphantos ' benutzt und überhöht wurde ; Eurysos
verdankt seine Existenz nicht nur einem Zitierfehler des

Clemens (so Thesleff, Introduction, 69). Was aber wichtiger
ist : Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde — dies

ist wieder ein berühmter Passus des Alten Testaments ;

xoct' s'ixova 0soü sagt die Septuaginta, (Gen. I, 26-7) —
7rpoç y^P sva... ùtç av ap/STUTOV... <x7tstxovla07) umschreibt
dies Philon (Op. 69) 2. Nimmt man dies zusammen mit der

1 Strom. V 29, 2.

2 In der griechischen Linie — Diogenes der Hund : toùç àya0oùç àvSpaç 0e£>v

sixivaç elvai (was als mxpâSoÇov wirken soll), Diog. Laert. VI 51 ; icp/mv 8è

eîxàv 0£oi> to5 iravra xoap.oûvTOç — Plut. A.d princ. iner. 780 e — fehlt das
' Schaffen '. ' Euryphamos ' 86, 5 — Gott setzte den Menschen in die Welt



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 53

hermetischen Parallele und dem Adam-Mythos im ersten

Fragment, so ergibt sich : ' Ekphantos ' gehört nicht mehr
in die « rein griechische Entwicklungslinie », sondern zu der

griechischen Literatur, die bereits durch die Berührung mit
dem Judentum geprägt ist. Die Verteidigung des Polytheismus

durch Onatas (139, 11 ff.), die einen ungriechischen,
mit Ausschliesslichkeitsanspruch auftretenden Monotheismus

voraussetzt, weist in ähnliche Richtung.
Für die Chronologie ist damit kein fester Anhaltspunkt

gewonnen. Der Einfluss des Judentums in Alexandreia geht
in hellenistische Zeit zurück. Günther Zuntz hat auf
Übereinstimmungen zwischen Aristeas-Brief und den Traktaten
Ilspi ßaaiXslou; aufmerksam gemacht1. Immerhin legen die
hermetischen Parallelen und die Rolle des einen Königs auf
Erden es nahe, in die Kaiserzeit herabzugehen. Louis Delatte
dachte ans 2. Jh. n. Chr. Dem nachgehend, könnte
man eine für ' Ekphantos ' fast verführerisch gut passende
Situation in der Severerzeit finden : Damals erfolgt ein
entschiedener Schritt vorwärts in der Entwicklung zum
Gottkaisertum, alles Kaiserliche wird ' heilig ' oder ' göttlich ' ;
Geta ist der erste Kaiser, der als Helios auf einer Münze
erscheint2. Orientalisches, Semitisches dringt vor im Römer-

avxlpupov xâç auxoü tpiiaioç — liesse sich hier einordnen. — Philon Op. 69 ff.
spricht dann vom ßacriXeu? Gott, dem Licht, das ihn umgibt und
[rapjrapuYàç xal axoToSiviâcreiç erzeugt, wie Ekphantos (80, 10) ; Vergleichsmaterial

zum 'Licht' um den Konig bei L. Delatte, 196-203, dazu auch
I. Tim. 6, 16 : ßaaiXsü? xöv ßacuXsuiivxoiv... tpôç obc£>v öarpöaixov, Sv elSsv

oùSelç av0pa>7rcüv oùSè ESstv 86vaxai.

1 Aristeas Studies, Journ. of Sem. Stud. 4 (1959), 21-36 — wobei er (24)
L. Delattes Datierung akzeptiert.
2 A. Alföldi, Rom. Mitt. 50 (1935), 107 f.; vgl. W. Ensslin, Gottkaiser
und Kaiser von Gottes Gnaden, Sitspingber. München 1943, 6, 36 ff. ; 50 ff. ;
L. Cerfaux-J. Tondriau, Le culte des souverains, 1957, 367-373. Kaiserlich
tep6ç : Sylloge Inscriptionum Graecarum (SIG)3 880; 881; Kaiser 0ei6xaxot :

ib. 880 ; 875 ; 876. Ist es Zufall, dass SIG3 880 im offiziellen Dokument das

Alte Testament, und zwar die auch vom Autor Ilepl (9» 9) bewunderte
Stelle Gen. 1, 3 durchscheint: aùxoxpâxopeç...repoaéxaÇav...xà pri) jtpéxepov

ovxa Yevéa0ai- xal yèyovev (202 n.)



54 WALTER BURKERT

reich. Julia Domna aber, die Kaiserin syrischer Deszendenz,
sammelt um sich einen Kreis von « Geometern und
Philosophen» (Philostr. V. Soph. II 121, 26 ed. Teubn.), eine

Verbindung, die verdächtig pythagoreisch klingt. Für diese

Kaiserin schreibt Phiiostrat ein pythagoreisches Evangelium,
die Lebensbeschreibung des Apollonios von Tyana. In
diesem Buch findet sich unter anderem die einflussreiche

Beschreibung des kosmischen Herrschers, des babylonischen
Königs in seinem dem Himmelsgewölbe nachgebildeten
Thronsaal h In diesem Buch lässt Philostrat nicht nur
Apollonios ein Buch mit ' Lehren des Pythagoras ' aus dem

Trophonios-Orakel von Lebadeia zutage fördern (8, 19), er
beschreibt in der Einleitung, wie der Kaiserin Julia Domna
das Werk eines gewissen Damis zugespielt wurde, angebliche

Originalaufzeichnungen des getreuen Begleiters des

Weisen von Tyana, von deren Existenz bislang niemand
eine Ahnung gehabt hatte ; dies sei die Hauptquelle von
Philostrats verbesserter Gesamtdarstellung 2. Vielleicht ist
dieses ganze Damis-Buch eine Fiktion — so Eduard Meyer —.
Aber auch dann wirft die Geschichte ein bezeichnendes

Schlaglicht auf diesen ' Kreis ' : man sieht, wie das
literarische Interesse am Kaiserhof ein Kraftfeld schafft, dessen

Gravitation nicht nur die ' Sophisten ' anzieht, sondern auch
Schriften auftauchen lässt, von denen anzunehmen ist, dass

sie an höchstem Ort Gefallen finden. Während Septimius
Severus mit Juden und Christen Alexandreias heftig zusam-

1 Vit. Ap. I 25 ; vgl. H. Koller, Zeitscbr. f. Schweiz- Arch, und Kunstgesch.

27 (1970), 93-100.
2 Vit. Ap. I 3 ; einschränkend zum ' Kreis ' der Iulia Domna : G. W. Bower-
sock, Greek Sophists in the Roman empire, 1968, 101-9. Damis-Buch als Fiktion
Philostrats : Ed. Meyer, Kleine Schriften II (1924), 133-146. Nach der Historia
Augusta (18 : Alex. Sev. 29, 2) hatte Alexander Severus Bilder von Apollonius
von Tyana, Christus, Abraham und Orpheus in seinem Lararium :

Pythagoreisch-christlich-jüdisch-griechischer Synkretismus. Judentum und Platonis-
mus hatte besonders Numenios in Kontakt gebracht, der gerade auch die
Genesis zitiert (T. 46 Leemans).



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 5 5

menstiess, fand Pythagoreisches hier ein geneigtes Ohr.
Stammt die adulatorische Königsmystik des ' Ekphantos '

aus diesem Zirkel Mehr als eine Frage kann dies nicht sein.

Periktiones Brief — in ionischem Dialekt — immerhin
schmeichelt offenbar direkt einer Königin (143, 1).

So würde sich hier vieles aufs Beste fügen — doch ist
dies natürlich kein Beweis. Das Problem liegt gerade darin,
dass sich viele verschiedenartige Situationen ausmalen lassen,

in denen Interesse bestand, pythagoreische Schriften zu
lancieren. Einiges stammt aus der Varro-Zeit, anderes aus
alexandrinischem Milieu ; eine eng zusammengehörige
Gruppe bilden die Ethica, doch auch da waren verschiedene
Verfasser am Werk. Es ist zu hoffen, dass genauere Kommentierung

noch weitere Indizien zutage fördert ; oder sollten
uns zumindest in einigen Fällen die Fälscher mit ihren
verwischten Spuren für immer ein Schnippchen geschlagen
haben

* * *

{La discussion commune, portant sur cet exposé et sur celui qui
suit, se trouve à la page 88).



^.- -_i-ü -*? '_^ -"*j ;,
p-1 —- -** v 5

' -- '.Hl ' ' '

^ Tr ,a^-I -: — _ * 1

•. " mr .„*** ** t1 r t m ^

äf^' f~
- - <T% =~^ v.>- r

^ >
• 'ïiS __ c_Ar"-r>v»;: "" " "

»r 1 'V 'V -


	Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica

