Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 18 (1972)

Artikel: Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica
Autor: Burkert, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ll

WALTER BURKERT

Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger
Pseudopythagorica






ZUR GEISTESGESCHICHTLICHEN EINORDNUNG
EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA

Unter den antiken Pseudepigrapha sind die Pythagorica,
die dank Herrn Thesleff jetzt in handlicher Ausgabe vor-
liegen !, gewiss nicht die wichtigste Gruppe. Die oeuvéryg
T&v 70V xal Tév Soyudrwy, die ein antiker Leser (Dion. Hal.
Mim. IV) diesen Traktaten nachrithmt, hat fir uns ihre
Anziehungskraft eingebtsst. Eher bleibt ecin intellektueller,
gleichsam sportlicher Reiz, ein Ritsel zu 16sen : Wer spricht
hier wirklich hinter der Maske des angeblichen Verfassers,
zu welchem Publikum und warum? Nach einer Antwort zu
suchen, hat sein methodisches Interesse, ist freilich doch
auch sachlich nicht ganz ohne Belang. Wenn der Philologie
die Aufgabe gesetzt ist, die antike Geisteswelt so vollstindig
wie moglich wiederzugewinnen, wird sie angesichts so
vieler grosser Liicken der Uberlieferung auch zweit- und
drittrangige Zeugnisse nicht verschmihen — wenn es nur
gelingt, Mystifikationen von dem Platz zu entfernen, an den
sie sich gedringt haben, und ihnen die ithnen zukommende
Stelle zuzuweisen. Dass die Pythagorica, um die es hier
geht, pseudonym sind, ist wohl unbestritten ; die geistes-
geschichtliche Identifizierung jedoch scheint noch nicht
ganz gelungen, ihre Datierung ist noch immer kontrovers.

Die unbekannten Verfasser haben ihre Spuren verwischt ;
uns bleibt nichts als zu versuchen, dennoch Indizien zusam-

L The Pythagorean Texts of the Hellenistic Period, collected and edited by Holger
THESLEFF, Acta Academiae Aboensis Ser. A 30, 1 (1965), im folgenden ohne
weitere Angabe nach Seite und Zeile zitiert. Vgl. H. THESLEFF, An Intro-
duction to the Pythagorean Writings of the Hellenistic Period, Acta Academiae
Aboensis Ser. A 24, 3 (1961), im folgenden : THESLEFF, Introduction. Fir
authentisch hielt A. DeLATTE ‘ Archytas’ Ilepi vépw ol Sucanocdvag: Erssai
sur la politique pythagoricienne, Liége-Paris 1922, 71-124. Gegenargumente bei
G. ]J.D. Aavpers, Die Theorie der gemischten Verfassung im Altertum,
Amsterdam 1968, 17.



26 WALTER BURKERT

menzutragen, die Beziehungen zu Bekanntem herstellen.
Vielleicht, dass sprachliche, auch sprachstatistische Untet-
suchungen einmal besonders feste Anhaltspunkte liefern
konnen ; hier sei vom Inhalt ausgegangen, von Ausdriicken
und Gedanken, die sich bestimmten Epochen zuweisen
lassen. ¢ Abhingigkeiten’ zu suchen, ist eine alte philo-
logische Methode. Voraussetzung ist die Feststellung von
Ubereinstimmungen, sei es in einem Text geniigender
Linge, sei es in einem Gedanken hinreichender Spezifi-
zierung, um zufillige Ahnlichkeit auszuschliessen. Freilich
bestehen dann immer die drei Moglichkeiten, Abhingig-
keit des einen, Abhingigkeit des andern, oder gemeinsame
Quelle, sodass erst durch zusitzliche Postulate ein Verhiltnis
etabliert werden kann. Ohne gewisse Wertsetzungen von
“besser” und ¢schlechter’, um ‘ Ursprung’ und ° Ab-
klatsch > zu unterscheiden, geht es dabei bekanntlich nicht
ab. Im Falle der Pseudopythagorica, die doch allem Anschein
nach ein Randphidnomen mit beschrinkter Ausstrahlungs-
kraft blieben, wird die Hypothese erlaubt sein, dass bei
Ubereinstimmung mit nicht-pythagoreischen Texten und
Gedanken die Pythagorica eher die nehmenden als die
gebenden sind. Die Moglichkeit der gemeinsamen Quelle
ist in Anbetracht der ungeheuren Verluste zumal an helle-
nistischer Literatur allerdings nur selten auszuschliessen.
Immerhin glauben wir, dass gewisse Epochen der Geistes-
geschichte ihr besonderes Geprige tragen, oft bestimmt
durch einzelne massgebende Personlichkeiten ; wo dies zu
sichern ist, endet die Vieldeutigkeit der ¢ Ubereinstim-
mungen ’: wir konstatieren Einfluss des einen, Abhingig-
keit des anderen, wir fassen einen ferminus post quem. Man
kann versuchen tber solch schlichte Feststellungen hinaus-
zukommen mit dem geistesgeschichtlichen Postulat, dass
jede Objektivierung des Geistes den Stempel der Zeit, in
der sie entstand, unverkennbar tragen miisse, wenn nicht
dusserlich, so in einer ‘inneren Form’; dies sei nicht be-



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 2T

stritten, doch zeigt sich im einzelnen immer wieder, wie
schwer dergleichen sich klar aufzeigen und beweisen lésst.
Jedes Gesamtbild wird sichere Anhaltspunkte mit moglichen
Erginzungen verbinden; methodisch ist beides immer
wieder zu trennen.

Die Aussichten fiir die geistesgeschichtliche Identifi-
zierung eines pseudonymen Textes werden umso besser
sein, je ausfihrlicher der fragliche Text ist, und je dichter
das Beziehungsgeflecht, in dem er steht. Beide Voraus-
setzungen treffen in besonderem Masse auf die Kategorien-
schriften des ¢ Archytas ’ zu : wir besitzen zwei vollstindige
Schriften, und sie stehen in dem unerhoért breiten Strom der
Beschiftigung mit der aristotelischen Kafegorienschrift, der
von Andronikos bis zur Renaissance reicht. So hat hier
Thomas Szlezak ! ganz klare Ergebnisse erzielen konnen.
Zunichst ist die eine der Schriften aus dem Bereich der
hellenistischen, ja der antiken Literatur mit Sicherheit aus-
zuscheiden : die Kafohixol Aéyor, deren Sonderstellung auch
Herr Thesleff (/ntroduction, 110 £.) hervorgehoben hat, haben
nicht nur einen Satz aus der /sagoge des Porphyrios wortlich
tibernommen 2, haben genaue Entsprechungen in den Kate-
gorienkommentaren von Olympiodor, Elias, David, vielmehr ist
der ganze Text praktisch identisch mit dem Mittelteil eines
byzantinischen Schultraktats, Zuvortixdv cbvraype @uiocopias,
dessen alteste bekannte Handschrift 1040 datiert ist und das
in spiteren Handschriften und im Erstdruck (1600) einem
gewissen Gregorios zugeschrieben wird 3. Der Filscher hat

1 Pseudo- Archytas iiber die Kategorien. Texte zur griechischen Aristoteles-
Exegese, herausgegeben, iibersetzt und kommentiert, Betlin 1972 (Peripator.
Philologisch-historische Studien zum Aristotelismus, hgg. v. Paul MorAUX, 4).
— Angekiindigt ist auch ein Kommentar zum ° Timaios Loktos’ von
Matthias BALTES ; er verweist diese Schrift in den Eudoros-Kreis.

2111 17 = Porph. Is. p. 12, 24 Busse (bemerkt von FrR. HARTENSTEIN 1833 ;
J. Novrrg, Ps.-Archytae Fragmenta, Diss. Munster 1914, zu p. 34, 31).

8 Kritische Edition dutch J. HeiBERG, Anonymi Logica et Quadrivinm, Kgl.
Danske Vid. Selsk. 15, 1. Kopenhagen 1929, p. 7-13.



28 WALTER BURKERT

das Stiick ausgelost, einen Anfangssatz anderer Herkunft
vorgeschaltet, an einer Stelle den Namen ° Aristoteles’
getilgt, obwohl auf diese Weise ein halber Satz stehen blieb
(6, 24-6), und das ganze, oberflichlich auf dorischen Dialekt
umgefirbt, als © Archytas > verkauft. Fir das Wann und Wo
gibt der Titel ein Indiz : Kafohxol Aéyor steht am nichsten
der Titelform, in der Boethius * den élteren Pseudoarchytas
zitiert — der Filscher hat entsprechend im Text iiberall
xaryyoplon durch Adyor ersetzt. Ein solches Zusammentreffen
von byzantinischer und westlicher Aristoteles-Tradition
ist doch wohl erst in der Renaissance anzunehmen, in der
zudem mit dem Platonismus auch das Interesse an Pytha-
goreischem neu sich regte. Den Simplikios-Kommentar
zu den Kategorien — Erstdruck 1499 — mit seinen ausfiiht-
lichen Zitaten aus dem dlteren Pseudoarchytas kann der
Filscher nicht gekannt haben. Die erhaltene Handschrift
stammt aus dem frithen 16. Jh., der Erstdruck von 1561.
Auf 6 weitere Drucke und eine franzdsische Ubersetzung
hat es diese nachantike Archytasfilschung immerhin
gebracht 2.

Viel wichtiger ist die Schrift Iept w6 xafbérov Adyw, die
als ganzes erst 1914 aus einem Codex Ambrosianus?® — in
Koine-Fassung — wieder bekannt wurde. Dass sie antik ist,
steht durch die Benutzung von Iamblich bis Simplikios fest.
Schon vor Iamblich scheint Hippolytos ¢ {iber eine neu-
pythagoreische oder gnostische Quelle von der Schrift zu
wissen, sodass etwa 200 n. Chr. sich als ferminus ante quem
ergibt. Wie schon E. Zeller, J. Schulte, W. Theiler gesehen

1In Cat. I p. 162 A Migne ; 21, 21 Thesleff.

2J. Camerarius, 1564; J.C. ORrerLi, 1821; FR. HARTENSTEIN, 1833 ;
F. W. A. MuLLAcH, 1860 ; J. NOLLE, 1914 ; H. THESLEFF, 1965 ; Uberts. v.
A. CHAIGNET, 1874.

323 (A 92 sup.), geschrieben von Konstantinos Mesobotes um 1530, wie
Dieter Harlfinger (Berlin) festgestellt hat.

4 Ref. VI 24 p. 150, 25-151, 2, Test. I Szlezak.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 29

haben, liefert einen nicht weniger klaren zerminus post quem
der Zusammenhang mit der ersten Generation der Aristo-
teles-Kommentatoren, Andronikos, Boethos, FEudoros .
Andronikos hat die Postpridikamente von der Kafegorien-
schrift abgetrennt — ‘Archytas’ behandelt sie in einer eigenen
Schrift Ilepl évavtiowv; Andronikos hat, wie ¢ Archytas’, die
Begriffe  Ort’” und ‘ Zeit’ an Stelle des aristotelischen
‘irgendwo’ und ‘irgendwann’ gesetzt. Boethos schrieb
ITepl 70D mpbg Tt xal mpds 7t mwg Eyovrog, entsprechend ge-
braucht ¢ Archytas’ fur die Kategorie der Relation kon-
sequent wpog ti mwg &yov oder auch wpbdc €repbv mwg Exov,
was auf Andronikos und Ariston Riicksicht nimmt. Eudoros
hat gegeniiber Aristoteles die Reihenfolge Quantitit-Qua-
litit umgekehrt, genauso wie © Archytas’. Dies sind nut
cinige der aufweisbaren Ubereinstimmungen. Gewiss, die
Kategorien waren auch im Hellenismus bekannt, sie erscheinen
im hellenistischen Katalog der Aristotelesschriften?; aber
wenn das, voriiber jene ersten Aristoteleskommentatoren
austithrlich diskutieren, bei ¢ Archytas ’ stillschweigend kor-
rigiert bzw. vorausgesetzt ist, kann tber die Richtung der
Abhingigkeit kein Zweifel sein. Wie im damit gegebenen
Zeitraum zwischen o und 200 n. Chr. dieser ¢ Archytas’
genauer zu datieren ist, ldsst sich nur noch durch eine Waht-
scheinlichkeitstiberlegung prizisieren : das Interesse an den
Kategorien scheint im 1./2. Jh. zuriickgetreten zu sein,
jedenfalls sind uns keine Kategorienkommentare aus dieser Zeit
bekannt ; die Kommentatoren des 3. Jh. haben keine Sputren
mehr bei Pseudoarchytas hinterlassen. Der Text ist also doch
wohl an den Schauplatz der Aktualitit, an Andronikos-
Boethos-Eudoros nahe heranzuriicken, stammt demnach
ungefihr aus augusteischer Zeit. Er ist, anders als die

! Fiir die Einzelnachweise sei auf Szlezak verwiesen. Einige Hinweise schon
bei E. ZevLer, Die Philosophie der Griechen 11 2° (1923), 120 Anm.;
W. THEILER in: Parusia, Festgabe J. Hirschberger (1965), 205.

® Nr. 141, Diog. Laert. V 26.



30 WALTER BURKERT

Kadorxol Aéyor, kein Plagiat, sondern ein in Grenzen selb-
stindiger Versuch, eine  bessere > Kategorienschrift als die
aristotelische vorzulegen.

Ist damit ein Fixpunkt gewonnen, so wite es doch
gewiss voreilig, das Ergebnis zu verallgemeinern. Immerhin
empfiehlt sich, in dieser Richtung weiterzusuchen. Ich greife
aus den Archytea die Schrift Ilepl moudeboewe Hfuxic heraus.
Der Titel stellt sie in die peripatetische Tradition, die nach
Aristoteles ¢ dianoetische ” und © ethische > Tugenden untet-
schied. Thema ist die Frage nach dem Verhiltnis von
Arete und Gluckseligkeit und nach dem Wesen der Arete
tberhaupt — die Allerweltsthemen der antiken Ethik. An
einer Stelle jedoch scheint durch die Gemeinplitze etwas
ganz Spezielles hindurch, das prizisen Zugriff gestattet.
Es geht um die Bestimmung der Fudaimonie (43, 8-18):
« Strafe zahlen fiir ihre Torheit diejenigen, die der Lust den
ersten Preis geben ; geziichtigt werden diejenigen, die die
Schmerzlosigkeit tiber alles stellen; um es allgemein zu
sagen, in schlimmem Wirbel ersticken diejenigen, die im
korperlichen Wohlergehen oder in der vernunftlosen Ein-
richtung der Seele das gliickselige Leben belassen ; und nicht
viel gliicklicher als diese haben es diejenigen getroffen, die
das sittlich Gute zwar hochhalten, sodass sie nichts gegen
es sagen, als gleichrangig ihm aber die Lust und die Schmerz-
losigkeit und das Wohlergehen, die ersten, natiirlichen, ver-
nunftlosen Strebungen des Korpers oder der Seele, entgegen-
halten. In doppelter Weise tun sie Untrecht, indem sie die
Erhabenheit der Seele und ihrer Werke niederziehen zur
Gleichmacherei mit der Vollkommenheit des Korpers, und
indem sie das korperliche Wohl tiberh6hen zur Gleichwer-
tigkeit mit der seelischen Lust». Was hier gegeben wird, ist
eine systematisch-kritische Doxographie von téhog-Formeln:
zwel ¢ Ziele > werden diskutiert, ¢ Lust > und ¢ Schmerz-
losigkeit *, und zwar entweder fiir sich oder in Verbindung
mit dem °sittlich Guten’ (xeAév), und alle vier Moglich-



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 31

keiten werden verworfen. Eben diese doxographische Zu-
sammenstellung, das © Gericht tber die ILebensziele’ !,
kennen wir aufs beste — dreifach bezeugt — aus Cicero, am
ausfiihrlichsten aus dem V. Buch von De finibus: drei
mogliche ¢ Ziele > werden anerkannt, voluptas, vacuitas doloris,
oder die ‘ primiren Strebungen der Natur’ ( prima naturae),
und zwar jeweils entweder fiir sich oder in Verbindung mit
dem Ahonestum — der ciceronischen Ubetsetzung von xaév.
Bei Cicero ist jede der Richtungen mit einem Philosophen-
namen exemplifiziert : Lust : Aristippos ; Schmerzlosigkeit :
Hieronymos, der Peripatetiker von Rhodos; Lust und
honestum : Kalliphon und Deinomachos ; Schmerzlosigkeit
und honestun . Diodoros, der Schiiler des Kritolaos 2. Dies
fihrt in die zweite Hilfte des 2. Jh. v. Chr., doch Cicero
setzt ausdriicklich hinzu, dass diese Zusammenstellung von
Karneades (1 129/8) stamme, besonders aber von Antiochos
von Askalon verwendet worden sei (Fin. V 16), dem ja
anerkanntermassen Cicero im V. Buch von De finibus im
wesentlichen folgt ®. Die Ubereinstimmung mit ¢ Archytas’
besteht nicht nur in Einzelheiten, sondern im System und
in der Reihenfolge. Dass ¢ Archytas’ keine Namen nennt
von Philosophen, die 200 Jahre nach Archytas lebten, zeugt
fur den Takt des Filschers. Das dritte Glied der Aufzihlung
von Karneades-Antiochos-Cicero, die © prima naturae > scheint
bei ¢ Archytas’ zu fehlen — doch besteht insofern noch
Ubereinstimmung, als dieses Glied nicht in die Polemik
gehort, hat doch Karneades diese Bestimmung provisorisch
anerkannt und Antiochos seine Ethik darauf aufgebaut¢;

L. Stroux, Philologus 89 (1934), 126.

? Am ausfiihrlichsten Cic. Fin. V 16-23, kiirzer Fin. II 34 f. und Ae. 1T 129-31 ;
Ubetsicht bei G. Luck, Der Akademiker Antiochos, 1953, 6o. ¢ Archytas’
und Fin. V klingen auch in der Einleitung, vor der Ubersicht, aneinander
an : Awuny, xoBepvital 42, 30 — portus, Fin. V 15 ; gubernatio, V 16.

®G. Luck 7.0, 55 m. Lit,
4 Zu Cic. Fin. V tritt Varro bei Aug. Civ. XIX 2.



32 WALTER BURKERT

allerdings sieht man dann, dass ‘ Archytas’ im Ausdruck
TG TPWTHG Xl QuUadg xal GAOYws dpuac eben diese € prima
naturae’ umschreibt und mit verwirft. Er selbst will sich
offenbar an seine Definition der Eudaimonie halten, évépyeix
apetic dv edtuyie (42, 12), die aus Aristoteles stammt und bei
Areios Didymos wiederkehrt *.

Fiir diesen ¢ Archytas” ist damit sicher Karneades #zer-
minus post gquem, oder vielmehr die Schiilergeneration des
Karneades — der selbst nichts geschrieben hat; wahrt-
scheinlicher doch Antiochos selbst, der sich dieser Einteilung
der Telosformeln so ¢ gern’ (f7n. V 16) bedient hat.

Mit Antiochos stimmt jedenfalls die Bewertung der
Lebensformen bei ¢ Archytas’ tberein: ¢ Archytas’ emp-
fiehlt die Mischung aus Ploc Sewpnrinés und Plog mpaxtixde
(42, 18), genau so wie Antiochos, was Varro (Aug. Ci.
XIX 2; 3) bezeugt. Auch Areios Didymos ? kennt den
‘ gemischten > Bios, doch entscheidet sich der orthodoxe
Peripatos fiir das theoretische Leben.

Vielleicht fihrt Areios Didymos noch ein Stiickchen
weiter : er verbindet die streng aristotelische Definition
der Eudaimonie mit einer Polemik : die korperlichen und
dusseren Giiter machen nicht die Glickseligkeit erst voll
(ovpmineolv v eddowpoviav), denn diese erfullt sich im
Handeln, nicht in der Addition einzelner Giiter (II 126,

1 Arist. EN 1101 a 14: %at’ dpethy tehelay dvepyobvra ... xeyopnynuévov (xopayta
¢ Archytas’ 42, 28), vgl. 1102 a 5, 1177 2 12; EE 1219 a 38 ; évépyetor ol
xefiow dpetiic Pol. 1332 a2 9; vgl. MM 1185 a 37; évépyeia xat’ dpethy &v mpdEeoty
xopnyovpévang xat edyfv, Areios Didymos Stob. II 126, 19 vgl. II 50, 11;
51, 12 ; 130, 18 ; Diog. Laert. V 30; ¢ Archytas’ 11, 3 ; 12, 4-6. H. STRACHE,
De Arii Didymi in morali philosophia anctoribus, Diss. Betlin 1909, hatte den
Einfluss des Antiochos auf Areios herausgestellt ; H. von ArnNiM, Arius
Didymus’ Abriss der peripatetischen Ethik, Sitgungsber. Wien 204, 3 (1926)
wollte dagegen Theophtast als unmittelbare Hauptquelle erweisen; vgl.
dagegen O. REGENBOGEN RE Suppl. VII (1940), 1492-4.

2Stob. II 144, 17; zur Thematik vgl. R. Jovry, Le théme philosophique des
genres de vie dans I’antiquité classigue, Ac. R. de Belgique, Cl. d. lettr., Mém.
51, 3 (19506), 148-57; 171-7. Zu Antiochos auch Cic. Fin. V 58.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 33

12-24). Dies richtet sich gegen Kritolaos, der das Telos
definierte als 6 éx mdvrwv TGV dyaddv cuureninpwuévov (1T 46,
11 = Fr. 19 Wehrtli) *. Aber auch noch Antiochos hat,
soweit sich aus Cicero urteilen lisst, unbekiimmert von der
mehr oder weniger ¢ vollen Summe * ? der Giiter gesprochen ;
erst die unmittelbare Quelle des Areios hat dann den reineren
Aristoteles wieder zu Ehren gebracht — darum die frische
Energie der wiederholten Polemik. Wenn nun ¢ Archytas’
an Stelle der Telos-Formel nach Karneades und Antiochos
eben die mit Areios Didymos im wesentlichen tibereinstim-
mende aristotelische Formel verwendet, dann ist das hochst
wahrscheinlich erst nach dieser Korrektur geschrieben —
wir kimen damit abermals etwa in augusteische Zeit.

Die ganze Schrift fiigt sich, soweit ich sehe, dem durch
die Namen Antiochos und Areios Didymos festgelegten
Rahmen durchaus ein. Man greift zuriick aut Alte Akademie
und Peripatos, die im wesentlichen als Finheit gesehen
werden. Dazu gehort die Wiederentdeckung der perpromdfeia
nach Krantor (41, 16), wie wir sie auch aus Cicero (7usc.
I 12) und Philodem kennen? mit der ausdriicklichen
Wendung gegen die stoische Apathie ; fast fillt © Archytas’
aus der Rolle mit dem advév (41, 13), das ja nur die stoischen
Gegner meinen kann. Wir kennen diese Diskussionen aus-

! Areios Didymos polemisiert auch hier sofort gegen diese Formel, I 46,
13-15 ; vgl. 130, 4-12. Dagegen schreibt die Doxographie bei Diog. Laett.
V 30 dem Atistoteles selbst die cvpmiipwpa-Formel zu, was Wehtli (Krzto-
laos p. 68) auf Antiochos zuriickfiihrt; svpmidpwoig auch ‘ Euryphamos’ 87, 6.

2vgl. summa bonorum, Cic. Fin. IN 46 ; (rationem) ipsis initiis naturae et totins
perfectione vitae locupletatam, Fin. 11 38 ; daneben wirtute fruitur, Fin. IV 15 —
xpfote dpetiic. Oben S. 32 Anm. 1.

8 Cic. Tuse. 111 22 ; IV 38 u.a., Plut. Cons. ad Apoll. 102 c-d ; K. PRAECHTER
Archiv f. Gesch. d. Philos. 10 (1897), 186 fl.; Aristoteles-Doxographie bei
Diog. Laert. V 31: dnaff pv ph elvan, petpomady 8. ¢ Metopos’ 120 f.;
gegen Verdammung des Zotns: Philodem Ilept #pyfic p. 107, 28. — Zu
‘Archytas’ 41, 14 — dndbei wiirde das yevwaiov der Tugend vernichten —
vgl. Arist. EN 1100 b 32: ph 8 dvadynotay dAA& yewsdag v ...



34 WALTER BURKERT

fihrlichst aus Cicero ! ; auch an Horaz wire wohl zu erin-
nern. Nichtsdestoweniger bleiben stoische Begriffe im
Hintergrund stehen : die Bezeichung der mp&fic als évépyeia
vospd, was ‘ Archytas’ ausdriicklich als Definition einfithrt
(42, 8), entspricht der stoischen Definition: mpdfic =
Juyiic evépyerr hoyundic (Clem. Paed. 1 13 = ST/ F 1T 72, 15) ;
elpoov Plov 42, 22 nimmt das stoische Schlagwort von der
Eudaimonie als efpoix Blov 2 auf; téyva t6 Plo wiederum
(43, 3) hat sein genaues Gegenstick bei Antiochos (ars
vivendi, Fin. V 16 und Aug. Cip. XIX 3) noch mehr als in
der ©éyvy mepl 7ov Piov der Stoiker (Sext. M. XI 168 ff.).
Die einprigsame Formulierung der Leib sei das © Werkzeug
der Seele’ (43, 20; 11, 6), weist zuriick auf den platonischen
¢ Alkibiades’ und den aristotelischen © Profreptikos’?; die
nicht unelegante Losung, die ¢ Archytas” dem Problem
von Tugend und FEudaimonie gibt: die Tugend reiche
zwar nicht — wie dies die Stoiker verfochten — allein zur
Gliickseligkeit, aber sie verhindere doch das Elend-Sein,
wihrend umgekehrt die Schlechtigkeit vielleicht nicht
immer als Ungliick empfunden wird, aber doch das wahre
Glick verhindert (40, 19-21), scheint an die Nikomachische
Ethik anzukniipfen *.

Ein sicherer ferminus ante quem ist, soweit ich sehe, fir
unsere Schrift abgesehen von Iohannes Stobaios nicht gege-

Y Neben De finibus bes. auch die 7usculanen.

% Zenon, Kleanthes, Chrysipp, vgl. den Index der Stoicorum Veterum Frag-
menta (ST'F), s.v. ebpote; Areios Didymos Stob. II 77, 21. Auch %«f’ duéroya
T8 @boet Hbex © Archytas ’ 41, 25 ist stoisches Schlagwort.

3 [Plat.] A/k. I 128e-130c; vgl. Olympiod. z. d. St., p. 20z ff., 212 f.
Creuzer (Hinweis von Th. Szlezdk) ; Arist. Protr.Fr.6 Walzer = B 59 Diiring =
Iambl. Protr. p. 41, 15-18; vgl. Part. an. 642 a 11 ; neu entfaltet von Plotin I
4106,

4 EN 1101 a 6: det Tugendhafte wird wenigstens nie #0\og sein ; niher
der Stoa hielt sich Antiochos : virtutem ipsam per se beatam vitam efficere posse
neque tamen beatissimam, fr. 81 Luck = Cic. Tuse. V 22. Auch fir ihn gilt
aber jedenfalls : ohne Arete keine Eudaimonia, Varro bei Aug. Civ. XIX 3 ;
strenger Areios Didymos II 133, 23 : xaxiav adtapxn meds xaxodatpoviay,



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 35

ben ; doch ist wohl die gleiche Wahtscheinlichkeitsiiber-
legung zuldssig wie bei den Kafegorien: wenn die Bezie-
hungen zu Antiochos und Areios Didymos so eng sind, zu
spiteren ethischen Schriften, die wir ja doch in Menge
haben, zu Seneca oder Musonios, Dion oder Plutatch,
Epiktet oder Kaiser Marcus dhnlich enge Beziehungen nicht
zu finden sind, dann wird diese Schrift von der Epoche
threr Aktualitdt nicht allzuweit abgeriickt werden konnen.

Nichstverwandt, sodass bereits Gleichsetzung erwogen
wurde (Thesleft, Introduction, 10), ist nach Thema und
Behandlung die Schrift ITepl avdpoc dyabé xal eddaipovos. Sie
hebt sich freilich von jener ab, indem die dort gegebene
Losung des im Titel umschriebenen Problems hier fehlt:
¢ Archytas ’ spricht hier ungeniert aus, dass auch der gute
Mensch im Ungliick eben ungliicklich ist (10, 30), was nach
dem anderen © Archytas’ die Arete doch wenigstens zu
verhindern imstande ist. Wir haben also fiir die beiden so
dhnlichen Schriften verschiedene Verfasser anzunehmen —
unter der Voraussetzung, dass die Verfasser sich bei ihten
weithin libernommenen Formulierungen etwas gedacht
haben —. Mit der Gleichheit der Fragestellung und der
Berithrung in den Termini ist trotzdem der Hinweis auf die
gleiche geistige Heimat gegeben. In der Tat lisst sich wieder
engste Berithrung mit Antiochos konstatieren : die Rede
sei, schreibt © Archytas’, von der Glickseligkeit des Men-
schen (11, 3), d.h. nicht eines Tieres, und nicht eines Gottes ;
der Mensch aber sei nicht nur Seele, sondetrn auch Leib, so
sechr auch dieser, als © Werkzeug ’, der Seele unterstellt sei.
Dies sind keine entlegenen Gedankenginge, aber es ist doch
kein Zufall, dass sie in Ciceros De finibus (IV, 27), bei der
Widetlegung der Stoa wiederkehren : « Wenn wir nicht fiir
einen Menschen das hochste Gut suchen wiirden, sondern
fiir ein anderes Lebewesen, dieses aber nichts als Seele
wire...», dann wire der stoische Rigorismus berechtigt.
Der Ansatzpunkt im ¢ Menschlichen ’, in einer ausgewogenen



36 WALTER BURKERT

Anthropologie im Widerspruch zum altstoischen Doktri-
narismus, das ist Grundlage der Ethik des Antiochos, die
dann im V. Buch von Ciceros Werk entfaltet wird. Auch
dort heisst es : Es geht um das Lebensziel fiir den Menschen
(V 26), der Mensch aber besteht aus Korper und Secle
(V 34); es geht um den Menschen, nicht um Pflanze, nicht
um Tier, nicht um einen Gott, so klingt es auch aus Varros
Schrift, die aut Antiochos aufbaut (Aug. Civ. XIX 3).

Vom éyabév des Menschen geht die Betrachtung weiter
zum dyefév der Teile, der Teile von Seele und Leib. Aus-
zeichnung der Seele sind die 4 Kardinaltugenden, Aus-
zeichnung des Korpers Schonheit, Gesundheit, guter Wuchs,
gute Sinne (11, 8). Der gleiche Gedankengang findet sich bei
Areios Didymos (II 122, 11 fl.): « Wenn der Mensch ein
Wert ist, sind auch seine Teile Werte; Teile des Menschen
sind Korper und Seele. Daher ist auch der Korper ein Wert »,
und dann werden die dpetat der Teile aufgezihlt und —
dies geht iiber ¢ Archytas > hinaus — zueinander in Parallele
gesetzt ; sind zundchst 6 Korpertugenden genannt (122, 21),
so reduzieren diese sich eben um dieser Parallele willen dann
aut 41: dylere — cwepootvy, toyds — avdpsia, edarchnota —
ppévnols, xdAhog — Swawocdvy. Dies entspricht wiederum
‘Archytas’, nur dass dieser edextio statt ioyie sagt — ‘ Phin-
tys’ 152, 14 hat genau die Reihe des Areios Didymos —. In
der weiteren Systematisierung der ‘dusseren Giiter’ stim-
men ‘ Archytas’ und Areios weniger genau zusammen; iiber-
haupt geht es offenbar nicht um direkte Abhangigkeit, sondern
um Quellengemeinschaft. Diese aber ist immerhin so eng, dass
beide Texte wohl auch zeitlich nicht allzuweit auseinander-
liegen.

Der peripatetische Hintergrund ist auch bei diesem
“ Archytas > zu fassen, beginnend mit der Unterscheidung

LII 125, 1-9, vgl. 124, 2 ff.; die Parallelisierung auch bei Antiochos, Cic.
Tuse. IV 30 f.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 37

von érmawerde und poxepiotéc . Die Dreiteilung der Giiter
(9, 25 fI.) in solche, die um ihrer selbst willen, um anderer
willen oder aus beiden Griinden begehrt werden, ist von
Aristoteles in die Stoa gekommen 2. Die Definition der
wpbvacig, 11, 21, scheint eine Definition Zenons zu verein-
fachen 3, wie in éruyevvapara, 11, 11, ein stoischer Terminus ¢
in neuem Sinn verwendet ist. In t& mwowTixd, 10, 14, scheint
ein aristotelisch-stoischer Terminus durch, der auch bei
Areios Didymos auftaucht 3; die Definition der ethischen
Tugend entspricht bis in den Wortlaut der des Areios ®.
Bemerkenswert ist schliesslich eine Seneca-Parallele: auch
dieser schreibt in einem Brief an Lucilius (36, 2), Glick sei
oft unbekommlich, nur manche konnten es ohne Schaden
vertragen, wie den Wein — den gleichen Wein-Vergleich
bringt ¢ Archytas’ (11, 10). Einprigsam ist auch die Meta-
pher, die geringeren Giiter seien das Gefolge des eigentlichen,
grossen Gutes, so wie der Monarch sich durch die Menge
seiner dopugpébpor auszeichnet (11, 12); auch ‘ Euryphamos’
kennt das Bild der Sopugopia (86, 29). Man ahnt hier die
bildhafte Sprache eines Philosophen, der den Rigorismus des
stoischen Tugendbegriffs im gelassenen Blick aut die bunte

L Arist. EN 1 12, 1101 b 10 ff. LA,

2 Chrysipp SV'F 111 194, 38; 195, 9; 219, 32; 25 f. — Arist. EN 1197 a
25-b 6, 1176 b 3-5 ; Areios Didymos ap. Stob. II 56, 9-23.

3 Emorapo tév xatd obow dvbpone dyubidv — STF 111 63, 24 = Ateios
Didymos 1II 59, 5: émotiun dyeBév xal xaxdy xal o0ddetépwy pioel ToAiTinod
Coou (vgl. Sext. Emp. M. XI 170 = ST/F 11l 156, 2 ; Diog. Laert. VII gz
u.a.m.).

4 SVF 111 19, 29 = Diog. Laert. VII 94 gelten ‘ Freude’,  Behagen ’ als
gmyewnuote dpetis ; ¢ Archytas * nennt die © ausseren Giter ’ so.

S STVVF 11 72, 15 — aber auch schon Arist. EN 1096 b 11 ; ST/F III 25 f.
(darunter Ar. Did. II 72, 15); Areios Didymos II 126, 21 ; [Alex. Apht.]
De An. p. 162, 24 Bruns.

8 11, 28: &w 1@ drbyw pépeog tig Yuxds — Ateios IT 137, 16: mepl Td Sroyov
uépog e YuxHe, nach Arist. ENV 1117 b 24.



38 WALTER BURKERT

Wirklichkeit des Lebens entkriftete: wie der Konig nicht
Konig wire ohne das Gefolge, das ihm Sicherheit und Wiirde
gibt, so kann die Tugend allein nicht ohne jene Akzessorien
auskommen, die Aristoteles grossziigig yopnyle nannte.
Man mochte an Poseidonios als Urheber des Vergleichs
denken ; jedenfalls kommt dieser Vergleich, dieser Gedanken-
gang mehrfach bei Philon vor .

Hs ist hier nicht moglich, alle verwandten Pythagorica
im Detail zu kommentieren. Bemerkt sei nur, dass die ethi-
schen Schriften von Hippodamos, Euryphamos, Kalli-
kratidas, von Metopos und Theages offenbar zur gleichen
Gruppe gehoren. Herausgreifen mochte ich einige Stellen,
an denen Platons Ideenlehre zur Sprache kommt; so in
¢ Archytas’ Ilepl vob xal aloOdorog, einer streng platonischen
Schrift, die in eine fast wortliche Paraphrase des ¢ Linien-
gleichnisses’ auslduft 2. Der Nous wird als Teil-los und un-
teilbar bezeichnet, analog zur Einheit und zum Punkt (38, 9)
— dies tauch auch in der Pythagoras-Doxographie auf?® —;
dem entspreche das Intelligible, die Idee : « denn das Eidos
ist weder die Grenze des Korpers noch die Definition, son-
dern lediglich Prigung des Seienden insofern es Seiendes
ist» (38, 10-12). Da haben wir wieder eine polemische Doxo-
graphie ; und obwohl hier kein direkter Paralleltext — wie
zu den Telos-Formeln in Ciceros De finibus — zu finden ist,
konnen wir doch die Vertreter der abgelehnten Thesen
namhaft machen: dass die °korperlosen Ideen’ in den
“ Grenzen der Korper ” zu suchen sind, davon sprach offen-
bar Poseidonios, der im Abschnitt ITepl xputnptov des Sextus

! Am ausfiihtlichsten Ebr. 200-1, in einem doxographischen Abschnitt, vgl.
Quis rer. div. her. 285-6, Conf. ling. 18; daneben erscheint das Bild der
dopugdpor in der Theologie: Gott hat seine Sopugogoloor Suvdusts, Sacr. Ab. et
Cain. 59 u.a.m. ; in der Kosmologie : Aez. 11 23, 6.

? 39, 4-25 o~ Plat. Resp. 509 d-511 e.
3 det. 1 3, 8; vgl. W, Burkert, Weisheit und Wissenschaft, 1962, 23-5 ; 62.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 39

Empiricus weitgehend benutzt ist (4/. VII 119, vgl. 104)';
an Hinweise bei Aristoteles ankniipfend, konnte so Posei-
donios die stoische Immanenz mit seinem Riickgriff auf
Platon verbinden. Aber auch die iltere Stoa hatte sich mit
dem Begriff der Idee befasst und ihn immerhin gelten lassen
als Hilfsmittel fir den Sprachgebrauch (SVVF I 110, 32),
wobei die Idee unendliche Vielfalt des einzelnen © in bestimm-
ten Grenzen zusammentasst’ (ST7F 11 124, 3): sie ist eben
8pog (vgl. STV F 11 124, 5). Bemerkenswert, dass die Formu-
lierungen Chrysipps durch Geminos, den Poseidonios-
schiller, weitervermittelt wurden. Gewiss, dass Chrysipp
und Poseidonios an Alteres ankniipfen, ist nicht von vorn-
herein auszuschliessen ; am lebhaftesten war die Diskussion
um den Ideenbegriff unter Platons unmittelbaren Schiilern.
Wenn aber die Losung, die unser © Archytas’ den stoi-
sierenden Missverstindnissen entgegenhilt, mit dem Grund-
begrift der Metaphysik des Aristoteles arbeitet — <o &v
§ &v —, dann ist dieser Zusammenklang von Akademie
und Peripatos doch wohl erst im 1. Jh. v. Cht., allenfalls
seit Kritolaos moglich ; Plotin bekdmpft diese Formel 2.
Die Ideendefinition der Placita, die anscheinend Cicetro aus
Antiochos kennt, und die des Areios Didymos ® ist nicht
identisch mit der Formel des ¢ Archytas’, steht ihr aber
sehr nahe : Idee sei  ein ewiges Sein, Ursache und Ursprung
dafiir, dass das einzelne von der Art ist, wie sie selbst ist’,

1Vgl. Weisheit und Wissenschaft, 48-50. Aristoteles spricht einmal von wépag
als eldog weyélovg, Met. 1022 a 6; weitere Zeugnisse zur wépota-Lehre,
BURKERT, 4.0. 38. — Aet. IV 6, 2 spricht von oyfuate xal wépata, Té mwepl
Tolg cwpxcwy idy).

2 Zu Kritolaos” Riickgriff auf die © Alten * vgl. F. WenHRLI zu Kritolaos Fr. 11.
Plot. V 5, 2: 00 ... 8¢t ... Timoug &v T& v& T&V dvrwv Aéyew elvan (to vonrd ).

3 Aet. 1 10, 1 odota dodparog, aitta tév < torodtwv > ofa oty adwh. Vgl. Cic.
Ae. 1 30 (aus Antiochos) : i8¢x als simplex et unius modi et tale quale esset (das
letzte Ungenauigkeit Ciceros?); Diog. Laert. III 77; Ateios Didymos bei
Euseb. Praep. Ev. XI 23, Dox. p. 447 = Albinos p. 167, 4 Hermann.



40 WALTER BURKERT

Dass der Nous ‘einfach’ ist, betonte auch Antiochos
(Cic. Ae. T 30), ebenso wie er, gleich © Archytas’, mit der
altakademischen Reihe vobg émothun 86Ex alobnoic arbei-
tete '. © Archytas’ Ilept vol xal aloBdorog gehort also in die
Periode der ‘ Vorbereitung des Neuplatonismus ’, vielleicht
an den Anfang dieser Periode ; der erste fassbare Beniitzer
ist, wie bei der Kategorienschrift, lamblich 2.

Tamblich hat dazu ein Zitat aus ‘ Brotinos ’ gestellt, der
gleichfalls im wesentlichen vom Platonischen ° Linien-
gleichnis > zehrt. Der Nous sei « das einfache, unzusammen-
gesetzte, das erste, was denkt und gedacht wird ; solcher
Art aber ist das Eidos» (55, 24). Ebenso war bei ¢ Archytas’
das voatév das Eidos (38, 6). Die Auffassung der Ideen als
Gedanken, diesen Grundsatz zum Neuplatonismus hat
Theiler 3 wiederum auf Antiochos zurtickgefihrt. Auch
 Kallikratidas > ist davon beriithrt : der Kosmos ist bestens
geordnet, dank seiner Beziehung auf das Eine, Beste : dies
ist der ideale Kosmos — ° Kallikratidas > folgt hier natiirlich
dem ‘ Timaios ’ Platons, bezeichnet aber diesen idealen Kos-
mos lediglich als den ‘Kosmos in Gedanken’ (adtéc [sc. &
x6owog], nep Eotl xartav Ewvorav, 10§, 27); er ist immerhin
unverginglich und Ursache und Utsprung ganz wie die
Idee in der eben zitierten doxographischen Definition.

Es ist an der Zeit, innezuhalten zu einer Zwischenbilanz :
eine ganze Reihe der dorischen Pseudopythagorica, zumal
solcher, die unter dem Namen ¢ Archytas * laufen, tragen den
Stempel der Epoche, die durch die Namen Antiochos von
Askalon, Areios Didymos, Eudoros von Alexandreia um-
rissen ist ; vom Romischen her gesehen, dringen sich die

L Ae¢. 131 durchscheinend: animus, scientia, opinabile (8okuctév), sensus. Antiochos
bei Cic. Aec. 1 29 beriihrt sich tibrigens ganz eng mit ° Philolaos* 150, 7
(VS 1 417, 9 f.), besonders insofern an beiden Stellen von der Weltseele
(adtdc Philolaos), nicht der Welt selbst die Rede ist.

2 Comm. math. sc. p. 34 f.
8 Die Vorbereitung des Neuplatonismus, 1930, 15 ff. ; 37 ff.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 41

Namen Cicero, Varro, dann Seneca auf, dieser freilich weit
weniger als die erstgenannten. Dieses Ergebnis ist weder
neu noch tberraschend, entspricht es doch Feststellungen,
die schon Eduard Zeller getroffen hat!. Wir befinden uns
damit in der Zeit der « Erneuerung der Philosophie » 2
durch die Rickwendung auf die ‘alten Philosophen’, in
der Zeit der Wiederentdeckung des Aristoteles und der
« Vorbereitung des Neuplatonismus» im Sinne Theilers.
Theiler hat auch auf die mutmassliche Rolle des Eudoros
in diesem Zusammenhang energisch hingewiesen 3. Dies
heisst freilich nicht, dass wir es mit speziell alexandrinischem
Schrifttum zu tun haben.

Stellt man vielmehr die Frage nach dem Ort der Ent-
stehung, nach dem Publikum und damit dem Lebenszu-
sammenhang, in den hinein diese Werklein eingeschleust
wurden, so ist die angebliche Herkunft dieser Autoren zu
beachten : sie stammen durchweg, mit ganz wenigen Aus-
nahmen (Kriton, Kallikratidas, Proros) aus Italien. Nattrlich,
der Pythagoreismus ist die ‘italische Philosophie’ schon
fur Aristoteles, aber in dem Pythagoreerkatalog, der eng
mit Aristoxenos zusammenhidngt 4, ist immerhin jeder vierte
Pythagoreer nicht-Italiker — das Verhiltnis ist 161:57 —,
bei den Pseudopythagorica nur jeder siebte (20:3): hier
wird noch wesentlich dezidierter als bei Aristoxenos ©ita-
lische Philosophie’ angeboten. Die Adtesse, die damit
angesprochen ist, ist kaum das hochmiitig-selbstgentigsame
Alexandreia, sondern eben das Zentrum Italiens: Rom.

In der Tat befinden wir uns ja in der Epoche, in der die
griechische Philosophie in breiter Front in die romischen

171 2 115-123, vgl. oben S. 29, Anm. 1.

2 0. Gicon, Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros, Fondation
Hardt, Entretiens 111 (1955), 25-61.

3 In der oben S. 29, Anm. 1 genannten Abhandlung.

4 BURKERT, @.0. 94, 40.



42 WALTER BURKERT

Kreise eindrang ; in den Vordergrund traten dabei Posei-
donios, personlicher Freund einer ganzen Reihe von vir:
consulares, dann Antiochos von Askalon, der ILehrer von
Cicero, Varro und Brutus, und schliesslich Areios Didymos,
der sich rithmen konnte, einen Augustus zum Schiiler
gehabt zu haben !. Dass der Pythagoreismus die ©italische
Philosophie ’, nichts Fremdes also sei, fuhrt Cicero aus 2,
aber auch schon Poseidonios hat, unter Riickgriff auf Aristo-
xenos, darauf angespielt 3 ; beim Italiker Varro fiel die Saat
auf besonders fruchtbaren Boden ; er zitiert Ocellus und
andere “ Pythagoreer’*, er liess sich Pythagorio modo
beerdigen 5. Auf ein romisches Publikum nimmt offensicht-
lich der angebliche Archytasbrief tiber Okkelos Riicksicht :
er behauptet ja nichts geringeres als eine troianische Ab-
stammung der Lukaner, die sogar noch vor Aeneas nach
Italien gekommen seien®. Der berithmteste Pythagore-
ername aber ist bei den Romern Archytas von Tarent ; ihn
nennt nicht nur Cicero wiederholt, legt ihm im Ca#o 7 eine
Rede in den Mund, die aus Aristoxenos-Materialien auf-
gebaut ist — gleischsam ein Pseudopythagoricum i# statu

1 Suet. Aug. 89, 1; Plut. Ant. 80, 1. Dabei verbindet die einstrémende Philo-
sophie auch Rom mit Alexandreia : Antiochos hielt sich auch in Alexandreia
und Syrien auf (Cic. Ae. IT 61; vgl. II 11); aus Alexandreia kam Sotion, durch
den 18 n. Chr. dem jungen Seneca amor Pythagorae eingeflosst wurde, Sen.
Ep. 108, 17-20; vgl. 49, 2; E. ZeLrEr III 1, 700.

2Tusc. V 10, vgl. IV 2 ff., Lael. 13. L. FERRERO, Storia del Pitagorismo nel
mondo Romano, 1955 ; W. BURKERT, Philologus 105 (1961), 236-46.

3 Sen. Ep. 90, 6: Zaleukos und Charondas als Pythagoreer, nach Aristoxenos
Fr. 43 Wehtli, die © florenti tunc per ITtaliam Graeciae’ Gesetze gaben ; statt des
Schlagwortes ‘ Grossgriechenland ’, das sonst in solchem Zusammenhang
auftaucht (nach Timaios? W. BurkEerT, Weish. 92, 34 ; auch Cic. Tusc. 1 38 ;
V 10; Lael, 13) steht hier wohl nicht ohne Betonung ° Italien’.

L Cens. IV 3 = R. HArDER, Ocellus Lucanus, 1926, T. 2 mit Harders
Kommentar.

5 Plin. VH XXXV 16o.
8 Dazu H. THESLEFF, Eranos 6o (1962), 8-36.
7 Cato 39 — Aristoxenos Fr. so Wehtli; Philologus 105 (1961), 238 f.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 43

nascendi ; auch Varro kennt Archytas, auch Vitruv, ja sogar
in einer Ode des Horaz und im IV. Buch des Properz
erscheint Archytas !, ein Name also, der fiirs gebildete
Publikum aussagekriftig war. Zu den Philosophen treten
die Antiquare als Vermittler griechisch-romischer Begeg-
nung, und auch sie schlagen das Pythagoreer-Thema an.
Einer unter ihnen ist Alexander Polyhistor, den Sulla als
Kriegsgefangenen nach Rom brachte; ihm verdankt
Diogenes Laertios das bertihmt-beriichtigte Exzerpt der
pythagoreischen Hypomnemata 2. Kastor von Rhodos,
Landsmann des Poseidonios, hat tomisches Brauchtum
pythagoreisierend gedeutet ®. Iuba von Mauretanien schliess-
lich, in jungen Jahren gleichfalls Gefangener in Rom, hat
immer wieder Romisches in seinen griechischen Werken
behandelt, und er hat — dies fiigt sich durchaus dieser Rich-
tung ein — eine Sammlung pythagoreischer Schriften ange-
legt 4. Dass irgendeines der uns bekannten Pseudopytha-
gorica mit Iubas Sammlung zusammenhingt, ist allerdings
unbeweisbar.

Altestes Zeugnis fiir eine Sammlung von Pythagotica
ethischen Inhalts ist eine Notiz in dem Buch Ilepl pipioeng
des Dionys von Halikarnass — falls es sich nicht um eine
Interpolation handelt, wie Usener-Radermacher annehmen 5.
Bei dem bruchstiickhaften Erhaltungszustand dieser Schrift
wird Sicherheit nicht zu erreichen sein.

1 Vitruv I p. 10, 15 ; VII p. 160, 2 ; IX p. 216, 22 ; 217, 5 Rose — auf Grund
der echten mathematisch-mechanischen Werke ; vgl. dazu auch F. KRrAFFT,
Dynamische und statische Betrachtungsweise in der antiken Mechanik, 1970 ; Horaz
C. 1 28; Prop. IV 1, 77

2 Diog. Laert. VIII 24-33 = FGrH 273 F 93 ; A. ]J. Festuciirg, REG 58
(1945), 1-65.

3 FGrH 250 F 15/16.

4 FGrH 275 T 11 (dazu Olympiodot Comm. in Arist. Gr. XII 1, 13, 13;
C. W. MugeLLEr, RAM 112 (1969), 120-6). ROmisches, parallel zu Varro,
behandelt Iuba u.a. F g1.

5 Apparat zu p. 210, 11-6.



44 WALTER BURKERT

Jedenfalls ergibt sich, dass im wetteifernden Bemiihen
griechischer Philosophien und Philosophen um die Gunst
des gehobenen romischen Publikums im 1. Jh. v. Cht. auch
die ‘Italische Philosophie’, konkretisiert in Werken angeb-
licher Pythagoreer, nicht ohne Erfolg lanciert wurde ; die
Personen, denen dies im einzelnen zur Ehre oder zum Profit
gereicht haben mag, kénnen wir nicht mehr fassen. Zu dis-
kutieren jedoch sind einige Probleme, die mit diesem Ergeb-
nis sich stellen.

Man kann fragen, ob Dialektfilschung im 1. Jh. v. Chr.
anzunehmen ist; ist solche Kiinstelei nicht eher etwa det
Hadrianischen Epoche zuzutrauen? ' Nun bietet die medi-
zinische Schriftstellerei gewisse Parallelen : auch da tritt im
1. Jh. v. Chr. mit der ‘Pneumatischen Schule’ eine Riick-
wendung zum Alten, zum Klassiker Hippokrates auf den
Plan, und es ist wahrscheinlich, dass damals erst einige der
ionischen Hippokratika gefilscht wurden — Jaap Mansfeld 2
sucht dies soeben sogar fiir die Schrift Ilepl £BSopddwy zu
beweisen — ; jedenfalls schrieb Aretaios im 1. Jh. n. Cht.
ionisch. Fir Anwendung dorischer Prosa aber haben wit
immerhin ein kurioses Zeugnis : ein gewisser Rhetor Xenon
trug an der Tafel des Tiberius eine Diatribe in diesem
Kunststil vor. Der argwohnische Kaiser freilich sah dann
in diesem dorischen Dialekt eine Anspielung auf seinen
eigenen unfreiwilligen Aufenthalt im dorischen Rhodos,
und Xenons Karriere endete abrupt durch Verbannung —
er hat es nicht einmal zu einem RZE-Eintrag mehr gebracht?.

! Die antiken Schriften iiber Dialekte ignorieren die Pseudopythagorica mit
Ausnahme von Greg. Cot. p. 6 — was wohl eher auf Philoponos (ib. p. 3)
als auf Tryphon zuriickgeht ; sonst ist Klassiker des Dorischen Theoktit ;
die Tapavrivor-Glossen Hesychs beziehen sich auf Rhintons Phlyaken.

2 The Pseudo-Hippocratic tract TIEPI ‘EBAOMAAQN Ch. 1-11 and Greek Philo-
sophy, Assen 1971 ; zur Wiederbelebung des Ionischen, p. 34-5.

3 Suet. Tisb. 56. — Etwa in die gleiche Zeit gehort wohl die dorische Herakles-
Bilderchronik der Villa Albani, /G XIV 1293,



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 45

Nichts spricht dafir, dass Xenon mit Pythagoreischem zu
tun hatte, auch wenn man immethin an die dorischen
Schriften Ilepl Baciheiag erinnern mag ; jedenfalls zeigt der
Vorfall, dass Versuche in dorischer Kunstprosa in dieser
Epoche nicht unmoglich waren.

Einen wichtigeren Einwand hat Herr Thesleff vorge-
bracht : die fassbaren Pythagoreer der Cicero-Zeit — nim-
lich Nigidius !, Vatinius, Appius Claudius Pulcher — bieten
ein Bild, das dem der dorischen Pseudopythagorica fast
diametral entgegengesetzt ist: spekulative Geheimwissen-
schaft, Sektenwesen, Magie und Nekyomantie, wihrend
Pseudoarchytas, der aufgeklirte Aristoteliker, eine fast schon
banale Verntnftigkeit an den Tag legt. Soll man sich
begniigen, auf die Vielgestaltigkeit und Vieldeutigkeit des
Pythagoreismus seit seinen Anfingen hinzuweisen? Viel-
leicht gibt es eine prizisere Antwort: der okkultistische
Pythagoreismus geriet gerade in Rom in eine akute Krise
im Jahre 28 v. Chr.: der prominenteste Pythagoreer, Anaxilaos
von Larisa, wurde durch Augustus aus Rom verbannt 2.
Die Krise verschirfte sich durch die Verfolgung der Juden
und der Anhinger der idgyptischen Religion im Jahre
19 n. Chr.; der junge Seneca gab damals vorsichtshalber
seinen ‘ pythagoreischen > Vegetarismus auf. Es ist eine ein-
leuchtende Hypothese, dass damals pythagoreische Kreise
Anlass sahen, einen Pythagoreismus ohne Geheimnis, einen
diesseitig-verniinftigen, ethisch untadeligen Archytas samt
Gefolge zu prisentieren, dem die Hexenjagd nichts anhaben
konnte. In die gleiche Epoche fillt die Bewegung der Sextii, die
offenbar ihre Philosophie als erneuerten Pythagoreismus ver-
standen, doch ausschliesslich im praktisch-ethischen Bereich.

1 Dass es ptroblematisch ist, Nigidius’ Werke vom Inhalt her als © pytha-
goreisch ’ zu bezeichnen, hat H. THESLEFF, Gnomon 37 (1965), 47 betont,

2 Euseb. Chron. Ol 188, 1 : Anaxilaus Larisaeus Pythagoricus et magus ab Augusto
urbe Italiague pellitur. — Sen. Ep. 108, 22 ; vgl. Tac. Ann. 11 85 ; Ios. Ant.
XVIII 65-84. Zu den Sextii: E. ZeLLer III 1, 699-706.



46 WALTER BURKERT

Eine weitere dringende Frage, die aber m.E keine
sichere Antwort mehr zulidsst, ist die nach der zeitlichen
Grenze vor allem nach oben und damit dberhaupt nach
der Homogenitit und Zusammengehorigkeit der dorischen
Pythagorica. Es steht ja fest, dass der ‘romische Pytha-
goreismus > keineswegs mit Poseidonios begonnen hat ;
der Epicharmus des Ennius, die Bicher Numas aus dem
Jahr 181 v. Cht., auch das Pythagoras-Zitat in Catos De agri-
cultura sind bekannte Fixpunkte '. R. Harder hat die Okkelos-
Schrift ins 2. Jh. datiert, Herr Thesleff mochte niher an
200 als 100 herangehen ® — sicherer Zerminus ante quem sind
Varro und wohl auch die Vetusta Placita, etwa 6o v. Chr. —.
Wichtiger ist, dass Poseidonios Schriften von Pythagoreern
kennt, aus denen er Schliisse zieht auf die Lehren des
Pythagoras, von dem selbst kein Werk erhalten sei — das
Ergebnis dieser Riickschliisse scheint in den Pythagoras-
Eintrigen der Placita dann vorzuliegen ®. Was Poseidonios
in Pythagoreerschriften fand und was in den Placita unter

1Lit. oben, S. 42, Anm. 2. Auch die ‘10 Tugenden’ in der Rede des
Q. Caecilius Metellus vom Jahte 221 (Fr. 2 Malcovati = Plin. NVH VII 139),
der sich vage auf die * Weisen * der Philosophie berief, konnen pythagoreisch
inspiriert sein.

2 Introduction 102 ; da die Lukaner vom Bundesgenossenkrieg und auch vom
Sklavenktieg besonders hart getroffen wurden (RE XIII 1548), ist die Zeit
von go-6o literarischer Tatigkeit gewiss nicht hold gewesen ; insofern diitfte
go v. Chr. ta.q. fur ‘ Okkelos’ sein. Unteritalien hat allerdings weiterhin
seine pythagoreische Tradition betont : man zeigte Ciceto in Metapont den
Ort, wo Pythagoras statb (Fin. V 4). Strabo VI p. 281 C. schreibt, Tarent
lebe als romische Kolonie (seit 122 v. Cht.) « besset als zuvor ».

3 Poseidonios bei Galen Plac. Hipp. et Plat. 5, 6 (V 478 K.) adtob udv tod
ITvBayépov suyypdupatog oddevdg elg fHuds Sracwlopévou, Texpaipduevog 88 ¢€ Gy
Evior TV palbntdv adtol yeypapuow ; entschieden ° Pythagoras’ #b. 4, 7
(V 425 K.). Die platonische Dreiteilung der Seele, die Poseidonios hier
Pythagoras zuschreibt, erscheint als pythagoteisch : Aez. IV 4, 1; vgl. IV
7, 5 ; Cic. Tuse. IV 10; vgl. 49, 3-5 ; 103, 3 ff. ; 118, 1-4 ; 190, 8-10 Thesleff;
Atrchytas bei Iamblich, Stob. I 49, 34 p. 369, 9 Wachsmuth. Zu Ubetein-
stimmungen der ¢ Hypomnemata > mit Aetios : BURKERT, Weish. 66.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 47

‘ Pythagoras ’ steht, erscheint auch in den dotischen Schrif-
ten, neben der Dreiteilung der Seele auch die Definition des
Kosmos. Es ist also damit zu rechnen, dass einige unserer
Schriften vorposeidonisch sind. Eigentiimlich ist, dass die
dlteren Alexandriner, Satyros und Herakleides Lembos,
durchaus Werke des Pythagoras kannten und anerkannten,
vor allem die famosen ‘ Drei Biicher ’ in ionischem Dialekt,
die in der bei Diodor vorliegenden Biographie wie in det
Quelle des Diogenes Laertios ihre Rolle spielen . Umge-
kehrt bringt Diogenes Laertios keine Schriftenliste des
Archytas, auch nicht wo er aus Demetrios Magnes Zzitiert
(VIII 82), wihrend die S#da immerhin auf ‘ viele Biicher ’ des
Archytas verweist. Das Urteil des Poseidonios, dass es kein
Buch des Pythagoras gebe, beruht kaum auf Ignoranz, viel-
mehr auf kritischer Entscheidung : zwischen Herakleides
Lembos und Poseidonios liegt ein kritischer Neuansatz detr
Philosophiegeschichte, der die angeblichen Pythagorasbiicher
des Hellenismus wieder in Vergessenheit sinken liess. Auch
hier ist vermutlich die Hinwendung zur Philosophie der
Alten, die Historisierung der Philosophie witksam, die in
Ansitzen bei Panaitios und Kritolaos, voll entfaltet dann bei
Poseidonios erscheint. Von dieser riickwirtsgewandten
Tendenz getragen, haben sich dann, statt Pythagorasbiichern,
die dorischen Pythagoreerschriften auf den Markt gedringt,
wobei die Blickwendung auf Italien und Rom eine uniiber-
sehbare Rolle spielt. Etwa 150 v. Chr. wiitde sich von hier
aus als obere Grenze fiir unsere Traktate ergeben.

Heikler noch ist die entgegengesetzte Frage nach einer
unteren Grenze, soweit sie nicht in Einzelfillen durch die
Zitate bei Varro, Philon, Nikomachos, Clemens gegeben

1 Zum ° Tripartitum * (170-2 Thesleff) : H. Diers, Arch. f. Gesch. d. Philos. 3
(1890), 451-472 = K/ Schr. (1969), 266-287 ; Satyros kennt den zugehorigen
angeblichen Platonbrief, Diog. Laett. III 9; Diod. X 9, 5 entspricht ‘ Tri-
partitum > 171, 15-18. Der Katalog des Herakleides Lembos : Diog. Laert.
NIIT .



48 WALTER BURKERT

ist 1. Nur recht allgemeine Wahrscheinlichkeitserwigungen
empfahlen uns, die Archytea vom Schauplatz der Aktualitit
nicht allzuweit abzuriicken. Der dorische Hieros Logos des
Pythagoras mit seinem Aglaophamos-Proomium ? nimmt
offenbar eine Sonderstellung ein und wird auch von
Herrn Thesleff relativ spit datiert. Eine kaiserzeitliche Datie-
rung aber war das Ergebnis einer der sorgfiltigsten Arbeiten
tber Pythagorica, der These von Louis Delatte iber die
Schriften Ilepl Basielac®. Nun lassen sich gegen seine Ergeb-
nisse durchaus gewichtige FEinwendungen erheben, wie
Herr Thesleff (Zntroduction, 65-71) gezeigt hat. Doch zumindest
in einem Fall, bei Ekphantos namlich, stellt sich dringend

1 Es gibt ganz wenige voriamblichische Zitate der dotrischen Pseudopytha-
gorica, kein einziges aus einer ethischen Schrift, nur ganz wenige Ubet-
schneidungen mit dem Stobaios-Material.  Okkelos > nimmt eine Sondet-
stellung ein (Testimonien bei HARDER, Ocellus Lucanus). Im ibrigen zitiert
Philon ° Philolaos ” d.i. Onetor (140, 23), Nikomachos ‘ Timaios’ (203, 9),
‘ Kleinias > (108, 21), ‘ Megillos’ (115, 15), ‘ Proros’ (154, 19), Clemens
¢ Athamas’ (54, 11), ‘ Eurysos’ (80, 2-4 ; unten S. 52), * Hippodamos’ (97, 13),
Lysis-Brief (111, 14 adn.), ¢ Thearidas’ (201, 15); Athenagoras ¢ Opsimos’
(140, 27) ; Porphyrios (?)  Onatas’ (139, 20-22 = Stob. I 1, 28).

% 164-166 THESLEFF ; Introduction 104 f.

8 Les traités de la royauté d’ Ecphante, Diotogéne et Sthénidas, Bibl. fac. philos. et
lettr. Liege 97, 1942. Hellenistischen Ursprung der Traktate hatte besondets
W. W. TarN, Alexander the Great, 1948 — Alexander der Grosse, 1968, 701-2 ;
763-6 vetfochten, nach E.R. GoobpenoucH, The political philosophy of
Hellenistic Kingship, Yale Class. Stud. 1 (1928), 55-102, der abet in seiner
Rezension zu L. DELATTE (Class. Philol. 44 (1949), 129-131) Delattes Datierung
fir die Abfassung der Traktate anerkennt, nur fiir die « ideas » ilteren, vor-
philonischen Utsprung ansetzt. Gegen Delatte wendet sich THESLEFF Intro-
duction 65-71 ; danach verwendet T. Apam, Clementia principis. Der Einfluss
hellenistischer Furstenspiegel auf den Versuch einer rechtlichen Fundierung
des Prinzipats dutch Seneca (1970) die pythagoreischen Traktate zur Inter-
pretation von Seneca, De clementia. Die von Delatte gesammelten sprachlichen
Indizien sind, wegen des Verlusts fast det ganzen hellenistischen Literatur,
kaum beweiskriftig, vgl. THESLEFF «.0. ; die dreimalige Verwendung von
eEapyew © hetrschen’ bei Ekphantos 79, 16; 81, 26; 83, 22, was nicht bei
Polybios oder Diodor, erst seit Iosephos belegt, spitgriechisch-byzantinisch
geldufig ist, ist jedoch ein Anhaltspunkt. Delatte 162 verweist auf Theon
Smyrn. p. 12 H., der das pythagoreische Weltsystem ° aristokratisch ’, nicht
monarchisch nennt : er kennt Ekphantos (noch?) nicht.



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 49

die Frage : ldsst sich der Text interpretieren ohne Riickgriff
aufs Judische, aufs Alte Testament? Die Fragestellung ist
nicht neu, cher geradezu atavistisch; seit lIosephos die
Essener an die Pythagoreer ankntpfte, hat man immer
wieder Judisches im Pythagoreischen gesucht !, bis Zeller
energisch die Neupythagoreer in die « rein griechische Ent-
wicklungsreihe » der Philosophie gestellt hat. Andererseits
ist bemerkenswert, dass nach Philon gerade Christen —
Clemens, Athenagoras — gern und oft auf Pythagorica
zuriickgreifen. Wird hier neben dem italischen ein alexan-
drinischer Pythagoreismus fassbar?

Doch zum Text: Ekphantos spricht vom Menschen als
dem Fremdling auf Erden, beschwert vom Erde-Element,
« so dass er von seiner Mutter sich kaum aufgerichtet hitte,
wenn nicht aus gottlicher Figung ein Hauch in ihm ihn in
Kontakt mit dem ewigen Lebewesen gebracht hitte, indem
dieser dem besseren Teil des Menschen den heiligen Anblick
seines Erzeugers zeigte ; denn unmoglich wire es jenen zu
schauen...» — das letzte ist korrupt oder unvollstindig —
(79, 5-7). Der Mensch aus Korper und Seele bestehend,
irdisch das eine, gottlich das andere, dies ist banaler Plato-
nismus ; im gottlichen © Hauch’ sieht auch Herr Thesleft
eine Einwirkung stoischer Pneuma-Lehre 2. Das ¢ Ewige
Lebewesen ’ ist die gottliche Welt im Sinn des ¢ Timaios ’,
mit der der lebende Mensch in Kontakt ist. Das Eigentiim-
liche aber ist die Mutter, das Sich-Aufrichten und der
Anblick des Vaters. Es ist anscheinend nicht die reale Mutter,
der reale Geburtsvorgang gemeint — das Neugeborene
pflegt sich ja keineswegs mit dem ersten Atemzug aufzu-
1Tos. Ant. XV 10, 4, danach E. ZevLer 111 2, 365 ff. zu den Essenern, von
denen er aber die Pythagorica radikal trennt, 122 f. gegen O. GruppE. Schon
der Kallimacheer Hermippos liess Pythagoras von Judischem abhidngen,
Tos. C.Ap. I 165. Johannes ReEucHLIN, De arte Cabbalistica, 1517, versteht

sein Werk als Erneuerung des Pythagoreismus. Vgl. aber auch R. HARDER,
Ocellus Lucanus, 128-131 zu ° Okkelos ” 136, 8 Thesleff.

2 Introduction, 68.



50 WALTER BURKERT

richten, um seinen Vater zu sehen — ; beschrieben ist also
ein allgemeines, mythisches Geschehen: des Menschen
Mutter ist die Erde, der Mensch liegt auf der Erde, bis ein
gottlicher Atem in ihn fihrt: jetzt kann er sich aufrichten,
jetzt sieht er Gott, seinen Vater. Gibt es hierfiithr Parallelen
in der rein griechischen Literatur? Was jedem einfillt, ist
der Bericht des Jahvisten von der Erschaffung Adams, des
Menschen (Gen. 2, 7) : Gott schuf den Menschen aus Erde
und blies ihm den Atem des Lebens ins Gesicht ; der Mensch
besteht dementsprechend aus « irdischer Materie » und « gott-
lichem Pneumay, wie Philon (Op. 135) diese Stelle kom-
mentiert ; « wie hitte die Seele Gott denkend erfassen
konnen, wenn er nicht hineingehaucht hitte und nach ihr
gefasst hitte, soweit es moglich war» (Leg. 4//. 1 38) ; keine
Seele konnte von sich aus den Schopfer schauen ; doch hat
dieser ihr von seiner eigenen Gottlichkeit etwas eingehaucht
(Qriod det. pot. ins. solet 86) — Louis Delatte hat diese Philon-
Parallelen zu Ekphantos zusammengestellt. Seine Interpre-
tation, dass die Ocoporphg éumvoincig hier den Konig meine
192), hat H. Thesleff (/ntroduction 70) mit Recht zuriick-
gewiesen; aber umso alttestamentlicher wird die Stelle. Dabei
handelt es sich nicht um einen beliebigen Passus der Thora;
die Erschaffung Adams spielt eine zentrale Rolle in herme-
tischgnostischen Systemen, gerade auch iiber das ‘ Liegen’
Adams und sein Sich-Aufrichten wird spekuliert *. ¢ Ekphan-
tos * zeigt sich berithrt von dieser Tradition. Ubrigens spricht
Philon eben in seinem Kommentar zur Genesis-Stelle vom
1Vgl. die Schrift Vom Wesen der Archonten bei M. Krause — K. RuporrH,
Die Gnosis 11, 1971, 54 : die bosen © Michte > bilden den Menschen als Erd-
geborenen ; er soll sein * Ebenbild * sehen, es gelingt ihnen aber nicht, ihn
aufzurichten. Da blist ein Gott die Seele ihm ins Gesicht, und der Geist
kommt, in thm zu wohnen: so wird der Mensch zur ‘lebendigen Seele ’,
er bewegt sich, richtet sich auf. Ahnlich (worauf KrAusg, a.0. verweist) die
Ophiten bei Irendus I 30, 6: der erste Mensch ungeheuer gross, kann nur
“zappeln’ (scarizare) ; die Miachte (virtutes) schleppen ihn zu seinem demiut-

gischen Vater, der blist ihm den Lebenshauch ein, das Licht’, das et
damit selbst verliert ; jetzt kann der Mensch sich aufrichten, er dankt dem



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 51

Menschen in der growxix (Op. 135), wie * Ekphantos’ vom
ATCORLOUEVOY Y PTL.

Das nichste Ekphantos-Stiick entwirft, um die Stellung
des Konigs zu umreissen, ein kithnes System des Gesamt-
kosmos: Im Ather-Bereich bewegen sich Fixsterne und
Planeten, zwischen Mond und Erde die ¢ Natur des Daimon ’,
auf der Erde aber herrscht der Konig (79, 17-80, 2). Dieses
kosmologische Schema ist in den Pythagorica, soweit ich
sehe, ganz isoliert ; es hat aber, wie gleichfalls Louis Delatte
nachwies 1, seine sehr genaue Entsprechung in dem herme-
tischen Traktat Kore Kosmou (Stob. 1 49, 45), und zwar in
dem Abschnitt, der von den ‘ kéniglichen Seelen’ handelt.
Freilich sind es da vier Bereiche: im hdéchsten Himmel
herrscht der Schopfer tiber die anderen Gotter, im Aither-
Bereich herrscht die Sonne tiber die Sterne, im ‘ dimo-
nischen > Luftbereich herrscht Selene iiber die Seelen, auf
der Erde aber der Konig tiber die Menschen. Den ° obeten
Konig’ oder ‘ Konig im Himmel’ kennt auch Ekphantos
(80, 5; 81, 10; vgl. Stob. I 407, 30), der im iibrigen das
Schema sehr viel schlechter durchfiihrt als der Hermetiker :
die Analogie der Herrschaft in allen Bereichen ist bei ihm
gar nicht ausgesprochen. Von der Seelenwanderungslehre
det Kore Kosmoun ist bei © Ekphantos * nichts zu finden ; aber
dass der Mensch als ¢ Fremdling *  aus dem Jenseits kommt’
(81, 11), gilt auch fiir ihn. Nichts spricht dafur, dass * Ekphan-
tos > von dem hermetischen Traktat direkt abhingig wire ;
es ist wieder eine gemeinsame Quelle anzusetzen, womit

Hochsten und ist nun den Schopfermichten iiberlegen. Vgl. auch den Naas-
sener Hippol. Ref. V 7, 6 p. 80 Wendland und die hermetische Schrift bei
R. REITZENSTEIN, Studien Jum antiken Synkretismus, 1926, 114 f. Philon etymo-
logisiert Israel falsch als 6pév tov Oebdv, Leg. ad Gaium 4 (obwohl fiir Philon
den Philosophen natiitlich gilt: dépavog Oebg, 7b. 318). Zu rectus status und
contemplatio caeli A. Wrosok, Laktang und die philos. Gnosis (Abh. Heidelberg
1960, 2), 8-47.

1154 f.; 170 nach Goodenough. ‘Ywooéinvo. Suiupoves kennt schon Xeno-
krates, Fr. 15 Heinze, der aber eine ander Dreiteilung hat, Fr. 5 Heinze.



p v WALTER BURKERT

das zeitliche Verhiltnis unbestimmbar witd ; immerhin ist
die Enge der Verwandtschaft ein Indiz, beide Texte nach
Zeit und Ort nicht allzuweit zu trennen.

In diesem Zusammenhang ist schliesslich der kleine
Passus zu betrachten, der auch bei Clemens !, jedoch mit
der Autorangabe ¢ Eurysos °, erscheint ; er unterbricht {ibri-
gens bei ¢ Ekphantos’ die Reihe der Ubereinstimmungen
mit der Kore Kosmon. « Am Korper den anderen gleich, ist
er doch aus der gleichen Materie entstanden, jedoch vom
besten Schopfer gestaltet, der ihn schuf, indem er sich selbst
zum Vorbild nahm» (80, 2-4) — dies bezieht sich bei
Clemens aut den Menschen allgemein im Kontrast zu den
anderen Lebewesen, bei ¢ Ekphantos ’ auf den Konig gegen-
tiber normalen Menschen. Nun ist die Auffassung von
Eurysos-Clemens eindeutig die natiirlichere : der Mensch hat
einen Leib so gut wie die Tiere, aber er hat ihnen die Gott-
ebenbildlichkeit voraus. So stellt es auch Philon dar: die
Gottebenbildlichkeit bestehe beileibe nicht im Korper
(Op. 69). Dass der Konig allein Gottes Ebenbild sei, zu
eigens diesem Zweck vom Schopfer erschaffen, ist eine fast
schon groteske Huldigung an den Herrscher. Insofern ist
doch wohl  Eurysos ” die Quelle, die fiir diese Floskel von
“ Ekphantos ’ benutzt und tberhoht wurde ; Eurysos ver-
dankt seine Existenz nicht nur einem Zitierfehler des
Clemens (so Thesleff, /ntroduction, 69). Was aber wichtiger
ist : Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde — dies
ist wieder ein berithmter Passus des Alten Testaments ;
xat’ eixbva Bzob sagt die Septuaginta, (Gen. I, 26-7) —
PO Yap Eva... dg &v dpyétumov...amewoviclny umschreibt
dies Philon (Op. 69) 2. Nimmt man dies zusammen mit der

L Strom. V 29, 2.

*In der griechischen Linie — Diogenes der Hund: tobg dyabolg &vdpag Bedv
elubvag elvor (was als mapddofov witken soll), Diog. Laert. VI 51 ; &pywv 88
eixdv Ogol tob mdvta xoopotvrog — Plut. Ad princ. iner. 780 e — fehlt das
¢ Schaffen’. * Euryphamos’ 86, 5§ — Gott setzte den Menschen in die Welt



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 53

hermetischen Parallele und dem Adam-Mythos im ersten
Fragment, so ergibt sich : ¢ Ekphantos’ gehort nicht mehr
in die « rein griechische Entwicklungslinie », sondern zu der
griechischen Literatur, die bereits durch die Berithrung mit
dem Judentum geprigt ist. Die Verteidigung des Polytheis-
mus durch Onatas (139, 11 fI.), die einen ungriechischen,
mit Ausschliesslichkeitsanspruch auftretenden Monotheismus
voraussetzt, weist in dhnliche Richtung.

Fur die Chronologie ist damit kein fester Anhaltspunkt
gewonnen. Der Einfluss des Judentums in Alexandreia geht
in hellenistische Zeit zuriick. Giinther Zuntz hat auf Uber-
einstimmungen zwischen Arisfeas-Brief und den Traktaten
Iepl Paocirelag aufmerksam gemacht!. Immerhin legen die
hermetischen Parallelen und die Rolle des einen Koénigs auf
Erden es nahe, in die Kaiserzeit herabzugehen. Louis Delatte
dachte ans 2. Jh. n. Chr. Dem nachgehend, koénnte
man eine fir * Ekphantos’ fast verfithrerisch gut passende
Situation in der Severerzeit finden : Damals erfolgt ein ent-
schiedener Schritt vorwirts in der Entwicklung zum Gott-
kaisertum, alles Kaiserliche wird * heilig > oder © gottlich ” ;
Geta ist der erste Kaiser, der als Helios auf einer Miinze
erscheint 2. Orientalisches, Semitisches dringt vor im Rémer-
avtippov Tig adtod @iotog — liesse sich hier einordnen. — Philon Op. 69 ff.
spricht dann vom actdeds = Gott, dem Licht, das ihn umgibt und
nopuopLYds xal oxotodwiaoelg erzeugt, wie Ekphantos (8o, 10); Vergleichs-
material zum ° Licht’ um den Koénig bei L. DELATTE, 196-203, dazu auch

I. Tim. 6, 16: Boaciheds tdv Bastheubvtov... @hg olxdv dmrpboitov, by eldey
od8eig dvBpddmewv odde i8eiv Sdvatar.

1 Aristeas Studies, Journ. of Sem. Stud. 4 (1959), 21-36 — wobei er (24)
L. Delattes Datierung akzeptiert.

2 A. AvLrdrpr, Rim. Mitt. 50 (1935), 107 f.; vgl. W. Enssuin, Gottkaiser
und Kaiser von Gottes Gnaden, Sitzungber. Miinchen 1943, 6, 36 ff. ; 5o ff. ;
L. CErFAUX-]. TONDRIAU, Le culte des souverains, 1957, 367-373. Kaiserlich =
lepbs: Sylloge Inscriptionum Graecarum (SIG)® 880; 881; Kaiser Ostérator:
ib. 880 ; 875 ; 876. Ist es Zufall, dass S7G ® 880 im offiziellen Dokument das
Alte Testament, und zwar die auch vom Autor Ilepl Gous (9, 9) bewunderte
Stelle Gen. 1, 3 dutchscheint: adtoxpdropec...wpocétalav...to uyn wedrepov
Gvta yevéoBar' kol yéyovev (202 n.)?



54 WALTER BURKERT

reich. Julia Domna aber, die Kaiserin syrischer Deszendenz,
sammelt um sich einen Kreis von « Geometern und Philo-
sophen» (Philostr. 7. Soph. II 121, 26 ed. Teubn.), eine
Verbindung, die verdichtig pythagoreisch klingt. Fur diese
Kaiserin schreibt Philostrat ein pythagoreisches Evangelium,
die Lebensbeschreibung des Apollonios von Tyana. In
diesem Buch findet sich unter anderem die einflussreiche
Beschreibung des kosmischen Herrschers, des babylonischen
Konigs in seinem dem Himmelsgewolbe nachgebildeten
Thronsaal '. In diesem Buch lidsst Philostrat nicht nur
Apollonios ein Buch mit ‘ Lehren des Pythagoras” aus dem
Trophonios-Orakel von Lebadeia zutage fordern (8, 19), er
beschreibt in der Einleitung, wie der Kaiserin Julia Domna
das Werk eines gewissen Damis zugespielt wurde, angeb-
liche Originalaufzeichnungen des getreuen Begleiters des
Weisen von Tyana, von deren Existenz bislang niemand
eine Ahnung gehabt hatte; dies sei die Hauptquelle von
Philostrats verbesserter Gesamtdarstellung 2. Vielleicht ist
dieses ganze Damis-Buch eine Fiktion — so Eduard Meyer —.
Aber auch dann wirft die Geschichte ein bezeichnendes
Schlaglicht auf diesen ‘ Kreis’: man sicht, wie das litera-
rische Interesse am Kaiserhof ein Kraftfeld schafft, dessen
Gravitation nicht nur die  Sophisten ” anzieht, sondern auch
Schriften auftauchen lisst, von denen anzunehmen ist, dass
sie an hochstem Ort Gefallen finden. Wihrend Septimius
Severus mit Juden und Christen Alexandreias heftig zusam-

Vit Ap. 1 25 ; vgl. H. KoLLER, Zeitschr. f. Schweiz. Arch. und Kunstgesch.
27 (1970), 93-100.

2 Vit. Ap. 1 3 ; einschtinkend zum ¢ Kreis * det Iulia Domna : G. W. Bower-
sock, Greek Sophists in the Roman empire, 1968, 101-9. Damis-Buch als Fiktion
Philostrats : Ed. MEYER, Kleine Schriften 11 (1924), 133-146. Nach der Historia
Augusta (18 : Alex. Sev. 29, 2) hatte Alexander Severus Bilder von Apollonius
von Tyana, Christus, Abraham und Otrpheus in seinem Lararium : Pythago-
reisch-christlich-jiidisch-griechischer Synkretismus. Judentum und Platonis-
mus hatte besonders Numenios in Kontakt gebracht, der gerade auch die
Genesis zitiert (T. 46 Leemans).



EINORDNUNG EINIGER PSEUDOPYTHAGORICA 55

menstiess, fand Pythagoreisches hier ein geneigtes Ohr.
Stammt die adulatorische Konigsmystik des ¢ Ekphantos’
aus diesem Zirkel? Mehr als eine Frage kann dies nicht sein.
Periktiones Brief — in ionischem Dialekt — immerhin
schmeichelt offenbar direkt einer Konigin (143, 1).

So wiirde sich hier vieles aufs Beste fiigen — doch ist
dies natiirlich kein Beweis. Das Problem liegt gerade darin,
dass sich viele verschiedenartige Situationen ausmalen lassen,
in denen Interesse bestand, pythagoreische Schriften zu
lancieren. Einiges stammt aus der Varro-Zeit, anderes aus
alexandrinischem Milieu; eine eng zusammengehorige
Gruppe bilden die Ethica, doch auch da waren verschiedene
Verfasser am Werk. Es ist zu hoffen, dass genauere Kommen-
tierung noch weitere Indizien zutage férdert; oder sollten
uns zumindest in einigen Fillen die Filscher mit ihren vet-
wischten Spuren fiir immer ein Schnippchen geschlagen
haben?

(La discussion commune, portant sur cet exposé et sur celui qui
suit, se trowve a la page 86).






	Zur geistesgeschichtlichen Einordnung einiger Pseudopythagorica

