
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 17 (1972)

Artikel: Ennius als hellenistischer Dichter

Autor: Wülfing-von Martitz, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

PETER WÜLFING-VON MARTITZ

Ennius als hellenistischer Dichter





ENNIUS
ALS HELLENISTISCHER DICHTER

Entretiens mehrerer Ennius-Fachleute über das Thema
Ennius haben doch wohl den Sinn, dass ein jeder die übrigen

von seinem Standpunkt aus befragt. Man rechnet darauf,
dass durch die Vielfalt der Fragestellungen neue Perspektiven,

neue Möglichkeiten der Beantwortung erschlossen
werden. Jede Frage geschieht von einem Standpunkt aus,
setzt Dinge — wenigstens vorübergehend — als bekannt
voraus und stellt andere als fragwürdig hin. So ist uns hier
der Ennius-Text in seinem fragmentarischen Zustand
fragwürdig gewesen, die Einzelstellen, die grösseren Zusammenhänge,

ihre Einordnung in das Gesamtwerk, von dem wir
uns mosaikartig ein Bild zusammensetzen. Jedesmal werden
Dinge als feststehend vorausgesetzt, die es eigentlich nicht
sind. Es wird z.B. vorausgesetzt, dass unsere Quelle stimmt,
dass sie den ennianischen Wortlaut bietet, oder dass er aus
dem Gegebenen herstellbar sei, dass wir also die philologischen

Methoden richtig angewendet haben. Wir schreiten
dann weiter, setzen voraus, dass der Wortlaut richtig
hergestellt sei und erschlossen daraus den Zusammenhang, in
den er gehörte. Wieder ändern wir den Standpunkt und
etablieren ein anderes Fragment mit Hilfe gerade des eben

erst erschlossenen Zusammenhangs, diesen als gesichert
voraussetzend. Dies ist eine schwierige Prozedur, — aber
die einzige, die wir anwenden können. Generationen von
Gelehrten haben an ihr bereits gewirkt. Ständiges Wechseln
des Standpunkts, von dem aus das Material betrachtet
wird, führt zu ständiger Überprüfung vorher ermittelter
Ergebnisse, bis ein Gewebe widerspruchsfreier — oder

wenigstens widerspruchsarmer — Beziehungen entsteht,
das wir dann als gültiges Ergebnis der Forschung ansehen

können.



256 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

Der Sinn dieser Zusammenkunft liegt also in der Erweiterung

der Zahl der Standorte und in der Erweiterung der
Zahl von Antworten, die auf neue Fragestellungen gegeben
werden können.

Die Lückenhaftigkeit der Überlieferung — ich spreche
im Folgenden von Ennius' Annalen allein—die oft verzweifelte

Schwierigkeit, das Überlieferte zu verstehen, kann unter
einem Aspekt vergessen werden : wenn wir nach der
Tradition fragen, in welcher Ennius' Epos stand und wenn
wir bemerken, dass innerhalb jenes Zweiges der
hellenistischen Dichtung, den wir als historisches Epos bezeichnen,
Ennius der bestbezeugte Autor weit und breit ist. Von dem
Wissen über seine Annalen aus würde man gerne
rekonstruieren, wie das hellenistische historische Epos beschaffen

war. Man wird also wenigstens für einige Augenblicke die

Textprobleme so behandeln, als seien sie geklärt und von
dem aus, was wir von diesem Autor der frühesten Periode
lateinischer Literatur besitzen, auf eine Entwicklung zurück-
schliessen, die wir aus eigenen Zeugnissen kaum kennen. —
Allerdings wird dann sehr schnell die Ennius-Problematik
wieder auf uns zurückfallen ; denn nur aus intimer Kenntnis
des Ennius-Textes werden gültige Antworten zu gewinnen
sein. Deshalb halte ich es für sinnvoll, Fragen an diesen
Kreis von Kennern zu richten, wozu ich die Berechtigung
aus der Hoffnung herleite, dass von meiner Fragestellung
her ein Zuwachs an Klarheit auch über Ennius' Eigenart
und persönliche Leistung eintreten wird.

Ennius als Dichter der Annalen ist Epiker. Er ist ein
hellenistischer Epiker. Die Frage ist, was das eigentlich
bedeutet. Es bedeutet doch nicht nur jene Selbstverständlichkeit,

dass Ennius in der Zeit des Hellenismus wirkte,
der Epoche zwischen Alexander und Augustus, nicht nur
jene Grundvoraussetzung aller römischen Literatur, dass

diese von der griechischen her entsteht und sich stets auf
griechische Vorbilder bezieht, sich als griechische Literatur



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 257

im Gewand der lateinischen Sprache begreift. Sondern es

impliziert eine spezifische Einstellung zum eigenen Tun,
welche die Römer von Anfang an von den Griechen ihrer
Zeit übernommen haben. In Griechenland beginnt mit dem
Hellenismus das Bewusstsein vorzuherrschen, dass die meisten

Dinge vorher schon gesagt worden sind, dass bestimmte
Literaturgattungen erschöpft seien, wenigstens in der Form,
wie sie bis dahin gepflegt wurden. Hierzu gehörte an erster
Stelle bekanntlich das Grossepos homerischer Prägung. Es

beginnt ein bewusstes Experimentieren im Formalen wie
im Inhaltlichen, mit dem Ziel, den Konsequenzen zu
entgehen, welche sich aus der Einsicht in die Krise der Dichtung
ergeben hatten. Ein hoher Grad von Bewusstheit ist
charakteristisch. Der Hellenismus leitet eine Epoche programmatischer

Selbstaussagen und mancher Polemik in der Dichtung

ein.
Dieses Erbe treten die Römer an. Bei ihnen fiel schon

immer die Bewusstheit vom eigenen Tun auf, die für ihre
gesamte Literatur, und sogleich von den Anfängen an gilt.
Ennius ist dafür ein hervorstechender Zeuge.

Für die beschriebene Geisteshaltung des hellenistischen
Dichters ist Kallimachos geradezu ein Inbegriff geworden,
mit seinem Programm, in seinen Werken und in der Wirkung
auf seinen Kreis. Funde der letzten Jahrzehnte liefern uns
heute ein sehr verdeutlichtes Bild seiner programmatischen
Ausführungen. Die vielen Unklarheiten, welche bleiben,
lasse ich wieder dahingestellt. Kallimachos hat zweifellos
einen starken Einfluss auf seine Zeit ausgeübt. Zwei
Umstände haben sogar das Entstehen der Ansicht begünstigt, es

sei, nachdem Kallimachos sein Programm verkündet habe,

nur noch in dessen Sinn gedichtet worden : der Umstand,
dass uns die griechische Literatur der drei Jahrhunderte nach
Aristoteles überhaupt schlecht überliefert ist, zumal die

epische Dichtung ; und der Umstand, dass das kallimacheische

Programm unter den besonderen Bedingungen der frühau-



258 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

gusteischen Zeit auf römische Dichter einen kaum zu
überschätzenden Einfluss hatte. Von dem Verlorenen war man
geneigt zu glauben, es habe sein Schicksal verdient. Dieser
Ansicht ist Konrat Ziegler in seiner Abhandlung von 1934
über das hellenistische Epos leidenschaftlich entgegengetreten.

Er sprach von einem 'vergessenen Kapitel griechischer

Dichtung' b Einen raschen Erfolg hatte Zieglers Buch
nicht, aber doch einen gesicherten ; es fällt uns heute weniger
schwer, eine breite Produktion umfangreicher Epen während
der hellenistischen Epoche in Rechnung zu stellen. Jedoch
gibt uns die fehlende oder ganz trümmerhafte Bezeugung
dieser Epik viele kaum lösbare Aufgaben auf.

Da ist es gerade Ennius, dessen Annalen immerhin in
Umrissen, dessen epischer Stil relativ gut kenntlich sind.
Um seine Stellung innerhalb der hellenistischen Traditionen
zu bestimmen, bedarf es einer Reihe von Überlegungen,
die das Problem einkreisen.

Man wird zunächst allgemein fragen : was ist Ennius'
eigene Leistung Wie weit wirken Traditionen auf ihn
Es ist z.B. undenkbar, dass seine römischen Vorgänger, hier
besonders Naevius, ohne Wirkung geblieben wären. Gegen
Naevius, wie gegen einige andere, richtet sich eine Polemik
zu Beginn des 7. Annalenbuchs, v. 213 ff., — aber gegen
niemand polemisiert man rückhaltloser als gegen denjenigen,
dem man etwas verdankt. Dieser Überlegung steht wiederum
das Selbstzeugnis gegenüber, dass Ennius sich als

wiedergeborenen Homer sah.

Ich versuche, aus den sich überschneidenden Gedanken
eine geordnete Folge von Fragen an die Ennius-Überlieferung
heranzutragen :

Wenn Ennius ausdrücklich an Flomer anknüpft, so

müssen wir zunächst ganz einfach fragen : wie weit geht

1 Der 2. Auflage, 1966, hat K. Ziegler einen Anhang « Ennius als
hellenistischer Dichter» hinzugefugt. An das dort Begonnene knüpfen die folgenden
Überlegungen an.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 259

Homerisches bei Ennius? Sodann aber kompliziert sich das

Problem. Wir müssen zu interpretieren versuchen, was
Ennius damit ausdrücken wollte, dass er seine Annales als

Gedicht eines wiedergeborenen Homer hinstellte.
Allein die Tatsache, dass Ennius ein solches Bekenntnis

formuliert, trennt ihn von homerischer Epik, macht ihn zum
hellenistischen Dichter, der Rechenschaft über seine Poetik
ablegt. Ein berühmtes Beispiel eines solchen Bekenntnisses

liegt uns bei Kallimachos vor. — Ist Ennius Kaliimacheer?
Wie weit geht Alexandrinisches bei Ennius ?1

Wir können erwarten, auf nicht wenige Elemente zu
treffen, die weder dem einen noch dem anderen Einfluss
vernünftigerweise zugerechnet werden können. Kommt für
diese auch römisch-italischer Einfluss nicht in Frage, ebensowenig

das persönliche Wollen und Können des Dichters, so

können wir eine hellenistische, ausseralexandrinische
Tradition ansetzen, eine hellenistische Epik, die Geschichte bis

zur Zeitgeschichte als Gegenstand wählte. — Hellenistisches
historisches Epos bei Ennius

Wir wissen von dem Vorhandensein dieser Gattung,
können uns aber von ihrer Eigenart nur eine sehr ungefähre
Vorstellung machen. Aus Ennius dafür Zeugnisse
hinzugewinnen zu wollen, könnte auf eine petitio principii hinauslaufen.

Es wird also genau darauf zu achten sein, dass bei

1 Schon von jeher unterscheidet man aus sachlichen Gründen eine fruh-
hellenistische Periode (3. und 2. Jh. v. Chr.) von spaterem und spatem
Hellenismus. Die einseitig zeitbezogene Unterscheidung lasst jedoch unberücksichtigt,

dass verschiedene literarische Tendenzen nebeneinander und gleichzeitig

wirksam waren. Deshalb benutze ich (was dem gegenwartigen
Sprachgebrauch nicht widerstreitet) 'hellenistisch' fur die nachklassische griechische
Literatur im ganzen ; fur die besondere Entwicklung der Schule um
Kallimachos wähle ich die Bezeichung 'alexandrinisch' und fur deren spezielle
Ausprägung im 1. Jh. v. Chr. 'neoterisch'. Die drei literarhistorischen
Tendenzen mag man zeitlich noch in 'früh-' und 'spat-' unterteilen ; wichtig ist
jedoch hier, dass die Bezeichnung 'hellenistisch' zunächst frei bleibt von
Festlegungen auf ein bestimmtes literarisches Programm.



z6o PETER WÜLFING-VON MARTITZ

dem angewendeten Subtraktionsverfahren keine Instanz
übergangen wird.

In dem Fall, dass wir sowohl homerischen als auch
alexandrinischen Einfluss fernzuhalten berechtigt sind, werden

wir erst römischen Einfluss und ennianische Neuschöpfung

ausschliessen müssen, ehe wir eine Tradition
hellenistischer historischer Epik ansetzen dürfen. Darüberhinaus
muss auf sie eine innere Wahrscheinlichkeit hindeuten.

Solche Überlegungen möchte ich an einigen Beispielen
demonstrieren, an Beispielen verschiedenster Art, von der
Hexametermetrik bis zur Gedankenwelt des Ennius reichend.
Die Frage, wohin ein jedes dieser Elemente einzuordnen
sei, wird jeweils verschieden zu beantworten sein. Das

Augenmerk richte ich natürlich besonders darauf, ob für
die ausseralexandrinische, hellenistische Epik Hinweise
'übrigbleiben'.

i. Ennius' folgenreichste Entscheidung war die Einführung
des Hexameters in die lateinische Literatur. Was er einführte,
war der Hexameter der homerischen Epen, jedenfalls eher
dieser als der feingliedrige, in vieler Hinsicht strenger geregelte

Hexameter des Kallimachos. Und doch unterscheidet
sich seine Metrik von der homerischen. Sein Vers ist reicher
an Spondeen. Als Mittelzäsur überwiegt ganz entscheidend
die männliche Penthemimeres. Die sog. Hermann'sche
Brücke wird nicht beachtet, Wortschluss nach dem vierten
Trochäus ist frei.

Die Tendenz ist der alexandrinischen Strenge entgegengesetzt

; was die Mittelzäsur betrifft, so bevorzugten die
Alexandriner gerade die weibliche nach dem dritten Trochäus.
Man braucht nicht zu zögern, die Abweichungen von
griechischer Metrik durch die Schwierigkeiten zu erklären, die
in dieser Frühzeit lateinischer Dichtung überwunden werden
mussten. Doch kann das allein nicht als Erklärung genügen.
Wenn ich recht sehe, ist bisher Kurt Witte mit seiner Ab-



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 261

handlung über den Hexameter des Ennius 1 am weitesten

vorgedrungen. Er hat festgestellt, dass Wortende im
allgemeinen nach der Arsis bevorzugt wird und hat Parallelen

zur Rhythmik des saturnischen Yersmasses gezogen. Aber
an diesem Punkt kommt man schon nicht mehr weiter.

Vorlaufiges Fazit: Die Basis ennianischer Hexameter-
Metrik können wir als homerisch bezeichnen. Der alexandri-
nischen steht sie offensichtlich ferner. Einflüsse von
römischitalischer Tradition sind möglicherweise anzuerkennen. Auf
jeden Fall muss die Verschiedenheit der sprachlichen
Bedingungen in Rechnung gestellt werden. Merkwürdigerweise
ist es nicht gelungen, diese mehr als global zu formulieren,
etwa, dass das Lateinische weniger kurze Silben aufweise
als das Griechische. Und doch vermochte Ennius eine

erstaunlich grosse Zahl von daktylischen Metren zu bilden 2.

Kaum möglich scheint es, einen ausseralexandrinischen,
hellenistischen Hexameter-Typ abzugrenzen.

2. Einige auffallende Merkmale müssen wir jedoch
berücksichtigen. Da ist zuerst die scharfe Einschränkung von
Elisionen gegenüber Ennius' eigenen Gewohnheiten in den
szenischen Dichtungen, sowie die weitgehende Meidung des

Hiats. Hier kündigt sich doch eine Tendenz zu strengeren
Regelungen an.

3. Im Zusammenhang damit steht, wie Ennius den
Sinneseinschnitt im Vers behandelt. Wir wissen, dass im neote-
rischen Hexameter Sinneseinschnitt und Versende fast stets
zusammenfallen. Ennius hat diese Tendenz noch nicht. Bei

1 RhM 69 (1914), 205-232. Nicht zugänglich war mir A. Bartalucci,
«La sperimentazione enniana dell'esametro .» SCO 17 (1968), 99-122.
Nach dem Kurzreferat im 'Marouzeau' fur 1969 rechnet der Verfasser mit
Einfluss des Saturniers.
2 Man vergleiche die Ausfuhrungen Franz Skutschs, AE-Artikel Ennius,
Sp. 2623 und F. Leos m seiner Geschichte der romischen Literatur, S. 186.



zGz PETER WÜLFING-VON MARTITZ

ihm, wie bei Lukrez, ist schwere Interpunktion im Versin-
nern zugelassen. Bis zu einem gewissen Grad gilt für ihn
wie für llias und Odyssee, dass der Satzinhalt über die

Versgrenzen hinwegfliesst. Das entspricht auch noch der früh-
alexandrinischen Versbehandlung. Erst die jüngeren Alexandriner

und erst recht die Neoteriker suchten, die
Interpunktionen am Versende, höchstens noch an der Mittelzäsur,

zu konzentrieren h

Die Versbehandlung des Ennius steht also auf einem
Stand, der, vorsichtig ausgedrückt, auch noch nachhomerisch
gegolten hat, auch noch bei den ersten alexandrinischen
Dichtern.

4. An bestimmten Einzelheiten erkennen wir aber, dass

Ennius auch neueren Entwicklungen gefolgt ist. Ein
Beispiel : das alte griechische Epos, reich an direkten Reden,
benutzte meist versfüllende Formeln, um solche Reden
einzuführen. Die direkte Rede begann in jedem Fall mit dem

Anfang des folgenden Verses. Ausnahmen sind noch sehr

selten; zwei finden sich bei Kalümachos, H. IV 150 und
162, einige mehr bei Theokrit2. Bei Ennius haben wir

v. 394 infit: « 0 dues, quae me fortuna ...»
und in v. 44 f. eine Rede innerhalb der Rede. In der Traumerzählung

der Ilia werden die prophetischen Worte des Vaters
als direkte Rede so eingeführt:

exim compellare pater me uoce uidetur
his uerbis: « 0 gnata, tibi sunt ante gerendae

1 H. Patzer, « Zum Sprachstil des neoterischen Hexameters», Mus. Helv.
12 (1955), 77-95. Die Untersuchung knüpft u.a. an Ed. Norden, Aeneis VI,
Anhang II, S. 386 ff. an.
2 Ed. Norden zu Aenets VI, v. 45 ff. unter Benutzung von J. Kvicala, Neue

Beiträge %iir Erklärung der Aeneis, Prag 1881.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 263

Man wird auch 360 f. anführen dürfen, wo möglicherweise
eine Verwünschung des Cato gegen seine Gegner zitiert wird:

« malo cruce », fatur, « uti des

Juppiter, ...»
Sonst findet man die kurze Redeeinleitung durch inquit und
ait erst bei Vergil, doch darf man infit aus Ennius, Ann. 394,
und fatur, 360, als ebenfalls kurze, beiläufige Einleitungen
direkter Rede dem zur Seite stellen.

Im übrigen bedarf es keiner langen Ausführungen
darüber, dass Ennius die sprachlichen Gepflogenheiten der
nachhomerischen und hellenistischen Dichtung ererbt hat.
Formelhaft ist seine Sprache nur an wenigen Stellen;
schliesslich sind die Voraussetzungen, die für eine mündlich
geformte Versepik galten, längst entfallen und die Entwicklung

der griechischen Epik war über diese Form des Home-
risierens inzwischen hinausgekommen.

5. Anaphern hat Ennius andererseits reichlicher gebraucht
und die spielen bei Homer noch eine ganz verschwindend
kleine Rolle. Um nicht grosse Listen geben zu müssen,
erwähne ich hier nur die besonders auffällige Sonderform
des Polyptoton, die sichere hellenistische Vorbilder hat1, z.B.

457 f. : Juppiter hie r i s i t, tempestatesque serenae

riserunt omnes r i s u Jouis omnipotensis.

493 : qui uincit non est uictor nisi uictus fatetur
seil, se uictum essef

6. Alliterationen mögen vielleicht italischen Sprachbedingungen

entstammen, jedoch ist Ennius' bewusste
Sprachbeherrschung besser noch an ausgesprochenem Spiel mit
Wortformen abzulesen, wie sie hellenistischer Übung entspricht:

1 Über Polyptota bei Kallimachos vgl. F. Lapp, De Callimachi tropis et figuris,
Diss. Bonn 1965, S. 65.



264 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

309 : nauibus e xplebant sese terrasque replebant.
105 : sues stolidi soliti sunt.

252 : alter nare cupit, alter pugnare paratust.
183 ff. : proletarius publicities scutisque f e r oque

ornatur ferro, muros urbemque for u mque
exeubiis curant.

7. Grössere Klarheit können die Fragmente grösseren Um-
fangs erbringen, weil sie thematisch eine Einheit bilden. Sie

können sowohl nach Inhalt als auch nach Ausdruck verglichen

und interpretiert werden. Ich führe hier nur ein paar
Beispiele an. Die Interpretationen liegen z.T. schon seit

langer Zeit vor h Zunächst zwei, die auf homerische
Vorbilder zurückgehen.

187-191 : incedunt arbusta per alta, securibus caedunt,

percellent magnas quercus, exciditur ilex,
fraxinus frangitur atque abies consternitur alta,

pinus proceras peruortunt: omne sonabat

arbustum fremitu siluai frondosai.

Von Makrobius zitiert, um A.en. VI 179 ff. dagegen zu stellen.
Aber für diesen Zusammenhang ist es noch interessanter,
dass Ilias XXIII 114-120 Vorbild gewesen ist:

oi 8' Gav ÜXoto[j.ou<; raAexsai; sv ^spalv s^ovte?
CTSipac; t' sinrAsxToup- rrpo 8' ap' oüp9)e<; xlov aüxeov.

TroXXa 8'dvavxa xdxavxa Ttapavxa xe So^pua x' IjAD-ov'

äXA' oxs 84 xv7)[xoüc 7tpo<rsßav 7toAu7u8axo(; "IStj?,
auxlx' dpa 8pü^ ütjnxopiou?, xavay]xs'i y&kyjss

xap-vov snsiyoyLSVoi- xal 8e pieydAa xxuTreooaai.

mTuxov-

Der Unterschied liegt in der Betonung ganz verschiedener

Aspekte bei Homer und bei Ennius. Bei Homer : Bewegung

1 z.B. bei F. Leo, Literaturgeschichte, S. 176 ff.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 265

aus vielen Richtungen zum Bergwald hin. Maultiere, Eichenbäume,

die in eiliger Tätigkeit gefällt werden. Mit grossem
Lärm fallen sie zu Boden.

Bei Ennius dieselbe Einleitung : oE S' taav entspricht ince-

dunt. Derselbe Schluss : Lärm fallender Bäume. Das Bild der

Massenhaftigkeit wird aber auf ganz andere Weise gegeben.
Er erwähnt nicht allein Eichen, sondern zählt viele Baumsorten

auf: Kumulation der Nomina und der Verba mit
allen Mitteln der variatio, die als Stilprinzip hellenistischer
Dichtkunst1 zu gelten hat. Herr Skutsch hat sie gerade
wieder hervorgehoben. Hier formuliert Ennius also anders
als Homer; jedoch auch bei Kallimachos wird man diese

Form der Kumulation nicht finden 2. Sollte sie römisch sein

Entspricht sie dem, was man bei Plautus als 'Fülle des

Ausdrucks' bezeichnet? Man vergleiche die Kumulationen, mit
denen Plautus, Cist. 206 ff., Liebesschmerz zu beschreiben
wusste:

lactor, crucior, agitor, stimulor, uorsor
in amoris rota, miser exanimor,

feror, differor, distrahor, diripior etc.

8. Oder ein Stück, das mit einem gleich zu besprechenden
Enniusfragment verwandt ist durch den sExovt.cj[i6<;, der
Aufzählung von konkreten Eigenschaften, statt abstrakter
Zusammenfassung : Persa 417 ff.:

uir summe populi, stabulum seruitricium,
scortorum liberator, suduculum flagri,
compedium tritor, pistrinorum ciuitas

perenniserue, lurcho, edax, furax, fugax.

Eine solche Kumulierung haben wir auch in der Beschreibung

des 'ideal companion' (234-251 Vahlen). Nach den er-

1 So ist L. Deubners Aufsatz uberschrieben, Neue Jahrbücher 1921, 361 ff.
2 Am nächsten mag noch der viergliedrige Ausdruck kommen, mit dem,
H. VI 66 f., der Hunger des Erysichthon beschrieben wird.



206 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

schöpfenden Untersuchungen über das spezifisch Hellenistische

dieser Stelle, die Friedrich Leo {Literaturgeschichte 178),
die Herr Skutsch {Studia Enniana 92 ff.) dieser Stelle gewidmet

haben, nachdem Konrat Ziegler im Anhang der 2. Auflage

seines Hellenistischen Epos S. 63-65, gerade das Typische
einer Herrscher-Co»yf^«/-Verbindung in den hellenistischen
Fürstentümern hervorgehoben hat, brauche ich keine weitere

Interpretation den früheren hinzuzufügen. Herr Skutsch hat
erstens ein Menanderzeugnis : Terenz' Eunuchus 401 ff.

angezogen, worin ein miles gloriosus namens Thraso (eine
Figur aus Menanders Kolax, von Terenz in den Eunuchus

hineingenommen) sich seiner vertrauten Beziehung zum
König rühmt. Damit wird in komischer Form und gleichsam
aus der Froschperspektive des eitlen Angebers eine vergleichbare

Situation beschrieben. Herr Skutsch hat zweitens einen
hellenistischen Text zitiert, der inhaltlich demjenigen der
ennianischen Darstellung entspricht: auf einem Papyrus des

3. Jahrhunderts v. Chr. {Select Papyri III, ed. D. L. Page,

no. iii) findet sich diese Beschreibung eines « Offiziers des

königlichen Hofes von Alexandria» (Page, dem Skutsch

zustimmt, vgl. aber Momigliano bei Skutsch, Studia S. 101,
Anm. 21) :

ayaTCÄTe tocütoc Ttdvrst; öa' eyei- rayaO-a

aTravr' ev auTcö- ypTjcTOt;, eüysv/]<;, txnkoüc,,

(ptXoßacnXeiii;, avSpsiop, sv 7ttarsi piyat;,

acocppwv, cpiXeXXyjv, Ttpaup, sÜ7tpoay)yopoi;,

-ra TCavoupya [uawv, tyjv 8' äX^S-siav creßoiv.

Charakterisierung des ausserordentlich Eindrucksvollen
durch Kumulation von einzelnen Eigenschaften, erscheint
hier als eine hellenistische Form der Beschreibung, wenn
auch in nicht-epischer Form. Solange wir weder für den

Katalog der Baum-Arten, noch für die Personencharakterisierung

epische Beispiele beibringen können, müssen
wir uns mit dem Hinweis auf die Ansätze in der griechischen



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 267

Tragödie und verwandten der angeführte Papyrustext
ist nicht einzuordnen) Texten begnügen, wobei wir das

römisch-italische Bedürfnis nach Ausdruckfülle nicht
übersehen sollten. Wir sind vielleicht in einer ähnlichen Lage wie
gegenüber den Kumulationen in den Plautus-Komödien 1.

Es bedarf kaum eines Wortes, dass das onomatopoetische
taratantara in v. 140 keine Parallele in griechischer Epik
gehabt haben dürfte.

9. Noch ein Wort zu den homerischen Gleichnissen bei

Ennius : aus ihnen greife ich das Pferdegleichnis, 514 ff.

Vahlen, heraus. Darin lässt sich, gerade bei der Feststellung,
wie sehr Ennius' Gedanken auf die Ilias gerichtet sind,
ablesen, was bei ihm ganz anders ist. Nach den

Untersuchungen von Johanna v. Kameke, Ennius und Homer,
Diss. Leipzig 1926, und anderen hat M. v. Albrecht neuerlich
das Pferdegleichnis mit den Vorlagen in der Ilias und bei

Apollonios Rhodios sowie mit der Nachahmung bei Vergil
verglichen (Hermes 97 (1969), 333-345). Wir erfahren aus
dieser Analyse, dass Ennius sich einer Gleichnistechnik
bedient, welche aus der homerischen weiterentwickelt ist.

(Ich bemerke hier nur nebenbei : Gleichnisse homerischer
Art sind bei Kallimachos ganz selten geworden. Zwei befinden

sich im Deloshymnos 141-147 und 228-232. Das andere
Material ist teils ganz unsicher, teils von einem komplizierten
Aufbau, der mit homerischen Vergleichen fast nichts mehr

gemein hat.)
Die Texte : Ann. 514-518 :

514 et tum sicut equus qui de praesepibus partus
uincla suis magnis animis abrupit et inde

pert sese campi per caerula laetaque prata,

1 E. Fraenkel, Plautinisches im Plautus, 1922, bes. S. 361 ff. Elementi
Plautini S. 343 ff.), H. Haffter, Untersuchungen %ur altlateinischen Dichtersprache

9 1934, 3. Kapitel.



268 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

— celso pectore saepe iubam qaassat simul altam,

Spiritus ex anima calida spumas agit albas —

Ilias VI 506-5 ii :

ö><; 8' 8ts tiq gtoltoc, 'Lmzoc,, äxoaT/]aa<; S7U cpaTVY),

Seapiov d7ropp7)^a5 &sb] 7ie8Eoi.o xpoaEvcov,

sEaffko? Xoiieu&ai. suppsiop Trorajicao,
xuSiocov- uiJ;oü 8e xapT) s^et, dcjxcpl 8s ^akrat
(Spioop atfftJovTai,- o 8' ayXixtyjcpi tcstioi&wi;

pEpicpot s yoüva cpepsi [isra t' ^D-sa xal vofxov Imtuv

Ich fasse aus v. Albrechts Aufsatz einige Ergebnisse zusammen.

Zunächst kann nicht die geringste Rede davon sein,
dass Ennius übersetzt, nicht einmal dass er imitiert, sondern
er schabt ein neues Gleichnis unter Verwendung einiger
Elemente des homerischen Vorbildes. Ennius' Wiedergabe
ist im ganzen kürzer, sein Satzbau ist verhältnismässig straff,
anders als die locker, assoziativ geführten Gedanken eines

homerischen Gleichnisses, und auch des hier angezogenen.
Bei Ennius entfallen einige überschiessende Ausmalungen.
Z.B. crraTop Imtoc, wird einfach equus. Nebenelemente, wie
das Bad im Strom, der Weideplatz der Stuten werden weggelassen.

Wohin das Pferd läuft, ist bei Ennius im Gleichnis

garnicht angedeutet, sondern es wird ein Bild der Weite
gegeben, in welche hinein das Pferd ausbricht,

fert sese campi per caerula laetaque prata.

Ennius beschränkt also das Gleichnis auf das Wesentliche

(wie wir unpoetisch sagen würden), auf das absolut
Vergleichbare. Aus der Wiederaufnahme des Gleichnisses bei

Vergil, Aen. XI 492-497 können wir schliessen, dass ein
losstürmender Krieger der Gegenstand des Vergleichs war.
Ennius zieht nur dieses Lostürmen, das Sich-Losreissen in
Betracht, ohne auf dessen Ziel einen besonderen Wert zu
legen. Diese Beschränkung steht in Übereinstimmung mit



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 269

hellenistischer Theorie und Praxis des Gleichnisses, welche
besagt, dass das Gleichnis statt der Verdeutlichung eines

Vergleichspunktes mehr die Parallelität der Gesamtbewegung
von Vergleich und Verglichenem anstreben soll h

Illustrativ ist in diesem Zusammenhang die Parallelstelle
bei Apollonios Rhodios III 1259-1261 (vgl. v. Albrecht,
341 f.):

8' ot' apyjio? litnoc,, eeXSofisvoi; koX£(j.olo,

axap&fiw Im^pefisD-wv xpousi tcsSov, auxap uTOp&s

xuSiocov opS-oiaxv S7r' ouaaiv aü^ev' äsipei.

Apollonios spricht nicht, wie Homer, von einem Hengst,
der zu den Stuten strebt, sondern von einem Kriegspferd,
das zum Kampf eilt, wiehernd den Boden stampft mit
emporgerichteten Ohren, den Kopf hoch erhoben.

Ennius verknappt so weitgehend nicht. Die hellenistische
Nüchternheit der Vergleichung ist bei ihm nicht zu finden.

Allerdings ist Vorsicht geboten; die Vergleichsobjekte sind

keineswegs die gleichen : ein Krieger, der zum Kampf strebt
bei Ennius (erschlossen aus Vergil), ein Waffentanz bei

Appollonios.
'Mehr' als Homer hat Ennius in folgenden Zügen (vgl.

v. Albrecht, S. 338 f.) : er legt stärkeres Gewicht auf den

inneren Zustand des Pferdes, z.B. 515 suis magnis animis und
518 anima calida (nach der Temperamentenlehre sind Stolz
und Begeisterung warme Säfte); weiter treten hinzu die

Adjektive celsus und alius, die nicht epitheta constantia, sondern
auf die konkrete Situation gemünzt sind, sowie die Farbadjektive

albas und caerula. Solche tauchen in keinem der
Paralleltexte auf, weder bei Homer, noch bei Apollonios
noch bei Vergil. Blaues Feld ist hier weites Feld. Von der

1 A. Clausing, Kritik und Exegese der homerischen Gleichnisse im Altertum,
Diss. Freiburg i. Br. 1913 ; vgl. dazu auch W. Suerbaum, Untersuchungen,

app. 27.



2,-jO PETER WÜLFING-VON MARTITZ

Vielfalt der Farbadjektive bei Ennius handelte bereits Leo,
S. 174 f.

Es ergibt sieb eine bereits beträchtliche Eigenständigkeit
des Ennius in den Gleichnissen. Anlehnung an Homer bleibt
spürbar; aber ebenso deutlich sind die Abweichungen in
Richtung auf die hellenistische Entwicklung, nur nicht bis
hin zu ihrer schärfsten Ausprägung bei den Alexandrinern.

10. Ich brauche hier an Leos Ausführungen über die Traumszene

der Ilia nur zu erinnern, S. 178 ff. Leo hebt das hellenistische

Grundelement sehr umsichtig heraus: « Ennius
gibt hier die homerische Weise auf und wendet eine neu der
Natur abgelauschte an Obwohl er nicht der erste gewesen

ist; in der hellenistischen Poesie finden wir auch vor
ihm das wirklich geträumte Traumbild» (S. 179 ; sein

wichtigstes Beispiel: Apollonios Rhod. III 616 ff., ebenda

Anm. 2) h

Wir stellen also, jetzt im Hinblick auf das gesamte bisher

Ausgeführte, fest: Anlehnung an Homer, aber durchaus
nicht homerische Sprachbehandlung und Gedankenwelt,
sondern Erbe des Hellenismus; 'Hellenismus' jedoch nicht im
Sinne der kallimacheischen Kunsttheorie.

Und doch ist Ennius diese Herausforderung nicht
unbekannt. Er ist sich ihrer voll bewusst und verleiht dem
Ausdruck. Hellenistischer Dichter ist Ennius schon dadurch,
dass er Aussagen über sein Dichten gemacht hat. Sein Traum-
Proömium als solches rückt ihn bereits sehr nahe an Kalli-
machos' Aitien-Prolog heran und seine Polemik gegen die
Dichter der Fauni- und TAz/wgesänge am Anfang des

VII. Buches ebenso (Polemik dieser Art hat im Epos der
Römer keine Nachfolge gefunden, Leo S. 164). Dort, 213-
219, sagt Ennius auch etwas über seine Kunstbemühung, er

1 Ergänzend dazu W. H. Friedrich, Philologus 97 (1948), 288-291.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 27I

bezeichnet sich als dicti studiosus und spricht darüber, dass

man sapientia, sophia besitzen muss, um in der Dichtung zu
reüssieren. Er weist auf sein Studium hin, womit wir bei alexan-
drinischen Programmwortern sind, wie, labor, nmo<;, lima usw.
Mindestens soviel hat Ennius gesagt: Studium muss vorausgehen,

um somnium zu ermöglichen.

Zwei weitere Hinweise auf Ennius' Stellung zur
Gelehrsamkeit mögen hier folgen :

i. Das Bewusstsein vom Vorhandensein fremder Sprachen
war den Griechen weitgehend fremd h Fur die Romer wurde
jedoch zumindest das Griechische von Anbeginn integrierender

Bestandteil ihres Sprachbewusstseins. Bei Ennius
findet das Ausdruck in mehreren Fragmenten, in denen er
lateinische Worter zu griechischen in Beziehung setzt2; die
Verba memorare und perhibere spielen eine Rolle dabei3.

2 : Musas quas memorant, nosce nos esse Camenas

148 : uento quem perhibent Graium genus aera lingua.
218 f. : nec quisquam sophiam, sapientia quae perhibetur

in somnis uidit
356 : contendunt Graecos, Graios memorare solent sos,

lingua longos per,

oder um Benennungen als bei den Menschen gültig
anzuführen : der Zusammenhang ist nicht erkennbar in

409 : arcus subspiciunt, mortalibus quae perhibentur,

1 Davon handelt ein Aufsatz von J. Kakridis, der mir in der deutschen
Ubersetzung von W. Bauer zur Kenntnis gekommen ist « Die alten Griechen
und die fremden Sprachen», Hellemka, Bochum, 6 Jahrg (1969), Heft 16/17,
5-15-
2 Wie V 503. Hispane, non Romane, memoretis loqui me zu verstehen sei, vermag
man nicht mit Sicherheit zu entscheiden ; ist ein Sprachgegensatz oder ein
Interessengegensatz gemeint?
3 Wie in Pacuvius' Chryses, Fr. 89 Rlbb. id quod nostn caelum memorant Grat
perhbent aethera



Z-JZ PETER WÜLFING-VON MARTITZ

eher in 23 : est locus, Hesperiam quam mortales perhibebant.

V. 25 Saturnia terra könnte in diesem Zusammenhang
gestanden haben, vgl. Suerbaum Anm. 770.

Dass Götter andere Namen und Appellative benutzten
als Sterbliche, ist in den homerischen Gedichten ein paarmal
erwähnt, II. I 403, II 813 u.a. ; zu vergleichen ist auch II.
XVIII 487 apxTov &', Y)v xal apia^av e7uxX7]cn.v xaAeoucnv, wo
die Namen (grosser) Bär und Wagen für das Sternbild
nebeneinander erwähnt werden ; jedoch haben wir es ja nicht mit
diesem Phänomen allein zu tun, sondern in den zuerst
zitierten Beispielen mit dem quasi-philologischen Interesse
des Ennius, genaue Angaben über die Herkunft eines

Begriffs zu machen. Dies scheint mir mit einer typisch
hellenistischen Haltung übereinzustimmen. Bei den Griechen
äusserte sie sich, wie ich vorhin bemerkte, nicht als Betonung
von Muttersprache im Gegensatz zu einer fremden Sprache.
Besonders die hellenistischen Dichter liebten es aber, ältere
oder seltener gebrauchte Zweitnamen, die sie entdeckt
hatten, sorgfältig zu verzeichnen und als gelehrte Anmerkung

in erlesener poetischer Sprache zu formulieren. Bei
Kallimachos findet man etwa den Typus fr. 601 : sv Ait;- to
yap luxe naXaEepov oüvopia Na^co, Vgl. H. III 47 f., IV 49 u.v.a.,
bei Apollonios Rhodios z.B. I 624, II 296 f. Es ist das Spiel des

Dilettanten mit der Pedanterie.
Für Ennius haben die Angaben vom Typus quod

perhibent ein anderes, schwereres Gewicht, aber als

Formulierungstypus im Genus des Epos ist es bei hellenistischen
Dichtern vorgeprägt und sollte bei ihnen stets den Eindruck
von hoher Bildung und Genauigkeit hervorrufen; die
gesuchte Wirkung war nur durch Studium und sapientia zu
erzielen.

2. Ein Dokument von Ennius' bewusster Formulierungskunst

ist der Satzbau des Verses 197 f. :



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 273

uosne uelit an me regnare era quidue ferat Fors
uirtute experiamur 1

Die Wortfolge in Prosa wäre vielleicht uirtute experiamur
uosne an me regnare Fors era uelit quidue ferat. Die Formulierung

erhält dadurch ihre Besonderheit, dass Fors, wozu
era Apposition ist, erst nach derselben, in einem anderen
Satzteil nachgetragen wird. Die frühesten Beispiele, bei
Kallimachos H. IV 304 f. und fr. 519 Pf. hatte schon Leo
gesehen. Sie gehören mit anderen Formen kunstreicher
Hyperbata zusammen. R. Pfeiffer hat mehrere Kategorien
unterschieden und zu fr. 6 zusammengestellt (dazu die
Addenda in Band I seiner Ausgabe). Für diesen Appositionstypus

findet sich kein weiteres Beispiel, jedoch scheint mir
der Typus 'substantivum in relativae enuntiationis partem reicit
poeta' sehr nahe zu kommen: H. II 112, IV 156, fr. 68,

519, 550 2.

Dieses, wohl nur infolge der Überlieferungslage vereinzelte

3, Beispiel scheint mir zu zeigen, dass Ennius gesuchte
Effekte der alexandrinisehen Dichtkunst kannte und zu
erzielen wusste : das ist seine sophia.

Also nähert sich Ennius' Kunstauffassung und dichterische

Praxis dem alexandrinischen Programm? Auf dieses

scheint er doch auch in seinem Musen-, Quellen- und Traum-
proömium Bezug zu nehmen.

Kein Zweifel, sein Proömium klingt in manchem an

dasjenige der Aitia des Kallimachos an. Nur eine Kleinig-

1 F. Leo hat diesen Vers in den Analecta Plautina I, S. 20 Ausgew. Kieme

Schriften I, S. 91) behandelt, weil ein solcher Typus bei Plautus noch nicht
begegnet, sondern in der Latinitat erst hier.
2 Den Eingang solcher Hyperbata in die augusteische und spatere Dichtung
haben F. Leo, a.a.O. und F. Vollmer, Zu Horaz epod. 15.15, Sit%ber.

Bayr. A.kad. 1918, 4, S. 3-7 behandelt.
3 Andere Beispiele preziöser Wortstellung hat er durchaus, z.B. 247 f. :

sepulta uetustasf quae facity oder 294 : aut occasus ubi tempusue audere repressit.



274 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

keit passt nicht ins Bild : die Figur Homers. Der wäre bei
einem Kallimacheer Ennius nicht vorgekommen. Die Dinge
liegen eben anders. Es war angesichts des alexandrinischen

Programms eine schwerwiegende Entscheidung, dass Ennius
sich für sein Vorhaben auf Homer beruft. Da sein Proömium
— wie dessen einzelne Formulierungen auch gelautet haben

mögen — die Aitia des Kallimachos 'zitiert', muss darin
doch geradezu eine Antwort auf Kallimachos' Herausforderung

liegen. Mit den Anklängen wurde erst deutlich,

wogegen sich seine Entscheidung richtete, wovon er sich
distanzierte. Leo hat, S. 166, in der Nennung Homers lediglich

ein Bekenntnis zum höchsten denkbaren Standard der

Dichtung sehen wollen : « Homer ist sein Vorgänger nur
weil er unbestritten der grösste ist.» Das dürfte in keiner
Weise genügen. Wir kommen hier vielmehr zu der Erkenntnis,

dass Ennius das alexandrinische Programm vor Augen
hat. Er leistet ihm nicht Folge, sondern schliesst sich gerade
der Epen-Tradition an, welche Kallimachos und sein Kreis
für erschöpft hielten, einer Tradition epischer Dichtung,
die niemals die Nachfolge Homers (der Ilias) abgeleugnet
hatte, dem historischen Epos. Bezugnahme auf das

alexandrinische Programm, jedoch in der Weise der Erwiderung
sieht auch O. Skutsch, wenn er, Studia S. 9, betont, Ennius
spreche von Seelenwanderung, weil er der problematisch
gewordenen Vorbild-Nachfolge-Beziehung entgehen will.
Homer-Nachfolge war durch die Aitia eben doch versperrt.

Es bestätigt sich damit, was wir an einer Reihe von
Einzelzügen erkannten : Ennius ist sich alexandrinischer Theorien

und Verfeinerungen wohl bewusst. Manches interessiert
ihn daran, aber er weiss genau, dass für sein Vorhaben eine
andere hellenistische Tradition massgebend ist, die des

historischen Epos, die sich weiterhin auf Homer berief,
sich in Ausdrucksformen und sprachlichen Eigenschaften
aber notwendigerweise von Homer fortentwickelt hatte und
sich von den Alexandrinern entfernt hielt.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 275

Auf unsere eingangs erhobenen Fragen sind somit einige
Antworten möglich : Homerisches im Ennius — Unleugbar,

aber an welcher Stelle wir auch immer ansetzen, bei der

Metrik, der Sprachbehandlung, den Bildern und Gleichnissen,

es ist immer nur halbwegs homerisch. Was bedeutet
das? — Diese Epik hatte sich in den homerischen Geleisen

zwar, aber doch von der alten Epik fort entwickelt.
Ennius ein Alexandriner? Es gibt dafür eine Reihe von

Hinweisen, aber es gibt ebensoviele ausgesprochene
Warnungen, Ennius allzu nahe dorthin zu rücken. Was bedeutet
das? — Es gab hellenistische Traditionen, die von den
Alexandrinern wenig berührt waren. D.h. hellenistische

Dichtung gab es nicht nur in der Gestalt, welche die Alexandriner

ihr geben wollten. Wir müssen uns vergegenwärtigen,
was unternahm der Dichter der Annales tatsächlich?
1. Er schuf ein Epos, dessen Thema die Taten der Römer
waren. Die Erzählung geht von den Ursprüngen der Stadt

in die historisch überlieferte Zeit hinüber und reicht schliesslich

bis in die Gegenwart der Abfassung.
2. Als ein Mittel seiner Darstellung benutzte er den

Götterapparat, Erbe der altgriechischen Epik. Gerade für das

griechische historische Epos nehmen aber manche an, es

habe ihn nicht gehabt (auf diese Frage komme ich zurück).
3. Er nannte dieses Werk Annales, stützte sich auf amtliche

Aufzeichnungen und Kalenderdaten, direkt oder indirekt.
Er wich damit ab von der hellenistischen Tradition, nach
welcher sein Werk Romais hätte heissen können (allerdings
gab es auch im griechischen Raum Werke mit dem Titel Spoi).

Können wir das alles römisch nennen Wir müssten dann

sagen, dass Naevius derjenige war, der die Zeitgeschichte
als Thema des Epos erfand und auf die Idee kam, die homerische

Götterkonstruktion in diese zeitgeschichtliche Epik zu
übernehmen. Auf die Frage: gab es Römisches, oder ganz
Persönliches bei Ennius, werden wir zustimmen, was den

Titel Annales angeht, was manchen Wortgebrauch und



276 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

genuin römische Vorstellungen angeht. Zweifellos hat
Ennius einen nachhaltigen Eindruck durch die Tatsache

empfangen, dass Naevius römische Zeitgeschichte episch
bearbeitete. Aber dass Naevius der erste war, der das

historische Epos so weit führte, das zuzugeben werden wir
zögern, wenn wir auch keine handfesten Beweise für das

Gegenteil haben. Uns fehlt, wie K. Ziegler betont hat, ein

wichtiges Kapitel der griechischen Literaturgeschichte. Wir
wissen, dass es eine Epik gab, die wir unter dem Namen
historisches Epos zusammenfassen. Wir wissen, dass am
Ende des 5. Jh. Choirilos von Samos ein Epos von den

Perserkriegen schuf, für ihn keineswegs mehr Zeitgeschichte,
sondern 'grosse' Vergangenheit, welche dem heroischen

Mythos gleichzustellen schon lange vor ihm Aischylos
unternommen hatte. Wie wissen, dass es eine Gattung von
Regionalepen gab, als Beispiel nehme ich den einzigen nicht
gänzlich unbekannten Rhianos, welcher Messeniaka dichtete.
Nach allem, was wir über ihn wissen, jetzt besonders aus der
Kölner Dissertation von R. Misgeld, Rhianos von Bene und
das historische Epos im Hellenismus, 1968, war auch bei ihm
die grosse Vergangenheit des Landes Gegenstand der
Darstellung. Wir wissen schliesslich, dass es eine Epik um
Alexander den Grossen und die Diadochenfürsten gegeben
hat. Es ist kaum mehr, was wir wissen. Wenig sinnvoll wäre

es, hier einen Abriss des nicht Bekannten zu geben L Auch
unter den Papyrusfunden taucht selten einmal etwas auf, was
man dem historischen Epos zuordnen könnte, es sei denn

einige Stücke der späteren römischen Kaiserzeit, die immerhin

das Fortbestehen der Gattung bezeugen, z.B. Greek

1 Ich verweise auf die nicht gerade reiche Spezial-Literatur zum Thema :

W. Kroll, Das historische Epos, Sokrates 4 (1916), 1-14; K. Ziegler,
op. cit., bes. S. 15 ff. ; K. Thraede, Artikel «Epos» im RAC V 1962, bes.
S. 988 ff. sowie die genannte Dissertation von R. Misgeld, die das Verdienst
hat, Aristoteles und die epische Theorie der Poetik für die Rekonstruktion
auszuwerten. Schliesslich vgl. noch W. Suerbaum, Untersuchungen, S. 14 f.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 277

Literary Papyri no. 142 Heitsch, Griechische Dichterfragmente

der römischen Kaiser^eit no. 32), 132, (Heitsch 28), 144
(Heitsch 34). In den letzten Jahren sind in POxy. 30, 1964,

no. 2520 ein episches Gedicht auf Philipp v. Mazedonien
und POxy. 37, 1971, no. 2814 über einen Krieg zwischen
Griechen und Persern publiziert worden. Bei letzterem zieht
Lobel sogar als Verfasser, allerdings unter fast widerrufenden
Einschränkungen, Choirilos von Samos in Erwägung. Es

war sicherlich zunächst einmal diese Gattung von Epik,
welche Kallimachos für unergiebig und für ästhetisch
verbraucht hielt. Auch Aristoteles hatte eine Darstellung von
Handlungen, die lediglich durch einen gemeinsamen
Zeitraum zusammenhängen, für unkünstlerisch erklärt (Poetik 23.

1459 a 2t ff-, vgl. R. Misgeld, a.a.O. S. 34 ff.). Und obwohl
er demgegenüber die Ilias wegen ihrer kompositorischen
Einheit gelobt hatte, knüpfte das historische Epos offensichtlich

an die Ilias an, die es für seinesgleichen hielt.
Wenn Ennius sich zu Homer bekannte, so konnte das zu

seiner Zeit nichts anderes bedeuten, als dass er sich zum
historischen Epos bekannte, so wie er es in Magna Graecia

kennengelernt hatte und wie er es in Rom fortsetzen wollte ;

denn Ennius sah offensichtlich, dass Naevius' Weg, einen
altlateinischen Vers zu benutzen, eine Sackgasse war, dass

der Saturnier keine Zukunft hatte.

Auf einige Aspekte des ennianischen Epos, die, wie ich
vermuten möchte, auch charakteristisch für historische Epik
gewesen sind, möchte ich nun eingehen. Wir sahen oben,
dass Ennius' Epik gleichermassen von Homer wie von den
Alexandrinern entfernt ist. Das gilt auch für die

Selbstaussage, welche Herr Suerbaum in seinen Untersuchungen

in allen Einzelheiten erörtert hat. Sie trennt Ennius
selbstverständlich von den Gepflogenheiten des altgriechischen
Epos. Ebensowenig findet sich andererseits bei ihm irgendeine

Exklusivität, jene Haltung, die sich nur an den hoch-



278 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

zivilisierten Zirkel zu wenden vorgibt, der die Feinheit der

Dichtung zu goutieren weiss. Vielmehr glaubt Ennius,
einen Auftrag an die Romer zu erfüllen. Wir sehen dies an
den Fragmenten, in denen sich der Dichter mit dem
römischen Leser zu identifizieren scheint. Sein Publikum ist die
Öffentlichkeit des popukts RomanusQuiritium. In einigen
Fragmenten bleibt dies fraglich, weil es sich auch um Stücke aus
direkter Rede handeln kann, z.B. in 370

untts homo nobis cunctando restituit rem,

dessen Zuweisung immer noch kontrovers ist. Wenn schon
keine Sicherheit darüber zu gewinnen ist, dass es sich um
des Dichters eigene Worte handelt, so darf es doch jedenfalls
als eine Möglichkeit ernsthaft erwogen werden. Es konnte
sich um eine ahnliche Identifikation mit dem Leser handeln,
wie des Dichters Anrede an seine Mitbürger, dues in v. 16 1.

Ich neige dazu, in der Einbeziehung des Lesers (nicht
gleichzustellen mit der Aussage des Dichters über sich selbst)
einen Zug gerade des historischen Epos zu erkennen,
welches ja eine politische Funktion erfüllt, Bewusstsein von
einer verpflichtenden Vergangenheit zu erzeugen oder zu
pflegen und würde

v. 5 87 : nostri cessere parumper

und

v. 128 : et simul effugit speres ita funditus nostras

noch dazustellen.
Fur Reflexionen, die eine politische Dimension haben,

gibt es noch andere Zeugnisse bei Ennius: Reflexionen über
Macht und Geist, über Krieg und Frieden und über den Sieg.

1 Starke Argumente fur die Zugehörigkeit dieser Verse zum Beginn der
Annalen bei W. Suerbaum, S. 50 ff. Housmans Argument, es sei schlechthin
unepisch, dass der Leser angeredet werde, operiert mit etwas, was wir nicht
wissen mit den Usancen historischer Epik.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 279

Ihren schönsten Ausdruck findet die Verbindung Macht
und Geist in den Versen vom 'ideal companion', deren
hellenistischen Hintergrund K. Ziegler, a.a.O. S. 64 f.,
herausgearbeitet hat. Von der Verbindung 'ziviler' und militärischer
Fähigkeiten spricht auch

222 : quantum is consiliis quantumque potesset in armis,

Reflexion gilt aber auch dem Gegensatz zwischen Macht und
Geist, sapientia und uis, in den bekannten Versen vom
Ausbruch des hannibalischen Krieges,

268 : pellitur e medio sapientia, ui geritur res

spernitur orator bonus, horridus miles amatur.

und weiter stehen dann im Gegensatz v. 270 : haut doctis

dictis nec (oder sed?) maledictis, 272 : non ex iure sed

ferro, 273 : solida ui, vgl. noch die Worte v. 582 f.:
oratoresjdoctiloqui.

Ähnliche Gedankengänge kommen zum Ausdruck inO O

134 : ferro se caedi quam dictis his toleraret,

wo dicta, als maledicta, schwerer erträglich sind als Verwundung

durch die Waffe oder in 180 f., die Angehörigen des

stolidum genus Aeacidarum sind bellipotentes magis quam sapien-

tipotentes. Und das Wort stolidum führt zu

105 : nam ui depugnare sues stolidi soliti sunt.

Der Gedanke, dass friedliche Lösung der Konflikte dem

Krieg vorzuziehen sei, ist, wie jüngst H. Fuchs 1 hervorhob,
aus griechischem Denken belegbar. Aber mindestens für den
letzterwähnten Vers hat Herr Skutsch (Studia S. 46 ff.) als

viel wahrscheinlicher erwiesen, dass die Anwendung von
Kriegslist gemeint sei, im Gegensatz zu unüberlegter
Kraftanwendung. In diesem Sinn konnte er auch v. 98 herstellen :

1 Mus. Helv. 12 (1955), 202-205.



PETER WÜLFING-VON MARTITZ

astu non ui summam seruare decet rem.

Es bleibt aber die Tatsache, dass geistige Mittel den physischen

gegenübergestellt und als überlegen bezeichnet werden.
In diesen Zusammenhang fügt sich, wenn auch lose, die
Formulierung des 'Pyrrhussiegs', die eine Reflexion auf das

Problematische eines Sieges auf dem Schlachtfeld voraussetzt.

Von dem 'Epigramm', das seinen Ursprung epischer
Dichtung, also wohl Ennius, verdanken dürfte (O. Skutsch,
a.a.O. 88 ff.) zitiere ich nur

v. 193 : hos ego ui (O. Skutsch nach Speijer ; in codd.)
pugna uici uictusque sum ah isdem.

Und wie abhängig ein 'Sieg' sein kann von der Interpretation,

welche die Lage vielleicht erst nachträglich erhält, ist
in einem bemerkenswerten Satz ausgesprochen,

v. 493 : qui uincit non est uictor nisi uictus fatetur
<^scil. se uictum esse.p>

Dies alles sind Reflexionen, einer Gattung angemessen, die das

Geschichtsbewusstsein eines Volkes, einer Stadt zu erwecken
oder zu pflegen zur Aufgabe hatte und damit die politische
Haltung ihrer Bürger ausdrückte, womöglich beeinflusste.

Abschliessend behandle ich eine Stelle, die in diesen

Zusammenhang gehören könnte, wenn sie auch nicht
eindeutig ist. Unter den Eigenschaften des 'ideal companion'
werden neben seiner Umgänglichkeit und Diskretion seine

Kenntnisse gelobt. Hier fällt auf

v. 248 : et mores ueteresque nouosque tenentem.

Er kennt alte und neue Sitten (vielleicht Gebräuche,
vielleicht Satzungen). Hervorgehoben wird merkwürdigerweise
auch die Kenntnis neuer Institutionen. Über die
Schwierigkeiten des Zusammenhangs darf man sich nicht täuschen,
wobei ich von dem Konstruktionswechsel ganz absehe.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 281

Vorausgeht

247 f. : multa tenens antiqua, sepulta uetustas

quae facit

und es folgt

249 : multorum ueterum leges diuumque hominumque.

Falls uns nicht die Überlieferung täuscht, müssen wir diese

Reihe doch wohl so verstehen: es handelt sich um Kenntnisse
1. die durch ihr hohes Alter sonst vergessen sind,
2. um alte und junge mores,

3. um die alten Gesetze der Menschen, die ihnen mit den
Göttern gemeinsam waren.

Der mittlere Teil, der auch die nouos mores enthält, ist also

fast erdrückt von den umgebenden Sätzen, die nur die
Traditionen hervorheben.

Man ist natürlich in Gefahr, zuviel in dem Gegensatz
veteres-novos zu sehen. Schliesslich ist es ein [ispiafio?, um zu

sagen « alle mores kannte er ». Die Aufgliederung der Gesamtheit

geschieht jedoch mit Hilfe der zeitlichen Kategorie und
mir scheint es ein wichtiger Gedanke, welcher zur klassischen
mos maiorum-Ideologie im Gegensatz steht, im Gegensatz
auch zu den Worten, die Ennius einem strafenden Vater
(O. Skutsch, a.a.O. 51 ff.) in den Mund gelegt hat,

v. 500 : moribus antiquis res stat Romana et uiris,

dass hier jemand beschrieben wird, dessen Verdienste auch
in der Beobachtung und Kenntnis 'neuer Entwicklungen',
des Zeitgenössischen, liegen.

Vielleicht verrät sich in dieser kleinen Zeile der Geist des

zeitgeschichtlichen Epos, das, wie man nicht verkennen
sollte, eine der möglichen Formen historischer Epik ist.
Choirilos' Epos von den Perserkriegen, Rhianos' Messeniaka

handelten von Ereignissen, die einige Generationen vom
Autor entfernt waren. Vielleicht darf man bei ihnen zeit-



282 PETER WÜLFING-VON MARTITZ

geschichtliche Anspielungen vermuten von der Art wie die

Schildbeschreibung in der Aeneis, vielleicht Weissagungen,
die ja ein vorzügliches Mittel waren, Geschehnisse der eigenen

Zeit aufzuwerten als etwas, was längst im Ratschluss
der Götter beschlossen ist und was die eigene Zeit mit der
heroischen Vergangenheit verkettet. Das war immerhin
leichter als das Heroische bis in die eigene Gegenwart zu
verlängern. Direkt zeitgeschichtlich ist wahrscheinlich die

Epik der Alexanderzeit gewesen. Und die dürfte von dem

Mittel, durch S-aujidccRoc aller Art die Gegenwart aufzuhöhen,
umfassenden Gebrauch gemacht haben. Schliesslich hatte
Aristoteles, Poetik 24, 1460 a 11 ff., den Gebrauch des

ftaufiacjTov und des aXoyov als dem Epos besonders zukommend
und erfolgreich anerkannt, und doch wohl auch von der

Epik seiner Zeit aus geurteilt. Wenn ich in den vorgelegten
Einzelbeobachtungen einen modernen, philosophischen,
nüchternen Geist aus den Annalen herausheben wollte, so
soll dadurch nicht verdeckt werden, dass Ennius auch mit
hochpathetischen Schilderungen von Massenkämpfen (Stellen

bei K. Ziegler, S. 71) und portenta wie der Kriegsfurie
in hellenistischer Tradition stand. Dem Grausamen weiss er

pathetischen Ausdruck zu verleihen. Zwei Beispiele für viele :

das abgeschlagene Haupt dessen halb verloschene Augen
noch das Licht dieser Welt suchen 472 f., oder die Tuba,
die das Signal vollendet, nachdem des Bläsers Haupt schon

zu Boden rollte, 519 f.
Das führt zu einer oft diskutierten Frage, die ich am

Schluss noch berühren will, ohne dass ich mehr als ein
Postulat aufstellen könnte. Welche Rolle hat der

Götterapparat im historischen Epos der Griechen gespielt? Wir
sind mit der Tatsache konfrontiert, dass Ennius wie Naevius
von diesem Vehikel epischer Dichtung Gebrauch gemacht
haben, obwohl sie zeitgenössische, jedenfalls 'historische'
Epen schreiben. So haben viele geglaubt, die aufgeklärten
Griechen hätten längst auf die göttliche Erzählungsebene



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 283

verzichtet, die in der Ilias die irdischen Handlungen begleitet.

Insbesondere — so meint K. Ziegler, S. 25 — könne
man doch kaum glauben, dass Choirilos von Samos derartiges

in sein Perserkriegs-Epos eingedichtet habe. Auch
R. Misgeld gelingt es nicht, aus den wenigen Zeugnissen
für die Messeniaka etwas zu gewinnen, was auf eine göttliche
Ebene der epischen Erzählung schliessen lässt, vgl. a.a.O.
S. 90 f. K. Ziegler vermutet eher, die Zeit der Alexander- und
Diadochenepik könnte die Hofepiker dazu veranlasst haben,
auf das homerische Relikt zurückzugreifen, sozusagen als

Instrument der Schmeichelei.
Ich kann dem nicht zustimmen. Wenn Ennius, wenn

auch Naevius aufgrund ihrer Vorbilder die Wahl gehabt
hätten, den Götterapparat zu verwenden oder nicht, warum
entschlossen sie, die mit ihrer Darstellung der eigenen Zeit
besonders nahe kamen, sich dann für ihn Sollte man nicht
eher annehmen, dass eine Wahl garnicht bestand, sondern
eine ununterbrochene Tradition in diesem Zweig des

hellenistischen Epos gewahrt blieb? Der Götterapparat hatte
seine Funktion, gerade im historischen Epos mit seiner

politischen Aufgabe. Er gab Gelegenheit, göttlichen Willen,
wirkend in der Entwicklung eines Volkes oder Staates,
darzustellen, eine Art 'Sinn der Geschichte' zu formulieren.
Von der poetischen Technik aus gesehen, war er ein Instrument

der Komposition.
Als Lukan für sein Bellum civile auf dieses Darstellungsmittel

verzichtete, erntete er schärfste Kritik, formuliert bei

Petron, Sat. 118 und bei anderen, welche ihn eines schweren
Verstosses gegen die Regeln des Genus ziehen1. Selbst

nach Lukan dauerte es wieder ein halbes Jahrtausend, bis
sich ein weiterer Epiker entschloss, auf das 'Beiwerk' eines

Götterapparates zu verzichten 2.

1 W. Kroll, a.a.O.-, H. Stubbe, Philologus-Suppl.-Band 25 (193;), 61-64.
2 Corippus, vgl. Fr. Skutsch, RE IV Sp. 1239 25 und 1242 20 ff.



284 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Suerbaum: Wenn schon zur Rekonstruktion bestimmter

Züge des hellenistischen Epos notgedrungen auf nichtepische

Gattungen zurückgegriffen wird (was ja jedesmal der Fall ist,
wenn der Name Kallimachos erwähnt wird ; auch die Parallelen

zur Charakteristik des 'good companion' sind ja nicht-episch), sollte

man auch nicht darauf verzichten, die hellenistische Historiographie

zu berücksichtigen (vgl. meine Untersuchungen, S. 17 ff.).
Ein solches Vorgehen ist bei der sich im Hellenismus abzeichnenden

Kreuzung der Gattungen, über die W. Kroll, Studien, Stuttgart
1924 Darmstadt 1964, 202 ff., gehandelt hat, allgemein gesehen
methodisch gerechtfertigt. Im Hinblick auf charakteristische

epische Züge aber, wie einer etwa die Verwendung von Gleichnissen

ist, sollte man Argumente nur aus dem einen literarischen
Genus des Epos ableiten und z.B. mit Ennius' Praxis nicht die

Häufigkeit und Technik der Gleichnisse bei Kallimachos, sondern
bei Apollonios Rhodios vergleichen.

M. Wülfing: Das ist richtig, und so auch oben gehandhabt.
Mit Kallimachos wollte ich lediglich den extremen Gegenpunkt
bezeichnen. Apollonios Rhodios ist notwendigerweise «epischer

» als Kallimachos. Allerdings gehören die Hymnen des

Kallimachos, unter denen schliesslich einer in elegischen Distichen
steht, und die Aitia doch zum selben Genus und zwar zum
epischen.

M. Skutsch: I would consider it possible that Ennius
introduced the idea of the migration of souls in order to be able to
escape from Callimachus' ban on the imitation of Homer. He

was not an imitator of Homer but Homer re-born.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 285

M. Suerbaum: Man würde, glaube ich, den Einfluss des Kalli-
machos auf Ennius überschätzen, wenn man Ennius' Homerus-

rediuiuus-'K.OQ.T.&ption gewissermassen als Umgehung des kalli-
macheischen Verbots auffasst, Homer nachzuahmen. Die Annales

sind als Ganzes betrachtet ein durchaus unkallimacheisches Werk.
Die ennianische Homer-Metempsychose enthält ein anti-kalli-
macheisches Programm und bedeutet eine literarkritische
Selbstbeurteilung. Die Form des Somnium Ennü halte ich für von
Kallimachos beeinflusst, der Geist ist un-kallimacheisch.

M. Jocelyn: Is there any more than an accidental similarity
between Ennius' dream and that of Callimachus? After all the

Aitia was an elegy with a consciously irreverent attitude to epic
and themes of epic like revelatory dreams. Ennius described his

dream with a certain earnestness of intent. He wanted his

readers to think of the dreams described in serious poetry and

neo-Pythagorean treatises, perhaps even of those recorded by
the Roman pontifices. The versified literary criticism of
Callimachus' Aitia belonged to a different world.

M. Wülfing: Das Proömium scheint so formuliert gewesen
zu sein, dass ein erheblicher Abstand zu Homer wie zu
Kallimachos erkennbar war. Die Entscheidung für die Metempsychosis

statt eines anderen Symbols (z.B. Stabüberreichung) muss

von uns interpretiert werden. Eine solche Interpretation legt uns

Herr Skutsch vor.
Vielleicht hat man früher den Effekt des kallimacheischen

Verdikts überschätzt. Doch darf man jetzt nicht zu weit in der

Gegenrichtung gehen. Mir scheint es undenkbar, dass ein Dichter,
sofern er überhaupt Stellung nimmt zu seinem epischen

Dichten, an Kallimachos vorbeigehen konnte, als ob dieser nichts

über das Grossepos gesagt hätte. Dass Ennius' Traumproömium
dem des Kallimachos besonders eng verwandt gewesen sein

müsse, ist damit nicht gesagt. — Schliesslich dürfte es vor Ennius
eine grosse Zahl anderer Inspirationsproömien gegeben haben,

von denen wir nichts wissen.



286 DISCUSSION

M. Was^ink: Herr Wülfing hat über Götterversammlungen
gesprochen, die den Sinn der Geschichte klarlegen sollen. Wenn
ich recht sehe, gehörte zu dieser Kategorie die Götterversammlung

am Anfang des Bellum Punicum des Naevius, in der der

zukünftige Konflikt zwischen Rom und Karthago vorbereitet
wurde. Die Götterversammlung am Ende des ersten Buches der

Annalen ist anderer Art: dort handelt es sich nur um die Apotheose
des Romulus. Dagegen ist anzunehmen, auch wenn man nicht in
allen Einzelheiten Nordens Ausführungen in Ennius und Vergilius

beipflichten will, dass Ennius bei Anlass des %weiten Punischen

Krieges eine Götterversammlung eingelegt hat, in der, wie bei

Naevius, der Verlauf der Geschichte bestimmt wurde.

M. Badian: I cannot see any clear evidence for a concilium

deorum after the first one (concerning Romulus). I suspect the

divine machinery tended to fade out in the events of Ennius'
lifetime. Jupiter promising the destruction of Carthage {Ann.

VIII, fr. XV) may well have appeared in a dream : compare
Hannibal's famous vision of the devastation of Italy in Livy.
(Since Carthage was not destroyed in 201, the actual wording of
Servius is in any case misleading.) That Juno was placated and

began to favour Rome {Ann. 291 — again a report, not a quotation,

by Servius) may refer to no more than the result of a religious
rite : compare the carmen written by Livius Andronicus in 207.
For there is no doubt that the Romans, on the whole, believed

in their religion and that Ennius, like Livy, would report that
belief. But I do not see that this adds up to 'divine machinery',

any more than we would speak of 'divine machinery' in Livy ;

though (of course) I do not want to suggest that the Annales,

even for Ennius' lifetime, showed the spirit of Lucan. But the
idea of Ennius' awkwardly introducing divine colloquies into
events of his own generation rests (I think) only on overinter-

pretation of a late (and demonstrably inaccurate) source.



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 287

M. Skutsch : Ann. 17 5 tum cum corde suo dictum pater atque

hominum rex effatur is certainly a soliloquy, and not part of a

council of the gods. Cum corde suo is the equivalent of secum.

M. Scterhaum: Wenn Servius zu Aen. I 20 f Itmo) audierat

kommentiert: et perite « audierat» ; in Ennio enim inducitur Iuppiter
promittens Romanis excidium Carthaginis (=Enn. Ann. VIII fr. XV)
geht daraus eindeutig hervor, dass bei Ennius Iupiter mit Iuno
ein Zwiegespräch gehalten hat. Dass Iupiter wirklich als handelnde

Person, und nicht nur in einer Traumerscheinung, aufgetreten
ist, wird auch schon durch das typische inducitur c. Partie,
nahegelegt. Wenn ausserdem noch berichtet wird hello Punico secundo,

ut ait Ennius, placata Iuno coepit fauere Romanis {Ann. 291), ergibt
sich eindeutig, dass in Ann. VIII wirklich eine Götterszene

gestanden hat, an der wohl nicht das ganze concilium deorum,

sondern nur Iupiter und Iuno beteiligt waren (ähnlich wie gegen
Ende der Aeneis). Das hat Ed. Norden, Ennius und Vergilius,

Leipzig-Berlin 1915, 167 ff. überzeugend nachgewiesen. Bei dieser

Gelegenheit muss Iupiter den Sieg der Römer {excidium Carthaginis
konnte der vor dem 3. Punischen Krieg gestorbene Ennius in
der Tat nicht voraussehen) angekündigt haben, gleichzeitig aber

auch Iuno in irgendeiner Weise zufriedengestellt worden sein.

Wir haben also nicht nur in Ann. I, also im eher mythischen Teil,
ein concilium deorum, sondern nachweislich noch mindestens eine

weitere Götterszene, eben das Zwiegespräch Iupiter/Iuno im
rein historischen Teil der Annalen (über diese Götterszenen handelt,

in Auseinandersetzung besonders mit Nordens bekannter
These eines concilium deorum in Ann. VII, eindringlich F. Klingner,
Virgil, Zürich-Stuttgart 1967, 5 68 ff. 5 79 ff.), dazu noch mindestens

ein Selbstgespräch Iupiters, innerhalb des Pyrrhus-Buches {Ann.
175 f.), auf das Mr. Skutsch aufmerksam gemacht hat.

An der Verwendung des «Götterapparates» lassen sich

aufschlussreiche Beobachtungen für die kompositorische
Gestaltungskraft der beiden frühen historischen Epiker Roms treffen.

Naevius hat gewissermassen eine epische Monographie geschrie-



288 DISCUSSION

ben, mit dem i. Punischen Krieg einen einzigen
Geschehniszusammenhang dargestellt. Er konnte sich deshalb damit begnügen,

gegen Beginn seines Werkes im «Prologo in cielo»

(M. Barchiesi, Nevio epico, Padova 1962, 330 ff.) eine einzige
Götterszene — ein von Vergil in Aeneis I nachgeahmtes
Zwiegespräch Iupiter/Venus — zu bieten, die das ganze im Werk
dargestellte Geschehen überschaute. Ennius dagegen hat in
einem kompositorischen Missgriff ein reihendes Epos geschrieben,

das gewissermassen keine Mitte und kein Ende hat (und von
Ennius in der Tat offenbar mehrfach über das zunächst anscheinend

den Abschluss bildende XV. Buch hinaus «verlängert»
worden ist) und das bestenfalls aus Teileinheiten (z.B. Buch

VII-IX, 1. und 2. Punischer Krieg) besteht. Er konnte nicht am

Anfang Iupiter auftreten und z.B. den Triumph des M. Fulvius
Nobiüor 187 v. Chr., mit dem das XV. Buch vielleicht
geschlossen hat, voraussagen lassen. Er war gezwungen, gewissermassen

kurzatmigere Götterszenen zu gestalten, die nur jeweils
einen Teil der Zukunft bestimmen konnten. Deshalb ist es nur
natürlich, wenn auch künstlerisch eher misslich, dass bei Ennius
mehrere Götterszenen (nicht unbedingt immer concilia deoruni)

vorgekommen sind.

M. Wülfing: Für mich stellt sich die Frage, ob für das

historische Epos, angefangen bei Choirilos von Samos bis zu den

Epen der ennianischen Zeit, göttliche Interventionen als

dichterisches, oder wie Herr Suerbaum hervorhebt, kompositorisches
Mittel postuliert werden dürfen. Ich möchte lieber an eine
Kontinuität glauben, die erst mit Lucan geendet hat, als an einen

Neuanfang in der Zeit der Alexanderepik : « In der Atmosphäre
des hellenistischen Herrscherkultes war es auch ganz natürlich,
den homerischen Götterapparat in das historische Epos
einzuführen, der in Choirilos' Epos über die Perserkriege und in
seinen und anderer Epiker Gedichten über die Taten Lysanders

gefehlt haben dürfte.» (K. Ziegler, Das heilenist. Epos2, S. 67).

In diesem Zusammenhang scheint mir der Götterrat, der eine



ENNIUS ALS HELLENISTISCHER DICHTER 289

einmalige Interpretation des Geschehens bot und in die
göttlichheroische Frühzeit verlegt werden konnte (im Gegensatz zum
immer wieder intervenierenden Qöxx&tapparaf), eine Form zu
sein, deren Vorhandensein auch bei Choirilos oder Rhianos von
Bene (vgl. Diss. R. Misgeld, S. 29 f., der die Möglichkeiten
göttlicher Interventionen bei Rhianos skeptisch beurteilt; das

Material erlaubt keine Entscheidung) usw. glaubhaft ist; wir
kennen sie bei Naevius und Vergil, um die Nächstliegenden zu

nennen. Wäre die mehrfache Intervention bei Ennius
entweder zu bestreiten oder als Notlösung kompositorischer Miss-

lichkeiten zu erklären, wäre auch er, mindestens nach seiner

ursprünglichen Absicht, hier einzureihen.




	Ennius als hellenistischer Dichter

