
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 16 (1970)

Artikel: Menander und die Philosophie

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

FRITZ WEHRLI

Menander und die Philosophie





MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 1

Da für die folgenden Ausführungen eine knapp bemessene

Zeit vereinbart worden ist, möchte ich mich auf einige
prinzipielle Überlegungen konzentrieren und eine
gegenständliche Stellungsnahme zum Problem nur umreissen. Die
Frage nach Menanders Beziehung zur Philosophie ist ohnehin

in Gefahr, zerredet zu werden, wenn keine Verständigung
über das mit ihr Gemeinte und über die Möglichkeiten, ihr
beizukommen, erzielt wird.

Das Problem ist in den letzten Jahren offensichtlich
deswegen in den Vordergrund getreten, weil sich die Thematik
des neu entdeckten Djskolos mit einer Streitfrage zu berühren
scheint, welche in der zeitgenössischen Ethik diskutiert
wurde. Dadurch gewann auch die biographische Überlieferung

vermehrtes Interesse, nach welcher Menander ein
Schüler Theophrasts und Freund des Demetrios von Pha-
leron gewesen sein soll. Der historische Wert dieser Angaben
ist allerdings gering, solange man sie allein nimmt, denn sie

könnten auf die Rahmenerzählung eines peripatetischen
Dialogs oder eine ähnliche literarische Quelle zurückgehen.
Als Bestätigung jedoch würden sie immerhin willkommen
sein, falls es gelingen sollte, auf interpretatorischem Wege

1 Literatur:

M. Tierney, Aristotle and Menander. (Proc. Royal Irish Acad. 43 (1935/7),
241 fr.)

T. B. L. Webster, Studies in Menander. Manchester, 1950, 195 ff.

G. Zuntz, Interpretation of a Menander Fragment (Proc. Brit. Acad. 42 (1956),

209 ff.)

P. Steinmetz, Menander und Theophrast, Folgerungen aus dem Dyskolos. (Rh. M.
105 (i960), 73 ff.)

A. Barigazzi, La forma^ione spirituale di Menandro. Torino, 1965.

K. Gaiser, Menander und der Peripatos (Antike und Abendland, XIII (1967),
8 ff.).



148 FRITZ WEHRLI

in Menanders Komödien peripatetisches Gedankengut
festzustellen.

Unserer Themastellung gemäss haben wir indessen auch
nach Beziehungen zu anderen Schulen zu fragen, und an
vereinzelten Anspielungen an irgend welche Philosopheme
fehlt es durchaus nicht. Da eine gewisse Kenntnis von
solchen jedoch in hellenistischer Zeit zur allgemeinen
Bildung gehörte, sagen derartige Bezugsnahmen über die

Schulzugehörigkeit eines dramatischen Dichters kaum viel
aus, besonders wenn sie zur Charakterisierung von
Vertretern eines bestimmten Bildungsstandes benützt werden,
wie es bei Menander oft geschieht.

Eine sinnvolle Fragestellung kann nach dem Gesagten
nur lauten, ob Menanders Kunst als Ganzes einer Gesinnung
Ausdruck gebe, zu welcher philosophische Bildung wesentliches

beigetragen haben müsse. Bedenkt man dabei jedoch,
dass sein Bühnenspiel bei aller Sublimierung alter
Komödienderbheit durchaus von der Freude am
Menschlichallzumenschlichen lebt, so scheidet als massgebendes
Bildungselement zum Voraus jede triebfeindliche Ethik aus,
nächst der platonischen und stoischen sogar die epikureische
mit ihrer Forderung einer strengen Kontrolle aller
emotionalen Regungen. So bleibt als ernsthafte Möglichkeit
eigentlich nur übrig, dass Menander dem Peripatos
verpflichtet ist, welcher ohne Verzicht auf sittliche Masstäbe
dennoch der ganzen Fülle von Erscheinungen auch des

sittlichen Lebens gerecht zu werden versucht hat. Dies
verleiht den Berichten über Menanders Beziehungen zu Theo-
phrast und Demetrios von Phaleron eine prinzipielle
Glaubwürdigung, und so ist in seinen Menschenschilderungen
denn auch eine ganze Anzahl von Zügen namhaft gemacht
worden, welche mit solchen bei peripatetischen Autoren
übereinstimmen. Da diese jedoch ihrerseits der älteren
Komödie Anregungen verdanken, bedürfen solche
Gemeinsamkeiten vorsichtiger Deutung, denn sie können auch auf



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 149

gemeinsame Vorbilder des Dichters und der Philosophen
zurückgehen. Mit peripatetischem Einfluss ist also höchstens
in solchen Schöpfungen Menanders zu rechnen, die nicht
unmittelbar von alter Bühnenüberlieferung bestimmt sind,
sondern zur ausschliesslichen Thematik der Neuen Komödie,
genauer gesagt unseres Dichters selbst, gehören. Für einen
vollen Beweis bedürfte es schliesslich nicht bloss
thematischer, sondern auch terminologischer Übereinstimmungen
mit der aristotelischen Schule, aber solche sind kaum zu
erwarten, da der komische Stil für die Übernahme
philosophischen Sprachgutes kaum günstig ist.

Man wird unbedenklich behaupten dürfen, dass Menan-
der wie keiner seiner Zeitgenossen die ethopoetische Kunst
beherrschte, den alten Typenschatz der Komödie im Geiste
einer neuen Urbanität umzugestalten und entsprechend
seiner differenzierten und vertieften Menschendarstellung
auch für die Handlung seiner Komödien neue, ernsthaftere

Sinngebungen zu finden. Es wird also zu untersuchen sein,
ob diese Metamorphose des Bühnenspiels durch Einflüsse
der peripatetischen Schule mindestens begünstigt wurde.
Wie Ethik und Rhetorik des Aristoteles sowie die Charaktere

Theophrasts zeigen, verfügte der Peripatos über eine ebenso
reiche Anschauung von den möglichen Ausprägungen der
menschlichen Natur wie Menander, und die aristotelische
Ethik kam dessen Vorstellungen vom richtigen Verhalten
unter Nächsten jedenfalls viel näher als der Individualismus
der anderen Schulen. Da den allgemeinen Hintergrund dieser

Übereinstimmungen jedoch die gesellschaftliche Kultur des

damaligen Athen bildet, muss eine persönliche Lehrbeziehung

durch gemeinsames Gedankengut von klarer Umgrenzung

erhärtet werden können.
Was Menanders Stellung in der Komödie betrifft, so hat

es die antike Kritik unterlassen, seine Kunst von derjenigen
seiner Zeitgenossen ausdrücklich abzusetzen. Sie beschränkte
sich darauf, die Neue Komödie als Einheit im Gegensatz zur



150 FRITZ WEHRLI

Archaia zu charakterisieren. Als ihr Hauptmerkmal hob sie

dabei zutreffend die Beseitigung alter Derbheiten hervor,
und als Mittel dazu scheint sie ebenso richtig den aus der

Tragödie übernommenen Anagnorismos beurteilt zu haben.
Dieser hat jedenfalls die bei Plutarch (_Quaest. conviv. VII, 8, 3)

gerühmte Lösung des Liebeskonfliktes vorzubereiten, welche
darin besteht, das in Armut geratene und von Hetärenschicksal

bedrohte Mädchen seinen ehrbaren Eltern zuzuführen und
ihm dadurch die Heirat zu ermöglichen. Damit verwandelt
sich das alte Streitmotiv mit seinen Erbarmungslosigkeiten
in ein Spiel der Irrungen, deren Klärung einen Ausgleich
und damit ein für alle befriedigendes Ende der Handlung
ermöglicht, wie es der verfeinerte Zeitgeschmack verlangte.

Der antiken Beobachtung bleibt nur das eine beizufügen,
dass Menander diese Urbanisierung der Komödie in einem
umfassenderen und geistigeren Sinne als die übrigen Dichter
verstand, dass sie bei ihm allein oder doch als erstem zu
jener neuen Kunst der Ethopoiie und jener Verinnerlichung
der LIandlung geführt hat, von welcher schon zu sprechen
war. Der Theaterzufall des Anagnorismos ist in seinen
schönsten Stücken kein bloss äusserlicher Kunstgriff mehr,
weil für das umkämpfte Mädchen die Entdeckung seiner

bürgerlichen Herkunft mit ihren Folgen dort zur menschlichen

Notwendigkeit wird. Nach altem Bühnenherkommen
ist dasselbe oft genug blosser Gegenstand des Liebeskonfliktes,

und noch in manchen Stücken der Nea tritt es darum
nicht einmal selber in Erscheinung. Es bedurfte der Kunst
Menanders, um durch die Schilderung seiner Gegenliebe
zum Jüngling für sein Schicksal Anteilnahme zu wecken,
und diese Humanisierung des Liebesmotivs wirkte sich

folgerichtig auf die Zeichnung des jugendlichen Liebhabers

aus, was eine Verwandlung der ganzen Komödienthematik
nach sich zog. All dies steht mit der urbanen Gesinnung der

damaligen Gesellschaft Athens in Einklang, die sich auch

in der aristotelischen Ethik spiegelt. Dennoch bleibt die



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE I 5 I

dichterische Leistung Menanders das Geheimnis seines

Ingeniums, und in ihrer Allgemeinheit erlauben uns die
Übereinstimmungen nicht, mit philosophischer Anregung
zu rechnen.

Kaum viel günstiger als mit dem Liebesmotiv verhält es

sich mit dem Vater als Widersacher des verliebten Jünglings.
Die ältere Komödie pflegte diesem erbarmungslos
mitzuspielen, indem sie seine früheren oder gegenwärtigen Sünden
ausschlachtete. Dass dies dem empfindlicheren Schicklich-
keitsgefühl der Folgezeit anstössig wurde, zeigen
verschiedene Umgestaltungen der Thematik in der Neuen
Komödie. Menander allein aber gehört jener Vater oder
Pflegevater, welcher die Jugend aus reinem Verständnis und
ohne für sich selbst etwas erhaschen zu wollen gewähren
lässt. Seine Leistung lässt sich der typologischen
Entwicklungsreihe vom alten Sünder in der Asinaria über den

jovialen Junggesellen des Miles gloriosus mit seiner etwas

verdächtigen Lebensphilosophie bis zum Micio der Adelphen
ablesen. Nun ist das, was dieser seinem uneinsichtig strengen
Bruder Demea über die richtige Erziehung vorträgt, zutreffend

mit peripatetischem Gedankengut verglichen worden.
Micios Grundsatz, auf Zwang zu verzichten und sich auf
freiwilligen Gehorsam zu verlassen, machen das Vater-Sohn
Verhältnis zum Modell für jene freiheitliche Staatsordnung,
welche Aristoteles als die väterliche der despotischen
gegenüberstellt (NE 1160 b 24 S. u.a.). Und dass in den Adelphen
die Pädagogik eines Demea scheitern muss, findet seine

Begründung in der ebenfalls von Aristoteles ausgesprochenen
Einsicht, dass die Jugend aus irrationalen Impulsen lebt und
in besonderem Masse den Trieben unterworfen ist (NE 1095
a 4; Rhet. 1389 a 4 ff.), der Erzieher also mit diesen als

Naturgegebenheit zu rechnen hat. Auch durch diese Beziehung

ist jedoch peripatetischer Einfluss für Menander noch
nicht zwingend erwiesen, weil Aristoteles seinerseits auf
Anschauungen Bezug nimmt, die zu seiner Zeit Gemeingut



152 FRITZ WEHRLI

gewesen sein müssen. Sein politischer Begriff einer
väterlichen Autorität setzt nämlich für den erzieherischen Grundsatz,

auf unnachsichtige Härte zu verzichten, eine solche
Selbstverständlichkeit voraus, dass er ohne weiteres auf die
Staatstheorie übertragen werden konnte.

Mit mehr Zuversicht möchte man peripatetische
Interpretation eines allgemeinen Kulturbewusstseins aus dem

Djskolos heraushören. Hier wirkt der Zusammenbruch des

alten Knemon, welcher geglaubt hat, als zweiter Timon
ausserhalb jeder Gemeinschaft leben zu können, wie ein Exempel
für jene gegen sophistischen oder philosophischen Autarkiewahn

gerichtete Feststellung des Aristoteles, der Mensch
sei nicht als Einzelwesen geschaffen, sondern dafür bestimmt,
Hilfe von anderen anzunehmen und ihnen zu gewähren.

Man könnte vermuten, es liege an der gelegentlichen
Lehrhaftigkeit, welche dem Dyskolos anhaftet, dass Menander
sich gerade in diesem Jugendstück so unverhohlen zu peri-
patetischer Lehre zu bekennen scheint. Immerhin darf auch
daran erinnert werden, dass in den Adelphen, die vermutlich
zu seinen reifsten Werken gehörten, aller Wahrscheinlichkeit

nach die aristotelische Mesonlehre als Masstab für das

Verhalten mindestens des einen unter den beiden
gegensätzlichen Erziehern benützt ist.

Damit wären wenigstens zwei Bezugnahmen auf die
Ethik des Lykeion gegeben, die sich mit allen gebotenen
Vorbehalten als Zeugnis persönlicher Kontakte glaubhaft
machen lassen. Und dies erhöht auch die Wahrscheinlichkeit,
dass Menander der peripatetischen Charakterologie
Anregungen zu verdanken hat. Die Übereinstimmungen in
zahlreichen ethopoetischen Einzelzügen, welche zwischen ihm
und Theophrast oder Aristoteles geltend gemacht worden
sind, bedürfen allerdings erneuter Überprüfung im Lichte
der hervorgehobenen Gesichtspunkte.



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 1 5 3

DISCUSSION

M. Ludwig: In den Komödien Menanders finden sich Begriffe
wie a-nipifia, 7tpoodpeai<; u.a., die die philosophische Reflexion
des 4. Jh. genau definiert hatte. Die Philosophie hatte diese Wörter
der Gemeinsprache entnommen. Ich würde gern wissen, ob Sie bei
Menander Stellen kennen, wo solche Begriffe nur als philosophische

Fachtermini gebraucht werden und ihr Verständnis die

Kenntnis ihrer philosophischen Definitionen voraussetzt, oder ob

man Ihrer Auffassung nach stets mit dem auskommt, was das

allgemeine Sprachverstandnis bot.

M. Wehrli: Ich wüsste kein Beispiel zu nennen, welches eine

Benützung peripatetischer Begriffe in schulgerechter Terminologie
für Menander belegen könnte. Wenn bei ihm überhaupt von
philosophischen Anregungen gesprochen werden darf, so beschranken
sie sich auf allgemeine Vorstellungen vor allem ethischen Inhalts,
welchen er einen der Komödie angemessenen Ausdruck gegeben
hat. Mehr ist von ihm als Dichter wohl auch nicht zu erwarten.

M. Turner: Professor Wehrli's caution (the more to be

respected since it is the fruit of long reflection by one who is

familiar with the philosophical schools of the fourth century as

well as with the comic writers) may be illustrated from the idea of
sXsoi;. When Getas in Misoumenos (316-7) says; aXX' IXesIv opOw? zjzl
tov ävTsXsoüvTa, he does not seem remote from the Aristotelian
definition, Rhet. II, 8, s, 13 8 5 b 9 ff. : scrrco §!) tkzoq Xütcy) ti<; era

tpaivofxevw xaxcS cpflaprix« y) Xu7r7)pcö too äva^lou Tuyxavsiv, 8

xav auro^ 7rpoo8oxY)Cjei,ev av TraOsiv 7) tüv carrou Ttva.
Yet the point that Getas is making had been given utterance

earlier in the Mytilenean debate as recorded in Thucydides by
Cleon, Thuc. Ill, 40, 3.

M. Handley : Following on Professor Turner's point: certainly
it is one thing to point to parallels in thought and expression



154 DISCUSSION

between topics in philosophical writing and topics in Menander,
and quite another thing to establish direct derivation or influence.

It does however seem worth asking, even when we are dealing
with an idea with a long history, how far its appearance in (let us

say) Aristotle or Theophrastus can be used to show that it was

live and current at the time when Menander grew up and wrote
plays. If in fact we are interested in the appeal of Menander to
contemporary audiences, can we not use evidence for the currency
of particular forms of thought and language without going too
far towards presuming their affiliation?

To take another topic : opposition to personal abuse in
comedy, and to the freedom of language which went with it, has

a very long history by the time we reach the age of Menander, and

the reasons why comedy turned away from this side of its
tradition are no doubt complex. When he discussed different kinds
of joking, Aristotle himself could mark the contrast between
' old ' comedies and those of his own time and could refer to
legislation against certain kinds of abuse (Eth. Nie. 1128 a 16 ff.).
When we come to Menander, with his very few references to
contemporaries and his very high regard for decency of language,
have we room to say that ethical philosophy was one factor which
confirmed and strengthened the trend

M. Wehrli: Die Dezenz der menandrischen Sprache gehört zu
den Merkmalen der Neuen Komödie, welche von der allgemeinen
Bemühung, volkstümliche Derbheiten abzustossen, bestimmt
werden. Eine Verfeinerung der Sitten erklärt diese Erscheinung
wohl ungezwungener als philosophischer Einfluss.

Mme Kahil: La volonte de limiter l'indecence, sensible dans

la comedie nouvelle, est aussi manifeste dans le costume des

acteurs. Par ailleurs le fait que Socrate, Cebes, Simmias appa-
raissent sur un des panneaux des mosaiques de Mytilene, pourrait
temoigner simplement de ce que, dans l'esprit des biographes,
Menandre etait associe aux philosophes, notamment ä leur maitre



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 155

ä tous, Socrate, dont la presence, sur le pavement de Mytilene,
viserait ä creer une «atmosphere philosophique» autour de

Menandre.

M^e Dedoussi: I should like to ask Professor Wehrli, whether

or not he sees the influence of Aristotle's aesthetic theory of
drama in Menander's dramatic art and especially in the character

drawing.

M. Wehrli: Soweit Beziehungen Menanders zur ästhetischen

Theorie des Aristoteles bestehen, brauchen sie nicht unbedingt
durch Berücksichtigung derselben erklärt zu werden. Für
manches, wie z.B. den Sprechvers, genügt es, darauf hinzuweisen,
dass Menander in einer lebendigen Bühnentradition steht, welche

nicht lange vor ihm von Aristoteles beschrieben worden ist.




	Menander und die Philosophie

