Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 16 (1970)

Artikel: Menander und die Philosophie
Autor: Wehrli, Fritz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661107

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

FRITZ WEHRLI
Menander und die Philosophie



N K
iy i i
- I
L I.

et =

\L-;‘F.n-i!:ll ._
ST
J:‘-] B




MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE ?

Da fir die folgenden Ausfithrungen eine knapp bemes-
sene Zeit vereinbart worden ist, mochte ich mich auf einige
prinzipielle Ubetlegungen konzentrieren und eine gegen-
stindliche Stellungsnahme zum Problem nur umreissen. Die
Frage nach Menanders Beziehung zur Philosophie ist ohne-
hin in Gefahr, zerredet zu werden, wenn keine Verstindigung
tiber das mit ihr Gemeinte und tber die Moglichkeiten, ihr
beizukommen, erzielt wird.

Das Problem ist in den letzten Jahren offensichtlich des-
wegen in den Vordergrund getreten, weil sich die Thematik
des neu entdeckten Dyskolos mit einer Streitfrage zu berithren
scheint, welche in der zeitgentssischen Ethik diskutiert
wurde. Dadurch gewann auch die biographische Ubetlie-
ferung vermehrtes Interesse, nach welcher Menander ein
Schiiler Theophrasts und Freund des Demetrios von Pha-
leron gewesen sein soll. Der historische Wert dieser Angaben
ist allerdings gering, solange man sie allein nimmt, denn sie
konnten auf die Rahmenerzihlung eines peripatetischen
Dialogs oder eine dhnliche literarische Quelle zuriickgehen.
Als Bestitigung jedoch wiirden sie immerhin willkommen
sein, falls es gelingen sollte, auf interpretatorischem Wege

L Literatur :

M. TiernEy, Aristotle and Menander. (Proc. Royal Irish Acad. 43 (1935/7),
241 fL.)

T. B. L. WEBSTER, Studies in Menander. Manchester, 1950, 195 fI.

G. ZunNrz, Interpretation of a Menander Fragment (Proc. Brit. Acad. 42 (1956),
209 f1.)

P. SteinMmETZ, Menander und Theophrast, Folgerungen aus dem Dyskolos. (Rh. M.
103 (1960), 73 ff.)

A. Barigazzi, La formazione spirituale di Menandro. Torino, 19065.

K. GAiser, Menander und der Peripatos (Antike und Abendland, XIII (1967),
8 ff.).



148 FRITZ WEHRLI

in Menanders Komodien peripatetisches Gedankengut
festzustellen.

Unserer Themastellung gemiss haben wir indessen auch
nach Bezichungen zu anderen Schulen zu fragen, und an
vereinzelten Anspielungen an irgend welche Philosopheme
fehlt es durchaus nicht. Da eine gewisse Kenntnis von
solchen jedoch in hellenistischer Zeit zur allgemeinen Bil-
dung gehorte, sagen derartige Bezugsnahmen iber die
Schulzugehorigkeit eines dramatischen Dichters kaum viel
aus, besonders wenn sie zur Charakterisierung von Ver-
tretern eines bestimmten Bildungsstandes beniitzt werden,
wie es bei Menander oft geschieht.

Eine sinnvolle Fragestellung kann nach dem Gesagten
nur lauten, ob Menanders Kunst als Ganzes einer Gesinnung
Ausdruck gebe, zu welcher philosophische Bildung wesent-
liches beigetragen haben miisse. Bedenkt man dabei jedoch,
dass sein Biihnenspiel bei aller Sublimierung alter Komo-
dienderbheit durchaus von der Freude am Menschlich-
allzumenschlichen lebt, so scheidet als massgebendes Bil-
dungselement zum Voraus jede triebfeindliche Ethik aus,
nichst der platonischen und stoischen sogar die epikureische
mit ihrer Forderung einer strengen Kontrolle aller emo-
tionalen Regungen. So bleibt als ernsthafte Moglichkeit
eigentlich nur ibrig, dass Menander dem Peripatos vet-
pflichtet ist, welcher ohne Verzicht auf sittliche Masstibe
dennoch der ganzen Fille von Erscheinungen auch des
sittlichen Lebens gerecht zu werden versucht hat. Dies ver-
leiht den Berichten tiber Menanders Beziehungen zu Theo-
phrast und Demetrios von Phaleron eine prinzipielle Glaub-
wirdigung, und so ist in seinen Menschenschilderungen
denn auch eine ganze Anzahl von Zugen namhaft gemacht
worden, welche mit solchen bei peripatetischen Autoren
iibereinstimmen. Da diese jedoch ihrerseits der ilteren
Komodie Anregungen verdanken, bediirfen solche Gemein-
samkeiten vorsichtiger Deutung, denn sie kénnen auch auf



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 149

gemeinsame Vorbilder des Dichters und der Philosophen
zuriickgehen. Mit peripatetischem Einfluss ist also hochstens
in solchen Schopfungen Menanders zu rechnen, die nicht
unmittelbar von alter Bithneniiberlieferung bestimmt sind,
sondern zur ausschliesslichen Thematik der Neuen Komodie,
genauer gesagt unseres Dichters selbst, gehoren. Fiir einen
vollen Beweis bediirfte es schliesslich nicht bloss thema-
tischer, sondern auch terminologischer Ubereinstimmungen
mit der aristotelischen Schule, aber solche sind kaum zu
erwarten, da der komische Stil fiir die Ubernahme philoso-
phischen Sprachgutes kaum gtinstig ist.

Man wird unbedenklich behaupten ditfen, dass Menan-
der wie keiner seiner Zeitgenossen die ethopoetische Kunst
beherrschte, den alten Typenschatz der Komodie im Geiste
einer neuen Urbanitit umzugestalten und entsprechend
seiner differenzierten und vertieften Menschendarstellung
auch fir die Handlung seiner Komodien neue, ernsthaftere
Sinngebungen zu finden. Es wird also zu untersuchen sein,
ob diese Metamorphose des Biihnenspiels durch Einfliisse
der peripatetischen Schule mindestens begiinstigt wurde.
Wie Ethik und Rhetorik des Aristoteles sowie die Charaktere
Theophrasts zeigen, verfiigte der Peripatos {iber eine ebenso
reiche Anschauung von den moglichen Ausprigungen der
menschlichen Natur wie Menander, und die aristotelische
Ethik kam dessen Vorstellungen vom richtigen Verhalten
unter Nichsten jedenfalls viel naher als der Individualismus
der anderen Schulen. Da den allgemeinen Hintergrund dieser
Ubereinstimmungen jedoch die gesellschaftliche Kultur des
damaligen Athen bildet, muss eine personliche Lehrbezie-
hung durch gemeinsames Gedankengut von klarer Umgren-
zung erhdrtet werden kénnen.

Was Menanders Stellung in der Komddie betriftt, so hat
es die antike Kritik unterlassen, seine Kunst von derjenigen
seiner Zeitgenossen ausdriicklich abzusetzen. Sie beschrinkte
sich darauf, die Neue Komddie als Einheit im Gegensatz zur



150 FRITZ WEHRLI

Archaia zu charakterisieren. Als ihr Hauptmerkmal hob sie
dabei zutreffend die Beseitigung alter Derbheiten hervor,
und als Mittel dazu scheint sie ebenso richtig den aus det
Tragodie tibernommenen Anagnorismos beurteilt zu haben.
Dieser hat jedenfalls die bei Plutarch ( Quaest. conviv. V11, 8, 3)
gerithmte Losung des Liebeskonfliktes vorzubereiten, welche
darin besteht, das in Armut geratene und von Hetdrenschick-
sal bedrohte Mddchen seinen ehrbaren Eltern zuzufithren und
ihm dadurch die Heirat zu ermdoglichen. Damit verwandelt
sich das alte Streitmotiv mit seinen Erbarmungslosigkeiten
in ein Spiel der Irrungen, deren Klirung einen Ausgleich
und damit ein fiir alle befriedigendes Ende der Handlung
ermoOglicht, wie es der verfeinerte Zeitgeschmack verlangte.

Der antiken Beobachtung bleibt nur das eine beizuftigen,
dass Menander diese Urbanisierung der Komdodie in einem
umfassenderen und geistigeren Sinne als die tibrigen Dichter
verstand, dass sie bei ihm allein oder doch als etstem zu
jener neuen Kunst der Ethopoiie und jener Verinnerlichung
der Handlung gefiihrt hat, von welcher schon zu sprechen
war. Der Theaterzufall des Anagnorismos ist in seinen
schonsten Stiicken kein bloss dussetlicher Kunstgriff mehr,
weil fir das umkidmpfte Middchen die Entdeckung seiner
btrgerlichen Herkunft mit ihren Folgen dort zur menschli-
chen Notwendigkeit wird. Nach altem Bithnenherkommen
ist dasselbe oft genug blosser Gegenstand des Liebeskon-
fliktes, und noch in manchen Stiicken der Nea tritt es darum
nicht einmal selber in Erscheinung. Es bedurfte der Kunst
Menanders, um durch die Schilderung seiner Gegenliebe
zum Jingling fir sein Schicksal Anteilnahme zu wecken,
und diese Humanisierung des Liebesmotivs wirkte sich
folgerichtig auf die Zeichnung des jugendlichen Liebhabers
aus, was eine Verwandlung der ganzen Komdédienthematik
nach sich zog. All dies steht mit der urbanen Gesinnung der
damaligen Gesellschaft Athens in Einklang, die sich auch
in der aristotelischen Ethik spiegelt. Dennoch bleibt die



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE ISI

dichterische Leistung Menanders das Geheimnis seines
Ingeniums, und in ihrer Allgemeinheit erlauben uns die
Ubereinstimmungen nicht, mit philosophischer Anregung
zu rechnen.

Kaum viel giinstiger als mit dem Liebesmotiv verhilt es
sich mit dem Vater als Widersacher des verliebten Junglings.
Die idltere Komodie pflegte diesem erbarmungslos mitzu-
spielen, indem sie seine fritheren oder gegenwirtigen Stinden
ausschlachtete. Dass dies dem empfindlicheren Schicklich-
keitsgefiihl der Folgezeit anstossig wurde, zeigen ver-
schiedene Umgestaltungen der Thematik in der Neuen
Komodie. Menander allein aber gehort jener Vater oder
Pflegevater, welcher die Jugend aus reinem Verstindnis und
ohne fir sich selbst etwas erhaschen zu wollen gewihren
lisst. Seine Leistung ldsst sich der typologischen Entwick-
lungsreithe vom alten Siinder in der Asinaria tber den
jovialen Junggesellen des Miles gloriosus mit seiner etwas
verdichtigen Lebensphilosophie bis zum Micio der Ade/phen
ablesen. Nun ist das, was dieser seinem uneinsichtig strengen
Bruder Demea iiber die richtige Erziehung vortrigt, zutref-
fend mit peripatetischem Gedankengut verglichen worden.
Micios Grundsatz, auf Zwang zu verzichten und sich auf frei-
willigen Gehorsam zu verlassen, machen das Vater-Sohn
Verhiltnis zum Modell fiir jene freiheitliche Staatsordnung,
welche Aristoteles als die viterliche der despotischen gegen-
iberstellt (IVE 11600 24 ff. u.a.). Und dass in den Adelphen
die Pidagogik eines Demea scheitern muss, findet seine
Begriindung in der ebenfalls von Aristoteles ausgesprochenen
Einsicht, dass die Jugend aus irrationalen Impulsen lebt und
in besonderem Masse den Trieben unterworfen ist (/VE 1095
a 4; Rbet. 1389 a 41L.), der Erzieher also mit diesen als
Naturgegebenheit zu rechnen hat. Auch durch diese Bezie-
hung ist jedoch peripatetischer Einfluss fiir Menander noch
nicht zwingend erwiesen, weil Aristoteles seinerseits auf
Anschauungen Bezug nimmt, die zu seiner Zeit Gemeingut



I52 FRITZ WEHRLI

gewesen sein miissen. Sein politischer Begrift einer viter-
lichen Autoritit setzt nimlich fir den erzieherischen Grund-
satz, auf unnachsichtige Hirte zu verzichten, eine solche
Selbstverstindlichkeit voraus, dass er ohne weiteres auf die
Staatstheorie tibertragen werden konnte.

Mit mehr Zuversicht mochte man peripatetische Inter-
pretation eines allgemeinen Kulturbewusstseins aus dem
Dyskolos heraushoren. Hier wirkt der Zusammenbruch des
alten Knemon, welcher geglaubt hat, als zweiter Timon aus-
serhalb jeder Gemeinschaft leben zu kénnen, wie ein Exempel
fur jene gegen sophistischen oder philosophischen Autarkie-
wahn gerichtete Feststellung des Aristoteles, der Mensch
sei nicht als Einzelwesen geschaffen, sondern dafiir bestimmt,
Hilfe von andeten anzunehmen und ihnen zu gewihren.

Man konnte vermuten, es liege an der gelegentlichen
Lehrhaftigkeit, welche dem Dyskolos anhaftet, dass Menander
sich gerade in diesem Jugendstiick so unverhohlen zu peri-
patetischer Tehre zu bekennen scheint. Immerhin darf auch
daran erinnert werden, dass in den .Adelphen, die vermutlich
zu seinen reifsten Werken gehorten, aller Wahrscheinlich-
keit nach die aristotelische Mesonlehre als Masstab fiir das
Verhalten mindestens des einen unter den beiden gegen-
sitzlichen Erziehern bentitzt ist.

Damit wiren wenigstens zwel Bezugnahmen auf die
Ethik des Lykeion gegeben, die sich mit allen gebotenen
Vorbehalten als Zeugnis personlicher Kontakte glaubhaft
machen lassen. Und dies erhoht auch die Wahrscheinlichkeit,
dass Menander der peripatetischen Charakterologie Anre-
gungen zu verdanken hat. Die Ubeteinstimmungen in zahl-
reichen ethopoetischen Einzelziigen, welche zwischen ihm
und Theophrast oder Aristoteles geltend gemacht worden
sind, bedtrfen allerdings erneuter Ubetpriifung im Lichte
der hervorgehobenen Gesichtspunkte.



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 153

DISCUSSION

M. Ludwig : In den Komodien Menanders finden sich Begriffe
wie ardynue, mpoalpeolg u.d., die die philosophische Reflexion
des 4. Jh. genau definiert hatte. Die Philosophie hatte diese Worter
der Gemeinsprache entnommen. Ich wiirde gern wissen, ob Sie bei
Menander Stellen kennen, wo solche Begriffe nur als philoso-
phische Fachtermini gebraucht werden und ihr Verstindnis die
Kenntnis ihrer philosophischen Definitionen voraussetzt, oder ob
man Threr Auflassung nach stets mit dem auskommt, was das
allgemeine Sprachverstindnis bot.

M. Webrli : Ich wisste kein Beispiel zu nennen, welches eine
Beniitzung peripatetischer Begriffe in schulgerechter Terminologie
fiir Menander belegen kénnte. Wenn bei ihm tiberhaupt von philo-
sophischen Anregungen gesprochen werden datf, so beschrinken
sie sich auf allgemeine Vorstellungen vor allem ethischen Inhalts,
welchen er einen der Komdodie angemessenen Ausdruck gegeben
hat. Mehr ist von ihm als Dichter wohl auch nicht zu erwarten.

M. Taurner: Professor Wehrli’s caution (the more to be
respected since it is the fruit of long reflection by one who is
familiar with the philosophical schools of the fourth century as
well as with the comic writers) may be illustrated from the idea of
Eeog. When Getas in Misoumenos (316-7) says; aAN’ Ehecty 6p0d¢ Exer
oV &vreleobvta, he does not seem remote from the Aristotelian
definition, Rbet. 11, 8, s, 1385 & 9 f. : Eotw 3% Eleog Nomy) Tic émi
povoévey xond lapTind ) Aumnpd Tob dvadiov Tuyycvew, &
x&v adTOg Tpocdoxnceley &v Talbelv ) TEY adTod Twva.

Yet the point that Getas is making had been given utterance
earlier in the Mytilenean debate as recorded in Thucydides by
Cleon, Thue. 111, 40, 3.

M. Handley : Following on Professor Turner’s point : certainly
it is one thing to point to parallels in thought and expression



154 DISCUSSION

between topics in philosophical writing and topics in Menander,
and quite another thing to establish direct derivation or influence.
It does however seem worth asking, even when we are dealing
with an idea with a long history, how far its appearance in (let us
say) Aristotle or Theophrastus can be used to show that it was
live and current at the time when Menander grew up and wrote
plays. If in fact we are interested in the appeal of Menander to
contemporary audiences, can we not use evidence for the currency
of particular forms of thought and language without going too
far towards presuming their affiliation?

To take another topic: opposition to personal abuse in
comedy, and to the freedom of language which went with it, has
a very long history by the time we reach the age of Menander, and
the reasons why comedy turned away from this side of its tra-
dition are no doubt complex. When he discussed different kinds
of joking, Aristotle himself could mark the contrast between
“old’ comedies and those of his own time and could refer to
legislation against certain kinds of abuse (E7h. Nic. 1128 2 16 f.).
When we come to Menander, with his very few references to
contemporaries and his very high regard for decency of language,
have we room to say that ethical philosophy was one factor which
confirmed and strengthened the trend ?

M. Webrli : Die Dezenz der menandrischen Sprache gehért zu
den Merkmalen der Neuen Komddie, welche von der allgemeinen
Bemiithung, volkstiimliche Derbheiten abzustossen, bestimmt
werden. Fine Verfeinerung der Sitten erklirt diese Erscheinung
wohl ungezwungener als philosophischer Einfluss.

Mm¢ Kahil: La volonté de limiter I’indécence, sensible dans
la comédie nouvelle, est aussi manifeste dans le costume des
acteurs. Par ailleurs le fait que Socrate, Cébeés, Simmias appa-
raissent sur un des panneaux des mosaiques de Mytilene, pourrait
témoigner simplement de ce que, dans Iesprit des biographes,
Ménandre était associé aux philosophes, notamment a leur maitre



MENANDER UND DIE PHILOSOPHIE 155

4 tous, Socrate, dont la présence, sur le pavement de Mytilene,
viserait a créer une «atmosphére philosophique» autour de
Ménandre.

M¥e Dedoussi : T should like to ask Professor Wehtli, whether
or not he sees the influence of Aristotle’s aesthetic theory of
drama in Menander’s dramatic art and especially in the character
drawing.

M. Webrli : Soweit Beziehungen Menanders zur dsthetischen
Theorie des Aristoteles bestehen, brauchen sie nicht unbedingt
durch Beriicksichtigung derselben erklirt zu werden. Fiir
manches, wie z.B. den Sprechvers, geniigt es, darauf hinzuweisen,
dass Menander in einer lebendigen Biithnentradition steht, welche
nicht lange vor ihm von Aristoteles beschrieben worden ist.






	Menander und die Philosophie

