Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 16 (1970)

Artikel: Die plautinische Cistellaria und das Verhaltnis von Gott und Handlung
bei Menander

Autor: Ludwig, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661090

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II
WALTHER LUDWIG

Die plautinische Cistellaria und das Verhiltnis
von Gott und Handlung bei Menander



"
3
¥

gt
e



DIE PLAUTINISCHE CISTELLARIA
UND DAS VERHALTNIS VON GOTT UND
HANDLUNG BEI MENANDER

Die Zufille der handschriftlichen Uberlieferung haben
der Cistellaria des Plautus iibel mitgespielt. Von der Vidularia
abgesehen ist keine Komodie des sogenannten Varronischen
Cotpus in so schlechtem Zustand auf uns gekommen wie
dieses Stiick. Es hatte einst rund vier Quaternionen eines
spitantiken Pergamentcodex gefillt. Die beiden mittleren
waren dann jedoch anscheinend herausgefallen, ein Verlust,
den der Schreiber des Archetypus unserer mittelalterlichen
Handschriften so wenig bemerkte, dass er an den letzten
Vets des ersten Quaternio den ersten des vierten unmittelbar
anschloss. Im codex vetus Camerarii (B) sind dann sogar Teile
der beiden Verse zu einer einzigen Zeile verbunden. Der
Umstand, dass Alcesimarchus, der jugendliche Liebhaber, in
beiden Szenen auf der Bihne war, diirfte mitgeholfen haben,
dass der Schreiber die Liicke iibersah. Die Folge davon wat,
dass nicht nur in allen Handschriften der Palatinischen
Rezension die 15 Verse des vorderen mit den 45 Versen des
hinteren Szenenfragments verbunden sind, auch die Drucke
der Renaissance tibernahmen das Ergebnis dieser « Kuppe-
lei» und Giovanni Battista Pio etablierte das kiinstliche
Produkt als erste Szene des zweiten Aktes fiir alle Editionen
der Folgezeit. Bis ins 19. Jahrhundert hat kein Philologe
auch nur vermutet, dass diese « Szene» zwei Texte mit-
einander vereinte, die in Wirklichkeit ein grosser Handlungs-
abstand voneinander trennte. Uber den textlichen Problemen
der einzelnen Verszeilen hatte man die dramatischen und
biihnenmissigen Zusammenhinge vollig aus dem Auge vet-
loren. Dabei wurde man an sich durch eine nicht geringe
Zahl indirekt tiberlieferter Fragmente, die sich in der tiber-
lieferten Fassung nicht fanden, geradezu mit der Nase



46 WALTHER LUDWIG

darauf gestossen, dass mit der Ciste/laria nicht alles in Ord-
nung sein konnte. Aber nachdem ein Scaliger erklirt hatte,
diese Fragmente seien filschlich fur die Cistellaria bezeugt
und einer anderen, unbekannten Komodie zuzuweisen, fiir
die er den Titel Clitellaria in Vorschlag brachte, war dieser
Stein des Anstosses beseitigt, die listigen Fragmente fanden
in den Ausgaben unter der Uberschrift Clitellaria ihren Platz
und die Cistellaria iberdauerte als unerkannter Wechselbalg
einer Komd&die ohne Mittelstiick.

Verwunderung erregte dann die Entdeckung des Ambro-
sianischen Palimpsestes durch Angelo Mai, der 1815 mit-
teilte, dass dieser Codex fiunf Blitter aus der Cistellaria
enthalte, deren Text sich in der gingigen Fassung nicht
finde. Aber erst Theodor Ladewig, Gymnasialprofessor im
mecklenburgischen Neu-Strelitz, gelang es, die Liicke im
Archetypus der Palatini zwischen II, 1, 24 und II, 1, 25
(nach der Zahlung der neueren Ausgaben) zu finden (Rbei-
nisches Musenm 3, 1845, S. 520 f.). Unterdessen haben die
Arbeiten von Studemund, Scholl und Siiss sowohl den
Umfang der Liicke — etwa 6oo Verse — als auch die Stellen
bestimmt, wo in dieser Liicke die Blitter des Ambrosianischen
Palimpsestes mit insgesamt etwa 250 mehr oder weniger gut
erhaltenen Versen zu plazieren sind. Der szenische Ablauf
konnte wieder einigermassen rekonstruiert werden. Was zum
Vorschein kam, war, was Duckworth als die menandrischste
aller Plautuskomodien bezeichnet hat. Trotzdem ist sie ver-
gleichsweise wenig beachtet geblieben. Auch die menan-
drische Flut im Gefolge der Dyskolos-Entdeckung hat daran
kaum etwas geindert. Eine kommentierte Spezialausgabe
existiert nicht, obwohl sie hier notiger wire als fiir viele
andere romische Komédien, und die gingigen Ausgaben
von Lindsay und Ernout versiumen es, zwischen den Text-
fragmenten den erschliessbaren Handlungsablauf kurz zu
notieren, so dass dem Interessierten der Zugang zu diesem
Schauspiel nicht leicht gemacht wird.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 47

In meiner fiir einen weiteren Leserkreis bestimmten
Neubearbeitung der Binder’schen Plautusiibersetzung (et-
schienen im Winkler-Verlag, Miinchen 1966) habe ich deshalb
die erhaltenen Fragmente durch Zwischentexte verbunden,
die den Umfang der verbleibenden Liicken, die Abfolge der
Szenen und den vermutlichen Fortschritt der Handlung an-
geben. Eine eingehendere Analyse des szenischen Auf-
baus und der Struktur des dramatischen Vorgangs war
dort nicht moéglich. Beides versuche ich im erstenTeil meines
Vortrags hier zu geben. Ein besseres Verstindnis der Cistel/-
laria und der ihr zugrunde liegenden Synaristosai kann aber
auch einen Beitrag zu einem allgemeineren Problem liefern,
das seit der Entdeckung des Dpyskolos wiederholt ertrtert
wurde, ich meine die Frage nach der Funktion der Gotter,
nach dem Verhiltnis von Gott und Handlung bei Menander.
Dazu wurden in letzter Zeit teilweise meines Erachtens irrige
Auffassungen gedussert, die sich in der Regel speziell auf die
Verhiltnisse in Dyskolos und in der Awulularia bezogen. Es
scheint mir moglich zu sein, hier noch eine erhebliche
Klirung zu erzielen, wenn die verschiedenen in dieser Hin-
sicht relevanten Menanderkomddien zusammen gesehen und
die zum Teil unscharfen dramaturgischen Begriffe genauer
bestimmt werden. Beides wird im weiteren Verlauf dieses
Vortrags versucht.

Ort der Handlung ist in der Cistellaria Sikyon, und die doz-
tigen Dionysien spielen im Stiick auch eine besondere Rolle.
Wir kennen sie aus Pausanias als eine jahrliche Nachtfeier, bei
der die Bilder des Dionysos Bakcheios und des Lysios in einer
Prozession unter Fackelglanz und Hymnengesang von einem
« Kosmeterion » genannten Gebiude zum Dionysostempel
getragen wurden. Bei einem solchen Dionysosfest hatte
einst — 18 Jahre vor der fiktiven Handlung der Komddie



48 WALTHER LUDWIG

(vgl. V. 755) — ein junger Kaufmann aus Lemnos, Demipho,
die junge Phanostrata vergewaltigt vinulentus, multa nocte, in
via (159). Als diese neun Monate danach ein Midchen gebar,
liess sie es durch ihren Sklaven aussetzen, da sie von dem
wieder nach Lemnos geflichteten Vater nichts mehr gehort
hatte. Das Kind fiel einer Dirne in die Hinde, die es an ihre
kinderlose Freundin Melaenis weitergab, unter deren Obhut
das nun Selenium genannte Madchen heranwuchs, bestimmt
zur kiinftigen Prostituierten, die aus ihren Einkiinften auch
ihte alt gewordene Pflegemutter ernihren sollte. Die letzten
Dionysien wurden nun fiir die Herangewachsene so bedeu-
tungsvoll wie jene vor 18 Jahren fiir ihre Mutter Phanostrata:
Melaenis war mit Selenium ausgegangen, um die néchtliche
Prozession anzusehen. Dabei bekam sie der junge Alcesi-
marchus zu Gesicht, der ihr bis nach Hause folgte und sich
blanditiis, muneribus, donis ihre Gunst und die Zustimmung
der Melaenis erwarb (9o f1.). Es begann eine Liebesbeziechung,
Alcesimarchus zog mit Selenium in ein zu diesem Zweck
gemietetes Haus und versprach seiner Konkubine sogar
durch einen Eid die Ehe. Sein moralisches Verhalten steht
in augenfilligem Kontrast zu dem damaligen leichtfertigen
und verantwortungslosen Benehmen Demiphos gegentiber
ihrer Mutter, was um so gravierender ist, als es sich bei
Phanostrata um ein Midchen aus dem Birgerstand, bei
Selenium aber scheinbar um die Tochter einer Hetire
handelt. Das Dionysosfest ist der identische Anlass und
Rahmen der beiden schicksalhaften Begegnungen, die infolge
des gegensitzlichen Verhaltens der Minner so verschiedene
Folgen hatten.

Zu dem Ort der Handlung und der Bedeutung, die das
dortige Dionysosfest in ihr spielt, wiirde es gut passen,
wenn Menander das Original fir die Auffithrung im Theater
in Sikyon, das neben dem Dionysostempel lag, verfasst
hitte. Fiir eine Urauffithrung in Athen blieben die Sikyoniaka
des Stiickes funktionslos (vgl. auch die Erwihnung des



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 49

Hippodroms in V. 549 fI.). Bei einer Auffiihrung in Sikyon
konnte man sich jedoch vorstellen, dass die Begegnung von
Alcesimarchus und Selenium bei der letzten bzw. letzt-
jahrigen Dionysosprozession stattgefunden hitte. Die Auf-
tiibrung selbst war natiitlich auch Teil eines Dionysosfestes.
Es ist unbekannt, ob sie im Zusammenhang mit dem Fest
der Dionysosprozession stattfand oder zu einer anderen Zeit
des Jahres. Gleichviel, die Auffithrung war sozusagen das
dritte fiir Phanostrata und Selenium bedeutsame Dionysos-
fest in Sikyon : sie zeigt gewissermassen in einer Verschmel-
zung der fiktiven und realen Zeit den Tag der Wiedetve-
reinigung von Mutter und Tochter und zugleich den Tag
der endgiiltigen Vereinigung des Alcesimarchus mit
Selenium.

Fir die weiteren Betrachtungen wird es notwendig, kurz
den tibetlieferten, bzw. rekonstruierbaren, szenischen Ablauf
des Stiickes zu vergegenwirtigen. (Die beiden auf. S. 50 und
51 folgenden Schemata geben die personellen Zusammen-
hinge — von der Bourgoisie bis zur Prostitution — sowie
den Aufbau des menandrischen Originals und den Ubetlie-
ferungszustand des plautinischen Stiickes in tbersichtlicher
Kurzfassung wieder.)

Im exponierenden ersten Akt erscheinen in der ersten
Szene Selenium, die Hetire Gymnasium und deren Mutter,
welche einst Selenium gefunden und Melaenis tbergeben
hatte, vor dem Haus, das Alcesimarchus fiir sich und
Selenium gemietet hatte und in das wihrend seiner Abwesen-
heit die beiden Freundinnen von Selenium zu einem prandium
eingeladen worden waren. (Die Menandermosaike von Myti-
lene haben uns die griechischen Namen der Figuren bekannt
gemacht ; Selenium hiess bei Menander « Plangon », Gymna-
sium « Pythias », ihre Mutter « Philainis ». Ich werde im fol-
genden der Einfachheit halber aber stets die vertrauten
plautinischen Namen beniitzen, auch wenn es um die Hand-
lung bei Menander geht, ausgenommen bei der in der



PAIENT]
wn|seuwAx)

I
« sjurejiyd »

wnjusjeg Bl — — — —
/ (X
/
4
i
/
e|jloue /  snaies
eosl|eH \ olpedweT
/
d
/ ‘
/ |
mc\o_ euollew Xeues
s|ueele|\ ejelisoueyd oydiweq | Joxn

X

(1esojslieuAg) elie||d)siy Jep |euosiad

sueose|npe

— SNYoJew|sead|y

snAles
X

Xaues
1yoJewised|y Jejed

X



01 ‘0 0¢ 'O 62
(1e11B|g uB}jRYle yosueluswBel}) snuelsoiquy g8 L m\/v Z2 1 D D
Buniejel|
-leq) | I | ! I
eyosiuiieled
B o s i . ik . ke o P
S8 wie] Arhie i el
(A =) MV 'S BV v MV '€ PV 'g | 16]1e6 PV 'L
‘ydiweQ eosl|eH BOS||EH ST wniseuwis ‘ydiwaq | -y | "uwin
[V 1e3ed] siueejo|N < ¢ ‘uejeg > sjutejiyd ' snAles 'dweq | n | siulejiyd
‘dwe ‘dwen ‘ue|es ‘dwen 'S0\ ‘dwe "V Joled 'Se0|y ‘ueyd |V | ruejeg
‘ueyd 'seo|y eddn.B oddnib eddnib
‘ueyd -usuezg 'g¢ | -ueuezg 'g | -ueuszg '}
eddnifb eddnib
-ueuezg ‘g | -ueuezg |
eddnib eddniB
~ueuezg 'g | -ueuszg -’y
euezs euezs euezs
-layosne ‘g -10yosneT ‘g -leyosne '
‘leH < ‘ueud ‘dweq < ‘19N
10UJIeA J0UJoA
Bunuueyy 'g Bunuueyiy *g Bunuuey.y °}
"Yd < *dweq ‘IYyd < "dweT
il P (1esojsiieuAg) eliej|aisiy
"uezsIelulY ‘uezsiejuly 10p DCD._OH_.Q__._GQD pun neqjny



52 WALTHER LUDWIG

plautinischen Ubetlieferung nicht benannten Mutter Gym-
nasiums.) Selenium teilt nun in I, 1 ihren Gisten mit, dass
sie auf Geheiss der Melaenis das Haus verlassen muss, nach-
dem der Plan einer Heirat des Alcesimarchus mit einem
anderen Midchen ruchbar geworden ist (sein Vater dringt
auf eine standesgemisse Partie). Selenium bittet nach dem
prandium ihre Freundin Gymnasium, das Haus zu betreuen,
bis Alcesimatrchus zuriickkehrt. Die Heldin des Stiickes, die
am Hnde, als Zngenna erkannt, mit Alcesimarchus die Ehe
eingehen wird, erscheint gleich zu Anfang in einem Gegen-
satz zu ihrer bedenklichen Umgebung. Die Vorstellung ihres
Charakters und die Verdeutlichung ihres Verhiltnisses zu
Alcesimarchus sind die dramaturgisch wesentlichen Funk-
tionen der Eroffnungsszene. Selenium hat sich nicht der
Prostituiertenmoral angepasst, in deren Sinn sie s#z/fa ist
(6o, 62, 76, 86). Sie liebt Alcesimarchus aufrichtig und hat
sich nur ihm hingegeben (nec pudicitiam imminuit meam mihi
quisquam alius, 86). Er seinerseits hat ihrer « Mutter » eidlich
versichert, sie zu heiraten (96) und lebt mit ihr in einem ehe-
dhnlichen Verhiltnis in einem Haus, tiber das sie sogar die
Schliisselgewalt hat (111). Die Bindung des reichen jungen
Mannes an das Midchen aus dem Hetdrenmilieu ist damit
enger und verbindlicher als in irgendeinem anderen bekann-
ten Stick der Nea (es geht tiber die Verhiltnisse in det Andria
noch hinaus, wo Pamphilus die Glycerium auch pro #xore
hilt). Umgekehrt konnte auch der scheinbare Bruch seines
Versprechens Selenium nicht gegen Alcesimarchus ein-
nehmen (wtut erga me est meritus, in cordi est tamen, 109), sie
liebt ihn weiter und verldsst nur unter dem Zwang ihrer
aufgebrachten Mutter das Haus — voll Trauer, so dass sie
nicht einmal mehr auf iht Aussetes achten mag (111 ff.).
Nachdem sie nach rechts und Gymnasium ins Haus abge-
gangen ist, gibt Philainis, allein gelassen, die Herkunft der
Selenium, soweit sie sie kennt, preis (thr Abgangsmonolog
ist in der Ubetlieferung als eigene Szene abgetrennt : I, 2).



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 53

Anschliessend teilt die Prolog-Gottheit Auxilium die vet-
bleibenden, nur ihr bekannten expositionellen Zusammen-
hinge mit (= I, 3). Die Gottheit berichtet auch, dass Phano-
strata den Mann aus Lemnos, der sie einst vergewaltigte,
spiater geheiratet hat. Demipho ist nach dem Tod seiner
ersten Frau, die ihm eine Tochter hintetliess, wieder nach
Sikyon gekommen. Er und Phanostrata wohnen im zweiten
Bihnenhaus. Auxilium informiert ferner dariiber, dass die
Suche nach der verschollenen Tochter durch Aussendung
des Sklaven (Lampadio) in Gang gesetzt worden ist. Man hat
wohl mit Recht vermutet, dass die plautinische Prolog-
Gottheit auf eine menandrische « Boetheia » zuriickgeht. Die
Personifikation der gottlichen « Hilfe » scheint von Menander
ad hoc erfunden zu sein. Er hat damit einen Aspekt des
Gottlichen abstrahiert : Bowfeixv konnten die Gotter all-
gemein den Menschen zuteil werden lassen (Pl. 77%. 77 a),
insbesondere hatten Apollo und Artemis, die Dioskuren und
Herakles, daneben spiter auch Tyche das Beiwort Bovféog
(Kall. H. 3, 2xff, 153f. ; 4, 27; Theoct. 22, 23y Kaibel
ep. 1039, 1040 ; vgl. auch Ov. Met. 15, 553 deus opifer von
Aesculap, C/L XIV 3539 Fortuna opifera). Es fragt sich, was
Menander zu seiner Namengebung verleitete, d.h. ob seine
Boetheia im Stiick irgendeine « helfende» Funktion hatte,
die ihren Namen rechtfertigte und begriindete.

Plautus konnte diesen Begriff ausser durch awuxilinm auch
durch ops « Gbersetzen ». Was liess ithn dem Neutrum den
Vorzug geben gegeniiber Ops, welche bereits eine alte
romische Kultgottin war? Vielleicht wollte er gerade eine
abstrakte, ad hoc erfundene Personifikation, wie die menan-
drische Boetheia es war (dass es ein Neutrum wurde, mochte
ithm witzig erscheinen), und nicht eine seinen Horern
bekannte, mit individuellen Ziigen ausgestattete und durch
Feste und Heiligtiimer verehrte Gottheit.

Awuxcilinm fihrt sich zu Anfang seiner Prologrede als deus
ein, der besser als die geschwitzige und trinkfreudige Alte



54 WALTHER LUDWIG

die Exposition zu geben verstehe: nam mibi Auxilio est
nomen (154). Als « Hilfe» wverhilft sie dem Romer zum
argumentum. Das ist die einzige — scherzhafte — Motivierung
fir ihr Auftreten bei Plautus, die einzige Hilfe, die sie bei
ihm im Stiick leistet. Von einer Hilfe, die sie etwa den
Personen der Handlung erweisen wollte, ist nicht die Rede.
Auxilium verabschiedet sich von den Horern mit einem
worttspielreichen Appell zum punischen Krieg, der auch die
Aufforderung augete anxilia enthilt (200). Dem Auxilium ist
an den auxilia gelegen, womit es am Ende witzig gewisser-
massen zum Schutzpatron der rémischen Hilfstruppen wird.
Die beiden Anspielungen auf den Namen verkniipfen die
Figur nur sehr lose mit dem Stiick, in dem sie ausserhalb der
expositionellen Information keine Funktion hat. Es witrd
sich spiter zeigen lassen, dass es hierin mit der Boetheia
Menanders anders bestellt war.

Nach dem Gotterprolog hat Webster einen Auftritt der
Phanostrata, des Demipho und des Sklaven Lampadio fiir
das Original erschlossen. Beweisend scheint mir dafiir nicht
so sehr seine Hypothese, dass einer Gotterrede nicht un-
mittelbar ein Aktschluss folgen konne, als vielmehr die von
ihm ausserdem angefiihrten Auftrittsverhiltnisse : Demipho,
der im letzten Akt ex senmatu zuriickkommt (776), und Lam-
padio, der im Verlauf des Stiickes von seiner Suche zuriick-
kehrt, sollten zunichst einmal ihr Haus auf der Biihne
verlassen. Bei der Aussendung des alten Sklaven wird
Phanostrata zugegen gewesen sein. Die Eheleute werden
dabei auch von der Hochzeit der Tochter aus Demiphos
erster Ehe, die mit Alcesimarchus geplant war, gesprochen
haben, womit dem Zuschauer alle personellen Beziehungen
schon im ersten Akt klar gemacht wurden. Selenium und
Phanostrata, zu deren Wiedervereinigung das Stiick fithren
sollte, traten so zu Anfang in zwei kontrastierenden Szenen
in ihrem verschiedenartigen Milieu vor den beiden Biihnen-
hiusern auf. Plautus hat den ersten Akt wohl aus dhnlichen



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 55

Motiven verkiirzt wie den analog strukturierten ersten Akt
des Originals der Awlularia. Dort hatte er den Auftritt des
Lyconides und seines Sklaven, der dem Gotterprolog vor-
ausging, gestrichen und nur die jenem folgende Szene mit
Euclio und Staphyla beibehalten. Die Verkiirzung der ut-
spriinglich dreiteiligen Exposition bringt den Zuschauer
rascher in den Genuss der Handlung, wobei Plautus in
beiden Fillen die wirkungsvollere Szene (das, Hetirenmahl
und den Auftritt des Geizhalses) stehen liess. Anstelle det
gestrichenen Expositionsszene der Synaristosai figte Plautus
V. 180-189 in den Gotterprolog ein. Fir die faktische Auf-
klirung gentigte dies.

Am Anfang des zweiten Aktes tritt Alcesimarchus von
links her auf (er kommt vom Land, wo er sechs Tage auf
Befehl seines Vaters hatte zubringen miissen). Wihrend
seiner Monodie, in welcher er seine unwandelbare Liebe zu
Selenium bekennt, bricht die palatinische Ubetlieferung ab.
Es folgte eine Dialogszene des Alcesimarchus mit seinem
Sklaven ; dann trat Gymnasium hinzu. Alcesimarchus erfuhr
vom Weggang der Selenium, geriet in Verzweiflung, erklirte
in den Heiratsplan seines Vaters nicht einzuwilligen und ver-
liess schliesslich die Bithne, um, wie ihm Gymnasium geraten
hatte, einen Bittgang zu Melaenis zu machen. — Die zweite
Szenengruppe zeigte Gymnasium im Gesprich mit dem
Vater des Alcesimarchus, der gekommen war, um mit
Selenium zu sprechen, bei der er Widerstinde gegen den
Heiratsplan fiir seinen Sohn vermutete. Er glaubte in Gym-
nasium Selenium vor sich zu haben, und die listige Dirne
machte das Spiel mit, bis er schliesslich selbst noch ihren
Reizen verfiel, wodurch — nach Demipho — auch die
moralische Position des zweiten Vaters geschwicht wird.
Wihrend des Gesprichs scheint Philainis dazugekommen
zu sein, der Alte musste unverrichteter Dinge abziehen.
Die Kupplerin will ihre Tochter abholen, nachdem Alcesi-
marchus wieder in der Stadt ist. — FEine dritte Szenen-



56 WALTHER LUDWIG

gruppe setzte mit dem Auftritt des Lampadio ein, der von
rechts auf die Bithne kam und in einem Monolog von sei-
ner vergeblichen Suche nach der Tochter Phanostratas, bzw.
nach jener Hetdre berichtete, die er einst beobachtete, wie
sie das ausgesetzte Kind aufhob. Als er schon ins Haus
des Demipho gehen will, erkennt er plotzlich in Philai-
nis die lange Gesuchte. Er folgt den abgehenden Frauen,
um sie auszuhorchen. Bei Menander schloss damit der
zweite Akt.

Der dritte begann mit einem neuen Auftritt des Alcesi-
marchus, der mit Melaenis und, so wird gemeinhin ange-
nommen, auch Selenium wieder auf die Biihne kam. Die
dussere Motivierung des Zusammentreffens ist ungeklirt
(vgl. dazu Suss, Rh. Mus. 1938, S. 131 £. und jetzt Prof. Sand-
bach unten, S. 97). Der junge Mann fleht, Selenium moge
wieder zu ihm zuriickkehren. Selenium traut ihm nicht und
geht (vgl. dazu jedoch unten S. 59). Alcesimarchus beschwort
Melaenis, ihm doch ihre Tochter wiederzugeben — die
palatinische Uberlieferung setzt nun wieder ein —, aber
Melaenis weist ihn definitiv ab und Alcesimarchus ver-
schwindet nach verzweifelten Drohungen und Verwiin-
schungen in seinem Haus. — In einer zweiten Szenengruppe
(= II, 2-3) belauscht die auf der Biithne verbliebene Melaenis
zunichst ein Gesprich des Lampadio mit Phanostrata. Der
Sklave berichtet von seiner Entdeckung. Er ist der alten
Philainis gefolgt, die schliesslich gestand, dass sie einst das
Midchen aufgenommen hatte. Lampadio hielt natiirlich
zunichst Gymnasium fiir die verschollene Tochter, womit
diese ein zweites Mal fiir Selenium gehalten wurde, die Alte
beteuerte jedoch, sie habe das Kind an eine Freundin weiter-
gegeben. Nur deren Namen hat sie noch nicht verraten.
Lampadio will sie nun zu einem zweiten Verhor aufsuchen.
Als Phanostrata in ihr Haus gegangen ist, tritt Melaenis
hervor und spricht Lampadio an. Sie fragt nun ihrerseits
Lampadio aus, der nicht ahnt, warum sie an der Sache so



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 57

interessiert ist, und beschliesst nach seinem Abgang, da sie
erkannt hat, dass Phanostrata Seleniums witkliche Mutter
ist, ihr Geheimnis selbst preiszugeben, um so der anscheinend
unabwendbaren Entdeckung zuvorzukommen und sich
wenigstens einigen Dank zu erwerben. Sie verlisst die Biithne,
um Selenium zu holen.

Der vierte menandrische Akt entspricht Akt III und IV
der konventionellen Einteilung. Melaenis kommt mit Sele-
nium und ihrer Sklavin Halisca zuriick. Letztere trigt das
Kistchen mit den crepundia, anhand derer Selenium identi-
fiziert werden soll. Die gliickliche Losung scheint unmittelbar
bevorzustehen. Doch der dritte Auftritt des Alcesimarchus
unterbricht den erwarteten Verlauf. Er eilt aus seinem Haus
und will sich, verzweifelt iiber den Verlust seiner Geliebten,
in sein eigenes Schwert stlrzen. Der tragische Ton schligt
jedoch sogleich um. Selenium fillt ihm in den Arm, und er
lasst sie nicht meht los, sondern entfithrt sie alsbald in sein
Haus. Melaenis folgt den beiden ; Halisca verliert im Tumult
das Kistchen. — Die zweite Szenengruppe (= IV, 1-2) setzt
mit einem neuen Auftritt des Lampadio ein. Sein zweites
Verhor der Philainis blieb ohne jeden Erfolg. Er ist weiter
vom Ziel entfernt als im vorigen Akt. Da entdeckt er das
Kistchen auf der Strasse und will es sich aneignen, ohne
jedoch seine Bedeutung zu ahnen. Erst Phanostrata erkennt
es wieder. Das Ritsel, wie es auf die Strasse gekommen ist,
16st sich, als Halisca wieder erscheint, um danach zu suchen.
Thr Monolog wird von Phanostrata und Lampadio belauscht,
das anschliessende Gesprich der drei fithrt zur Entdeckung
der Identitdt Seleniums. Der Akt schliesst mit dem Abgang
von Halisca und Phanostrata ins Haus des Alcesimarchus.
Lampadio vetliess im Original hier wohl die Bithne, um
Demipho auf dem Markt zu suchen.

Im fanften Akt (=V, 1) kommt Demipho zu seinem
Haus zuriick und wird von Lampadio tiber das Vorgefallene
unterrichtet, der ihn schliesslich auch in das Haus des Alcesi-



58 WALTHER LUDWIG

marchus schickt. Plautus hat diesen Akt derart verkiirzt, dass
er nur noch aus etwa einem Dutzend Versen besteht. Im
Original trat vielleicht noch der Vater des Alcesimarchus
auf, und die Komdodie endete mit der offiziellen Verlobung
der neugefundenen Tochter und dem obligaten Festmahl,
das dann gewissermassen das kontrire Pendant zu dem
&pwotov der Hetiren am Anfang des Stiickes gebildet hitte.
Ein anderes Bindeglied zum ersten Akt bildet die Figur des
Demipho, sofern dieser dort bei Menander sein Haus ver-
lassen hat. Bei Plautus kommt er ex senatu zuriick, ohne dass
diese Senatssitzung fiir das Stiick irgendeine Funktion hitte.
Plautus beniitzt sie nur als eine scherzhafte, romisch kolo-
rierte Motivierung fiir die Abwesenheit des Demipho, auf
die er nicht weiter eingeht. Es ist denkbar, dass Menanders
Demipho etwas anderes zu tun hatte. Am Anfang des Stiickes
steht die Heirat des Alcesimarchus mit Demiphos Tochter
unmittelbar bevor (97); naheliegend ist es deshalb, dass
Demipho im Original im ersten Akt sein Haus verliess, um
auf dem Markt ein paar Einkiufe fiir das Festmahl der Vet-
lobung zu titigen. Als er damit zurtickkehrt, kann er in der
Tat die Verlobung einer Tochter feiern, aber es ist untet-
dessen nicht mehr diejenige, an die er zuerst gedacht hatte.
Wihrend er sich ahnungslos auf dem Markte aufhielt, haben
die Ereignisse um Selenium einen immer schnelleren Verlauf
genommen und die Situation entscheidend verindert. Die
beiden anfangs auf verschiedene Tochter gerichteten Hand-
lungslinien sind am Ende vereint. Die Konstellation etinnert
sehr an die Andria, wo Pamphilus am Ende nicht die zuerst
fur ihn vorgesehene legitime Tochter des Chremes, sondern
Glycerium zur Frau erhilt, mit der er schon lange im
Konkubinat gelebt hatte und die sich schliesslich als zweite
Tochter des Chremes erwiesen hat. Die andere Tochter des
Chremes ging in der menandrischen Andria (im Gegensatz
zu Terenz!) ebenso leer aus wie die zweite Tochter des
Demipho in den Synaristosai.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 59

Schnitte diirfte Plautus tbrigens auch in der etsten
Szenengruppe des vierten Aktes (= III) durchgefihrt haben.
Sowohl der Auftritt der Melaenis mit Selenium und Halisca,
als auch die Aiax-Attitude des Alcesimarchus und der Um-
schlag der Situation wirken epitomiert. Dagegen ldsst der
rekonstruierbare Umfang des zweiten Aktes bei Plautus eine
erhebliche Erweiterung desselben gegentiber Menander vet-
muten. Die Verszahlen fiir die einzelnen Akte waren bei
Plautus ca. zo5 fiir den ersten, ca. 540 fiir den zweiten, ca.
160 fiir den dritten, 143 fir den vierten und 14 Verse fiir den
funften Akt. Auch wenn man bei Menander keine gleich
grossen Akte annehmen darf, diese Diskrepanz geht tber
das bei ihm Ubliche sicher hinaus; und Plautus, der den
ersten, vierten und funften Akt kirzte, dirtfte dies am
chesten durch Zutaten im zweiten wettgemacht haben.
Schon die Monodie des Alcesimarchus in II, 1 trigt Ziige
plautinischer Erweiterung. In den Dialogen der gewitzten
Dirne Gymnasium mit Alcesimarchus und seinem Vater
wird der romische Dichter dann ebenso in seinem Element
gewesen sein wie bei der Erzihlung Lampadios tber seine
Suche in allen Freudenhdusern der Stadt. Es entsprach seiner
Art, wenn er die derbkomischen auf Kosten der sentimentalen
Szenen verstirkte.

Es soll an dieser Stelle jedoch noch auf einen problema-
tischen Punkt in dem entworfenen Bild des szenischen
Ablaufs aufmerksam gemacht werden. Es ist der Auftritt
der Selenium, die nach allgemeiner Annahme in V. 449-462/3
auf der Bithne sein soll. Dagegen erheben sich (worauf mich
mein Frankfurter Kollege Wolf Steidle in einem Gesprich
freundlicherweise hinwies) mehrere gewichtige Bedenken.
In der Begegnung zwischen Alcesimarchus und Melaenis
sucht dieser den Rat zu befolgen, den ihm Gymnasium in
V. 301 fl. gegeben hatte: ad matrem eius devenias domum,
expurges, iures, ores blande per precem eamque exores, ne tibi
suscenseat. Selenium hat in dieser Bittszene keine vorbereitete



6o WALTHER LUDWIG

oder irgendwie notwendige Funktion. Dariiber hinaus stort
ihr Verhalten in dieser Szene den Eindruck, den der erste
Akt von ihr hinterlassen hatte. Ihr kihl und schnippisch
abweisendes Wesen witd teils auf Verstellung, teils auf den
Befehl der Mutter zurtickgefiihrt. Aber ist es denn moglich,
dass dieselbe Selenium, die Gymnasium einschirfte : no/ito
acriter eum inclamare (utut erga me est meritus, in cordi est
tamen), sed, amabo, tranquille : ne quid, quod illi doleat, dixeris
(109 ff.) und die vor Kummer nicht mehr fihig war, auch
nur auf ihr Ausseres zu achten (111 fl.), jetzt, wo Alcesi-
marchus ihr gegeniibersteht und sie mit flehentlichsten
Worten bestiirmt, zu ihm zurtickzukehren, ja iht sogar ein
supplicium, eine widergutmachende Gabe nach ihrer Wahl,
verspricht (vgl. Enk zu Merc. 991), keine anderen Worte fiir
ihn findet als valeas . .. nil moror, dass sie auf sein Anerbieten
patzig tiberhaupt nicht eingeht (a# mihi aps te accipere non lubet)
und sogar noch mitleidlos seinen Schmerz geniesst (volup
est neque tis misereri decet)? Ist das Midchen, dessen edle
stultitia die Anfangsszene eingeprigt hatte, tiberhaupt fihig,
so « kalt und herzlos » zu sein, dass es einer Gymnasium alle
Ehre machen wirde? Ja, darf sie als kunftige burgerliche
Ehegattin sich tiberhaupt so verhalten? Nicht die geringste
Schwierigkeit schliesslich ergibt thr Abgang. Sie soll nach
V. 462/63 verschwinden, aber eine Motivierung wird nicht
kenntlich und, was noch schlimmer ist, ihr Weggang macht
auf Alcesimarchus so wenig Eindruck, dass er das Gesprich
mit Melaenis weiterfiihrt, als ob nichts geschehen sei, und
auch diese nimmt in keiner Weise auf eine so deutliche
Willensdusserung ihrer Tochter Bezug.

Diese Schwierigkeiten rechtfertigen gewiss die Frage, auf
Grund welcher Textstellen man tiberhaupt zu der Annahme
eines Auftritts der Selenium in V. 449 ff. gekommen ist.
Da im Ambrosianus auf fol. 247r (V. 449-465) ihr Name
selbst nicht auftaucht (eine Szeneniiberschrift ist nicht iiber-
liefert), schienen in erster Linie wohl dutrch V. 451 f. drei



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 61

Personen, Alcesimarchus, Melaenis und Selenium, gefordert :
Germana mea sororcula! Repudio fe fraterculum. | Tum tu igitur,
mea matercula ! Repudio te puerculum (Leo, fraterculum A). | Beide
Anreden lassen sich jedoch auch auf Melaenis beziehen. Zur
Sitte solcher Anredeformen vgl. Hor. ep. 1, 6, 54 f. frater,
pater adde; ut cuique est aetas, ita quemque facetus adopta und
Kiessling-Heinze zur Stelle. In det Andria 292 sagt die stet-
bende Chrysis, als sie Glycerium in die Obhut des Pamphilus
gibt, zu ihm, zu welchem sie #ich? in einem erotischen Ver-
hiltnis steht: sz e in germani fratris dilexi loco. Umgekehrt kann
germana soror als einschmeichelnde Anrede bei einetr weib-
lichen Person wie Melaenis gelten. Gegeniiber der geliebten
Selenium wire sie nicht einmal sehr passend. Alcesimarchus
wiahlt das besondets vertrauliche Deminutiv, das in der
abweisenden Aufnahme dutch fraferculum ins Licherliche
gezogen wird. Er versucht es danach noch einmal im gleichen
Stil auf noch ehrerbietigere Weise. War die erste Anrede
schon an Melaenis gerichtet, wiirde er sich dann nicht an
eine andere, sondern an die neu titulierte gleiche Person
richten und erfithre die entsprechende Abfuhr (Zum #u igitur
lasst allerdings zunichst an eine Hinwendung zu einer neuen
Person denken). Das Spiel wirkt in seinem Witz plautinisch.
Von den tibrigen in V. 449 fl. tiberlieferten Worten her wire
man sicher nicht zu der Annahme gelangt, dass Selenium
am Gesprich teilnimmt. Die Herausgeber selbst schwanken,
ob 453 ff. Selenium oder Melaenis mit Alcesimarchus spre-
chen. V. 450 aufer manum lisst sich, von Melaenis gesprochen,
als Abwehr einer Bittgeste auffassen. In V. 456 kann auch
Melaenis die Annahme eines supplicium ablehnen (477 schligt
Alcesimarchus es abermals vor). (Ubrigens ist in V. 454
vielleicht satis sapimus tuis periuriis zu lesen statt ... sapit
mihi . ..; PITMIKIA [!] wurde von Studemund mehr ver-
mutet als gelesen.)

Der Gewinn, den eine Eliminierung der Selenium an
dieser Stelle nach sich ziehen wiirde, ist bettachtlich. Nicht



62 WALTHER LUDWIG

nur die vorher genannten Anstosse fielen weg. Die beiden
verbleibenden Szenen, in denen Selenium im Stiick auftritt,
zeigen eine einheitliche Charakterlinie und stehen in einem
durch den Wegfall des fraglichen Auftritts sogat noch
deutlicheren Kontrastbezug. In der Anfangsszene verlisst
Selenium blutenden Herzens das Haus des Alcesimarchus,
ithn noch immer liebend, im Zdusserlich vernachlissigten
Gewand einer Trauernden gleich. Im vierten Akt Menanders
zeigt sie dieselbe Unmittelbarkeit des Gefiihls. Als sie Alcesi-
marchus mit dem Schwert in der Hand sieht, ruft sie spontan :
mater mea, periimus . .. Alcesimarchum non vides? ferrum tenet.
amabo, accurrite, ne se interemat (639 f1.). Und Alcesimarchus,
die zu ihm eilende erblickend, erklirt: O Salute mea salus
salubrior, tu nunc, si ego volo seu nolo, sola me ut vivum facis. Mit
Melaenis, die auch eingreift (hau voluisti istuc severum facere)
will er nichts mehr zu tun haben: #i/ mecum tibi, mortuos tibi
sum : hanc ut habeo certum est non amittere. Die Szene wird
dramatisch ungleich wirkungsvoller, wenn Alcesimarchus
Selenium hier erstmals im Stiick erblickt und von ihr nicht
bereits dieselbe Abfuhr erlitten hat wie von Melaenis, von
der er eben deshalb nichts meht wissen will. Auch wirken im
Vergleich zu der hier zum Ausdruck kommenden Wirme
seines Gefiihls die Worte, die er in V. 449 fI. angeblich an
Selenium richtet, schwach, und es wird noch verwunderli-
cher, warum er beim Weggang der Selenium nicht dariiber in
Verzweiflung gerit, sondern weiterredet, als ob et gar nichts
bemerkt hitte. Dem Verlassen des Hauses in I, 1 entspricht
reziprok am Ende der Vorgang der Entfiihrung in das-
selbe. Der Trennung steht die Vereinigung gegentiber. Alcesi-
marchus bringt Selenium — nach seinem Willen fiir immer —
in sein Haus zurtick, und Stiss (RA. Mus. 1938, S. 138) machte
mit Recht darauf aufmerksam, dass hier teilweise Formen des
Hochzeitsrituals anklingen (vgl. die solenne Verriegelung
der Tire der Brautkammer und den spezifisch rémischen
Brauch der iiber die Schwelle getragenen Braut).



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 63

Gegen die Beseitigung der Selenium in 449 ff. scheint
allerdings der Umstand zu sprechen, dass sich im Awmbro-
sianus zwischen 463 f. (Alc.: ... neque te amittam hodie, nisi
quae volo tecum loqui | das mibi operam) und 465 (Mel.: potin
ut mibi molestus ne sis) eine anscheinend leere Zeile befin-
det, wie sie normalerweise einen Szenenwechsel anzeigt.
Eine solche Deutung ist hier freilich nicht gesichert, weil
463 f. und 465 im Redegang zusammengehoren und ein
Szenenwechsel an dieser Stelle deshalb ohnehin nicht vor-
stellbar ist (Leo schiebt ihn deshalb auch zurtick nach 462).
Es ist vielleicht auch zu beriicksichtigen, dass Studemund
sich iiber die Leerzeile nicht vollig bestimmt ausdriickt
(scriptura videtur vacare, nicht vacaf, wie sonst Ofters). Die
anscheinend leere Zeile konnte also auch eine andere Ut-
sache haben.

Wenn sie aber tatsichlich im Sinne eines Szenenwechsels
und damit eines Abgangs einer zuvor anwesenden Selenium
zu deuten wire, so halte ich die Annahme, dass der Selenium-
auftritt eine erst plautinische Zutat ist, fiir das Wahrschein-
lichste. Es ist zu beachten, dass V. 449-460 motivisch eine
eigentimliche Dublette zu V. 465-484 darstellen : (1) molestus
es (449) ~ molestus ne sis (465), der anschliessende Witz mit
dem Namen ° molestus > witkt plautinisch. (2) obsecro te (453)
~ obsecro (468), jeweils mit folgender schroffer Abweisung.
(3) Eid und Meineid in 454 und 470 ff. ; der Vergleich des
ius inrandum amantum mit einem sus confusicinm wieder plau-
tinisch. (4) supplicium volo polliceri (455) ~ supplicinm (477).
Vel. ausserdem verba dare (458) ~ si mihi dedisses verba (484)
und #i/ moror in 453 und 482. Unabhingig von der Frage,
ob Plautus in 449 fl. Selenium auftreten liess oder nicht,
diirfte demnach eine starke Erweiterung der gesamten Szene
durch ihn anzunehmen sein (vgl. auch den verballhornten
Schwur in 512 ff.). Es schiene mir nicht ausgeschlossen, dass
Plautus in diesem Zuzammenhang, um das Bild voll zu
machen, auch Selenium neu auf die Bithne brachte. Dass die



64 WALTHER LUDWIG

romischen Dichter manchmal ein figurenreicheres Biithnen-
bild bevorzugten, ist bekannt. Die gleichstimmige Ablehnung
des Alcesimarchus durch Melaenis ##d Selenium konnte
Plautus fiit ein wirksames Mittel gehalten haben, um die
Situation des jungen Mannes noch hoffnungsloser zu machen.
Der fragmentarische Zustand unserer Ubetlieferung, beson-
ders das vollige Fehlen des Szenenanfangs vor V. 449 vet-
hindert es, hier tiber Mutmassungen hinauszukommen. Die
Schwierigkeiten, die sich aus einem Selenium-Auftritt in
449 ff. fir die Gesamtstruktur der Komédie ergeben, sollten
jedoch klar gesehen werden. Es scheint mir mit der menan-
drischen Kunst der Charakterdarstellung jedenfalls unverein-
bar zu sein, dass bei Menander ein Auftritt Seleniums in der
Art, wie er fur V. 449 fl. bei Plautus bislang angenommen
wird, vorgelegen hat.

Von dieser Frage abgesehen, diirften alle wichtigeren
Daten des szenischen Ablaufs, wie wir ihn dargestellt haben,
als geklirt gelten. Im Uberblick lisst sich die Komposition
des Dramas deshalb dergestalt beschreiben : Die eigentliche
Handlung entwickelt sich im zweiten bis vierten Akt, vor
und nach denen der exponierende erste und der das Finale
bildende fiinfte eine meht statische Funktion haben. Tek-
tonisch fillt die parallele Figung des zweiten, dritten und
vierten Aktes auf. Alle drei Akte enden mit einer Erkennungs-
szene. Am Ende des zweiten erkennt Lampadio in der alten
Kupplerin die gesuchte Frau, am Ende des dritten erkennt
Melaenis in Phanostrata die Mutter der Selenium, am Ende
des vierten erkennt Phanostrata in Selenium ihre Tochter.
Alle drei Erkennungen sind durch vorausgehende Lauscher-
szenen moglich geworden. Lampadio belauscht Philaenis
und Gymnasium im zweiten, Melaenis belauscht Lampadio
und Phanostrata im dritten, Phanostrata und Lampadio
belauschen Halisca im vierten Akt. Lampadio ist als Expo-
nent der auf die Anagnorisis gerichteten Handlungslinie
jeweils im hinteren Teil der dret Akte auf der Biihne.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 65

Umgekehrt tritt im vorderen Teil jeweils Alcesimarchus
auf (beide Rollen diirften von ein und demselben Schauspieler
iibernommen worden sein). Zu Beginn des zweiten Aktes
kommt der betriibte Verliebte vom Land zuriick. Der Horer
erfihrt von seinem Entschluss, trotz der Pline seines Vaters
nicht von Selenium zu lassen und etlebt seine ihn fast zu
Wahnsinn und Gewalt treibende Verzweiflung iiber den
Verlust seiner Geliebten (ein Gegenstiick zu der Trost-
losigkeit Seleniums in I, 1). Zu Beginn des dritten Aktes
werden wir Zeuge seines Bittgangs zu Melaenis, dessen Vet-
geblichkeit im schliesslich sogar zu konkreten Gewalt-
drohungen gegen Mutter und Tochter hinreisst (er ist vollig
ausser sich). Seine Erregung entlidt sich zu Beginn des
vierten Aktes in seinem Selbstmordentschluss, welcher eine
tiberraschende Erfillung des scherzhaften Rates seines
Sklaven in V. 250 suspendas te und gewissermassen eine
Umkehrung seiner Drohungen gegen Melaenis und Selenium
in V. 524 f. darstellt. Das Ende dieser Entwicklung bildet
die gewaltsame Entfithrung der Selenium.

Die beiden Schwerpunkte der drei Akte, die stufenweise
Anagnorisis und die Darstellung der Liebesbeziehung zwi-
schen Alcesimarchus und Selenium weisen auf die innere
Zweistrangigkeit der Cistellariahandlung. Den einen Strang
bildet die Liebeshandlung. Alcesimarchus liebt und Selenium
erwidert seine Liebe nicht auf Hetdrenart. Thr eheihnliches
Verhiltnis, dem der Schwur des Alcesimarchus sogar eine
Legitimisierung in Aussicht stellte, droht durch die Pline
seines Vaters und die Reaktion der Melaenis zerrissen zu
werden. Die Liebe der beiden jungen Menschen hilt jedoch
der Belastungsprobe stand: Selenium kann sich innerlich
nicht von Alcesimarchus l6sen, Alcesimarchus willigt nicht
in die Pline seines Vaters ein und will lieber sterben als von
Selenium lassen. In diesem Augenblick rettet ihn die Begeg-
nung mit Selenium, die ihm in den Arm stirzt und die er
nun nicht mehr von sich lisst. Die Entfithrung tritt gewisset-



66 WALTHER LUDWIG

massen an die Stelle der verhinderten Hochzeit, an deren
Ritual ihre Form teilweise erinnert. Soweit es an den Lieben-
den liegt, ist der Schwur des Alcesimarchus und der gleich-
sinnige Gegenschwur der Selenium (96, 241) erfillt. Gegen
die vom Vater des Alcesimarchus und von Melaenis aus-
gehenden, in den Konventionen begriindeten Widerstinde
sind die beiden Liebenden zusammengekommen, freilich
ohne die Legalisierung durch eine Ehe und ohne die Zustim-
mung der Angehorigen, so dass ihr Bund weiterhin gefihr-
dert und provisorisch bleibt.

Damit die Verbindung durch eine recht- und standes-
gemisse Heirat zwischen Biirgern besiegelt werden kann,
hat sich — getrennt und unabhingig von der Liebeshandlung
— die Anagnorisishandlung entwickelt. Diese war aufgebaut
auf zwel Voraussetzungen. Erstens hat Demipho Phano-
strata in zweiter Ehe geheiratet, und beide haben beschlossen,
die einst ausgesetzte Tochter zu suchen. Zweitens ist eine
Suchaktion nicht aussichtslos, da Lampadio sah, wie eine
Frau das Kind aufhob. Nachdem Lampadio ausgeschickt
worden war, entwickelte sich die Anagnorisishandlung in
drei Schritten. Erstens etkennt der Sklave in Philainis
die gesuchte Frau wieder. Sein erstes Verhor spielt sich
hinterszenisch zwischen dem Ende des zweiten und der
zweiten Szenengruppe des dritten Aktes ab. Philainis riickt
mit einem Teil der Wahrheit heraus, aber nennt noch
nicht den Namen der Freundin, der sie das Kind gegeben
haben will. Der zweite Schritt geschieht, als Melaenis
zufillig den Bericht belauscht, den Lampadio seiner Herrin
gibt, und den Sklaven anschliessend umgekehrt selbst
verhort. Sie erkennt, dass Phanostrata die Mutter ihtrer
Pflegetochter ist, und entschliesst sich, die Wahrheit selbst
preiszugeben, um einem Verrat der Philainis zuvorzu-
kommen. (Vielleicht war bei Menander das moralische
Verdienst, das sich die Hetire fiir die biirgerliche Welt
erwarb, stirker betont; vgl. die Figuren der Habrotonon



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 67

in den Epitrepontes und der Chrysis im Eunuchos. Plautus
konnte ein solches Motiv in V. 627 ff. aus fehlendem Interesse
beschnitten haben.) Das zweite Verhor detr Philainis durch
Lampadio — es findet wieder hinterszenisch zwischen dem
dritten Akt und der zweiten Szenengruppe des vierten statt
— fiithrt wider Erwarten nicht weiter, da Philainis nun alles
ableugnet. Die Fortfithrung der Anagnorisishandlung ist
damit von Lampadio auf Melaenis iibergegangen. Der dritte
Schritt setzt ein, als Melaenis sich mit Selenium und der die
cistella tragenden Halisca zum Haus der Phanostrata begibt.
Sie kann ihren Vorsatz, die Identitit der Selenium zu ent-
hillen und durch die ¢repundia zu beweisen, jedoch nicht
durchfiihren, da Alcesimarchus dazwischenkommt und Sele-
nium enfithrt. Das Abhandenkommen der cistella bringt
die Gefahr mit sich, dass ein rechtlich einwandfreier und
unzweifelhafter Beweis der Identitit Seleniums in Zukunft
unmoglich sein wird.

Die Liebeshandlung und die Anagnorisishandlung haben
sich genau in dem Augenblick zum ersten Mal gekreuzt, als
Alcesimarchus Selenium, die auf dem Weg zu Phanostrata
ist, entfiihrt. Diese Tat, mit der sich Alcesimarchus ans
Ziel seiner Wiinsche zu bringen glaubt, hat zugleich die
ungewollte Folge, dass die Erreichung der Anagnorisis und
damit das letzte Ziel der Liebeshandlung, die Eheschliessung,
aufs hochste gefihrdet sind. Die innere Losung ist erreicht,
aber eben dadurch ist die dussere Losung in Frage gestellt
worden. Alcesimarchus, der sich innerlich richtig verhielt,
wenn er sich nicht von Selenium trennen liess, hat dusserlich
das Falsche getan.

Damit sein viel beredeter Schwur doch noch »o// erfiillt
wird, muss Selenium als Tochter der Phanostrata und des
Demipho anerkannt werden. Fiir das Zustandekommen der
Anagnorisis ist es nun entscheidend, dass gerade Lampadio
und Phanostrata es sind, die die ciste/lz finden und Halisca
treffen. Die unheilvolle Auswirkung des Zusammentreffens



68 WALTHER LUDWIG

der beiden Handlungsstringe wird durch den Zufall des
Fundes wieder aufgehoben.

Die an der Handlung beteiligten Personen denken dabei
an gottliche Hilfe. Als Phanostrata die czszella erblickt, ruft
sie : di, opsecro vostram fidem ... servate nos! (663 f.). Als sie
dem Sklaven erklirt hat, das seien die ¢repundia ihrer Tochter,
fragt dieser : unde haec gentium ? aut quis deus obiecit hanc ante
ostinm nostrum, quasi dedita opera in tempore ipso? Phanostrata
betet: Spes mibi sancta subveni (668 f1.). Da tritt Halisca auf:
Nisi quid mi opis di dant, disperii, neque unde auxilium expetam,
babeo (671). Nur die Spes stammt hier als romische Kultgott-
heit von Plautus, im tbrigen werden diese Worte dem
griechischen Original entsprechen. Was bei Menander an-
stelle der Spes stand, ldsst sich nicht sagen (Epitr. 587
Zeb odrep, eimep gotl duvatév, olé pe ist funktional ver-
gleichbar) ; ops und awmxilium aber gehen gewiss auf den
Begriff Bonbeix zurtick.

Von hier aus fillt meines Erachtens nun entscheidendes
Licht auf die Funktion der Prologgottheit in den Syra-
ristosai. Die gottliche Hilfe, die Phanostrata erfleht, von det
Lampadio vermutet, dass sie am Werk gewesen sein konnte,
und auf die Halisca ihre einzige Hoffnung setzt, war bei
Menander mehr als nur eine Vorstellung der handelnden
Personen. « Boetheia» war nicht nur exponierende Prolog-
gottheit, sondern auch in der Handlung selbst engagiert.
Die gottliche « Hilfe» versprach im Prolog, sich Seleniums
anzunehmen. Das diirfte in dhnlicher Art geschehen sein wie
in den entsprechenden Ausserungen im Djyskolos (34 ff.), in
der Aulularia (23 f1.) oder in der Perikeiromene (42 f.), wo
Pan, Lar und Agnoia gegen Ende ihrer Prologrede ihr
Interesse und ihre Firsorge fir das Midchen erkliren, um
dessen Geschick es geht. In der Cistellaria fehlt auffilliger-
weise ein analoger Passus, obwohl er vom Namen der Pro-
loggottheit her gesehen so nahe lige und diesen eigentlich
erst rechtfertigen wiirde. Man vermisst die Erklirung nach



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 69

V. 196, nachdem Auxilium eben von der Liebesbeziehung
und ihrer aktuellen Bedrohung gesprochen hatte. Danach
fehlt sowohl ein Wort, dass Auxilium Selenium helfen wolle,
als auch iiberhaupt jeder Ausblick auf die kiinftige Handlung,
wie er in den drei vergleichbaren Fillen in irgendeiner Weise
immer gegeben wird. Plautus scheint eine solche Stelle des
Originals gestrichen und statt dessen seine romischen Verse
197b-202 ans Ende des Prologs gesetzt zu haben. Aus
Menander konnte nur 1972 haec sic res gesta est stammen
(vgl. Dysk. 45). Am Ende der Rede der Boetheia stand ver-
mutlich (vgl. Auxl. 37 ff., Dysk. 47 ff.) die Auftrittsankiindi-
gung von Personen der folgenden Szene, die Plautus, wie
vorher besprochen, ganz tilgte. Es ist nicht mehr sicher aus-
zumachen, ob die Erklirung der Boetheia, dass sie Selenium
helfen wolle, einfach aus technischen Griinden im Zusammen-
hang mit der Tilgung der folgenden Szene wegfiel (vielleicht
war sie mit der Auftrittsankiindigung zu eng verbunden),
oder ob Plautus diese Stelle bewusst wegliess, um tiber die
kinftige Handlung nichts auszusagen. Das erstere halte ich
fur wahrscheinlicher, jedenfalls war es, wie die .Au/nlaria
zeigt, kein Prinzip des Plautus, Ankiindigungen des Hand-
lungszieles zu unterdriicken.

Die Konsequenz jener Streichung ist jedoch offenkundig.
Erstens ist der Zuhorer nicht ausdriicklich dariiber informiert
worden, ob er annehmen darf, dass die Geschichte fir
Selenium und Alcesimarchus am Ende gut ausgeht (obwohl
das fiir einen erfahrenen Theaterbesucher natiirlich vom
argumentum her als ausgemacht gelten konnte). Die Spannung
des nicht distanziert reflektierenden Zuhorers wird durch
dieses Nichtwissen zweifellos erhoht. Zweitens ist keinerlei
Erwartung auf ein spiteres Eingreifen des Gottes in die
Handlung erregt worden. Die Gottheit wird dadurch vollig
auf die Funktion, das argumentum zu exponieren, beschrinkt
und aus einer aktiven Verbindung mit der Handlung gel6st.
Auxilium hilft nur noch dem Horer. Wenn dieser dann spiter



70 WALTHER LUDWIG

V. 663-671 hort, hat er deshalb keinen Anlass, die von den
Personen auf der Biihne ins Gesprich gebrachte gottliche
Hilfe aus der Erinnerung an die Prologrede des Auxilium
zu interpretieren.

Anders bei Menander, sofern es richtig ist, dass Boetheia
sich zu ihrer Hilfe fiir Selenium bekannt hatte. Da ist es das
von der gottlichen « Hilfe » oder, so liesse sich auch sagen,
vom helfenden Géoéttlichen sanktionierte Ziel der Handlung,
dass Selenium, die sich moralisch auch im Hetidrenmilieu als
ingenwa bewihrt hat, zu einer Heirat mit Alcesimarchus
gelangt. Die beiden Teilhandlungen (Liebe und Anagnorisis)
waren auf dem besten Weg gewesen. Das Ziel ist in greifbare
Nihe gertickt, als Alcesimarchus es unwissend aufs dusserste
gefihrdet. In diesem entscheidenden Moment kommt alles
wieder dadurch ins Lot, dass die richtigen Leute das verlorene
Kistchen finden. Wenn angesichts dieses wundersamen Zu-
talls Lampadio fragt, ob denn ein Gott das Kistchen absicht-
lich zur rechten Zeit ihnen vor die Haustiir gelegt hat, so
wird der Zuhorer diese Frage in Kenntnis der Handlungs-
zusammenhinge und in Erinnerung an den Fingerzeig, den
Boetheia im Prolog gegeben hatte, positiv beantworten
konnen : in der Tat hat da ein Gott die Hand im Spiel gehabt,
nicht so konkret freilich, wie der Sklave es meint; das
scheinbar zufillige Zusammentreffen selbst geschah 3ua Oeol.
Und wenn Halisca ausspricht, dass nur noch die Goétter ihr
helfen konnen, so weiss der Zuhorer, dass die gottliche Hilfe
in einem weiteren Sinne und zu einem wichtigeren Zwecke
bereits erfolgt ist.

Bei Menander sah der Zuschauer hinter die Ereignisse.
Die Prologrede der Boetheia machte ihn fdhig zu einer
Deutung der Geschehenszusammenhinge und zu einem
Urteil tiber die Aussagen der Personen in Hinsicht auf den
Anteil des Gottlichen an der Handlung. Bei Plautus sieht
der Zuschauer auf die Ereignisse. Es kommt darauf an, was,
nicht warum etwas passiert. Die Handlung hat eine Tiefen-



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 71

dimension verloren. Das dirfte damit zusammenhingen,
dass detr Zuschauer Menanders Personen auf der Biithne sieht,
mit denen er sich identifizieren kann, da es Leute aus seiner
Stadt sind und ihre Schicksale auch ihm begegnen kénnen.
Deshalb ist ihm auch an einem Begreifen und einer Deutung
des Geschehens gelegen. Plautus dagegen schreibt fiir ein
Publikum, das sich einmal ansehen will, was sich .Az#henis
Atticis oder anderswo bei den tollen Griechen an Spannen-
dem und Aufregendem begeben hat. Es ist — {iiberspitzt
ausgedrickt — nicht das Leben des Zuschauers, das sich hier
spiegelt, sondern das Leben der anderen, das in buntem
und unterhaltsamem Wechsel vor ihm voriiberzieht.

H,

Natiirlich hat Plautus Elemente der Deutung nicht ab-
sichtlich beseitigt, sie konnten nur, da er auf sie nicht eigens
achtete, bei ihm einmal unter den Tisch fallen. Weit mehr
als in der Cistellaria sind sie im Prolog detr Awulularia stehen
geblieben. Ich habe das Verhiltnis des Lar zur Handlung der
Awnlularia in einem fritheren Aufsatz analysiett (Philologus
1961), mochte aber hier noch einmal auf dieses Problem
zuriickkommen, da unterdessen neben Stimmen der Zustim-
mung auch Einwinde laut geworden sind, die, wie ich meine,
die Verhiltnisse unzutreffend beurteilen und zum Teil
Grundsitzliches verfehlen.

Armin Schifer hat sich in seinem wichtigen Buch iiber
Menanders Dyskolos (1965) teilweise kritisch mit meiner Ana-
lyse auseinandergesetzt ; ich bedauere, dass ich unsere
Differenzen nicht mehr mit dem leider so frith Verstorbenen
selbst diskutieren kann.

Meine Interpretation nahm ihren Ausgang von zwei
« Vorverweisen » auf die kiinftige Handlung, die in der Rede
des Lar enthalten sind : ezus honoris gratia feci thensaurum ut hic
reperiret Euclio, quo illam facilius nuptum, si vellet, daret. (25 fi.)



72 WALTHER LUDWIG

. eam ego hodie faciam ut hic senex de proxumo sibi uxorem
poscat. id ea faciam gratia, quo ille eam facilius ducat qui compres-
serat. (31 ff.). Ein Missverstindnis Schifers ldsst sich leicht
bereinigen. S. 99, Anm. 2 erklirte er, es wiirden « nicht zwei
Vorverweise wirklich existieren », der eine « Vorverweis » sei
« im wirklichen Sinn ein Rickverweis», wovon « man sich
leicht am Gebrauch der Tempora iberzeugen» koénne
(« faciam in V. 31, aber feci in V. 26»). Natirlich habe ich
nicht den geschehenen Fund des Schatzes als Vorverweis
bezeichnen wollen (das ist ein Riickverweis), sondern die in
dem anschliessenden Finalsatz gegebene Perspektive.

Der wesentliche Einwand Schifers geht jedoch gegen
einen Teil meiner daran angeschlossenen Handlungsanalyse.
Ich interpretierte (S. 53), dass der Gott den Schatz zur Mit-
gift fiir Phaedria bestimmt hat. Euclio durfte ihn finden,
qno illam factlins nuptum dare posset, si illam nuptum dare vellet
(so die Auflosung des brachylogischen Finalsatzes). Es wird
sie leichter verheiraten konnen, weil er ihr nun eine Mitgift
mitgeben kann. « Dass er das Gold fiir sich behalten kénnte,
daran ist hier nicht gedacht, da es ... eine nicht juristisch
aber doch moralisch begriindete Pflicht fiir ihn war, seine
Tochter nach Vermogen auszusteuern » (eine zzdotata bekam
dies in ihrer neuen Sippe zu spiiten). Dagegen Schifer
(S. 98): «Der Gott, der Euclio kennt, kann unmdglich
erwartet haben, Fuclio wetde sich ohne Widerstreben in
seine Pline fiigen, und wenn ihm eines sicher sein musste,
dann dies, dass Euclio niemals den Schatz als Mitgift
verwenden werde. Ein gottlicher Plan, der den Geiz des
Euclio nicht in Rechnung gesetzt hitte, kann nie bestanden
haben ». Schifer spricht hier von Kenntnissen und Plinen
des Gottes, wie er spiter sagt, in Anlehnung an meine
angebliche Ausdrucksweise, da es nicht seine « wirkliche
Absicht» sei, « dem Prologgott die Kenntnis des spiteren
Spielverlaufs zuzuschreiben und uns zu fragen, was et
wihrend des Spiels hinter den Kulissen treibt, da der Dichter



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 73

von alledem nichts sagt». Er wolle allein den « Ablauf der
Auwnlularia aus ihren eigenen Voraussetzungen, so wie sie der
Gott angegeben hat», verstehen.

Das im letzten Satz erklirte Vorhaben teile ich vollig.
Wir dirfen dem Gott keine Kenntnisse und Pline zuschrei-
ben, die er nicht dussert, bzw. dutch seine Ausserungen
‘mpliziert. Deshalb muss die Interpretation des Prologs sich
genau an die Aussagen des Lar halten und prizisieren, welche
Erwartungen durch sie beim Horer erweckt werden. Der
Gott hat zuerst erklirt, BEuclio sei pariter moratum ut pater
avosque hutins fuit (22). Dann kommt er in einem neuen
Abschnitt seiner Rede auf die Tochter zu sprechen und
rihmt die tiglichen Spenden, die sie ihm darbringt. Thr zu
Ehren hat der Lar Fuclio den Schatz finden lassen. Denn er
sollte seine Tochter leichter verheiraten konnen, wenn et
es wollte. Damit eroffnet der Gott eine ganz bestimmte
Perspektive auf die kiinftige Handlung. Die Mitgift ist der
Dank fir das Wohlverhalten der Tochter gegentiber dem
Lar. Es ist von der allgemeinen Lebenserfahrung her ein-
sichtig, dass ein Vater seine Tocher leichter verheiraten kann,
wenn er tber eine Mitgift verfiigt. Die Vorstellung bleibt
ganz im allgemein Ublichen und beriicksichtigt nicht die
besonderen individuellen Verhiltnisse bei Euclio und den
Freiern der Phaedria. Aber es wire vollig falsch zu argu-
mentieren, dass der Gott doch wissen und berticksichtigen
miisse, dass Euclio wegen seines Geizes nicht so handeln
wird, wie jeder andere Vater handeln diirfte, und dass weder
Megadorus noch Lyconides den Anreiz einer Mitgift iiber-
haupt brauchen. Es geht nicht darum, was ein Gott, sofern
er denn wirklich ein Gott ist, nach unserer Vorstellung
wissen und erwarten muss, sondern um die Erwartungen,
die er durch das, was er sagt, wirklich erweckt. Alles, was
der Lar getan hat, bzw. in Hinsicht auf Megadorus noch
tun will, dient dem Ziel, dass Phaedria Lyconides heiraten
und den Schatz als Mitgift in die Ehe bringen wird. Aus der



74 WALTHER LUDWIG

Prologrede weiss der Horer auch, dass Euclio avido ingenio
ist. Es ist Schifer zuzugeben, dass daraus die Spannung
erregende Frage entsteht, ob Euclio gemiss der vom Lar
gegebenen Aussicht mit dem Schatz verfahren wird. Das
andert jedoch nichts daran, dass er in der vom Lar hinsichtlich
der Verheiratung erweckten Perspektive die natiirliche und
eigentlich normale Form der Handlungsentwicklung sehen
wird. Der Lar hat eine Moglichkeit entworfen, die das
Handeln Euclios etfiillen kann, bzw. an sich erfiillen miisste,
sofern sein Geiz nicht auf irgendeine iiberraschende Weise
interferiert.

In diesem Sinn habe ich davon gesprochen (S. 53), es
lasse sich vorstellen, « wie das Stiick aussehen misste, wenn
Euclio den Schatz sogleich seiner Bestimmung zufiihren
wiirde. Er wiirde dann seine Tochter an Megadorus mit der
Mitgift verloben, nach dem Riicktritt des Megadorus kime
die Mitgift an Lyconides, und das Ziel der Handlung wire
ohne Verzogerung erreicht ». Ich habe das selbstverstindlich
nicht, wie Schifer mir unterstellt (S. 97), « fiir eine denkbare
andere Variante der Aulularia» gehalten, «fir eine Form, die
ebenso hitte die ihre sein konnen». Es ist auch nicht, wie
Schifer behauptet, « die Fabel eines ganz neuen Stiickes ».
Es ist tiberhaupt nicht die Fabel einer moglichen Komaodie,
da ihr glatter, spannungsloser Ablauf keine dramatischen
Verwicklungen in sich birgt. Es ist gewissermassen die un-
dramatische Losung, von der sich die Entwicklung, die die
Auwnlularia nimmt, differierend abhebt, die Normalerwartung,
zu der die Handlung infolge von FEuclios Charakter in Wider-
spruch tritt. Die Prologrede entldsst den Horer mit zwel,
getrennt gehaltenen, aber zueinander in einem etwas irri-
tierenden Verhiltnis stehenden Vorstellungen, mit der
Kenntnis von Fuclios individuellem Geiz und der Per-
spektive einer allgemein moglichen Handlungsentwicklung.
Spannung und Reiz der A#lularia machen es unter anderem
aus, zu sehen, wie diese beiden Dinge in der Spielhandlung



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 75

miteinander in Konflikt geraten, wie Euclios Geiz die an-
gepeilte glatte Losung torpediert und wie am Ende doch
noch das Ziel erreicht wird, das der Gott von Anfang an
gesetzt hatte.

Das Stiick lduft noch ganz in den Bahnen der allgemeinen
Erwartung, als Megadorus sich in II, 1 zur Werbung ent-
schliesst und sie in II, 2 ausspricht. « Dadurch dass Euclio
Megadorus eine Mitgift verweigert (238), ist das Geschehen
in eine andere Bahn gelenkt, auf der das urspriingliche Ziel
erst nach mannigfachen Verwicklungen erreicht werden
witrd » (S. 53). Schifer opponierte : « Indem Euclio die Mit-
gift Megadorus verweigert, handelt er nicht gegen die
Erwartung des Gottes, nicht gegen den urspriinglichen Plan
des Spieles. Das Spiel nimmt hier nicht eine unerwartete
Wendung » (S. 98). Aber die Kenntnis von Euclios Geiz ist
im Prolog eben nicht in die Erwartung integriert worden,
die der Gott iiber die von ihm erstrebte Handlungsentwick-
lung eroffnet hat. Schifers Erwartungsbegriff ist zu wenig
differenziert. Er vermengt die Handlungsperspektive nach
V. 25 fl. mit der aus der Kenntnis von Euclios Geiz geborenen
Frage, ob diese Handlungsperspektive sich auch so erfiillen
wird. Die Verweigerung der Mitgift in V. 238 bedeutet
einerseits auf jene Handlungsperspektive bezogen eine un-
erwartete Wendung des Stiickes, andererseits eine erste
Antwort auf die Frage nach dem Verhiltnis des Geizes zu
der in Aussicht genommenen Handlung ; eine pessimistische
Erwartung in dieser Hinsicht kann sich bestitigt fiihlen.
Das bedeutet jedoch nicht, dass der Gott eine solche Ent-
wicklung von Anfang an vorhergesehen und sich auf sie
eingestellt haben miisste. Im Sinne dessen, was er gesagt hat,
hat er Euclio eine bestimmte Handlung moglich gemacht.
Dass dieser sie nicht ergreift, ist seine Entscheidung, die als
solche nicht praedeterminiert war. Wie das Ziel des Gottes
dennoch erreicht witd, darauf richtet sich nun die Spannung
des Zuhorers.



76 WALTHER LUDWIG

Damit der Schatz, der seiner gottgewollten Bestimmung
entzogen zu werden scheint, am Ende doch wieder eben
dieser Bestimmung zugefithrt werden kann, ist seine Ent-
deckung und Entwendung durch den Sklaven des Lyco-
nides notwendig. Die scheinbar weiteste Entfremdung ent-
puppt sich in der Folge als Ursprung zur Losung. Eine
Analyse dieser Peripetie ergibt eine Reihe auffilliger Eir-
scheinungen.

Erstens vertraut Fuclio den Schatz der Fides (Pistis ?) an.
Er richtet an die Gottheit das Gebet, sie moge den Schatz
fir ithn behiten (608 f.): Tu modo cave quoiquam indicassis
anrum meum esse istic, Fides ... vide, Fides, etiam alque etiam
nune, salvam ut auwlam aps te auferam : tuae fide concredidi anrum,
in tuo luco et fano est situm. Aber es ist gerade das Gebet, das
Euclio verrit. Die fiducia auf die Fides hat ihn getrogen.
Der Sklave, der ihn belauscht hat, bittet dann seinerseits
die Fides um ihren Beistand (618 f.) : cave 2u illi fidelis, guaeso,
potius fueris quam mihi ... sed si repperero, o Fides, mulsi
congialem plenam faciam tibi fideliam. Buclio gelingt es zwar
noch einmal sein Gold zu retten, aber sein Geheimnis ist
bekannt geworden. — Zweitens hat der Sklave Euclio vom
Altar Apollos aus belauscht. Dort sass er sine omni suspicione
(606), vollig unverdichtig. Seinem Spionieren kam der Altar
eben des Gottes zugute, den Euclio wenige Szenen vorher
eigens um Hilfe angerufen hatte (394 f.) : Apollo, subveni mi
atque adinva, confige sagittis fures thensanrarios. — Drittens
gelingt dem Sklaven der Diebstahl im Hain des Silvanus
(Pan), dem Euclio schliesslich mehr vertraut hatte als der
Fides (676) : certumst, Silvano potius credam quam Fide. Det
Sklave sieht sich von den Gottern beschenkt: eugae, eugae, di
me salyom et servatum volunt. (677); di immortales, quibus et
quantis me donatis gandiis I (808). — Der Vorgang der Verbet-
gung, der Entdeckung und des Diebstahls des Schatzes wird
von den beiden beteiligten Personen in den Horizonten der
Gewihrung und Versagung gottlicher Hilfe gesehen.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 4

Natiirlich hat alles seine « profane» FErklirung, seine
« natirliche » Motivation — ebenso wie der Fund des verlo-
renen Kistchens in der Cistellaria. Aber es sind wieder
Umstinde vorhanden, die einen vermuten lassen, dass
Menander den Horer zu einer bestimmten « religitGsen »
Interpretation des Vorgangs gelangen lassen wollte. Wenn
es Euclio gelungen wiire, den Schatz im Heiligtum der Fides
erfolgreich zu verbergen, hitte Lyconides Phaedria schliess-
lich ohne Mitgift heiraten mussen. Das Ziel der Ehe wire
erreicht worden, aber den Schatz hitte Euclio besessen,
obwohl er ithn gar nicht fiir sich, sondern nur fiir seine
Tochter hatte finden diirfen, und seine Tochter hitte atrm und
nach konventionellen Massstiben gering geschitzt die Ehe
mit dem reichen jungen Mann geschlossen. Das Vorhaben
des Prolog-Gottes wire vereitelt, er selbst letzten Endes der
Diipierte gewesen. Es war deshalb fir das Handlungsziel
wesentlich, dass es Euclio nicht gelang, den Schatz zu
verbergen, und die Spannung des Hoérers war vom Prolog
her jetzt darauf gerichtet, wie die Handlung aus der in
diesem Sinne verfahrenen Entwicklung befreit wiirde (dass
es erreicht wiirde, war eigentlich zu erwarten: der Gott
wiirde sich doch nicht von einem Euclio ausmanévrieren
lassen ). Wenn sich nun die dafiir entscheidenden Vorginge
dazu noch in Bezirken ereignen, die Gottern geweiht sind,
und von den beteiligten Personen auch als gottliche Fiigung
interpretiert werden, und wenn beriicksichtigt wird, dass
man Schitze allgemein gerne gottlichem Schutz anvertraute
und einen solchen Fund als Gottesgeschenk zu betrachten
pflegte, dann dringt sich meines Erachtens der Eindruck
auf, dass auch dem Zuschauer (gemeint ist: des menan-
drischen Originals) nahegelegt werden sollte, in dem Besitzer-
wechsel eine thyn 0eév zu erblicken. Freilich bezieht der
Sklave filschlich die Ereignisse allzuseht auf sich allein. Aber
der Horer kann aus der Uberschau iiber das Ganze dessen
egozentrischen Blickwinkel korrigieren.



78 WALTHER LUDWIG

Die Handlungsstruktur des euripideischen /oz bietet fir
uns eine ausserordentlich instruktive Parallele. Auch dort
wird ein durch den Prolog bekannter gottlicher Plan durch
menschliche Verfehlung durchkreuzt, worauf « Zufille », die
die dea ex machina Athena als pnyavat Apollos erklirt, die
Situation retten, so dass die Handlung zu ihrem gottgewollten
Ende gelangen kann (vgl. dazu Philologus 1961, S. 54 f. und
W. Steidle, Szud. gum antiken Drama, Minchen 1968,
S. 112 f.). Dutch das notwendige Fehlen des deus ex machina
kann in der Komodie diese autoritative Bestitigung des
gottlichen Eingreifens nicht erfolgen. Aber wer die Figur
des Gottes und seine Aussagen im Prolog ernst nimmt und
den Handlungsablauf mit dieser Aussage vergleicht, wird
meines Erachtens nicht umhin konnen, ein solches als von
Menander intendiert anzuerkennen.

Walther Kraus hat jedoch umgekehrt gerade dafiir pli-
diert eine « gewisse Inkonzinnitit» zwischen dem Gotter-
prolog und der Handlung anzuetkennen (Gromon 1968,
S. 341 £.), die Gotter spielten in der « Motivation des inneren
Geschehens » keine Rolle, ebenso leugnet A. Theuerkauf
« gottlichen Einfluss» in der Awlularia (Menanders Dyskolos
als Biibnenspiel und Dichtung, Diss. Gottingen 1960, S. 70,
Anm. 1); dhnlich C. Corbato: «la vicenda sia, malgrado
Piniziale apparizione divina, tutta umana nelle sue vicende e
nelle sue motivazioni» (Studi Menandrei, Triest 1965, S. 107,
Anm. 40). Ihre gemeinsame Grundanschauung ldsst sich auf
Friedrich Leo zuriickfihren : « Awlnlaria und Rudens haben
gemein, dass ihre Einleitungsreden von gottlichen Wesen
gesprochen werden, die der Dichter durch gefillige Erfin-
dung #usserlich an die Handlung angekniipft hat» (Planti-
nische Forschungen, 2. Aufl., Berlin 1912, S. 211). Wihrend
Schifer und ich davon ausgingen, dass, was der Prologgott
sagt, fur das Stiick belangvoll ist, wird von dieser diametral
entgegengesetzten Auffassung her die Prologrede als blosse
Information zur Exposition der Handlung betrachtet ; um



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 79

sie einem Gott in den Mund legen zu kénnen, hat man diesen
durch einige unverbindliche, topische Motive mit det Hand-
lung verbunden. In Wirklichkeit haben diese Motive keine
Bedeutung fiir die Handlung, die ausschliesslich aus ihren
menschlichen Motivationen und aus dusserlichen Zufillig-
keiten zu verstehen ist. Dieser von ihten verschiedenen
Anhidngern nicht ganz einheitlich vertretenen Auffassung
liegen meines Erachtens eine Reihe von Irrtimern und Miss-
verstindnissen zugrunde, die einzeln besprochen werden
mussen.

Ein grundlegender Irrtum scheint mir die dabei invol-
vierte Annahme zu sein, dass eine « natiitlich» und eine
« gottlich » motivierte Handlung einander ausschlossen. Der
Umstand, dass alles seinen natiirlichen Gang nimmt, dass
die Handlung sich tiber innermenschliche Entscheidungen
und tber das unvorhergesehene Zuzammentreffen von-
einander unabhingiger Kausalketten entwickelt, wird als
Beweis dafiir genommen, dass ein Gott hier nicht die Hand
im Spiel haben konne. Anscheinend werden « iibernatiirliche »
Wunder verlangt. Nur ein Gott, der die natiirlichen Abliufe
durchbricht, kann beanspruchen, als solcher anerkannt zu
werden? Eine derartige Auffassung verkennt vollig die
Vorstellungen, die unter Menanders Zeitgenossen populir
waren. « Das Gottliche » offenbarte sich im und durch das
Geschehen, nicht gegen und wider dasselbe. Im besonderen
waren es unvorhergesehene und den Menschen unberechen-
bare (aber doch nach unserer Vorstellung « natiirliche »)
Ereignisse, die man als Wirkung des Gottlichen begriff. Der
Hinweis auf die « natiitlichen » Kausalzusammenhinge hitte
hier zumeist als oberflichlich gegolten. Eine Trennung
zwischen einer immanenten naturgesetzlich bedingten Ord-
nung des Geschehens und einem das Naturgesetz aufhebenden
Eingriff eines transzendenten Gottlichen gab es ohnehin
nicht. Wenn ein Mann plotzlich nichts ahnend einen Schatz
fand, der drei Generationen begraben war, so war ein solches



80 WALTHER LUDWIG

« Wunder» ohne 0Oetx tdyn nicht zu begreifen, und nicht
weniger « wunderbar » und augenscheinlich gottgewollt war
der Zufall, dass derselbe Mann seinen Schatz trotz aller Vor-
sicht kurz darauf wider verlor, nur weil ein Sklave, der aus
einem ganz anderen Grund gekommen war, ihn beim Gebet
belauschen konnte. Das Gottliche offenbarte sich aber nicht
nur in solchen letztlich unbegreiflichen dusseren Begeben-
heiten, sondern unter Umstinden auch in iiberraschenden
Gedanken und Entschliissen der Menschen selbst. Konse-
quenz ist dabei jedoch nicht zu erwarten. Eine Entscheidung
konnte sowohl auf den Menschen, der sie traf, zuriickgefuhrt
werden, sie konnte unter einem anderen Aspekt aber auch,
besonders wenn sie nicht mit seinem sonstigen Charakter-
bild harmonierte oder unvorhergesehen schwerwiegende Fol-
gen hatte, durch den Impuls eines Gottes veranlasst schei-
nen. Der iiberraschende Entschluss des alten eingefleischten
Junggesellen Megadorus, seine arme Nachbarstochter zu
freien, welcher die Werbung des Lyconides ausloste, ist
ein erheiterndes Komodienbeispiel fir diese aus der Welt
der Grossen und des Alltags bekannte Betrachtungsweise
(vgl. dazu grundsitzlich A. Lesky, Gottliche und menschliche
Motivation im homerischen Epos, Sitzber. Gottingen, 1961;
eine Untersuchung der attischen Redner und hellenistischen
Historiker in dieser Hinsicht wire verdienstlich). Kurz :
wenn ein Ablauf des Geschehens nach unseren Vorstellungen
natlirlich ist, schliesst dies nicht aus, dass er vielen Zeit-
genossen Menanders erst durch den Hinweis auf goéttliche
Einfliisse in seiner tieferen Bedeutung, wir koénnten auch
sagen : in seiner Finalursache, erklirbar schien.

Ein anderer Irrtum ist es, wenn man die von dem Prolog-
gott verheissene Fiirsorge fiur das Midchen als unverbind-
liches ad hoc-Motiv durch den Hinweis zu entkriften glaubt,
dass dieser angeblich fiirsorgliche Gott ja zunichst zuliess,
dass das Midchen ins Ungliick geriet (so Theuerkauf). Natiir-
lich war die Vergewaltigung eine Voraussetzung der spiteren



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 81

Handlung und der Gott musste sie sozusagen bereits aus
dramaturgischen Griinden zulassen. Seine spiter einsetzende
Firsorge wurde aber auch als solche nicht durch die fehlende
fruhere Firsorge diskreditiert. Beides stiess sich fiir das
religitse Gefiihl keineswegs. Es ist daran zu denken, wie
tief eingewurzelt der Glaube an die gerechte géttliche Vert-
geltung bei den Griechen wat : d\& 6y ypnotdy éyxer T’
émpédeiay xal Oeég (Men. fr. 321 Koe.). Auch noch so zahl-
reiche Verstosse gegen die Gerechtigkeit auf Erden hatten
es nicht bewirken koénnen, dass man nicht die ausgleichende
Hand der gottlichen Gerechtigkeit wahrzunehmen glaubte,
wann immer es einem « Guten» gut oder einem « Bosen »
schlimm ging, wann immer ein unschuldig Leidender gerettet
oder ein Frevler gestiirzt wurde. Dass die «fromme» Phaedria
vergewaltigt wurde, war kein Beweis gegen die gottliche
Firsorge, aber es war ein Beweis fiir dieselbe, dass das arme
und vergewaltigte Middchen wie eine Tochter aus reichem
Haus einen reichen jungen Mann heiraten durfte. Man unter-
schitzt die widerspruchsvollen Moglichkeiten des menschli-
chen Glaubens, wenn man daraus, dass kein Gott die Verge-
waltigung verhinderte, ableiten will, dass auch ferner in der
Handlung der Awulnlaria von keinem gottlichen Einfluss die
Rede sein konne.

Ein dritter Irrtum liegt folgendem Gedankengang zu-
grunde : Megadorus und Lyconides wissen bei ihrer Werbung
nichts von dem Schatz, Phaedria wire auch ohne den Schatz-
fund Frau des Lyconides geworden. Der Lar sagt, er habe
Euclio den Schatz finden lassen, damit er seine Tochter
leichter verheiraten konne. Also ist diese Motivierung un-
sinnig und fiir das Stiick irrelevant. Es ist eine Augenblicks-
erfindung, die den Prolog in eine gewisse Verbindung mit
der Handlung bringt, die aber fiir das folgende Stiick keine
Bedeutung hat und deshalb am besten alsbald vergessen witd.
Prologrede und Handlung sind nicht vollig aufeinander ab-
gestimmt. Hier geht man von der Vorstellung aus, dass



82 WALTHER LUDWIG

Ankiindigungen des Prologgottes in bezug auf die folgende
Handlung sich erfiillen miissen oder aber, wenn sie dies
nicht tun, ohne Bedeutung fur dieselbe sind. Es ist nicht zu
vergessen, dass das Ziel der Handlung, das der Lar im Prolog
steckt, sehr wohl erreicht wird (die Verwendung des Schatzes
als Mitgift Phaedrias bei ihrer Heirat mit Lyconides) und dass
der Gott eben dies und nicht weniger eius honoris gratia will.
Natiitlich wire bereits die Heirat als solche fiir Phaedria ein
grosses Gliick gewesen, eine Heirat in dieser Form aber war
zweifellos ein grosseres, und wir kénnen dem Gott (oder
Menander) nicht vorschreiben, wie er das Midchen belohnt
wissen wollte. Nur der Weg zum Ziel entspricht nicht ganz
den Ankiindigungen. Wer sich daran stdsst, verkennt, dass
der griechische Gott nicht alles vorauszuwissen braucht,
sondern durch sein Wirken dem menschlichen Handeln
gewisse Moglichkeiten ofinet, die der Mensch durch seine
Entscheidung ergreifen kann, aber nicht muss (worauf es
wieder bei der Gottheit steht, ob sie das Geschehen durch
erneute Einwirkungen in die von ihr erstrebte Richtung
lenken will), und er verkennt auch, dass es Menander gerade
daran gelegen sein konnte, dem Zuschauer eine gewisse
Handlungsperspektive zu geben, von der sich die aktuelle
Handlung abheben wird, um ihr am Ende doch wieder zu
entsprechen. Eine solche « Inkonzinnitidt» zwischen Prolog-
rede und folgender Handlung beweist durchaus nicht, dass
die Hinweise im Prolog belanglos wiren, im Gegenteil et-
offnet eben die Beachtung dieser « Inkonzinnitit» das rich-
tige Verstindnis der Handlung.

W. Kraus, der sich durch die « Inkonzinnitit » hingegen
veranlasst sah, die Prologangaben teilweise nicht zu bertick-
sichtigen, glaubte, dass seine Betrachtungsweise « den Weg
freimacht zur Erkenntnis» des « eigentlichen Wesens» der
Aulularia, « das nicht darin liegt, dass ein Hans seine Gretel
bekommt, sondern dass an einem grossen, aber aus dem
tiglichen Leben gegriffenen Beispiel gezeigt wird, wie die



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 83

durch das Leben erzeugte Verkrampfung einer Seele ihre
Losung findet ». Hier haben sich wohl getrennt zu haltende
Begriffe vermischt. Dass der « Hans» Lyconides seine
«Gretel» Phaedria bekommit, ist tatsdchlich nicht das «eigent-
liche Wesen » der Komodie, aber es ist das Ziel der Hand-
lung. Damit dies erreicht werden kann, muss der Geiz des
Euclio, wenigstens soweit er sich auf den Schatz bezieht,
tberwunden werden. Menander hat dargestellt, wie Geiz und
Misstrauen das ganze Verhalten und Handeln des Fuclio
beherrschen; er zeigt, dass Euclio sich von sich aus unter
keinen Umstinden von seinem Schatz trennt. Und doch ist
eben dies notwendig : Euclio muss ihn an Lyconides geben.
Der Schock des Verlustes und die unerwartete Riickgabe
bewirken dann eine Verinderung in dem Alten. Geheilt von
seinem Misstrauen gegen die Menschen muss er schliesslich
von seinem zihen Festhalten des Schatzes abgelassen haben.
Die Opposition und ihre Uberwindung ist von Menander so
gestaltet worden, dass das ethische Interesse sich darauf kon-
zentriert. Die Gestalt des Widersachers ist die wesentliche
dichterische Leistung in diesem Stiick und deshalb fiir uns
wichtiger als das faktische Handlungsziel. Im Rahmen der
Handlung und sozusagen sub specie dei aber ist die Wandlung
des Euclio nicht Selbstzweck, sondern Voraussetzung fiir das
glickliche Ende, und wir haben keine Veranlassung, den
Hinweisen des Lar ihre Verbindlichkeit abzusprechen, weil
der Gott die Heilung Euclios von seiner Besessenheit nicht
zu seinem Ziel erhebt.

Schliesslich sehe ich auch keinen Grund, die Hinweise
des Gottes, die ihn mit der Handlung verkniipfen, deshalb
nicht ernst zu nehmen, weil der Prologgott sich in mehreren
Komdodien eine Einwirkung auf die Handlung zuschreibt.
Man hat dies einen Topos genannt, der den Auftritt des
Gottes motiviere, im tbrigen unverbindlich sei. Unver-
bindlich wire er nur, wenn die Hinweise funktionslos
blieben. Dass sie dies in der Awlularia nicht sind, glaube ich



84 WALTHER LUDWIG

gezeigt zu haben. Dann aber wird man in dem Umstand,
dass dhnliche Hinweise sich auch in anderen Komddien
finden, besser ein noch nicht gentigend berticksichtigtes
Element der Eigenart dieser Komddien sehen, als dass man
ihn als unbeachtlich beiseite schiebt.

III.

Wit haben Menander bisher fast ausschliesslich durch den
plautinischen Filter betrachtet. Ein Blick auf den Dyskolos
kann unsere Beobachtungen bestitigen und erginzen. Fir
dieses Stiick setzte die Debatte tiber den Einfluss des Pan
auf die Handlung bereits im Jahr der Editio princeps ein.
Photiades, Cantarella, Corbato, Kraus, Turner, Theuerkauf,
J. Martin, Pastorino, Schifer, Stossl, daneben ich und andere
haben sich an der Diskussion beteiligt. Mit dem Standard-
kommentar von E. W. Handley (1965) hat sich eine beson-
nene Auffassung durchgesetzt: « Pan, like the Lar, sets in
motion a chain of events which will lead to the gitl’s
marriage, and at the same time to the discomfiture of her
disagreable father ; and in this he has the Nymphs as allies.
The gods are thus a factor in the course of the action, and
they are recalled to the audience by the presence of their
shrine, and by the character’s references to them ; they add
“ atmosphere ’ to the play and coherence to its structure, but
they do not, except in a very limited sense, make it into a
religious play, or one dominated by the divine» (S. 135 zu
V. 37 1L). Ich stimme damit im ganzen iiberein und méchte
Einzelnes nut noch einmal der Ubetsicht halber herausgreifen
und seine Implikationen verdeutlichen.

Pan hat seine und der Nymphen Beteiligung an der
Handlung im Prolog klar ausgesprochen : tdg 8¢ ocuvrpdgoug
gpol NOpoog xohaxebovs’ émipelddc Tipdod Te TETELREY DTG
gmpédetay oyetv twa nuis (36 fL.). Es ist eine Generalankiin-



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 85

digung der gottlichen Fiirsorge, die der Horer fiir alles fol-
gende im Gedichtnis zu halten hat (Gmperds mpudoa und
gmpéletav oyeiv fihren auf die griechischen Begriffe, die in
Aul. 17 mibi honorem haberet, 19 curare minusque me impertire
honoribus, 25 eius honoris gratia, zagrunde liegen). Schifer hat
gezeigt, dass der Prolog hier letzten Endes nur durch und
fur diese Erklirung notwendig ist, da er keine anderen den
beteiligten Personen unbekannten expositionellen Angaben
enthilt. Gottliche Fursorge fiir ein frommes und verhiltnis-
missig armes Midchen besteht selbstverstindlich darin, dass
ihm zu einer Heirat mit einem reichen, es liebenden jungen
Mann verholfen wird. Wenn Pan deshalb noch prizisierend
sagt: veavioxov 7e xal @dN edmbpov TaTPdG ... AT TUYMY
wapafokévt’ elg TOV TOTOV adTiic Eysv még évleaoTindg Tod ;
(39 f.), so entnimmt der Horer daraus auch, dass es das Ziel
des Gottes ist, dass Sostratos das Madchen heiratet (anders
wiirde seine Liebe mehr schaden als niitzen !), und ist auf
mogliche andere Hilfsmassnahmen vorbereitet. Es kann nicht
verlangt werden, dass Pan solche schon im einzelnen an-
kiindigen miisste, damit sie spiter wirklich als von ihm
herrithrend aufgefasst werden.

Die erste Dialogszene kntipft unmittelbar an die eben
besprochenen Verse an. Es wird nicht nur anschaulich, wie
das Midchen die Nymphen verehrt (es bekrinzt sie !), es ist
auch bezeichnend, dass Sostratos gerade in diesem Augen-
blick von der Liebe getroffen wurde : die Gottheiten erweisen
ihren Dank. Kraus hat natiirlich recht, wenn er schreibt :
« Um einen Jungen verliebt zu machen, ist sonst kein Gott
notig, und von seinem Eingreifen ist auch natiirlich nichts
zu merken » (Ausgabe 1960, S. 18), aber das trifft iberhaupt
nicht die Sache, um die es geht. Das Verliebtwerden konnte
als innermenschlicher Vorgang aufgefasst werden, ebensogut
aber auch als Eingriff einer Gottheit. Nach der Erklirung
Pans sollen wir es hier so verstehen, und der Vorgang spielte
sich auch ebenso ab, wie man sich eine Liebe unter gott-



86 WALTHER LUDWIG

lichem Einfluss vorstellte : der begiiterte junge Stddter, der
zur Jagd aufs Land gekommen war, verliebt sich blitzartig
und mit Haut und Haaren in das ihm bislang unbekannte,
arme, schlichte Landmadchen, mit dem er noch kein einziges
Wort gesprochen hat. Beide Personen entstammen vollig
verschiedenen Lebenssphiren, so dass die Liebe des Sostratos
alles andere als ein gewohnlicher Vorgang ist. Dass Pan hier
sozusagen die Funktion des Eros tibernimmt, ist im iibrigen
nicht anstossig. Erstens sind er und die Nymphen allgemein
zustindig fir alles, was sich im Bereich ihres Heiligtums
ereignet, zweitens findet Pan sich 6fters in erotischer Gesell-
schaft (vgl. die RE, Suppl. VIII, Sp. 1000 ff. genannten
Vasenbilder mit Aphrodite und den Eroten), und auf die
Bedeutung der Nymphen als Hochzeitsgottinnen hat Pasto-
rino eigens hingewiesen (Menandrea 1960, S. 87).

An die Beziehungen dieser Gottheiten zur Handlung
witd der Horer das nichstemal in der Szene erinnert, wenn
das Midchen erstmals auf die Bithne kommt und — nun zum
zweitenmal — Sostratos begegnet, der sie jetzt anspricht.
TIhr Gruss & e¢irtaton Noppow (197) zeugt wieder fir das
Nahverhiltnis des Mddchens zu ihren gottlichen Beschiitze-
rinnen. V. 203 tig &v pe odoar Sanpd]vev; ist in der Sprecher-
zuweisung umstritten : gleichviel ob Sostratos oder das
Midchen es sagen, der Horer bemerkt die Ironie und denkt
daran, dass Pan fiir einen guten Ausgang sorgen wird. Ahn-
liche Ironien bergen z.B. 225 f., 309 1L, 3461., 4441., 543 ff.,
557f., 5701k, Go1f., 639f., 6661, 736, 861 ff., 876 ff. Nur
die Kenntnis der Prologrede gibt diesen Ausserungen Hin-
tergrund und ldsst sie zu dem Sprecher nicht kenntlichen
Hinweisen auf das gottliche Engagement an dem Spiel
werden, das auf diese Weise nie aus dem Auge verloren wird.

Aus dem Dialog zwischen Sikon und Getas (400 f1.) wird
dann deutlich, dass Pan den Anstoss zu einer zweiten Hand-
lungslinie gegeben hat. Den Traum der Mutter des Sostratos
nimmt der Horer als echten Wahrtraum, weil er weiss, dass



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 87

die im Traum teils symbolisch, teils direkt prophezeiten
Ereignisse tatsichlich eingetreten sind. Die Symbolik der
Fesseln ist fur ihn durchsichtig. Dariiber hinaus erkennt er,
dass auch die Hackarbeit von Pan gewollt ist. Sie ist es
erstens als Folge der von Pan erzeugten Vetliebtheit, zwei-
tens, da erst durch die Opferhandlung dusserlich Raum fiir
sie geschaffen wurde. Sostratos hatte Getas als Heirats-
vermittler schicken wollen; da er den bereits von seiner
Mutter fiir das Opfer in Anspruch genommenen Sklaven
nicht zu Hause votfand (es ist die erste Uberkreuzung der
beiden Handlungslinien !), war er selbst zuriickgekommen,
um mit Knemon zu sprechen. Nur dadurch aber wurde die
Begegnung zwischen ihm und Gorgias moglich, die zu
seinem Entschluss, mit aufs Feld zu gehen, fithrte. Eine
andere Folge der Opferhandlung ist, dass umgekehrt Kne-
mon nicht, wie erwartet, aufs Feld geht, wodurch die
Absicht, die Sostratos mit der Hackarbeit verband, scheitert.
Sein Einsatz scheint umsonst, wird aber spiter seinen Lohn
finden und sich damit als sinnvoller Teil des gottlichen Plans
entpuppen.

Als Sostratos unverrichteter Dinge wieder zuriickkommt
(vgl. 543 f1. 1), findet er das Opfer auf eine gewisse Weise
odx &xawpos (558); es ist es in einem tieferen Sinn, ebenso
wie er mehr, als er ahnt, recht hat mit seinem makabren
Scherz, er habe noch nie einen Menschen edxaipdrepoy bei-
nahe ersticken sehen (666 ff.). Der Koch hat den Brunnen-
sturz bereits als Beweis fur die vergeltende Gerechtigkeit
der Gotter interpretiert (639 fI.) : die Nymphen hitten seine
Missachtung gerdcht. Natiirlich ist sein egozentrischer Blick-
winkel wieder einseitig, aber der Horer kann den Fingerzeig
richtig interpretieren. Der Brunnensturz des Knemon war
in Hinsicht auf das Ziel des Pan notwendig, da nur so
seine abweisende Haltung durchbrochen werden konnte.
Der « Zufall» hat selbstverstindlich seine « natiirlichen »
Utrsachen, das morsche Seil, etc. Aber man verkennt wieder



88 WALTHER LUDWIG

den Charakter der Oele tiyy, wenn man aus diesem Grund
eine solche leugnet. Der Brunnensturz ist Oste woym, weil er
gerade jetzt passiert und derartige Folgen hat.

Die Beurteilung des Geschehens durch Sostratos, in der
dieser sich unter Verwendung gingiger Sentenzen das Ver-
dienst zuschreibt, émpéreir xal mwéve die Heirat erreicht zu
haben (860 fl.), erinnert den Horer daran, wie gering im
Grunde sein « Verdienst » an der Sache ist und wieviel auf
das Konto der émpérex der Gotter zu gehen hat. Ohne
Oele 0yn wire Sostratos nicht nur nicht zu seinem Ziel
gekommen, auch das Ziel selbst hatte ein Gott erst gesteckt.
Die durch den Traum veranlasste Opferhandlung ist eine
sekundire Handlungslinie, die durch ihre mehrfachen Uber-
schneidungen mit der Sostratos- und der Knemonlinie dazu
beigetragen hat, das Ziel der Haupthandlung zu erreichen,
mit welcher sie sich am Ende auch vereinigt.

Aber trotz allem: ein « frommes Lehrstiick » ist der Dys-
kolos so wenig geworden wie die Syraristosai oder das Original
der Awulnlaria. Worin liegt dann die Bedeutung des religiésen
Aspekts dieser Dramen? In welchem Verhiltnis steht er zu
den Schwerpunkten des Interesses? Und welche Schliisse
lassen sich aus der Handlungsstruktur auf die Religiositit
Menanders ziehen?

Dramaturgisch gesehen gibt die Gottheit der Handlung
Einheit und Zusammenhang, auf der Bihne wird sie zu
Beginn fiir den Zuschauer sichtbar (realistischerweise nicht
fiir die Bithnenperson ; nur den Heroen des Mythos erscheint
det deus ex machina). In einem gewissen Sinn sind die Komo-
dien Illustrationen der Vorstellung, dass Gott die Tugend
belohnt und fiir den Frommen sorgt. Die Gottheit setzt der
Handlung das Ziel und hilft, wenn sie aus der « richtigen »
Richtung geraten ist, die Widerstinde zu iberwinden. Sie
greift in den dusseren und inneren Geschehensablauf ein.
Uberraschende Zufille, ein Fund, ein Verlust, ein Unfall,
konnen ebenso ihr Werk sein wie unerwartete Emotionen



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 89

und Entschlisse. (Nur einmal — in der Traumerscheinung
des Pan — wird dabei das, was wir die « natiirliche » Kau-
salitit des Geschehens nennen wiirden, durchbrochen ; aber
fir Menander und seine Zeitgenossen gehorten Erscheinun-
gen eines Gottes im Traum eben auch zur Wirklichkeit det
Welt und waren nicht wunderbarer als ein Schatzfund). Es
sind, wie Handley richtig empfindend feststellte, dennoch
keine « religiosen Spiele» im vollen Sinn des Begriffs. Sie
sind es schon deswegen nicht, weil es in den Stiicken nicht
so sehr um die Gotter oder die Beziehungen der Menschen
zu den Gottern, als vielmehr um die Menschen geht. Die
Gotter bleiben im allgemeinen hinter den Kulissen, auch
bestimmen sie die Handlung nicht vollig, sondern geben ihr
nur gewisse AnstOsse, lassen aber dann den Raum fiir
menschliche Entscheidungen frei. Sie sind weder allmichtig
noch allwissend und haben auf die menschlichen Aktionen
ebenso erst zu reagieren wie umgekehrt die Menschen auf
die gottlichen. Es geht nicht ohne den helfenden Gott, aber
es geht ebensowenig ohne den Menschen, der die Gelegen-
heit ergreift und sie durch seine Entscheidung und Tat zu
seiner eigenen macht. Dazu kommt, dass der religitse
Aspekt, den wir durch eine isolierende Analyse hervorhoben,
in der Realitit der Stiicke keineswegs dominierend wirkt.
Die herauspriparierte religiose Grundlage wird nicht auf-
dringlich betont, nicht lehrhaft eingeschirft, sie wird dem
Publikum nicht als eine erstaunliche Entdeckung vorge-
fuhrt, fur die es erst gewonnen werden miisste, sondern
wirkt mehr wie eine von Autor und Publikum geteilte
Voraussetzung. Dass sich Geschehen grundsitzlich auf
solche Weise vollzieht, scheint als ausgemacht zu gelten.
Wie es sich im besonderen Fall abspielt, interessiert. Das
beschriebene Verhiltnis des Gottlichen zur Handlung ist
der allgemeine und als anerkannt hintergenommene Rah-
men, fir die Realitit des Dramas aber ist seine Fiillung
wichtiger. Ahnlich ist auch das Handlungsziel, die Heirat



90 WALTHER LUDWIG

des Midchens, ein stereotypes Element des allgemeinen
Formcharakters dieser Stiicke. Die Spannung des Kenners
richtet sich nicht so sehr darauf, ob, sondern wie dieses Ziel
erreicht wird. Fir die Wiirdigung der dichterischen Leistung
ist das Spezifische ausschlaggebend. Im Mittelpunkt des
Interesses stehen deshalb in den Widersacherkomoédien
Aulnlaria und Dyskolos die Gestalten des Euclio und Knemon,
sowie die Methoden, wie ihre Widerstande tiberwunden und
wie sie in die Gesellschaft der Menschen zuriickgefithrt
werden, in der Anagnorisiskomodie der Synaristosai entspre-
chend die Entwicklung von Gefiihl und Verhalten der beiden
Liebenden und der verschlungene Weg zur Entdeckung.
Der Blick auf den gottlichen Hintergrund deutet das
Geschehen, aber das Geschehen wird nicht nur um seiner
Deutung willen dem Zuschauer vor Augen gefiihrt.

Fir die Religiositit Menanders sagen die Stiicke nur
indirekt etwas aus. Es ist zu scheiden zwischen dem all-
gemeinen Charakter des Geschehensablaufes, jenem Wechsel-
spiel von Gott und Mensch, und der Frage, wie oft nun das
Gottliche in der Tat den « Guten » belohnt. Das erstere wird
als der grundsitzliche Rahmen, innerhalb dessen sich die
Handlung ereignet, begriffen und diirfte wohl dem Welt-
verstindnis Menanders und eines guten Teils seines Publi-
kums entsprechen. Aber man tduschte sich natiirlich nicht
datiiber, dass es an der gottlichen Belohnung der Tugend
oft haperte. Tyche musste sich ihr blindes Walten vorwerfen
lassen. Das beseitigte jedoch nicht den Wunschglauben an
die gottliche Gerechtigkeit und man freute sich, wenn
Menander in der Komddie einen Fall darstellte, wo jene sich
bewihrte. Man darf den Sieg der gottlichen Gerechtigkeit
da nicht schlechthin abwerten und ausschliesslich fir eine
Sache der dramaturgischen Konvention erkliren. Es wire
unkritisch, wenn man nur die kritischen Ausserungen in den
Komédien als Menanders eigene Stimme, nur den Erfolg
skrupelloser Parasiten als Symbol fiir sein Weltbild gelten



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG o1

liesse. Menanders pessimistische Lebensauffassung im Kon-
flikt mit dem erzwungenen Optimismus der poetischen
Gerechtigkeit ist zwar eine attraktive Vorstellung, die gut
in das allgemeine Bild passt, das man sich von der « aufge-
klirten» oder «zerrissenen» Religiositit seiner Zeit zu
machen pflegt, aber es spricht einiges gegen sie. Es ist eine
schlechte Propaganda fiit kritische Ausserungen iiber die
gottliche Gerechtigkeit, wenn diese durch den Verlauf des
Stiickes selbst widerlegt werden. Noch wichtiger ist:
Menander war nicht gezwungen, die poetische Gerechtigkeit
mit Hilfe der gottlichen durchzusetzen. Er hitte auf die
Prologrede des Pan verzichten konnen (die expositionellen
Daten wiren in den folgenden Szenen unterzubringen gewe-
sen), und dem Geschehen wire sein « metaphysischer »
Hintergrund entzogen gewesen, ohne dass der Zuschauer
auf das befriedigende Ende hitte verzichten miissen. Menan-
der hat auch nicht in allen Komddien die Gotter an der
Handlung beteiligt (fiir den Alg 2Eamatéy ist ein Gotterprolog
unwahrscheinlich; von der Samia wissen wir jetzt, dass sie
keinen hatte). Dass er es in einer anscheinend betridchtlichen
Anzahl von Stiicken tat, ist meines Erachtens nicht als
dramaturgischer Zwang zu erkliren. Es scheint mir ein in-
direktes Bekenntnis, eine nicht erzwungene Zustimmung
zur Idee einer vergeltenden gottlichen Gerechtigkeit darin
zu liegen, womit er kaum — ich vertraue da auf eine ge-
wisse Aufrichtigkeit des Autors! — seinen Zuhorern nur
nach dem Munde reden wollte. Nur dass sich aus den Stiik-
ken natiirlich nicht entnehmen lisst, wie hiufig oder wie
selten Menander diese Gerechtigkeit in der Wirklichkeit er-
fiullt sah. Die Komodie hatte die positiven Fille darzu-
stellen, die nicht dadurch als Moglichkeiten unglaubwiirdig
wurden, dass es in der Wirklichkeit auch negative gab.



92 WALTHER LUDWIG

IV,

Die Aufschliisse der behandelten Komodien bieten auch
Interpretationshilfen fir die iibrigen mehr oder minder
fragmentarisch iiberlieferten Stiicke, denen hier noch einige
kurze Bemerkungen gelten sollen.

In der Perikeiromene wirkt der fir die Prolog-Gottheit
gewihlte Name Agnoia verwunderlich. Wie kann die per-
sonifizierte « Unwissenheit» den Menschen zum Wissen
verhelfen ? Wie kann die wissende Gottheit « Unwissenheit »
heissen ? Die beteiligten Personen befinden sich anfangs zum
Teil in Unwissenheit iiber die Identitit der Geschwister. Die
Unwissenheit des Moschion lisst ihn Glykera lieben, und
Polemon gerit aus Unwissenheit angesichts der missver-
standenen Kussszene in einen jihen Zorn, der den Ursprung
fir die ganze zur Anagnorisis fuhrende Handlung bildet.
Die Unwissenheit ist so in gewissem Sinn Ursache des
Wissens, indem aus ihr eine zum Wissen fithrende Entwick-
lung hervorging. Menander beschreibt letztlich nichts
anderes als die wirkliche Situation, eigenttimlich ist nur die
Interpretation, die er gibt. Die Unwissenheit, die die Men-
schen beherrscht, ist eine reale Macht und — 16 xpatobv y&p
mavy voptleton Oebg (Men. fr. 223 Koe.) — damit ein Gott
oder, so verstehen wir das Gemeinte besser, ein Aspekt des
Gottlichen. Polemon handelt unter der Einwirkung der
doy", die ihn erfasst hat, ganz anders als sonst, anders als
es seiner natiirlichen Wesensart (boiwg) entspricht; die
dpy" ist deshalb ein Werk der Gottheit, und da sie durch
seine Unwissenheit hervorgerufen ist, also ein Werk der
gottlichen Macht, die hinter seiner Unwissenheit steht. Da
von der épyy eine Kausalkette zur piwoig fithrt, erscheint
die gottliche « Unwissenheit » letztlich als Urheberin fir das
Wissen. Der « bose» Zorn mit seinen schlimmen Folgen
hat ein « Gutes » bewitkt, wodurch das Uble sich als Glied



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 03

eines gottlichen Planes erweist: Sid ydp 0eol xal 70 xoxdv
elg dyabov pémer ywépevov (49 £.). Nach der Anagnorisis be-
ginnen Glykera und Polemon diese Zusammenhinge zu
entdecken: viv pév yop Hpdv yéyovev dpym [mpaypdrwv] dye-
0&v 10 ooy mhpowov ' — dpBd[¢ ydp Myeic] (443 f.). Der Papy-
rus bricht mit dem Ausruf & I'f) ab; es ist moglich, dass hier
die Teilnahme des « Gottlichen» an der Handlung bewusst
wurde. Fiir die Horer bedeutete V. 443 f. einen bestitigenden
Rickverweis auf die Aussagen der Prolog-Gottheit. Das ist
die gleiche Art der Interpretation des menschlichen Gesche-
hens, wie sie in den anderen Komodien vorlag. Der Name
Agnoia sollte auch fiir das menandrische Publikum paradox
witken. Die Freiheit der Namengebung zeugt fir die letzt-
liche Beliebigkeit der Namen, nicht fir die Unwirklichkeit
des gemeinten Géttlichen. Fiir den Prologgott schieden die
unpersonlichen und unbestimmten Bezeichnungen, die man
an sich fiir die Benennung des « Gottlichen» bevorzugte
(Bedg, Oeof, Socupdviov) aus. So griff Menander entweder zu
lokalen Gottheiten, mit denen das Stiick in Beziehung stand,
oder hypostasierte Aspekte des Gottlichen, die zugleich
Aspekte seiner Wirklichkeit waren.

In den Epitrepontes hat Wilamowitz fiir die zweite Szene
einen Gotterauftritt erschlossen, da nur ein Gott dariiber
informieren konnte, « dass Pamphile von Charisios ge-
schwingert war und ihr Kind in dem nahen Wald hatte
aussetzen lassen» (Ausg. S. 50). Es ist zu vermuten, dass
die Gottheit dort auch ihre aktive Beteiligung an der Hand-
lung erklirte mit dem Ziel, dass die Ehe der armen anstindi-
gen Pamphile gliicklich wiederhergestellt werde. Darauf
fithren spitere Hinweise auf gottliches Wirken, die erst von
einer solchen Ankiindigung her ironisches Profil erhalten.
Die zahlreichen analogen Fille, z.B. im Dyskolos, scheinen
mir eine solche Vermutung zu rechtfertigen. V. 535 ruft
Pamphile verzweifelt: ig dv Ocdv tdhoway Eefoeié pe; Sie
weiss nicht, dass Habrotonon soeben mit ihrem Kind auf



94 WALTHER LUDWIG

die Bithne gekommen ist und die Anagnorisis unmittelbar
bevorsteht. Am Ende der Szene sagt Habrotonon sozusagen
respondierend poaxaple yivew, Oedv Tig dpdc AAénce (553 f.).
Diese die entscheidende Erkennungsszene rahmenden Hin-
weise auf ein gottliches Erbarmen wiirden ein zusitzliches
Gewicht erhalten, wenn der Horer vom Prologgott her
wiisste dass ein Gott sich tatsichlich Pamphiles erbarmt und
ihr aus #ieogc geholfen hat. In der tbernichsten Szene, in
der reziprok Charisios zur Erkennung gebracht wird, dass
er und Pamphile die Eltern des Kindes sind, tritt dieser
zunichst gleichfalls verzweifelt auf die Bithne. Er gesteht:
eb por xéypnrar xal TpoonrbVTLE Tavw TO dwpbdviov und deu-
tet das, was ihm passiert ist, als gottliche Lehre (591 f.).
Der durch den Prologgott vorbereitete Horer sieht darin
keine subjektive Interpretation des Geschehens, sondern
weiss, dass die Gottheit ihn tatsichlich zum Zweck von
Pamphiles Gliick einen solchen Weg des Lernens hat gehen
lassen. Schliesslich fillt auch auf die beriihmte Reflexion
des Onesimos iber die Gotter (727 f.) von einem solchen
Gotterprolog her ein besonderes Licht. Die Frage ofe
TooabTyy Tovg Osolg &yew oyxolv, dote TO waxdv xol Tdyadov
xo® Npépav vépew éxdote ; weckt beim Horer den Gedanken
daran, dass die Gotter im vorliegenden Fall wirklich fiir
das Geschick der Menschen gesorgt haben, er weiss, dass
hinter dem radréparov, das nach des Onesimos Meinung
Smikrines vor einer schlechten Tat bewahrte, gottlicher
Wille steckte (vgl. die Zhnlich ironische Verwendung des
adtépatov in Dysk. 545). Die « philosophierende » Erorterung
tiber die Zusammenhinge zwischen den 0eof, dem Tpémog
jedes Menschen und dessen Wohlergehen sind ein Versuch,
das alte Problem der Beziehung von Verdienst und Schicksal
zu 16sen. Der Sklave hat die Verhiltnisse aber nur teilweise
zutreffend erfasst. Er entwickelt die alte Erkenntnis, dass
der Charakter dem Menschen ein sein Geschick bestimmen-
der Daimon ist, in etwas aufwendiger und anspruchsvoller



VERHALTNIS VON GOT'T UND HANDLUNG 95

Redseligkeit wie eine eigene Entdeckung. Der Horer
konnte ithn im Sinn Menanders darauf aufmerksam machen,
dass manche Menschen auch gegen ihren tpémog ein xaxbdv
tun oder leiden und dass die Gotter dennoch dabei ihre
firsorgende Hand im Spiel haben konnen.

Auch die Funktion mancher isolierter Fragmente, in
denen iber die Gotter oder das Walten der Tyche reflektiert
wird, kann von der Technik des menandrischen Gottet-
prologs her besser verstanden werden. Ausserungen wie die
in den Koneiagomenai, V. 13-20 Koe., passen zum Ende
der Komddie und verlangen nach einer Prolog-Gottheit,
deren Erklirungen den Horer schon lange wissen liessen,
was der junge Mann erst jetzt erkennt. (Zur Tyche in der
eben bekannt gewordenen Aspis, vgl. unten M. Turner

S. 102 f.).
Ahnlich lassen Tet. Eun. 875 f. quod si hoc quispiam
voluit dens? — equidem pol in eam partem accipioque et volo

und 1031 ff. 0 populares, ecquis me hodie vivit fortunatior?
nemo hercle qz;z'fgmm; nam in ne plcme di potestatem suam omnem
ostendere quoi tam subito tot congruerint commoda vermuten,
dass bei Menander ein Gott sich im Prolog auch fiir die
Handlung engagierte. Die konsequente Beseitigung des
Gotterprologs durch Terenz bedeutete mithin auch sozu-
sagen eine Profanierung der Komddien Menanders.

Es war fir die spitere, neuzeitliche Entwicklung des
Lustspiels bedeutungsvoll, dass weder Plautus noch Terenz
bei ihren Bearbeitungen auf den spezifischen religitsen
Sinngehalt der menandrischen Komddien Wert legten und
dem Abendland eine Komodie tibetlieferten, in der die
Menschen mehr odetr weniger unter sich sind und ihte
Ausserungen in Hinsicht auf die Gétter nur ihre subjektiven
hiufig redensartlich geprigten Auffassungen wiedergeben,
die vom Horer nicht allzu ernst genommen und vor allem
nicht aus einem Wissen iiber einen tatsichlichen Anteil
einer Gottheit an der Entwicklung der Handlung beurteilt



96 WALTHER LUDWIG

werden. Das in der Tradition des Plautus und Terenz ste-
hende Lustspiel hat immer einen profanen Charakter behal-
ten. Die Komodien Menanders waren noch in andere
Zusammenhinge eingebettet. Sein dionysisches Festspiel
war wie in mancher anderen Beziehung auch hier Erbe
der Tragodie. Webster hat auf die Moglichkeit hingewiesen,
dass es Menander selbst war, der von Euripides die Idee
eines Gotterprologs tibernahm, der das Publikum befihigen
sollte, die Ironie bestimmter Situationen im Lauf des
Stuickes voll zu erfassen (Szud. Men. S. 186). Der aufs Drama-
turgische beschrinkte Gesichtspunkt lisst sich erweitern.
Der Gotterprolog schuf zugleich die Méoglichkeit, dem
Horer einen Blick in eine Handlungsebene hinter oder
tiber der menschlichen zu verschaffen und das Geschehen
aus einem gottlich-menschlichen Wechselspiel zu verstehen.
Menander hat damit eine fiir die Tragodie wesentliche
Perspektive auch fiir seine im « biirgerlichen» Milieu
spielenden Komdédien gewonnen und in einer ihnen und
ihrer Zeit gemissen Form bewahrt.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 97

DISCUSSION

M. Sandbach : 1 have listened with great pleasure to Herr Lud-
wig and for the most part found him quite convincing. There
are two points I should like to raise, one concerning Cistellaria,
the other Aulularia.

I agree that there cannot have been a part in the Greek play
like that of Selenium at 449 ff. Of Herr Ludwig’s alternative
explanations, the second, that ca. 449-464 are a Plautine addition,
seems the most attractive. One may perhaps find some support
for the view that Selenium did not in the original accompany her
“ mother ” here by asking what is the reason for Melainis’ pre-
sence, why she has come from her house which is somewhere else
in the town. One can only guess, but a probable answer is that
she has come to tell Alcesimarchus that his affair with Selenium
is at an end, his conduct makes its continuance impossible. If
this is so, she would not bring Selenium with her. In fact she
would come to him rather than wait for him to visit her, just in
order to avoid the presence of the girl, who does not wish to
break with him.

On A#lularia Herr Ludwig’s answer to Schifer and Kraus
satisfies me entirely. Nevertheless the Lar does not in Plautus,
whatever may have been the case with the corresponding Greek
divinity, appear to affect the action after the play has begun. In
this point he is in contrast with Pan of Dyskolos, who is constantly
mentioned and whose influence is kept in the audience’s mind.
So far as this goes Dyskolos seems to me the better play. There
are also in Awulularia two features which strike me as dramatic
weaknesses. I may be wrong and should be glad to be put right.
But these three things cause me to have some scruples about
accepting Aulularia with complete confidence as Menandrean.

The dramatic weaknesses are these. Lyconides is inadequately
motivated. He knows who the girl is whom he has ravished,



98 DISCUSSION

but for nine months he has made no attempt to see her or make
himself known. Only the news that Megadorus is about to
marry her suddenly causes him to want her himself. He is not
in the position of many young men, who cannot marry a poor
girl without their fathet’s consent; his father is dead, and he
could at any time have offered to marry Euclio’s daughter, if he
had wanted. His sudden change of attitude needs more
explanation.

The other weakness, as it appears to me, is the similarity
between the two scenes (IV ii and IV vi) in which Lyconides’ slave
overhears Euclio saying out aloud to himself where he intends to
hide the treasure. That this should happen once may be credible ;
that it should happen twice streches belief, and perhaps argues
some lack of inventiveness on the part of the dramatist.

In both instances, the Greek original may have done more
than Plautus to achieve likelihood. But not knowing that it did,
I do not feel absolutely convinced that it was by Menander.

Of course Menandrean prologue gods may not always have
played a discernible part in the following play. I think that Tlyy
probably did in Aspis—although Tbyyn is so wide-ranging that
there may be few plays where she could not be seen to be at work.
But it is harder to see a continuing influence of "Ayvowx in Perzker-
romene after the initial impulse she gives through the ignorance
of Polemon and Moschion that Glykera is the latter’s brother.

M. Ludwig: Ich freue mich sehr iiber Thre Zustimmung zu
meinen Zweifeln an einem Auftritt der Selenium bei Menander
an der V. 449 fl. entsprechenden Stelle.

Mit einem Zweifel an der menandrischen Herkunft des Ori-
ginals der A#lularia kann ich mich allerdings nicht befreunden.
Zu der mangelnden Motivierung des Lyconides bitte ich Philo-
logns 1961, S. 49 f. und 7o f., zu der wiederholten Lauscherszene
ebda. S. 65 zu vergleichen.

M. Handley : 1 do very much welcome what Professor Ludwig
has said about the réle of Pan and the Nymphs in the Dyskolos.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 99

But perhaps it would be right to ask if this play is in some sense a
special case, because the prologue speaker and his companions
in the shrine are so intimately related to the country setting of the
play, and some of the references to them, whatever other function
they may have, have one function in helping to give the atmo-
sphere of the setting.

M. Reverdin: Permettez-moi de glisser une remarque au sujet
du roéle de Pan dans le Dyskolos. Ce tdle — M. Ludwig I’a bien
marqué — est actif. Pan et les Nymphes sont présents. Non
seulement en leur qualité de dieux du nymphéion, mais, psycho-
logiquement, dans les sentiments de plusieurs des personnages.
Cela ne serait-il pas d au fait que la piece date d’une époque ou
le culte de Pan et des Nymphes, divinités famili¢res, était en train
de prendre une place fort importante dans la religiosité attique?
Il suffit, pour s’en convaincre — mieux : pour le sentir —, de se
laisser pénétrer par P'atmospheére qui se dégage des autels, des
reliefs, des statues, des ex-voto que 'on a groupés au Musée
national d’Athénes dans un vestibule auquel on a cherché a
conférer Patmospheére d’un Smoubpov, ou encore de hanter en
Attique les grottes de Pan, que ce soit celle de Phylé, ou
celle de Vari, décorée par I’architecte Archidemos de Théra
qui se proclame wpebdyrrog (IG I, 788 ; comp. Plat.
Phaedr. 238 d).

En respectant la vraisemblance et la vie, qu’il imitait, Ménandre
pouvait faire intervenir Pan non seulement comme 0Ocog
mwpohoyilewv, mais comme divinité participant réellement a
’action. Les grands dieux du panthéon civique ni les abstractions
divinisées n’eussent été aptes a tenir un tel réle, a2 occuper une
telle place. Le cas de Pan dans le Dyskolos doit donc, a mon avis,
étre considéré comme un cas particulier, et traité comme tel.

M. Handley: Rudens, as another play with a remote and ro-
mantic setting, is in some ways comparable to Dyskolos. The
presence of Arcturus as prologue-speaker, as well as the shrine
of Venus which figures in the setting and in the action, is also



100 DISCUSSION

a parallel for the distinction which Professor Ludwig would like
to make between prologue-speaker and shrine in the .Au/ularia.
Plays with special shrines like these (one thinks also of Curculio, set
at Epidaurus) possibly give different opportunities for references
to the gods from plays with no special shrine, and with a personi-
fied abstract as prologue-speaker rather than a known divinity.

On the repetition of motif in Ax/., I think we may have to
remember the two scenes of borrowing in Dysk. (464 fI., 499 1)
and their reprise in the ragging of Knemon at the end of the play,
and to allow that there are ways in which Menander can repeat
a motif.

One very general point which inclines me to favour the view
that Ax/. is from a Menandrean original is that it seems to have
so many elements in common with Dysk., and also to use them
in a contrasting composition, much in the way I should expect if
the same author designed two plays on a similar theme, and was
conscious of the contrast. May I try to develop this? Something
of the likeness in conception of the two plays—I do not speak
of detail—can be recalled if we set out a number of statements
which seem to be true of both. Thus the central figure, about
whom each play is built, is an old man with an obsession of an
antisocial character. He lives alone, with a daughter of mar-
riageable age, and a single old slave woman who was the girl’s
nurse. The divinity who speaks the prologue, and provides the
moving force of the action has been treated with grudging respect
by the old man ; his daughter has performed her religious observ-
ances with a simple, attentive piety. The course of the plot
brings a mounting series of misfortunes for him, from which at
last he learns the error of his ways ; for her, there is the reward
of a desirable marriage with a young man of superior social class.
This all comes about through two converging lines of action.
The one begins from the young man in love with the girl, and
traces the progtess of his attempt to win her ; the other is initiated
by the young man’s mother, from motives of her own, and only
the audience knows that the chain of events which follows will



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 101

ultimately prove to be relevant. The marriage is an issue from
the start, not merely a contrived ending ; the young man becomes
acceptable to the girl’s father in the course of helping to deliver
him from the consequences of his misguided behaviour ; he also
has to win approval within his own family ; and he has to cope,
in the course of all this, with the deficiencies of his own helper
or helpers.

In the same general terms, we can state some basic differences
between the two plots. In the Dyskolos, the girl has a youthful
half-brother, who plays a prominent part in the action, and pro-
vides an immediate contrast of character for the young lover.
In the Awulularia, a correspondingly prominent part is played by
a second o/4 man, the brother of the young man’s mother ; he
provides a character contrast with the elderly hero. The plays
are alike, however, in that a main ingredient of the contrast is the
antithesis between wealth and poverty, or rather the mental atti-
tudes attendant on those states. To resume, in the Dyskolos, the
young daughter is given a part to play, although a small one,
whereas in the A#lularia, for necessary reasons, she is no more
than a cry off stage ; in the Dyskolos the mother remains in the
background (whether or not we give her a few lines to speak),
while in the A#u/ularia she takes part in person both in the compli-
cation of the action and in its resolution. The most striking fact
of this kind is of course the treatment of the comic hero himself,
who in the Dyskolos is on the stage for about a quarter of the time
the play would take to act, while in the incomplete .Aulularia,
so far as one can judge, he will have been there for about three-
quarters of the time : the actual fraction is of the order of five-
eighths. There is therefore a major difference of emphasis on
the two age-groups, and it is reflected in the order of events.
In the Dyskolos the action begins with, and develops from, the
affairs of the young lover; in the Awulularia it begins with and
develops from those of the older people; the lover himself,
long though we expect his presence, does not in fact appear in
Plautus’ play until a very late stage, line 681 of the text.



102 DISCUSSION

I do not wish to dispute the idea that he may appear earlier in
Menander’s version, but merely to underline the difference of
emphasis, as it seems to me, from the Dyskolos.

Certainly these resemblances and differences can be explained
in more than one way. But I would argue that both, and not
merely the likenesses, are worth taking into account in a dis-
cussion of authorship.

M. Turner : 1 understand that the audience may have thought
a god such as Pan or Apollo (present in the person of his statue :
pa tov "AméMe toutovt), influenced human action or events. It
is more difficult to imagine how they might have accepted an
abstraction such as *Ayvoix, Bonleix, *Exeyyoc (Koe. fr. 717) as
doing so. _Abstracta may easily be personified and deified if they
are aims of human ambition (so Jocasta warns against ®ulotipie,
EBut. Phoen. 532, &dixog M Oebe ; the Athenians warn the Melians
against €éAric, which should perhaps have a capital letter, 7hu#c. V,
103).

Tbyn is easier to accept than most of these figures. In the
prologue to Aspis, she speaks of herself as goddess and seems to
promise help (97 ff.). She announces that Kleostratos is not
dead, but a captive and ““ will survive directly . The influence
on human events of Tiyn (the prologue goddess or mere
“ coincidence ) is recognized at vv. 18, §8 (reading éx wiyme
for edtuydc), 248 ; and the “ goddess” herself is ironically
apostrophised by Daos at 213. We may wonder what is her
relationship to tadtéparov? In other plays, too (Misoumenos, see
below ; Dysk. 584 ; Sik. 352) events or even a person’s physical
characteristics are mentioned as atising a&md tdymg. It may be
deliberate artistry that has kept tadvépatov out of the Aspis (it
has not figured in the fragments published to date).

Whatever the relation of émd tiyng and tadtdépartov, either
concept is convenient to a playwright constructing his action,
and not necessarily a naive device. Reasonable men as well as
ordinary men could allow that coincidence plays a part in human



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 103

affairs. Aristotle, Physics 199 b (a passage recently adduced by
M. Gigante, Boll. Comitato, Acad. nag. dei Lincei 1966, pp. 13 sqq.)
recognized that a final cause (70 ob &vexa) and the means to
realize it (& Todrov &vexev) might in certain circumstances arise
amo Toymg. Aristotle refers to the incident of the man on the
way to the Olympic games who put in at Aegina, found Plato
there bound as a slave and ransomed him. His commentators
(especially Simplicius) apply the phrase drnd tdyng to Demeas’
arrival in the Misonmenos. “° A useful end resulted from his arrival
in order to pay a ransom, even though the person arriving did
not come for that purpose.”

Prologue divinities allow themselves to make moral comments
on the characters in the play. Pan says of Knemon that he is
anavlpwrnidc tig dvbpwmos opédpa (Dysk. 6). Toyn speaks of
Smikrines with out and out condemnation: mwovnpla 3¢ wdvrag
avlpdmovg Ehweg Omepmémarney (Aspis 116-117). These are the
petsons due to be fought down. They are not enemies of gods,
as Hippolytus is Aphrodite’s enemy. The prologue deity enlists
the audience’s sympathy against them on moral grounds.

M. Webrli : Dass Menander sich auf einen noch lebendigen
Glauben beziehen konnte, wenn er das Bithnengeschehen in Dys-
kolos, Aulularia oder Cistellaria durch eine Prolog-Gottheit zum
gliccklichen Ende steuern liess, hat Herr Ludwig tiberzeugend
dargelegt. Wihrend jedoch das wunderbare Walten der Gottheit
fur Euripides hiufig selbstindiges Thema ist, wird man bei
Menander nur mit Vorbehalten auf seinen personlichen Glauben
schliessen diirfen. Der ausgekliigelte Charakter seiner Theater-
schicksale ist fiir ein religioses Bekenntnis allzu profan. Ausser-
dem verlieren sie durch die einleitende Exposition den Charakter
des Verbliffenden, der z.B. den aretalogischen Geschichten eigen
ist, und schliesslich scheint Menander mit der Wahl seiner Prolog-
sprecher, zu denen auch Abstracta gehdren, mehr dichterische
als glaubensmissige Absichten zu verfolgen. Mit ihrer konven-
tionellen Topik, zu der u.a. der Anagnorismos gehort, kann die



104 DISCUSSION

Handlung in ihrer reinen Gegenstindlichkeit nicht das eigentliche
Anliegen des Dichters sein. In vielen Fillen ist es offensichtlich,
dass bei ihm Kunstgriffe nur der poetischen Gerechtigkeit dienen,
dem liebenden Midchen sein verdientes Gliick zu verschaffen.
Wie viel dramatisches Leben aus ihnen fir die einzelnen Szenen
erwichst, ist trotzdem ohne weiteres eindeutig.

M. Ludwig: Die Warnung ist berechtigt, dass die Bedeutung
des religiosen Hintergrundes des Geschehens nicht iiberbetont
werden darf. Eine Analyse, die die Aufmerksamkeit speziell auf
diese Erscheinungen richtet, gerit leicht in Gefahr, diesen Ein-
druck zu erwecken. Die religiose Perspektive, wenn ich diesen
vagen Ausdruck einmal beniitzen darf, kann in einem Stiick
Menanders mehr oder weniger deutlich sein, aber auch ganz
tehlen.

Eine Singularitit diirfte der Dyskolos in dieser Hinsicht meines
Erachtens aber nicht dargestellt haben. Ihr widerspricht einerseits
die geringe Zahl der Menanderstiicke, die uns hinldnglich bekannt
sind, andererseits die relativ grosse Zahl der bekannten Stiicke,
in denen eine irgendwie geartete Beteiligung einer Gottheit an
der Handlung sichtbar wird. Dass im Dyskolos der gottliche Anteil
dem Horer ofter, als wir es sonst kennen, ins Gedichtnis gerufen
wird, gebe ich gerne zu.

Die Wahl Pans ist durch die Szenerie motiviert, aber die
Szenerie hat nicht die Handlungsstruktur als solche (die Beteili-
gung eines Gottes an der Handlung) hervorgerufen. Letztere wat
fir Menander grundsitzlich eine dramaturgische Moglichkeit.
Die Szenerie wat nur von Bedeutung dafir, welchen Gott Menander
hier den Prolog sprechen liess.

Fir die Frage, warum bisher keiner der grossen Goétter in der
Komdodie als Prologgott auftrat, mochte ich zweietlei anfiihren.
Erstens wurden in Hellenistischer Zeit die grossen Gotter der
Staatskulte kaum fiir die Lenkung der privaten Geschicke in
Anspruch genommen (vgl. Nilsson, Gesch. d. griech. Rel. 11, S. 187),
niederere Gottheiten wie Pan und Asklepios standen den Men-



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 10§

schen niher. Oder man sprach unbestimmt von 6ebg, Oeof, Sout-
wéviov. Als Prologgott war ein solches Géottliches nicht zu
gebrauchen. Die Personifikationen von Abstracta kamen hier zu
Hilfe. Ein Aspekt des Géttlichen konnte mit einer allegorischen
Figur angesprochen werden. Natiirlich existierte eine Boetheia
nicht fiir das religiose Gefiihl als eigenstindige Gottheit. Aber
sie konnte vielleicht als dichterisches Symbol fiir das manchmal
so merkwiirdig in das menschliche Leben eingreifende Géttliche
gelten. Zum anderen passten die Olympier nicht zur niederen
Gattung der Komodie (abgesehen von der Mythentravestie). Sie
hatten ihren Platz im Mythos, wo sie mit den Heroen verkehrten,
und damit auch in der Tragodie. Auch in der hellenistischen
Tragddie werden sie noch aufgetreten sein, als Teil einer Konven-
tion, die auch im Epos beibehalten wurde.

Der Unterschied zwischen Menander und Euripides in Hin-
sicht auf die Bedeutung der Beteiligung der Gotter an der Hand-
lung ist sicher betrichtlich. Trotzdem konnte Menander—wie so
oft—gerade an Euripides angekniipft haben, wenn er auf seine
Weise die Mitwirkung gottlicher Krifte am menschlichen
Geschick darstellte (vgl. bes. Zon).

Menander kann den Begriff tadtépartov bewusst ironisch
gebrauchen, vgl. Dysk. 543 fl. und Handley S. 225 f. Was Sostratos
ein Zufall scheint, entspricht, wie der Horer weiss, letztlich dem
Willen Pans.

M. Handley : There is one class of references to  fortune > and
the like which seems to me to have the special function of limiting
the audience’s curiosity, in that it invites them to accept a fact
as given, and not to look for further explanation. I should, I
think, agree with Professor Turner in taking some of the instances
he gives in this way, and should certainly include his excellent
éx Thymg at Aspis 58 : for the purposes of the incident being
narrated, a hill is required, and &x Tiyng 3¢ T [ hopiSiov Hv év-
a0’ dyvpby. At Dysk. 584, the discovery of the loss of the
mattock is made because Knemon dnd tdyn¢ intended to shift



106 DISCUSSION

some dung. It could have been expected that the hard-working
Knemon, prevented from having his day in the fields (442 f.)
would want to do something at home: it is ‘ given’ that he
chooses, for no reason which need be defined, something which
suits the structure the playwright has in mind. Naturally, as
Professor Ludwig rightly stresses, it can be that an event which
is seen by a character as pure chance appears very differently to
the superior knowledge of the audience, and they can be given
that knowledge to create the effect of dramatic irony. Accord-
ingly context, in a very wide sense, is likely to be important
when we enquire into the meaning and function of these
expressions.

M. Qunesta: Sono perfettamente d’accordo con il collega
Ludwig per quanto concerne la ° Profanisierung’, ossia °lai-
cizzazione ’, dello spettacolo comico in Plauto e Terenzio (circa
Menandro la questione & diversa, ed il collega ha fatto bene a
discutere a fondo quella che era un po’ la communis opinio vulgata,
ma si tengano presente anche le acute considerazioni di Wehtli).
Vorrei porre al collega due domande : () la completa assenza di
prologo divino in Terenzio dipende in prevalenza da motivi
letterari, nel senso che Terenzio abolisce il prologo espositivo
di origine euripidea per sostituirvi sistematicamente un prologo
‘polemico ’ o ‘letterario ” (che avra enorme fortuna nei secoli)?
oppure in Terenzio la scomparsa del O=o¢ mporoyilwv ¢ anche la
conseguenza di una concezione dello spettacolo ancora piu © pro-
fana’ e “laica’ di quella di Plauto, favorita dall’ambiente sociale
raffinato, filosoficamente colto in cui il poeta ¢ stato educato?
(b) crede il collega che le conclusioni da lui tratte per Menandro
siano estensibili anche ad altri poeti della véa? Come giudica
Difilo, il quale scrive quasi una ‘teodicea’ seria nella Rudens e
d’altra parte i K\npoduevor-Casina, cioé una commedia completa-
mente priva di quei risvolti seri che vediamo nella Rudens? E,
infine, come avra accolto il pubblico romano l'apparizione in
scena di astrazioni o allegorie come Auxilium o Luxuria?



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 107

M. Ludwig: Es ist immer schwierig, von einem sichtbaren
Resultat auf die Motive des Dichters zu schliessen, die zu ihm
gefiihrt haben. Ich wiirde auch in der Einfithrung des literarischen
Prologs einen Anstoss zur Eliminierung des Gotterprologs sehen,
der eine zweite lange Monologrede gebracht hitte. Dass damit
ein Gott von der Biithne verschwand, konnte eine nicht uner-
wiinschte Folge gewesen sein, die Terenz aber moglicherweise
sogar schon von Anfang an intendierte. Im Ergebnis hat Terenz
jedenfalls das, was bei Plautus nur nebenbei in Wegfall geraten
konnte, prinzipiell beseitigt.

Gottliches Engagement an der Handlung war sicher nicht nur
bei Menander zu finden. Auch ohne den Rudens miissten wir dies
vermuten. Der Hinweis von Prof. Questa auf den Kontrast
zwischen Rudens und Casina scheint mir wichtig, um die Spann-
weite anzudeuten, die auf der komischen Biihne Athens und im
Werk ein und desselben Dichters moéglich war (bei Menander
sind die Extreme etwa mit Dyskolos und Alg éZamatdy bezeichnet).

Die Frage nach der Wirkung der Erscheinung von Personifi-
kationen auf das romische Publikum ist schwierig und interessant.
Grundlegend immer noch Deubner und St6ssl in Roscher und RE
s.v. Man wird differenzieren und jeden Fall gesondert betrachten
miissen. Personifikationen spielten zur Zeit des Plautus im Kult
eine betrichtliche Rolle (Anspielungen darauf auch in seinen
Komodien). Auxilium dagegen war als dews schon wegen seines
grammatisch neutralen Geschlechts fur das Publikum wohl ein
Witz, Luxuria als allegorische Figur ein Spiel der dichterischen
Phantasie (dasselbe gilt von ihrer Vorgingerin bei Philemon).

Mme Kahil : Chez Euripide déja, la responsabilité divine perd
de son importance et la responsabilité humaine devient prépon-
dérante (qu’on songe, par exemple, au dialogue entre Hécube et
Hélene dans les Troyennes vv. 983 ss.). En fait la coupure est sen-
sible 4 Athénes vers la fin de la guerre du Péloponnese. C’est a
cette époque que les grands dieux olympiens voient les hommes
se tourner de préférence vers les divinités plus accessibles (dieux



108 DISCUSSION

sauveurs, dieux guérisseurs, dieux ou déesses des religions a
mysteres ; 4 ’époque hellénistique il faut y ajouter la religion
isiaque). D’autre part, c’est vers la méme époque que les allégories
commencent 2 se répandre. L’art refléte cette évolution spirituelle.
Voyez le groupe de Céphisodote représentant Eiréné portant
Ploutos, dont 'influence a été considérable et qui inaugure réelle-
ment un courant nouveau. A partir de ce moment, le nombre des
allégories ira croissant : c’est ainsi que Tyche jouera dans tous les
domaines un role qu’elle n’avait point auparavant.

Chez Ménandre cette tendance est manifeste comme on vient
de le démontrer: a coté de divinités locales comme le Pan de
Phylé rappelons que la Théophorouméné nous montre les adeptes
du culte de Cybele (dont I’expansion est post-classique). Parmi
les grands dieux c’est Apollon qui chez Ménandre joue le role le
plus important (cf. par exemple la Lexcadia dont les fragments sont
si peu nombreux, malheureusement, mais auxquels s’ajoute main-
tenant la mosaique de Mytilene).

M Dedoussi : 1 should be interested to hear what Professor
Ludwig does think about Menander’s own religious attitude. Is
there any religious aspect expressed in his comedies? The tra-
ditional popular religion had, of course, an important part in the
life of people during Menander’s time, and provided him with
much material for his comedies.

M. Ludwig : Man ist heute vorsichtig geworden, aus einem
Werk auf die personliche Auffassung des Dichters zu schliessen.
Die Frage nach der dramaturgischen Funktion der Gétter ist eine
literaturwissenschaftliche, die nach Menanders personlichen Glau-
ben eine religionsgeschichtliche, wobei die erste durch Analyse
der Stiicke, soweit sie hinreichend iiberliefert sind, klar beant-
wortet werden kann, die zweite dagegen nur vermutungsweise.
Offensichtlich war Menander an Erscheinungen des religitsen
Lebens seiner Zeit interessiert, da er solche 6fters zur Darstellung
bringt, aber das ist nur ein Teil seines allgemeinen Interesses am
menschlichen Verhalten im gesellschaftlichen Zusammenleben.



VERHALTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 109

Etwas anderes ist die Deutung des Geschehens, die aus der Analyse
des gott-menschlichen Wechselspiels in einigen seiner Komodien
erhellt. Hier handelt es sich nicht um subjektive (und vielleicht
kritisch betrachtete) religiose Vorstellungen der Personen auf der
Biihne, sondern um die objektive Geschehensstruktur dieser
Komddien, wobei sich anschliessend nur wieder die Frage stellt,
wie weit diese der subjektiven Auffassung Menanders vom Lauf
des menschlichen Lebens entspricht und wie weit sie ##r eine
dramaturgische Konvention darstellt, fiir die Menander in der
Wirklichkeit kein Korrelat sah, obwohl einige seiner Zuhorer sie
sicher « ernst» nahmen. Diese Frage nach der subjektiven Auf-
fassung Menanders wird sich nie zwingend beantworten lassen.
Ich personlich sehe zur Zeit keinen Anlass, warum Menander
hier ofters aus freier Wahl dramaturgischen Konventionen folgte
(obwohl er ihnen erwiesenermassen nicht folgen musste), wenn
er nicht der Meinung war, dass diese Beteiligung einer Gottheit
an der dramaturgischen Handlung auch in der Wirklichkeit
gewisse Entsprechungen hatte. Andere mégen ihn fiir skeptischer
halten und ihm zutrauen, dass er uns da sozusagen nur etwas
vorspielen will. Zu widerlegen ist eine solche Einschitzung nicht.
Aber ich mochte im Interesse der Klarheit noch einmal unter-
streichen, dass es auch nach meiner Meinung Menander nicht
darum geht, eine bestimmte religiose Anschauung zu propagieren,
sondern dass sein dichterisches Interesse dem menschlichen Leben
zugewandt ist, bei dessen Darstellung dann fallweise auch der ihm
gegenwirtige gottliche Hintergrund in dichterischer Symboli-
sierung einbezogen werden konnte. Eine gewisse subjektive
Akzentuierung ist hier, wie gesagt, leider unvermeidlich und so
muss dieser Teil meiner Antwort einen hypothetischen Charakter

haben.

M. Sandbach: 1t is certainly impossible to £zow the dramatist’s
personal religious views. But some probable guesses may be
made. Dodds in The Greeks and the Irrational pp. 107 ff. called
attention to a type of dream common in the ancient world, in



110 DISCUSSION

which a revered figure, dead parent or divinity, appeared and gave
advice. This was often accepted and acted upon even by edu-
cated persons—we may remember that Plato represents Socrates
as doing so, Phaeds 6o e—from which it may be supposed that
there was a general belief that such dreams gave a real communi-
cation from outside the human world. Thus, although the dream
sent by Pan in Dyskolos is fictional, there is no reason for suppos-
ing, in the absence of any evidence to the contrary, that the poet
rejected the current belief that dreams of that kind were super-
naturally inspired.

M. QOunesta: Nei vv. 42-43 dell’ Amphitruo sono menzionati, tra
altri Oeol mpohoyilovreg della tragedia, Victoria e Virtus. Clera
quindi un punto di contatto tra commedia e tragedia, almeno
nell’'uso di certe allegorie? (seppure il passo del prologo non &
scherzoso e non mescola divinita veramente apparse nella scena
ad altre immaginate da Plauto).

M. Ludwig: Die Frage nach der Herkunft der allegorischen
Prologfiguren in der romischen Tragodie, deren Vorkommen
Amph. 42 f. beweisen, ist sehr schwierig. O. Skutsch, der zuletzt
diese Frage behandelte (Harv.-Stud. 1967, S. 125 f1.), nahm an,
dass die Praetexta und die Nea|Palliata darauf Einfluss gehabt
hatten, dass die Rémer auch bei griechischen Tragtdien solche
Prologgotter neu eingefithrt hitten. Vielleicht beniitzten aber
auch schon griechische Tragodien der hellenistischen Zeit solche
Figuren.



	Die plautinische Cistellaria und das Verhältnis von Gott und Handlung bei Menander

