
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 16 (1970)

Artikel: Die plautinische Cistellaria und das Verhältnis von Gott und Handlung
bei Menander

Autor: Ludwig, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II
WALTHER LUDWIG

Die plautinische Cistellaria und das Verhältnis

von Gott und Handlung bei Menander





DIE PLAUTINISCHE CISTELLA RIA
UND DAS VERHÄLTNIS VON GOTT UND

HANDLUNG BEI MENANDER

Die Zufälle der handschriftlichen Überlieferung haben
der Cistellaria des Plautus übel mitgespielt. Von der Vidularia
abgesehen ist keine Komödie des sogenannten Varronischen
Corpus in so schlechtem Zustand auf uns gekommen wie
dieses Stück. Es hatte einst rund vier Quaternionen eines

spätantiken Pergamentcodex gefüllt. Die beiden mittleren
waren dann jedoch anscheinend herausgefallen, ein Verlust,
den der Schreiber des Archetypus unserer mittelalterlichen
Handschriften so wenig bemerkte, dass er an den letzten
Vers des ersten Quaternio den ersten des vierten unmittelbar
anschloss. Im codex vetus Camerarii (B) sind dann sogar Teile
der beiden Verse zu einer einzigen Zeile verbunden. Der
Umstand, dass Alcesimarchus, der jugendliche Liebhaber, in
beiden Szenen auf der Bühne war, dürfte mitgeholfen haben,
dass der Schreiber die Lücke übersah. Die Folge davon war,
dass nicht nur in allen Handschriften der Palatinischen
Rezension die 15 Verse des vorderen mit den 45 Versen des

hinteren Szenenfragments verbunden sind, auch die Drucke
der Renaissance übernahmen das Ergebnis dieser « Kuppelei»

und Giovanni Battista Pio etablierte das künstliche
Produkt als erste Szene des zweiten Aktes für alle Editionen
der Folgezeit. Bis ins 19. Jahrhundert hat kein Philologe
auch nur vermutet, dass diese « Szene» zwei Texte
miteinander vereinte, die in Wirklichkeit ein grosser Handlungsabstand

voneinander trennte. Über den textlichen Problemen
der einzelnen Verszeilen hatte man die dramatischen und
bühnenmässigen Zusammenhänge völlig aus dem Auge
verloren. Dabei wurde man an sich durch eine nicht geringe
Zahl indirekt überlieferter Fragmente, die sich in der
überlieferten Fassung nicht fanden, geradezu mit der Nase



46 WALTHER LUDWIG

darauf gestossen, dass mit der Cistellaria nicht alles in
Ordnung sein konnte. Aber nachdem ein Scaliger erklärt hatte,
diese Fragmente seien fälschlich für die Cistellaria bezeugt
und einer anderen, unbekannten Komödie zuzuweisen, für
die er den Titel Clitellaria in Vorschlag brachte, war dieser
Stein des Anstosses beseitigt, die lästigen Fragmente fanden
in den Ausgaben unter der Überschrift Clitellaria ihren Platz
und die Cistellaria überdauerte als unerkannter Wechselbalg
einer Komödie ohne Mittelstück.

Verwunderung erregte dann die Entdeckung des
Ambrosianischen Palimpsestes durch Angelo Mai, der 1815
mitteilte, dass dieser Codex fünf Blätter aus der Cistellaria
enthalte, deren Text sich in der gängigen Fassung nicht
fände. Aber erst Theodor Ladewig, Gymnasialprofessor im
mecklenburgischen Neu-Strelitz, gelang es, die Lücke im
Archetypus der Palatini zwischen II, 1, 24 und II, 1, 25

(nach der Zählung der neueren Ausgaben) zu finden
(Rheinisches Museum 3, 1845, S. 520 ff.). Unterdessen haben die
Arbeiten von Studemund, Schöll und Süss sowohl den

Umfang der Lücke — etwa 600 Verse — als auch die Stellen
bestimmt, wo in dieser Lücke die Blätter des Ambrosianischen
Palimpsestes mit insgesamt etwa 250 mehr oder weniger gut
erhaltenen Versen zu plazieren sind. Der szenische Ablauf
konnte wieder einigermassen rekonstruiert werden. Was zum
Vorschein kam, war, was Duckworth als die menandrischste
aller Plautuskomödien bezeichnet hat. Trotzdem ist sie

vergleichsweise wenig beachtet geblieben. Auch die menan-
drische Flut im Gefolge der ZfyjAo/or-Entdeckung hat daran
kaum etwas geändert. Eine kommentierte Spezialausgabe
existiert nicht, obwohl sie hier nötiger wäre als für viele
andere römische Komödien, und die gängigen Ausgaben
von Lindsay und Ernout versäumen es, zwischen den
Textfragmenten den erschliessbaren Handlungsablauf kurz zu
notieren, so dass dem Interessierten der Zugang zu diesem

Schauspiel nicht leicht gemacht wird.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 47

In meiner für einen weiteren Leserkreis bestimmten
Neubearbeitung der Binder'schen Plautusübersetzung
(erschienen im Winkler-Verlag, München 1966) habe ich deshalb
die erhaltenen Fragmente durch Zwischentexte verbunden,
die den Umfang der verbleibenden Lücken, die Abfolge der
Szenen und den vermutlichen Fortschritt der Handlung
angeben. Eine eingehendere Analyse des szenischen Aufbaus

und der Struktur des dramatischen Vorgangs war
dort nicht möglich. Beides versuche ich im erstenTeil meines

Vortrags hier zu geben. Ein besseres Verständnis der Cistel-
laria und der ihr zugrunde liegenden Sjnaristosai kann aber
auch einen Beitrag zu einem allgemeineren Problem liefern,
das seit der Entdeckung des Djskolos wiederholt erörtert
wurde, ich meine die Frage nach der Funktion der Götter,
nach dem Verhältnis von Gott und Handlung bei Menander.
Dazu wurden in letzter Zeit teilweise meines Erachtens irrige
Auffassungen geäussert, die sich in der Regel speziell auf die
Verhältnisse in Djskolos und in der Aulularia bezogen. Es
scheint mir möglich zu sein, hier noch eine erhebliche

Klärung zu erzielen, wenn die verschiedenen in dieser Plin-
sicht relevanten Menanderkomödien zusammen gesehen und
die zum Teil unscharfen dramaturgischen Begriffe genauer
bestimmt werden. Beides wird im weiteren Verlauf dieses

Vortrags versucht.

I.

Ort der Handlung ist in der Cistellaria Sikyon, und die
dortigen Dionysien spielen im Stück auch eine besondere Rolle.
Wir kennen sie aus Pausanias als eine jährliche Nachtfeier, bei
der die Bilder des Dionysos Bakcheios und des Lysios in einer
Prozession unter Fackelglanz und Hymnengesang von einem
« Kosmeterion» genannten Gebäude zum Dionysostempel
getragen wurden. Bei einem solchen Dionysosfest hatte
einst — 18 Jahre vor der fiktiven Handlung der Komödie



48 WALTHER LUDWIG

(vgl. V. 75 5) — ein junger Kaufmann aus Lemnos, Demipho,
die junge Phanostrata vergewaltigt vinulentus, multa nocte, in
via (159). Als diese neun Monate danach ein Mädchen gebar,
liess sie es durch ihren Sklaven aussetzen, da sie von dem
wieder nach Lemnos geflüchteten Vater nichts mehr gehört
hatte. Das Kind fiel einer Dirne in die Hände, die es an ihre
kinderlose Freundin Melaenis weitergab, unter deren Obhut
das nun Selenium genannte Mädchen heranwuchs, bestimmt
zur künftigen Prostituierten, die aus ihren Einkünften auch
ihre alt gewordene Pflegemutter ernähren sollte. Die letzten
Dionysien wurden nun für die Herangewachsene so
bedeutungsvoll wie jene vor 18 Jahren für ihre Mutter Phanostrata:
Melaenis war mit Selenium ausgegangen, um die nächtliche
Prozession anzusehen. Dabei bekam sie der junge Alcesi-
marchus zu Gesicht, der ihr bis nach Hause folgte und sich
blanditiis, muneribus, donis ihre Gunst und die Zustimmung
der Melaenis erwarb (90 ff.). Es begann eine Liebesbeziehung,
Alcesimarchus zog mit Selenium in ein zu diesem Zweck
gemietetes Haus und versprach seiner Konkubine sogar
durch einen Eid die Ehe. Sein moralisches Verhalten steht
in augenfälligem Kontrast zu dem damaligen leichtfertigen
und verantwortungslosen Benehmen Demiphos gegenüber
ihrer Mutter, was um so gravierender ist, als es sich bei
Phanostrata um ein Mädchen aus dem Bürgerstand, bei
Selenium aber scheinbar um die Tochter einer Hetäre
handelt. Das Dionysosfest ist der identische Anlass und
Rahmen der beiden schicksalhaften Begegnungen, die infolge
des gegensätzlichen Verhaltens der Männer so verschiedene

Folgen hatten.

Zu dem Ort der Handlung und der Bedeutung, die das

dortige Dionysosfest in ihr spielt, würde es gut passen,
wenn Menander das Original für die Aufführung im Theater
in Sikyon, das neben dem Dionysostempel lag, verfasst
hätte. Für eine Uraufführung in Athen blieben die Sikyoniaka
des Stückes funktionslos (vgl. auch die Erwähnung des



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 49

Hippodroms in V. 549 ff.). Bei einer Aufführung in Sikyon
könnte man sich jedoch vorstellen, dass die Begegnung von
Alcesimarchus und Selenium bei der letzten bzw.
letztjährigen Dionysosprozession stattgefunden hätte. Die
Aufführung selbst war natürlich auch Teil eines Dionysosfestes.
Es ist unbekannt, ob sie im Zusammenhang mit dem Fest
der Dionysosprozession stattfand oder zu einer anderen Zeit
des Jahres. Gleichviel, die Aufführung war sozusagen das

dritte für Phanostrata und Selenium bedeutsame Dionysosfest

in Sikyon : sie zeigt gewissermassen in einer Verschmelzung

der fiktiven und realen Zeit den Tag der Wiedervereinigung

von Mutter und Tochter und zugleich den Tag
der endgültigen Vereinigung des Alcesimarchus mit
Selenium.

Für die weiteren Betrachtungen wird es notwendig, kurz
den überlieferten, bzw. rekonstruierbaren, szenischen Ablauf
des Stückes zu vergegenwärtigen. (Die beiden auf. S. 50 und
51 folgenden Schemata geben die personellen Zusammenhänge

— von der Bourgoisie bis zur Prostitution — sowie
den Aufbau des menandrischen Originals und den

Überlieferungszustand des plautinischen Stückes in übersichtlicher
Kurzfassung wieder.)

Im exponierenden ersten Akt erscheinen in der ersten
Szene Selenium, die Hetäre Gymnasium und deren Mutter,
welche einst Selenium gefunden und Melaenis übergeben
hatte, vor dem Haus, das Alcesimarchus für sich und
Selenium gemietet hatte und in das während seiner Abwesenheit

die beiden Freundinnen von Selenium zu einem prandium
eingeladen worden waren. (Die Menandermosaike von Myti-
lene haben uns die griechischen Namen der Figuren bekannt
gemacht; Selenium hiess bei Menander « Plangon », Gymnasium

« Pythias », ihre Mutter « Philainis ». Ich werde im
folgenden der Einfachheit halber aber stets die vertrauten
plautinischen Namen benützen, auch wenn es um die Handlung

bei Menander geht, ausgenommen bei der in der



Ä
JOT

C CO

JH C
©

x:
Q_

E
3 X
CO

— « ©c
E
>»

©
E

(D

Cd
co
o
<2

cd

c>
(/)

.2
_cd

"3
*>
CO

u
1—

©
-a
"cö

co
CO

i_
©

CL

\
8.®
co r=~ o
CO cI «5

X
X

X

Q. ©
CC <D
<D CO

Q

X

X
X

X
TJ CO

CO 3
Q. >
E CD

CO CO

X
X

X

^ CO

<0

C c£ ©•
CO £
ECO _©

"CO 3© "Oo m



Q.
E

U) —c CO

3 i- X
C :0
C £

J*; CD

1*3 >

CD

(D O Q.
Ni X ACO *- T
»r ® 1

& > d
E04
CO

©
A 0 C

1 CO Q>

• 3 N
C CO CO
CO _J
X
CL CO

0 0
C O-
0 Q.

® © CD CO

O CO ~
0
X

0 :Q Q.

0
>

c g"£
3 E ®
C :0 ® 0
C X —1

5 ® tÄ>_.0
Csl

0 0
® CO

: 04

Q.
D.

CO

Q.
E
0

0 0
c Q.
0 Q.

CO

V

0 ©3 Kl
0 0

CD

T3

OJ~
C <0

3 CO

o
CD J5

H— (J)
CD .2k

<0
CD C
£ >3w
T3 W
C «
=3 ~
3«

0 0
c o. a.
© o. E

CO

© 0 <c Q.
0 Q. 1—

N -t m
CO

01
o 0

Q.
E
>%

<D

0 0
Q. 0

0 Q.
N 3 —

03>
00

co
a>J2 4S

.J2

<ü

xa. a.
E P

<

w
£
o

" -* 3V-< ffi CO

OJQ.

S-*
<«§« >
IO I——I

<

<
CO

0Xo
CO

"c
CD

c3
0 0 0
0^ ©Q.O x

+

CD

O

X
E
<

:)



52 WALTHER LUDWIG

plautinischen Überlieferung nicht benannten Mutter
Gymnasiums.) Selenium teilt nun in I, i ihren Gästen mit, dass

sie auf Geheiss der Melaenis das Haus verlassen muss, nachdem

der Plan einer Heirat des Alcesimarchus mit einem
anderen Mädchen ruchbar geworden ist (sein Vater dringt
auf eine standesgemässe Partie). Selenium bittet nach dem

prandium ihre Freundin Gymnasium, das Haus zu betreuen,
bis Alcesimarchus zurückkehrt. Die Heldin des Stückes, die

am Ende, als ingenua erkannt, mit Alcesimarchus die Ehe

eingehen wird, erscheint gleich zu Anfang in einem Gegensatz

zu ihrer bedenklichen Umgebung. Die Vorstellung ihres
Charakters und die Verdeutlichung ihres Verhältnisses zu
Alcesimarchus sind die dramaturgisch wesentlichen
Funktionen der Eröffnungsszene. Selenium hat sich nicht der
Prostituiertenmoral angepasst, in deren Sinn sie stulta ist
(60, 62, 76, 86). Sie liebt Alcesimarchus aufrichtig und hat

sich nur ihm hingegeben (nec pudicitiam imminuit meam mihi
quisquam alius, 86). Er seinerseits hat ihrer « Mutter» eidlich
versichert, sie zu heiraten (96) und lebt mit ihr in einem
eheähnlichen Verhältnis in einem Haus, über das sie sogar die

Schlüsselgewalt hat (in). Die Bindung des reichen jungen
Mannes an das Mädchen aus dem Hetärenmilieu ist damit

enger und verbindlicher als in irgendeinem anderen bekannten

Stück der Nea (es geht über die Verhältnisse in der Andria
noch hinaus, wo Pamphilus die Glycerium auch pro uxore
hält). Umgekehrt konnte auch der scheinbare Bruch seines

Versprechens Selenium nicht gegen Alcesimarchus
einnehmen (utut erga me est meritus, in cordi est tarnen, 109), sie

liebt ihn weiter und verlässt nur unter dem Zwang ihrer
aufgebrachten Mutter das Haus — voll Trauer, so dass sie

nicht einmal mehr auf ihr Äusseres achten mag (111 ff.).
Nachdem sie nach rechts und Gymnasium ins Haus
abgegangen ist, gibt Philainis, allein gelassen, die Herkunft der
Selenium, soweit sie sie kennt, preis (ihr Abgangsmonolog
ist in der Überlieferung als eigene Szene abgetrennt: I, 2).



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 53

Anschliessend teilt die Prolog-Gottheit Auxilium die
verbleibenden, nur ihr bekannten expositionellen Zusammenhänge

mit I, 3). Die Gottheit berichtet auch, dass Phano-
strata den Mann aus Lemnos, der sie einst vergewaltigte,
später geheiratet hat. Demipho ist nach dem Tod seiner
ersten Frau, die ihm eine Tochter hinterliess, wieder nach

Sikyon gekommen. Er und Phanostrata wohnen im zweiten
Bühnenhaus. Auxilium informiert ferner darüber, dass die
Suche nach der verschollenen Tochter durch Aussendung
des Sklaven (Lampadio) in Gang gesetzt worden ist. Man hat
wohl mit Recht vermutet, dass die plautinische Prolog-
Gottheit auf eine menandrische « Boetheia » zurückgeht. Die
Personifikation der göttlichen« Hilfe » scheint von Menander
ad hoc erfunden zu sein. Er hat damit einen Aspekt des

Göttlichen abstrahiert: ßov)0si.av konnten die Götter
allgemein den Menschen zuteil werden lassen (PI. Tim. 77 a),
insbesondere hatten Apollo und Artemis, die Dioskuren und
Herakles, daneben später auch Tyche das Beiwort [iorßooQ

(Kall. H. 3, 21 ff., 153 f.; 4, 27 ; Theoer. 22, 23 ; Kaibel
ep. 1039, 1040; vgl. auch Ov. Met. 15, 553 dem opifer von
Aesculap, CIL XIV 3539 Fortuna opifera). Es fragt sich, was
Menander zu seiner Namengebung verleitete, d.h. ob seine
Boetheia im Stück irgendeine « helfende» Funktion hatte,
die ihren Namen rechtfertigte und begründete.

Plautus konnte diesen Begriff ausser durch auxilium auch
durch ops « übersetzen». Was Hess ihn dem Neutrum den

Vorzug geben gegenüber Ops, welche bereits eine alte
römische Kultgöttin war? Vielleicht wollte er gerade eine

abstrakte, ad hoc erfundene Personifikation, wie die menandrische

Boetheia es war (dass es ein Neutrum wurde, mochte
ihm witzig erscheinen), und nicht eine seinen Hörern
bekannte, mit individuellen Zügen ausgestattete und durch
Feste und Heiligtümer verehrte Gottheit.

A.uxilium führt sich zu Anfang seiner Prologrede als dem

ein, der besser als die geschwätzige und trinkfreudige Alte



54 WALTHER LUDWIG

die Exposition zu geben verstehe : nam mihi Auxilio est

nomen (154). Als «Hilfe» verhilft sie dem Römer zum
argumentum. Das ist die einzige — scherzhafte — Motivierung
für ihr Auftreten bei Plautus, die einzige Hilfe, die sie bei
ihm im Stück leistet. Von einer Hilfe, die sie etwa den
Personen der Handlung erweisen wollte, ist nicht die Rede.

Auxilium verabschiedet sich von den Hörern mit einem

wortspielreichen Appell zum punischen Krieg, der auch die

Aufforderung augete auxilia enthält (200). Dem Auxilium ist
an den auxilia gelegen, womit es am Ende witzig gewisser-
massen zum Schutzpatron der römischen Hilfstruppen wird.
Die beiden Anspielungen auf den Namen verknüpfen die

Figur nur sehr lose mit dem Stück, in dem sie ausserhalb der

expositionellen Information keine Funktion hat. Es wird
sich später zeigen lassen, dass es hierin mit der Boetheia
Menanders anders bestellt war.

Nach dem Götterprolog hat Webster einen Auftritt der
Phanostrata, des Demipho und des Sklaven Lampadio für
das Original erschlossen. Beweisend scheint mir dafür nicht
so sehr seine Hypothese, dass einer Götterrede nicht
unmittelbar ein Aktschluss folgen könne, als vielmehr die von
ihm ausserdem angeführten Auftrittsverhältnisse : Demipho,
der im letzten Akt ex senatu zurückkommt (776), und
Lampadio, der im Verlauf des Stückes von seiner Suche zurückkehrt,

sollten zunächst einmal ihr Haus auf der Bühne
verlassen. Bei der Aussendung des alten Sklaven wird
Phanostrata zugegen gewesen sein. Die Eheleute werden
dabei auch von der Hochzeit der Tochter aus Demiphos
erster Ehe, die mit Alcesimarchus geplant war, gesprochen
haben, womit dem Zuschauer alle personellen Beziehungen
schon im ersten Akt klar gemacht wurden. Selenium und
Phanostrata, zu deren Wiedervereinigung das Stück führen
sollte, traten so zu Anfang in zwei kontrastierenden Szenen

in ihrem verschiedenartigen Milieu vor den beiden Bühnenhäusern

auf. Plautus hat den ersten Akt wohl aus ähnlichen



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 55

Motiven verkürzt wie den analog strukturierten ersten Akt
des Originals der Aulularia. Dort hatte er den Auftritt des

Lyconides und seines Sklaven, der dem Götterprolog
vorausging, gestrichen und nur die jenem folgende Szene mit
Euclio und Staphyla beibehalten. Die Verkürzung der
ursprünglich dreiteiligen Exposition bringt den Zuschauer
rascher in den Genuss der Handlung, wobei Plautus in
beiden Fällen die wirkungsvollere Szene (das. Hetärenmahl
und den Auftritt des Geizhalses) stehen liess. Anstelle der
gestrichenen Expositionsszene der Synaristosai fügte Plautus
V. 180-189 in den Götterprolog ein. Für die faktische
Aufklärung genügte dies.

Am Anfang des zweiten Aktes tritt Alcesimarchus von
links her auf (er kommt vom Land, wo er sechs Tage auf
Befehl seines Vaters hatte zubringen müssen). Während
seiner Monodie, in welcher er seine unwandelbare Liebe zu
Selenium bekennt, bricht die palatinische Überlieferung ab.

Es folgte eine Dialogszene des Alcesimarchus mit seinem
Sklaven ; dann trat Gymnasium hinzu. Alcesimarchus erfuhr
vom Weggang der Selenium, geriet in Verzweiflung, erklärte
in den Heiratsplan seines Vaters nicht einzuwilligen und ver-
liess schliesslich die Bühne, um, wie ihm Gymnasium geraten
hatte, einen Bittgang zu Melaenis zu machen. — Die zweite

Szenengruppe zeigte Gymnasium im Gespräch mit dem
Vater des Alcesimarchus, der gekommen war, um mit
Selenium zu sprechen, bei der er Widerstände gegen den

Heiratsplan für seinen Sohn vermutete. Er glaubte in
Gymnasium Selenium vor sich zu haben, und die listige Dirne
machte das Spiel mit, bis er schliesslich selbst noch ihren
Reizen verfiel, wodurch — nach Demipho — auch die
moralische Position des zweiten Vaters geschwächt wird.
Während des Gesprächs scheint Philainis dazugekommen
zu sein, der Alte musste unverrichteter Dinge abziehen.
Die Kupplerin will ihre Tochter abholen, nachdem
Alcesimarchus wieder in der Stadt ist. — Eine dritte Szenen-



WALTHER LUDWIG

gruppe setzte mit dem Auftritt des Lampadio ein, der von
rechts auf die Bühne kam und in einem Monolog von seiner

vergeblichen Suche nach der Tochter Phanostratas, bzw.
nach jener Hetäre berichtete, die er einst beobachtete, wie
sie das ausgesetzte Kind aufhob. Als er schon ins Haus
des Demipho gehen will, erkennt er plötzlich in Philai-
nis die lange Gesuchte. Er folgt den abgehenden Frauen,
um sie auszuhorchen. Bei Menander schloss damit der
zweite Akt.

Der dritte begann mit einem neuen Auftritt des Alcesi-
marchus, der mit Melaenis und, so wird gemeinhin
angenommen, auch Selenium wieder auf die Bühne kam. Die
äussere Motivierung des Zusammentreffens ist ungeklärt
(vgl. dazu Süss, Rh. Mus. 1938, S. 131 f. und jetzt Prof. Sandbach

unten, S. 97). Der junge Mann fleht, Selenium möge
wieder zu ihm zurückkehren. Selenium traut ihm nicht und
geht (vgl. dazu jedoch unten S. 59). Alcesimarchus beschwört
Melaenis, ihm doch ihre Tochter wiederzugeben — die

palatinische Überlieferung setzt nun wieder ein —, aber
Melaenis weist ihn definitiv ab und Alcesimarchus
verschwindet nach verzweifelten Drohungen und
Verwünschungen in seinem Haus. — In einer zweiten Szenengruppe

II, 2-3) belauscht die auf der Bühne verbliebene Melaenis
zunächst ein Gespräch des Lampadio mit Phanostrata. Der
Sklave berichtet von seiner Entdeckung. Er ist der alten
Philainis gefolgt, die schliesslich gestand, dass sie einst das

Mädchen aufgenommen hatte. Lampadio hielt natürlich
zunächst Gymnasium für die verschollene Tochter, womit
diese ein zweites Mal für Selenium gehalten wurde, die Alte
beteuerte jedoch, sie habe das Kind an eine Freundin
weitergegeben. Nur deren Namen hat sie noch nicht verraten.
Lampadio will sie nun zu einem zweiten Verhör aufsuchen.
Als Phanostrata in ihr Haus gegangen ist, tritt Melaenis
hervor und spricht Lampadio an. Sie fragt nun ihrerseits

Lampadio aus, der nicht ahnt, warum sie an der Sache so



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 57

interessiert ist, und beschliesst nach seinem Abgang, da sie

erkannt hat, dass Phanostrata Seleniums wirkliche Mutter
ist, ihr Geheimnis selbst preiszugeben, um so der anscheinend
unabwendbaren Entdeckung zuvorzukommen und sich

wenigstens einigen Dank zu erwerben. Sie verlässt die Bühne,
um Selenium zu holen.

Der vierte menandrische Akt entspricht Akt III und IV
der konventionellen Einteilung. Melaenis kommt mit
Selenium und ihrer Sklavin Halisca zurück. Letztere trägt das

Kästchen mit den crepundia, anhand derer Selenium identifiziert

werden soll. Die glückliche Lösung scheint unmittelbar
bevorzustehen. Doch der dritte Auftritt des Alcesimarchus
unterbricht den erwarteten Verlauf. Er eilt aus seinem Haus
und will sich, verzweifelt über den Verlust seiner Geliebten,
in sein eigenes Schwert stürzen. Der tragische Ton schlägt
jedoch sogleich um. Selenium fällt ihm in den Arm, und er
lässt sie nicht mehr los, sondern entführt sie alsbald in sein

Haus. Melaenis folgt den beiden; Halisca verliert im Tumult
das Kästchen. — Die zweite Szenengruppe IV, 1-2) setzt
mit einem neuen Auftritt des Lampadio ein. Sein zweites
Verhör der Philainis blieb ohne jeden Erfolg. Er ist weiter
vom Ziel entfernt als im vorigen Akt. Da entdeckt er das

Kästchen auf der Strasse und will es sich aneignen, ohne

jedoch seine Bedeutung zu ahnen. Erst Phanostrata erkennt
es wieder. Das Rätsel, wie es auf die Strasse gekommen ist,
löst sich, als Halisca wieder erscheint, um danach zu suchen.

Ihr Monolog wird von Phanostrata und Lampadio belauscht,
das anschliessende Gespräch der drei führt zur Entdeckung
der Identität Seleniums. Der Akt schliesst mit dem Abgang
von Halisca und Phanostrata ins Haus des Alcesimarchus.

Lampadio verliess im Original hier wohl die Bühne, um
Demipho auf dem Markt zu suchen.

Im fünften Akt V, 1) kommt Demipho zu seinem
Haus zurück und wird von Lampadio über das Vorgefallene
unterrichtet, der ihn schliesslich auch in das Haus des Alcesi-



58 WALTHER LUDWIG

marchus schickt. Plautus hat diesen Akt derart verkürzt, dass

er nur noch aus etwa einem Dutzend Versen besteht. Im
Original trat vielleicht noch der Vater des Alcesimarchus
auf, und die Komödie endete mit der offiziellen Verlobung
der neugefundenen Tochter und dem obligaten Festmahl,
das dann gewissermassen das konträre Pendant zu dem

apiaxov der Hetären am Anfang des Stückes gebildet hätte.
Ein anderes Bindeglied zum ersten Akt bildet die Figur des

Demipho, sofern dieser dort bei Menander sein Haus
verlassen hat. Bei Plautus kommt er ex senatu zurück, ohne dass

diese Senatssitzung für das Stück irgendeine Funktion hätte.
Plautus benützt sie nur als eine scherzhafte, römisch
kolorierte Motivierung für die Abwesenheit des Demipho, auf
die er nicht weiter eingeht. Es ist denkbar, dass Menanders

Demipho etwas anderes zu tun hatte. Am Anfang des Stückes

steht die Heirat des Alcesimarchus mit Demiphos Tochter
unmittelbar bevor (97); naheliegend ist es deshalb, dass

Demipho im Original im ersten Akt sein Haus verliess, um
auf dem Markt ein paar Einkäufe für das Festmahl der
Verlobung zu tätigen. Als er damit zurückkehrt, kann er in der
Tat die Verlobung einer Tochter feiern, aber es ist
unterdessen nicht mehr diejenige, an die er zuerst gedacht hatte.
Während er sich ahnungslos auf dem Markte aufhielt, haben
die Ereignisse um Selenium einen immer schnelleren Verlauf
genommen und die Situation entscheidend verändert. Die
beiden anfangs auf verschiedene Töchter gerichteten Pland-

lungslinien sind am Ende vereint. Die Konstellation erinnert
sehr an die Andria, wo Pamphilus am Ende nicht die zuerst
für ihn vorgesehene legitime Tochter des Chremes, sondern
Glycerium zur Frau erhält, mit der er schon lange im
Konkubinat gelebt hatte und die sich schliesslich als zweite
Tochter des Chremes erwiesen hat. Die andere Tochter des

Chremes ging in der menandrischen Andria (im Gegensatz
zu Terenz ebenso leer aus wie die zweite Tochter des

Demipho in den Sjnaristosai.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 59

Schnitte dürfte Plautus übrigens auch in der ersten
Szenengruppe des vierten Aktes III) durchgeführt haben.
Sowohl der Auftritt der Melaenis mit Selenium und Halisca,
als auch die Aiax-Attitude des Alcesimarchus und der
Umschlag der Situation wirken epitomiert. Dagegen lässt der
rekonstruierbare Umfang des zweiten Aktes bei Plautus eine
erhebliche Erweiterung desselben gegenüber Menander
vermuten. Die Verszahlen für die einzelnen Akte waren bei
Plautus ca. 205 für den ersten, ca. 540 für den zweiten, ca.
160 für den dritten, 143 für den vierten und 14 Verse für den
fünften Akt. Auch wenn man bei Menander keine gleich
grossen Akte annehmen darf, diese Diskrepanz geht über
das bei ihm Übliche sicher hinaus ; und Plautus, der den

ersten, vierten und fünften Akt kürzte, dürfte dies am
ehesten durch Zutaten im zweiten wettgemacht haben.
Schon die Monodie des Alcesimarchus in II, 1 trägt Züge
plautinischer Erweiterung. In den Dialogen der gewitzten
Dirne Gymnasium mit Alcesimarchus und seinem Vater
wird der römische Dichter dann ebenso in seinem Element

gewesen sein wie bei der Erzählung Lampadios über seine

Suche in allen Freudenhäusern der Stadt. Es entsprach seiner

Art, wenn er die derbkomischen aufKosten der sentimentalen
Szenen verstärkte.

Es soll an dieser Stelle jedoch noch auf einen problematischen

Punkt in dem entworfenen Bild des szenischen

Ablaufs aufmerksam gemacht werden. Es ist der Auftritt
der Selenium, die nach allgemeiner Annahme in V. 449-462/3
auf der Bühne sein soll. Dagegen erheben sich (worauf mich
mein Frankfurter Kollege Wolf Steidle in einem Gespräch
freundlicherweise hinwies) mehrere gewichtige Bedenken.

In der Begegnung zwischen Alcesimarchus und Melaenis
sucht dieser den Rat zu befolgen, den ihm Gymnasium in
V. 301 ff. gegeben hatte : ad matrem eius devenias domum,

expurges, iures, ores blande per precem eamque exores, ne tibi
suscenseat. Selenium hat in dieser Bittszene keine vorbereitete



6o WALTHER LUDWIG

oder irgendwie notwendige Funktion. Darüber hinaus stört
ihr Verhalten in dieser Szene den Eindruck, den der erste
Akt von ihr hinterlassen hatte. Ihr kühl und schnippisch
abweisendes Wesen wird teils auf Verstellung, teils auf den
Befehl der Mutter zurückgeführt. Aber ist es denn möglich,
dass dieselbe Selenium, die Gymnasium einschärfte : nolito

acriter enm inclamare (utut erga me est meritus, in cordi est

tarnen), sed, amabo, tranquille: ne quid, quod illi doleat, dixeris

(109 ff.) und die vor Kummer nicht mehr fähig war, auch

nur auf ihr Äusseres zu achten (111 ff.), jetzt, wo Alcesi-
marchus ihr gegenübersteht und sie mit flehentlichsten
Worten bestürmt, zu ihm zurückzukehren, ja ihr sogar ein
supplicium, eine widergutmachende Gabe nach ihrer Wahl,
verspricht (vgl. Enk zu Mere. 991), keine anderen Worte für
ihn findet als valeas nil moror, dass sie auf sein Anerbieten
patzig überhaupt nicht eingeht (at mihi aps te aeeipere non lubet)
und sogar noch mitleidlos seinen Schmerz geniesst (volup
est neque tis misereri decet) Ist das Mädchen, dessen edle
stultitia die Anfangsszene eingeprägt hatte, überhaupt fähig,
so « kalt und herzlos » zu sein, dass es einer Gymnasium alle
Ehre machen würde? Ja, darf sie als künftige bürgerliche
Ehegattin sich überhaupt so verhalten? Nicht die geringste
Schwierigkeit schliesslich ergibt ihr Abgang. Sie soll nach
V. 462/63 verschwinden, aber eine Motivierung wird nicht
kenntlich und, was noch schlimmer ist, ihr Weggang macht
auf Alcesimarchus so wenig Eindruck, dass er das Gespräch
mit Melaenis weiterführt, als ob nichts geschehen sei, und
auch diese nimmt in keiner Weise auf eine so deutliche
Willensäusserung ihrer Tochter Bezug.

Diese Schwierigkeiten rechtfertigen gewiss die Frage, auf
Grund welcher Textstellen man überhaupt zu der Annahme
eines Auftritts der Selenium in V. 449 ff. gekommen ist.
Da im Ambrosianus auf fol. 247t (V. 449-465) ihr Name
selbst nicht auftaucht (eine Szenenüberschrift ist nicht
überliefert), schienen in erster Linie wohl durch V. 451 f. drei



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 6l

Personen, Alcesimarchus, Melaenis und Selenium, gefordert:
Germana mea sororcula! Repudio te fraterculum. / Tum tu igitur,
mea matercula Repudio tepuerculum (Leo, fraterculum A). / Beide
Anreden lassen sich jedoch auch auf Melaenis beziehen. Zur
Sitte solcher Anredeformen vgl. Hör. ep. I, 6, 5 4 f. frater,
pater adde; ut cuique est aetas, ita quem que facetus adopta und
Kiessling-Heinze zur Stelle. In der Andria 292 sagt die
sterbende Chrysis, als sie Glycerium in die Obhut des Pamphilus
gibt, zu ihm, zu welchem sie nicht in einem erotischen
Verhältnis steht: si te in germanifratris dilexi loco. Umgekehrt kann

germana soror als einschmeichelnde Anrede bei einer
weiblichen Person wie Melaenis gelten. Gegenüber der geliebten
Selenium wäre sie nicht einmal sehr passend. Alcesimarchus
wählt das besonders vertrauliche Deminutiv, das in der
abweisenden Aufnahme durch fraterculum ins Lächerliche

gezogen wird. Er versucht es danach noch einmal im gleichen
Stil auf noch ehrerbietigere Weise. War die erste Anrede
schon an Melaenis gerichtet, würde er sich dann nicht an
eine andere, sondern an die neu titulierte gleiche Person
richten und erführe die entsprechende Abfuhr (tum tu igitur
lässt allerdings zunächst an eine Hinwendung zu einer neuen
Person denken). Das Spiel wirkt in seinem Witz plautinisch.
Von den übrigen in V. 449 ff. überlieferten Worten her wäre

man sicher nicht zu der Annahme gelangt, dass Selenium

am Gespräch teilnimmt. Die Herausgeber selbst schwanken,
ob 453 ff. Selenium oder Melaenis mit Alcesimarchus
sprechen. V. 450 aufer manum lässt sich, von Melaenis gesprochen,
als Abwehr einer Bittgeste auffassen. In V. 456 kann auch
Melaenis die Annahme eines supplicium ablehnen (477 schlägt
Alcesimarchus es abermals vor). (Übrigens ist in V. 454
vielleicht satis sapimus tuis periuriis zu lesen statt sapit
mihi ...; PITMIKIA [!] wurde von Studemund mehr
vermutet als gelesen.)

Der Gewinn, den eine Eliminierung der Selenium an
dieser Stelle nach sich ziehen würde, ist beträchtlich. Nicht



6z WALTHER LUDWIG

nur die vorher genannten Anstösse fielen weg. Die beiden
verbleibenden Szenen, in denen Selenium im Stück auftritt,
zeigen eine einheitliche Charakterlinie und stehen in einem
durch den Wegfall des fraglichen Auftritts sogar noch
deutlicheren Kontrastbezug. In der Anfangsszene verlässt
Selenium blutenden Herzens das Haus des Alcesimarchus,
ihn noch immer liebend, im äusserlich vernachlässigten
Gewand einer Trauernden gleich. Im vierten Akt Menanders

zeigt sie dieselbe Unmittelbarkeit des Gefühls. Als sie
Alcesimarchus mit dem Schwert in der Hand sieht, ruft sie spontan :

mater mea, periimus Alcesimarchum non vides? ferrum tenet,

amabo, accurrite, ne se interemat (639 ff.). Und Alcesimarchus,
die zu ihm eilende erblickend, erklärt: 0 Salute mea salus

salubrior, tu nunc, si ego volo seu nolo, sola me ut vivum facis. Mit
Melaenis, die auch eingreift (hau voluisti istuc severum facere)
will er nichts mehr zu tun haben: nil mecum tibi, mortuos tibi
sum: banc ut habeo certum est non amittere. Die Szene wird
dramatisch ungleich wirkungsvoller, wenn Alcesimarchus
Selenium hier erstmals im Stück erblickt und von ihr nicht
bereits dieselbe Abfuhr erlitten hat wie von Melaenis, von
der er eben deshalb nichts mehr wissen will. Auch wirken im
Vergleich zu der hier zum Ausdruck kommenden Wärme
seines Gefühls die Worte, die er in V. 449 ff. angeblich an
Selenium richtet, schwach, und es wird noch verwunderlicher,

warum er beim Weggang der Selenium nicht darüber in
Verzweiflung gerät, sondern weiterredet, als ob er gar nichts
bemerkt hätte. Dem Verlassen des Hauses in I, 1 entspricht
reziprok am Ende der Vorgang der Entführung in
dasselbe. Der Trennung steht die Vereinigung gegenüber.
Alcesimarchus bringt Selenium — nach seinem Willen für immer —
in sein Haus zurück, und Süss {Rh. Mus. 1938, S. 138) machte
mit Recht darauf aufmerksam, dass hier teilweise Formen des

Hochzeitsrituals anklingen (vgl. die solenne Verriegelung
der Türe der Brautkammer und den spezifisch römischen
Brauch der über die Schwelle getragenen Braut).



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 63

Gegen die Beseitigung der Selenium in 449 ff. scheint
allerdings der Umstand zu sprechen, dass sich im Ambrosianus

zwischen 463 f. (Ale.: tieque te amittam hodie, nisi

quae volo tecum loqui / das mihi operam) und 465 (Mel.: potin
ut mihi molestus ne sis) eine anscheinend leere Zeile befindet,

wie sie normalerweise einen Szenenwechsel anzeigt.
Eine solche Deutung ist hier freilich nicht gesichert, weil
463 f. und 465 im Redegang zusammengehören und ein
Szenenwechsel an dieser Stelle deshalb ohnehin nicht
vorstellbar ist (Leo schiebt ihn deshalb auch zurück nach 462).
Es ist vielleicht auch zu berücksichtigen, dass Studemund
sich über die Leerzeile nicht völlig bestimmt ausdrückt
(scripiura videtur vacare, nicht vacat, wie sonst öfters). Die
anscheinend leere Zeile könnte also auch eine andere
Ursache haben.

Wenn sie aber tatsächlich im Sinne eines Szenenwechsels

und damit eines Abgangs einer zuvor anwesenden Selenium

zu deuten wäre, so halte ich die Annahme, dass der Selenium-
auftritt eine erst plautinische Zutat ist, für das Wahrscheinlichste.

Es ist zu beachten, dass V. 449-460 motivisch eine

eigentümliche Dublette zu V. 465-484 darstellen : (1) molestus

es (449) ~ molestus ne sis (465), der anschliessende Witz mit
dem Namen ' molestus' wirkt plautinisch. (2) obsecro te (45 3)

~ obsecro (468), jeweils mit folgender schroffer Abweisung.
(3) Eid und Meineid in 454 und 470 ff.; der Vergleich des

ius iurandum amantum mit einem ius confusicium wieder
plautinisch. (4) supplicium volo polliceri (455) ~ supplicium (477).

Vgl. ausserdem verba dare (458) ~ si mihi dedisses verba (484)
und nil moror in 453 und 482. Unabhängig von der Frage,
ob Plautus in 449 ff. Selenium auftreten liess oder nicht,
dürfte demnach eine starke Erweiterung der gesamten Szene

durch ihn anzunehmen sein (vgl. auch den verballhornten
Schwur in 512 ff.). Es schiene mir nicht ausgeschlossen, dass

Plautus in diesem Zuzammenhang, um das Bild voll zu
machen, auch Selenium neu auf die Bühne brachte. Dass die



64 WALTHER LUDWIG

römischen Dichter manchmal ein figurenreicheres Bühnenbild

bevorzugten, ist bekannt. Die gleichstimmige Ablehnung
des Alcesimarchus durch Melaenis und Selenium könnte
Plautus für ein wirksames Mittel gehalten haben, um die
Situation des jungen Mannes noch hoffnungsloser zu machen.

Der fragmentarische Zustand unserer Überlieferung, besonders

das völlige Fehlen des Szenenanfangs vor V. 449
verhindert es, hier über Mutmassungen hinauszukommen. Die
Schwierigkeiten, die sich aus einem Selenium-Auftritt in
449 ff. für die Gesamtstruktur der Komödie ergeben, sollten
jedoch klar gesehen werden. Es scheint mir mit der menan-
drischen Kunst der Charakterdarstellung jedenfalls unvereinbar

zu sein, dass bei Menander ein Auftritt Seleniums in der

Art, wie er für V. 449 ff. bei Plautus bislang angenommen
wird, vorgelegen hat.

Von dieser Frage abgesehen, dürften alle wichtigeren
Daten des szenischen Ablaufs, wie wir ihn dargestellt haben,
als geklärt gelten. Im Überblick lässt sich die Komposition
des Dramas deshalb dergestalt beschreiben: Die eigentliche
Flandlung entwickelt sich im zweiten bis vierten Akt, vor
und nach denen der exponierende erste und der das Finale
bildende fünfte eine mehr statische Funktion haben. Tek-
tonisch fällt die parallele Fügung des zweiten, dritten und
vierten Aktes auf. Alle drei Akte enden mit einer Erkennungsszene.

Am Ende des zweiten erkennt Lampadio in der alten

Kupplerin die gesuchte Frau, am Ende des dritten erkennt
Melaenis in Phanostrata die Mutter der Selenium, am Ende
des vierten erkennt Phanostrata in Selenium ihre Tochter.
Alle drei Erkennungen sind durch vorausgehende Lauscherszenen

möglich geworden. Lampadio belauscht Philaenis
und Gymnasium im zweiten, Melaenis belauscht Lampadio
und Phanostrata im dritten, Phanostrata und Lampadio
belauschen Halisca im vierten Akt. Lampadio ist als Exponent

der auf die Anagnorisis gerichteten Handlungslinie
jeweils im hinteren Teil der drei Akte auf der Bühne.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 65

Umgekehrt tritt im vorderen Teil jeweils Alcesimarchus
auf (beide Rollen dürften von ein und demselben Schauspieler
übernommen worden sein). Zu Beginn des zweiten Aktes
kommt der betrübte Verliebte vom Land zurück. Der Hörer
erfährt von seinem Entschluss, trotz der Pläne seines Vaters
nicht von Selenium zu lassen und erlebt seine ihn fast zu
Wahnsinn und Gewalt treibende Verzweiflung über den
Verlust seiner Geliebten (ein Gegenstück zu der
Trostlosigkeit Seleniums in I, i). Zu Beginn des dritten Aktes
werden wir Zeuge seines Bittgangs zu Melaenis, dessen

Vergeblichkeit im schliesslich sogar zu konkreten
Gewaltdrohungen gegen Mutter und Tochter hinreisst (er ist völlig
ausser sich). Seine Erregung entlädt sich zu Beginn des

vierten Aktes in seinem Selbstmordentschluss, welcher eine
überraschende Erfüllung des scherzhaften Rates seines

Sklaven in V. 250 suspendas te und gewissermassen eine

Umkehrung seiner Drohungen gegen Melaenis und Selenium
in V. 5 24 ff. darstellt. Das Ende dieser Entwicklung bildet
die gewaltsame Entführung der Selenium.

Die beiden Schwerpunkte der drei Akte, die stufenweise

Anagnorisis und die Darstellung der Liebesbeziehung
zwischen Alcesimarchus und Selenium weisen auf die innere

Zweisträngigkeit der Cistellariahandlung. Den einen Strang
bildet die Liebeshandlung. Alcesimarchus liebt und Selenium
erwidert seine Liebe nicht auf Hetärenart. Ihr eheähnliches

Verhältnis, dem der Schwur des Alcesimarchus sogar eine

Legitimisierung in Aussicht stellte, droht durch die Pläne
seines Vaters und die Reaktion der Melaenis zerrissen zu
werden. Die Liebe der beiden jungen Menschen hält jedoch
der Belastungsprobe stand : Selenium kann sich innerlich
nicht von Alcesimarchus lösen, Alcesimarchus willigt nicht
in die Pläne seines Vaters ein und will lieber sterben als von
Selenium lassen. In diesem Augenblick rettet ihn die Begegnung

mit Selenium, die ihm in den Arm stürzt und die er

nun nicht mehr von sich lässt. Die Entführung tritt gewisser-



66 WALTHER LUDWIG

massen an die Stelle der verhinderten Hochzeit, an deren
Ritual ihre Form teilweise erinnert. Soweit es an den Liebenden

liegt, ist der Schwur des Alcesimarchus und der
gleichsinnige Gegenschwur der Selenium (96, 241) erfüllt. Gegen
die vom Vater des Alcesimarchus und von Melaenis
ausgehenden, in den Konventionen begründeten Widerstände
sind die beiden Liebenden zusammengekommen, freilich
ohne die Legalisierung durch eine Ehe und ohne die Zustimmung

der Angehörigen, so dass ihr Bund weiterhin gefähr-
dert und provisorisch bleibt.

Damit die Verbindung durch eine recht- und standes-

gemässe Heirat zwischen Bürgern besiegelt werden kann,
hat sich — getrennt und unabhängig von der Liebeshandlung
— die Anagnorisishandlung entwickelt. Diese war aufgebaut
auf zwei Voraussetzungen. Erstens hat Demipho Phano-
strata in zweiter Ehe geheiratet, und beide haben beschlossen,
die einst ausgesetzte Tochter zu suchen. Zweitens ist eine
Suchaktion nicht aussichtslos, da Lampadio sah, wie eine
Frau das Kind aufhob. Nachdem Lampadio ausgeschickt
worden war, entwickelte sich die Anagnorisishandlung in
drei Schritten. Erstens erkennt der Sklave in Philainis
die gesuchte Frau wieder. Sein erstes Verhör spielt sich
hinterszenisch zwischen dem Ende des zweiten und der
zweiten Szenengruppe des dritten Aktes ab. Philainis rückt
mit einem Teil der Wahrheit heraus, aber nennt noch
nicht den Namen der Freundin, der sie das Kind gegeben
haben will. Der zweite Schritt geschieht, als Melaenis

zufällig den Bericht belauscht, den Lampadio seiner Herrin
gibt, und den Sklaven anschliessend umgekehrt selbst
verhört. Sie erkennt, dass Phanostrata die Mutter ihrer
Pflegetochter ist, und entschliesst sich, die Wahrheit selbst

preiszugeben, um einem Verrat der Philainis
zuvorzukommen. (Vielleicht war bei Menander das moralische
Verdienst, das sich die Hetäre für die bürgerliche Welt
erwarb, stärker betont; vgl. die Figuren der Habrotonon



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 67

in den Epitrepontes und der Chrysis im Eunuchos. Plautus
könnte ein solches Motiv in V. 627 ff. aus fehlendem Interesse
beschnitten haben.) Das zweite Verhör der Philainis durch
Lampadio — es findet wieder hinterszenisch zwischen dem
dritten Akt und der zweiten Szenengruppe des vierten statt
— führt wider Erwarten nicht weiter, da Philainis nun alles

ableugnet. Die Fortführung der Anagnorisishandlung ist
damit von Lampadio auf Melaenis übergegangen. Der dritte
Schritt setzt ein, als Melaenis sich mit Selenium und der die
cistella tragenden Halisca zum Haus der Phanostrata begibt.
Sie kann ihren Vorsatz, die Identität der Selenium zu
enthüllen und durch die crepundia zu beweisen, jedoch nicht
durchführen, da Alcesimarchus dazwischenkommt und
Selenium enführt. Das Abhandenkommen der cistella bringt
die Gefahr mit sich, dass ein rechtlich einwandfreier und
unzweifelhafter Beweis der Identität Seleniums in Zukunft
unmöglich sein wird.

Die Liebeshandlung und die Anagnorisishandlung haben
sich genau in dem Augenblick zum ersten Mal gekreuzt, als

Alcesimarchus Selenium, die auf dem Weg zu Phanostrata
ist, entführt. Diese Tat, mit der sich Alcesimarchus ans

Ziel seiner Wünsche zu bringen glaubt, hat zugleich die

ungewollte Folge, dass die Erreichung der Anagnorisis und
damit das letzte Ziel der Liebeshandlung, die Eheschliessung,
aufs höchste gefährdet sind. Die innere Lösung ist erreicht,
aber eben dadurch ist die äussere Lösung in Frage gestellt
worden. Alcesimarchus, der sich innerlich richtig verhielt,
wenn er sich nicht von Selenium trennen liess, hat äusserlich
das Falsche getan.

Damit sein viel beredeter Schwur doch noch voll erfüllt
wird, muss Selenium als Tochter der Phanostrata und des

Demipho anerkannt werden. Für das Zustandekommen der

Anagnorisis ist es nun entscheidend, dass gerade Lampadio
und Phanostratä es sind, die die cistella finden und Halisca
treffen. Die unheilvolle Auswirkung des Zusammentreffens



68 WALTHER LUDWIG

der beiden Handlungsstränge wird durch den Zufall des

Fundes wieder aufgehoben.
Die an der Handlung beteiligten Personen denken dabei

an göttliche Hilfe. Als Phanostrata die cistella erblickt, ruft
sie : di, opsecro vostram fidem servate nos (663 f.). Als sie

dem Sklaven erklärt hat, das seien die crepundia ihrer Tochter,
fragt dieser : unde haec gentium aut quis deus obiecit hanc ante

ostium nostrum, quasi dedita opera in tempore ipso? Phanostrata
betet: Spes mihi sancta subveni (668 ff.). Da tritt Halisca auf:
Nisi quid mi opis di dant, disperii, neque unde auxilium expetam,
habeo (671). Nur die Spes stammt hier als römische Kultgottheit

von Plautus, im übrigen werden diese Worte dem

griechischen Original entsprechen. Was bei Menander
anstelle der Spes stand, lässt sich nicht sagen (Epitr. 587
Zeü cjürep, siTOp ecm Suvarov, frs ist funktional
vergleichbar) ; ops und auxilium aber gehen gewiss auf den

Begriff ßof/isia zurück.

Von hier aus fällt meines Erachtens nun entscheidendes
Licht auf die Funktion der Prologgottheit in den Syna-
ristosai. Die göttliche Hilfe, die Phanostrata erfleht, von der

Lampadio vermutet, dass sie am Werk gewesen sein könnte,
und auf die Halisca ihre einzige Hoffnung setzt, war bei
Menander mehr als nur eine Vorstellung der handelnden
Personen. « Boetheia» war nicht nur exponierende
Prologgottheit, sondern auch in der Handlung selbst engagiert.
Die göttliche « Hilfe » versprach im Prolog, sich Seleniums
anzunehmen. Das dürfte in ähnlicher Art geschehen sein wie
in den entsprechenden Äusserungen im Djskolos (34 ff.), in
der Aulularia (23 ff.) oder in der Perikeiromene (42 ff.), wo
Pan, Lar und Agnoia gegen Ende ihrer Prologrede ihr
Interesse und ihre Fürsorge für das Mädchen erklären, um
dessen Geschick es geht. In der Cistellaria fehlt auffälligerweise

ein analoger Passus, obwohl er vom Namen der
Prologgottheit her gesehen so nahe läge und diesen eigentlich
erst rechtfertigen würde. Man vermisst die Erklärung nach



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 69

V. 196, nachdem Auxilium eben von der Liebesbeziehung
und ihrer aktuellen Bedrohung gesprochen hatte. Danach
fehlt sowohl ein Wort, dass Auxilium Selenium helfen wolle,
als auch überhaupt jeder Ausblick auf die künftige Handlung,
wie er in den drei vergleichbaren Fällen in irgendeiner Weise
immer gegeben wird. Plautus scheint eine solche Stelle des

Originals gestrichen und statt dessen seine römischen Verse

i97b-202 ans Ende des Prologs gesetzt zu haben. Aus
Menander könnte nur 197a haec sie res gesta est stammen
(vgl. Djsk. 45). Am Ende der Rede der Boetheia stand
vermutlich (vgl. A.ul. 37 ff., Djsk. 47 ff.) die Auftrittsankündigung

von Personen der folgenden Szene, die Plautus, wie
vorher besprochen, ganz tilgte. Es ist nicht mehr sicher
auszumachen, ob die Erklärung der Boetheia, dass sie Selenium
helfen wolle, einfach aus technischen Gründen im Zusammenhang

mit der Tilgung der folgenden Szene wegfiel (vielleicht
war sie mit der Auftrittsankündigung zu eng verbunden),
oder ob Plautus diese Stelle bewusst wegliess, um über die

künftige Handlung nichts auszusagen. Das erstere halte ich
für wahrscheinlicher, jedenfalls war es, wie die A.ulularia

zeigt, kein Prinzip des Plautus, Ankündigungen des

Handlungszieles zu unterdrücken.
Die Konsequenz jener Streichung ist jedoch offenkundig.

Erstens ist der Zuhörer nicht ausdrücklich darüber informiert
worden, ob er annehmen darf, dass die Geschichte für
Selenium und Alcesimarchus am Ende gut ausgeht (obwohl
das für einen erfahrenen Theaterbesucher natürlich vom
argumentum her als ausgemacht gelten konnte). Die Spannung
des nicht distanziert reflektierenden Zuhörers wird durch
dieses Nichtwissen zweifellos erhöht. Zweitens ist keinerlei
Erwartung auf ein späteres Eingreifen des Gottes in die

Handlung erregt worden. Die Gottheit wird dadurch völlig
auf die Funktion, das argumentum zu exponieren, beschränkt
und aus einer aktiven Verbindung mit der Handlung gelöst.
Auxilium hilft nur noch dem Hörer. Wenn dieser dann später



7° WALTHER LUDWIG

V. 663-671 hört, hat er deshalb keinen Anlass, die von den

Personen auf der Bühne ins Gespräch gebrachte göttliche
Hilfe aus der Erinnerung an die Prologrede des Auxilium
zu interpretieren.

Anders bei Menander, sofern es richtig ist, dass Boetheia
sich zu ihrer Hilfe für Selenium bekannt hatte. Da ist es das

von der göttlichen « Hilfe » oder, so liesse sich auch sagen,
vom helfenden Göttlichen sanktionierte Ziel der Handlung,
dass Selenium, die sich moralisch auch im Hetärenmilieu als

ingenua bewährt hat, zu einer Heirat mit Alcesimarchus

gelangt. Die beiden Teilhandlungen (Liebe und Anagnorisis)
waren auf dem besten Weg gewesen. Das Ziel ist in greifbare
Nähe gerückt, als Alcesimarchus es unwissend aufs äusserste

gefährdet. In diesem entscheidenden Moment kommt alles

wieder dadurch ins Lot, dass die richtigen Leute das verlorene
Kästchen finden. Wenn angesichts dieses wundersamen
Zufalls Lampadio fragt, ob denn ein Gott das Kästchen absichtlich

zur rechten Zeit ihnen vor die Haustür gelegt hat, so
wird der Zuhörer diese Frage in Kenntnis der
Handlungszusammenhänge und in Erinnerung an den Fingerzeig, den
Boetheia im Prolog gegeben hatte, positiv beantworten
können : in der Tat hat da ein Gott die Hand im Spiel gehabt,
nicht so konkret freilich, wie der Sklave es meint; das

scheinbar zufällige Zusammentreffen selbst geschah SD 0eoü.

Und wenn Halisca ausspricht, dass nur noch die Götter ihr
helfen können, so weiss der Zuhörer, dass die göttliche Hilfe
in einem weiteren Sinne und zu einem wichtigeren Zwecke
bereits erfolgt ist.

Bei Menander sah der Zuschauer hinter die Ereignisse.
Die Prologrede der Boetheia machte ihn fähig zu einer

Deutung der Geschehenszusammenhänge und zu einem
Urteil über die Aussagen der Personen in Hinsicht auf den
Anteil des Göttlichen an der Handlung. Bei Plautus sieht
der Zuschauer auf die Ereignisse. Es kommt darauf an, was,
nicht warum etwas passiert. Die Plandlung hat eine Tiefen-



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 71

dimension verloren. Das dürfte damit zusammenhängen,
dass der Zuschauer Menanders Personen auf der Bühne sieht,
mit denen er sich identifizieren kann, da es Leute aus seiner
Stadt sind und ihre Schicksale auch ihm begegnen können.
Deshalb ist ihm auch an einem Begreifen und einer Deutung
des Geschehens gelegen. Plautus dagegen schreibt für ein
Publikum, das sich einmal ansehen will, was sich Athenis
Atticis oder anderswo bei den tollen Griechen an Spannendem

und Aufregendem begeben hat. Es ist — überspitzt
ausgedrückt — nicht das Leben des Zuschauers, das sich hier
spiegelt, sondern das Leben der anderen, das in buntem
und unterhaltsamem Wechsel vor ihm vorüberzieht.

II.

Natürlich hat Plautus Elemente der Deutung nicht
absichtlich beseitigt, sie konnten nur, da er auf sie nicht eigens
achtete, bei ihm einmal unter den Tisch fallen. Weit mehr
als in der Cistellaria sind sie im Prolog der Aulularia stehen

geblieben. Ich habe das Verhältnis des Lar zur Handlung der
Aulularia in einem früheren Aufsatz analysiert (Philologus

1961), möchte aber hier noch einmal auf dieses Problem
zurückkommen, da unterdessen neben Stimmen der Zustimmung

auch Einwände laut geworden sind, die, wie ich meine,
die Verhältnisse unzutreffend beurteilen und zum Teil
Grundsätzliches verfehlen.

Armin Schäfer hat sich in seinem wichtigen Buch über
Menanders Dyskolos (1965) teilweise kritisch mit meiner Analyse

auseinandergesetzt; ich bedauere, dass ich unsere
Differenzen nicht mehr mit dem leider so früh Verstorbenen
selbst diskutieren kann.

Meine Interpretation nahm ihren Ausgang von zwei
« Vorverweisen» auf die künftige Handlung, die in der Rede
des Lar enthalten sind : eius honoris gratia feci thensaurum ut hic

reperiret Euclio, quo illam facilius nuptum, si vellet, daret. (2 5 ff.)



7* WALTHER LUDWIG

earn ego hodie factum ut hie senex de proxumo sibi uxorem

poscat. id ea faciam gratia, quo ille earn facilius ducat qui compres-

serat. (31 ff.). Ein Missverständnis Schäfers lässt sich leicht
bereinigen. S. 99, Anm. 2 erklärte er, es würden « nicht zwei
Vorverweise wirklich existieren », der eine « Vorverweis » sei

«im wirklichen Sinn ein Rückverweis », wovon « man sich

leicht am Gebrauch der Tempora überzeugen» könne
(«faciam in V. 31, aber feci in V. 26»). Natürlich habe ich
nicht den geschehenen Fund des Schatzes als Vorverweis
bezeichnen wollen (das ist ein Rückverweis), sondern die in
dem anschliessenden Finalsatz gegebene Perspektive.

Der wesentliche Einwand Schäfers geht jedoch gegen
einen Teil meiner daran angeschlossenen Handlungsanalyse.
Ich interpretierte (S. 5 3), dass der Gott den Schatz zur Mitgift

für Phaedria bestimmt hat. Euclio durfte ihn finden,
quo illam facilius nuptum dare posset, si illam nuptum dare vellet

(so die Auflösung des brachylogischen Finalsatzes). Es wird
sie leichter verheiraten können, weil er ihr nun eine Mitgift
mitgeben kann. « Dass er das Gold für sich behalten könnte,
daran ist hier nicht gedacht, da es eine nicht juristisch
aber doch moralisch begründete Pflicht für ihn war, seine

Tochter nach Vermögen auszusteuern» (eine indotata bekam
dies in ihrer neuen Sippe zu spüren). Dagegen Schäfer

(S. 98) : «Der Gott, der Euclio kennt, kann unmöglich
erwartet haben, Euclio werde sich ohne Widerstreben in
seine Pläne fügen, und wenn ihm eines sicher sein musste,
dann dies, dass Euclio niemals den Schatz als Mitgift
verwenden werde. Ein göttlicher Plan, der den Geiz des

Euclio nicht in Rechnung gesetzt hätte, kann nie bestanden
haben ». Schäfer spricht hier von Kenntnissen und Plänen
des Gottes, wie er später sagt, in Anlehnung an meine

angebliche Ausdrucksweise, da es nicht seine «wirkliche
Absicht» sei, « dem Prologgott die Kenntnis des späteren
Spielverlaufs zuzuschreiben und uns zu fragen, was er
während des Spiels hinter den Kulissen treibt, da der Dichter



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 73

von alledem nichts sagt». Er wolle allein den « Ablauf der
Aulularia aus ihren eigenen Voraussetzungen, so wie sie der
Gott angegeben hat», verstehen.

Das im letzten Satz erklärte Vorhaben teile ich völlig.
Wir dürfen dem Gott keine Kenntnisse und Pläne zuschreiben,

die er nicht äussert, bzw. durch seine Äusserungen
; repliziert. Deshalb muss die Interpretation des Prologs sich

genau an die Aussagen des Lar halten und präzisieren, welche

Erwartungen durch sie beim Hörer erweckt werden. Der
Gott hat zuerst erklärt, Euclio sei pariter moratum ut pater
avosque huiius fuit (22). Dann kommt er in einem neuen
Abschnitt seiner Rede auf die Tochter zu sprechen und
rühmt die täglichen Spenden, die sie ihm darbringt. Ihr zu
Ehren hat der Lar Euclio den Schatz linden lassen. Denn er
sollte seine Tochter leichter verheiraten können, wenn er
es wollte. Damit eröffnet der Gott eine ganz bestimmte
Perspektive auf die künftige Handlung. Die Mitgift ist der
Dank für das Wohlverhalten der Tochter gegenüber dem
Lar. Es ist von der allgemeinen Lebenserfahrung her
einsichtig, dass ein Vater seine Tocher leichter verheiraten kann,
wenn er über eine Mitgift verfügt. Die Vorstellung bleibt
ganz im allgemein Üblichen und berücksichtigt nicht die
besonderen individuellen Verhältnisse bei Euclio und den
Freiern der Phaedria. Aber es wäre völlig falsch zu
argumentieren, dass der Gott doch wissen und berücksichtigen
müsse, dass Euclio wegen seines Geizes nicht so handeln

wird, wie jeder andere Vater handeln dürfte, und dass weder
Megadorus noch Lyconides den Anreiz einer Mitgift
überhaupt brauchen. Es geht nicht darum, was ein Gott, sofern

er denn wirklich ein Gott ist, nach unserer Vorstellung
wissen und erwarten muss, sondern um die Erwartungen,
die er durch das, was er sagt, wirklich erweckt. Alles, was
der Lar getan hat, bzw. in Hinsicht auf Megadorus noch
tun will, dient dem Ziel, dass Phaedria Lyconides heiraten
und den Schatz als Mitgift in die Ehe bringen wird. Aus der



74 WALTHER LUDWIG

Prologrede weiss der Hörer auch, dass Euclio avido ingenio

ist. Es ist Schäfer zuzugeben, dass daraus die Spannung
erregende Frage entsteht, ob Euclio gemäss der vom Lar
gegebenen Aussicht mit dem Schatz verfahren wird. Das
ändert jedoch nichts daran, dass er in der vom Lar hinsichtlich
der Verheiratung erweckten Perspektive die natürliche und
eigentlich normale Form der Handlungsentwicklung sehen

wird. Der Lar hat eine Möglichkeit entworfen, die das

Handeln Euclios erfüllen kann, bzw. an sich erfüllen müsste,
sofern sein Geiz nicht auf irgendeine überraschende Weise
interferiert.

In diesem Sinn habe ich davon gesprochen (S. 5 3), es

lasse sich vorstellen, « wie das Stück aussehen müsste, wenn
Euclio den Schatz sogleich seiner Bestimmung zuführen
würde. Er würde dann seine Tochter an Megadorus mit der

Mitgift verloben, nach dem Rücktritt des Megadorus käme
die Mitgift an Lyconides, und das Ziel der Handlung wäre
ohne Verzögerung erreicht». Ich habe das selbstverständlich
nicht, wie Schäfer mir unterstellt (S. 97), « für eine denkbare
andere Variante der A.ululariay> gehalten, «für eine Form, die
ebenso hätte die ihre sein können». Es ist auch nicht, wie
Schäfer behauptet, « die Fabel eines ganz neuen Stückes ».

Es ist überhaupt nicht die Fabel einer möglichen Komödie,
da ihr glatter, spannungsloser Ablauf keine dramatischen

Verwicklungen in sich birgt. Es ist gewissermassen die
undramatische Lösung, von der sich die Entwicklung, die die
Aulularia nimmt, differierend abhebt, die Normalerwartung,
zu der die Handlung infolge von Euclios Charakter in Widerspruch

tritt. Die Prologrede entlässt den Hörer mit zwei,
getrennt gehaltenen, aber zueinander in einem etwas
irritierenden Verhältnis stehenden Vorstellungen, mit der
Kenntnis von Euclios individuellem Geiz und der
Perspektive einer allgemein möglichen Handlungsentwicklung.
Spannung und Reiz der Aulularia machen es unter anderem

aus, zu sehen, wie diese beiden Dinge in der Spielhandlung



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 75

miteinander in Konflikt geraten, wie Euclios Geiz die
angepeilte glatte Lösung torpediert und wie am Ende doch
noch das Ziel erreicht wird, das der Gott von Anfang an

gesetzt hatte.

Das Stück läuft noch ganz in den Bahnen der allgemeinen
Erwartung, als Megadorus sich in II, i zur Werbung ent-
schliesst und sie in II, 2 ausspricht. « Dadurch dass Euclio
Megadorus eine Mitgift verweigert (238), ist das Geschehen
in eine andere Bahn gelenkt, auf der das ursprüngliche Ziel
erst nach mannigfachen Verwicklungen erreicht werden
wird » (S. 53). Schäfer opponierte : « Indem Euclio die Mitgift

Megadorus verweigert, handelt er nicht gegen die

Erwartung des Gottes, nicht gegen den ursprünglichen Plan
des Spieles. Das Spiel nimmt hier nicht eine unerwartete
Wendung» (S. 98). Aber die Kenntnis von Euclios Geiz ist
im Prolog eben nicht in die Erwartung integriert worden,
die der Gott über die von ihm erstrebte Handlungsentwicklung

eröffnet hat. Schäfers Erwartungsbegriff ist zu wenig
differenziert. Er vermengt die Handlungsperspektive nach
V. 25 ff. mit der aus der Kenntnis von Euclios Geiz geborenen
Frage, ob diese Handlungsperspektive sich auch so erfüllen
wird. Die Verweigerung der Mitgift in V. 238 bedeutet
einerseits auf jene Handlungsperspektive bezogen eine
unerwartete Wendung des Stückes, andererseits eine erste
Antwort auf die Frage nach dem Verhältnis des Geizes zu
der in Aussicht genommenen Handlung ; eine pessimistische
Erwartung in dieser Hinsicht kann sich bestätigt fühlen.
Das bedeutet jedoch nicht, dass der Gott eine solche

Entwicklung von Anfang an vorhergesehen und sich auf sie

eingestellt haben müsste. Im Sinne dessen, was er gesagt hat,
hat er Euclio eine bestimmte Handlung möglich gemacht.
Dass dieser sie nicht ergreift, ist seine Entscheidung, die als

solche nicht praedeterminiert war. Wie das Ziel des Gottes
dennoch erreicht wird, darauf richtet sich nun die Spannung
des Zuhörers.



76 WALTHER LUDWIG

Damit der Schatz, der seiner gottgewollten Bestimmung
entzogen zu werden scheint, am Ende doch wieder eben
dieser Bestimmung zugeführt werden kann, ist seine

Entdeckung und Entwendung durch den Sklaven des Lyco-
nides notwendig. Die scheinbar weiteste Entfremdung
entpuppt sich in der Folge als Ursprung zur Lösung. Eine
Analyse dieser Peripetie ergibt eine Reihe auffälliger
Erscheinungen.

Erstens vertraut Euclio den Schatz der Fides (Pistis an.
Er richtet an die Gottheit das Gebet, sie möge den Schatz

für ihn behüten (608 ff.) : Tu modo cave quoiquam indicassis

aurum meum esse istic, Fides vide, Fides, etiam atque etiam

nunc, salvam ut aulam aps te auferam: tuae fide concredidi aurum,
in tuo luco et fiano est situm. Aber es ist gerade das Gebet, das

Euclio verrät. Die fiducia auf die Fides hat ihn getrogen.
Der Sklave, der ihn belauscht hat, bittet dann seinerseits
die Fides um ihren Beistand (618 ff.) : cave tu Uli fideIis, quaeso,

potius fueris quam mihi sed si repperero, 0 Fides, mulsi

congialem plenam faciam tibi fideliam. Euclio gelingt es zwar
noch einmal sein Gold zu retten, aber sein Geheimnis ist
bekannt geworden. — Zweitens hat der Sklave Euclio vom
Altar Apollos aus belauscht. Dort sass er sine omni suspicione

(606), völlig unverdächtig. Seinem Spionieren kam der Altar
eben des Gottes zugute, den Euclio wenige Szenen vorher
eigens um Flilfe angerufen hatte (394 ff.) : Apollo, subveni mi
atque adiuva, confige sagittis pures thensaurarios. — Drittens
gelingt dem Sklaven der Diebstahl im Hain des Silvanus
(Pan), dem Euclio schliesslich mehr vertraut hatte als der
Fides (676) : certumst, Silvano potius credam quam Fide. Der
Sklave sieht sich von den Göttern beschenkt: eugae, eugae, di
me salvom et senatum volunt. (677) ; di immortales, quibus et

quantis me donatis gaudiis (808). — Der Vorgang der Verber-

gung, der Entdeckung und des Diebstahls des Schatzes wird
von den beiden beteiligten Personen in den Horizonten der
Gewährung und Versagung göttlicher Hilfe gesehen.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 77

Natürlich hat alles seine «profane» Erklärung, seine

« natürliche » Motivation — ebenso wie der Fund des verlorenen

Kästchens in der Cistellaria. Aber es sind wieder
Umstände vorhanden, die einen vermuten lassen, dass

Menander den Hörer zu einer bestimmten «religiösen»
Interpretation des Vorgangs gelangen lassen wollte. Wenn
es Euclio gelungen wäre, den Schatz im Heiligtum der Fides

erfolgreich zu verbergen, hätte Lyconides Phaedria schliesslich

ohne Mitgift heiraten müssen. Das Ziel der Ehe wäre
erreicht worden, aber den Schatz hätte Euclio besessen,

obwohl er ihn gar nicht für sich, sondern nur für seine

Tochter hatte finden dürfen, und seine Tochter hätte arm und
nach konventionellen Massstäben gering geschätzt die Ehe
mit dem reichen jungen Mann geschlossen. Das Vorhaben
des Prolog-Gottes wäre vereitelt, er selbst letzten Endes der

Düpierte gewesen. Es war deshalb für das Plandlungsziel
wesentlich, dass es Euclio nicht gelang, den Schatz zu
verbergen, und die Spannung des Hörers war vom Prolog
her jetzt darauf gerichtet, wie die Handlung aus der in
diesem Sinne verfahrenen Entwicklung befreit würde (dass

es erreicht würde, war eigentlich zu erwarten : der Gott
würde sich doch nicht von einem Euclio ausmanövrieren
lassen Wenn sich nun die dafür entscheidenden Vorgänge
dazu noch in Bezirken ereignen, die Göttern geweiht sind,
und von den beteiligten Personen auch als göttliche Fügung
interpretiert werden, und wenn berücksichtigt wird, dass

man Schätze allgemein gerne göttlichem Schutz anvertraute
und einen solchen Fund als Gottesgeschenk zu betrachten

pflegte, dann drängt sich meines Erachtens der Eindruck
auf, dass auch dem Zuschauer (gemeint ist: des menan-
drischen Originals) nahegelegt werden sollte, in dem Besitzerwechsel

eine mix?) zu erblicken. Freilich bezieht der
Sklave fälschlich die Ereignisse allzusehr auf sich allein. Aber
der Hörer kann aus der Überschau über das Ganze dessen

egozentrischen Blickwinkel korrigieren.



78 WALTHER LUDWIG

Die Handlungsstruktur des euripideischen Ion bietet für
uns eine ausserordentlich instruktive Parallele. Auch dort
wird ein durch den Prolog bekannter göttlicher Plan durch
menschliche Verfehlung durchkreuzt, worauf« Zufälle», die
die dea ex machina Athena als pjxaval Apollos erklärt, die
Situation retten, so dass die Handlung zu ihrem gottgewollten
Ende gelangen kann (vgl. dazu Philologus 1961, S. 54 f. und
W. Steidle, Stud. %um antiken Drama, München 1968,
S. 112 ff.). Durch das notwendige Fehlen des deus ex machina

kann in der Komödie diese autoritative Bestätigimg des

göttlichen Eingreifens nicht erfolgen. Aber wer die Figur
des Gottes und seine Aussagen im Prolog ernst nimmt und
den Handlungsablauf mit dieser Aussage vergleicht, wird
meines Erachtens nicht umhin können, ein solches als von
Menander intendiert anzuerkennen.

Walther Kraus hat jedoch umgekehrt gerade dafür
plädiert eine « gewisse Inkonzinnität» zwischen dem Götterprolog

und der Handlung anzuerkennen (Gnomon 1968,
S. 341 f.), die Götter spielten in der « Motivation des inneren
Geschehens» keine Rolle, ebenso leugnet A. Theuerkauf
« göttlichen Einfluss » in der Aulularia (Menanders Djskolos
als Bühnenspiel und Dichtung, Diss. Göttingen i960, S. 70,
Anm. 1); ähnlich C. Corbato : «la vicenda sia, malgrado
l'iniziale apparizione divina, tutta umana nelle sue vicende e

nelle sue motivazioni» (Studi Menandrei, Triest 1965, S. 107,
Anm. 40). Ihre gemeinsame Grundanschauung lässt sich auf
Friedrich Leo zurückführen : « A.ulularia und Rudens haben

gemein, dass ihre Einleitungsreden von göttlichen Wesen

gesprochen werden, die der Dichter durch gefällige Erfindung

äusserlich an die Handlung angeknüpft hat» (Plauti-
nische Forschungen, 2. Aufl., Berlin 1912, S. 211). Während
Schäfer und ich davon ausgingen, dass, was der Prologgott
sagt, für das Stück belangvoll ist, wird von dieser diametral

entgegengesetzten Auffassung her die Prologrede als blosse
Information zur Exposition der Handlung betrachtet; um



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 79

sie einem Gott in den Mund legen zu können, hat man diesen
durch einige unverbindliche, topische Motive mit der Handlung

verbunden. In Wirklichkeit haben diese Motive keine

Bedeutung für die Handlung, die ausschliesslich aus ihren
menschlichen Motivationen und aus äusserlichen Zufälligkeiten

zu verstehen ist. Dieser von ihren verschiedenen

Anhängern nicht ganz einheitlich vertretenen Auffassung
liegen meines Erachtens eine Reihe von Irrtümern und
Missverständnissen zugrunde, die einzeln besprochen werden
müssen.

Ein grundlegender Irrtum scheint mir die dabei involvierte

Annahme zu sein, dass eine « natürlich» und eine

« göttlich » motivierte Handlung einander ausschlössen. Der
Umstand, dass alles seinen natürlichen Gang nimmt, dass

die Handlung sich über innermenschliche Entscheidungen
und über das unvorhergesehene Zuzammentreffen
voneinander unabhängiger Kausalketten entwickelt, wird als

Beweis dafür genommen, dass ein Gott hier nicht die Hand
im Spiel haben könne. Anscheinend werden « übernatürliche »

Wunder verlangt. Nur ein Gott, der die natürlichen Abläufe
durchbricht, kann beanspruchen, als solcher anerkannt zu
werden? Eine derartige Auffassung verkennt völlig die

Vorstellungen, die unter Menanders Zeitgenossen populär
waren. « Das Göttliche » offenbarte sich im und durch das

Geschehen, nicht gegen und wider dasselbe. Im besonderen

waren es unvorhergesehene und den Menschen unberechenbare

(aber doch nach unserer Vorstellung «natürliche»)
Ereignisse, die man als Wirkung des Göttlichen begriff. Der
Hinweis auf die « natürlichen » Kausalzusammenhänge hätte
hier zumeist als oberflächlich gegolten. Eine Trennung
zwischen einer immanenten naturgesetzlich bedingten
Ordnung des Geschehens und einem das Naturgesetz aufhebenden

Eingriff eines transzendenten Göttlichen gab es ohnehin
nicht. Wenn ein Mann plötzlich nichts ahnend einen Schatz

fand, der drei Generationen begraben war, so war ein solches



8o WALTHER LUDWIG

« Wunder» ohne deix ruxt] nicht zu begreifen, und nicht
weniger « wunderbar » und augenscheinlich gottgewollt war
der Zufall, dass derselbe Mann seinen Schatz trotz aller Vorsicht

kurz darauf wider verlor, nur weil ein Sklave, der aus

einem ganz anderen Grund gekommen war, ihn beim Gebet
belauschen konnte. Das Göttliche offenbarte sich aber nicht
nur in solchen letztlich unbegreiflichen äusseren Begeben-O Ö

heiten, sondern unter Umständen auch in überraschenden
Gedanken und Entschlüssen der Menschen selbst. Konsequenz

ist dabei jedoch nicht zu erwarten. Eine Entscheidung
konnte sowohl auf den Menschen, der sie traf, zurückgeführt
werden, sie konnte unter einem anderen Aspekt aber auch,
besonders wenn sie nicht mit seinem sonstigen Charakterbild

harmonierte oder unvorhergesehen schwerwiegende Folgen

hatte, durch den Impuls eines Gottes veranlasst scheinen.

Der überraschende Entschluss des alten eingefleischten
Junggesellen Megadorus, seine arme Nachbarstochter zu
freien, welcher die Werbung des Lyconides auslöste, ist
ein erheiterndes Komödienbeispiel für diese aus der Welt
der Grossen und des Alltags bekannte Betrachtungsweise
(vgl. dazu grundsätzlich A. Lesky, Göttliche und menschliche

Motivation im homerischen Epos, Sitzber. Göttingen, 1961 ;

eine Untersuchung der attischen Redner und hellenistischen
Historiker in dieser Hinsicht wäre verdienstlich). Kurz :

wenn ein Ablauf des Geschehens nach unseren Vorstellungen
natürlich ist, schliesst dies nicht aus, dass er vielen
Zeitgenossen Menanders erst durch den Hinweis auf göttliche
Einflüsse in seiner tieferen Bedeutung, wir könnten auch

sagen : in seiner Finalursache, erklärbar schien.

Ein anderer Irrtum ist es, wenn man die von dem Prologgott

verheissene Fürsorge für das Mädchen als unverbindliches

ad hoc-Motiv durch den Hinweis zu entkräften glaubt,
dass dieser angeblich fürsorgliche Gott ja zunächst zuliess,
dass das Mädchen ins Unglück geriet (so Theuerkauf). Natürlich

war die Vergewaltigung eine Voraussetzung der späteren



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 8l

Handlung und der Gott musste sie sozusagen bereits aus

dramaturgischen Gründen zulassen. Seine später einsetzende

Fürsorge wurde aber auch als solche nicht durch die fehlende
frühere Fürsorge diskreditiert. Beides stiess sich für das

religiöse Gefühl keineswegs. Es ist daran zu denken, wie
tief eingewurzelt der Glaube an die gerechte göttliche
Vergeltung bei den Griechen war : aAAa tüv xP"/la"r^,v TLV'

ImjiiXeiav xal Geo^ (Men. fr. 321 Koe.). Auch noch so
zahlreiche Verstösse gegen die Gerechtigkeit auf Erden hatten
es nicht bewirken können, dass man nicht die ausgleichende
Hand der göttlichen Gerechtigkeit wahrzunehmen glaubte,
wann immer es einem « Guten » gut oder einem « Bösen »

schlimm ging, wann immer ein unschuldig Leidender gerettet
oder ein Frevler gestürzt wurde. Dass die«fromme» Pbaedria

vergewaltigt wurde, war kein Beweis gegen die göttliche
Fürsorge, aber es war ein Beweis für dieselbe, dass das arme
und vergewaltigte Mädchen wie eine Tochter aus reichem
Haus einen reichen jungen Mann heiraten durfte. Man
unterschätzt die widerspruchsvollen Möglichkeiten des menschlichen

Glaubens, wenn man daraus, dass kein Gott die
Vergewaltigung verhinderte, ableiten will, dass auch ferner in der

Handlung der Aulularia von keinem göttlichen Einfluss die
Rede sein könne.

Ein dritter Irrtum liegt folgendem Gedankengang
zugrunde : Megadorus und Lyconides wissen bei ihrer Werbung
nichts von dem Schatz, Phaedria wäre auch ohne den Schatzfund

Frau des Lyconides geworden. Der Lar sagt, er habe

Euclio den Schatz linden lassen, damit er seine Tochter
leichter verheiraten könne. Also ist diese Motivierung
unsinnig und für das Stück irrelevant. Es ist eine Augenblickserfindung,

die den Prolog in eine gewisse Verbindung mit
der Handlung bringt, die aber für das folgende Stück keine

Bedeutung hat und deshalb am besten alsbald vergessen wird.
Prologrede und Handlung sind nicht völlig aufeinander
abgestimmt. Hier geht man von der Vorstellung aus, dass



82 WALTHER LUDWIG

Ankündigungen des Prologgottes in bezug auf die folgende
Handlung sich erfüllen müssen oder aber, wenn sie dies

nicht tun, ohne Bedeutung für dieselbe sind. Es ist nicht zu

vergessen, dass das Ziel der Handlung, das der Lar im Prolog
steckt, sehr wohl erreicht wird (die Verwendung des Schatzes

als Mitgift Phaedrias bei ihrer Heirat mit Lyconides) und dass

der Gott eben dies und nicht weniger eius honoris gratia will.
Natürlich wäre bereits die Heirat als solche für Phaedria ein

grosses Glück gewesen, eine Heirat in dieser Form aber war
zweifellos ein grösseres, und wir können dem Gott (oder
Menander) nicht vorschreiben, wie er das Mädchen belohnt
wissen wollte. Nur der Weg zum Ziel entspricht nicht ganz
den Ankündigungen. Wer sich daran stösst, verkennt, dass

der griechische Gott nicht alles vorauszuwissen braucht,
sondern durch sein Wirken dem menschlichen Handeln
gewisse Möglichkeiten öffnet, die der Mensch durch seine

Entscheidung ergreifen kann, aber nicht muss (worauf es

wieder bei der Gottheit steht, ob sie das Geschehen durch
erneute Einwirkungen in die von ihr erstrebte Richtung
lenken will), und er verkennt auch, dass es Menander gerade
daran gelegen sein könnte, dem Zuschauer eine gewisse
Handlungsperspektive zu geben, von der sich die aktuelle
Handlung abheben wird, um ihr am Ende doch wieder zu
entsprechen. Eine solche «Inkonzinnität» zwischen Prologrede

und folgender Handlung beweist durchaus nicht, dass

die Hinweise im Prolog belanglos wären, im Gegenteil
eröffnet eben die Beachtung dieser « Inkonzinnität» das richtige

Verständnis der Handlung.
W. Kraus, der sich durch die « Inkonzinnität» hingegen

veranlasst sah, die Prologangaben teilweise nicht zu
berücksichtigen, glaubte, dass seine Betrachtungsweise « den Weg
freimacht zur Erkenntnis » des « eigentlichen Wesens » der
Aulularia, « das nicht darin liegt, dass ein Hans seine Gretel
bekommt, sondern dass an einem grossen, aber aus dem

täglichen Leben gegriffenen Beispiel gezeigt wird, wie die



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 8}

durch das Leben erzeugte Verkrampfung einer Seele ihre
Lösung findet». Hier haben sich wohl getrennt zu haltende

Begriffe vermischt. Dass der «Hans» Lyconides seine
«Gretel» Phaedria bekommt, ist tatsächlich nicht das «eigentliche

Wesen» der Komödie, aber es ist das Ziel der Handlung.

Damit dies erreicht werden kann, muss der Geiz des

Euclio, wenigstens soweit er sich auf den Schatz bezieht,
überwunden werden. Menander hat dargestellt, wie Geiz und
Misstrauen das ganze Verhalten und Handeln des Euclio
beherrschen; er zeigt, dass Euclio sich von sich aus unter
keinen Umständen von seinem Schatz trennt. Und doch ist
eben dies notwendig : Euclio muss ihn an Lyconides geben.
Der Schock des Verlustes und die unerwartete Rückgabe
bewirken dann eine Veränderung in dem Alten. Geheilt von
seinem Misstrauen gegen die Menschen muss er schliesslich

von seinem zähen Festhalten des Schatzes abgelassen haben.
Die Opposition und ihre Überwindung ist von Menander so

gestaltet worden, dass das ethische Interesse sich darauf
konzentriert. Die Gestalt des Widersachers ist die wesentliche
dichterische Leistung in diesem Stück und deshalb für uns
wichtiger als das faktische Handlungsziel. Im Rahmen der

Handlung und sozusagen sub specie dei aber ist die Wandlung
des Euclio nicht Selbstzweck, sondern Voraussetzung für das

glückliche Ende, und wir haben keine Veranlassung, den
Hinweisen des Lar ihre Verbindlichkeit abzusprechen, weil
der Gott die Heilung Euclios von seiner Besessenheit nicht
zu seinem Ziel erhebt.

Schliesslich sehe ich auch keinen Grund, die Hinweise
des Gottes, die ihn mit der Handlung verknüpfen, deshalb

nicht ernst zu nehmen, weil der Prologgott sich in mehreren
Komödien eine Einwirkung auf die Handlung zuschreibt.
Man hat dies einen Topos genannt, der den Auftritt des

Gottes motiviere, im übrigen unverbindlich sei.
Unverbindlich wäre er nur, wenn die Hinweise funktionslos
blieben. Dass sie dies in der Aulularia nicht sind, glaube ich



84 WALTHER LUDWIG

gezeigt zu haben. Dann aber wird man in dem Umstand,
dass ähnliche Hinweise sich auch in anderen Komödien
finden, besser ein noch nicht genügend berücksichtigtes
Element der Eigenart dieser Komödien sehen, als dass man
ihn als unbeachtlich beiseite schiebt.

III.

Wir haben Menander bisher fast ausschliesslich durch den

plautinischen Filter betrachtet. Ein Blick auf den Dyskolos
kann unsere Beobachtungen bestätigen und ergänzen. Für
dieses Stück setzte die Debatte über den Einfluss des Pan

auf die Handlung bereits im Jahr der Editio princeps ein.
Photiades, Cantarella, Corbato, Kraus, Turner, Theuerkauf,
J. Martin, Pastorino, Schäfer, Stössl, daneben ich und andere
haben sich an der Diskussion beteiligt. Mit dem
Standardkommentar von E. W. Handley (1965) hat sich eine besonnene

Auffassung durchgesetzt: « Pan, like the Lar, sets in
motion a chain of events which will lead to the girl's
marriage, and at the same time to the discomfiture of her
disagreable father; and in this he has the Nymphs as allies.
The gods are thus a factor in the course of the action, and

they are recalled to the audience by the presence of their
shrine, and by the character's references to them; they add
' atmosphere ' to the play and coherence to its structure, but
they do not, except in a very limited sense, make it into a

religious play, or one dominated by the divine» (S. 135 zu
V. 37 ff.). Ich stimme damit im ganzen überein und möchte
Einzelnes nur noch einmal der Übersicht halber herausgreifen
und seine Implikationen verdeutlichen.

Pan hat seine und der Nymphen Beteiligung an der

Handlung im Prolog klar ausgesprochen : xd<; Ss (TuvTpotpou?

Ifiol Nü[upa<; xoXaxsuoucr' empisXüi; Tificoad re TO7ret.xsv aÜT7)<;

sTUjiiXsiav ayAv -ava (36 ff.). Es ist eine Generalankün-



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 85

digung der göttlichen Fürsorge, die der Hörer für alles

folgende im Gedächtnis zu halten hat (e7UfisAc5<; und
s7ti(isXeiav c^ew führen auf die griechischen Begriffe, die in
Aul. 17 mihi honorem haberet, 19 curare minusque me impertire
honoribus, 25 eins honoris gratia, zugrunde liegen). Schäfer hat

gezeigt, dass der Prolog hier letzten Endes nur durch und
für diese Erklärung notwendig ist, da er keine anderen den

beteiligten Personen unbekannten expositioneilen Angaben
enthält. Göttliche Fürsorge für ein frommes und verhältnismässig

armes Mädchen besteht selbstverständlich darin, dass

ihm zu einer Heirat mit einem reichen, es liebenden jungen
Mann verholfen wird. Wenn Pan deshalb noch präzisierend
sagt : vsavtcyxov xs xal piaA' eu-Tropou mxxpop xaxa xü%r)v

7apaßaX6vx' elc, xöv xotcov auxyjp eyeiv tcg><; evOsacmxcoi; irow;
(39 ff.), so entnimmt der Hörer daraus auch, dass es das Ziel
des Gottes ist, dass Sostratos das Mädchen heiratet (anders
würde seine Liebe mehr schaden als nützen und ist auf
mögliche andere Hilfsmassnahmen vorbereitet. Es kann nicht
verlangt werden, dass Pan solche schon im einzelnen
ankündigen müsste, damit sie später wirklich als von ihm
herrührend aufgefasst werden.

Die erste Dialogszene knüpft unmittelbar an die eben

besprochenen Verse an. Es wird nicht nur anschaulich, wie
das Mädchen die Nymphen verehrt (es bekränzt sie es ist
auch bezeichnend, dass Sostratos gerade in diesem Augenblick

von der Liebe getroffen wurde : die Gottheiten erweisen
ihren Dank. Kraus hat natürlich recht, wenn er schreibt:
« Um einen Jungen verliebt zu machen, ist sonst kein Gott
nötig, und von seinem Eingreifen ist auch natürlich nichts
zu merken» (Ausgabe i960, S. 18), aber das trifft überhaupt
nicht die Sache, um die es geht. Das Verliebtwerden konnte
als innermenschlicher Vorgang aufgefasst werden, ebensogut
aber auch als Eingriff einer Gottheit. Nach der Erklärung
Pans sollen wir es hier so verstehen, und der Vorgang spielte
sich auch ebenso ab, wie man sich eine Liebe unter gött-



86 WALTHER LUDWIG

lichem Einfluss vorstellte : der begüterte junge Städter, der

zur Jagd aufs Land gekommen war, verliebt sich blitzartig
und mit Haut und Haaren in das ihm bislang unbekannte,
arme, schlichte Landmädchen, mit dem er noch kein einziges
Wort gesprochen hat. Beide Personen entstammen völlig
verschiedenen Lebenssphären, so dass die Liebe des Sostratos
alles andere als ein gewöhnlicher Vorgang ist. Dass Pan hier
sozusagen die Funktion des Eros übernimmt, ist im übrigen
nicht anstössig. Erstens sind er und die Nymphen allgemein
zuständig für alles, was sich im Bereich ihres Heiligtums
ereignet, zweitens findet Pan sich öfters in erotischer Gesellschaft

(vgl. die RE, Suppl. VIII, Sp. iooo ff. genannten
Vasenbilder mit Aphrodite und den Eroten), und auf die

Bedeutung der Nymphen als Hochzeitsgöttinnen hat Pasto-
rino eigens hingewiesen (Menandrea i960, S. 87).

An die Beziehungen dieser Gottheiten zur Handlung
wird der Hörer das nächstemal in der Szene erinnert, wenn
das Mädchen erstmals auf die Bühne kommt und — nun zum
zweitenmal — Sostratos begegnet, der sie jetzt anspricht.
Ihr Gruss <b tpiXxaTai Nüjxcpai (197) zeugt wieder für das

Nahverhältnis des Mädchens zu ihren göttlichen Beschützerinnen.

V. 203 tL av [is aoicai. S[aifio]v&>v; ist in der
Sprecherzuweisung umstritten: gleichviel ob Sostratos oder das

Mädchen es sagen, der Hörer bemerkt die Ironie und denkt
daran, dass Pan für einen guten Ausgang sorgen wird. Ähnliche

Ironien bergen z.B. 225 f., 309 ff., 346f., 444f., 543 ff,
557f., 570ff, 601 f., 639ff., 666ff., 736, 861 ff, 876ff. Nur
die Kenntnis der Prologrede gibt diesen Äusserungen
Hintergrund und lässt sie zu dem Sprecher nicht kenntlichen
Hinweisen auf das göttliche Engagement an dem Spiel
werden, das auf diese Weise nie aus dem Auge verloren wird.

Aus dem Dialog zwischen Sikon und Getas (400 ff.) wird
dann deutlich, dass Pan den Anstoss zu einer zweiten
Handlungslinie gegeben hat. Den Traum der Mutter des Sostratos
nimmt der Hörer als echten Wahrtraum, weil er weiss, dass



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 87

die im Traum teils symbolisch, teils direkt prophezeiten
Ereignisse tatsächlich eingetreten sind. Die Symbolik der
Fesseln ist für ihn durchsichtig. Darüber hinaus erkennt er,
dass auch die Hackarbeit von Pan gewollt ist. Sie ist es

erstens als Folge der von Pan erzeugten Verliebtheit, zweitens,

da erst durch die Opferhandlung äusserlich Raum für
sie geschaffen wurde. Sostratos hatte Getas als
Heiratsvermittler schicken wollen; da er den bereits von seiner
Mutter für das Opfer in Anspruch genommenen Sklaven
nicht zu Hause vorfand (es ist die erste Überkreuzung der
beiden Handlungslinien!), war er selbst zurückgekommen,
um mit Knemon zu sprechen. Nur dadurch aber wurde die

Begegnung zwischen ihm und Gorgias möglich, die zu
seinem Entschluss, mit aufs Feld zu gehen, führte. Eine
andere Folge der Opferhandlung ist, dass umgekehrt Knemon

nicht, wie erwartet, aufs Feld geht, wodurch die

Absicht, die Sostratos mit der Hackarbeit verband, scheitert.
Sein Einsatz scheint umsonst, wird aber später seinen Lohn
finden und sich damit als sinnvoller Teil des göttlichen Plans

entpuppen.
Als Sostratos unverrichteter Dinge wieder zurückkommt

(vgl. 543 ff. findet er das Opfer auf eine gewisse Weise
oüx axoapoq (558); es ist es in einem tieferen Sinn, ebenso
wie er mehr, als er ahnt, recht hat mit seinem makabren
Scherz, er habe noch nie einen Menschen euxaipoxspov
beinahe ersticken sehen (666 ff.). Der Koch hat den Brunnensturz

bereits als Beweis für die vergeltende Gerechtigkeit
der Götter interpretiert (639 ff.) : die Nymphen hätten seine

Missachtung gerächt. Natürlich ist sein egozentrischer
Blickwinkel wieder einseitig, aber der Hörer kann den Fingerzeig
richtig interpretieren. Der Brunnensturz des Knemon war
in Hinsicht auf das Ziel des Pan notwendig, da nur so
seine abweisende Haltung durchbrochen werden konnte.
Der « Zufall» hat selbstverständlich seine « natürlichen»
Ursachen, das morsche Seil, etc. Aber man verkennt wieder



88 WALTHER LUDWIG

den Charakter der Oda wenn man aus diesem Grund
eine solche leugnet. Der Brunnensturz ist Oda -nix*], weil er
gerade jetzt passiert und derartige Folgen hat.

Die Beurteilung des Geschehens durch Sostratos, in der
dieser sich unter Verwendung gängiger Sentenzen das
Verdienst zuschreibt, emfiiXeia xal tcovw die Heirat erreicht zu
haben (860 ff.), erinnert den Hörer daran, wie gering im
Grunde sein «Verdienst» an der Sache ist und wieviel auf
das Konto der e7UfiiXet.a der Götter zu gehen hat. Ohne
Oda tu/lj wäre Sostratos nicht nur nicht zu seinem Ziel
gekommen, auch das Ziel selbst hatte ein Gott erst gesteckt.
Die durch den Traum veranlasste Opferhandlung ist eine
sekundäre Handlungslinie, die durch ihre mehrfachen
Überschneidungen mit der Sostratos- und der Knemonlinie dazu

beigetragen hat, das Ziel der Haupthandlung zu erreichen,
mit welcher sie sich am Ende auch vereinigt.

Aber trotz allem: ein « frommes Lehrstück » ist der Dys-
kolos so wenig geworden wie die Synaristosai oder das Original
der Aulularia. Worin liegt dann die Bedeutung des religiösen
Aspekts dieser Dramen? In welchem Verhältnis steht er zu
den Schwerpunkten des Interesses? Und welche Schlüsse
lassen sich aus der Handlungsstruktur auf die Religiosität
Menanders ziehen?

Dramaturgisch gesehen gibt die Gottheit der Handlung
Einheit und Zusammenhang, auf der Bühne wird sie zu
Beginn für den Zuschauer sichtbar (realistischerweise nicht
für die Bühnenperson ; nur den Heroen des Mythos erscheint
der deus ex machina). In einem gewissen Sinn sind die Komödien

Illustrationen der Vorstellung, dass Gott die Tugend
belohnt und für den Frommen sorgt. Die Gottheit setzt der

Handlung das Ziel und hilft, wenn sie aus der « richtigen »

Richtung geraten ist, die Widerstände zu überwinden. Sie

greift in den äusseren und inneren Geschehensablauf ein.
Überraschende Zufälle, ein Fund, ein Verlust, ein Unfall,
können ebenso ihr Werk sein wie unerwartete Emotionen



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 89

und Entschlüsse. (Nur einmal — in der Traumerscheinung
des Pan — wird dabei das, was wir die « natürliche »
Kausalität des Geschehens nennen würden, durchbrochen ; aber
für Menander und seine Zeitgenossen gehörten Erscheinungen

eines Gottes im Traum eben auch zur Wirklichkeit der
Welt und waren nicht wunderbarer als ein Schatzfund). Es
sind, wie Handley richtig empfindend feststellte, dennoch
keine «religiösen Spiele» im vollen Sinn des Begriffs. Sie

sind es schon deswegen nicht, weil es in den Stücken nicht
so sehr um die Götter oder die Beziehungen der Menschen
zu den Göttern, als vielmehr um die Menschen geht. Die
Götter bleiben im allgemeinen hinter den Kulissen, auch
bestimmen sie die Handlung nicht völlig, sondern geben ihr
nur gewisse Anstösse, lassen aber dann den Raum für
menschliche Entscheidungen frei. Sie sind weder allmächtig
noch allwissend und haben auf die menschlichen Aktionen
ebenso erst zu reagieren wie umgekehrt die Menschen auf
die göttlichen. Es geht nicht ohne den helfenden Gott, aber

es geht ebensowenig ohne den Menschen, der die Gelegenheit

ergreift und sie durch seine Entscheidung und Tat zu
seiner eigenen macht. Dazu kommt, dass der religiöse
Aspekt, den wir durch eine isolierende Analyse hervorhoben,
in der Realität der Stücke keineswegs dominierend wirkt.
Die herauspräparierte religiöse Grundlage wird nicht
aufdringlich betont, nicht lehrhaft eingeschärft, sie wird dem
Publikum nicht als eine erstaunliche Entdeckung vorgeführt,

für die es erst gewonnen werden müsste, sondern
wirkt mehr wie eine von Autor und Publikum geteilte
Voraussetzung. Dass sich Geschehen grundsätzlich auf
solche Weise vollzieht, scheint als ausgemacht zu gelten.
Wie es sich im besonderen Fall abspielt, interessiert. Das
beschriebene Verhältnis des Göttlichen zur Handlung ist
der allgemeine und als anerkannt hintergenommene
Rahmen, für die Realität des Dramas aber ist seine Füllung
wichtiger. Ähnlich ist auch das Handlungsziel, die Heirat



9° WALTHER LUDWIG

des Mädchens, ein stereotypes Element des allgemeinen
Formcharakters dieser Stücke. Die Spannung des Kenners
richtet sich nicht so sehr darauf, ob, sondern wie dieses Ziel
erreicht wird. Für die Würdigung der dichterischen Leistung
ist das Spezifische ausschlaggebend. Im Mittelpunkt des

Interesses stehen deshalb in den Widersacherkomödien
Aulularia und Djskolos die Gestalten des Euclio und Knemon,
sowie die Methoden, wie ihre Widerstände überwunden und
wie sie in die Gesellschaft der Menschen zurückgeführt
werden, in der Anagnorisiskomödie der Sjnaristosai entsprechend

die Entwicklung von Gefühl und Verhalten der beiden
Liebenden und der verschlungene Weg zur Entdeckung.
Der Blick auf den göttlichen Hintergrund deutet das

Geschehen, aber das Geschehen wird nicht nur um seiner

Deutung willen dem Zuschauer vor Augen geführt.
Für die Religiosität Menanders sagen die Stücke nur

indirekt etwas aus. Es ist zu scheiden zwischen dem

allgemeinen Charakter des Geschehensablaufes, jenem Wechselspiel

von Gott und Mensch, und der Frage, wie oft nun das

Göttliche in der Tat den « Guten » belohnt. Das erstere wird
als der grundsätzliche Rahmen, innerhalb dessen sich die

Handlung ereignet, begriffen und dürfte wohl dem
Weltverständnis Menanders und eines guten Teils seines Publikums

entsprechen. Aber man täuschte sich natürlich nicht
darüber, dass es an der göttlichen Belohnung der Tugend
oft haperte. Tyche musste sich ihr blindes Walten vorwerfen
lassen. Das beseitigte jedoch nicht den Wunschglauben an
die göttliche Gerechtigkeit und man freute sich, wenn
Menander in der Komödie einen Fall darstellte, wo jene sich
bewährte. Man darf den Sieg der göttlichen Gerechtigkeit
da nicht schlechthin abwerten und ausschliesslich für eine
Sache der dramaturgischen Konvention erklären. Es wäre
unkritisch, wenn man nur die kritischen Äusserungen in den
Komödien als Menanders eigene Stimme, nur den Erfolg
skrupelloser Parasiten als Symbol für sein Weltbild gelten



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 91

Hesse. Menanders pessimistische Lebensauffassung im Konflikt

mit dem erzwungenen Optimismus der poetischen
Gerechtigkeit ist zwar eine attraktive Vorstellung, die gut
in das allgemeine Bild passt, das man sich von der «
aufgeklärten » oder «zerrissenen» Religiosität seiner Zeit zu
machen pflegt, aber es spricht einiges gegen sie. Es ist eine
schlechte Propaganda für kritische Äusserungen über die

göttliche Gerechtigkeit, wenn diese durch den Verlauf des

Stückes selbst widerlegt werden. Noch wichtiger ist:
Menander war nicht gezwungen, die poetische Gerechtigkeit
mit Hilfe der göttlichen durchzusetzen. Er hätte auf die

Prologrede des Pan verzichten können (die expositioneilen
Daten wären in den folgenden Szenen unterzubringen gewesen),

und dem Geschehen wäre sein «metaphysischer»
Hintergrund entzogen gewesen, ohne dass der Zuschauer
auf das befriedigende Ende hätte verzichten müssen. Menander

hat auch nicht in allen Komödien die Götter an der

Handlung beteiligt (für den AI? sE.a.narüv ist ein Götterprolog
unwahrscheinlich; von der Samia wissen wir jetzt, dass sie

keinen hatte). Dass er es in einer anscheinend beträchtlichen
Anzahl von Stücken tat, ist meines Erachtens nicht als

dramaturgischer Zwang zu erklären. Es scheint mir ein
indirektes Bekenntnis, eine nicht erzwungene Zustimmung
zur Idee einer vergeltenden göttlichen Gerechtigkeit darin
zu hegen, womit er kaum — ich vertraue da auf eine
gewisse Aufrichtigkeit des Autors! — seinen Zuhörern nur
nach dem Munde reden wollte. Nur dass sich aus den Stük-
ken natürlich nicht entnehmen lässt, wie häufig oder wie
selten Menander diese Gerechtigkeit in der Wirklichkeit
erfüllt sah. Die Komödie hatte die positiven Fälle
darzustellen, die nicht dadurch als Möglichkeiten unglaubwürdig
wurden, dass es in der Wirklichkeit auch negative gab.



92 WALTHER LUDWIG

IV.

Die Aufschlüsse der behandelten Komödien bieten auch

Interpretationshilfen für die übrigen mehr oder minder
fragmentarisch überlieferten Stücke, denen hier noch einige
kurze Bemerkungen gelten sollen.

In der Perikeiromene wirkt der für die Prolog-Gottheit
gewählte Name Agnoia verwunderlich. Wie kann die
personifizierte « Unwissenheit» den Menschen zum Wissen
verhelfen Wie kann die wissende Gottheit« Unwissenheit»
heissen Die beteiligten Personen befinden sich anfangs zum
Teil in Unwissenheit über die Identität der Geschwister. Die
Unwissenheit des Moschion lässt ihn Glykera lieben, und
Polemon gerät aus Unwissenheit angesichts der
missverstandenen Kussszene in einen jähen Zorn, der den Ursprung
für die ganze zur Anagnorisis führende Handlung bildet.
Die Unwissenheit ist so in gewissem Sinn Ursache des

Wissens, indem aus ihr eine zum Wissen führende Entwicklung

hervorging. Menander beschreibt letztlich nichts
anderes als die wirkliche Situation, eigentümlich ist nur die

Interpretation, die er gibt. Die Unwissenheit, die die
Menschen beherrscht, ist eine reale Macht und — tö xpa-roüv yäp
Ttäv vojd^sToa Osoi; (Men. fr. 223 Koe.) — damit ein Gott
oder, so verstehen wir das Gemeinte besser, ein Aspekt des

Göttlichen. Polemon handelt unter der Einwirkung der
öpyY), die ihn erfasst hat, ganz anders als sonst, anders als

es seiner natürlichen Wesensart (qxiai?) entspricht; die
öpyTj ist deshalb ein Werk der Gottheit, und da sie durch
seine Unwissenheit hervorgerufen ist, also ein Werk der

göttlichen Macht, die hinter seiner Unwissenheit steht. Da
von der 6p-fh eine Kausalkette zur [X7)vucti<; führt, erscheint
die göttliche « Unwissenheit» letztlich als Urheberin für das

Wissen. Der « böse» Zorn mit seinen schlimmen Folgen
hat ein « Gutes » bewirkt, wodurch das Üble sich als Glied



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 93

eines göttlichen Planes erweist: Sia yap 0eoS xal to xaxöv

sIq ayaOov psrat. ytvopevov (49 f.). Nach der Anagnorisis
beginnen Glykera und Polemon diese Zusammenhänge zu
entdecken: vuv psv yotp Yjpöv ysyovev apyyj [rcpaypiaTcov] äya-
0wv tö ctöv Trapoivov' — op0w[(; yap Asysii;] (443 f.). Der Papyrus

bricht mit dem Ausruf & Tt] ab; es ist möglich, dass hier
die Teilnahme des « Göttlichen » an der Handlung bewusst
wurde. Für die Hörer bedeutete V. 443 f. einen bestätigenden
Rückverweis auf die Aussagen der Prolog-Gottheit. Das ist
die gleiche Art der Interpretation des menschlichen Geschehens,

wie sie in den anderen Komödien vorlag. Der Name

Agnoia sollte auch für das menandrische Publikum paradox
wirken. Die Freiheit der Namengebung zeugt für die letztliche

Beliebigkeit der Namen, nicht für die Unwirklichkeit
des gemeinten Göttlichen. Für den Prologgott schieden die

unpersönlichen und unbestimmten Bezeichnungen, die man
an sich für die Benennung des « Göttlichen» bevorzugte
(0e6p, 0£ol, 8aip.6vt.ov) aus. So griff Menander entweder zu
lokalen Gottheiten, mit denen das Stück in Beziehung stand,
oder hypostasierte Aspekte des Göttlichen, die zugleich
Aspekte seiner Wirklichkeit waren.

In den Epitrepontes hat Wilamowitz für die zweite Szene

einen Götterauftritt erschlossen, da nur ein Gott darüber
informieren konnte, «dass Pamphile von Charisios

geschwängert war und ihr Kind in dem nahen Wald hatte
aussetzen lassen» (Ausg. S. 50). Es ist zu vermuten, dass

die Gottheit dort auch ihre aktive Beteiligung an der Handlung

erklärte mit dem Ziel, dass die Ehe der armen anständigen

Pamphile glücklich wiederhergestellt werde. Darauf
führen spätere Hinweise auf göttliches Wirken, die erst von
einer solchen Ankündigung her ironisches Profil erhalten.

Die zahlreichen analogen Fälle, z.B. im Djskolos, scheinen

mir eine solche Vermutung zu rechtfertigen. V. 535 ruft
Pamphile verzweifelt: tu; av 0swv raAatvav sAsfjoeie pe; Sie

weiss nicht, dass Habrotonon soeben mit ihrem Kind auf



94 WALTHER LUDWIG

die Bühne gekommen ist und die Anagnorisis unmittelbar
bevorsteht. Am Ende der Szene sagt Habrotonon sozusagen
respondierend fiaxapla yiSvai, Oscov tii; ujioti; YjXeyjcrs (553 f.).
Diese die entscheidende Erkennungsszene rahmenden
Hinweise auf ein göttliches Erbarmen würden ein zusätzliches
Gewicht erhalten, wenn der Hörer vom Prologgott her
wüsste dass ein Gott sich tatsächlich Pamphiles erbarmt und
ihr aus e'Xeoq geholfen hat. In der übernächsten Szene, in
der reziprok Charisios zur Erkennung gebracht wird, dass

er und Pamphile die Eltern des Kindes sind, tritt dieser
zunächst gleichfalls verzweifelt auf die Bühne. Er gesteht:
sö ficx xs^pTjTai xal TrpocryjxovTU? 7ravu to Saifxoviov und deutet

das, was ihm passiert ist, als göttliche Lehre (591 ff.).
Der durch den Prologgott vorbereitete Hörer sieht darin
keine subjektive Interpretation des Geschehens, sondern
weiss, dass die Gottheit ihn tatsächlich zum Zweck von
Pamphiles Glück einen solchen Weg des Lernens hat gehen
lassen. Schliesslich fällt auch auf die berühmte Reflexion
des Onesimos über die Götter (727 ff.) von einem solchen

Götterprolog her ein besonderes Licht. Die Frage ol'si.

TocaiiT7)V touq ßsoi!)? aysiv o/oXr)V, wore to xaxov xal TayaOov

xa0' yjpiepav vepieLv exdarcp ; weckt beim Hörer den Gedanken
daran, dass die Götter im vorliegenden Fall wirklich für
das Geschick der Menschen gesorgt haben, er weiss, dass

hinter dem TatkogaTov, das nach des Onesimos Meinung
Smikrines vor einer schlechten Tat bewahrte, göttlicher
Wille steckte (vgl. die ähnlich ironische Verwendung des

aÜTopiaTov in Djsk. 545). Die « philosophierende » Erörterung
über die Zusammenhänge zwischen den 0eol, dem Tpono?
jedes Menschen und dessen Wohlergehen sind ein Versuch,
das alte Problem der Beziehung von Verdienst und Schicksal
zu lösen. Der Sklave hat die Verhältnisse aber nur teilweise
zutreffend erfasst. Er entwickelt die alte Erkenntnis, dass

der Charakter dem Menschen ein sein Geschick bestimmender

Daimon ist, in etwas aufwendiger und anspruchsvoller



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 95

Redseligkeit wie eine eigene Entdeckung. Der Hörer
könnte ihn im Sinn Menanders darauf aufmerksam machen,
dass manche Menschen auch gegen ihren Tpo7io<; ein xax6v

tun oder leiden und dass die Götter dennoch dabei ihre
fürsorgende Hand im Spiel haben können.

Auch die Funktion mancher isolierter Fragmente, in
denen über die Götter oder das Walten der Tyche reflektiert
wird, kann von der Technik des menandrischen
Götterprologs her besser verstanden werden. Äusserungen wie die
in den Koneiaspmenai, V. 13-20 Koe., passen zum Ende
der Komödie und verlangen nach einer Prolog-Gottheit,
deren Erklärungen den Flörer schon lange wissen Hessen,

was der junge Mann erst jetzt erkennt. (Zur Tyche in der
eben bekannt gewordenen Aspis, vgl. unten M. Turner
S. 102 f.).

Ähnlich lassen Ter. Em. 875 ff. quod si hoc quispiam
voluit deus? — equidem pol in earn partem accipioque et volo

und 1031 ff. 0 populäres, ecquis me hodie vivit fortunatior
nemo hercle quisquam; nam in me plane di potestatem suam omnem

ostendere quoi tarn subito tot congruerint commoda vermuten,
dass bei Menander ein Gott sich im Prolog auch für die

Handlung engagierte. Die konsequente Beseitigung des

Götterprologs durch Terenz bedeutete mithin auch

sozusagen eine Profanierung der Komödien Menanders.

Es war für die spätere, neuzeitliche Entwicklung des

Lustspiels bedeutungsvoll, dass weder Plautus noch Terenz
bei ihren Bearbeitungen auf den spezifischen religiösen
Sinngehalt der menandrischen Komödien Wert legten und
dem Abendland eine Komödie überlieferten, in der die
Menschen mehr oder weniger unter sich sind und ihre
Äusserungen in Hinsicht auf die Götter nur ihre subjektiven
häufig redensartlich geprägten Auffassungen wiedergeben,
die vom Hörer nicht allzu ernst genommen und vor allem
nicht aus einem Wissen über einen tatsächlichen Anteil
einer Gottheit an der Entwicklung der Handlung beurteilt



96 WALTHER LUDWIG

werden. Das in der Tradition des Plautus und Terenz
stehende Lustspiel hat immer einen profanen Charakter behalten.

Die Komödien Menanders waren noch in andere

Zusammenhänge eingebettet. Sein dionysisches Festspiel
war wie in mancher anderen Beziehung auch hier Erbe
der Tragödie. Webster hat auf die Möglichkeit hingewiesen,
dass es Menander selbst war, der von Euripides die Idee
eines Götterprologs übernahm, der das Publikum befähigen
sollte, die Ironie bestimmter Situationen im Lauf des

Stückes voll zu erfassen {Stud. Men. S. 186). Der aufs
Dramaturgische beschränkte Gesichtspunkt lässt sich erweitern.
Der Götterprolog schuf zugleich die Möglichkeit, dem
Hörer einen Blick in eine Handlungsebene hinter oder
über der menschlichen zu verschaffen und das Geschehen

aus einem göttlich-menschlichen Wechselspiel zu verstehen.
Menander hat damit eine für die Tragödie wesentliche

Perspektive auch für seine im «bürgerlichen» Milieu
spielenden Komödien gewonnen und in einer ihnen und
ihrer Zeit gemässen Form bewahrt.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 97

DISCUSSION

M. Sandbach : I have listened with great pleasure to Herr Ludwig

and for the most part found him quite convincing. There

are two points I should like to raise, one concerning Cistellaria,
the other Aulularia.

I agree that there cannot have been a part in the Greek play
like that of Selenium at 449 ff. Of Herr Ludwig's alternative

explanations, the second, that ca. 449-464 are a Plautine addition,
seems the most attractive. One may perhaps find some support
for the view that Selenium did not in the original accompany her
" mother " here by asking what is the reason for Melainis'
presence, why she has come from her house which is somewhere else

in the town. One can only guess, but a probable answer is that
she has come to tell Alcesimarchus that his affair with Selenium
is at an end, his conduct makes its continuance impossible. If
this is so, she would not bring Selenium with her. In fact she

would come to him rather than wait for him to visit her, just in
order to avoid the presence of the girl, who does not wish to
break with him.

On Aulularia Herr Ludwig's answer to Schäfer and Kraus
satisfies me entirely. Nevertheless the Lar does not in Plautus,
whatever may have been the case with the corresponding Greek

divinity, appear to affect the action after the play has begun. In
this point he is in contrast with Pan of Dyskolos, who is constantly
mentioned and whose influence is kept in the audience's mind.
So far as this goes Dyskolos seems to me the better play. There

are also in Aulularia two features which strike me as dramatic

weaknesses. I may be wrong and should be glad to be put right.
But these three things cause me to have some scruples about

accepting Aulularia with complete confidence as Menandrean.

The dramatic weaknesses are these. Lyconides is inadequately
motivated. He knows who the girl is whom he has ravished,



9b DISCUSSION

but for nine months he has made no attempt to see her or make

himself known. Only the news that Megadorus is about to
marry her suddenly causes him to want her himself. He is not
in the position of many young men, who cannot marry a poor
girl without their father's consent; his father is dead, and he

could at any time have offered to marry Euclio's daughter, if he

had wanted. His sudden change of attitude needs more
explanation.

The other weakness, as it appears to me, is the similarity
between the two scenes (IV ii and IV vi) in which Lyconides' slave

overhears Euclio saying out aloud to himself where he intends to
hide the treasure. That this should happen once may be credible ;

that it should happen twice streches belief, and perhaps argues
some lack of inventiveness on the part of the dramatist.

In both instances, the Greek original may have done more
than Plautus to achieve likelihood. But not knowing that it did,
I do not feel absolutely convinced that it was by Menander.

Of course Menandrean prologue gods may not always have

played a discernible part in the following play. I think that Tiix?)

probably did in Aspis—although Tu/i) is so wide-ranging that
there may be few plays where she could not be seen to be at work.
But it is harder to see a continuing influence of "Ayvota in Perikei-

romene after the initial impulse she gives through the ignorance
of Polemon and Moschion that Glykera is the latter's brother.

M. Ludwig: Ich freue mich sehr über Ihre Zustimmung zu
meinen Zweifeln an einem Auftritt der Selenium bei Menander

an der V. 449 ff. entsprechenden Stelle.

Mit einem Zweifel an der menandrischen Herkunft des

Originals der Aulularia kann ich mich allerdings nicht befreunden.

Zu der mangelnden Motivierung des Lyconides bitte ich Philo-

logus 1961, S. 49 f. und 70 f., zu der wiederholten Lauscherszene

ebda. S. 65 zu vergleichen.

M. Handley : I do very much welcome what Professor Ludwig
has said about the role of Pan and the Nymphs in the Dyskolos.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG 99

But perhaps it would be right to ask if this play is in some sense a

special case, because the prologue speaker and his companions
in the shrine are so intimately related to the country setting of the

play, and some of the references to them, whatever other function
they may have, have one function in helping to give the
atmosphere of the setting.

M. Reverdin: Permettez-moi de glisser une remarque au sujet
du role de Pan dans le Dyskolos. Ce role — M. Ludwig l'a bien

marque — est actif. Pan et les Nymphes sont presents. Non
seulement en leur qualite de dieux du nympheion, mais, psycho-

logiquement, dans les sentiments de plusieurs des personnages.
Cela ne serait-il pas du au fait que la piece date d'une epoque ou
le culte de Pan et des Nymphes, divinites familieres, etait en train
de prendre une place fort importante dans la religiosite attique?
II suffit, pour s'en convaincre — mieux : pour le sentir —, de se

laisser penetrer par l'atmosphere qui se degage des autels, des

reliefs, des statues, des ex-voto que l'on a groupes au Musee

national d'Athenes dans un vestibule auquel on a cherche ä

conferer l'atmosphere d'un {braifipov, ou encore de hanter en

Attique les grottes de Pan, que ce soit celle de Phyle, ou
celle de Vari, decoree par l'architecte Archidemos de Thera

qui se proclame vup,<p6AY)7rTo<; (IG P, 788 ; comp. Plat.

Phaedr. 238 d).

En respectant la vraisemblance et la vie, qu'il imitait, Menandre

pouvait faire intervenir Pan non seulement comme 0so?

•rcpoXoY^cov, mais comme divinite participant reellement ä

Paction. Les grands dieux du pantheon civique ni les abstractions

divinisees n'eussent ete aptes a tenir un tel role, ä occuper une
telle place. Le cas de Pan dans le Dyskolos doit done, ä mon avis,

etre considere comme un cas particulier, et traite comme tel.

M. Hundley: Rudens, as another play with a remote and

romantic setting, is in some ways comparable to Dyskolos. The

presence of Arcturus as prologue-speaker, as well as the shrine

of Venus which figures in the setting and in the action, is also



IOO DISCUSSION

a parallel for the distinction which Professor Ludwig would like

to make between prologue-speaker and shrine in the Aulularia.

Plays with special shrines like these (one thinks also of Curculio, set

at Epidaurus) possibly give different opportunities for references

to the gods from plays with no special shrine, and with a personified

abstract as prologue-speaker rather than a known divinity.
On the repetition of motif in Aul., I think we may have to

remember the two scenes of borrowing in Dysk. (464 ffi, 499 ff.)
and their reprise in the ragging of Knemon at the end of the play,
and to allow that there are ways in which Menander can repeat
a motif.

One very general point which inclines me to favour the view
that Aul. is from a Menandrean original is that it seems to have

so many elements in common with Dysk., and also to use them
in a contrasting composition, much in the way I should expect if
the same author designed two plays on a similar theme, and was
conscious of the contrast. May I try to develop this Something
of the likeness in conception of the two plays—I do not speak

of detail—can be recalled if we set out a number of statements
which seem to be true of both. Thus the central figure, about
whom each play is built, is an old man with an obsession of an
antisocial character. He lives alone, with a daughter of
marriageable age, and a single old slave woman who was the girl's
nurse. The divinity who speaks the prologue, and provides the

moving force of the action has been treated with grudging respect
by the old man ; his daughter has performed her religious observances

with a simple, attentive piety. The course of the plot
brings a mounting series of misfortunes for him, from which at
last he learns the error of his ways ; for her, there is the reward
of a desirable marriage with a young man of superior social class.

This all comes about through two converging lines of action.
The one begins from the young man in love with the girl, and

traces the progress of his attempt to win her ; the other is initiated
by the young man's mother, from motives of her own, and only
the audience knows that the chain of events which follows will



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG IOI

ultimately prove to be relevant. The marriage is an issue from
the start, not merely a contrived ending ; the young man becomes

acceptable to the girl's father in the course of helping to deliver
him from the consequences of his misguided behaviour ; he also

has to win approval within his own family ; and he has to cope,
in the course of all this, with the deficiencies of his own helper
or helpers.

In the same general terms, we can state some basic differences

between the two plots. In the Dyskolos, the girl has a youthful
half-brother, who plays a prominent part in the action, and
provides an immediate contrast of character for the young lover.
In the Aulularia, a correspondingly prominent part is played by
a second old man, the brother of the young man's mother ; he

provides a character contrast with the elderly hero. The plays

are alike, however, in that a main ingredient of the contrast is the
antithesis between wealth and poverty, or rather the mental
attitudes attendant on those states. To resume, in the Dyskolos, the

young daughter is given a part to play, although a small one,
whereas in the Aulularia, for necessary reasons, she is no more
than a cry off stage ; in the Dyskolos the mother remains in the

background (whether or not we give her a few lines to speak),
while in the Aulularia she takes part in person both in the complication

of the action and in its resolution. The most striking fact

of this kind is of course the treatment of the comic hero himself,
who in the Dyskolos is on the stage for about a quarter of the time
the play would take to act, while in the incomplete Aulularia,
so far as one can judge, he will have been there for about three-

quarters of the time : the actual fraction is of the order of five-

eighths. There is therefore a major difference of emphasis on
the two age-groups, and it is reflected in the order of events.

In the Dyskolos the action begins with, and develops from, the
affairs of the young lover ; in the Aulularia it begins with and

develops from those of the older people; the lover himself,

long though we expect his presence, does not in fact appear in
Plautus' play until a very late stage, line 681 of the text.



I02 DISCUSSION

I do not wish to dispute the idea that he may appear earlier in
Menander's version, but merely to underline the difference of
emphasis, as it seems to me, from the Dyskolos.

Certainly these resemblances and differences can be explained
in more than one way. But I would argue that both, and not
merely the likenesses, are worth taking into account in a

discussion of authorship.

M. Turner: I understand that the audience may have thought
a god such as Pan or Apollo (present in the person of his statue :

jia tov 'AkoXKu) toutovQ, influenced human action or events. It
is more difficult to imagine how they might have accepted an
abstraction such as "Ayvoia, Bo7)0si.a, "EXeyxo? (Koe. fr. 717) as

doing so. Abstracta may easily be personified and deified if they
are aims of human ambition (so Jocasta warns against OiXo-rifxla,

Eur. Phoen. 532, a8ixo<; f) 0so<;; the Athenians warn the Melians

against eXtoi;, which should perhaps have a capital letter, Thuc. V,
103).

Tuyy) is easier to accept than most of these figures. In the

prologue to Aspis, she speaks of herself as goddess and seems to
promise help (97 ff.). She announces that Kleostratos is not
dead, but a captive and " will survive directly ". The influence

on human events of Tuyr) (the prologue goddess or mere

"coincidence") is recognized at vv. 18, 58 (reading sx
for sutux£k), 248 ; and the " goddess " herself is ironically
apostrophised by Daos at 213. We may wonder what is her

relationship to TodiTojxaTov In other plays, too (Misoumenos, see

below ; Djsk. 5 84 ; Sik. 3 5 2) events or even a person's physical
characteristics are mentioned as arising <xtuo Tuyr)?. It may be

deliberate artistry that has kept tco>t6(x<xtov out of the Aspis (it
has not figured in the fragments published to date).

Whatever the relation of dato mjyyj? and TaÜTOjxaxov, either

concept is convenient to a playwright constructing his action,
and not necessarily a naive device. Reasonable men as well as

ordinary men could allow that coincidence plays a part in human



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG I03

affairs. Aristotle, Physics 199 b (a passage recently adduced by
M. Gigante, Boll. Comitato, Acad. na\. dei Lincei 1966, pp. 13 sqq.)
recognized that a final cause (to o5 evsxa) and the means to
realize it (o toutoo svexev) might in certain circumstances arise

ouzo tiAristotle refers to the incident of the man on the

way to the Olympic games who put in at Aegina, found Plato
there bound as a slave and ransomed him. His commentators
(especially Simplicius) apply the phrase ouzo ruy?]? to Demeas'

arrival in the Misoumenos. " A useful end resulted from his arrival
in order to pay a ransom, even though the person arriving did
not come for that purpose."

Prologue divinities allow themselves to make moral comments

on the characters in the play. Pan says of Knemon that he is

<x7cav0pW7t6(; ti? avOpwrro? atpoSpa (Dysk. 6). Tüyr) speaks of
Smikrines with out and out condemnation: -ovrjpta 8e 7ravTa?

av0pco7rou? oXco? Ü7tsp7rs7ratx£v {Aspis 116-117). These are the

persons due to be fought down. They are not enemies of gods,
as Hippolytus is Aphrodite's enemy. The prologue deity enlists

the audience's sympathy against them on moral grounds.

M. Wehrli: Dass Menander sich auf einen noch lebendigen
Glauben beziehen konnte, wenn er das Bühnengeschehen in Dys-
kolos, Aulularia oder Cistellaria durch eine Prolog-Gottheit zum
glücklichen Ende steuern liess, hat Herr Ludwig überzeugend

dargelegt. Während jedoch das wunderbare Walten der Gottheit
für Euripides häufig selbständiges Thema ist, wird man bei
Menander nur mit Vorbehalten auf seinen persönlichen Glauben
schüessen dürfen. Der ausgeklügelte Charakter seiner
Theaterschicksale ist für ein religiöses Bekenntnis allzu profan. Ausserdem

verlieren sie durch die einleitende Exposition den Charakter
des Verblüffenden, der z.B. den aretalogischen Geschichten eigen
ist, und schliesslich scheint Menander mit der Wahl seiner

Prologsprecher, zu denen auch Abstracta gehören, mehr dichterische
als glaubensmässige Absichten zu verfolgen. Mit ihrer
konventionellen Topik, zu der u.a. der Anagnorismos gehört, kann die



104 DISCUSSION

Handlung in ihrer reinen Gegenständlichkeit nicht das eigentliche
Anliegen des Dichters sein. In vielen Fällen ist es offensichtlich,
dass bei ihm Kunstgriffe nur der poetischen Gerechtigkeit dienen,
dem liebenden Mädchen sein verdientes Glück zu verschaffen.

Wie viel dramatisches Leben aus ihnen für die einzelnen Szenen

erwächst, ist trotzdem ohne weiteres eindeutig.

M. Ludwig: Die Warnung ist berechtigt, dass die Bedeutung
des religiösen Hintergrundes des Geschehens nicht überbetont
werden darf. Eine Analyse, die die Aufmerksamkeit speziell auf
diese Erscheinungen richtet, gerät leicht in Gefahr, diesen
Eindruck zu erwecken. Die religiöse Perspektive, wenn ich diesen

vagen Ausdruck einmal benützen darf, kann in einem Stück
Menanders mehr oder weniger deutlich sein, aber auch ganz
fehlen.

Eine Singularität dürfte der Dyskolos in dieser Hinsicht meines

Erachtens aber nicht dargestellt haben. Ihr widerspricht einerseits

die geringe Zahl der Menanderstücke, die uns hinlänglich bekannt

sind, andererseits die relativ grosse Zahl der bekannten Stücke,
in denen eine irgendwie geartete Beteiligung einer Gottheit an
der Handlung sichtbar wird. Dass im Dyskolos der göttliche Anteil
dem Hörer öfter, als wir es sonst kennen, ins Gedächtnis gerufen
wird, gebe ich gerne zu.

Die Wahl Pans ist durch die Szenerie motiviert, aber die

Szenerie hat nicht die Handlungsstruktur als solche (die Beteiii-

gung eines Gottes an der Handlung) hervorgerufen. Letztere war
für Menander grundsätzlich eine dramaturgische Möglichkeit.
Die Szenerie war nur von Bedeutung dafür, welchen Gott Menander

hier den Prolog sprechen liess.

Für die Frage, warum bisher keiner der grossen Götter in der

Komödie als Prologgott auftrat, möchte ich zweierlei anführen.
Erstens wurden in Hellenistischer Zeit die grossen Götter der

Staatskulte kaum für die Lenkung der privaten Geschicke in
Anspruch genommen (vgl. Nilsson, Gesch. d.griech. Rel. II, S. 187),

niederere Gottheiten wie Pan und Asklepios standen den Men-



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG IO5

sehen näher. Oder man sprach unbestimmt von 0s6c,, 0eof, Sai-

povtov. Als Prologgott war ein solches Göttliches nicht zu
gebrauchen. Die Personifikationen von Abstracta kamen hier zu
Hilfe. Ein Aspekt des Göttlichen konnte mit einer allegorischen
Figur angesprochen werden. Natürlich existierte eine Boetheia

nicht für das religiöse Gefühl als eigenständige Gottheit. Aber
sie konnte vielleicht als dichterisches Symbol für das manchmal

so merkwürdig in das menschliche Leben eingreifende Göttliche
gelten. Zum anderen passten die Olympier nicht zur niederen

Gattung der Komödie (abgesehen von der Mythentravestie). Sie

hatten ihren Platz im Mythos, wo sie mit den Heroen verkehrten,
und damit auch in der Tragödie. Auch in der hellenistischen

Tragödie werden sie noch aufgetreten sein, als Teil einer Konvention,

die auch im Epos beibehalten wurde.
Der Unterschied zwischen Menander und Euripides in

Hinsicht auf die Bedeutung der Beteiligung der Götter an der Handlung

ist sicher beträchtlich. Trotzdem könnte Menander—wie so

oft—gerade an Euripides angeknüpft haben, wenn er auf seine

Weise die Mitwirkung göttlicher Kräfte am menschlichen

Geschick darstellte (vgl. bes. Ion).
Menander kann den Begriff TauTopaxov bewusst ironisch

gebrauchen, vgl. Dysk. 543 ff. und Handley S. 225 f. Was Sostratos

ein Zufall scheint, entspricht, wie der Hörer weiss, letztlich dem

Willen Pans.

M. Handley : There is one class of references to ' fortune ' and

the like which seems to me to have the special function of limiting
the audience's curiosity, in that it invites them to accept a fact

as given, and not to look for further explanation. I should, I
think, agree with Professor Turner in taking some of the instances

he gives in this way, and should certainly include his excellent

ex TiixY)? at Aspis 58 : for the purposes of the incident being
narrated, a hill is required, and ex tuyrf, §e ti / XocpfSiov •Jjv ev-

t<xü0' ox.up6v. At Dysk. 584, the discovery of the loss of the

mattock is made because Knemon arto tx>yy]Q intended to shift



io6 DISCUSSION

some dung. It could have been expected that the hard-working
Knemon, prevented from having his day in the fields (442 f.)
would want to do something at home : it is ' given ' that he

chooses, for no reason which need be defined, something which
suits the structure the playwright has in mind. Naturally, as

Professor Ludwig rightly stresses, it can be that an event which
is seen by a character as pure chance appears very differently to
the superior knowledge of the audience, and they can be given
that knowledge to create the effect of dramatic irony. Accordingly

context, in a very wide sense, is likely to be important
when we enquire into the meaning and function of these

expressions.

M. Questa: Sono perfettamente d'accordo con il collega

Ludwig per quanto concerne la ' Profanisierung', ossia ' lai-
cizzazione ', dello spettacolo comico in Plauto e Terenzio (circa
Menandro la questione e diversa, ed il collega ha fatto bene a

discutere a fondo quella che era un po' la communis opinio vulgata,
ma si tengano presente anche le acute considerazioni di Wehrli).
Vorrei porre al collega due domande : (a) la completa assenza di

prologo divino in Terenzio dipende in prevalenza da motivi
letterari, nel senso che Terenzio abolisce il prologo espositivo
di origine euripidea per sostituirvi sistematicamente un prologo
' polemico ' o ' letterario ' (che avrä enorme fortuna nei secoli)

oppure in Terenzio la scomparsa del Oeo? TtpoXoyl^wv fe anche la

conseguenza di una concezione dello spettacolo ancora piü ' pro-
fana ' e ' laica ' di quella di Plauto, favorita dall'ambiente sociale

raffinato, filosoficamente colto in cui il poeta e stato educato?

(b) crede il collega che le conclusioni da lui tratte per Menandro
siano estensibili anche ad altri poeti della vea? Come giudica
Difilo, il quale scrive quasi una ' teodicea ' seria nella Hudens e

d'altra parte i KATjpo^psvot-CkfzVfez, cioe una commedia completa-
mente priva di quei risvolti seri che vediamo nella Hudens? E,
inline, come avrä accolto il pubblico romano l'apparizione in
scena di astrazioni o allegorie come Auxilium o Luxuria?



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG IO7

M. Ludwig: Es ist immer schwierig, von einem sichtbaren
Resultat auf die Motive des Dichters zu schliessen, die zu ihm
geführt haben. Ich würde auch in der Einführung des literarischen

Prologs einen Anstoss zur Eliminierung des Götterprologs sehen,
der eine zweite lange Monologrede gebracht hätte. Dass damit
ein Gott von der Bühne verschwand, könnte eine nicht
unerwünschte Folge gewesen sein, die Terenz aber möglicherweise

sogar schon von Anfang an intendierte. Im Ergebnis hat Terenz

jedenfalls das, was bei Plautus nur nebenbei in Wegfall geraten
konnte, prinzipiell beseitigt.

Göttliches Engagement an der Handlung war sicher nicht nur
bei Menander zu finden. Auch ohne den Hudens müssten wir dies

vermuten. Der Hinweis von Prof. Questa auf den Kontrast
zwischen Hudens und Casina scheint mir wichtig, um die Spannweite

anzudeuten, die auf der komischen Bühne Athens und im
Werk ein und desselben Dichters möglich war (bei Menander
sind die Extreme etwa mit Dyskolos und AI? e^aTraTwv bezeichnet).

Die Frage nach der Wirkung der Erscheinung von Personifikationen

auf das römische Publikum ist schwierig und interessant.

Grundlegend immer noch Deubner und Stössl in Roscher und RE
s.v. Man wird differenzieren und jeden Fall gesondert betrachten

müssen. Personifikationen spielten zur Zeit des Plautus im Kult
eine beträchtliche Rolle (Anspielungen darauf auch in seinen

Komödien). Auxilium dagegen war als deus schon wegen seines

grammatisch neutralen Geschlechts für das Publikum wohl ein

Witz, Luxuria als allegorische Figur ein Spiel der dichterischen
Phantasie (dasselbe gilt von ihrer Vorgängerin bei Philemon).

Mml Kahil: Chez Euripide dej ä, la responsabiüte divine perd
de son importance et la responsabilite humaine devient preponderate

(qu'on songe, par exemple, au dialogue entre Hecube et
Helene dans les Troyennes vv. 983 ss.). En fait la coupure est
sensible ä Athenes vers la fin de la guerre du Peloponnese. C'est ä

cette epoque que les grands dieux olympiens voient les hommes

se tourner de preference vers les divinites plus accessibles (dieux



io8 DISCUSSION

sauveurs, dieux guerisseurs, dieux ou deesses des religions ä

mysteres ; ä l'epoque hellenistique il faut y aj outer la religion
isiaque). D'autre part, c'est vers la meme epoque que les allegories
commencent ä se repandre. L'art redete cette evolution spirituelle.
Voyez le groupe de Cephisodote representant Eirene portant
Ploutos, dont l'induence a ete considerable et qui inaugure reelle-

ment un courant nouveau. A partir de ce moment, le nombre des

allegories ira croissant: c'est ainsi que Tyche jouera dans tous les

domaines un role qu'elle n'avait point auparavant.
Chez Menandre cette tendance est manifeste comme on vient

de le demontrer : ä cote de divinites locales comme le Pan de

Phyle rappelons que la TMophoroum6ni nous montre les adeptes
du culte de Cybele (dont l'expansion est post-classique). Parmi
les grands dieux c'est Apollon qui chez Menandre joue le role le

plus important (cf. par exemple la Leucadia dont les fragments sont
si peu nombreux, malheureusement, mais auxquels s'ajoute main-

tenant la mosaique de Mytilene).

M^e Dedoussi: I should be interested to hear what Professor

Ludwig does think about Menander's own religious attitude. Is
there any religious aspect expressed in his comedies? The
traditional popular religion had, of course, an important part in the

life of people during Menander's time, and provided him with
much material for his comedies.

M. Ludwig: Man ist heute vorsichtig geworden, aus einem

Werk auf die persönliche Auffassung des Dichters zu schliessen.

Die Frage nach der dramaturgischen Funktion der Götter ist eine

literaturwissenschaftliche, die nach Menanders persönlichen Glauben

eine religionsgeschichtliche, wobei die erste durch Analyse
der Stücke, soweit sie hinreichend überliefert sind, klar
beantwortet werden kann, die zweite dagegen nur vermutungsweise.
Offensichtlich war Menander an Erscheinungen des religiösen
Lebens seiner Zeit interessiert, da er solche öfters zur Darstellung
bringt, aber das ist nur ein Teil seines allgemeinen Interesses am
menschlichen Verhalten im gesellschaftlichen Zusammenleben.



VERHÄLTNIS VON GOTT UND HANDLUNG IO9

Etwas anderes ist die Deutung des Geschehens, die aus der Analyse
des gott-menschlichen Wechselspiels in einigen seiner Komödien
erhellt. Hier handelt es sich nicht um subjektive (und vielleicht
kritisch betrachtete) religiöse Vorstellungen der Personen auf der

Bühne, sondern um die objektive Geschehensstruktur dieser

Komödien, wobei sich anschliessend nur wieder die Frage stellt,
wie weit diese der subjektiven Auffassung Menanders vom Lauf
des menschlichen Lebens entspricht und wie weit sie nur eine

dramaturgische Konvention darstellt, für die Menander in der

Wirklichkeit kein Korrelat sah, obwohl einige seiner Zuhörer sie

sicher « ernst» nahmen. Diese Frage nach der subjektiven
Auffassung Menanders wird sich nie zwingend beantworten lassen.

Ich persönlich sehe zur Zeit keinen Anlass, warum Menander
hier öfters aus freier Wahl dramaturgischen Konventionen folgte
(obwohl er ihnen erwiesenermassen nicht folgen musste), wenn
er nicht der Meinung war, dass diese Beteiligung einer Gottheit
an der dramaturgischen Handlung auch in der Wirklichkeit
gewisse Entsprechungen hatte. Andere mögen ihn für skeptischer
halten und ihm zutrauen, dass er uns da sozusagen nur etwas

vorspielen will. Zu widerlegen ist eine solche Einschätzung nicht.
Aber ich möchte im Interesse der Klarheit noch einmal
unterstreichen, dass es auch nach meiner Meinung Menander nicht
darum geht, eine bestimmte religiöse Anschauung zu propagieren,
sondern dass sein dichterisches Interesse dem menschlichen Leben

zugewandt ist, bei dessen Darstellung dann fallweise auch der ihm
gegenwärtige göttliche Hintergrund in dichterischer Symbolisierung

einbezogen werden konnte. Eine gewisse subjektive
Akzentuierung ist hier, wie gesagt, leider unvermeidlich und so

muss dieser Teil meiner Antwort einen hypothetischen Charakter
haben.

M. Sandbach: It is certainly impossible to know the dramatist's

personal religious views. But some probable guesses may be

made. Dodds in The Greeks and the Irrational pp. 107 ff. called

attention to a type of dream common in the ancient world, in



no DISCUSSION

which a revered figure, dead parent or divinity, appeared and gave
advice. This was often accepted and acted upon even by
educated persons—we may remember that Plato represents Socrates

as doing so, Phaedo 60 e—from which it may be supposed that
there was a general belief that such dreams gave a real communication

from outside the human world. Thus, although the dream

sent by Pan in Dyskolos is fictional, there is no reason for supposing,

in the absence of any evidence to the contrary, that the poet
rejected the current belief that dreams of that kind were super-
naturally inspired.

M.Ouesta: Nei vv. 42-43 dell'Amphitruo sono menzionati, tra
altri 0eol TtpoXoyR^ovTs? della tragedia, Victoria e Virtus. C'era

quindi un punto di contatto tra commedia e tragedia, almeno
nell'uso di certe allegorie? (seppure il passo del prologo non e

scherzoso e non mescola diviniti veramente apparse nella scena
ad altre immaginate da Plauto).

M. Ludwig: Die Frage nach der Herkunft der allegorischen

Prologfiguren in der römischen Tragödie, deren Vorkommen
Amph. 42 f. beweisen, ist sehr schwierig. O. Skutsch, der zuletzt
diese Frage behandelte (Harv.-Stud. 1967, S. 125 ff.), nahm an,
dass die Praetexta und die NeajPalliata darauf Einfluss gehabt
hatten, dass die Römer auch bei griechischen Tragödien solche

Prologgötter neu eingeführt hätten. Vielleicht benützten aber

auch schon griechische Tragödien der hellenistischen Zeit solche

Figuren.


	Die plautinische Cistellaria und das Verhältnis von Gott und Handlung bei Menander

