
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 15 (1970)

Artikel: Der Dichter Lucan und die epische Tradition

Autor: Albrecht, Michael von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

MICHAEL VON ALBRECHT

Der Dichter Lucan und die epische Tradition





DER DICHTER LUCAN
UND DIE EPISCHE TRADITION

I. Vorbemerkungen

« Natura facit poetam, philologia hodierna dissolvit4. »

Fast noch pessimistischer als dieses Wort des Lucan-
Kommentators C. M. Francken stimmt eine Äusserung
Friedrich Schlegels, der philologische Noten zu einem
Gedicht mit« anatomischen Vorlesungen über einen Braten »

vergleicht2. Das Thema «Lucan als Dichter» soll und
kann hier nicht in seiner ganzen Breite behandelt werden.
Bei der Beschränkung auf Lucans Verhältnis zur Tradition
besteht freilich die Gefahr des dissolvere in besonderem Masse.

Einen wichtigen Schritt zur sinnvollen Gliederung und
damit zu einer organischen Interpretation der «Nachahmungen

» bedeutete es, als C. M. Francken 3 über C. Hosius 4

hinausgehend zwischen «Quellen» und «Vorbildern»,
zwischen formaler und inhaltlicher Abhängigkeit unterschied 5.

Im folgenden soll nicht von Lucans Quellen, sondern von
seinen Vorbildern die Rede sein, insbesondere von seinem
Verhältnis zur Gattungstradition des Epos.

1 C. M. Francken, Parerga III, Mnemosyne, N.S. 22, 1894, 162.

2 F. Schlegel, Fragmente («Athenaeum», Ersten Bandes zweites Stuck,
Berlin 1798), 12. Kritische F. Schlegel-Ausgabe (hsg. von E. Behler unter
Mitwirkung von J.-J. Anstett und H. Eichner, Band II [Charakteristiken und

Kritiken /, hsg. und eingel. von H. Eichner], Munchen-Paderborn-Wien
1967), 171.
3 S. Anm. 1.

4 C. Hosius, Lucan und seine Quellen, RhM, N.F. 48, 1893, 380-397.
5 Die grundsatzliche Unterscheidung ist wichtig, wenn auch in der Praxis
ein Autor, der als Quelle benutzt wird, oft auch auf die formale Gestaltung
und gedankliche Durchdringung einwirken kann, vgl. z.B. M. v. Albrecht,
Stlius Italiens (Amsterdam 1964), 87 und öfter.



270 MICHAEL VON ALBRECHT

Das Epos ist vielleicht die Gattung mit den strengsten
Traditionen, und Lucan lebt im allgemeinen Bewusstsein
als derjenige Dichter, der diese Traditionen unter allen

Epikern am offensichtlichsten missachtet hat. Wie schon
Petron 1 gesehen hat, verstösst Lucans Verzicht auf den

« Götterapparat» gegen die klassische Definition des Epos,
die ja eben eine Verbindung von göttlicher und menschlicher

Handlung verlangt2. Antike Philologie sah in ihm mehr
einen Historiker als einen Dichter 3, und Quintilian meinte,
die Redner sollten ihm mehr nacheifern als die Poeten 4.

Die Fragestellung «Lucan als Dichter» ist also schon

unter dem Gesichtspunkt der poetischen Theorie pro-

1 Petron., 118, 6; vgl. dazu H. Stubbe, Die Verseinlagen im Petron (eingeleitet
und erklart, Leipzig 1933 [.Philologus, Suppl.-Band 25, Heft 2]). F. T. Baldwin,
The Belltim Civile of Petronnis (New York 1911). Reiche Literatur bei E. M.
Sanford, Lucan and His Roman Critics, CPh 26, 1931, 233-257.
2 Petron., ebd. : Non entm res gestae versibtts comprehendendae sunt, quod longe

melius historici facumt, sed per ambages deorumque ministeria... praecipitandus est

hber Spiritus. Vgl. Theophrast bei Suet., p. 17 in der Ausgabe von A. Reifferscheid

(Leipzig i860) mit der wichtigen Erläuterung auf S. 379. Diom.
Gramm. I, p. 483 f. (K.) : scttI Tceptox?) ösiwv ts xal Yjpaux&v xal avOpco-

mvcov TCpaY^aTov. Epos dicitur graece carmine hexametro divmarum rerum et
heroicarum humanarumque comprehensio. Poseidonios bei Diog. Laert, 7, 60 :

7Zol~f]GlQ Se ECTTl (J7)(2aVUXÖV 7rCH7)(Xa, ItepLEXOV 0£tCOV xal aV0pCO7T£LCOV.

Serv., A.en., 1, p. 4 oben (Th.) : Est autem heroicum quod constat ex divinis huma-

msque persoms, contmens vera cum fictis.
3 Serv., Elen., 1, 382 : Lucanus ideo in numero poetarum esse non meruit (vgl. Martial.,
14, 194), quia videtur historiam composuisse, non poema (vgl. Isid., Orig., 8, 7, 10).
Der historicus character dokumentierte sich in den Augen der antiken Kritiker
z.B. in abrupten Ubergangen; reiches Material aus Servius bei J. Ziehen,
Lucan als Historiker, Berichte des Freien Deutschen Hochstiftes (Frankfurt
[Main] 1890), Heft 1, Abteilung fur Sprachwissenschaft, a) Sektion fur alte
Sprachen, 50-71. Arist., Poet., 23, 1459 a"b, vermisst bei den historischen
Epikern Einheit der Handlung und des Gedankens (Einheit der Person

genügt nicht I). P. Gnmal hat in seinem Vortrag gezeigt, dass Lucan nicht
in diesem Sinne ein « kyklisches », sondern ein « homerisches » Epos schreiben
wollte, das die peripatetischen Forderungen in einem tieferen Sinne erfüllt.
4 Quint., Inst., 10, 1, 90 : Lucanus ardens et concitatus et sentenius clarissimus

et, ut dicam quod sentio, magis oratoribus quam poetis imitandus. Zum Thema vgl.
E. M. Sanford, a.O.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 27I

blematischer als ein entsprechendes Thema bei anderen

Epikern.
Im folgenden soll das Thema nicht von der Theorie —

hier hat P. Grimal wesentliche Zusammenhänge erhellt —
sondern von der poetischen Praxis aus angegangen werden.
In der Beschränkung auf das Verhältnis zur epischen
Tradition kann unsere Fragestellung freilich in vieler Beziehung
zunächst nur eine Art « Negativtest» sein, d.h. uns mehr
darüber Aufschluss geben, was Lucan als Dichter nicht
ist, als was er als Dichter ist.

Die « epische Tradition » kann unter dem Gesichtspunkt
der dichterischen Praxis als die Summe der vor einem
bestimmten Zeitpunkt wirkenden epischen Dichter und
der in ihren Werken fassbaren Formprinzipien und Gehalte
verstanden werden. Wir betrachten hier das Verhältnis
Lucans zu einzelnen Epikern (eine weitere Untersuchung,
die hier nicht angestellt wird, könnte von typischen Szenen 1

ausgehend nach der besonderen Ausprägung fragen, die
bestimmte Formprinzipien der Tradition bei Lucan erfahren).

Unser Blick wird dabei, wie das Thema es nahelegt,
mehr auf die Eigenart Lucans gerichtet sein als auf
diejenige seiner Vorgänger. Diese werden also nicht um ihrer
selbst willen interpretiert, sondern nur herangezogen, soweit
dies für die Kennzeichnung Lucans als Dichter dienlich
scheint.

Dabei hoffen wir, im Werke Lucans Antworten auf
die Fragen zu finden, ob der Dichter, ohne sich an den
Buchstaben der Definition des Epos zu halten, sie nicht
doch in einem tieferen Sinne — als Forderung, eine « kosmi-

1 Hieruber trefflich W. Rutz, Studien %iir Kompositionskunst und %iir epischen

Technik Lucans (mschr. Diss. Kiel 1950), passim, bes. 116 ff. H. P. Syndikus,
Lucans Gedicht vom Bürgerkrieg (Diss. München 1958). Zu den Sturmszenen
M. P. O. Morford, The Poet Lucan (Oxford 1967), 20-58. Vgl. auch U. Piacentini,

Osserva^iom sulla tecmca epica di Lucano (Berlin 1963 [Dt. Akad. der
Wissenschaften zu Berlin. Schriften der Sektion fur Altertumswiss. 39]).



Z~jZ MICHAEL VON ALBRECHT

sehe Poesie» zu gestalten — gut verstanden 1 und erfüllt
hat, und ob es nicht doch letztlich dieses Dichterische 2 ist,
das dem Historischen und dem Rhetorischen die Rolle
zuweist.

II. Homer

Im Mittelpunkt unserer Betrachtung des Verhältnisses
Lucans zu Homer steht die Frage, inwieweit Homer für
Lucan gegenüber der römischen Tradition zurücktritt.
Ausgehend vor allem von dem Problem «Mythos und
Geschichte » wird dabei auf die relative Bedeutung Homers
für Lucan neu hinzuweisen sein.

1. Lucan selbst verbindet sein Epos mit Homer, und
zwar im 9. Buche (980-986) inmitten der Troia-Szene.
In dem Augenblick, als Caesar den Göttern Troias eine

Wiederherstellung der Stadt (999) verspricht, stellt Lucan
seine eigene Dichtung neben Homers Ilias. Es wäre freilich
übereilt, wollte man aus dieser Stelle auf eine besondere
Intensität von Lucans Homernachfolge schliessen. Homer
erscheint hier weniger als Vorbild denn als Sinnbild für
den epischen Dichter und seine verewigende Kraft. — Ein
weiteres kommt hinzu : Die Verbindung, die Caesar in dieser
Szene zwischen Troia und Rom herstellt, erinnert mehr an

Vergil als an Homer3. Dies ist wohl kein Zufall: Wie

1 So sah z.B. Silius die Leistung des homerischen Epos : carmine complexus
terram mare sidera manes (13, 788).
2 Dabei ist natürlich nicht von dem modernen, sondern von dem antiken
Begriff des Dichterischen auszugehen. Vgl. E. Lledö Inigo, El concepto
«Polesis)> en la filosofta griega (Madrid 1961). N. A. Greenberg, The Use
of Poiema and Poiesis, HSPh 55, 1961, 263-289.
3 Lucan ist nicht Antivergil in dem Sinne, dass er die Aeneis völlig leugnete :

er sieht durchaus die Wurzeln des Caesarentums in der Vergangenheit (vgl.
auch Grimals Deutung von Caesars Gebet im ersten Buch), wenn bei Lucan
auch aufs ganze gesehen das Empfinden vorherrscht, dass der Aufstieg
Caesars und das von ihm gestaltete Weltreich durch nichts weniger als durch



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 273

W. Rutz1 betont, scheinen im ganzen die Beziehungen
Lucans zu seinen römischen Vorgängern sprechender zu
sein als diejenigen zu den Griechen.

Man hat in der neueren Forschung eindringlich die

Aspekte hervorgehoben, die Lucan — vor allem in seiner

epischen Technik — von Homer trennen: Zurücktreten

der Kontinuität des Geschehens und der Gegenständlichkeit

und Objektivität der Darstellung, Zunahme des

Subjektiven und Affektischen, Verselbständigung der
Einzelszene. Unter diesem durchaus berechtigten Gesichtspunkt
erscheint Lucan als einseitiger Fortsetzer vergilischer
Ansätze und geradezu als Antipode Homers 2. Homerferne
aus Unkenntnis oder bewusster Antihomerismus Die
erstere Antwort verbietet sich angesichts der Rolle Homers
in der antiken Erziehung ; die einfache Pichonsche Regel,
wonach Lucan griechische Literatur nur in römischer

Brechung benützt hätte, gilt für Homer jedenfalls nicht;
schon in Lucans Prooemium hat man überdies antithetische

Bezugnahme auf Homer gefunden 3.

2. Neben diesen — mehr formalen — Aspekt, der bekannt
ist und den wir daher nicht näher auszuführen brauchen,
dürfen wir jedoch zwei inhaltliche stellen, die vielleicht
weniger beachtet wurden. Der erste : Lucan als historischer
Dichter tritt Vergil und Homer als mythischen Dichtern

den Untergang des republikanischen Roms erkauft worden ist. Grimals
Gedanke, dass Lucans Hoffnung sich realiter nicht auf die Wiederherstellung
der Republik, sondern auf eine gute Monarchie richtete,scheint mir bestimmten

Stellen der Pharsalia gerecht zu werden, die bei anderen Deutungen
isoliert bleiben.
1 W. Rutz, a.O. (s. Anm. 1, S. 271), 87 mit Hinweis auf R. Pichon, Lse

sources de Lucam (Paris 1912), 217 (Pichons uberscharfer Formulierung kann
ich nicht zustimmen).
2 Vgl. zuletzt K. Seitz, Der pathetische Erzahlstil Lucans, Hermes 93, 1965,

204-232. Die «Parteilichkeit» Lucans ist oft ubertrieben worden.
3 G.-B. Conte, II proemio della Pharsalia, Mata, N.S. 18, 1966, 42-53.



274 MICHAEL VON ALBRECHT

gegenüber Lucan kann somit den Mythos Homers durch
die historische Realität uberbieten. So vergleicht Lucan

im sechsten Buch (6, 48 ff.) eine von Caesar errichtete
Mauer mit der von den Gottern gebauten Mauer Troias —
und zwar sehr zu Ungunsten des Gotterwerkes 1. Alles,
was man von früheren Mauern, sei es mythischer oder
historischer Art, gehört hat, muss angesichts von Caesars

Mauer verblassen Dies gilt zunächst rem quantitativ — der
Sinn furs Gigantische war ja gerade m Neromscher Zeit
sehr ausgeprägt —, aber es bedeutet doch wohl auch, dass

das hic et nunc historisch Reale fur den Romer einen Vorrang
gegenüber dem bloss Gehörten besitzt. Fur diese Denkfigur
finden wir auch in den Silven des Statius eine grosse Zahl
von Belegen 2. Aber auch schon die Augusteer sind durchaus

bereit, dem historisch machtigen Gott Augustus m gewisser
Weise einen höheren Wirkhchkeitsgrad zuzuerkennen als

mythischen Gottern und Heroen. In der ungestraften
Abholzung des heiligen Haines von Massiha durch Caesar

hat Lucan diesen rehgionsgeschichthchen Sachverhalt mit
grosser Klarheit m ein Bild gefasst3. Geschichte ist fur den
Romer mehr als Mythos : « La guerre de Troie etait un
jeu d'enfants en comparaison des guerres civiles de Rome»
(Voltaire)4. In diesem Sinne sucht Lucan Homer kraft der
Historizitat seines Stoffes zu uberbieten.

3. Der nun folgende letzte Gesichtspunkt ist vielleicht
überraschend, scheint mir aber fur Lucans Beziehung zu
Homer fast der wichtigste. Lucan steht nämlich m einer

1 Vgl auch Verg Aen 9, 144 f
2 Vgl H Cancik, Untersuchungen \ur lyrischen Kunst des P Paptntus Statuts

(Spudasmata XIII, Hildcshcim 1965)
3 Vgl besonders Die Soldaten gehorchen, da sie den Zorn der Gotter und
den Zorn Caesars gegeneinander abwägen (3, 439 expensa superorum et
Caesaris irä)
4 Voltaire, Essai sur la poesie epique, ch 4 (Vermittelt durch Pierre Schmid,
Quelques jugements sur la Pharsale, EIL, Ser 2, Bd 8, 1965, 254)



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 275

ganzen Reihe wesentlicher Züge Homer näher als Vergil.
Wir beginnen mit scheinbar Äusserlichem :

Übergehen wir phraseologische Berührungen zwischen
Lucan und Homer, die nicht durch Vergil vermittelt sind 4,

und eilen wir sogleich zu einer szenischen Reminiszenz
Cato verhindert im 9. Buch durch einen moralischen Appell
die Abfahrt der kriegsmüden Soldaten, ganz ähnlich wie
Odysseus im 2. der Ilias 2; die Beziehung Cato-Odysseus
deutet nun in ihrer ethischen Akzentuierung nicht etwa
auf Vergil, sondern eher auf eine stoisch-moralische
Homerinterpretation, wie Lucan sie fast notwendigerweise in
seinen Lehrjahren gehört haben muss3; Odysseus als

Typos des stoischen Weisen : diese Interpretation ist in
Lucans Übertragung einer Odysseus-Szene auf Cato

vorausgesetzt. Auch anderes Homerische instrumentiert er

um, soweit es zum Träger seiner eigenen dichterischen
Absichten zu werden vermag. Neben der ethischen
Akzentuierung, die z.B. im Notturno4 des 2. Buches Lucans
aus der Dolonie fast ein Nikodemus-Gespräch macht, ist
es das Grundthema der Erwartung des Unterganges —
veluti venientia fata, non transmissa, legent (7, 212 f.) —, das

in Lucan mit Recht Reminiszenzen an das homerische

eaasTai 3jfiap wachruft5. Die Voraussage von Caesars Tod
durch den sterbenden Domitius erinnert an die entsprechende

Szene zwischen Achill und Hektor 6. Die Beziehung
1 F. Caspari, De ratione, quae inter Vergilium et Lucanum intercedat, quaestiones
selectae (Diss. Leipzig 1908), 12 (mit Literaturangaben).
2 //., 2, 155-210 ; Lucan, 9, 217-293. Bienengleichnis //., 2, 87-93 ; Lucan., 9,

284-293. Auch das Redenpaar Thersites-Odysseus wirkt bei Lucan herein
{IL, 2, 211-277).
3 Vgl. dazu allgemein meinen Artikel «Allegorie» im Lex. der Alten Welt.
Über Pompeius und Odysseus vgl. die Diskussion.
4 Zu den Nachtszenen A. Eichberger, Untersuchungen %u Lucan. Der Nilab-
schmtt im 10. Buch des Bellum civile (Diss. Tubingen 1935), 66 f.
5 Lucan., 7, 131 ; vgl. 195 ; Aen., 2, 324; 7, 145 ; IL 4, 164 ff.
6 Lucan., 7, 608-616 ; IL, 22, 356-360. Der Tod Achills bleibt dabei ausserhalb
der Ilias; gilt entsprechendes vom Tod Caesars bei Lucan?



276 MICHAEL VON ALBRECHT

Caesars zu Achill, die durch die Alexander-Ideologie
vermittelt wurde und sich auch in dem Gleichnis vom Unstern
fassen lässtist hier fast weniger wichtig als die an Homer
orientierte Hineinnahme des Künftigen in die Gegenwart.
Ein wesentlicher Zug, der Lucan mit Homer, dem Vater
auch der Tragödie, verbindet, ist überhaupt die tragische
Weltsicht. Pompeius hat wie Hektor keine reale Zukunftshoffnung

— anders Aeneas. Vergil verzichtet ja trotz
tragischer Zeichnung einzelner Gestalten letztlich nicht auf
ein positives Endziel.

Pompeius kann seine Sorge denn auch so hemmungslos
ausdrücken wie Priamos 2; Latinus zeigt dagegen klassisches

Mass. Wenn das Grässliche und Erbärmliche bei Lucan
wie bei Homer eine grössere Rolle spielt als bei Vergil,
so ist dies nicht der einzige Berührungspunkt zwischen

Rhapsodischem und Rhetorischem (ein anderer ist die
Bereitschaft, um momentaner Wirkung willen « Widersprüche »

mit entfernteren Partien des Werkes in Kauf zu nehmen).
Ein letzter Punkt ist vielleicht der wichtigste: der

kosmische Aspekt. Schon ganz äusserlich betrachtet ist der

Umfang der geographischen Information bei Lucan und
Homer grösser als bei Vergil. Wir übersehen nicht, dass

die Wurzeln der lucanischen Kataloge andere sind als die
der homerischen, halten aber doch die Tatsache als solche
fest. Damit hängt auch das Verhältnis zur geschichtlichen
Realität zusammen: Lucan und der homerische Dichter
haben subjektiv das Bewusstsein — wenn auch jeder natür-

1 Im 10. Buche wird Alexander mit einem Unstern {sidus iniquum gentibus,

to, 35 f.) verglichen ; 10, 89 f. nennt Cleopatra Caesar gentibus aequum sidus.

Beides ist deutlich auf einander bezogen; hinter Caesar steht Alexander,
hinter beiden Achilleus, der vor dem Kampf mit Hektor (//., 22, 25-32)
mit einem Unstern verglichen wird. Hinter Cleopatra steht Helena, wobei
allerdings auch Euripides (Or., 128 f.) und Vergil (Aen., 2, 573) mit hereinwirken

(R. Goossens, Latomus 5, 1946, bes. 277 f. und R. T. Bruere, CPh
59. 1964, 267)-
2 IL, 22, 33 ff.; vgl. Lucan., 7, 337-384, bes. 376 ff.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 277

lieh auf einer ganz verschiedenen Stufe — wirkliche
Geschichte darzustellen. Nur rückblickend erscheint ja
Homer als « mythologischer Epiker » ; für den homerischen
Dichter selbst jedoch ist der Mythos Geschichte. Blicken
wir auf das dichterische Selbstverständnis, so ist
überraschenderweise Vergil in dieser Reihe der einzige, der bewusst
und aktiv einen « Mythos » gestaltet und die Geschichte nur
in Durchblicken mit einbezieht. In der — jeweils relativen
— « Historizität» ihres Stoffes und in dem jeweils zeitnahen
Weltbild berühren sich also Homer und Lucan, während

Vergil dank den besonderen Bedingungen seiner Zeit und
seines Ingeniums der grosse Unzeitgemässe werden konnte,
der das historisch Reale in einem nicht mehr naiv
vorgegebenen, sondern denkend errungenen Mythos aufgehoben
sein liess.

III. Ennius

Auf Apollonios Rhodios darf ich, um den Vortrag nicht
allzusehr anschwellen zu lassen, vielleicht in der Diskussion
kurz zurückkommen und hier die wichtigen Ergebnisse
der Arbeiten F. Mehmels als bekannt voraussetzen L

Im Zusammenhang mit Ennius sollen uns hier drei
Fragen beschäftigen : i. Das Problem der direkten Ennius-
Benützung, 2. Das Zieliriskische Inkompatibilitätsgesetz,
3. Das Problem der inneren Einheit des Epos bei Ennius
und bei Lucan.

1. An den wenigen Stellen, wo wir Lucan mit Ennius
konfrontieren können2, stellt sich die Frage, ob direkter

1 F. Mehmel, Valerius Flaccus (Diss. Hamburg 1934). Virgil und Apollonius
Rhodius (Hamburger Arbeiten I 1940).
2 Zu Lucan und Ennius : Caspari, a.O., 12 f. ; W. E. Heitland, Einleitung
zu: M. Annaei Lucani Pharsalia, Edited with English Notes by C. E. Haskins
(London 1887), S. cxxviii; F. Skutsch, RE V 2, 2617; C. Hosius, De



278 MICHAEL VON ALBRECHT

oder nur indirekter Emfluss vorliegt. Nehmen wir als

Beispiel die Situation des Scaeva im 6. Buch, die wir mit
ahnlichen Darstellungen bedrängter Helden bei Homer,
Ennius und Vergil vergleichen können. Subtrahieren wir
diejenigen Elemente, die durch Vergil vermittelt sein
können, so bleibt fur eine direkte Ennius-Benutzung kaum
mehr ein Anhaltspunkt übrig1. Eine Einwirkung der
Hannibal-Gestalt des Ennius auf Lucans Caesar anzunehmen

(vgl. i, 304, 183 ; 2, 45), ist ein reizvoller Gedanke, aber
dazwischen stehen Vergils Turnus, der Hannibal des Livius
und die rhetorischen Exempla : Was bleibt da noch als

enmamsches Gut erkennbar5 In anderen Fallen ergibt sich

folgende Argumentation als Möglichkeit: Wir kennen eine
Ennius-Stelle z.B aus Cicero ; wie kann man beweisen, dass

Lucan sie nicht auch aus Cicero kennt5
So kommt es, dass es viel leichter ist zu behaupten, dass

Lucan Ennius nicht gekannt hat, als das Umgekehrte Es

ist gut, sich daran zu erinnern, dass die Uberlieferungslage
eine objektive Entscheidung unmöglich macht.

Aber selbst wenn Lucans Zeit, wie man seit F. Leo
annimmt2, Ennius nicht gekannt hat, bleibt doch immer
noch die Notwendigkeit, das Problem der indirekten
Einflüsse genauer zu prüfen. So wurde zwar Ennius fur
die Lucan-Forschung mcht viel bedeuten, wohl aber Lucan
fur die Enmus-Forschung. Z. B. hat fur den Versschluss
vtncere hello (Lucan, 1, 145; 366) C. Hosius 3 auf Grund von

imttatione scriptorum Romanorum imprimis Lucam (Festschr der Umv Greifswald

1907), bes zu 1, 145 Vahlen erwähnt Lucan m seiner « Praefatio »

nicht
1 II, 16, 102 ff Enn Aim 401-408 Verg Am 9, 803 811 Lucan 6, 133-
137, 192-195 An Ennius erinnern, wenn man von den durch Vergil gedeckten
Vokabeln absieht, 134 ntmbus, 136 quassae, 194 nec qutcquam (wobei auch
diese Elemente auf nur ungenauen Reminiszenzen beruhen vgl auch 210

frangit
2 Plauttnische Forschungen (Berlin 1895), 24 f Vahlen « Praef », S lxxui
3 De mitaitone vyi Lucan I, 145



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 279

Lucilius 450 (Marx) ennianischen Ursprung angenommen.
Man könnte Ahnliches von dem Elefanten-Gleichnis 6, 208-

213 vermuten, zumal Rabirius fr. 3 (Morel) eine wenig
beachtete Parallele bietet k Doch genüge es, die Ennius-
Forschung auf dieses neue Feld hinzuweisen.

2. Für die Lucan-Interpretation relevanter ist das

Problem der Erzähltechnik. Wie G. Krökowski2 gezeigt hat,

folgt Lucan in seiner Darstellung seltener als die übrigen
Epiker dem von Th. Zielinski3 festgestellten «Inkom-
patibilitätsgesetz », wonach in der homerischen 4 Erzählung
parallele Handlungen nur so dargestellt werden können,
dass die Handlung I in einen Zustand der Ruhe oder gleich-
mässigen Bewegung übergeht, wenn die Plandlung II
einsetzt, und dass der Dichter erst zur Handlung I zurückkehrt,

wenn die Handlung II in einen solchen Zustand

übergegangen ist. Während also das Epos in dieser Weise

(und dies selbst um den Preis grosser Unwahrscheinlich-
keiten) einen weitgehend einsträngigen Zeitablauf ohne

Überschneidungen und Rückgriffe anstrebt, finden wir bei
Lucan5 neben «episch» gestalteten Übergängen auch

1 Mit dem Elefanten wählt der Romer ein wurdevolleres Tier als der homerische

Esel es ist (//., n, 557) — und — fur den Neronischen Dichter
bezeichnend 1 — ein grosseres Tier als der vergilische Lowe (.Aen9, 792).
Erfunden hat Lucan das Gleichnis jedenfalls nicht; das zeigt die Rabirius-
Stelle ; es ware aber merkwürdig, wenn die Elefanten, die im Kampf mit
Pyrrhus und Hannibal eine so wesentliche Rolle spielen, ausgerechnet erst
bei Rabirius Eingang ins epische Gleichnis gefunden hatten. — In der Ausgabe
des Rabirius von J. Garuti (Studi pubbl. dall'Istituto di Filol. Classica V,
Bologna 1958) fehlt unser Fragment, Dagegen hat Heitland, a.O., S. cxxviii
die Parallele notiert.
2 G. Krökowski, Quaestiones epicae (Wroclaw 1951), 71-76.
3 Th. Zielinski, Die Behandlung gleichzeitiger Ereignisse im antiken
Epos I, Philologits Supplementband 8/3, 1901, 407-449.
4 Streng beachtet dieses Gesetz auch Apollonios Rhodios (Krökowski,
54-53).
6 Mehrfach auch schon bei Vergil (Krökowski, 41-70).



28o MICHAEL VON ALBRECHT

solche, die beim Wechsel der Szene zeitlich mehr oder

weniger weit zurückgreifen und in dieser Weise parallele
Handlungen nacheinander berichten. Eine solche
Darstellungsweise entspricht mehr der Art der Historiker als der
der Epiker; für seine freiere Behandlung paralleler
Geschehnisse im Sinne historischer Erzähltechnik — die
Historiker waren für ihn ja in mancher Beziehung nicht
bloss «Quelle», sondern auch Vorbild! — konnte Lucan
sich auf den grossen epischen Vorgänger Ennius berufen.
Wahrscheinlich hat Ennius in dieser Beziehung aber auch

nur mittelbar, und zwar durch die Aeneis*, auf Lucan
gewirkt.

3. Die innere Einheit eines Epos kann sich in Gehalt
und Form dokumentieren — wie in der Aeneis — oder rein
im Gedanklichen verbleiben, wie bei Ennius.

Das Gedankliche bedingt eine Zunahme des « Rhetorischen»,

wie wir sie sowohl bei Ennius als auch bei Lucan
beobachten können. Die Werte der römischen res publica,
Panegyrik und Invektive spielen herein, wenn man auch
bei Lucan die «Parteilichkeit» sehr übertrieben hat.

Was Ennius seinem Werk sicherlich nicht gegeben hat,
ist die strenge formale Einheit im aristotelischen Sinn.
Die Farben Homers hat er erobert, die Struktur — im
Sinne antiker //zkr-Interpretation — noch nicht. Ennius
bleibt also ein «kyklischer» Dichter; Lucan hingegen
wollte, wie auch die Vorträge von B. M. Marti und P. Grimal
gezeigt haben, trotz seiner Hochschätzung des Historisch-
Realen ein formvollendetes Epos vergilisch-homerischen
Anspruchs schreiben. Auch in diesem entscheidenden
Punkte ist also die eventuelle Einwirkung des Ennius
durch das vergilische Medium geläutert.

1 Antike Kritiker beobachteten vor allem an manchen Übergangsstellen in
der Aeneis einen historicus character, vgl. J. Ziehen, a.O. G. Krökowski, a.O.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 281

IV. Vergil

Bei der Darstellung von Lucans Verhältnis zu Vergil
beschranken wir uns auf zwei Grundprobleme: 1. Lucan
der « Anti-Vergil1» und Lucan der « Ultra-Vergil», 2. Die
Wandlung des subjektiven Elements von Vergil zu Lucan.

1. Lucan will keinen geschichtsbegrundenden Mythos
schaffen, sondern eine historische Wirklichkeit, die in
ihrer Grosse jeden Mythos in den Schatten stellt, m episch
verbindlicher, mit Vergil konkurrierender Form vermitteln
und deuten. Schon m diesem Anspruch will die Pharsalia
nicht bloss als « Knti-Aeneis», sondern auch als «Uber-
Aeneis» verstanden werden. Durch den Begriff des Anti-
Vergil2 wird jedenfalls nur eine Seite des Verhältnisses
Lucans zu seinem grossten romischen Vorganger
beleuchtet. Beide Tendenzen, die der Gegenposition wie die
der Uberbietung, seien im folgenden erläutert.

F. Caspari3 hat mit Recht betont, dass Lucan sich sehr

frei gebärdet und wortliche Anklänge an Vergil oft geradezu
zu vermeiden scheint. Aber diese richtige Beobachtung hat
bei ihm zu dem Fehlschluss gefuhrt, Vergil spiele fur Lucan
sachlich keine bedeutende Rolle 4. Demgegenüber ist daran

1« Gegen-Vergil» A. Thierfelder, Der Dichter Lucan, Archiv für
Kulturgeschichte 25, 1935, 1-20, bes 14

2 Dieses Wort muss in seiner Bedeutung präzisiert werden, vgl. das Ende
dieses ersten Abschnittes.
3 De ratione, quae inter Lucanum et Vergihum mtercedat (Diss. Leipzig 1908/9),
bes. 94
4 Die sprachliche Einwirkung kann auch er nicht ganz leugnen. Wichtig
R. Pichon, Les sources de Lucatn (Paris 1912), 217-229 —Erst nach Abfassung
dieses Kapitels wurde mir folgende Arbeit bekannt: L. Thompson and
R. T Bruere, Lucan's Use of Virgilian Reminiscence, CPh 63, 1968, 1-21

(manchmal etwas forciert). Besonnen und gut sind die Vergleiche zwischen
Szenen der Aeneis und der Pharsalia in der bereits zitierten Dissertation



282 MICHAEL VON ALBRECHT

2U erinnern, dass man sich in den Rhetorenschulen darin
übte, direkte Anklänge an die Vorlage zu vermeiden1;
freie Paraphrase war eine Kunst, auf die man stolz war.
Aber auch direkte Vergil-Reminiszenzen 2 finden sich bei
Lucan in genügend grosser Zahl, um die Ansicht Casparis
zu widerlegen.

Beginnen wir mit der Disposition im grossen
Tetradische Gliederung hat man nicht nur in der Pharsalia,
sondern zum Teil auch in der Aeneis beobachtet. Beiden

Epen gemeinsam ist weiterhin die Berührung mit dem
Totenreich im 6. Buch 3, der Einsatz eines grossen Kampfes
im 7. Buch, der Rückblick auf die Vorgeschichte im 2.

Buch, sowie, was eine neue Beobachtung zu sein scheint,
die den Konflikt letztlich verschärfende Verbrüderung der
beiden feindlichen Lager im 4. Buch.

Ausser diesen Berührungen in der Gesamtanlage, die

grossenteils auch dann gültig bleiben, wenn man keine

Konzeption auf zwölf Bücher annimmt (denn die
Verbindung bestimmter Szenen mit bestimmten Buchziflern
bleibt auch dann bestehen)4, sind im einzelnen Anklänge
festzustellen, die den Gehalt des Werkes angehen 6.

von W. Rutz ('passim) ; sie betreffen vor allem das Problem der « epischen
Technik ».

1 Eine deutliche Anspielung ohne Wiederholung auch nur eines Wortes
ist z.B. 4, 96 : lucri pallida tabes (vgl. Aen., 3, 57 : auri sacra fames).
2 Z. B. faces et saxa volant (7, 512), wortlich aus Aen., 1, 150. Die Liste der
Vergil-Nachahmungen bei W. E. Heitland (Vorwort zu : M. Annaei Lucani
Pharsalia, Edited with English Notes by C. E. Haskins [London 1887]),
S. cx-cxxvi, ist nutzlich, aber etwas wahllos ; vgl. auch R. B. Steele, Lucan's
Pharsalia, AJPh 45, 1924, 301-328, Abschnitt I (Adapted Material).
3 M. P. O. Morford, The Poet Lucan (Oxford 1967), 68, bemerkt, der Platz
der Nekromantie sei vcrgilisch, die Sache aber von Ovid und Seneca bestimmt.
4 Z. B. erinnert Sil., 2 an Aen., 2 und der Anfang von Sil., 3 an den Beginn
von Aen., 3, und doch hat Silius nicht zwölf, sondern siebzehn Bucher
geschrieben.

5 Einzelnes bei R. Pichon, Les sources de Lucain (Paris 1912), 218 ff. E. Malco-
vati, M. Anneo Lucano (Milano 1940), 100-104.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 283

An der Umkehrung des Motivs der Latinerstadte (Aen.,
6, 773-776 ; Lucan., 7, 391-396) und des Motivs der
Revolutionare im Jenseits {Aen., 8, 666 f. ; Lucan., 6, 793 f.)
hat A. Guillemm 1 gezeigt, wie Lucan durch die Darstellung
des Untergangs bewusst ein Gegenbild zum vergilischen
Ursprungsmythos schafft.

Diese wichtige Beobachtung kann nach zwei Seiten

ergänzt werden :

a) Lucan kennt im 7. Buch nicht nur Kontrastimitation,
sondern er nimmt auch vergilische Untergangsschilde-
rungen 2 m gleichem Sinne uberbietend auf;

b) Sachlich relevante Vergil-Imitation findet sich nicht
bloss, wie A. Guillemm glaubte, im 7. Buch und m
bestimmten Teilen des 6. Buches, sondern auch im
übrigen Werk.

A. Als Hintergrund fur das 7. Buch der Pharsalia ist das

2. Buch der Aeneis wichtig, das den Untergang Troias
schildert. Vemt summa dies {Aen., 2, 324 ; Lucan., 7, 195).
Dieses Zitat aus dem zweiten Buch der Aeneis bezieht sich
bei Lucan nicht mehr bloss auf Troia, sondern auf die
romische Welt im ganzen. Die ohnmachtige Majestät des

Latinus im 7. Buch der Aeneis spiegelt sich vergrossert
m Lucans Pompeius 3. Von Turnus steigernd auf Caesar

ubertragen ist das gewaltige Mars-Gleichnis {Aen., 12,

331-340; Lucan., 7, 567-572). Wie der Turnus des 12.

Aeneis-Buches erkennt Pompeius im 7. Buch Lucans, dass

1 L'inspiration Virgillenne dans la Pharsale, REE 29, 1951, 214-227 Kon
trastimitation liegt auch vor in der Umdeutung von advemsse dum (Aen, 7,

145 Lucan 7, 131)
2 Guillemin verweist a O nur allgemein auf Aen, 2

3 Beide lassen dem Verhängnis wider besseres Wissen seinen Lauf, das Bild
des Sturmes intensiviert Lucan (Aen 7, 594 Lucan 7, 123-127)



284 MICHAEL VON ALBRECHT

die Götter gegen ihn sind L Die Totenblässe der Soldaten
des Pompeius vor der Schlacht ist gewissermassen eine
mehrfache Brechung der Leichenblässe des Turnus, der
wie ein Opfertier zum Altar schreitet2. Die von Lucan
zum Prinzip erhobene (vgl. 7, 212 f.) Kunst der
Vorausdeutung auf das Kommende bedient sich also auch vergili-
scher Mittel.

Die von Guillemin festgestellte Kontrastimitation konnten

wir ergänzen durch Imitationen, die sich in gleichem
Sinne bewegen wie ihre vergilischen Vorbilder, wobei vor
allem das 2., 7. und 12. Buch der Aeneis wichtig sind. Hier
sollen die epischen Motive nicht so sehr bestimmte vergi-
lische Personen evozieren, als vielmehr das Format des

Geschehens bezeichnen und — durch Überbietung Vergils
— dieses Format womöglich noch steigern.

B. Eine weitere Ergänzung zu den Beobachtungen Guil-
lemins, die sich auf das 7. Buch und auf Teile des sechsten

beschränkten, ergibt sich aus der Betrachtung der übrigen
Gesänge.

Beginnen wir mit dem 1. Buch. Das Prooemium hat
zwar bekanntlich Elemente historischer Prooemien3 in
sich aufgenommen, erweist sich aber bei näherem Zusehen
in seinen Aufbauprinzipien als eine erweiterte Variation
des Ab»«.r-Prooemiums4. Im Aeneis-Prooemium folgen
aufeinander :

1 A.en., 12, 895 ; 4, 95 ; Lucan., 7, 85 f. Vgl. auch Lucan., 7, 88 : nil ultra fata
morabor mit Aen., 12, 11 : nulla mora in Turno.

2 Aen., 12, 219-221 ; Lucan., 7, 130. Etwas ferner steht Aen., 4, 644.
3 M. Pohlenz, Causae civilium armorum, Epitymbion H. Swoboda dargebracht

(Reichenberg 1927), 201-210.
4 Ausserdem verdienen die Berührungen mit dem Georgica-Vtoozmium
Beachtung, auf die E. Paratore, Virgilio Georgico e Lucano, ASNP 2/12,

1943, 40-69, hingewiesen hat.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 285

a) Angabe des Themas (Aen., i, 1-7),

b) Anrufung der Muse (Aen., 1, 8-11),

c) Exposition der causae (Aen., 1, 12-33).

Bei Lucan haben wir eine ähnliche Gliederung :

a) Angabe des Themas (1-7 mit erweiternder Betrachtung
8-32)>

b) Nero als inspirierende Gottheit: Ersatz der Musenanrufung

(33-66),

c) Exposition des causae (67-182).

Das vergilische Gerüst ist durch verschiedene Elemente

ausgefüllt. Die eigentliche Angabe des Themas umfasst

zwar, wie in der Aeneis, sieben Verse, wird aber dann mit
einem leichten Anklang an das homerische tic, ap ccpcoe 0e£>v

in einer Art rhetorischer Meditation1 vertieft. Sodann

wird die Musenanrufung durch die huldigende Nennung
des Kaisers als inspirierender Gottheit ersetzt, wobei
weniger die Aeneis als die Georgica und wohl auch Manilius
Pate stehen. Der dritte Teil mit der Exposition der causae

zeigt am Anfang eine Huldigung an Ovid (fert animus),
einen Dichter, dessen Bedeutung für Lucan wir im folgenden
noch herausarbeiten wollen, dann aber vor allem auch eine
Reihe « historischer» Elemente, z.B. Charakteristiken der

Hauptgestalten und der weltgeschichtlichen Situation,
sowie das Thema des « Sittenverfalls». Dies alles wird aber

nicht bloss theoretisch vorgetragen, sondern durch Gleichnisse

und Bilder dem Leser vor Augen gestellt. Dahinter
steht mehr als nur ein rhetorisches Streben nach evapyeta:
das dichterische Bemühen, das historische Geschehen ins
Kosmische zu erhöhen (Weltuntergang, Isthmus, Eiche,

1 Vgl. aber auch Georg., 1, 5-23 (allerdings mit folgendem Unterschied:
Anrede bei Lucan, Anrufung bei Vergil).



286 MICHAEL VON ALBRECHT

Blitz). Über die Bedeutung dieser Tatsache wird weiterhin
zu sprechen sein. Hier sollte nur gezeigt werden, wie eine

vergilische Form durch andersartige Elemente angereichert
wird (ein Verfahren, das die auch von B. M. Marti, W. Rutz
und P. Grimal beobachtete Verbindung klassizistischer
Struktur mit barocker Ausgestaltung bestätigt).

Antivergilisch ist Lucans Prooemium insofern als das

Thema, das hier angekündigt wird, nicht Konstruktion ist
(Aen., 1,33: tantae motis erat Romanam condere gentem),
sondern Destruktion. Dabei wird als die Hauptabsicht des

Autors hervorgehoben, das selbstmörderische Ringen
darzustellen (eine Themastellung, die manchmal in ihrer
überpersönlichen Objektivität nicht voll erfasst wird). Es geht
Lucan weniger darum, Caesar anzuschwärzen oder Pom-
peius reinzuwaschen, viel wichtiger ist ihm die Darstellung

der verhängnisvollen Situation des Bruderkrieges, bei
der die Grenzen von Recht und Unrecht sich verwischen
und selbst ein sittlich hochstehender Mann wie Cato nur
noch ein Handeln kennt, das um die Sündhaftigkeit des

ganzen Geschehens weiss und letztlich von keiner äusseren

Hoffnung mehr getragen ist. Den Satz des ersten Buches
dürfen wir nicht unterschätzen : Quis iustius Indult arma\scire

nefas (1, 126 f.). Dadurch aber, dass Lucans Helden, vor
allem Cato, ohne Hoffnung handeln, stehen sie auf einer
anderen Stufe als Aeneas, der sich immer wieder, selbst in
den schwersten Augenblicken, von Göttern geführt und
von diesseitigen Zukunftsverheissungen getragen weiss.

In diesem Sinne — des noch stärkeren Zurücktretens der
Lohnmoral — ist die Pharsalia mehr als eine Knti-Aeneis.

Nicht nur das Prooemium zeigt diese charakteristische
Form des teils negierenden, teils überbietenden Anschlusses

an Vergil. Beim Einsatz der Erzählung beobachten wir
nämlich ausser allgemein für die epische Tradition charakteristischen

Zügen (wie z.B. dem Einsetzen an einem symbolisch
bedeutsamen Punkt — dem Rubicon-Übergang), vor allem



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 287

in Gestalt des Löwen-Gleichnisses eine unmittelbare
Reminiszenz aus Aeneis 12. Vergil vergleicht am Anfang des

12. Buches Turnus mit einem Löwen, der verletzt ist und
dadurch erst seine eigentliche wütende Kraft entwickelt.
Lucan hat das Motiv des Gleichnisses beibehalten, aber

Vergil durch eine Steigerung der Dramatik zu überbieten
gesucht. Er zerlegt den Vorgang in mehrere Stufen :

1. Der Löwe erblickt den Gegner;
2. er setzt sich nieder und sammelt seine Kraft und Wut;
3. er zeigt alle äusseren Zeichen der Erregung;
4. er wird getroffen ;

5. er stürmt dem Jagdspiess entgegen und durch diesen
hindurch.

Lucan verbindet hier mit Vergil
1. das Motiv,
2. die Stellung in einer Eröffnungsszene ;

3. die thematische Bedeutung, und zwar

a) Kennzeichnung des treibenden Affekts ;

b) Ankündigung eines grossen Kampfes;

4. Vorausblick auf den Tod des Helden.

Anders als Vergil setzt Lucan hier jedoch das Gleichnis
nicht an den Anfang, sondern an das Ende einer Szene. Der
dramatischere Aufbau des Gleichnisses entspricht dem Gang
der Haupthandlung 1. Wie die Szene im Gleichnis gipfelt,
so das Gleichnis selbst in einer kühnen Pointe (per ferrum...
exit). In diesem Gleichnis wird die ira Caesars in einer
Weise portraitiert, die überbietend an die Darstellung der
ira des vergilischen Turnus anknüpft. Dabei wird durch die

1 Für Lucans Gleichnisse ist überhaupt strengere Parallelität zur Handlung
charakteristisch.



288 MICHAEL VON ALBRECHT

spätere Erwähnung des Getroffenseins das Motiv der

Selbstaufpeitschung erheblich verstärkt, das in der Aeneis

nur an anderer Stelle andeutungsweise erscheint (12, 108),
in den Tragödien Senecas aber beherrschend ist.

Wie Caesars ira die ira des Turnus überbietetso
spiegelt sich in der Gesinnung der Caesarianer die
Todesbereitschaft des Turnus, freilich ins Frivole gesteigert:
Usque adeo miserum est civili vincere hello? (Lucan., 1, 366;
Aen., 11, 646).

Wir brechen ab und stellen fest:

a) Ebenso bedeutsam wie die Kontrastimitation ist das

Streben Lucans, Vergil zu überbieten ;

b) Die sachlich relevante Vergil-Nachfolge ist nicht auf die
Bücher 6 und 7 beschränkt.

Anlass zur Vergil-Nachfolge sind dabei weniger Analogien

zwischen Personen als vor allem solche Themen, die
Lucan besonders am Herzen liegen :

a) Die Untergangsthematik {Aen. 2 und Aen. 7-12);

b) die Technik der Vorbereitung und Vorausdeutung (z.B.
Aen. 12);

c) die Affektdarstellung (ira und Todesbereitschaft: z.B.
Aen. 12).

Die grosse Selbständigkeit Lucans und der oft nur
« punktuelle » Charakter der Anspielungen zeigt dabei, dass

am Anfang nicht der Wille zur imitatio, sondern die Absicht
zur Durchführung der eigenen Themen steht, wobei die
epische Tradition, in der Vergil die Hauptrolle spielt, für
Lucan die Sprache und die Bilder bereitstellt.

1 Vgl. auch das zuvor besprochene Mars-Gleichnis.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 289

Lucan ist nicht in dem Sinne der Anti-Vergil, dass er
die Aeneis negieren wollte, er setzt sie voraus und will
bewusst ein kontrastierendes und sie überbietendes
Gegenstück dazu schaffen, wobei er im einzelnen sehr frei
verfährt; Vergil liefert für epische Szenen technisch kaum
mehr als Ansatzpunkte und, was die Deutung betrifft,
« Bezugspunkte ».

2. Es lohnt sich, noch länger bei einem Element zu
verweilen, in dem Lucan einen vergilischen Ansatz
überbietend weiterführt. Ich meine die in neuerer Zeit unter
anderen Gesichtspunkten mehrfach gewürdigte 1 affektische

Durchdringung der Erzählung ; dabei möchte ich weniger
auf die Analyse und abstrakte Benennung der das

Geschehen vorwärtstreibenden Affekte eingehen als auf die
emotional getönte Betrachtung der Ereignisse durch den

Dichter. Hier scheint sich mir nämlich ein Umschwung von
Vergil zu Lucan zu vollziehen, der vielleicht noch nicht
genügend beachtet ist.

Die Entwicklung des subjektiven Momentes im Epos
von Homer über Vergil bis hin zu Lucan beleuchtet in
charakteristischer Weise die Anrede an den Helden Scaeva

(6, 257-262), wenn man sie vor den Hintergrund der epischen
Tradition stellt. Als Hektor die Waffen des Achilleus anlegt,
die er dem Patroklos abgenommen, erscheint schon bei
Homer eine Betrachtung (//., 17, 201 ff.); sie ist aber einmal
dadurch objektiviert, dass sie dem obersten Gott in den

Mund gelegt ist, zum andern ist sie dadurch mit der Handlung

verknüpft, dass Zeus ankündigt, Hektor werde jetzt
noch einmal siegreich kämpfen. — In Vergils Aeneis finden
sich solche Worte (wie schon bei Apollonios 2) aus der

1 Vor allem durch W. Rutz (passim).
2 A. R., 4, 445. R. Heinze, Virgils epische Technik (Leipzig 19153), 370 ff. ;

in der hellenistisch stilisierten Ciris und bei Ovid sind solche Stellungnahmen



290 MICHAEL VON ALBRECHT

eigenen Person des Dichters heraus gesprochen, so die
Anrede an Pallas (10, 507-509) und an Nisus und Euryalus
(9, 446-449), und zwar meist, wie auch die Worte des An-
chises an Marcellus (6, 882 f.), in die für Vergil so charakteristische

leise Trauer getaucht, mit der ein — im modernen
Sinne des Wortes — «lyrisches » Element ins Epos Einlass
findet f Instrument für die bei Vergil immer spürbare
« Lyrisierung » des Epos ist dabei eine — überaus taktvoll
angewandte — rhetorische Form: die Apostrophe. Die
vornehme Zurückhaltung Vergils wird von Lucan
aufgegeben ; das Rhetorische tritt stärker hervor. Es wäre
jedoch verfehlt, die zahlreichen subjektiven Äusserungen
Lucans als «raisonnement» abzutun und als prosaischen
Fremdkörper aus seiner Dichtung herauszulösen.

Der richtige Zugang erschliesst sich, wenn man einerseits
die Linie verfolgt, die hier von Vergil zu Lucan führt, und
andererseits versucht, sich über den Unterschied zwischen
beiden Dichtern in dieser Beziehung klar zu werden.

Die betrachtenden Partien bei Lucan sind in ihrem
Grundcharakter meist weniger rational als leidenschaftlich.
Auch die Sprache ist stark affektisch und spart nicht mit
Interjektionen und Ausrufungen. Wir haben es also mit
einem emotionalen Mit- und Nachvollziehen des Geschehens

zu tun, ähnlich wie wir es bei arienhaften und ariosen Partien
der Oratorien beobachten können. Diese Parallele ist nicht
zufällig herangezogen, sondern sie führt weiter. Handelt
es sich doch bei den Texten der Arien und Ariosi Bachscher
und Händelscher Oratorien oft um nach rhetorischen
Prinzipien aufgebaute und mit rhetorischen Mitteln emotional
stilisierte Meditationen, die den Bericht eines Ereignisses der

häufiger als bei Vergil. Vgl. M. v. Albrecht, Die Parenthese in Ovids
Metamorphosen und ihre dichterische Funktion (Spudasmata VII, Hildesheim 1967),
189 ff.; 193 ff.

1 Über das Musikalische in der A.eneis: V. Poschl, Die Dichtkunst Virgils
(Innsbruck-Wien 1950, 19642), passim.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 291

Heilsgeschichte begleiten. Diese Texte haben, zumindest nach
der Anschauung der damaligen Zeit, lyrischen Charakter.

Lynsierung und Rhetorisierung gehen also, wie bei Lucan,
auch sonst unter bestimmten geistesgeschichtlichen
Bedingungen Hand m Hand L So ist die Möglichkeit gewonnen,

das sogenannte «raisonnement» Lucans nicht als

etwas Fremdartiges, von aussen an das Epos Herangetragenes

zu verwerfen, sondern m ihm eine besondere Form
poetischer Darstellung zu erkennen, die ausgehend von den
Ansätzen zu einer Lyrisierung des Epos bei Vergil das

subjektiv-kontemplative Element m rhetorisch geformten
lyrischen Meditationen entfaltet.

Die Entfaltung unterscheidet sich allerdings sehr stark

von der vergilischen. In dreifachem Anlauf soll jetzt
versucht werden, den Unterschied neu herauszuarbeiten.

Lucan ist nicht mit der Leistung Scaevas einverstanden ;

er bewundert sie, ohne sie letztlich gutheissen zu können.
Auch mit dem Gang des Schicksals ist Lucan nicht
einverstanden, denn den Glauben und die Hoffnung Vergils hat
er nicht mehr. Weder der zwar verehrte, aber ohnmachtige
Vertreter der Vergangenheit, Pompeius, noch der bedenkenlose

Vertreter der Zukunft, Caesar, findet seinen ungeteilten
Beifall. So bleibt Lucan, gerade in seinen rhetorisch-lyrischen
Meditationen, doch immer «gegenüber». Er ist nicht
glaubiger Zeuge eines einem hohen Ziele zustrebenden heils-

geschichtlichen Prozesses, sondern staunender Betrachter

von Götterdämmerung und Weltuntergang. Lucan versieht
die Gigantomachie sozusagen mit umgekehrten Vorzeichen.

Die leise Trauer Vergils (die den modernen Leser
nachhaltiger beeindruckt als sein Romglaube) wird von Lucan
uberboten durch das hochpathetische Nachempfinden einer
Weltkatastrophe. Auch in diesem Punkt versucht Lucan

1 In gleicher Richtung weist der Vergleich solcher Äusserungen Lucans

mit den Chorliedern der Tragödien Senecas (B. M. Marti mündlich).



292 MICHAEL VON ALBRECHT

nicht bloss ein Gegenstück zur sieneis zu schaffen, sondern

Vergil zu übertönen. Die dabei entstandenen pathetischen
«Arien» Lucans ersetzen den intimen Lyrismus Vergils
durch eine stärkere Gestik ; dies ändert aber nichts daran,
dass genetisch zwischen beiden ein Zusammenhang besteht,
nur dass die « Rhetorik» des Augusteers «lyrischer» und
der Lyrismus des neronischen Dichters «rhetorischer»
gefärbt ist.

Ein Blick auf Parallelerscheinungen bei Lucan soll es

uns erlauben, den Unterschied zu Vergil noch schärfer zu
formulieren. Lucan ersetzt die « mystische » Einweihung des

Aeneas in der Unterwelt durch die « naturwissenschaftliche »

Caesars in Aegypten ; A. Eichberger 1 hat dort überzeugend
die religiöse Phraseologie der Initiation des 6. slenezs-Buches

wiedergefunden. — Eine andere Parallelerscheinung sind
die erst bei (Ovid und) Lucan hervortretenden makrokosmischen

Gleichnisse, die z.B. Caesar mit dem Ozean und den

Bürgerkrieg mit dem Weltuntergang in eins sehen2. — In
analoger Weise ist nun auch das « Lyrische » bei Lucan nicht
mystisch und introvertiert, sondern rhetorisch und
extravertiert, ek-statisch3 im wörtlichen Sinne und bei aller
Affektivität mehr der Aussenwelt, dem Makrokosmos, als

dem Mikrokosmos der Einzelseele zugewandt4.

1 Untersuchungen Lucan. Der Nilabschnitt im 10. Buch des Bellum civile
(Diss. Tubingen 1935), 9 (mit Lit.) : «Aus dem Mysterium des Glaubens
ist eine Leistung des Verstandes geworden.»
2 Vgl. 2. B. L. Eckardt, Exkurse und Ekphraseis bei Lucan (Diss. Heidelberg
P934] i93fi)> 48 ff-

3 Es ist wohl kein Zufall, dass gerade der junge Hölderlin sich von Lucan
so stark angezogen fühlte.
4 Das Schwinden des Lucanverstandnisses hangt letztlich wohl auch mit
dem Ruckgang der uberpersonlichen Lyrik seit der Präromantik zusammen.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION

V. Ovid

Wir sprachen bisher nicht von Vergils Georgica, von
Lucrez und von Manüius. Der Einfluss der Lehrdichtung,
die ja zur epischen Gattung gehört, ist mit bedingt durch
die besondere Rolle, die das Naturhafte und das Gedankliche
bei Lucan gewinnt. Fur einen Dichter, der wie Lucan
auf den Gotterapparat verzichtet, werden notwendigerweise
diejenigen Hexametriker relevant, bei denen die Natur ebenfalls

nicht durch das Prisma des Mythos gesehen wird : also

vor allem der Vergil der Georgica 1 und noch mehr vielleicht
Lucrez2 und die nichtmythologischen Partien im ersten
und im letzten Buch der Metamorphosen Ovids — und dies

bezeichnenderweise trotz des Unterschiedes der
Philosophenschulen. Wir können dies hier, was Lucrez, die Georgica

und Manihus 3 betrifft, nur andeuten. Treffend formuliert
Morford : « Lucretius first showed that it was possible to
unite poetic imagery with scientific exposition; this is one
of the distinguishing features of Lucan's stormwnting 4.»

Wenn wir nun zu Ovid ubergehen, so ist nach dem
soeben Gesagten bereits klar, dass Ovids brillante
Verstechnik und seine Phantasie, die ja auf so viele jugendliche
Dichtertalente einen Zauber ausgeübt hat, nicht die einzigen
Ursachen fur die besondere Rolle sind, die Ovid unter
Lucans Vorbildern spielt. Wie schon der jüngere Seneca

war auch Lucan besonders von den didaktischen Partien

1 Zuletzt (unter anderem Gesichtspunkt) E Paratore, Virgilio georgico
e Lucano, ASNP 2/12, 1943, 40-69. Vgl daneben Morford, 28 ; Caspari,
passim, bes. 94; Hosius, De imitations..., passim \ Thompson-Bruere, a.O.
2 Das Verhältnis Lucans zu Lucrez verdient gesonderte Untersuchung
3 C Hosius, Lucan und seine Quellen, RhM, N.F. 48, 1893, 380-397, bes.

393-395 (zum Teil sehr aufschlussreiche Parallelen) ; F Schwemmler,
De Lucano Mandl imitatore (Diss. Glessen 1916); Malcovati, aO, 107.
4 M. P. O Morford, The Poet Lucan (Oxford 1967), 27.



MICHAEL VON ALBRECHT

in Ovids Metamorphosen gefesselt; merkwürdigerweise hat

man aber gerade Lucan bei der Wirkungsgeschichte des

« Naturwissenschaftlers » Ovid bisher überhaupt nicht
ausreichend berücksichtigt1. Wir sprechen hier nicht von den

vielen phraseologischen Anklängen an Ovid, auch nicht
von wichtigen Szenenverwandtschaften (Erysichthon-Caesar;
Pompeius und seine Gattin — Ceyx und Alcyone), auch
nicht von der Magie Medeas und Erichthos, nicht einmal

von dem bedeutsamen fert animus zu Beginn, sondern
beschränken uns bewusst auf einen neuen Punkt, der, wie
ich meine, recht nah an Lucans dichterische Eigenart
heranführt. Ich möchte ihn an einigen Beispielen erläutern.

Wir beginnen mit einem Text, der bei Lucan insofern eine
Ausnahme bildet, als er einen Mythos behandelt (4, 629 ff.).
Antaeus sinkt, von Hercules niedergerungen, zu Boden,
und wie sein Schweiss herabrinnt, so strömen aus der
mütterlichen Erde dem Riesen neue Kräfte zu, die
erschlaffte Muskulatur spannt sich wieder, und der scheinbar

Besiegte ist wiederum so stark wie zuvor. Die Aufgliederung
des Mirakels in einzelne Phasen und die Verbindung der

dargestellten Verwandlung mit einer Art magischer « Logik »

(der Schweiss rinnt hernieder, die Kräfte strömen herauf),
überhaupt die Erfassung eines wundersamen Prozesses mit
geradezu naturwissenschaftlich anmutender Exaktheit: dies
alles sind Züge, die Lucan in den ovidischen Schilderungen
der Metamorphose schon vereinigt finden konnte. Bemer-

1 Enttauschend S. Viarre, La survte d'Ovtde dans la htterature scientifique des

XIIe et XIIIs sticks (Poitiers 1966, Publ. du C.E.S.C.M. IV). Zu Lucan
und Ovid vgl. einzelne bei W. Rutz, Lustrum 9, 1964, 260 f. und 330 f.
angeführte Arbeiten sowie bes. seine Interpretation der Erysichthon-Erzahlung
im Vergleich mit Lucan (Diss., at., 174 ff. ; vgl. 126). S. auch S. Broglia,
L'apparato magico del 6° libro della Farsaglia, A.nnali della Facoltä di Lettere>

Filosofia e Magistero della Unwersitä dt Caghari 15, 1948, 203-235, bes. 224-228.
R. Pichon, a.O., 231-235. Eine umfassende Würdigung fehlt.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 295

kenswert ist übrigens, dass Lucan selbst hier, wo es sich

um einen Mythos handelt, nicht etwa eine monströse äusser-
liche Verwandlung, sondern einen viel subtileren inneren
Vorgang schildert. Schon hier können wir also eine Tendenz
beobachten, einen inneren Verwandlungsprozess im Stil
der ovidischen äusseren Metamorphosenschilderungen
darzustellen.

Dieser Zug lässt sich an manchen anderen Stellen
weiter verfolgen. Normalerweise wählt Lucan ja keine

mythischen, sondern natürliche und historische Stoffe.
Nehmen wir beispielsweise die Schilderung der Meeresstille.
Dies ist an sich ein durchaus natürliches Ereignis, das nun
aber von Lucan in einer Weise verfremdend dargestellt
wird, die mir für seine poetische Technik und für sein
Verhältnis zu Ovid höchst aufschlussreich zu sein scheint.

5, 436 : Sic stat iners Scythicas astringens Bosporos undas,

cum glacie retinente fretum non impulit Hister,
inmensumque gelu tegitur mare.

Dann die für den Römer paradoxe Vorstellung des Reiters
und des Fuhrknechts auf dem Eise, und schliesslich die
höchste Selbstentfremdung des Meeres :

5, 451 : Fluctus nimiasque precari
ventorum vires, dum se torpentibus unda

excutiat stagnis et sit mare.

Lucan erfasst Veränderungen in der Natur und er stellt diese

mit dem epischen Apparat dar. Das heisst, dass die

Vergleiche auch bei diesem Römer einer höheren Sphäre
angehören als das Verglichene, also nicht wie bei Homer
erklärend, sondern verklärend wirken.

Noch wichtiger aber ist das Folgende : an dieser Stelle

kann man beobachten, wie Lucan durch entlegene Gleichnisse,

die an Ovids Erfahrungen am Schwarzen Meer



296 MICHAEL VON ALBRECHT

anklingen — Zufrieren der Donau usw. — und durch
paradoxe Ausdrucksweise dem Leser den Eindruck
vermittelt, das Meer sei kein Meer mehr, es habe sich
verwandelt und von seiner eigentlichen Natur entfernt, zu
der es erst wieder zurückfinden müsste (et sit mare

Ähnliches gilt von der Art, wie Lucan den Kampf des

Helden Scaeva schildert. Zunächst muss daran erinnert
werden, dass die Mauer, die Scaeva verteidigt, am Anfang
des Buches in ihrer Entstehung geschildert und in ihrer
Grösse gewürdigt wird. Dann gerät die Mauer ins Wanken
und verschwindet schliesslich dadurch, dass die Berge der
Gefallenen das Niveau des Erdbodens bis auf ihre Höhe
heben. Da hängt alles von der Tapferkeit Scaevas ab.

Indem Lucan das Einswerden dieses Helden mit seiner

Aufgabe im Sinne der rhetorischen Ivapyeta in ein treffendes
Bild zu fassen sucht, sagt er von ihm : Stat non fragilis pro
Caesare murus (6, 201). Die geistige Verwandlung des Helden
durch Einswerden mit seiner Aufgabe ist hier in schlagender
Weise formuliert.

Wir haben gesehen, dass Lucan die mythischen Verwandlungen

Ovids ersetzt durch subtilere Vorgänge, sei es

natürlicher oder moralischer Art. Seine Betrachtungsweise
ist dabei aber sowohl durch den «naturwissenschaftlichen»
Charakter als auch durch das Streben nach rhetorischer

Evapyeioc der ovidischen Sehweise verwandt. Lucan überträgt

gewissermassen die Darstellungstechnik Ovids aus
dem Mythischen ins Natürliche ; dabei entfaltet er gewisse
schon bei Ovid selbst, vor allem im ersten und letzten
Buch, vorhandene Ansätze. Aufs ganze gesehen besteht

jedoch der Unterschied gegenüber Ovid darin, dass Lucan
nicht das Mythische durch realistisch-naturwissenschaftliche
und rhetorisch-anschauliche Behandlung mit dem Schein
des Wirklichen zu umgeben strebt, sondern dass er
umgekehrt dem Realen durch eine der ovidischen Metamorphose

verwandte Art der Betrachtung und Darstellung den



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 297

Charakter des Aussergewöhnlichen und Wunderbaren
verleiht. Lucan ist also nicht nur ein Nachfolger Ovids, was
das Technische betrifft, sondern er ist in gewisser Weise
auch ein Anti-Ovid, da er nicht mehr das Poetische zu
realisieren, sondern das Reale zu poetisieren sucht1.

VI. SCHLUSS

Eingangs sagten wir, unser Thema könne in mancher

Beziehung als «Negativtest» gelten, d.h. eher sichtbar
machen, was Lucan als Dichter nicht ist, als was er als

Dichter ist.
Unsere auf den Gehalt gerichtete und nach Dichtern

gegliederte Untersuchung könnte ergänzt werden durch
eine mehr formale Betrachtung nach Szenentypen ; dies liegt
ausserhalb der freiwillig gesteckten Grenzen; die bisher

vorliegenden ausgezeichneten Arbeiten 2 zu diesem Thema,
deren Kenntnis wir hier voraussetzen, erlauben jedoch den

Schluss, dass auch in formaler Beziehung die Kunst Lucans
sich nicht ganz aus der epischen Tradition erklären lässt.

Wir sprachen schon von der « historiographischen » Freiheit
in der Behandlung des Zeitkontinuums und von dem
Hervortreten der Subjektivität; nur kurz sei auch an folgende
Einzelheiten der epischen Technik erinnert: Einzelkämpfe
treten zurück, Gleichnisse sind verhältnismässig selten und

1 Dass er auch hierin an Ovidische Ansätze (im i. und 15. Buch der
Metamorphosen) anknüpfen konnte, bestätigt nur den Reichtum dieses fur die
Kaiserzeit so wichtigen Augusteers. — Übrigens sind die Darstellungen des

Sterbens durch Schlangenbisse im 9. Buch Lucans als «Metamorphosen
des Zerfalls» (Lucan., 9, 813 ; Ov., Met., 6, 388) stilisiert. Als Meditationen
des Vergehens stellen sie sich neben vergleichbare Abschnitte bei Ovid
und Lucrez ; auch Rabirius hatte, wie die Fragmente zeigen, spezifisches
Interesse fur Todesthematik.
2 Vgl. besonders die schon erwähnten Dissertationen von W. Rutz, H. P.

Syndikus und anderen.



298 MICHAEL VON ALBRECHT

im Stil zum Teil mehr rhetorisch als episch, Traumszenen
sind nicht häufig und haben keinen unmittelbaren
Handlungsbezug, Götterszenen und auch Beschreibungen von
Kunstwerken fehlen. Ganz anders als etwa bei Silius Italicus,
wo die Vergil-Nachfolge zum Kunstprinzip und damit
zum Lebensnerv der Dichtung geworden ist — sein Epos
schliesst sich an die Aeneis an wie die Apostelgeschichte an
die Evangelien — erfassen wir bei der Pharsalia von der

epischen Tradition aus nicht — oder doch nur indirekt —
den eigentlichen Kern des Dichterischen.

Abschliessend soll es unsere Aufgabe sein, die Merkmale,
die unser «Negativtest» — der Vergleich mit früheren
Epikern — hervortreten liess, nun positiv zu formulieren :

1. Als Stoff dient das Reale, und zwar aufs ganze gesehen
ohne den mythischen Überbau. Da Lucan auf die theologia

fabulosa 1 verzichtet, so bleibt einmal der Bereich der Natur
und zum andern derjenige der Geschichte. Dieses Reale

wird von Lucan sehr ernst genommen 2.

2. Freilich macht der Dichter nicht bei der
Bestandsaufnahme Halt. Stehen doch diese Bereiche für ihn nicht
beziehungslos nebeneinander, vielmehr spiegelt sich nach
stoischer Art die Geschichte in der Natur 3. Dieser Ersatz
für den Mythos zeigt, wie richtig Thierfelder4 gesehen

1 Vgl. Varro bei Aug., Civ., 6, 5.

2 Zur romischen Abneigung gegen das Fiktive P. Grimal, Essai sur l'Art
poetique d'Horace (Paris 1968), 183. Die Exaktheit von Lucans Information
betont auch R. Castresana Udaeta, Historiay polltica en la Farsälta de Marco
Anneo Lucano (Madrid 1956), 62. Von «Verismus» bei Lucan spricht (im
einzelnen vielleicht doch etwas ubertrieben) Piacentini, 39.
3 Zu den kosmischen Gleichnissen vgl. besonders L. Eckardt, Exkurse
und Ekphraseis bei Lucan (Diss. Heidelberg [1934] 1936), 48 ff. Vgl. auch
O. Schönberger, Leitmotivisch wiederholte Bilder bei Lucan, RhM 103,
i960, 81-90. Fritz Konig, Mensch und Welt bei Lucan im Spiegel bildhafter
Darstellung (Diss. Kiel 1957, Mschr.).
4 A. Thierfelder, a.O., 5.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 299

hat, als er sagte, Lucan habe den Sinn des Götterapparats
besonders tief verstanden. Lucan erringt sich denkend eine
dichterische Weltschau. Nicht nur die Stoa, sondern auch
die Dichter standen hierbei Pate, wobei ihm aus ganz
unterschiedlichen Gründen der homerische wie der ver-
gilische Mythos fernlag, Lucrez und Ovid dagegen (trotz
der Schulunterschiede) wichtige Ansatzpunkte boten.

3. In Lucans Werk durchdringt sich Objektiv-Episches
mit Subjektiv-Lyrischem. Man kann hierin die einseitige
Fortsetzung einer vergilischen Linie sehen. Parallel damit
geht das Hervortreten eines starken Engagements. Träger
dieses Subjektiven ist das Rhetorische. Neben dieser
Analogie ist aber auch ein polarer Gegensatz zu Vergil
festzustellen : Lucans Empfinden ist weniger mystisch-innerlich
als «ek-statisch» im wörtlichen Sinne; er blickt nicht nach

innen, sondern nach aussen, er « tritt» aus sich selbst

« heraus ».

4. Lucans Verständnis der Geschichte ist tragisch,
jedenfalls frei von dem Streben nach harmonischem
Ausgleich. Hierin ähnelt Lucan mehr Homer als Vergil. Ist
Lucan parteiischer als diese beiden Epiker Sein erstes
Ziel ist nicht pamphletistisch, es geht ihm vielmehr um die

exemplarische und formvollendete Darstellung eines grossen
weltgeschichtlichen Zusammenhangs 1. Ist für Lucan alles

letztlich sinnlos2? Hier scheint eine gewisse Vorsicht
geboten. In einem Karfreitagsgemälde braucht kein
österlicher Glanz zu sein. Lucan schafft bewusst eine Darstellung

1 In ähnlichem Sinne Eiciiberger (zitiert Anm. 4, S. 275), 69 f. Vgl.
G. Lafayf, Les causes de la guerre civile dans Cesar et Petrone, Revue des

cours et conferences, 2e annee, n° 33 (Paris 1894), 491-497 ; 533-540, bes. 495 :

« Ainsi Lucain met en pleine lumicre les causes generates que Cesar a dissi-
mulees avec un si grand soin. » 497 : « On peut meme dire, somme toute,
que Lucain est plus historien que Cesar. »

2 Lucan der «Dichter des Widersinns» (Thierfeeder, 13).



300 MICHAEL VON ALB RECHT

des Untergangs als Gegenstück zu dem Geburtsmythos
Vergils. Das Insistieren auf Prozessen des Zerfalls und des

Todes entspringt dabei also nicht etwa einem persönlichen
Sadismus oder nur einem perversen Zeitgeschmack, die
relative Hoffnungslosigkeit nicht bloss einem individuellen
Pessimismus, sondern diese Züge sind konzeptionsbedingt:
Während die Aeneis das Mysterium der Geburt Roms
darstellt, hat Lucan die Pharsalia als ein « Mysterium des

Todes» gestaltet.

5. Wie im Verhältnis zur Geschichte finden wir auch
in bezug auf die epische Tradition einerseits grosse Selbständigkeit,

andererseits aber auch das Ausgehen von präzisen
und realen Ansatzpunkten als Charakteristikum Lucans.
Gewiss, die epische Tradition liefert ihm eine Sprache,
deren Untertöne Lucan in knappster Form zu evozieren
versteht; aber sein Ingenium, das mit grosser Freiheit die
Grundlinien bestimmt, reduziert das Fremde gewissermassen
zum Samenkorn und macht es sich nur insoweit zu eigen,
als es diesen Grundlinien entsprichtx.

Ist nun Lucan ein Epiker zu nennen? Ein traditioneller
Epiker — nein. Ein Epiker in einem neuen Sinne -— ja.
Das Epos als divinarum humanarumque rerum comprehensio war
mit dem Schwinden des mythischen Weltbildes und der

gestalthaften Gottesvorstellung schon früh problematisch
geworden. Sein universaler Anspruch wurde durch das

hohe philosophische Lehrepos fortgeführt, zunächst bei
den Vorsokratikern und dann in neuer Weise in Rom, wo
das philosophisch-didaktische Element vor Lucrez schon
bei Ennius ins Epos Eingang fand. In Rom wandelt sich
denn auch, der Gestaltlosigkeit der römischen
Gottesvorstellung entsprechend, das alte Epos in verschiedenen

Schattierungen zur « kosmischen Poesie», zum « Weltge-

1 Daher die relativ geringe Rolle szenischer Imitation bei Lucan.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 3OI

dicht» 1 wobei in dieser Beziehung Lucrez und Ovid für
Lucan zumindest ebenso bedeutsam sind wie der Didaktiker
Vergil. Die römische Konzeption des «Weltgedichts» 2

hat die Schranken der Mythologie ebenso durchbrochen
wie die der Gattungstraditionen des Epos im ursprünglichen
Sinne 3. Das Epos hat also nicht zuletzt durch Lucan eine

Metamorphose erfahren, die indirekt der Entstehung einer
kosmischen Dichtung wie der Göttlichen Komödie Dantes
den Boden bereitet hat.

1 Es spricht fur die dichterische Kraft der Romer, dass diese Synthese möglich
war, dass also nicht etwa Philosophie und Geschichte rein prosaisch wurden
und die Poesie sich in ein Reservat des Fiktiven zurückzog.
2 Vgl. E. Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfange des Weltgedichts,
A&A 5, 1956, 7-26; jetzt auch in: Römertum, hsg. von H. Oppermann
(Darmstadt 1962), 155-187.
3 Andere Gattungen wirken herein: man konnte auch « Elegisches », «Idyllisches

», « Satirisches» usw. bei Lucan herausarbeiten.



302 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry: Puisque vous avez axe votre expose sur la tradition,

il aurait du venir en tete de nos Entretiens. C'est ainsi que
le cercle est boucle ; puissions-nous, dans ce cercle, avoir enferme

Lucain afin de le mieux connaitre Voudriez-vous revenir sur

Apollonios de Rhodes

M. von Albrecht: Lucan berührt sich mit Apollonios in seiner

Freude am wissenschaftlichen Detail und in seinem psychologischen

Interesse. Die Art der Behandlung ist jedoch grundverschieden.

Apollonios strebt in erster Linie nach zeitlicher
Kontinuität und nach Gegenständlichkeit, Lucan nach Intensität.

Apollonios kultiviert in gewisser Beziehung bewusst die « Oberfläche

», Lucan strebt nach vertiefender Deutung — oft auf
Kosten der Anschaulichkeit (vgl. besonders Friedrich Mehmel,

Virgil und Apollonios Rhodios. Hamburger Arbeiten i, 1940).

Mile Marti: Vous avez decrit la technique de Lucain qui,
partant soit d'un fait reel, d'un objet, soit d'un evenement histo-

rique (tempete, armes, forets, mutinerie), les transforme en

poesie. Vous avez aussi prononce les mots de microcosme et
de macrocosme. Pourriez-vous tout d'abord nous montrer de

quelle maniere le reel devient Symbole dans la Pharsale ; et ensuite

nous indiquer si Lucain, tout en decrivant les evenements de la

guerre civile, leur donne, ä votre avis, une signification universelle

; s'il eleve ä l'echelle d'une histoire cosmique les evenements

qui se deroulent dans le temps et l'espace, en d'autres

termes, si le microcosme reflete et nous aide ä comprendre le

macrocosme

M. von Albrecht: Ihre Fragen erschöpfend zu beantworten,
hiesse ein Buch über Lucan und seine Poetik zu schreiben.

Darum nur einige kurze Bemerkungen : Als historischer Epiker



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 303

geht Lucan zweifellos zunächst von einem Realen aus ; er
verwandelt es dann, wie mir scheint, in zwei Prozessen, die einander

entgegengesetzt sind. Zuerst wird das Reale in einem Vorgang,
den Pichon als «synthetische Konzentration» bezeichnet hat,
vereinfacht. Diese Vereinfachung beginnt mit der Vermeidung
von Wiederholungen und dem Abstreifen von Zufälligem ; sie

kann aber bis zur Reduktion des Gegenständlichen auf einen

einzigen produktiven Punkt gehen. Aus diesem Keim wird dann

mit innerer Logik der Gegenstand neu geschaffen, so dass er

nun weniger das darstellt, was « wirklich gewesen ist» als, um
mit Aristoteles zu reden « was sein könnte». Durch Reduktion
und erneute Entfaltung wird das Reale so umgestaltet, dass es

zugleich symbolische Bedeutung gewinnen kann. Dass für eine

poetische Darstellung ein Minimum an Realität genügt, aber

zugleich unerlässliche Voraussetzung ist, versuchte ich neulich

an dem Bilde des Staubkorns zu verdeutlichen, das die Kristallbildung

ermöglicht.
Hinsichtlich der Beziehung zwischen Makrokosmos und

Mikrokosmos haben Sie mit Recht den Seesturm als Beispiel

herangezogen. In der altepischen Welt ist der Makrokosmos

von Göttern erfüllt, äussere und innere Stürme gehören von
Natur zusammen. Lucan hingegen muss davon ausgehen, dass

vielen seiner Leser die Natur entgöttert und der menschlichen
Seele entfremdet erscheint. Als Dichter sucht er die ehemals

im Epos selbstverständliche Analogie zwischen aussen und
innen bewusst herzustellen. Der stoische Gedanke der cjufXTOxGaa

kann ihn darin nur bestärken. (Wie sehr auch für Lucan zunächst

die Trennung beider Bereiche nahe liegt, beweist der grosse
Umfang reflektierender Partien einerseits und geographischer

Kataloge andererseits.) Lucan schlägt die Brücke zwischen

aussen und innen, eine Grundbedingung poetischen Gestaltens,

mit einer Bewusstheit, die uns Moderne in Erstaunen setzt.

Reflexion und Philosophie waren ihm aber nicht Selbstzweck,
sondern ein Mittel, um in einer entgöttert scheinenden Welt
dennoch Dichter sein zu können.



DISCUSSION

M. Due : It may be too much to say that Lucretius is among
the sources of Lucan's philosophy; nevertheless, I am quite sure
that a comparison between these two poets would prove most
interesting and illuminate several aspects of what may be termed

poetical philosophy in Roman literature. It is quite obvious,

too, that in the field of poetical technique a comparison would
be extremely useful. The connection between Lucan and
Lucretius might seem strange at first sight. But perhaps—if for
one moment we allow ourselves to consider their private cha-

acter—they have had the same experience of disgust amidst all
the luxury and splendour of an over-civilized society (cp. Lucr.,
4, 1131 ff.). What do you think about this suggestion?

M. von Albrecht: Ich denke, Sie haben völlig recht. Man kann
z.B. an das Lob des einfachen Lebens im vierten Buch (4, 373 ff.)
denken. Ausserdem scheint mir eine Analogie zwischen den

«Meditationen des Verfalls» bei Lucan und bei Lucrez zu
bestehen.

M. Le Bonniec: 1. La Pharsale continue ä certains egards la

tradition alexandrine : c'est une ceuvre savante, parfois meme

etiologique. On pense ä une influence possible des Aitia de

Callimaque, et surtout des Metamorphoses et des Fastes d'Ovide.
Je suis persuade qu'Ovide, poete erudit, a exerce sur Lucain une

profonde influence. Qu'en pensez-vous

2. Lucain multiplie les interventions personnelles qui sont

beaucoup plus nombreuses dans son poeme que dans l'epopee
traditionnelle, dans VEneide par exemple. De meme, Ovide, dans

ses Metamorphoses, interrompt souvent le recit pour faire part au

lecteur de son indignation ou de son scepticisme. II serait
interessant d'etudier de ce point de vue Ovide comme modele de

Lucain.

M. von Albrecht: 1. Da Ovid der « römische Kallimachos »

ist und Lucan ihn nachweislich stark benützt hat, möchte ich am



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 305

ehesten an eine indirekte Einwirkung des Kallimachos durch Ovid
auf Lucan denken.

2. Ihr Hinweis auf die subjektiven Äusserungen Ovids ist
sehr berechtigt. In meinem Buche über Die Parenthese in Ovids

Metamorphosen bin ich näher darauf eingegangen, ohne jedoch
auf Lucan bezug zu nehmen.

M. Rut^; Die weitgehende Gleichheit unserer Auffassungen
macht es kaum möglich, einen Diskussions-Beitrag zu liefern.
Ich möchte nur zwei Einzelheiten hervorheben und
unterstreichen :

1. Die Versuche, in grösserem Umfang Einfluss des Ennius
auf Lucan festzustellen, scheinen mir wenig sinnvoll. Ich halte

Ihre Auffassung für durchaus wahrscheinlich, dass Lucan vielleicht

von Ennius nicht mehr gegenwärtig war, als es uns ist, weil
auch für ihn und seine Zeit Ennius fast ausschliesslich der von
Cicero zitierte Ennius gewesen ist.

2. Mit dem Gebrauch des Ausdruckes « rhetorische
Übertreibung » sollte man aufhören, soweit es Lucan betrifft. Man

misst, wenn man diesen Ausdruck gebraucht, Lucan an dem

Ideal einer Dichtung, das nicht das seinige war. Der Wille zur
Expressivität ist in diesen Dingen allein entscheidend; nicht am
Verhältnis zur Wirklichkeit haben wir solche Stellen zu messen,
sondern an der Frage, wie weit der Ausdruck gelungen ist.

Das « Rhetorische » in diesem Sinne — wie auch gestern mehrfach

betont — ist nicht Zutat, sondern integrierender Bestandteil

und legitimes Mittel des dichterischen Ausdrucks.

M. von Albrecht: 1. Ich bin ganz darin mit Ihnen einig, dass

auf dem schwierigen Gebiet «Lucan und Ennius» grösste
Vorsicht geboten ist.

2. Von «rhetorischer Übertreibung» sollte man in der Tat
bei Lucan nicht sprechen. Es ist hier zweifellos ein Wille zum



306 DISCUSSION

Ausdruck wirksam, aber auch (was nicht immer gesehen wird)
ein rationales Element : der Wille, dem Realen eine ethische oder

kosmische Interpretation zu geben.

M. Bastet: Nach allem, was schon gesagt wurde, kann ich
kurz sein. Ich möchte nur einiges bemerken.

Erstens scheint es mir wichtig, wie Herr Due mit Recht

hervorgehoben hat, sich tiefer mit dem möglichen Einfluss
Lukrezens auf Lucan zu beschäftigen. Besonders die Stellen,

wo bei Lukrez und bei Lucan die Gleichnisse auftreten, könnten
vielleicht neue Angriffspunkte eröffnen.

Zweitens erlaube ich mir, nochmals auf das allgemeine
Kunstwollen der neronischen Epoche hinzuweisen. Die Gemälde

zeigen Figuren mit übersteigerten Gesichtszügen, im Gegensatz

zu den Gemälden der augusteischen Epoche. Die Überbietung
Vergils soll also m.E. gesehen werden im Rahmen einer breiteren

kulturgeschichtlichen Entwicklung : i.e. handelt es sich nicht
nur um Vergil, sondern zudem um eine allgemeine geistige

Umgestaltung des Zeitgeschmacks.
Drittens möchte ich bei Ihren Bemerkungen zum Elefantengleichnis

(6, 208) auf die heroische Rolle hinweisen, die die
Elefanten seit Alexander im Hellenismus zu spielen beginnen.
(Material u.a. bei Spinazzola, Pompei alia luce degli scavi nuovi di
Via dell'Abbondan^a [1953]-) (In der römischen Münzprägung
zum Beispiel treten die Elefanten ziemlich plötzlich auf, nach

alexandrinischem Beispiel vielleicht. Sie werden besonders

wichtig in der Triumphalsymbolik.)

M. von Albrecht: Der Vorstellung eines «Zeitstils» wohnt
methodologisch eine eigentümliche Dialektik inne. Wir
abstrahieren ihn aus konkreten Kunstwerken und erklären sie dann

wieder aus ihm. Dabei besteht die Gefahr, auf Grund von Zügen,
die bedeutenden und unbedeutenden Werken gemeinsam sind,
die Einmaligkeit grosser Schöpfungen zu verwischen. Wenn
wir wissen, dass durchschnittliche Produkte jener Epoche zu
« Übertreibung» neigen, so enthebt uns dies nicht der Pflicht,



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 307

nach der Funktion und dem Stellenwert zu fragen, den sie in
einer grossen Dichtung wie der Pharsalia hat. Ich habe dies,

ausgehend vom Verhältnis zur epischen Tradition, versucht.
Lucan gestaltet so, weil Einfühlung und Ek-stase bei ihm
kosmische Dimensionen annehmen. Bei ihm — und vielleicht bei
dem Architekten der Domus Aureal — ist dies innerlich
notwendig und glaubwürdig, andere folgen einfach der Mode.

M. Grimal: Dans cette definition de la technique epique de

Lucain par ses contours, ou ses facettes, que devient l'autre
moitie de la tradition homerique, ä laquelle Virgile doit beaucoup,
et qui est constituee par YOdysseel Le theme du voyage n'a pas
ete traite par Lucain lui-meme. Mais il est present, malgre cela,

divise, entre les differentes parties du poeme : ici la tempete sur

l'Adriatique, lä, la marche dans le desert, etc. Ne peut-on penser

que Lucain lui a donne un role precis : emplir les moments
d'attente, de relächement entre les scenes dramatiques, les som-
mets de la tension poetique? Probleme qui est toujours delicat
dans le recit epique.

La tradition epique, homerique aussi bien qu'hellenistique,
comportait la description de nombreuses ceuvres d'art. Lucain,
ä peu pres seul, renonce ä cet ornement. Pourquoi?

II est juste de faire intervenir, pour expliquer Lucain,
l'influence de la poesie didactique, qui est une forme de l'epopee.
Une difficulte traditionnelle, soulevee ä propos de la contradiction

(apparente) entre l'epicurisme de Lucrece et son entreprise
d'expose poetique, nous aidera sans doute ä comprendre que,
dans le cas de Lucain, la doctrine stoicienne, au contraire, invitait
ä l'epopee : non seulement l'exemple de Cleanthe nous le montre,
mais aussi la doctrine de la Sympathie, qui etablit des correspon-
dances entre tout microcosme et le macrocosme. On peut dire

que le poeme de Lucain est une epopee de philosophie politique.
Ce qui entraine, je crois, une consequence importante : tandis

que l'epopee traditionnelle, jusqu'ä Virgile, met en scene les

actions des heros, et d'eux seuls, chez Lucain, les foules jouent



308 DISCUSSION

un role (au debut du livre 2; ailleurs les soldats, etc.); la cite
entiere est incluse dans l'epopee. Cela appartient sans doute au
romantisme de Lucain, cette poesie de l'anonyme — la cite, les

autres hommes etant, aux yeux d'un stoicien, partie integrante
de la Natura, et leur devenir aussi important que le sort individuel
des protagonistes.

M. von Albrecht: Ihr Hinweis auf die Odyssee und die Funktion
des Reise-Motivs ist fruchtbar. Ausserdem scheint mir ein

Kontrast beabsichtigt zu sein zwischen der « Heimkehr» und
dem «sanften Tod» des Odysseus einerseits, und der Flucht
und dem gewaltsamen Tod des Pompeius andererseits.

Nun zum Verzicht auf Beschreibungen von Kunstwerken :

Als mögliche Erklärungen bieten sich entweder philosophische
Erwägungen stoischer Art oder die Eigenart von Lucans

Begabungsrichtung an, deren auditiven Charakter Mlle Marti
neulich hervorhob. Ich neige zu der zweiten Annahme. Freilich
wissen wir nicht, ob ein « Schild Catos» nicht in einem der

späteren Bücher Raum gefunden hätte.

Der politisch-philosophische Aspekt, auf den Sie mit Recht

hinweisen, bildet ein wichtiges Glied in der Welt des lucanischen

Epos, die vom Mikrokosmos des Individuums (Ethik) über den

der Gesellschaft (Politik) bis zum Makrokosmos (Physik) reicht.

Die « Sympathie » zwischen dem Raum der Physik und dem der

Politik drückt sich in den Prodigien aus; das von Ihnen beobachtete

Verständnis der Einzelnen für Gruppen, Massen und
einfache Menschen schlägt ebenfalls die Brücke zwischen zwei
Bereichen. Hierher gehört das aktive und engagierte
Verantwortungsgefühl für die Menschheit als Ganzes, deren Selbstzerstörung

der Wissende nicht tatenlos zusehen kann. Der Dichter
« lehrt» nicht stoische Philosophie, sie wird ihm zu einem modernen

Mittel, um auf rationalem Wege zu einer dichterischen Weltschau

zu gelangen.


	Der Dichter Lucan und die epische Tradition

