Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 15 (1970)

Artikel: Der Dichter Lucan und die epische Tradition
Autor: Albrecht, Michael von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII
MICHAEL VON ALBRECHT

Der Dichter Lucan und die epische Tradition






DER DICHTER LUCAN
UND DIE EPISCHE TRADITION

I. VORBEMERKUNGEN

« Natura facit poetam, philologia hodierna dissolvit . »

Fast noch pessimistischer als dieses Wort des Lucan-
Kommentators C. M. Francken stimmt eine Ausserung
Friedrich Schlegels, der philologische Noten zu einem
Gedicht mit « anatomischen Vorlesungen tiber einen Braten »
vergleicht 2. Das Thema « Lucan als Dichter» soll und
kann hier nicht in seiner ganzen Breite behandelt werden.
Bei der Beschrinkung auf Lucans Verhiltnis zur Tradition
besteht freilich die Gefahr des dissolvere in besonderem Masse.
Einen wichtigen Schritt zur sinnvollen Gliederung und
damit zu einer organischen Interpretation der « Nachahm-
ungen » bedeutete es, als C. M. Francken # tber C. Hosius *
hinausgehend zwischen « Quellen» und « Vorbildern», zwi-
schen formaler und inhaltlicher Abhingigkeit unterschied 5.
Im folgenden soll nicht von Lucans Quellen, sondern von
seinen Votbildetn die Rede sein, insbesondere von seinem
Verhiltnis zur Gattungstradition des Epos.

1 C. M. FranckeN, Parerga 111, Mnemosyne, N.S. 22, 1894, 162.

2 F. ScHLEGEL, Fragmente (« Athenaeum», Ersten Bandes zweites Stuck,
Betlin 1798), 12. Kritische F. Schlegel-Ausgabe (hsg. von E. BEHLER unter Mit-
witkung von J.-J. Axsterr und H. Eicuner, Band II [Charakteristiken und
Kritiken I, hsg. und eingel. von H. Eicuner], Minchen-Paderborn-Wien
1967), 171.

85, Anm. 1.

4 C. Hosrtus, Lucan und seine Quellen, RhM, N.F. 48, 1893, 380-397.

’ Die grundsitzliche Unterscheidung ist wichtig, wenn auch in der Praxis
ein Autor, der als Quelle benutzt wird, oft auch auf die formale Gestaltung
und gedankliche Durchdringung einwitken kann, vgl. z.B. M. v. ALBRECHT,
Silius Italicus (Amsterdam 1964), 87 und Ofter.



270 MICHAEL VON ALBRECHT

Das Epos ist vielleicht die Gattung mit den strengsten
Traditionen, und Lucan lebt im allgemeinen Bewusstsein
als derjenige Dichter, der diese Traditionen unter allen
Epikern am offensichtlichsten missachtet hat. Wie schon
Petron ! gesehen hat, verstosst Lucans Verzicht auf den
« Gotterapparat » gegen die klassische Definition des Epos,
die ja eben eine Verbindung von gottlicher und menschlicher
Handlung verlangt 2. Antike Philologie sah in ihm mehr
einen Historiker als einen Dichter 3, und Quintilian meinte,
die Redner sollten ihm mehr nacheifern als die Poeten 4.
Die Fragestellung « Lucan als Dichter» ist also schon
unter dem Gesichtspunkt der poetischen Theorie pro-

1 Petron., 118, 6 ; vgl. dazu H. Stussg, Die Verseinlagen im Petron (eingeleitet
und erklirt, Leipzig 1933 [Philologus, Suppl.-Band 25, Heft 2]). F. T. BALDWIN,
The Bellum Civile of Petronius (New York 1911). Reiche Literatur bei E. M.
SanrorD, Lucan and His Roman Critics, CPh 26, 1931, 233-257.

2 Petron., ebd.: Non enim res gestae versibus comprebendendae sunt, quod longe
melius historici faciunt, sed per ambages deorumaque ministeria... praecipitandus est
liber spiritus. Vgl. Theophrast bei Suet., p. 17 in det Ausgabe von A. REIFFER-
scHueID (Leipzig 1860) mit der wichtigen Erliauterung auf S. 379. Diom.
Gramm. 1, p. 483 f. (K.) : €mog éotl meproyy) Oslwv te xal Npwixdy ol avbpo-
miveov Tpaypatwv. Epos dicitur graece carmine hexametro divinarum rerum et
heroicarun: bumanarumaue comprebensio. Poseidonios bei Diog. Laert, 7, 6o:
molnotg 8¢ &otL onuavtixov molnue, wplunow mepéyov Ostov xol dvBpwmeimy,
Setv., Aen., 1, p. 4 oben (Th.) : Est autem heroicum qitod constat ex divinis buma-
nisque personis, continens vera cum [ictis.

3 Serv., Aen., 1, 382 Lucanus ideo in numero poetarun esse non meruit (vgl, Martial.,
14, 194), quia videtur historiam composuisse, non poema (vgl. Isid., Orig., 8, 7, 10).
Der historicus character dokumentierte sich in den Augen der antiken Kritiker
z.B. in abrupten Ubergingen ; reiches Material aus Servius bei J. ZIEHEN,
Lucan als Historiker, Berichte des Freien Deutschen Hochstiftes (Frankfurt
[Main] 1890), Heft 1, Abteilung fiir Sprachwissenschaft, a) Sektion fiir alte
Sprachen, so-71. Arist., Poet., 23, 1459 a-b, vermisst bei den historischen
Epikern Einheit der Handlung und des Gedankens (Einheit der Petson
gentgt nicht !). P. Grimal hat in seinem Vortrag gezeigt, dass Lucan nicht
in diesem Sinne ein « kyklisches », sondern ein « homerisches » Epos schreiben
wollte, das die peripatetischen Forderungen in einem tieferen Sinne erfullt.

4 Quint., Inst., 10, 1, 90: Lucanus ardens et concitatus et sententiis clarissimus
et, ut dicam quod sentio, magis oratoribus quam poetis imitandus. Zum Thema vgl.
E. M. Sanrorp, a.O.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 271

blematischer als ein entsprechendes Thema bei anderen
Epikern.

Im folgenden soll das Thema nicht von der Theotie —
hier hat P. Grimal wesentliche Zusammenhinge erhellt —
sondern von der poetischen Praxis aus angegangen werden.
In der Beschrinkung auf das Verhiltnis zur epischen Tra-
dition kann unsere Fragestellung freilich in vieler Beziehung
zunichst nur eine Art « Negativtest» sein, d.h. uns mehr
daritber Aufschluss geben, was Lucan als Dichter nicht
ist, als was er als Dichter ist.

Die « epische Tradition» kann unter dem Gesichtspunkt
der dichterischen Praxis als die Summe der vor einem
bestimmten Zeitpunkt wirkenden epischen Dichter und
der in ihren Werken fassbaren Formprinzipien und Gehalte
verstanden werden. Wir betrachten hier das Verhiltnis
Lucans zu einzelnen Epikern (eine weitere Untersuchung,
die hier nicht angestellt wird, kénnte von typischen Szenen !
ausgehend nach der besonderen Ausprigung fragen, die
bestimmte Formprinzipien der Tradition bei Lucan erfah-
ren). Unser Blick wird dabei, wie das Thema es nahelegt,
mehr auf die Eigenart Lucans gerichtet sein als auf die-
jenige seiner Vorginger. Diese werden also nicht um ihrer
selbst willen interpretiert, sondern nur herangezogen, soweit
dies fir die Kennzeichnung Lucans als Dichter dienlich
scheint.

Dabei hoffen wir, im Werke Lucans Antworten auf
die Fragen zu finden, ob der Dichter, ohne sich an den
Buchstaben der Definition des Epos zu halten, sie nicht
doch in einem tieferen Sinne — als Forderung, eine « kosmi-

1 Hieriiber trefllich W. Rurz, Studien zur Kompositionskunst und gur epischen
Technik Lucans (mschr. Diss. Kiel 1950), passizz, bes. 116 ff. H. P. Synpikus,
Lucans Gedicht vom Biirgerkrieg (Diss. Miinchen 1958). Zu den Sturmszenen
M. P. O. Morrorp, 7he Poet Lucan (Oxford 1967), 20-58. Vgl. auch U. Pracen-
TINT, Osservagioni sulla tecnica epica di Lucano (Betlin 1963 [Dt. Akad. der
Wissenschaften zu Berlin. Schriften der Sektion fiir Altertumswiss. 39]).



272 MICHAEL VON ALBRECHT

sche Poesie» zu gestalten — gut verstanden ! und erfullt
hat, und ob es nicht doch letztlich dieses Dichterische 2 ist,
das dem Historischen und dem Rhetorischen die Rolle
zuweist.

II. HoMER

Im Mittelpunkt unserer Betrachtung des Verhiltnisses
Lucans zu Homer steht die Frage, inwieweit Homer fiir
Lucan gegeniiber der romischen Tradition zurtcktritt.
Ausgehend vor allem von dem Problem «Mythos und
Geschichte » wird dabei auf die relative Bedeutung Homers
fiir Lucan neu hinzuweisen sein.

1. Lucan selbst verbindet sein Epos mit Homer, und
zwar im 9. Buche (980-986) inmitten der Troia-Szene.
In dem Augenblick, als Caesar den Gottern Troias eine
Wiederherstellung der Stadt (999) verspricht, stellt Lucan
seine eigene Dichtung neben Homers //ias. Es wire freilich
Ubereilt, wollte man aus dieser Stelle auf eine besondere
Intensitit von Lucans Homernachfolge schliessen. Homer
erscheint hier weniger als Vorbild denn als Sinnbild fiir
den epischen Dichter und seine verewigende Kraft. — Ein
weiteres kommt hinzu : Die Verbindung, die Caesar in dieser
Szene zwischen Troia und Rom herstellt, erinnert mehr an
Vergil als an Homer 3. Dies ist wohl kein Zufall: Wie

1 So sah z.B. Silius die Leistung des hometischen Epos : carmine complexus
terram mare sidera manes (13, 788).

2 Dabei ist natiitlich nicht von dem modernen, sondern von dem antiken
Begriff des Dichterischen auszugehen. Vgl. E. LLepd INico, E/ concepto
« Poiesis» en la filosofia griega (Madrid 1961). N. A. GREENBERG, The Use
of Poiema and Poiesis, HSPh 55, 1961, 2063-289.

3 Lucan ist nicht Antivergil in dem Sinne, dass er die Aeneis vollig leugnete :
er sieht durchaus die Wurzeln des Caesarentums in der Vergangenheit (vgl.
auch Grimals Deutung von Caesats Gebet im ersten Buch), wenn bei Lucan
auch aufs ganze gesechen das Empfinden vorherrscht, dass der Aufstieg
Caesars und das von ihm gestaltete Weltreich durch nichts weniger als durch



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 273

W. Rutz ! betont, scheinen im ganzen die Beziehungen
Lucans zu seinen romischen Vorgingern sprechender zu
sein als diejenigen zu den Griechen.

Man hat in der neueren Forschung eindringlich die
Aspekte hervorgehoben, die Lucan — vor allem in seiner
epischen Technik — von Homer trennen: Zuriicktre-
ten der Kontinuitit des Geschehens und der Gegenstind-
lichkeit und Objektivitit der Darstellung, Zunahme des
Subjektiven und Affektischen, Verselbstindigung der Ein-
zelszene. Unter diesem durchaus berechtigten Gesichtspunkt
erscheint Lucan als einseitiger Fortsetzer vergilischer
Ansitze und geradezu als Antipode Homers 2. Homerferne
aus Unkenntnis oder bewusster Antihomerismus? Die
erstere Antwort verbietet sich angesichts der Rolle Homers
in der antiken Erziehung ; die einfache Pichonsche Regel,
wonach Lucan griechische Literatur nur in romischer
Brechung bentitzt hitte, gilt fiir Homer jedenfalls nicht ;
schon in Lucans Proocemium hat man iiberdies antithetische
Bezugnahme auf Homer gefunden ®.

2. Neben diesen — mehr formalen — Aspekt, der bekannt
ist und den wir daher nicht niher auszufithren brauchen,
diirfen wir jedoch zwei inhaltliche stellen, die vielleicht
weniger beachtet wurden. Der erste : Lucan als historischer
Dichter tritt Vergil und Homer als mythischen Dichtern

den Untergang des republikanischen Roms erkauft worden ist. Grimals
Gedanke, dass Lucans Hoffnung sich rea/iter nicht auf die Wiederherstellung
der Republik, sondern auf eine gute Monarchie richtete,scheint mir bestimm-
ten Stellen der Pharsalia gerecht zu werden, die bei anderen Deutungen
isoliert bleiben.

LW. Rurz, a.0. (s. Anm. 1, S. 271), 87 mit Hinweis auf R. PrcuonN, Lse
sources de Lucain (Paris 1912), 217 (Pichons tiberschatfer Formulierung kann
ich nicht zustimmen).

2 Vgl. zuletzt K. Serrz, Der pathetische Erzihlstil Lucans, Hermes 93, 1965,
204-232. Die « Parteilichkeit» Lucans ist oft tibertrieben worden.

8 G.-B. Contg, Il proemio della Phatrsalia, Maia, N.S. 18, 1966, 42-53.



274 MICHAEL VON ALBRECHT

gegeniiber. Lucan kann somit den Mythos Homers durch
die historische Realitit tberbieten. So vergleicht Lucan
im sechsten Buch (6, 48 fI.) eine von Caesar errichtete
Mauer mit der von den Gottern gebauten Mauer Troias —
und zwar sehr zu Ungunsten des Gotterwerkes t. Alles,
was man von fritheren Mauern, sei es mythischer oder
historischer Art, gehort hat, muss angesichts von Caesars
Mauer verblassen. Dies gilt zunichst rein quantitativ— der
Sinn firs Gigantische war ja gerade in Neronischer Zeit
sehr ausgeprigt —, aber es bedeutet doch wohl auch, dass
das hic ef nunec historisch Reale fiir den Rémer einen Vorrang
gegeniiber dem bloss Gehorten besitzt. Fir diese Denkfigur
finden wir auch in den S7ken des Statius eine grosse Zahl
von Belegen 2. Aber auch schon die Augusteer sind durchaus
bereit, dem historisch michtigen Gott Augustus in gewisser
Weise einen hoheren Wirklichkeitsgrad zuzuerkennen als
mythischen Gottern und Heroen. In der ungestraften
Abholzung des heiligen Haines von Massilia durch Caesar
hat Lucan diesen religionsgeschichtlichen Sachverhalt mit
grosser Klarheit in ein Bild gefasst 3. Geschichte ist fiir den
Romer mehr als Mythos: « La guerre de Troie était un
jeu d’enfants en comparaison des guerres civiles de Rome»
(Voltaire) 4. In diesem Sinne sucht Lucan Homer kraft der
Historizitit seines Stoffes zu tiberbieten.

3. Der nun folgende letzte Gesichtspunkt ist vielleicht
tberraschend, scheint mir aber fiir Lucans Beziechung zu
Homer fast der wichtigste. Lucan steht ndmlich in einer

1 Vgl. auch Verg., Aen., 9, 144 f.

2 Vgl. H. Cancik, Untersuchungen ur lyrischen Kunst des P. Papinius Statius
(Spudasmata XIII, Hildesheim 1965).

8 Vgl. besonders : Die Soldaten gehotchen, da sie den Zorn det Gétter und
den Zorn Caesars gegeneinander abwigen (3, 439 : expensa superorum et
Claesaris ira).

4 Voltaire, Essai sur la poésie épique, ch. 4 (Vermittelt durch : PIERRE SCHMID,
Quelques jugements sur la Pharsale, EL, Sér. 2z, Bd. 8, 19065, 254).



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 275§

ganzen Reihe wesentlicher Ziige Homer niher als Vergil.
Wit beginnen mit scheinbar Ausserlichem :

Ubergehen wir phraseologische Berithrungen zwischen
Lucan und Homer, die nicht durch Vergil vermittelt sind 2,
und eilen wir sogleich zu einer szenischen Reminiszenz !
Cato verhindert im 9. Buch durch einen moralischen Appell
die Abfahrt der kriegsmiiden Soldaten, ganz dhnlich wie
Odysseus im 2. der Z/ias®; die Beziehung Cato-Odysseus
deutet nun in ihrer ethischen Akzentuierung nicht etwa
auf Vergil, sondern eher auf eine stoisch-moralische Homet-
interpretation, wie Lucan sie fast notwendigerweise in
seinen Lehrjahren gehort haben muss®; Odysseus als
Typos des stoischen Weisen : diese Interpretation ist in
Lucans Ubertragung einer Odysseus-Szene auf Cato vot-
ausgesetzt. Auch anderes Homerische instrumentiert er
um, soweit es zum Tridger seiner eigenen dichterischen
Absichten zu werden vermag. Neben der ethischen Akzen-
tuierung, die z.B. im Notturno* des 2. Buches Lucans
aus der Dolonie fast ein Nikodemus-Gespriach macht, ist
es das Grundthema der Erwartung des Unterganges —
veluti venientia fata, non transmissa, legent (7, 212 f.) —, das
in Lucan mit Recht Reminiszenzen an das homerische
gooetan Auap wachruft 3. Die Voraussage von Caesars Tod
durch den sterbenden Domitius erinnert an die entspre-
chende Szene zwischen Achill und Hektor ¢. Die Beziehung

LF. Caspart, De ratione, quae inter Vergilium et Lucanum intercedat, quaestiones
selectae (Diss. Leipzig 1908), 12 (mit Literaturangaben).

2 1l., 2, 155-210 ; Lucan, 9, 217-293. Bienengleichnis 7/, 2, 87-93 ; Lucan., 9,
284-293. Auch das Redenpaar Thetsites-Odysseus wirkt bei Lucan herein
(fhy 2, 218277

3 Vgl. dazu allgemein meinen Artikel « Allegorie» im Lex. der Alten Welt.
Uber Pompeius und Odysseus vgl. die Diskussion.

4 Zu den Nachtszenen A. EicHBERGER, Untersuchungen 3u Lucan. Der Nilab-
schnitt im 10. Buch des Bellum civile (Diss. Tubingen 1935), 66 f.

S Lucan., 7, 131; vgl. 195 ; Aen., 2, 324; 7, 145 ; Il 4, 164 fL.

6 Lucan., 7, 608-616; I/., 22, 356-360. Det Tod Achills bleibt dabei ausserhalb
der [llias; gilt entsprechendes vom Tod Caesats bei Lucan?



276 MICHAEL VON ALBRECHT

Caesars zu Achill, die durch die Alexander-Ideologie ver-
mittelt wurde und sich auch in dem Gleichnis vom Unstern
fassen ldsst 1, ist hier fast weniger wichtig als die an Homer
orientierte Hineinnahme des Kiinftigen in die Gegenwatt.
Ein wesentlicher Zug, der Lucan mit Homer, dem Vater
auch der Tragodie, verbindet, ist Gberhaupt die tragische
Weltsicht. Pompeius hat wie Hektor keine reale Zukunfts-
hofflnung — anders Aeneas. Vergil verzichtet ja trotz
tragischer Zeichnung einzelner Gestalten letztlich nicht auf
ein positives Endziel.

Pompeius kann seine Sorge denn auch so hemmungslos
ausdriicken wie Priamos ?; Latinus zeigt dagegen klassi-
sches Mass. Wenn das Grissliche und Erbirmliche bei Lucan
wie bei Homer eine grossere Rolle spielt als bei Vergil,
so ist dies nicht der einzige Berithrungspunkt zwischen
Rhapsodischem und Rhetorischem (ein anderer ist die Be-
reitschaft, um momentaner Wirkung willen « Widerspriiche »
mit entfernteren Partien des Werkes in Kauf zu nehmen).

Ein letzter Punkt ist wvielleicht der wichtigste: der
kosmische Aspekt. Schon ganz dusserlich betrachtet ist der
Umfang der geographischen Information bei Lucan und
Homer grosser als bei Vergil. Wir tbersehen nicht, dass
die Wurzeln der lucanischen Kataloge andere sind als die
der homerischen, halten aber doch die Tatsache als solche
fest. Damit hingt auch das Verhiltnis zur geschichtlichen
Realitit zusammen : Lucan und der homerische Dichter
haben subjektiv das Bewusstsein — wenn auch jeder natiir-

1Im 10. Buche witd Alexander mit einem Unstern (sidus iniquum gentibus,
10, 35 f.) verglichen ; 1o, 89 f. nennt Cleopatra Caesar gentibus aequum sidus.
Beides ist deutlich auf einander bezogen ; hinter Caesar steht Alexander,
hinter beiden Achilleus, der vor dem Kampf mit Hektor (Z/., 22, 25-32)
mit einem Unstern verglichen wird. Hinter Cleopatra steht Helena, wobei
allerdings auch Euripides (Or., 128 £.) und Vergil (Aen., 2, 573) mit herein-
witken (R. GoosseENs, Latomzus 5, 1946, bes. 277 f. und R. T. Brutrg, CPh
59, 1964, 267).

211, 22, 33 ff.; vgl. Lucan., 7, 337-384, bes. 376 ff.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 277

lich auf einer ganz verschiedenen Stufe — wirkliche
Geschichte darzustellen. Nur riickblickend erscheint ja
Homer als « mythologischer Epiker» ; fiir den homerischen
Dichter selbst jedoch ist der Mythos Geschichte. Blicken
wit auf das dichterische Selbstverstindnis, so ist iibetra-
schenderweise Vergil in dieser Reihe der einzige, der bewusst
und aktiv einen « Mythos » gestaltet und die Geschichte nur
in Durchblicken mit einbezieht. In der — jeweils relativen
— « Historizitdt » ithres Stoffes und in dem jeweils zeitnahen
Weltbild beriithren sich also Homet und Lucan, wihrend
Vergil dank den besonderen Bedingungen seiner Zeit und
seines Ingeniums der grosse Unzeitgemisse werden konnte,
der das historisch Reale in einem nicht mehr naiv vor-
gegebenen, sondern denkend errungenen Mythos aufgehoben
sein liess.

ITI. EnnNrtus

Auf Apollonios Rhodios dart ich, um den Vortrag nicht
allzusehr anschwellen zu lassen, vielleicht in der Diskussion
kurz zuriickkommen und hier die wichtigen Ergebnisse
der Arbeiten F. Mehmels als bekannt voraussetzen *.

Im Zusammenhang mit Eunins sollen uns hier drei
Fragen beschiftigen : 1. Das Problem der direkten Ennius-
Beniitzung, 2. Das Zielinskische Inkompatibilititsgesetz,
3. Das Problem der inneren Einheit des Epos bei Ennius
und bei Lucan.

1. An den wenigen Stellen, wo wir Lucan mit Ennius
konfrontieren konnen?, stellt sich die Frage, ob direkter

1F. MeunMmEeL, Valerius Flaceus (Diss. Hamburg 1934). Virgil und Apollonius
Rbhodius (Hamburger Arbeiten I 1940).

2 Zu Lucan und Ennius : Casrarg, 2.0., 12 f. ; W. E. HerroanD, Einleitung
zu: M. Annaei Lucani Pharsalia, Edited with English Notes by C. E. HaskiNg
(London 1887), S. cxxviii; F. Skurscn, RE V 2, 2617; C. Hostus, De



278 MICHAEL VON ALBRECHT

oder nur indirekter Einfluss vorliegt. Nehmen wir als
Beispiel die Situation des Scaeva im 6. Buch, die wir mit
dhnlichen Darstellungen bedringter Helden bei Homer,
Ennius und Vergil vergleichen konnen. Subtrahieren wir
diejenigen Elemente, die durch Vergil vermittelt sein
konnen, so bleibt fiir eine direkte Ennius-Beniitzung kaum
mehr ein Anhaltspunkt wbrig*. Eine Einwirkung der
Hannibal-Gestalt des Ennius auf Lucans Caesar anzunehmen
(vgl. 1, 304; 183 ; 2, 45), ist ein reizvoller Gedanke ; aber
dazwischen stehen Vergils Turnus, der Hannibal des Livius
und die rhetorischen Exempla: Was bleibt da noch als
ennianisches Gut erkennbar? In anderen Fillen ergibt sich
folgende Argumentation als Moglichkeit : Wir kennen eine
Ennius-Stelle z.B. aus Cicero ; wie kann man beweisen, dass
Lucan sie nicht auch aus Cicero kennt?

So kommt es, dass es viel leichter ist zu behaupten, dass
Lucan Ennius nicht gekannt hat, als das Umgekehrte. Es
ist gut, sich daran zu erinnern, dass die Ubetlieferungslage
eine objektive Entscheidung unmoglich macht.

Aber selbst wenn Lucans Zeit, wie man seit F. Leo
annimmt 2, Ennius nicht gekannt hat, bleibt doch immer
noch die Notwendigkeit, das Problem der indirekten
Einfliisse genauer zu prifen. So wiirde zwar Ennius fir
die Lucan-Forschung nicht viel bedeuten, wohl aber Lucan
fir die Ennius-Forschung. Z. B. hat fir den Versschluss
vincere bello (Lucan, 1, 145; 366) C. Hosius ® auf Grund von

imitatione scriptorum Romanorum imprimis Lucani (Festschr. der Univ. Greifs-
wald 1907), bes. zu 1, 145. VAHLEN erwihnt Lucan in seiner « Praefatio»
nicht.

1 11,16, 102 ff. ; Enn., Ann., 401-408 ; Verg., Aen., 9, 803-811 ; Lucan., 6, 133-
137 ; 192-195. An Ennius erinnern, wenn man von den durch Vergil gedeckten
Vokabeln absieht, 134 : #imbus, 136 : quassae, 194 nec quicquam (wobei auch
diese Elemente auf nur ungenauen Reminiszenzen beruhen ; vgl. auch 210:
frangit).

% Plautinische Forschungen (Betlin 1895), 24 f.; VAHLEN « Praef.», S. Ixxiii.

8 De imitatione... gu Lucan. 1, 145.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 279

Lucilius 450 (Marx) ennianischen Utrsprung angenommen.
Man konnte Ahnliches von dem Elefanten-Gleichnis 6, 208-
213 vermuten, zumal Rabirius fr. 3 (Morel) eine wenig be-
achtete Parallele bietet . Doch gentige es, die Ennius-
Forschung auf dieses neue Feld hinzuweisen.

2. Fur die Lucan-Interpretation relevanter ist das Pro-
blem der Erzdhltechnik. Wie G. Krékowski? gezeigt hat,
folgt Lucan in seiner Darstellung seltener als die iibrigen
Epiker dem von Th. Zielinski® festgestellten « Inkom-
patibilititsgesetz », wonach in der homerischen ¢ Erzdhlung
parallele Handlungen nur so dargestellt werden konnen,
dass die Handlung I in einen Zustand der Ruhe oder gleich-
missigen Bewegung ibergeht, wenn die Handlung II
einsetzt, und dass der Dichter erst zur Handlung I zurtick-
kehrt, wenn die Handlung II in einen solchen Zustand
tbergegangen ist. Wihrend also das Epos in dieser Weise
(und dies selbst um den Preis grosser Unwahrscheinlich-
keiten) einen weitgehend einstringigen Zeitablauf ohne
Uberschneidungen und Riickgriffe anstrebt, finden wir bei
Lucan® neben «episch» gestalteten Ubergingen auch

1 Mit dem Elefanten wihlt der Romer ein wiirdevolleres Tiet als det home-
rische Esel es ist (//., 11, 557) — und — fiir den Neronischen Dichter be-
zeichnend | — ein gtosseres Tier als der vergilische Lowe (Aen., 9, 792).
Etfunden hat Lucan das Gleichnis jedenfalls nicht; das zeigt die Rabirius-
Stelle ; es wire aber merkwirdig, wenn die Elefanten, die im Kampf mit
Pyrrhus und Hannibal eine so wesentliche Rolle spielen, ausgerechnet erst
bei Rabirius Eingang ins epische Gleichnis gefunden hitten. — In der Ausgabe
des Rabitrius von J. Garurt (Studi pubbl. dall’Istituto di Filol. Classica V,
Bologna 1958) fehlt unser Fragment. Dagegen hat HerrLano, a.0., S. cxxviii
die Parallele notiert.

* G. Krokowski, Quaestiones epicae (Wroctaw 1951), 71-76.

3 T, ZieniNskr, Die Behandlung gleichzeitiger Ereignisse im antiken
Epos 1, Philologus Supplementband 8/3, 1901, 407-449.

* Streng beachtet dieses Gesetz auch Apollonios Rhodios (KrOkowski,
54-58).
5 Mehrfach auch schon bei Vergil (KROKOWSKI, 41-70).



280 MICHAEL VON ALBRECHT

solche, die beim Wechsel der Szene zeitlich mehr oder
weniger weit zuritickgreifen und in dieser Weise parallele
Handlungen nacheinander berichten. Eine solche Darstel-
lungsweise entspricht mehr der Art der Historiker als der
der Epiker; fiir seine freiere Behandlung paralleler Ge-

schehnisse im Sinne historischer FErzihltechnik — die
Historiker waren fir ihn ja in mancher Beziehung nicht
bloss « Quelle», sondern auch Vorbild ! — konnte Lucan

sich auf den grossen epischen Vorginger Ennius berufen.
Wahrscheinlich hat Ennius in dieser Beziehung aber auch
nur mittelbar, und zwar durch die .Aeweist, auf Lucan
gewirkt.

3. Die innere Einheit eines Epos kann sich in Gehalt
und Form dokumentieren — wie in der Aeneis — oder rein
im Gedanklichen verbleiben, wie bei Ennius.

Das Gedankliche bedingt eine Zunahme des « Rhetori-
schen », wie wir sie sowohl bei Ennius als auch bei Lucan
beobachten konnen. Die Werte der romischen res publica,
Panegyrik und Invektive spielen herein, wenn man auch
bei Lucan die « Parteilichkeit» sehr tibertrieben hat.

Was Ennius seinem Werk sicherlich nicht gegeben hat,
ist die strenge formale FEinheit im aristotelischen Sinn.
Die Farben Homets hat er erobert, die Struktur — im
Sinne antiker //ias-Interpretation — noch nicht. Ennius
bleibt also ein « kyklischer» Dichter; Lucan hingegen
wollte, wie auch die Vortrige von B. M. Marti und P. Grimal
gezeigt haben, trotz seiner Hochschitzung des Historisch-
Realen ein formvollendetes Epos vergilisch-homerischen
Anspruchs schreiben. Auch in diesem entscheidenden
Punkte ist also die eventuelle Einwirkung des Ennius
durch das vergilische Medium geldutert.

1 Antike Kritiker beobachteten vor allem an manchen Ubergangsstellen in
der Aeneis einen historicus character, vgl. ]J. Z1eHEN, 2.0. G. KrOxowskI, 2.0.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 281

IV. VERrGIL

Bei der Darstellung von Lucans Verhiltnis zu Vergil
beschrinken wir uns auf zwei Grundprobleme: 1. Lucan
der « Anti-Vergil *» und Lucan der « Ultra-Vergil», 2. Die
Wandlung des subjektiven Elements von Vergil zu Lucan.

1. Lucan will keinen geschichtsbegriindenden Mythos
schaffen, sondern eine historische Wirklichkeit, die in
ihrer Grosse jeden Mythos in den Schatten stellt, in episch
verbindlicher, mit Vergil konkurrierender Form vermitteln
und deuten. Schon in diesem Anspruch will die Pharsalia
nicht bloss als « Anti-Aeneis», sondern auch als « Uber-
Aeneis» verstanden werden. Durch den Begriff des Anti-
Vergil 2 wird jedenfalls nur eine Seite des Verhiltnisses
Lucans zu seinem grossten romischen Vorginger be-
leuchtet. Beide Tendenzen, die der Gegenposition wie die
der Ubetbietung, seien im folgenden etliutert.

F. Caspari® hat mit Recht betont, dass Lucan sich sehr
frei gebdrdet und wortliche Anklinge an Vergil oft geradezu
zu vermeiden scheint. Aber diese richtige Beobachtung hat
bei ihm zu dem Fehlschluss gefiihrt, Vergil spicle fiir Lucan
sachlich keine bedeutende Rolle ¢. Demgegeniiber ist daran

1 « Gegen-Vergil » : A. TuierreLDER, Der Dichter Lucan, Archiv fiir Kultur-
geschichte 25, 1935, 1-20, bes. 14.

2 Dieses Wort muss in seiner Bedeutung prizisiert werden, vgl. das Ende
dieses ersten Abschnittes.

8 De ratione, quae inter Lucanum et Vergilinm intercedat (Diss. Leipzig 1908/9),
bes. 94.

4 Die sprachliche Einwirkung kann auch er nicht ganz leugnen. Wichtig
R. Picuon, Les sources de Lucain (Paris 1912), 217-229. — Erst nach Abfassung
dieses Kapitels wurde mir folgende Arbeit bekannt: L. TxHompson and
R. T. Brutrg, Lucan’s Use of Virgilian Reminiscence, CPh 63, 1968, 1-21
(manchmal etwas forciert). Besonnen und gut sind die Vergleiche zwischen
Szenen der Aeneis und der Pharsalia in der bereits zitierten Dissertation



282 MICHAEL VON ALBRECHT

zu erinnern, dass man sich in den Rhetorenschulen darin
tbte, direkte Anklinge an die Vorlage zu vermeiden?;
freie Paraphrase war eine Kunst, auf die man stolz war.
Aber auch direkte Vergil-Reminiszenzen ® finden sich bei
Lucan in geniigend grosser Zahl, um die Ansicht Casparis
zu widerlegen.

Beginnen wir mit der Disposition im grossen ! Tetra-
dische Gliederung hat man nicht nur in der Pharsalia,
sondern zum Teil auch in der _Aeneis beobachtet. Beiden
Epen gemeinsam ist weiterhin die Bertthrung mit dem
Totenreich im 6. Buch 3, der Einsatz eines grossen Kampfes
im 7. Buch, der Riickblick auf die Vorgeschichte im 2.
Buch, sowie, was eine neue Beobachtung zu sein scheint,
die den Konflikt letztlich verschirfende Verbriiderung der
beiden feindlichen Lager im 4. Buch.

Ausser diesen Berithrungen in der Gesamtanlage, die
grossenteils auch dann giltig bleiben, wenn man keine
Konzeption auf zwolf Biicher annimmt (denn die Ver-
bindung bestimmter Szenen mit bestimmten Buchziffern
bleibt auch dann bestehen) ¢, sind im einzelnen Anklinge
festzustellen, die den Gehalt des Werkes angehen 5.

von W. Rurz (passim) ; sie betreflen vor allem das Problem der « epischen
Technik ».

1 Eine deutliche Anspielung ohne Wiederholung auch nut eines Wortes
ist z.B. 4, 96 : lucri pallida tabes (vgl. Aen., 3, 57 : auri sacra famer).

2 Z. B. faces et saxa volant (7, 512), wortlich aus Aen., 1, 150. Die Liste der
Vergil-Nachahmungen bei W. E. Herroanp (Vorwort zu : M. Annaei Lucani
Pharsalia, Edited with English Notes by C. E. Haskins [London 1887]),
S. cx-cxxvi, ist niitzlich, aber etwas wahllos ; vgl. auch R. B. SteEELE, Lucan’s
Pharsalia, AAJPh 45, 1924, 301-328, Abschnitt 1 (Adapted Material).

3 M. P. O. MorrorD, 7he Poet Lucan (Oxford 1967), 68, bemerkt, der Platz
der Nekromantie sei vergilisch, die Sache aber von Ovid und Seneca bestimmt.

4 Z. B. erinnert Sil., 2 an Aen., 2 und der Anfang von Sil., 3 an den Beginn
von Aen., 3, und doch hat Silius nicht zwolf, sondern siebzehn Buicher ge-
schrieben.

® Einzelnes bei R. Picuon, Les sources de Lucain (Paris 1912), 218 ff. E. MaLco-
vati, M. Amneo Lucano (Milano 1940), 100-104.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 283

An der Umkehrung des Motivs der Latinerstidte (Aex.,
6, 773-776 ; Lucan., 7, 391-396) und des Motivs detr Revo-
lutiondre im Jenseits (Aen., 8, 666 f.; Lucan., 6, 793 f.)
hat A. Guillemin * gezeigt, wie Lucan durch die Darstellung
des Untergangs bewusst ein Gegenbild zum vergilischen
Ursprungsmythos schafit.

Diese wichtige Beobachtung kann nach zwei Seiten
erginzt werden :

a) Lucan kennt im 7. Buch nicht nur Kontrastimitation,
sondern er nimmt auch vergilische Untergangsschilde-
rungen ? in gleichem Sinne tberbietend auf;

b) Sachlich relevante Vergil-Imitation findet sich nicht
bloss, wie A. Guillemin glaubte, im 7. Buch und in
bestimmten Teilen des 6. Buches, sondern auch im
tbrigen Werk.

A. Als Hintergrund fiir das 7. Buch der Pharsalia ist das
2. Buch der Aeneis wichtig, das den Untergang Troias
schildert. Venit summa dies (Aen., 2, 324 ; Lucan., 7, 195).
Dieses Zitat aus dem zweiten Buch der Aeneis bezieht sich
bei Lucan nicht meht bloss auf Troia, sondern auf die
romische Welt im ganzen. Die ohnmichtige Majestit des
Latinus im 7. Buch der Aeneis spiegelt sich vergrossert
in Lucans Pompeius ®. Von Turnus steigernd auf Caesar
ibertragen ist das gewaltige Mars-Gleichnis (Aen., 12,
331-340 ; Lucan., 7, 567-572). Wie der Turnus des 12.
Aeneis-Buches erkennt Pompeius im 7. Buch Lucans, dass

1 L’inspiration vitrgilienne dans la Pharsale, REL 29, 1951, 214-227. Kon-
trastimitation liegt auch vor in der Umdeutung von advenisse diem (Aen., 7,
145 ; Lucan., 7, 131).

2 GuiLLEMIN verweist 2.0. nur allgemein auf Aen., 2.

3 Beide lassen dem Verhingnis wider besseres Wissen seinen Lauf ; das Bild
des Sturmes intensiviert Lucan (Aen., 7, 594 ; Lucan., 7, 123-127).



284 MICHAEL VON ALBRECHT

die Gotter gegen ihn sind L. Die Totenblisse der Soldaten
des Pompeius vor der Schlacht ist gewissermassen eine
mehrfache Brechung der Leichenblisse des Turnus, der
wie ein Opfertier zum Altar schreitet 2. Die von Lucan
zum Prinzip erhobene (vgl. 7, 212 f.) Kunst der Voraus-
deutung auf das Kommende bedient sich also auch vergili-
scher Mittel.

Die von Guillemin festgestellte Kontrastimitation konn-
ten wir erginzen durch Imitationen, die sich in gleichem
Sinne bewegen wie ihre vergilischen Votbilder, wobei vor
allem das 2., 7. und 12. Buch der Aeneis wichtig sind. Hier
sollen die epischen Motive nicht so seht bestimmte vergi-
lische Personen evozieren, als vielmehr das Format des
Geschehens bezeichnen und — durch Ubetbietung Vergils
— dieses Format womoglich noch steigern.

B. FEine weitere Erginzung zu den Beobachtungen Guil-
lemins, die sich auf das 7. Buch und auf Teile des sechsten
beschrinkten, ergibt sich aus der Betrachtung der iibrigen
Gesinge.

Beginnen wir mit dem 1. Buch. Das Prooemium hat
zwar bekanntlich Elemente historischer Prooemien?® in
sich aufgenommen, erweist sich aber bei niherem Zusehen
in seinen Aufbauprinzipien als eine erweiterte Variation
des _Aeneis-Prooemiums 4. Im _Aeneis-Prooemium folgen
aufeinander :

1 Aen., 12, 895 ; 4, 95 ; Lucan., 7, 85 f. Vgl. auch Lucan., 7, 88 : #il ultra fata
morabor mit Aen., 12, 11 : nulla mora in Turno.

2 Aen., 12, 219-221 ; Lucan., 7, 130. Etwas ferner steht Aen., 4, 644.

3 M. Ponrenz, Causae civilium armorum, Epitymbion H. Swoboda dargebracht
(Reichenberg 1927), 201-210.

4 Ausserdem verdienen die Berithrungen mit dem Georgica-Prooemium
Beachtung, auf die E. PAraTORE, Virgilio Georgico e Lucano, ASNP 2/12,
1943, 40-69, hingewiesen hat.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 285

a) Angabe des Themas (Aen., 1, 1-7),
b) Anrufung der Muse (Aen., 1, 8-11),

¢) BExposition det causae (Aen., 1, 12-33).

Bei Lucan haben wir eine dhnliche Gliederung :

a) Angabe des Themas (1-7 mit erweiternder Betrachtung
8-32),

b) Nero als inspirierende Gottheit: Ersatz der Musenan-
rufung (33-66),

¢) Exposition des causae (67-182).

Das vergilische Gertst ist durch verschiedene Elemente
ausgefiillt. Die eigentliche Angabe des Themas umfasst
zwar, wie in der Aeneis, sieben Verse, wird aber dann mit
einem leichten Anklang an das homerische ic &p cpwe Oeév
in einer Art rhetorischer Meditation ! vertieft. Sodann
wird die Musenanrufung durch die huldigende Nennung
des Kaisers als inspirierender Gottheit ersetzt, wobei we-
niger die Aeneis als die Georgica und wohl auch Manilius
Pate stehen. Der dritte Teil mit der Exposition detr causae
zeigt am Anfang eine Huldigung an Ovid (fert animus),
einen Dichter, dessen Bedeutung fiir Lucan wir im folgenden
noch herausarbeiten wollen, dann aber vor allem auch eine
Reihe « historischer » Elemente, z.B. Charakteristiken der
Hauptgestalten und der weltgeschichtlichen Situation, so-
wie das Thema des « Sittenverfalls ». Dies alles wird aber
nicht bloss theoretisch vorgetragen, sondern durch Gleich-
nisse und Bilder dem Leser vor Augen gestellt. Dahinter
steht mehr als nur ein rhetorisches Streben nach évdpyeu :
das dichterische Bemiihen, das historische Geschehen ins
Kosmische zu erhohen (Weltuntergang, Isthmus, Eiche,

1 Vgl. abet auch Georg., 1, 5-23 (allerdings mit folgendem Unterschied :
Anrede bei Lucan, Anrufung bei Vergil).



286 MICHAFEL VON ALBRECHT

Blitz). Uber die Bedeutung dieser Tatsache wird weiterhin
zu sprechen sein. Hier sollte nur gezeigt werden, wie eine
vergilische Form durch andersartige Elemente angereichert
wird (ein Verfahren, das die auch von B. M. Marti, W. Rutz
und P. Grimal beobachtete Verbindung klassizistischer
Struktur mit barocker Ausgestaltung bestitigt).
Antivergilisch ist Lucans Prooemium insofern als das
Thema, das hier angekiindigt wird, nicht Konstruktion ist
(Aen., 1, 33 : tantae molis erat Romanam condere gentem), son-
dern Destruktion. Dabei wird als die Hauptabsicht des
Autors hervorgehoben, das selbstmorderische Ringen darzu-
stellen (eine Themastellung, die manchmal in ihrer {iber-
personlichen Objektivitit nicht voll erfasst wird). Es geht
Lucan weniger darum, Caesar anzuschwirzen oder Pom-
peius reinzuwaschen, viel wichtiger ist ihm die Darstel-
lung der verhidngnisvollen Situation des Bruderkrieges, bei
der die Grenzen von Recht und Unrecht sich verwischen
und selbst ein sittlich hochstehender Mann wie Cato nur
noch ein Handeln kennt, das um die Stundhaftigkeit des
ganzen Geschehens weiss und letztlich von keiner dusseren
Hofthung mehr getragen ist. Den Satz des ersten Buches
durfen wir nicht unterschitzen : Quis iustins induit armalscire
nefas (1, 126 f.). Dadurch aber, dass Lucans Helden, vor
allem Cato, ohne Hoflnung handeln, stehen sie auf einer
anderen Stufe als Aeneas, der sich immer wieder, selbst in
den schwersten Augenblicken, von Gottern gefithrt und
von diesseitigen Zukunftsverheissunigen getragen weiss.
In diesem Sinne — des noch stirkeren Zuriicktretens der
Lohnmoral — ist die Pharsalia mehr als eine Anti-Aeneis.
Nicht nur das Prooemium zeigt diese charakteristische
Form des teils negierenden, teils iiberbietenden Anschlusses
an Vergil. Beim Einsatz der Erzdhlung beobachten wir
nimlich ausser allgemein fiir die epische Tradition charakteri-
stischen Ziigen (wie z.B. dem Einsetzen an einem symbolisch
bedeutsamen Punkt — dem Rubicon-Ubergang), vor allem



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 287

in Gestalt des Lowen-Gleichnisses eine unmittelbare Remi-
niszenz aus Aeneis 12. Vergil vergleicht am Anfang des
12. Buches Turnus mit einem Lowen, der vetletzt ist und
dadurch erst seine eigentliche wiitende Kraft entwickelt.
Lucan hat das Motiv des Gleichnisses beibehalten, aber
Vergil durch eine Steigerung der Dramatik zu iiberbieten
gesucht. Er zerlegt den Vorgang in mehrere Stufen :

1. Der Lowe erblickt den Gegner ;

er setzt sich nieder und sammelt seine Kraft und Wut;

N

er zeigt alle dusseren Zeichen der Erregung ;

er wird getroffen ;

bW

. er stirmt dem Jagdspiess entgegen und durch diesen
hindurch.

Lucan verbindet hier mit Vergil

1. das Motiv,

2. die Stellung in einer Eroflnungsszene ;
3. die thematische Bedeutung, und zwar

a) Kennzeichnung des treibenden Affekts ;
b) Ankiindigung eines grossen Kampfes ;

4. Vorausblick auf den Tod des Helden.

Anders als Vergil setzt Lucan hier jedoch das Gleichnis
nicht an den Anfang, sondern an das Ende einer Szene. Der
dramatischere Aufbau des Gleichnisses entspricht dem Gang
der Haupthandlung *. Wie die Szene im Gleichnis gipfelt,
so das Gleichnis selbst in einer kithnen Pointe (per ferrum...
exit). In diesem Gleichnis wird die 77z Caesars in einer
Weise portraitiert, die iiberbietend an die Darstellung der
ira des vergilischen Turnus ankntipft. Dabei wird durch die

1 Fiir Lucans Gleichnisse ist iiberhaupt strengere Parallelitit zur Handlung
charakteristisch.



288 MICHAEL VON ALBRECHT

spitere Erwihnung des Getroffenseins das Motiv der
Selbstaufpeitschung erheblich verstirkt, das in der Aeneis
nur an anderer Stelle andeutungsweise erscheint (12, 108),
in den Tragodien Senecas aber beherrschend ist.

Wie Caesars 7ra die ira des Turnus iiberbietet?, so
spiegelt sich in der Gesinnung der Caesarianer die Todes-
bereitschaft des Turnus, freilich ins Frivole gesteigert :

Usque adeo miserum est civili vincere bello? (Lucan., 1, 366 ;
Aen., 12, 6406).

Wir brechen ab und stellen fest :

a) Ebenso bedeutsam wie die Kontrastimitation ist das
Streben Lucans, Vergil zu iberbieten ;

b) Die sachlich relevante Vergil-Nachfolge ist nicht auf die
Biicher 6 und 7 beschrinkt.

Anlass zur Vergil-Nachfolge sind dabei weniger Analo-
gien zwischen Personen als vor allem solche Themen, die
Lucan besonders am Herzen liegen :

a) Die Untergangsthematik (Aen. 2 und Aen. 7-12);

) die Technik der Vorbeteitung und Vorausdeutung (z.B.
Aen. 12);

¢) die Affektdarstellung (77¢ und Todesbereitschaft: z.B.
Aen. 12).

Die grosse Selbstindigkeit Lucans und der oft nur
« punktuelle » Charakter der Anspielungen zeigt dabei, dass
am Anfang nicht der Wille zur iwitatio, sondern die Absicht
zur Durchfithrung der eigenen Themen steht, wobei die
epische Tradition, in der Vergil die Hauptrolle spielt, fiir
Lucan die Sprache und die Bilder bereitstellt.

1 Vgl. auch das zuvor besprochene Mars-Gleichnis.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 289

Lucan ist nicht in dem Sinne der Anti-Vergil, dass er
die Aeneis negieren wollte, er setzt sie voraus und will
bewusst ein kontrastierendes und sie {iiberbietendes Ge-
genstiick dazu schaffen, wobei er im einzelnen sehr frei
verfihrt ; Vergil liefert fiir epische Szenen technisch kaum
mehr als Ansatzpunkte und, was die Deutung betrifft,
« Bezugspunkte ».

2. Es lohnt sich, noch linger bei einem Element zu vet-
weilen, in dem Lucan einen vergilischen Ansatz iber-
bietend weiterfithrt. Ich meine die in neuerer Zeit unter
anderen Gesichtspunkten mehrfach gewiirdigte * affektische
Durchdringung der Erzihlung ; dabei mochte ich weniger
auf die Analyse und abstrakte Benennung der das Ge-
schehen vorwirtstreibenden Affekte eingehen als auf die
emotional getonte Betrachtung der Ereignisse durch den
Dichter. Hier scheint sich mir ndmlich ein Umschwung von
Vergil zu Lucan zu vollziehen, der vielleicht noch nicht
geniigend beachtet ist.

Die Entwicklung des subjektiven Momentes im Epos
von Homer tiber Vergil bis hin zu Lucan beleuchtet in
charakteristischer Weise die Anrede an den Helden Scaeva
(6, 257-262), wenn man sie vor den Hintergrund der epischen
Tradition stellt. Als Hektor die Waffen des Achilleus anlegt,
die er dem Patroklos abgenommen, erscheint schon bei
Homer eine Betrachtung (//., 17, zo1 f.) ; sie ist aber einmal
dadurch objektiviert, dass sie dem obersten Gott in den
Mund gelegt ist, zum andern ist sie dadurch mit der Hand-
lung verkniipft, dass Zeus ankiindigt, Hektor werde jetzt
noch einmal siegreich kimpfen. — In Vergils Aeneis finden
sich solche Worte (wie schon bei Apollonios ?) aus der

1 Vot allem durch W. Rurz (passim).

2 A. R, 4, 445. R. Henzg, Virgils epische Technik (Leipzig 1915%), 370 ff. ;
in der hellenistisch stilisierten Ciris und bei Ovid sind solche Stellungnahmen



290 MICHAEL VON ALBRECHT

eigenen Person des Dichters heraus gesprochen, so die
Anrede an Pallas (10, 507-509) und an Nisus und Euryalus
(9, 446-449), und zwar meist, wie auch die Worte des An-
chises an Marcellus (6, 882 f.), in die fiir Vergil so charakteri-
stische leise Trauer getaucht, mit der ein — im modernen
Sinne des Wortes — « lyrisches » Element ins Epos Einlass
findet *. Instrument fiir die bei Vergil immer spiirbare
« Lyrisierung » des Epos ist dabei eine — tiberaus taktvoll
angewandte — rhetorische Form: die Apostrophe. Die
vornehme Zurtickhaltung Vergils wird von Lucan auf-
gegeben ; das Rhetorische tritt stirker hervor. Es wire
jedoch verfehlt, die zahlreichen subjektiven Ausserungen
Lucans als « raisonnement» abzutun und als prosaischen
Fremdkorper aus seiner Dichtung herauszuldsen.

Der richtige Zugang erschliesst sich, wenn man einerseits
die Linie verfolgt, die hier von Vergil zu Lucan fithrt, und
andererseits versucht, sich iiber den Unterschied zwischen
beiden Dichtern in dieser Beziehung klar zu werden.

Die betrachtenden Partien bei Lucan sind in ihrem
Grundcharakter meist weniger rational als leidenschaftlich.
Auch die Sprache ist stark affektisch und spart nicht mit
Interjektionen und Ausrufungen. Wir haben es also mit
einem emotionalen Mit- und Nachvollziehen des Geschehens
zu tun, dhnlich wie wir es bei arienhaften und ariosen Partien
der Oratorien beobachten konnen. Diese Parallele ist nicht
zufillig herangezogen, sondern sie fuhrt weiter. Handelt
es sich doch bei den Texten der Arien und Atiosi Bachscher
und Hindelscher Oratorien oft um nach rhetorischen Prin-
zipien aufgebaute und mit rhetorischen Mitteln emotional
stilisierte Meditationen, die den Bericht eines Ereignisses der

hiufiger als bei Vergil. Vgl. M. v. ALsrEcuT, Die Parenthese in Ovids Meta-
morphosen und ibre dichterische Funktion (Spudasmata VII, Hildesheim 1967),
189 fI.; 193 fl.

1 Uber das Musikalische in der Aeneis: V. Péscur, Die Dichtkunst Virgils
(Innsbruck-Wien 1950, 1964%), passin.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 291

Heilsgeschichte begleiten. Diese Texte haben, zumindest nach
der Anschauung der damaligen Zeit, lyrischen Charakter.
Lyrisierung und Rhetorisierung gehen also, wie bei Lucan,
auch sonst unter bestimmten geistesgeschichtlichen Bedin-
gungen Hand in Hand®. So ist die Moglichkeit gewon-
nen, das sogenannte « raisonnement» Lucans nicht als
etwas Iremdartiges, von aussen an das Epos Herangetra-
genes zu verwerfen, sondern in ihm eine besondere Form
poetischer Darstellung zu erkennen, die ausgehend von den
Ansitzen zu einer Lyrisierung des Epos bei Vergil das
subjektiv-kontemplative Element in rhetorisch geformten
lyrischen Meditationen entfaltet.

Die Entfaltung unterscheidet sich allerdings sehr stark
von der vergilischen. In dreifachem Anlauf soll jetzt ver-
sucht werden, den Unterschied neu herauszuarbeiten.

Lucan ist nicht mit der Leistung Scaevas einverstanden ;
er bewundert sie, ohne sie letztlich gutheissen zu konnen.
Auch mit dem Gang des Schicksals ist Lucan nicht einvet-
standen, denn den Glauben und die Hoffnung Vergils hat
er nicht mehr. Weder der zwar verehrte, aber ohnmichtige
Vertreter der Vergangenheit, Pompeius, noch der bedenken-
lose Vertreter der Zukunft, Caesar, findet seinen ungeteilten
Beifall. So bleibt Lucan, gerade in seinen rhetorisch-lyrischen
Meditationen, doch immer « gegeniiber». Er ist nicht
gliubiger Zeuge eines einem hohen Ziele zustrebenden heils-
geschichtlichen Prozesses, sondern staunender Betrachter
von Gotterdimmerung und Weltuntergang. Lucan versieht
die Gigantomachie sozusagen mit umgekehrten Vorzeichen.

Die leise Trauer Vergils (die den modernen Leser nach-
haltiger beeindruckt als sein Romglaube) wird von Lucan
iberboten durch das hochpathetische Nachempfinden einer
Weltkatastrophe. Auch in diesem Punkt versucht Lucan

1In gleicher Richtung weist der Vergleich solcher Ausserungen Lucans
mit den Chotliedern der Tragodien Senecas (B. M. Marti miindlich).



292 MICHAEL VON ALBRECHT

nicht bloss ein Gegenstiick zur Aeness zu schaffen, sondern
Vergil zu iibertonen. Die dabei entstandenen pathetischen
« Arien» Lucans ersetzen den intimen Lyrismus Vergils
durch eine stirkere Gestik ; dies 4ndert aber nichts daran,
dass genetisch zwischen beiden ein Zusammenhang besteht,
nur dass die « Rhetorik» des Augusteers « lyrischer» und
der Lyrismus des neronischen Dichters « rhetorischer »
gefarbt 1st.

Ein Blick auf Parallelerscheinungen bei Lucan soll es
uns erlauben, den Unterschied zu Vergil noch schirtfer zu
formulieren. Lucan ersetzt die « mystische » Einweihung des
Aeneas in der Unterwelt durch die « naturwissenschaftliche »
Caesars in Aegypten ; A. Eichberger * hat dort tiberzeugend
die religitse Phraseologie der Initiation des 6. Aeneis-Buches
wiedergefunden. — FEine andere Parallelerscheinung sind
die erst bei (Ovid und) Lucan hervortretenden makrokosmi-
schen Gleichnisse, die z.B. Caesar mit dem Ozean und den
Biirgerkrieg mit dem Weltuntergang in eins sehen? — In
analoger Weise ist nun auch das « Lyrische » bei Lucan nicht
mystisch und introvertiert, sondern rhetorisch und extra-
vertiert, ek-statisch ® im wortlichen Sinne und bei aller
Aftektivitit mehr der Aussenwelt, dem Makrokosmos, als
dem Mikrokosmos der Einzelseele zugewandt 4.

Y Untersuchungen zu Lucan. Der Nilabschnitt im r1o. Buch des Bellum civile
(Diss. Tibingen 1935), 9 (mit Lit.) : « Aus dem Mystetium des Glaubens
ist eine Leistung des Verstandes geworden. »

2 Vgl. z. B. L. Ecraror, Exkurse und Ekphraseis bei Lucan (Diss. Heidelbetg
[1934] 1936), 48 fL.

3 Es ist wohl kein Zufall, dass gerade der junge Holdetlin sich von Lucan
so stark angezogen fiihlte.

4 Das Schwinden des Lucanverstindnisses hingt letztlich wohl auch mit
dem Riickgang der Gberpersonlichen Lyrik seit der Praromantik zusammen.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 293

V. OviDp

Wir sprachen bisher nicht von Vergils Georgica, von
Lucrez und von Manilius. Der Einfluss der Lehrdichtung,
die ja zur epischen Gattung gehort, ist mit bedingt durch
die besondere Rolle, die das Naturhafte und das Gedankliche
bei Lucan gewinnt. Fir einen Dichter, der wie Lucan
auf den Gotterapparat verzichtet, werden notwendigerweise
diejenigen Hexametriker relevant, bei denen die Natur eben-
falls nicht durch das Prisma des Mythos gesehen witrd : also
vor allem der Vergil der Georgica * und noch mehr vielleicht
Lucrez * und die nichtmythologischen Partien im ersten
und im letzten Buch der Metamorphosen Ovids — und dies
bezeichnenderweise trotz des Unterschiedes der Philoso-
phenschulen. Wir konnen dies hier, was Lucrez, die Georgica
und Manilius 8 betrifft, nur andeuten. Treffend formuliert
Motford : « Lucretius first showed that it was possible to
unite poetic imagery with scientific exposition ; this is one
of the distinguishing features of Lucan’s stormwriting 4. »

Wenn wir nun zu Ovid tubergehen, so ist nach dem
soeben Gesagten bereits klar, dass Ovids brillante Vers-
technik und seine Phantasie, die ja auf so viele jugendliche
Dichtertalente einen Zauber ausgeiibt hat, nicht die einzigen
Ursachen fiir die besondere Rolle sind, die Ovid unter
Lucans Vorbildern spielt. Wie schon der jiingere Seneca
war auch Lucan besonders von den didaktischen Partien

! Zuletzt (unter anderem Gesichtspunkt) E. ParaTORE, Virgilio georgico
e Lucano, ASNP 2/12, 1943, 40-69. Vgl. daneben MoRFORD, 28 ; CASPARI,
passim, bes. 94 ; Hostus, De imitatione..., passim ; THOMPSON-BRUERE, a.0.

%2 Das Verhiltnis Lucans zu Lucrez verdient gesonderte Untersuchung.

8 C. Hostus, Lucan und seine Quellen, RAM, N.F. 48, 1893, 380-397, bes.
393-395 (zum Teil sehr aufschlussreiche Parallelen); F. SCHWEMMLER,
De Lucano Manili imitatore (Diss. Giessen 1916) ; MaAvLcovari, a.0., 107.

t M. P. O. MorrorDp, The Poet Lucan (Oxford 1967), 27.



204 MICHAEL VON ALBRECHT

in Ovids Metamorphosen gefesselt ; merkwiirdigerweise hat
man aber gerade Lucan bei der Wirkungsgeschichte des
« Naturwissenschaftlers » Ovid bisher tiberhaupt nicht aus-
reichend berticksichtigt 1. Wir sprechen hier nicht von den
vielen phraseologischen Anklingen an Ovid, auch nicht
von wichtigen Szenenverwandtschaften (Erysichthon-Caesar ;
Pompeius und seine Gattin — Ceyx und Alcyone), auch
nicht von der Magie Medeas und Erichthos, nicht einmal
von dem bedeutsamen fer? animus zu Beginn, sondern
beschrinken uns bewusst auf einen neuen Punkt, der, wie
ich meine, recht nah an Lucans dichterische Eigenart
heranfiihrt. Ich mdchte ihn an einigen Beispielen erldutern.

Wir beginnen mit einem Text, der bei Lucan insofern eine
Ausnahme bildet, als er einen Mythos behandelt (4, 629 ff.).
Antaeus sinkt, von Hercules niedergerungen, zu Boden,
und wie sein Schweiss herabrinnt, so stromen aus der
miittetlichen FErde dem Riesen neue Krifte zu, die et-
schlaffte Muskulatur spannt sich wieder, und der scheinbar
Besiegte ist wiederum so stark wie zuvor. Die Aufgliederung
des Mirakels in einzelne Phasen und die Verbindung der
dargestellten Verwandlung mit einer Art magischer « Logik »
(der Schweiss rinnt hernieder, die Krifte strtomen herauf),
Uberhaupt die Erfassung eines wundersamen Prozesses mit
geradezu naturwissenschaftlich anmutender Exaktheit : dies
alles sind Ziige, die Lucan in den ovidischen Schilderungen
der Metamorphose schon vereinigt finden konnte. Bemer-

1 Enttiuschend S. VIARRE, La survie d’Ovide dans la littérature scientifique des
X11¢ ¢t XIII¢ siécles (Poitiers 1966, Publ. du C.E.S.C.M. 1V). Zu Lucan
und Ovid vgl. einzelne bei W. Rutz, Lustrum 9, 1964, 260 f. und 330 f. ange-
fuhrte Arbeiten sowie bes. seine Interpretation der Erysichthon-Erzihlung
im Vergleich mit Lucan (Diss., c#t., 174 ff.; vgl. 126). S. auch S. BroguLia,
L’appatato magico del 6° libro della Farsaglia, Aunali della Facolta di Letiere,
Filosofia ¢ Magistero della Universita di Cagliari 15, 1948, 203-235, bes. 224-228,
R. Prcuon, a.0., 231-235. Eine umfassende Wiirdigung fehlt.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 295

kenswert ist tbrigens, dass Lucan selbst hier, wo es sich
um einen Mythos handelt, nicht etwa eine monstrése dusset-
liche Verwandlung, sondern einen viel subtileren inneren
Vorgang schildert. Schon hier konnen wir also eine Tendenz
beobachten, einen inneren Verwandlungsprozess im Stil
der ovidischen dusseren Metamorphosenschilderungen dat-
zustellen.

Dieser Zug ldsst sich an manchen anderen Stellen
weiter verfolgen. Normalerweise wihlt Lucan ja keine
mythischen, sondern natiirliche und historische Stoffe.
Nehmen wir beispielsweise die Schilderung der Meeresstille.
Dies ist an sich ein durchaus nattrliches Ereignis, das nun
aber von Lucan in einer Weise verfremdend dargestellt
wird, die mir fiir seine poetische Technik und fir sein
Verhiltnis zu Ovid hochst aufschlussreich zu sein scheint.

5, 436 : Sic stat iners Scythicas astringens Bosporos wundas,
cum glacie retinente fretum non impulit Hister,
inmensumaque gelu tegitur mare.

Dann die fir den Rémer paradoxe Vorstellung des Reiters
und des Fuhrknechts auf dem Eise, und schliesslich die
hochste Selbstentfremdung des Meeres :

§s AST 8 Fluctus nimiasque precari
ventorum vires, dum se torpentibus unda
excutial stagnis el sit mare.

Lucan erfasst Verinderungen in der Natur und er stellt diese
mit dem epischen Apparat dar. Das heisst, dass die Ver-
gleiche auch bei diesem Romer einer hoheren Sphire an-
gehoren als das Verglichene, also nicht wie bei Homer
erklirend, sondern verklirend wirken.

Noch wichtiget aber ist das Folgende : an dieser Stelle
kann man beobachten, wie Lucan durch entlegene Gleich-
nisse, die an Ovids Erfahrungen am Schwarzen Meer



296 MICHAEL VON ALBRECHT

anklingen — Zufrieren der Donau usw. — und dutch
paradoxe Ausdrucksweise dem Leser den Eindruck ver-
mittelt, das Meer sei kein Meer mehr, es habe sich vet-
wandelt und von seiner eigentlichen Natur entfernt, zu
der es erst wieder zuriickfinden miisste (ef siz mare!).

Ahnliches gilt von der Art, wie Lucan den Kampf des
Helden Scaeva schildert. Zunichst muss daran erinnert
werden, dass die Mauer, die Scaeva verteidigt, am Anfang
des Buches in ihrer Entstehung geschildert und in ihrer
Grosse gewtirdigt wird. Dann gerit die Mauer ins Wanken
und verschwindet schliesslich dadurch, dass die Berge der
Gefallenen das Niveau des Erdbodens bis auf ihre Hoéhe
heben. Da hingt alles von der Tapferkeit Scaevas ab.
Indem Lucan das Einswerden dieses Helden mit seiner
Aufgabe im Sinne der rhetorischen évdpyeix in ein treflendes
Bild zu fassen sucht, sagt er von ithm : S7at non fragilis pro
Cagsare murus (6, 201). Die geistige Verwandlung des Helden
durch Einswerden mit seiner Aufgabe ist hier in schlagender
Weise formuliert.

Wir haben gesehen, dass Lucan die mythischen Verwand-
lungen Ovids ersetzt durch subtilere Vorginge, sei es
natiirlicher oder moralischer Art. Seine Betrachtungsweise
ist dabei abet sowohl durch den «naturwissenschaftlichen»
Charakter als auch durch das Streben nach rhetorischer
dvapyewr der ovidischen Sehweise verwandt. Lucan iber-
trigt gewissermassen die Darstellungstechnik Ovids aus
dem Mythischen ins Natiitliche ; dabei entfaltet er gewisse
schon bei Ovid selbst, vor allem im ersten und letzten
Buch, vorhandene Ansitze. Aufs ganze geschen besteht
jedoch der Unterschied gegeniiber Ovid darin, dass Lucan
nicht das Mythische durch realistisch-naturwissenschaftliche
und rhetorisch-anschauliche Behandlung mit dem Schein
des Wirklichen zu umgeben strebt, sondern dass er um-
gekehrt dem Realen durch eine der ovidischen Metamor-
phose verwandte Art der Betrachtung und Darstellung den



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 297

Charakter des Aussergewohnlichen und Wunderbaren vet-
leiht. Lucan ist also nicht nur ein Nachfolger Ovids, was
das Technische betrifft, sondern er ist in gewisser Weise
auch ein Anti-Ovid, da er nicht mehr das Poetische zu
realisieren, sondern das Reale zu poetisieren sucht .

V1. ScHLuss

Eingangs sagten wir, unser Thema konne in mancher
Beziehung als « Negativtest» gelten, d.h. eher sichtbar
machen, was Lucan als Dichter nicht ist, als was er als
Dichter ist.

Unsere auf den Gehalt gerichtete und nach Dichtern
gegliederte Untersuchung konnte erginzt werden durch
eine mehr formale Betrachtung nach Szenentypen ; dies liegt
ausserhalb der freiwillig gesteckten Grenzen; die bisher
vorliegenden ausgezeichneten Arbeiten ? zu diesem Thema,
deren Kenntnis wir hier voraussetzen, erlauben jedoch den
Schluss, dass auch in formaler Beziehung die Kunst Lucans
sich nicht ganz aus der epischen Tradition erkliren ldsst.
Wir sprachen schon von der « historiographischen » Freiheit
in der Behandlung des Zeitkontinuums und von dem
Hervortreten der Subjektivitit ; nur kurz sei auch an folgende
Einzelheiten der epischen Technik erinnert: Einzelkimpfe
treten zuriick, Gleichnisse sind verhiltnismaissig selten und

1 Dass er auch hierin an Ovidische Ansitze (im 1. und 15. Buch der Meta-
morphosen) ankniipfen konnte, bestitigt nur den Reichtum dieses fiir die
Kaiserzeit so wichtigen Augusteers. — Ubrigens sind die Datstellungen des
Sterbens dutrch Schlangenbisse im 9. Buch Lucans als « Metamotrphosen
des Zetfalls» (Lucan., 9, 813 ; Ov., Mez., 6, 388) stilisiert. Als Meditationen
des Vergehens stellen sie sich neben vergleichbare Abschnitte bei Ovid
und Lucrez ; auch Rabirius hatte, wie die Fragmente zeigen, spezifisches
Interesse fur Todesthematik.

2 Vgl. besonders die schon erwihnten Dissertationen von W. Rurz, H. P.
Synpikus und anderen.



298 MICHAEL VON ALBRECHT

im Stil zum Teil mehr rhetorisch als episch, Traumszenen
sind nicht hdufig und haben keinen unmittelbaren Hand-
lungsbezug, Gotterszenen und auch Beschreibungen von
Kunstwerken fehlen. Ganz anders als etwa bei Silius Italicus,
wo die Vergil-Nachfolge zum Kunstprinzip und damit
zum Lebensnerv der Dichtung geworden ist — sein Epos
schliesst sich an die Aeneis an wie die Apostelgeschichte an
die FEwvangelien — erfassen wir bei der Pharsalia von der
epischen Tradition aus nicht — oder doch nur indirekt —
den eigentlichen Kern des Dichterischen.

Abschliessend soll es unsere Aufgabe sein, die Merkmale,
die unser « Negativtesty — der Vergleich mit fritheren
Epikern — hervortreten liess, nun positiv zu formulieren :

1. Als Stoff dient das Reale, und zwar aufs ganze gesehen
ohne den mythischen Uberbau. Da Lucan auf die #heologia
fabulosa * verzichtet, so bleibt einmal der Bereich der Natur
und zum andern derjenige der Geschichte. Dieses Reale
wird von Lucan sehr ernst genommen 2.

2. Freilich macht der Dichter nicht bei der Bestands-
aufnahme Halt. Stehen doch diese Bereiche fiir ihn nicht
beziehungslos nebeneinander, vielmehr spiegelt sich nach
stoischer Art die Geschichte in der Natur 3. Dieser Ersatz
fir den Mythos zeigt, wie richtig Thierfelder ¢ gesehen

1Vgl. Varro bei Aug., Ci., 6, 5.

2 Zur romischen Abneigung gegen das Fiktive P. GrivAL, Essai sur I’ Art
poétique d’Horace (Paris 1968), 183. Die Exaktheit von Lucans Information
betont auch R. CASTRESANA UDAETA, Histdria y politica en la Farsdlia de Marco
Amnneo Lucano (Madrid 1956), 62. Von « Verismus» bei Lucan spricht (im
einzelnen vielleicht doch etwas tibertrieben) PraceNTini, 39.

LY

8 Zu den kosmischen Gleichnissen vgl. besonders L. EckarDT, Exfkurse
und Ekphraseis bei Lucan (Diss. Heidelberg [1934] 1936), 48 fI. Vgl. auch
O. ScHONBERGER, Leitmotivisch wiederholte Bilder bei Lucan, RAM 103,
1960, 81-90. Frritz KonNic, Mensch und Welt bei Lucan inm Spiegel bildbafter
Darstellung (Diss. Kiel 1957, Mscht.).

4 A. THIFRFELDER, 2.0., 5.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 299

hat, als er sagte, Lucan habe den Sinn des Gotterapparats
besonders tief verstanden. Lucan erringt sich denkend eine
dichterische Weltschau. Nicht nur die Stoa, sondern auch
die Dichter standen hierbei Pate, wobei ihm aus ganz
unterschiedlichen Griinden detr homerische wie der vet-
gilische Mythos fernlag, Lucrez und Ovid dagegen (trotz
detr Schulunterschiede) wichtige Ansatzpunkte boten.

3. In Lucans Werk durchdringt sich Objektiv-Episches
mit Subjektiv-Lyrischem. Man kann hierin die einseitige
Fortsetzung einer vergilischen Linie sehen. Parallel damit
geht das Hervortreten eines starken Engagements. Triger
dieses Subjektiven ist das Rhetorische. Neben dieser Ana-
logie ist aber auch ein polarer Gegensatz zu Vergil fest-
zustellen : Lucans Empfinden ist weniger mystisch-innerlich
als «ek-statisch» im wortlichen Sinne; er blickt nicht nach
innen, sondern nach aussen, er « tritt» aus sich selbst
« heraus ».

4. Lucans Verstindnis der Geschichte ist tragisch,
jedenfalls frei von dem Streben nach harmonischem Aus-
gleich. Hierin dhnelt Lucan mehr Homer als Vergil. Ist
Lucan parteiischer als diese beiden Epiker? Sein erstes
Ziel ist nicht pamphletistisch, es geht ihm vielmehr um die
exemplarische und formvollendete Darstellung eines grossen
weltgeschichtlichen Zusammenhangs . Ist fur Lucan alles
letztlich sinnlos 2? Hier scheint eine gewisse Vorsicht
geboten. In einem Karfreitagsgemilde braucht kein Oster-
licher Glanz zu sein. Lucan schafft bewusst eine Darstellung

! In dhnlichem Sinne FEicHBERGER (zitiert Anm. 4, S. 275), 69 f. Vgl
G. LAFAYE, Les causes de la guerre civile dans César et Pétrone, Revue des
cours et conférences, 2¢ année, n° 33 (Paris 1894), 491-497 ; 533-540, bes. 495 :
« Ainsi Lucain met en pleine lumiere les causes générales que César a dissi-
mulées avec un si grand soin.» 497 : « On peut méme dire, somme toute,
que Lucain est plus historien que César.»

? Lucan der « Dichter des Widersinns » (THIERFELDER, 13).



300 MICHAEL VON ALBRECHT

des Untergangs als Gegenstiick zu dem Geburtsmythos
Vergils. Das Insistieren auf Prozessen des Zerfalls und des
Todes entspringt dabei also nicht etwa einem persénlichen
Sadismus oder nur einem perversen Zeitgeschmack, die
relative Hoffnungslosigkeit nicht bloss einem individuellen
Pessimismus, sondern diese Ziige sind konzeptionsbedingt :
Wihrend die Aeneis das Mysterium der Geburt Roms
darstellt, hat Lucan die Pharsalia als ein « Mysterium des
Todes » gestaltet.

5. Wie im Verhiltnis zur Geschichte finden wir auch
in bezug auf die epische Tradition einerseits grosse Selbstin-
digkeit, andererseits aber auch das Ausgehen von prizisen
und realen Ansatzpunkten als Charakteristikum Lucans.
Gewiss, die epische Tradition liefert ihm eine Sprache,
deren Unterténe Lucan in knappster Form zu evozieren
versteht ; aber sein Ingenium, das mit grosser Freiheit die
Grundlinien bestimmt, reduziert das Fremde gewissermassen
zum Samenkorn und macht es sich nur insoweit zu eigen,
als es diesen Grundlinien entspricht L

Ist nun Lucan ein Epiker zu nennen? Ein traditioneller
Epiker — nein. Ein Epiker in einem neuen Sinne — ja.
Das Epos als divinarum bumanarumaue rerum comprebensio war
mit dem Schwinden des mythischen Weltbildes und der
gestalthaften Gottesvorstellung schon frith problematisch
geworden. Sein universaler Anspruch wurde durch das
hohe philosophische Lehtepos fortgefithrt, zundchst bei
den Vorsokratikern und dann in neuer Weise in Rom, wo
das philosophisch-didaktische Element vor Luctez schon
bei Ennius ins Epos Eingang fand. In Rom wandelt sich
denn auch, der Gestaltlosigkeit der romischen Gottes-
vorstellung entsprechend, das alte Epos in verschiedenen
Schattierungen zur « kosmischen Poesie», zum « Weltge-

1 Dahet die telativ geringe Rolle szenischer Imitation bei Lucan.



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 301

dicht» ! wobei in dieser Beziehung Lucrez und Ovid fir
Lucan zumindest ebenso bedeutsam sind wie der Didaktiker
Vergil. Die romische Konzeption des « Weltgedichts » 2
hat die Schranken der Mythologie ebenso durchbrochen
wie die der Gattungstraditionen des Epos im urspriinglichen
Sinne 2. Das Epos hat also nicht zuletzt durch Lucan eine
Metamorphose erfahren, die indirekt der Entstehung einer
kosmischen Dichtung wie der Gattlichen Komidie Dantes
den Boden bereitet hat.

1 Es spricht fiir die dichterische Kraft der Romer, dass diese Synthese moglich
war, dass also nicht etwa Philosophie und Geschichte rein prosaisch wurden
und die Poesie sich in ein Reservat des Fiktiven zuriickzog.

2 Vgl. E. Zinn, Die Dichter des alten Rom und die Anfinge des Weltgedichts,
A A 5, 1956, 7-26; jetzt auch in: Rémertum, hsg. von H. OPPERMANN
(Darmstadt 1962), 155-187.

3 Andere Gattungen wirken herein : man koénnte auch « Elegisches », « Idylli-
sches », « Satirisches» usw. bei Lucan herausarbeiten.



302 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry : Puisque vous avez axé votre exposé sur la tradi-
tion, il aurait d venir en téte de nos Entretiens. C’est ainsi que
le cercle est bouclé ; puissions-nous, dans ce cercle, avoir enfermé
Lucain afin de le mieux connaitre! Voudriez-vous revenir sur

Apollonios de Rhodes?

M. von Albrecht : Lucan beriihrt sich mit Apollonios in seiner
Freude am wissenschaftlichen Detail und in seinem psychologi-
schen Interesse. Die Art der Behandlung ist jedoch grundver-
schieden. Apollonios strebt in erster Linie nach zeitlicher Kon-
tinuitit und nach Gegenstindlichkeit, Lucan nach Intensitit.
Apollonios kultiviert in gewisser Bezichung bewusst die « Ober-
fliche», Lucan strebt nach vertiefender Deutung — oft auf
Kosten der Anschaulichkeit (vgl. besonders Friedrich Mehmel,
Virgil und Apollonios Rhodios. Hamburger Arbeiten 1, 1940).

MU Marti : Vous avez décrit la technique de Lucain qui,
partant soit d’un fait réel, d’un objet, soit d’un événement histo-
rique (tempéte, armes, foréts, mutinerie), les transforme en
poésie. Vous avez aussi prononcé les mots de microcosme et
de macrocosme. Pourriez-vous tout d’abord nous montrer de
quelle maniére le réel devient symbole dans la Pharsale ; et ensuite
nous indiquer si Lucain, tout en décrivant les événements de la
guerre civile, leur donne, a votre avis, une signification univer-
selle ; §’il éleve a D’échelle d’une histoire cosmique les événe-
ments qui se déroulent dans le temps et I'espace, en d’autres
termes, si le microcosme reflete et nous aide a comprendre le
macrocosme ?

M. von Albrecht : Thre Fragen erschopfend zu beantworten,
hiesse ein Buch tber Lucan und seine Poetik zu schreiben.
Darum nur einige kurze Bemerkungen : Als historischer Epiker



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 303

geht Lucan zweifellos zunichst von einem Realen aus; er ver-
wandelt es dann, wie mir scheint, in zwei Prozessen, die einander
entgegengesetzt sind. Zuerst wird das Reale in einem Vorgang,
den Pichon als «synthetische Konzentration» bezeichnet hat,
vereinfacht. Diese Vereinfachung beginnt mit der Vermeidung
von Wiederholungen und dem Abstreifen von Zufilligem ; sie
kann aber bis zur Reduktion des Gegenstindlichen auf einen
einzigen produktiven Punkt gehen. Aus diesem Keim wird dann
mit innerer Logik der Gegenstand neu geschaffen, so dass er
nun weniger das darstellt, was « wirklich gewesen ist» als, um
mit Aristoteles zu reden « was sein koante». Durch Reduktion
und erneute Entfaltung wird das Reale so umgestaltet, dass es
zugleich symbolische Bedeutung gewinnen kann. Dass fiir eine
poetische Darstellung ein Minimum an Realitit gentigt, aber
zugleich unerldssliche Voraussetzung ist, versuchte ich neulich
an dem Bilde des Staubkorns zu verdeutlichen, das die Kristall-
bildung ermdoglicht.

Hinsichtlich der Beziehung zwischen Makrokosmos und
Mikrokosmos haben Sie mit Recht den Seesturm als Beispiel
herangezogen. In der altepischen Welt ist der Makrokosmos
von Gottern erfullt, dussere und innere Stiirme gehoren von
Natur zusammen. Lucan hingegen muss davon ausgehen, dass
vielen seiner Leser die Natur entgéttert und der menschlichen
Seele entfremdet erscheint. Als Dichter sucht er die ehemals
im Epos selbstverstindliche Analogie =zwischen aussen und
innen bewusst herzustellen. Der stoische Gedanke der cupmdafere
kann ihn darin nur bestirken. (Wie sehr auch fiir Lucan zunichst
die Trennung beider Bereiche nahe liegt, beweist der grosse
Umfang reflektierender Partien einerseits und geographischer
Kataloge andererseits.) Lucan schligt die Briicke zwischen
aussen und innen, eine Grundbedingung poetischen Gestaltens,
mit einer Bewusstheit, die uns Moderne in Erstaunen setzt.
Reflexion und Philosophie waren ihm aber nicht Selbstzweck,
sondern ein Mittel, um in einer entgdttert scheinenden Welt
dennoch Dichter sein zu konnen.



304 DISCUSSION

M. Due : It may be too much to say that Lucretius is among
the sources of Lucan’s philosophy; nevertheless, I am quite sure
that a comparison between these two poets would prove most
interesting and illuminate several aspects of what may be termed
poetical philosophy in Roman literature. It is quite obvious,
too, that in the field of poetical technique a comparison would
be extremely useful. The connection between Lucan and Lu-
cretius might seem strange at first sight. But perhaps—if for
one moment we allow ourselves to consider their private cha-
acter—they have had the same experience of disgust amidst all
the luxury and splendour of an over-civilized society (cp. Lucr.,
4, 1131 fl.). What do you think about this suggestion?

M. von Albrecht : Ich denke, Sie haben v6llig recht. Man kann
z.B. an das Lob des einfachen Lebens im vierten Buch (4, 373 ff.)
denken. Ausserdem scheint mir eine Analogie zwischen den
« Meditationen des Verfalls» bei Lucan und bei Lucrez zu
bestehen.

M. Le Bonniec: 1. La Pharsale continue a certains égards la
tradition alexandrine: c’est une ceuvre savante, parfois méme
étiologique. On pense a une influence possible des .Aitia de
Callimaque, et surtout des Métamorphoses et des Fastes d’Ovide.
Je suis persuadé qu’Ovide, poete érudit, a exercé sur Lucain une
profonde influence. Qu’en pensez-vous?

2. Lucain multiplie les interventions personnelles qui sont
beaucoup plus nombreuses dans son poeme que dans 1’épopée
traditionnelle, dans I’ Enéide par exemple. De méme, Ovide, dans
ses Métamorphoses, interrompt souvent le récit pour faire part au
lecteur de son indignation ou de son scepticisme. Il serait inté-
ressant d’étudier de ce point de vue Ovide comme modéle de
Lucain.

M. von Albrecht: 1. Da Ovid der « romische Kallimachos »
ist und Lucan ihn nachweislich stark beniitzt hat, mochte ich am



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 305

ehesten an eine indirekte Einwirkung des Kallimachos durch Ovid
auf Lucan denken.

2. Thr Hinweis auf die subjektiven Ausserungen Ovids ist
sehr berechtigt. In meinem Buche tber Die Parenthese in Ovids
Metamorphosen bin ich ndher darauf eingegangen, ohne jedoch
auf Lucan bezug zu nehmen.

M. Rutz : Die weitgehende Gleichheit unserer Auffassungen
macht es kaum moglich, einen Diskussions-Beitrag zu liefern.
Ich mo&chte nur zwei Finzelheiten hervorheben und unter-
streichen :

1. Die Versuche, in grosserem Umfang Einfluss des Ennius
auf Lucan festzustellen, scheinen mir wenig sinnvoll. Ich halte
Thre Auffassung fiir durchaus wahrscheinlich, dass Lucan vielleicht
von Ennius nicht mehr gegenwirtig war, als es uns ist, weil
auch fiir ihn und seine Zeit Ennius fast ausschliesslich der von
Cicero zitierte Ennius gewesen ist.

2. Mit dem Gebrauch des Ausdruckes « rhetorische Ubet-
treibung » sollte man aufhoren, soweit es Lucan betrifft. Man
misst, wenn man diesen Ausdruck gebraucht, Lucan an dem
Ideal einer Dichtung, das nicht das seinige war. Der Wille zur
Expressivitit ist in diesen Dingen allein entscheidend; nicht am
Verhiltnis zur Wirklichkeit haben wir solche Stellen zu messen,
sondern an der Frage, wie weit der Ausdruck gelungen ist.
Das « Rhetorische » in diesem Sinne — wie auch gestern mehrfach
betont — ist nicht Zutat, sondern integrierender Bestandteil
und legitimes Mittel des dichterischen Ausdrucks.

M. von Albrecht : 1. Ich bin ganz darin mit Thnen einig, dass
auf dem schwierigen Gebiet « Lucan und Ennius» grdsste
Vorsicht geboten ist.

2. Von « rhetorischer Ubertreibung » sollte man in der Tat
bei Lucan nicht sprechen. Es ist hier zweifellos ein Wille zum



306 DISCUSSION

Ausdruck wirksam, aber auch (was nicht immer gesehen wird)
ein rationales Element : der Wille, dem Realen eine ethische oder
kosmische Interpretation zu geben.

M. Baster : Nach allem, was schon gesagt wurde, kann ich
kurz sein. Ich mochte nur einiges bemerken.

Erstens scheint es mir wichtig, wie Herr Due mit Recht
hervorgehoben hat, sich tiefer mit dem moglichen Einfluss
Lukrezens auf Lucan zu beschiftigen. Besonders die Stellen,
wo bei Lukrez und bei Lucan die Gleichnisse auftreten, konnten
vielleicht neue Angrifispunkte erofinen.

Zweitens erlaube ich mir, nochmals auf das allgemeine
Kunstwollen der neronischen Epoche hinzuweisen. Die Gemailde
zeigen Figuren mit tbersteigerten Gesichtsziigen, im Gegensatz
zu den Gemilden der augusteischen Epoche. Die Uberbietung
Vergils soll also m.E. gesehen werden im Rahmen einer breiteren
kulturgeschichtlichen Entwicklung : i.e. handelt es sich nicht
nur um Vergil, sondern zudem um eine allgemeine geistige
Umgestaltung des Zeitgeschmacks.

Drittens mo6chte ich bei Ihren Bemerkungen zum Elefanten-
gleichnis (6, 208) auf die heroische Rolle hinweisen, die die
Elefanten seit Alexander im Hellenismus zu spielen beginnen.
(Material v.a. bei Spinazzola, Pompe: alla luce degli scavi nuovi di
Via dell’ Abbondanza [1953].) (In der rémischen Minzprigung
zum Beispiel treten die Elefanten ziemlich plotzlich auf, nach
alexandrinischem Beispiel vielleicht. Sie werden besonders
wichtig in der Triumphalsymbolik.)

M. von Albrecht : Der Vorstellung eines « Zeitstils » wohnt
methodologisch eine eigentiimliche Dialektik inne. Wir ab-
strahieren ihn aus konkreten Kunstwerken und erkliren sie dann
wieder aus ihm. Dabei besteht die Gefahr, auf Grund von Ziigen,
die bedeutenden und unbedeutenden Werken gemeinsam sind,
die Einmaligkeit grosser Schopfungen zu verwischen. Wenn
wir wissen, dass durchschnittliche Produkte jener Epoche zu
« Ubertreibung » neigen, so enthebt uns dies nicht der Pflicht,



LUCAN UND DIE EPISCHE TRADITION 307

nach der Funktion und dem Stellenwert zu fragen, den sie in
einer grossen Dichtung wie der Pharsalia hat. Ich habe dies,
ausgehend vom Verhiltnis zur epischen Tradition, versucht.
Lucan gestaltet so, weil Einfiihlung und Ek-stase bei ihm kos-
mische Dimensionen annehmen. Bei ihm — und vielleicht bei
dem Architekten der Domus Awurea? — ist dies innerlich not-
wendig und glaubwiirdig, andere folgen einfach der Mode.

M. Grimal : Dans cette définition de la technique épique de
Lucain par ses contours, ou ses facettes, que devient lautre
moitié de la tradition homérique, 4 laquelle Virgile doit beaucoup,
et qui est constituée par ’Odyssée? Le theme du voyage n’a pas
été traité par Lucain lui-méme. Mais il est présent, malgré cela,
divisé, entre les différentes parties du poeme : ici la tempéte sur
I’ Adriatique, 1a, la marche dans le désert, etc. Ne peut-on penser
que Lucain lui a donné un réle précis: emplir les moments
d’attente, de relichement entre les scénes dramatiques, les som-
mets de la tension poétique? Probléme qui est toujours délicat
dans le récit épique.

La tradition épique, homérique aussi bien qu’hellénistique,
comportait la description de nombreuses ceuvres d’art. Lucain,
a peu prés seul, renonce a cet ornement. Pourquoi?

Il est juste de faire intervenir, pour expliquer Lucain,
Iinfluence de la poésie didactique, qui est une forme de I’épopée.
Une difficulté traditionnelle, soulevée a propos de la contradic-
tion (apparente) entre I’épicurisme de Lucréce et son entreprise
d’exposé poétique, nous aidera sans doute 2 comprendre que,
dans le cas de Lucain, la doctrine stoicienne, au contraire, invitait
a I’épopée : non seulement 'exemple de Cléanthe nous le montre,
mais aussi la doctrine de la sympathie, qui établit des correspon-
dances entre tout microcosme et le macrocosme. On peut dire
que le poeme de Lucain est une épopée de philosophie politique.

Ce qui entraine, je crois, une conséquence importante : tandis
que I’épopée traditionnelle, jusqu’a Virgile, met en scéne les
actions des héros, et d’eux seuls, chez Lucain, les foules jouent



308 DISCUSSION

un roéle (au début du livre z; ailleurs les soldats, etc.); la cité
entiere est incluse dans I’épopée. Cela appartient sans doute au
romantisme de Lucain, cette poésie de "anonyme — la cité, les
autres hommes étant, aux yeux d’un stoicien, partie intégrante
de la Natura, et leur devenir aussi important que le sort individuel
des protagonistes.

M. von Albrecht : Thr Hinweis auf die Odyssee und die Funktion
des Reise-Motivs ist fruchtbar. Ausserdem scheint mir ein
Kontrast beabsichtigt zu sein zwischen der « Heimkehr» und
dem «sanften Tod» des Odysseus einerseits, und der Flucht
und dem gewaltsamen Tod des Pompeius andererseits.

Nun zum Verzicht auf Beschreibungen von Kunstwerken :
Als mogliche Erklirungen bieten sich entweder philosophische
Erwigungen stoischer Art oder die Eigenart von Lucans Be-
gabungsrichtung an, deren auditiven Charakter MUe Marti
neulich hervorhob. Ich neige zu der zweiten Annahme. Freilich
wissen wir nicht, ob ein « Schild Catos» nicht in einem der
spateren Biicher Raum gefunden hitte.

Der politisch-philosophische Aspekt, auf den Sie mit Recht
hinweisen, bildet ein wichtiges Glied in der Welt des lucanischen
Epos, die vom Mikrokosmos des Individuums (Ethik) tber den
der Gesellschaft (Politik) bis zum Makrokosmos (Physik) reicht.
Die « Sympathie » zwischen dem Raum der Physik und dem der
Politik driickt sich in den Prodigien aus; das von Ihnen beobach-
tete Verstindnis der Einzelnen fir Gruppen, Massen und ein-
fache Menschen schligt ebenfalls die Briicke zwischen zwei
Bereichen. Hierher gehort das aktive und engagierte Verant-
wortungsgefiihl fiir die Menschheit als Ganzes, deren Selbstzer-
storung der Wissende nicht tatenlos zusehen kann. Der Dichter
« lehrt » nicht stoische Philosophie, sie wird ihm zu einem moder-
nen Mittel, um auf rationalem Wege zu einer dichterischen Welt-
schau zu gelangen.



	Der Dichter Lucan und die epische Tradition

