
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 15 (1970)

Artikel: Lucan und die Rhetorik

Autor: Rutz, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

WERNER RUTZ

Lucan und die Rhetorik





LUCAN UND DIE RHETORIK

Das Thema « Lucan und die Rhetorik » ist im Grunde

gar nicht ein Thema, sondern ein Themenbündel. Dem
Einfluss der Rhetorik wäre auf den Gebieten der inventio,
der dispositio und der elocutio nachzugehen. Ich werde in
den Mittelpunkt meiner Betrachtungen die inventio stellen,
und ich werde den Zugang zu diesem Thema auf einem

Seitenweg suchen.

Zu den Qualen, unter denen die republikanischen
Truppen auf dem Marsch durch die afrikanische Wüste
leiden, gehört nach Darstellung Lucans auch der peinigende
Durst, den zu löschen es nur selten Möglichkeiten gibt, die
noch dazu ganz unzureichend sind. Wie es die Art Lucans
ist, wird diese Durstqual an zwei Einzelszenen exemplifiziert,

deren eine wir hier zunächst betrachten wollen. Der
Inhalt ist folgender: In den Versen 9, 498-500 werden
einleitend die aufbrechende Hitze des neuen Tages und
ihre Folgen, der triefende Schweiss und der dörrende
Durst, dem Leser vor Augen gestellt: Arent ora siti (9, 500).
Man erblickt eine winzige Quelle, deren Nass eben die

Wölbung eines Helms füllt, ein Soldat schöpft es und reicht
es so dem Anführer Cato. Ob der Zumutung, trinken zu
sollen, während alle anderen dürsten, bricht Cato in Zorn
aus, beschimpft den Soldaten und vergiesst das Wasser

(9, 505-510).
Diese kleine Episode ist uns von keinem Historiker des

Bürgerkrieges überliefert. Freilich hat das 112. Buch des

Livius eine Beschreibung des mühseligen Marsches Catos

durch die Wüste in Afrika enthalten (laboriosum M. Catonis

in Africa per deserta cum legionibus iter), wie die Periocha
mitteilt. Eine der wenigen Einzelheiten indes, die uns überhaupt
über den Wüstenmarsch berichtet werden, bringt Plutarch
(Plut., Cat. Mi., 56): Cato nahm eine grössere Anzahl



236 WERNER RUTZ

Lastesel zur Trinkwassersorgung mit, dazu eine Menge
Vieh und Wagen. Man wird daraus schliessen dürfen, dass

die Soldaten Catos nicht über ein sozusagen für einen
Wüstenmarsch normales Mass hinaus an Durst zu leiden
hatten. Die anderen Historiker schweigen; es ist aber nicht
erlaubt, e silentio den Schluss zu ziehen, Plutarchs Darstellung
sei falsch.

Ich habe bereits gelegentlich meiner Besprechung von
M. Morfords Buch darauf hingewiesen, dass diese Szene

Lucans aus der Alexandertradition stammt, und möchte
das jetzt näher untersuchen. Arrian erzählt die Episode
im 6. Buch (6, 26), und zwar mit dem ausdrücklichen
Hinweis, dass sie von vielen erzählt werde, dass aber über Ort
und Zeitpunkt des Geschehens keine Übereinstimmung
herrsche. Er, Arrian, legt sie jedenfalls in den Winter des

Jahres 325 in den strapaziösen Marsch Alexanders den
Indus aufwärts, andere erzählen sie als früher, bei den

Parapamisaden, geschehen. Auf jeden Fall sieht Arrian in
der Handlungsweise Alexanders ein spyov xaXov (6, 26, 1).

Alexander habe wie seine Soldaten unter Durstqualen gelitten
und habe den Weg zu Fuss zurückgelegt, um seinen Truppen
ein Vorbild zu geben. Leichte Truppen seien inzwischen
ausgeschwärmt, hätten ein Rinnsal entdeckt und Alexander
das Wasser in einem Helm gebracht. Dieser habe es

angenommen, den Soldaten gedankt und es dann im Angesicht
des ganzen LIeeres ausgegossen. Darüber sei das Heer so

begeistert gewesen, dass die Wirkung dieselbe gewesen
sei, als habe jeder das Wasser getrunken : Kotl era t&Ss tö>

epycp Iq ToaovSe srappcocr0i)vai ttjv crrparaav Ttaaav coctts sl-

xaaat. av rava tcotov ysvsaOai. tzolgw exsivo to üScop to 7rpo<;

'AXe^avSpou sxxuOsv (6, 26, 3). Und Arrian fügt lobend
hinzu, er sehe in dieser Tat einen Beweis für die

Selbstbeherrschung wie für die militärische Führerqualität
Alexanders: Toüto eyw, efjrsp ti aXXo, to spyov siq xapTeplav TS

xal ajxa CTTpaTTjylav STraivS 'AXs^avSpou (ebendort).



LUCAN UND DIE RHETORIK

Bei Plutarch (Alex., 42) begegnen dem dürstenden

Heereszuge einige Makedonen, die auf Mauleseln Wasser von
einem Fluss in Schläuchen heranbringen. Da sie Alexander
in der Hitze ganz entkräftet sehen, füllen sie in Eile einen
Helm mit Wasser und bieten ihn dem Könige dar. Auf
seine Frage, für wen das Wasser bestimmt sei, antworten
sie, für ihre eigenen Kinder; aber sie könnten ja, falls sie

diese verlören, neue zeugen, wenn er nur lebe. Darauf
nimmt er den Helm in die Hände, bemerkt dann aber, dass

alle seine Leute schmachtend nach dem Trank schauen.
Deshalb gibt er, ohne zu trinken, den Leuten den Helm mit
Dank zurück und sagt, seine Soldaten würden den Mut
verlieren, wenn er allein trinke: <GAv yap auro?, S97],

ma> (tovo?, ä0u(xy)croucji.v o5tol» Auf Grund der Enthaltsamkeit

und des Grossmutes ihres Königs schöpfen die Soldaten

neuen Mut und rufen, sie spürten weder Ermüdung noch
Durst. Was mit dem Wasser geschieht, erfahren wir nicht.

Curtius Rufus schliesslich beschreibt im 7. Buch (7, 5, 2-6)
zunächst — und zwar am ausführlichsten — die Durstqualen ;

dann sagt er (7, 5,9): Anxium regem tantis malis circumfusi
amici sui magnitudinem unicum remedium deficientis exercitus

esse; und da seien dem Heer zwei Männer aus der Gruppe
der « Quartiermacher » begegnet, die Wasser in Schläuchen

gebracht hätten, um es ihren im selben Heer befindlichen
Söhnen zu geben. Einer von ihnen habe, als sie den König
gesehen hatten, den Schlauch geöffnet, einen Becher (vas,

quod simul ferebat) gefüllt und dem König gereicht. Jener
habe ihn angenommen, gefragt, wem sie das Wasser zugedacht

hätten, und den vollen Becher mit den Worten
zurückgegeben : «Nec solus», inquit « bibere sustineo nec tarn

exiguum dividere omnibus possum; vos currite et liberis vestris

quod propter illos attulistis date!» (7, 5, 12).

Vergleichen wir die drei Fassungen.
Die Darstellung Arrians hat am meisten Wahrscheinlichkeit

für sich. Die Einführung der Kinder beziehungsweise



238 WERNER RUT2

Söhne, die wir bei Plutarch finden und die bei Curtius in
modifizierter Form erscheint, dürfte aus sentimentalen

Erwägungen heraus geschehen sein ; von wem sie stammt
(Kleitarch lässt sich nicht feststellen. Sinnvoll ist sie

jedenfalls nicht: einmal passt sie nur auf Söhne im
Kleinkindalter, zum andern setzt sie das Vorhandensein von
mehr Wasser im Kreise der haltenden Soldaten (ausdrückliche
Erwähnung der Schläuche, aus denen der Helm beziehungsweise

der Becher gefüllt wurde) und von einer Quelle oder
einem Fluss in nicht allzu grosser Entfernung voraus (die
Quartiermacher konnten das marschierende Heer am
selben Tage wieder erreichen). Damit wird die Schärfe der
Geschichte zugunsten einer sentimentalen Humanität
genommen. Es kommt noch ein anderer Unterschied hinzu, der

für den Vergleich mit Lucan wichtig ist: bei Arrian ist das

Streben Alexanders, seinen Truppen Vorbild zu sein,
ausdrücklich einleitend angedeutet (spyov xaXov!); bei
Plutarch ist davon nicht die Rede; im Gegenteil, Alexander
leidet ganz besonders unter der Hitze. Bei Curtius schliesslich
erscheint Alexander als anxius; seine Freunde müssen ihn
anflehen, er möge doch ein Beispiel von Seelengrösse geben,

um der nachlassenden Durchhaltekraft seines Fleeres
aufzuhelfen. Die Fassungen des Curtius und der Vorlage des

Plutarch waren also keineswegs geeignet, Lucan zu einer
Übertragung der Szene auf Cato zu veranlassen : sie zeigen
nicht deutlich genug oder gar nicht die dafür geforderte
exemplarische Haltung des Königs. Entsprechend fehlt
auch bei Curtius der wörtliche Flinweis auf menschliche
oder soldatische Tugenden völlig, bei Plutarch ist von
syxpaTsta und p.eyaXoi[;uxta die Rede, und nur Arrian wertet
das Verhalten Alexanders ganz präzis als Zeichen von
xaprspla einerseits, crrpaTTjYta anderseits.

Wir dürfen folgende Schlüsse ziehen : Die Episode ist in
ihrem Kern historisch und sicher schon bei den frühen
Alexanderhistorikern zu lesen gewesen. Die Arrianische Fassung,



LUCAN UND DIE RHETORIK

auf Aristobul oder Ptolemaios zurückgehend, ist in sich

schlüssig und wahrscheinlich. Die bei Plutarch und Curtius
greifbare Fassung ist das Ergebnis mehrfacher Ausmalung;
eine Reihe von Zügen sind hinzugekommen; die innere
Wahrscheinlichkeit der Geschichte hat aber darunter
gelitten. In der einen oder der anderen Fassung hat die
Geschichte auch ihre Lokalisation gewechselt. Allerdings
dürfte sie überall im Zusammenhang der Züge Alexanders in
Asien geblieben sein. Eine Transposition nach Afrika hätte

irgendwo erkennbar sein müssen; sie ist auch deshalb besonders

unwahrscheinlich, weil wir nirgends von aussergewöhn-
lich schweren Wüstenmärschen Alexanders in Afrika hören,
wie Gerhard Bendz (zu Frontin. i, 7, 7) richtig notiert hat.

Der nächste Schritt ist sicher gewesen, die Episode in
die Exemplasammlungen der Rhetorik zu übernehmen.
Sie bietet sich dafür förmlich an und lässt sich als Exemplum
für syxpcrreia, [reyaAcuJjuxia, xap-repia, aTpaTyjyia anführen. Die
Überlieferung in uns nicht erhaltenen Exemplasammlungen
wird erhärtet durch die Tatsache, dass die Episode in
Frontin 1, 7, 7 erscheint, wo sie — ich verweise wieder auf
Gerhard Bendz — mit hinlänglicher Sicherheit sowohl aus

sprachlichen als auch aus sachlichen Gründen als

Interpolation anzusprechen ist.
Da nun dieses Exemplum zur Voraussetzung einen

Wüstenmarsch mit Durstqualen hat und da es xaprspia —
continentia und geyaXo^u/ia — magnanimitas, dazu mehr oder

weniger auch cnrpaTYjyia exemplifiziert, konnte Lucan es ohne
weiteres auf Cato übertragen. Ihm musste dabei, wie gesagt,
die Fassung vorschweben, die auch Arrian vorgelegen hat;
und in der Tat gibt es einige schlagende Parallelen zur
Fassung Arrians :

conspecta est parva maligna unda procul vena (9, 500 f.)

~ supsw üScop auXAsAsyfisvov sv tivi ^apaSpa oü ßaOsia,

öXtyTjv xai tpaüXvjv TuSaxa (6, 26, 2);



240 WERNER RUTZ

quam vix e pulvere miles corripiens (9, 501 f.) ^ xod

toüto ouv yaXsTzSx; cruXXs^avTa? (ebendort);

galeae confudit in orbem porrexitque ditci (9, 502 f.) ~
IpißaXovTac; kc, xpavoc, to üScap 7rpoosveyxeiv Tai ßaaiXsi

(ebendort);

excussit galeam, suffecitque omnibus unda (9, 510) ~ Xa-

ßovTa Se ev o^si TrdvTwv ex^sar xal erci twSs tw £pY9>

e<; ToaovSe eTuppoxrOrivat. ty)v arparidv ^üfTTcatrav tocrre ei-

xaaca av Ttva tcotov yevecrOat. tzolgim sxslvo to uScop to
7tpö<; 'AXe^avSpou ex^uOsv (6, 26, 3).

Bei aller so offensichtlichen Verwandtschaft ist
festzustellen : es ist ebenso sicher, dass Arrian diese Episode
in der ihm vorliegenden zusammenhängenden Quelle —
Ptolemaios oder Aristobul — vorfand, wie dass Lucan sie

in einer Exemplasammlung und nicht in einer zusammenhängenden

Alexandererzählung gelesen hat. Denn dass

Lucan die Quelle Arrians benutzt haben sollte, lässt sich
meines Erachtens sonst an keiner Stelle nachweisen. Ich
kann das hier natürlich nicht beweisen ; im Zuge meiner —
allerdings noch nicht abgeschlossenen — Untersuchungen
über das Verhältnis Lucans zu Curtius Rufus glaube ich
aber erkannt zu haben : wo Lucan Verbindungen zur
Alexandergeschichte aufweist, die sich nicht als Übernahme

von Einzelepisoden aus Exemplasammlungen erklären lassen,

liegt des öfteren eine engere Beziehung zu Curtius Rufus

vor, jedoch nie eine solche zur Arrianquelle. Curtius aber

kam, wie oben gezeigt, an dieser Stelle für eine Entlehnung
gar nicht in Betracht. Übrigens mögen unter den sonstigen
Quellen Arrians — er nennt sie mit dem vieldeutigen Satz

dx; (xsTe^sTspoi ävsypoQav (6, 26, 1) — auch Exemplasammlungen

gewesen sein.
Haben wir also wahrscheinlich gemacht, dass Lucan als

Quelle eine Exemplasammlung benutzt und sich dabei der



LUCAN UND DIE RHETORIK 24I

in der Rhetorik wie in der Dichtung nicht eben selten

angewandten Gepflogenheit bedient, exemplarische
Situationen auf andere Persönlichkeiten zu übertragen — ein
Beispiel dafür bietet Lucan in der von Herrn Grimal
interpretierten Rubiconszene, in der Lucan das Motiv von den
als Wellenbrecher in den Fluss gestellten Elephanten (Liv. 21,

47, 4 unter Berufung auf Coelius Antipater, von Livius
selbst verworfen) aufgreift und von Hannibal auf Caesar

(nun freilich mit Pferden) überträgt —, so ist jetzt die Frage
zu stellen, was Lucan dieser Quelle hinzugefügt hat, wie
also seine Arbeitsweise hinsichtlich der inventio ist. Da sind
zunächst die Verse 9, 503 f. zu nennen :

Squalebant pulvere fauces

cunctorum, minvnumque tenens dux ipse liquoris
invidiosus erat.

Die Durstqual an sich wird also nicht ausgemalt. Darin
zeigt sich wieder die künstlerische Ökonomie, die wir
schon im Anschluss an den Vortrag von MUe Marti
besprochen haben : Durstqualen hat er bereits im 4. Buch
geschildert, also lässt er es hier mit der blossen Erwähnung
genug sein. Somit wird die Situation — alle dürsten, der

Anführer, im Besitz einer noch so kleinen Wassermenge,
wird glühend beneidet — nur sprachlich durchgestaltet
und in scharf antithetischer Form gegeben (der Gegensatz
cunctorum — dux ipse umschliesst den Mittelvers). In chiasti-
scher Zuordnung wird der Gegensatz am Ende der Episode
dann wieder aufgenommen :

Excussit galeam, suffecitque omnibus unda (9, 510).

Zwischen diesen beiden, die äussere und innere Situation
in ihrer Spannung umreissenden Sätzen ist eine knappe
Rede Catos eingeschoben, die aus zwei rhetorischen Fragen

und einem abschliessenden Ausruf besteht. Sie enthält



242 WERNER RUTZ

keineswegs das, was man in einer solchen Situation eigentlich
erwarten sollte : einen Ausdruck des Dankes an den
Soldaten, der ihm das Wasser darreicht. Das wäre doch das

Nächstliegende, und ein Dank Alexanders wird auch
sowohl bei Arrian sTtaivecrai, toü? xojuuavTa? als auch
bei Plutarch sTroaveaa? too? äv0p&>7tou? vermerkt. Bei
Lucan steht an seiner Stelle eine heftige Invektive gegen
den Überbringer des Wassers. Das ist nur verständlich,
wenn wir die ethische Bewertung voraussetzen, die erst der

dritte, abschliessende Satz der Rede expressis verbis bietet :

angesichts des dürstenden Heeres zu trinken, wäre ein
Zeichen von Weichlichkeit und Tugendlosigkeit; es würde
damit die Idee Catos zerstören. Ja, selbst ein Soldat, der so
handelte, entfernte sich damit so weit von dieser Idee, dass

er aus dem Heer Catos ausgestossen wäre. Der Soldat hat
also mit seinem Angebot nicht Liebe und Opferbereitschaft
für seinen Führer gezeigt, wie das bei aller Verschiedenheit
in beiden Fassungen der Alexandertradition deutlich ist
und auch ausgesprochen wird, sondern vielmehr sein

Unvermögen, das Leiden an sich und das Leiden gerade
des Führers als ethisch sinn- und wertvolles Tun zu begreifen
und eben dadurch seine Pflicht als Soldat Catos zu erfüllen.
Somit kann ihn Cato als degener miles ansprechen, statt
ihm zu danken, als einen, der der Strafe viel würdiger
sei, angesichts der dürstenden Mannschaft zu trinken.

So übernimmt Lucan zwar das Handlungsschema des

Alexanderexempels, füllt es aber mit neuem Inhalt, indem
er es benutzt, um den Tugendlehrer Cato zu zeigen, der
keine Gelegenheit auslässt, seine von ihm als richtig
erkannten Grundsätze anderen einzuhämmern (dass er Cato
dabei als concitus ira zeichnet, bedeutet in seiner
Widersprüchlichkeit zum Bilde des stets beherrschten Cato eine

situationsgebundene,' stationäre ' Steigerung). Entscheidend
für die inventio Lucans ist die Umideologisierung, die die

Episode bei Lucan erfährt: dieselbe Geschichte, die in der



LUCAN UND DIE RHETORIK 243

Alexandertradition das enge menschliche Verhältnis
zwischen Alexander und seinen Soldaten kennzeichnet, wird
hier zum Ausdruck des ungeheuren Abstandes, der Cato

vom ' alltäglichen ' Menschen trennt. Die ' Menschlichkeit'
im Sinne der Überlieferung bedeutet für Lucan eine

Versuchung, das eigentlich Menschliche zu verfehlen.
Die Wichtigkeit, die Lucan dieser Umideologisierung

beimisst, zeigt sich in der mit den Mitteln der Rhetorik
geformten Sprache gerade dieser Zutat, und dasselbe können
wir abschliessend mit Vers 509 s. feststellen : es ist inhaltlich
die Aussage Arrians, aber mit der Lucan eigenen rhetorischen

Artistik auf drei Wörter komprimiert und dabei zur
paradoxen Pointe gestaltet, — aus dem einfachen Wasser
bei Alexander ist hier aber ein sozusagen metaphysisches
Wasser geworden.

Wie stark die Formulierung Lucans ihrerseits auf die
rhetorische Exemplatradition eingewirkt hat, zeigt die
Tatsache, dass der Frontininterpolator nunmehr die Alexanderepisode

auf den Wüstenmarsch Alexanders in Afrika verlegt1.
Für Lucan ergibt sich durch die Aufnahme dieser Episode

aus der rhetorischen Alexandertradition bei aller
Umgestaltung aber die Gefahr, dass Cato hier als zweiter
Alexander erscheint, und zwar gerade deshalb, weil durch
die Rhetorik die Szene mit Alexander so stark verbunden
ist. Nach seinem Prinzip der wechselseitigen Erhellung von
Szenen in ihrer Bedeutung — das Prinzip ist bekanntlich
besonders von Otto Schönberger2 herausgearbeitet worden —

1 Haskins verweist zu 9, 510 auf I. Chron. 11, 15 ff. Ob er mit diesem Hinweis
eine Abhängigkeit oder eine Verwandtschaft nach der Art eines Wander-
motivs behaupten will, bleibt offen. Wahrscheinlich ware eine solche
Verwandtschaft wohl nicht; jedoch vgl. den Versuch Arredondos (Francisco
Arredondo, Un episodio de magia negra en Lucano, Helmantica 3, 1952,
347-362), auch die Erichthoszene auf ein alttestamentarisches Motiv zu
ruckzufuhren.
2 Otto Schönberger, Untersuchungen s>ur Wiederholungstechmk Lucans (Heidel
berg 1961, maschinenschriftlich vervielfältigt).



244 WERNER RUTZ

entgeht Lucan dieser Gefahr, indem er unmittelbar
anschliessend eine weitere Szene folgen lässt, die ebenfalls

aus der Alexandertradition stammt und sicher gleichfalls
über die Deklamationen weiteste Verbreitung gefunden
hatte: den Besuch beim Orakel des Zeus-Hammon. Wir
können uns hier kürzer fassen, da die Alexanderüberlieferung
hier ziemlich einhellig ist: Alexander zieht aus eigenem
Antrieb zur Oase Hammon, um das Orakel zu befragen
(Plut., Alex., 26 f. ; Arr., An., 3, 3, 1; Curt., 4, 7, 5), und
lässt sich von keiner Schwierigkeit abhalten, den Plan
durchzuführen (Plut., Alex., a. O.; Arr., 3, 3, 3 ff. ; Curt.,
4, 7, 10 ff.). Sein Ziel ist, Auskunft über sich selbst zu
erhalten, d. h. vor allem, seine besondere Affinität zur
höchsten Gottheit bestätigen zu lassen (Arrian 3, 3, 2;
Curt. 4, 7, 8). Er wird auf seinem Zuge von einer höheren
Macht unterstützt (Plut., Alex., 27 ; Arr., 3, 3, 4-6 mit der
ausdrücklich angegebenen Variante Ptolemaios/Aristobul;
Curt., 4, 7, 13 f.) ; und das Orakel fällt in seinem Sinne aus

(Plut., Alex., 27 ; Arr., 3, 4, 5 ; Curt., 4, 7, 25 ff.).
Bei Lucan kommt Cato nicht freiwillig zur Oase. Nach

seiner Darstellung hat der « Zufall des Weges» (9, 550 f.)
Cato und seine Truppen über die Oase geführt. Bei der

Beschreibung des Tempels flicht Lucan den Topos der

prisca paupertas ein :

Pauper adhuc deus est, nullis violata per aevum

divitiis delubra tenens, morumque priorum
numen Romano templum defendit ab auro (9, 519-521).

Da wir durch Herrn Bastet bereits von der Funktion dieser
Verse gehört haben, brauchen wir uns jetzt nicht damit
zu beschäftigen. Nur auf eines möchte ich nachdrücklich
hinweisen: das Verhältnis zwischen überliefertem Topos
und der Weltanschauung dessen, der sich seiner bedient,
ist nicht einseitig. Zwar verwendet man den Topos, um
Gemeintes auszudrücken ; aber eben, weil die prisca paupertas



LUCAN UND DIE RHETORIK 245

ein Topos ist, prägt dieser auch die Einstellung des Dichters.
Lucan lässt sich dann die Gelegenheit zur paradoxen
Beschreibung eines kuriosen Tatbestandes, der Schattenkürze,
nicht entgehen :

Truncum vix protegit arbor (9, 529)

und breitet in rhetorischer Apostrophe astronomische
Gelehrsamkeit aus (9, 538-543 ; 533-537).

Nach dieser Einleitung folgt die Szene vor dem Orakel,
die zweigeteilt ist: der Aufforderung der Gefährten, das

Orakel zu befragen — zu ihrem Sprecher macht sich La-
bienus — steht die ablehnende Antwort Catos gegenüber.
Die Teilnahme des Labienus am Wüstenzuge ist sonst
nicht bezeugt; wir haben sein Auftreten entsprechend zu
werten wie das Auftreten Ciceros im Lager vor Pharsalus :

Sprecher der jeweiligen Gruppe muss eine allgemein
bekannte Persönlichkeit sein, die das Anliegen ihrer Gruppe
wirksam vorzubringen vermag. Das Redenpaar ordnet
sich ein in das bei Lucan häufig vorkommende Schema

adhortatio-Ablehnung 1. Wenn die adhortatio auch mit dem
locus a tempore beginnt (sors und fortuna viae haben jetzt
die Möglichkeit der Befragung geboten), so gleitet sie doch
schnell über auf den locus a persona, der in der rhetorischen
Theorie nach dem Zeugnis des Hermogenes und Priscians
als enkomiastisch angesehen wird 2. So baut sich die Rede

auf einem Lobpreis Catos auf, in dem besonders
hervorzuheben sind seine enge Beziehung zur göttlichen Macht
(9, 554 f.), seine Heiligkeit (9, 555), seine dem göttlichen
Willen entsprechende Lebensführung (9, 556 f.). Wir sehen,
dass in diesen enkomiastischen Sätzen gerade eine so enge
Beziehung Catos zu Gott hervorgerufen wird, wie sie

Alexander für sich selbst postuliert hat; die Rede des

1 Vgl. Stanley Frederick Bonner, Lucan and the Declamation Schools,
AJPh 87, 1966, 257 ff., hier: 284 ff.
2 Hermog., Prog., 7; Prise., Praeex., 7.



246 WERNER RUTZ

Labienus hebt Cato auf eine Stufe, auf der er Alexander

sogar nach dessen Selbstbewusstsein ebenbürtig wäre.
Die Einleitungsverse der Antwort Catos scheinen

dieses Motiv aufzugreifen : er ist deo plenus, tacita quem
mente gerebat (9, 564); dann aber erfährt die Szene ihre
entscheidende Wendung : das Höchste, was der Gott geben
könnte, wäre Gewissheit darüber, dass das Streben nach
dem Richtigen genug ist, dass das honestum nicht durch

Erfolg wachsen kann, — das aber weiss Cato : Seimus, et
hoc nobis non altius inseret Hammon (9, 572). Es folgt das

stoische Glaubensbekenntnis Catos, das auch wohl das

Lucans ist (9, 573-5 80), und der Hinweis, Orakel möchten
die befragen, die es nötig hätten :

Sortilegis egeant dubii semperque futuris
casibus aneipites (9, 581 f.).

In der bewusst auf Alexander parallelisierten Situation
muss in diesem Satz eine klare Absage an das Streben
Alexanders gesehen werden, sich als Sohn Gottes bestätigen
zu lassen. Das, was Alexander sein wollte, ist Cato im
höchsten Sinne; das, was Alexander war, ist dem Sein
Catos zu sehr unterlegen, als dass es auch nur vergleichbar
wäre. Dubius und aneeps ist derjenige, der auf das Glück
vertraut, weil er auf das Glück angewiesen ist, und eben
das gilt von Alexander, wie uns die Plutarchstelle bestätigt:
"H ts yap tÜ^v) Tai? ImßoXai? uTCixoucra ttjv yvwpiTjv icx^upav

sTcoisi... (Plut., Alex., 26, 14). Wir spüren, dass hinter diesem
Alexander für Lucan Caesar steht, dessen Fortuna-Glaube
für den Dichter eine entscheidende Komponente seines

Wesens war. Demgegenüber zeigen die Verse 9, 582 f. —
me non oracula certum, sed mors certa facit — den stolzen und
unerschütterlichen Standpunkt Catos. Im kurzen Schlusssatz
überbietet Lucan die in der Rede Catos gezeigte Verachtung
des Orakels noch durch die Feststellung : Servata fide templi
discedit (9, 585).



LUCAN UND DIE RHETORIK 247

So kann es keinem Zweifel unterliegen, dass Lucan die
Szene der Alexandergeschichte, die ihm wohl in rhetorischer
Formung bekannt war, aufgegriffen, für Cato umgestaltet
und völlig umfunktionalisiert hat. Die Beziehung auf
Alexander bedeutet nicht, dass Cato ein zweiter Alexander
wäre, sondern im Gegenteil, dass er das Gegenbild Alexanders,

sozusagen die Verkörperung der Gegenidee der
Alexanderidee, ist — und eben damit bis in sozusagen
metaphysische Bereiche hinein der Widerpart, die Gegenidee
zu Caesar. Alexander, schon früh in der peripa tetischen wie
in der rhetorischen Auffassung als aßouAoi; und 7ipoTCTY]<;

abgestempelt, hat nur einmal virtus im Sinne Catos gezeigt:
bei der Zurückweisung des Trankes (vgl. die Wertung
seiner Handlungsweise durch Arrian, die wir oben zitiert
haben). Dort hat Alexander einmal so gehandelt, wie es

einem Cato zukommt, — daher kann Lucan das tradierte
Exemplum ubernehmen, freilich nicht, ohne seine ideologische

Wertung entscheidend zu verändern. Um aber auf
jeden Fall zu vermeiden, dass nun Cato an Alexander
gemessen werde, fügt er anschliessend die Szene vor dem
Ammons-Orakel hinzu und schliesst dann den ganzen
Szenenkomplex mit der kurzen Szene des Trankes aus der

Schlangengrube ab (9, 587-618), der Szene, in der Cato
tatsächlich als erster trinkt, nämlich um seinen Gefährten
Mut zu machen, er, der sich nunmehr als parens verus patriae
(9, 601) erwiesen hat.

Die Einleitungsverse auch dieser Szene zeigen wiederum
den rhetorischen Einfluss sehr deutlich. Cato marschiert zu
Fuss, um ein Beispiel zu geben (9, 588). Lucan betont das

sicherlich nicht nur, weil es historisch bezeugt und somit
sicher in seiner Quelle zu lesen gewesen ist (vgl. Plut.,
Cat. Mi., 56), sondern weil es — in derselben Tradition
von Alexander berichtet, vgl. Arrian 6, 26, 1: 'AXe^avSpov...

tcs^ov §s ogco<; v)Yeötj0at... — ihm noch aus der Szene der

Zurückweisung des Trankes vor Augen stand, und auch,



248 WERNER RUTZ

weil es längst topisch gewesen sein dürfte für die Vorbildhaltung

eines militärischen Führers (man vgl. auch das

Fortschicken der Pferde zur Anhebung des Mutes der
Soldaten bei Sali., Catil., 59, 1 und dann bei Caes., Gall.,
1, 25, 1 und Plut., Caes., 18, 2 : Topoi können Denk- und
Handlungsschemata erzwingen!). Hier wird aus dem
Tatbestand die kunstvoll chiastische Antithese abgeleitet:

Monstrat tolerare labores

non iubet (9, 588 f.).

Ebenfalls in chiastischer Antithese gegeben ist die
Überleitung zur Zurückhaltung Catos beim Trinken :

Somni parcissimus ipse est,

ultimus haustor aquae (9, 590 f.).

Die Betonung der Zurückhaltung beim Trinken scheint

überflüssig zu sein, war doch die Szene vor der Orakelszene
der Verschüttung des Wassers gewidmet. Jedoch weist uns
diese Betonung auf eine für die künstlerische Ökonomie
Lucans wichtige Erkenntnis hin: Lucan hat Doppelung
von Szenen konsequent vermieden, ausser wenn sich
entweder der zweiten Szene eine entscheidend neue Pointe
abgewinnen liess oder wenn die zweite Szene die erste
rückwirkend in ihrer Sinngebung erhellte (vergleichbar
ist das schon oben angesprochene Prinzip der wechselseitigen
Erhellung von Szenen). Durch den Trunk aus der Schlangengrube

erfährt in diesem Sinne die Umfunktionalisierung
der Alexanderszene ihre letzte Bestätigung.

Hat uns die Untersuchung der Zusammenhänge zwischen
der rhetorischen Alexandertradition und dem Catobild
Lucans wichtige Aufschlüsse über die inventio Lucans

gebracht, so werden sie bestätigt, wenn wir an die Bedeutung
eben dieses peripatetisch-rhetorischen Alexanderverständnisses

für das Caesarbild Lucans denken. In ihm ist nichts
von einer Umfunktionalisierung zu spüren ; es geht nicht



LUCAN UND DIE RHETORIK 249

darum, eine Gegenidee sichtbar zu machen ; hier ist die
Identifikation des epischen Helden mit der Gestalt Alexanders

das Ziel der dichterischen Darstellung. Und auch hier
gehen wieder epische, rhetorische und Alexandertradition
ineinander über: wie es zur epischen Tradition gehört,
dass der Held das Grab seines Vaters besucht — Aeneas am
Grabe des Anchises —, so gehört es zur Alexandertradition,
dass Alexander das Grab des Achill aufsucht (Plut., Caes.,

15 ; Arr., i, 12, 1-2 ; Diodor, 17, 2-3). Die Rhetorik
bemächtigt sich dieser Überlieferung und verwendet sie

topisch zum Ausdruck des Ruhmesgedankens, — man
vergleiche die bekannte Verwendung des Motivs in Ciceros
Rede für den Dichter Archias (§ 24) und auch Ciceros

Äusserung in einem Brief (Ad fam., 5, 12, 7).
Da das allgemein bekannt gewesen sein dürfte, konnte

Lucan voraussetzen, dass durch Caesars Besuch in Troja
eine Identifizierung Caesars mit Alexander durch den
Leser vorgenommen werde. Auch diesmal wird der Beweis
durch die Wiederholung des Motivs vom Grabbesuch —
auch hier wieder getrennt durch eine dazwischenliegende
Szene — erbracht: der Besuch Caesars am Grabe Alexanders
steht zu dem am Grabe des Achill in deutlicher
Wechselbeziehung, indem er abwertet, was etwa in der vorigen
Szene trotz allem positiv klingen konnte, und erhärtet
die von Lucan angestrebte Gleichsetzung Caesars mit
Alexander im Sinne der z«-/yra»«o.r-Ideologie der Deklamatoren.

Durch das von Lucan bereits — und zwar in der
rhetorisch-deklamatorischen Tradition — vorgefundene
geprägte Alexanderbild vermag er sein Bild Caesars genauso
festzulegen, wie er durch die Benutzung Alexanders als

Kontrastfigur sein Catobild festlegt.
Wir brauchen diesen Zusammenhängen nicht im

einzelnen nachzugehen; die Beziehungen des Lucanischen
Caesar zu Alexander sind Gegenstand zahlreicher
Untersuchungen gewesen, auf die wir hier verweisen können.



250 WERNER RUTZ

Wichtig ist aber die Feststellung, dass alle Szenen, in
denen Beziehungen zwischen Caesar oder Cato und Alexander
hergestellt werden, Schöpfungen Lucans sind, die in der
historischen Tradition der Burgerkriege keine Entsprechung
finden. Als Quelle der inventio kann dabei einmal das

allgemeine Wissen des gebildeten Romers der Zeit um Alexander
gelten — «Die Kenntnis seines Lebens und seiner
geschichtlichen Leistungen gehörte zum Requisit der
allgemeinen Bildung», sagt Helmut Flume1 —, wobei die

Beurteilung Alexanders der aus dem Peripatos stammenden

negativen Beurteilung der stoischen Popularphilosophie
entspricht; zum andern haben wir immer wieder die

spezifisch rhetorische Überlieferung von Einzelheiten
wahrscheinlich gemacht, die Lucan aus dem Schrifttum der
Rhetorik, insbesondere Exemplasammlungen, und aus der
deklamatorischen Schulung und Praxis geläufig gewesen
sein dürften — « No historical figure was more popular in
the declamation schools than Alexander the Great», sagt
Stanley F. Bonner 2. Da Alexander in der Rhetorik ebenfalls

durchweg negativ beurteilt wurde, nämlich als Prototyp
des Tyrannen, an dem exemplifiziert wird, wie -tixpy\ die apsA]

überwiegt, ergeben sich keine Widerspruche im Rückgriff
Lucans auf die Alexandergestalt. Solche Widersprüche
werden vielmehr nur dort sichtbar, wo Pompeius als

zweiter Alexander erscheint. Ich habe an anderer Stelle

nachgewiesen, dass es sich hier um Übernahme des historisch
bezeugten Strebens des Pompeius handelt, als zweiter
Alexander gewertet zu werden 3.

Dass die inventio Lucans in den ' historischen ' Partien
stark durch die Rhetorik beeinflusst ist, hat Mlle Marti in

1 Helmut Flume, Die Einheit der künstlerischen Persönlichkeit Lucans (Diss.,
Bonn, Detmold 1950 [maschinenschriftlich vervielfältigt]), n.
2 Bonner, a. O., 273.
3 Werner Rutz, Lucans Pompeius, Der Altsprachliche Unterricht 11/1, 1968,

5-22, hier : 19 f.



LUCAN UND DIE RHETORIK 25I

ihrem bekannten Aufsatz «Cassius Scaeva and Lucan's
Inventio»1 nachgewiesen. Das Ziel unserer bisherigen
Ausfuhrungen war es, zu zeigen, dass in den ' nicht-historischen

' Partien dieser Einfluss noch viel stärker ist, wobei
wir als Beispiel die 'Alexanderszenen' des neunten Buches

gewählt haben, gleichzeitig aber auch, zu zeigen, dass

Einfluss nie einfach gleich Übernahme ist.
Überschauen wir nun aber das ganze Epos unter der

Frage, wo durch die Rhetorik bedingte inventio fassbar ist,
so können wir feststellen, dass die Rhetorik fast überall,
wo nicht-historische Partien vorliegen, ein sehr wichtiger
und oft der einzige Zulieferer für die inventio Lucans ist.
Solche Partien, die die Historiker nicht bringen, die also

aller Wahrscheinlichkeit nach auch bei Livius oder einer

sonstigen historischen Quelle Lucans nicht gestanden haben,
sind zum Beispiel folgende :

Im zweiten Buch finden wir den breit angelegten Rückblick

auf die sullanisch-marianischen Wirren. Diese Partie
hat im Bellum civile des Livius zweifellos nicht gestanden;
anderseits ist ein ' historischer Rückblick ' durch die epische
Tradition — Schilderung der Troiae halosis ebenfalls im
zweiten Buch bei Vergil — zwingend gefordert. Wo immer
Lucan das Material für seinen historischen Rückblick
gesammelt hat, der Art und der speziellen inventio nach

ist dieser Ruckblick rhetorisch gestaltet. Die Rückblende
auf die Ereignisse des Krieges zwischen Marius und Sulla

wird in der Form der Rede eines der Greise gegeben. Sie

ist insgesamt nicht eine an den historischen Tatsachen
orientierte Erzählung der Abfolge der Kriegsereignisse.
Der Einleitungsvers

Atque aliquis magno quaerens exempla timori (2, 67)

1 Berthe Marie Marti, Cassius Scaeva and Lucan's Inventio, The Classical

Tradition, Literary and Historical Studies in Honor of Harry Caplan (ed. by
Luitpold Wallach, Ithaca, N. Y., 1962), 239-257.



252 WERNER RUTZ

zeigt mit der wörtlichen Aufnahme der rhetorischen
Suchformel bereits, dass die historische Vergangenheit hier nicht
um ihrer selbst willen oder zum besseren Verständnis
des epischen Geschehens erzählt wird, sondern um der
exempla willen, die sie bietet. Die Eingangsverse der Rede
des Alten (2, 68-70) geben dafür den Grundtenor an: die
historisch beglaubigte Tatsache, dass sich Marius unter
der Flora des Sumpfes verborgen hielt, wird hier nicht
als Ergebnis geschichtlicher Vorgänge gezeichnet, sondern
als Faktum zu den Siegen über Teutonen und Libyer in
scharfe Antithese gestellt. Marius erscheint hier als Beispiel
für den Verfall einstiger Grösse, als exemplum mutationis

fortunae (Karl Alewell hatte bereits acht Belege für die

Verwendung dieses exemplum ausserhalb Lucans gesammelt:)
— victor und exul kennzeichnen die beiden gegensätzlichsten
Lebenssituationen. Diese Antithese zwischen einst und

jetzt wird auch dadurch noch betont, dass Lucan nicht
einen Gallier in das Gefängnis des Marius in Minturnae
eindringen lässt, wie das Livius und Appian tun, sondern
einen Kimber : der Kimbernsieger ist in einer Situation, in
der er von einem Kimber hätte umgebracht werden können.
Bezeichnenderweise ist es auch bei Vellerns und Valerius
Maximus ein Kimber, — Lucan dürfte also beide Versionen
gekannt und sich bewusst für die gewählte entschieden
haben.

Auch Sulla erscheint in dem Exkurs als exemplum für
die fortunae mutatio, daneben enthält der Exkurs zahlreiche
exempla der crudelitas, die ebenfalls allgemein bekannt und
verbreitet waren. Das gilt insbesondere für die Ermordung
des M. Marius Gratidianus, die wir ja nicht nur aus Plutarch
[Sulla, 32) kennen, sondern die auch Sallust [frg. 44) und
Livius (1. 88) beschrieben haben und die dann als rhetori-

1 Karl Alewell, Über das rhetorische ÜAPAAEirMA. Theorie, Beispielsamm-
lungy Verwendung in der römischen Literatur der Kaiser^eit (Diss. Kiel, Leipzig
1913), 60.



LUCAN UND DIE RHETORIK 253

sches exemplum bei Valerius Maximus (9, 2, 1) fassbar ist
und bei Seneca (De ira, 3, iB) in fast der gleichen Schilderung
wie bei Lucan zu lesen ist. In neuester Zeit hat ja Manfred
Fuhrmann die Aufmerksamkeit der Lucan-Interpreten auf
das Phänomen des Grausigen und Ekelhaften gelenkt
das sowohl inhaltlicher als auch formal-sprachlicher Natur
ist. Weitere Beispiele sind unnötig; die Vorliebe Lucans
für diese «Grenzphänomene des Ästhetischen» ist jedem
Leser unseres Dichters bekannt. Es scheint aber, als wenn
Fuhrmann die Wirksamkeit der Deklamatorenschulen bei
der Ausbildung dieser Vorliebe — und der Fähigkeit, ihr
gemäss zu gestalten — ein wenig unterschätzt, — eine, wie
er selbst sagt, Gegenrichtung gegen frühere Überschätzung
dieser Zusammenhänge (a. O., 30). Das Deklamatorenwesen
bildet « seit der Zeit des Augustus sowohl den Dichter als

auch das Publikum heran, dessen der Dichter bedurfte»
(ebendort). Gerade am Beispiel der Ermordung des Marius
Gratidianus aber wird deutlich, wie sehr sich die deklamatorische

Rhetorik ihrem inneren Gesetz nach — nämlich dem

Zwang zur Überbietung — solcher Themen annehmen

musste.
Über die rhetorische inventio des Redenpaares Cato/

Brutus braucht hier nichts gesagt zu werden; die Reden
sind verschiedentlich analysiert worden, und auch die

Interpretation, die uns M. Grimal gegeben hat, hat uns
wichtige Hinweise vermittelt.

Vermutlich nicht historisch belegt und auch nicht
belegbar ist das Zurückschauen des Pompeius auf Italien
während der Fahrt zum Epirus (3, 4-7). Vom Stoff her liegt
auf jeden Fall ein Topos der Rhetorik vor, wie aus Favorin
zu erweisen ist: der Verbannte schaut beim Scheiden

1 Manfred Fuhrmann, Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in
der lateinischen Dichtung, Poetik und Hermeneutik III: Die nicht mehr schönen

Künste, Grenzphänomene des Ästhetischen (hrg. von H. R. Jauss, München
1968), 23-66.



254 WERNER RUTZ

zurück auf die Gestade der Heimat1. Von der Situation
her aber ist dieses Zurückschauen als Antithese zum
Vorwärtsblicken aller Leute des Pompeius zu verstehen:
Pompeius ist in seiner Umgebung allein. Anderseits liegt
eine kompositorische Beziehung zu 3, 46-49 vor : Caesar

steht — ebenfalls allein — am Gestade und schaut der
entkommenen Flotte nach. Auch hier ist also wieder
festzustellen : das Motiv als solches wird von der Rhetorik
geliefert; die Art und Weise, in der es eingebaut ist, ist
nach inventio (und hier dispositio) Eigenleistung Lucans, — es

bleibt nicht blosse Zutat, sondern wird benutzt, um ein

ganz spezifisches dichterisches Ziel zu erreichen.
Im dritten Buch führt uns die Beschreibung des Heiligen

Haines weiter auf die Frage nach der Rolle der Ekphraseis
im Werke Lucans. Sie ist oft und gründlich behandelt worden,
so dass wir hier nur zu sagen brauchen, dass alle Ekphraseis
Lucans rhetorischen Charakter haben. Sie sind erwachsen

aus den Progymnasmata der Rhetorenschulen, wenn sie auch

in der vorliegenden Form weit mehr als Progymnasmata
sind und nach Form und Funktion dem Gesamtepos adaequat
verarbeitet worden sind. Dass sie von der rhetorischen
Theorie der Dichtung her vor allem der Ausmalung des

color dienen, ist vielfach betont worden. Ich habe bereits
früher die Fällung des Heiligen Haines mit der Erysichthon-
Erzählung Ovids verglichen; ich darf jetzt nur darauf
hinweisen, dass diese Szene — Flerr von Albrecht sagte mit
Recht (s. oben, S. 115), als erfundene Szene zeige sie den
wahren Caesar besser als alle historisch fundierten Szenen —
dass also diese Szene ihre volle Wirksamkeit erst durch die
colores der Düsternis, Wildheit, Urtümlichkeit, ja Urweltiich-
keit erhält, die durch die Ekphrasis des Haines vorbereitend
gegeben werden. Als rhetorische Kunstform Selbstzweck,

1 Hinweis von Walter Menz, Caesar und Pompeius im Epos Lucans. Zur
Stoffbehandlung und Charakterschilderung in Lucans ' Pharsalia ' (Diss. Humboldt-
Universität, Berlin 1952, maschinenschriftlich), 84.



LTJCAN UND DIE RHETORIK 255

als Teil des Epos dem Gesamtzweck dienend untergeordnet,
sind so diese Ekphraseis Lucans Meisterstucke ihrer Gattung.

Weitere Szenen und Szenenkomplexe, an denen Prinzipien
der mventio Lucans zu zeigen waren, gerade weil sie nicht
der historischen Tradition angehören, waren etwa im 5.

Buch die Befragung des Orakels durch Appius, im 6. Buch
die Enchtho-Szenen, im 8. Buch die Seefahrt des Pompeius.
Hinzukommen die Sturmschilderungen des 5 und 9. Buches,
die Mark Morford eingehend auf ihre rhetorische inventio

hm untersucht hat, die Schilderung der Durstqualen im
4. Buch, die Schilderung der Überschwemmung im 4 Buch
und manche kleinere Ekphraseis. Das mag als Uberblick

genügen.
An der Frage An Lucanus sit poeta? 1 hat sich

jahrhundertelang die poetologische Diskussion entzündet Wenn
auch Scaliger mit dieser Frage auf den Gegensatz Dichtung/
Geschichtsschreibung zielte, so ist doch m ihre Beantwortung
die Frage nach der Abgrenzung von Dichtung und Rhetorik
immer wieder einbezogen worden, die Qumtilian bei seinem
bekannten Urteil über Lucan stillschweigend als bekannt
und anerkannt vorausgesetzt hatte. In unseren Tagen hat
Mark Morford seinem Buch The Poet Lucan den Untertitel
gegeben A Study m Rhetorical Epic. Wenn man auf der Linie
Qumtihans konsequent weiterdachte, ware die Bezeichnung
' rhetorisches Epos' eme contradictio in adiecto. Eine solche

Trennung hat aber bekanntlich die rhetorische wie die

poetische Theorie nie vollzogen. Es sei nur m Erinnerung
gerufen, dass Aristoteles auf eine Behandlung der mventio

in der Poetik verzichtet, weil er sie bereits m semer Rhetorik
behandelt habe (Arstt., Poet, 19, 1456 a). Wir müssen
vielmehr das Epos Lucans als einen markanten Meilenstein

1 Julius Caesar Scaliger, Julu Caesaris Scaligert Poettees Libri Septem (Lvon
1561), Faksimile-Neudruck mit einer Einleitung von August Buck (Stuttgart
1964), 5 vgl den mit dieser Frage uberschriebenen Aufsatz von Helmut
Papajewski in DVjS 1966, 485 508



256 WERNER RUTZ

in dem «von vornherein gegebenen und stetig andauernden

gegenseitigen Durchdringungsprozess zwischen Rede und

Dichtung» — die Formulierung stammt von Heinrich
Lausberg 1 — verstehen. Als Kind seiner Zeit und als Glied
seiner Familie war Lucan der Rhetorik in ihrer deklamatorischen

Spielart enger verhaftet als Dichter anderer Zeiten.
Als Erbe ist er hineingewachsen in die reichen Schätze der

poetisch verwertbaren Mittel der Rhetorik, er fand aber
eben als Kind seiner Zeit auch das Publikum vor, das die

Verwendung wohl zu beurteilen wusste, die er diesen
Schätzen zuteil werden liess. Dass alles, was wir als epische
Kunst Lucans würdigen und bewundern, von rhetorischer
inventio nicht zu lösen ist, hat unser Überblick gezeigt. Wir
haben aber auch nachgewiesen, dass die Wertung historischer

exempla Lucan durch seine rhetorische Schulung
vorgegeben war, dass damit sein Welt-, Geschichts- und
Menschenbild in mancher Hinsicht der rhetorischen Tradition

verpflichtet ist. Ich meine — und ich habe gerade
deshalb auf Alexander anspielende Partien zum Ausgangspunkt

dieser Betrachtungen gemacht —, dass auch Lucans

politische Überzeugung in sehr starkem Masse von einem
Denkmodell beeinflusst war, das der Deklamation zu eigen
war und sich vor allem in vorgeformten, wertungsmässig
festgelegten exempla ausdrückt.

Das Rhetorisch-Deklamatorische ist keine Zutat zum
Dichterischen in der Pbarsalia. Lucans Dichtung ist vielmehr
sowohl nach der Form wie nach dem Gehalt nicht anders

zu verstehen denn als der genialisch gelungene Wurf eines

jungen Menschen, der Dichter und Deklamator war, als das
Beispiel einer Gattung, die wir nur als die des rhetorischen
Epos bezeichnen können. Dass zu einer Zeit, da die Kunst
der Deklamation ihren Kulminationspunkt erreicht hatte,
ein dichterisches Genie vorhanden war, das Dichtung und

1 Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung
der Literaturwissenschaft (München i960), 43.



LUCAN UND DIE RHETORIK 257

Deklamation als zwei Äusserungsformen derselben Kunst
erlebte, und dass diesem jungen Dichter literarisch-ideologisches

Denkmodell und eigene bittere politische Erfahrungen
zu einer Einheit wurden, bezeichnet den xaipog, ohne den
ein Werk wie die Pharsalia nicht entstanden wäre, dessen

Einmaligkeit aber auch verhindert hat, dass die römische
Literatur ein zweites, vergleichbares Werk hervorgebracht
hat.



258 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry: Vos Berichte de Lustrum (Lucan 1943-1963,

Lustrum 9, 1964, 243-334; Zweiter Nachtrag..., Lustrum 10,

1965, 246-256) rendent et rendront de grands services, en parti-
culier parce que vous y avez recense des dissertations allemandes

qui jusqu'ici n'ont pas ete imprimees. La part que vous y faites

a la rhetorique vous designait pour cet expose et en prenant
comme centre de votre demonstration la geste d'Alexandre,

vous avez rappele notre attention sur les sources grecques de

toute epopee latine. Ou en est actuellement la question des

recueils d'exemplal

M. Rut\ : Die Frage, wie weit Valerius Maximus im einzelnen

Lucan als Quelle gedient hat und ob es möglich ist, andere

exempla-Sammlungen zu fassen, die Lucan benutzt haben könnte,
bedarf weiterer Untersuchung. M. Morford hat in der
maschinenschriftlichen Fassung seiner Thesis ein Kapitel über Valerius

Maximus und Lucan, das sicher noch keine endgültigen Ergebnisse
bietet, das aber durchaus Ansätze aufweist, wie diese Fragen zu
beantworten wären. Ich habe versucht, M. Morford zu ermutigen,
dieses Kapitel, das er in der Buchfassung ausgelassen hat, erneut

aufzugreifen ; ich hoffe, er wird es tun.

M. von Albrecht: 1. Zunächst möchte ich in Bezug auf die

Quellenfrage aus dem Vortrag von Herrn Rutz eine Folgerung
ziehen. Aus der Tendenz der Darstellung scheint es sich zu
ergeben, dass Alexander-Epen als Vorlage für Lucan nicht
gerade wahrscheinlich sind.

2. Einer der bezeichnendsten Exponenten der von Ihnen mit
Recht abgelehnten Trennung von Poesie und Rhetorik ist
Benedetto Croce (dessen Einfluss auch heute noch vielfach der

Überwindung romantischer Vorurteile im Wege steht). Es ist



LUCAN UND DIE RHETORIK

sehr heilsam, sich mit Ihnen an die Einheitlichkeit der supeatp
auf beiden Gebieten schon bei Aristoteles zu erinnern.

3. Eine Einzelheit : Das Zurückblicken des Pompeius beim
Verlassen Italiens erinnert an den livianischen Hannibal in
derselben Situation.

4. Die Übertragung exemplarischer Situationen auf andere

Personen findet sich schon immer im Bereich des Epos ; das

Verfahren ist uralt, und seine Anwendung auf Stoffe aus

andersartiger (z.B. rhetorischer) Tradition deutet auf den
«instrumentalen» Charakter des Rhetorischen bei Lucan hin, auf den

ich morgen kurz zu sprechen kommen werde.

M. Rut^: 1. Ich stimme mit Ihnen durchaus überein. Die
enkomiastische Tendenz der Alexander-Epen hätte irgendwo
Spuren hinterlassen müssen, wenn Lucan sie als Vorlage benutzt
hätte.

2. Auf den Einfluss Benedetto Croces auf die Wertung der

« rhetorischen Dichtung» bin ich gestossen, als ich für meine

Besprechung der Arbeit von Piacentini nachforschte, woher der

ganz abwertende Gebrauch der Begriffe «rhetorisch» und

« barock » herrührt : er findet sich in den Artikeln der Enciclopedia

italiana, und er ist die Ursache dafür, dass der Kampf Piacentinis

gegen diese Bezeichnungen so wenig aktuell wirkte.

3. Ihr Hinweis zeigt deutlich, wie schwierig die exakte Trennung

rhetorischer und historiographischer « Situationen» sein

kann.

4. Gewiss, das Prinzip literarischer aemulatio musste dieses

Verfahren ungeheuer fördern.

M. Le Bonniec: Je serai bref, car la question que je voulais

poser a ete dejä soulevee par notre President et M. Rutz y
a dejä repondu en partie. Elle concerne les recueils d'exempla

en general, et plus particulierement le traite de Valere-Maxime,
ainsi que les Controverses et suasoires de Seneque le Rheteur. II est



260 DISCUSSION

naturel de penser que Lucain a utilise ces recueils, specialement
celui de son grand-pere. II y trouvait des developpements sur
les richesses, sur le tyran, etc., dont il a pu s'inspirer. Envisagez-
vous d'entreprendre un depouillement systematique de ces sources

probables du poete?

M. Rut^ : Sicher sind die Sammlungen von grosser Bedeutung
für sein Bild des Tyrannen gewesen. Wegen des Fehlens anderer

überlieferten exezyp/a-Sammlungen müssen sie uns diese natürlich

ersetzen, und so ist die Entscheidung vielfach unmöglich, wo
Lucan auf exempla-S&mmlungtii, wo er auf die Sammlungen
seines Grossvaters zurückgegriffen hat. Übrigens dürfte ein

genaues Studium der Beziehungen zwischen Lucans Epos und
den Sammlungen Senecas des Älteren auch noch manchen Auf-
schluss über die elocutio bringen.

M. Due: I find it extremely important to emphasize—as
has so convincingly appeared from your paper—that there are

not specific kinds of inventio for poetry, rhetoric, and history,
but essentially only one and the same. Too often we are so to
say caught in the trap of translation and induced by the modern

meaning of invention to think of the creative power of imagination.
I have always thought that inventio, eupsaii;, according to the

ancient concept does not mean the finding of new and original
contents but rather the discovering of the possibilities of a

given situation, i.e. the finding of the dicenda. I was confirmed in
this opinion by a paper of D. A. Russell (Rhetoric and Criticism,
Greece Rome 14, 1967, 130-144). There, by means of rhetorical

theory, it is demonstrated that to the ancient mind va Ssovva

Eupslv are already "there", though, latent and does not have

to be made up as a mere figment of imagination.—Am I right in
saying that your examination of Lucan's use of rhetorical examples
has confirmed this thesis

M. Rut%: Ja, Sie haben völlig recht. Wir haben uns immer
noch nicht völlig gelöst von einem Begriff dichterischer Erfin-



LUCAN UND DIE RHETORIK 261

dung, der dem Genie-Begriff der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

verhaftet ist. Herr von Albrecht erwähnte Benedetto Croce:
das ist ein gutes Beispiel für das Fortleben jener Auffassung

von der Imagination des Dichters.

M. Grimal: Vous avez pose le probleme des rapports entre
Lucain et la rhetorique en des termes tres neufs, qui permettent
d'entrevoir des solutions nouvelles, en particulier de mieux

comprendre la nature et le role de la rhetorique au temps de

Lucain.
Une premiere question se rapporte ä la mention des enfants

ä qui Alexandre destine l'eau precieuse qu'on lui offre ; ce trait
sentimental, dites-vous, est sans doute une addition litteraire.

II ne faut pas oublier toutefois, que les mercenaires, dans l'armee

d'Alexandre, etaient accompagnes de leur femme et de leurs

enfants. Plusieurs episodes celebres posterieurs ä la mort du roi
le montrent. En soi, Alexandre peut avoir, effectivement, conseille
de donner l'eau aux enfants qui souffraient davantage de la soif.

Alexandre a ete un heros eher aux rheteurs, cela est fort
vrai; mais aussi aux philosophes, pour qui il etait le stultus par
excellence, et aussi aux romanciers, et enfin aux poetes epiques.

La rhetorique ne vient qu'en dernier lieu, heritiere de toute une
tradition complexe. Est-il necessaire que ce soit ä eile et ä eile

seule que se rattache Lucain quand il parle d'Alexandre?
Les descriptions, qui passent pour des elements de la rhetorique

chez Lucain, et qui le sont evidemment apres lui, chez les

ecrivains grecs de la seconde sophistique ou dans les Florides

d'Apulee, etaient, chez Apollonios ou chez Callimaque, ou chez

Catulle, des ornements poetiques ; elles appartenaient au repertoire

des moyens de l'epopee cyclique alexandrine. Pourquoi,
chez Lucain, n'en viendraient-elles pas II ne faut pas perdre de

vue que la rhetorique est avant tout orientee vers la prose.
La rhetorique, moyen de culture, represente un ensemble

de recettes pour toucher, emouvoir, agir sur les ämes ; eile le

fait ä l'aide de procedes empruntes ä toute la tradition culturelle



z6i DISCUSSION

et, en particulier, litteraire, anterieure. Elle n'est que partiellement
une creation originale. Peut-etre ne faut-il pas trop renverser les

termes historiques du probleme et assurer, avec Croce et d'autres,

que la rhetorique est l'ennemie de la poesie, et son antithese — en

realite, la rhetorique est fille de la poesie, comme l'eloquence
depend du drame ; eile se donne pour objet de parvenir ä une

expression globale, sentie plutot que logiquement deduite, des

choses spirituelles, ce qui est proprement le but de la poesie.
A ce titre, eile sert Lucain, mais celui-ci n'avait pas besoin de

passer par ce detour, la tradition proprement poetique lui four-
nissant un repertoire vaste de moyens et de « couleurs ».

Un exemple precis est sans doute fourni par le debut du
livre 2 qui, comme vous l'avez montre, remplit une triple fonc-
tion : c'est un retour en arriere, analogue ä celui du livre 2 de

YEneide, c'est une maniere de presenter les cycles historiques, —
done, ce passage revet une valeur philosophique ; vous dites

aussi, tres justement, que c'est un recours aux exempla, — done,

un procede de caractere rhetorique ; mais il est certain aussi,

comme j'ai essaye de le montrer, que le rappel du temps de

Marius et de Sulla, au moment oü eclate la guerre civile, a ete

effectivement present ä l'esprit des contemporains, ä celui de

Ciceron notamment. La rhetorique n'est done pas une explication
süffisante par elle-meme, eile n'est, me semble-t-il, au moins ici,
qu'une superstructure.

M. Rut^: Für Ihren Hinweis auf die Kinder im Tross bin
ich Ihnen sehr dankbar ; im Prinzip ändert sich unter dieser

Annahme nichts, da es mir nur darauf ankam, zu zeigen, dass

in der historiographischen Alexandertradition die beiden Typen
dieser Episode vertreten waren.

Mir scheint, dass wir uns mit dem historischen Abhängigkeitsverhältnis

von Dichtung und Rhetorik (Sie sagten richtig : « La

rhetorique est la fille de la poesie ») hier nicht zu beschäftigen
brauchen. Das Problem für Lucan ist sozusagen ein pädagogisches

: in welcher geistigen Welt ist er aufgewachsen, erzogen,



LUCAN UND DIE RHETORIK 263

gebildet? Welche Voraussetzungen bringt er von hier aus mit?
Und da werden wir ganz sicher sagen können, dass es die

deklamatorische Rhetorik ist, die die Grundlage seiner geistigen
Welt gelegt hat, sicher ein sehr komplexer Bereich, dem Dichtung
ebenso angehört hat wie Philosophie — aber es kam mir darauf

an, zu zeigen, wie das Aufwachsen in einem solchen geistigen
System den Dichter geprägt und sein Dichten beeinflusst hat,
in Zustimmung wie in Opposition gegenüber den Bemerkungen,
die er während seines Erziehungsprozesses in sich aufgenommen
hat. Die Rhetorik verkörpert in der Erziehung der damaligen
Zeit die Welt, aber naturlich ist sie nicht die Welt, sondern, wie

wir heute gern sagen, ein « sekundäres System». Wenn ich Sie

recht verstanden habe, gehen wir in dieser Bewertung durchaus

konform.

M. Bastet: Sehr beeindruckt von Ihrem Vortrag, sage ich

sofort, dass ich meine eigenen Bemerkungen zur bildenden Kunst
bei Lucan anders formuliert hatte, wenn ich nur eher von Ihren
einleuchtenden Ansichten hätte profitieren können. So kommt
es mir z.B. vor, dass manches, was ich stoisch genannt habe,

vielmehr im Allgemeinen der Rhetorik der neronischen Epoche
angehören könnte.

Ich möchte nun einige Fragen stellen :

1. Lucans Beschreibung des Ammonsorakels stimmt nicht
mit Curtius Rufus 4, 7, 23 (Lucan : arm — Curtius : reich) überein.

Soll Lucan das selbst erfunden haben, oder hat er diese

Umgestaltung irgendeiner (rhetorischen) Quelle entlehnt?

2. Ich glaube, der Trojapassus im 9. Buch (950 ff.) nimmt dort
einen sehr merkwürdigen Platz im ganzen Aufbau des Epos
ein. Wäre es möglich, hier ein rhetorisches Gesetz zu entdecken,
nach dem nach einer gewissen Steigerung ein Höhepunkt folgt
(Troja usw.), auf dem dann die Komposition des Epos, wie bei

einer Rede, schliesslich zu Ende geht? — Ich meine, könnten
hier, hypothetisch selbstverständlich, Argumente gesammelt



264 DISCUSSION

werden, welche für die alte Frage : 12 oder 16 Bücher, Neues

herbeibringen könnten?

3. Die Alexanderfigur ist von Ihnen noch einmal deutlich

hervorgehoben. Warum hat Lucan ihn eigentlich so schrecklich

negativ geschildert? Übte er damit doch zu gleicher Zeit Kritik
aus an Augustus, Claudius, Nero, die sich mit Alexander im
besonderen identifiziert haben? Ein Alexander-Gemälde des

Apelles wurde mit den Gesichtszügen Augustus' versehen, und

später mit denen des Claudius, wie Plinius erzählt.

4. Warum identifiziert Lucan sich in 9, 984 ff. so stark mit
Homer, und nicht gerade mit einem anderen Dichter, der ebenso

starke rhetorische Einflüsse empfing wie er selbst? Das homerische

Epos steht m.E. im schroffen Gegensatz zum lucanischen.

M. Rut^: 1. Diese Frage kann ich Ihnen im Augenblick
nicht beantworten.

2. Die Stellung der Trojaszene innerhalb des Epos ist nicht
ohne Problematik. Ich darf daran erinnern, dass M. Leon
Herrmann sogar die Verse 9, 980-986 aus dem Zusammenhang des 9.
Buches herauslösen und dem prooemium zuordnen wollte. Wenn
wohl auch niemand durch diesen Versuch überzeugt worden
ist, so zeigt er doch, zu welchen Gedanken die Stellung dieser

Verse herausfordern kann. Ich glaube, der Gedanke der
Mittelachse, den Miss Marti äusserte, könnte hier hilfreich sein.

Wenn wir ihm zustimmen, hätten die Verse eine immerhin
herausragende Stellung innerhalb des Ganzen des Epos. Insofern
könnten diese Verse vielleicht wirklich Argumente für die

Diskussion um den geplanten Endpunkt liefern.

3. Sicher bedeutet die negative Wertung Alexanders Kritik
an den Kaisern, mindestens an den « caesarischen» Herrschern

unter ihnen.

4. Gerade Ihre Frage bestätigt den rhetorischen Charakter
des Selbstvergleichs. Der Topos des Ruhmes, den das Heroldsamt

des Dichters, nicht aber schon die grosse Tat an sich ge-



LUCAN UND DIE RHETORIK 265

wahrt, ist spätestens seit Ciceros Rede Für den Dichter Archias
ausschliesslich mit Homer verbunden. Statt dessen sich auf Vergil
zu beziehen, würde den Gehalt des Topos nicht nur verfalschen,
sondern eliminieren.

M.U* Marti: 1. Y a-t-il peut-etre aussi une relation avec le

topos de 1'Alexander stultus (oppose ä Heracles chez les Grecs, ä

Caton chez les Romains) dans les traites stoiciens, comme nous
le voyons chez Seneque?

2. Pensez-vous que Lucam alt pu emprunter quelques-uns
au moms de ses exempla, non pas comme vous le suggerez, ä des

collections d'exempla, mats d'une part ä Tite-Live et d'autre part
aux diatribes et aux satires (Lucilius)

M. Rut%: 1. Der Topos Alexander stultus ist eine

Teilerscheinung der negativen Bewertung Alexanders in der Rheto-

renuberlieferung. Eine spezielle Hervorhebung bei Lucan scheint

mit jedoch nicht gegeben.

2. Es ist sehr schwer, diese Dinge zu trennen. Zu den

Gemeinplatzen moderner Interpreten gehört ja zum Beispiel, dass

die römische Geschichtsschreibung ihrem Wesen nach zu

exemplarischer Gestaltung neigte ; das erklärt sich sicher aus dem

pädagogischen Wirkenwollen, das der romischen Geschichtsschreibung

zu eigen ist. Fur die Satire wie fur die kynisch-stoische
Diatribe gilt ahnliches. Das psychagogische Anliegen erfordert
die Verwendung von exempla ; anderseits fordert diese Aufgabe
die Bereitstellung von exempla und begünstigt damit ihrerseits
das Entstehen von exempla-Sammlungen. Das Verhältnis ist so

komplex, dass eine ganz systematische Trennung wohl nie

möglich sein wird.




	Lucan und die Rhetorik

