Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 15 (1970)

Artikel: Lucan und die Rhetorik
Autor: Rutz, Werner
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
WERNER RUTZ

Lucan und die Rhetorik






LUCAN UND DIE RHETORIK

Das Thema « Lucan und die Rhetorik » ist im Grunde
gar nicht ein Thema, sondern ein Themenbiindel. Dem
Einfluss der Rhetorik wire auf den Gebieten der zmwentio,
der dispositio und der elocutio nachzugehen. Ich werde in
den Mittelpunkt meiner Betrachtungen die imwentio stellen,
und ich werde den Zugang zu diesem Thema auf einem
Seitenweg suchen.

Zu den Qualen, unter denen die republikanischen
Truppen auf dem Marsch durch die afrikanische Wiiste
leiden, gehort nach Darstellung Lucans auch der peinigende
Durst, den zu 16schen es nur selten Moglichkeiten gibt, die
noch dazu ganz unzureichend sind. Wie es die Art Lucans
ist, wird diese Durstqual an zwei Einzelszenen exemplifi-
ziert, deren eine wir hier zunichst betrachten wollen. Der
Inhalt ist folgender: In den Versen 9, 498-500 wetden
einleitend die aufbrechende Hitze des neuen Tages und
ihre Folgen, der triefende Schweiss und der dorrende
Durst, dem Leser vor Augen gestellt : Arent ora siti (9, 500).
Man erblickt eine winzige Quelle, deren Nass eben die
Wolbung eines Helms fiillt, ein Soldat schopft es und reicht
es so dem Anfihrer Cato. Ob der Zumutung, trinken zu
sollen, wihrend alle anderen diirsten, bricht Cato in Zotn
aus, beschimpft den Soldaten und vergiesst das Wasser
(9, 505-510).

Diese kleine Episode ist uns von keinem Historiker des
Biirgerkrieges tberliefert. Freilich hat das 112. Buch des
Livius eine Beschreibung des miihseligen Marsches Catos
durch die Wiiste in Afrika enthalten (laboriosum M. Catonis
in Africa per deserta cum legionibus iter), wie die Periocha mit-
teilt. Eine der wenigen Einzelheiten indes, die uns tiberhaupt
iber den Wiistenmarsch berichtet werden, bringt Plutarch
(Plut., Cat. Mi., 56): Cato nahm eine grossere Anzahl



236 WERNER RUTZ

Lastesel zur Trinkwassersorgung mit, dazu eine Menge
Vieh und Wagen. Man wird daraus schliessen diirfen, dass
die Soldaten Catos nicht iber ein sozusagen fir einen
Wiistenmarsch normales Mass hinaus an Durst zu leiden
hatten. Die anderen Historiker schweigen ; es ist aber nicht
erlaubt, ¢ si/entio den Schluss zu ziehen, Plutarchs Darstellung
sei falsch.

Ich habe bereits gelegentlich meiner Besprechung von
M. Motfords Buch darauf hingewiesen, dass diese Szene
Lucans aus der Alexandertradition stammt, und mochte
das jetzt niher untersuchen. Arrian erzdhlt die Episode
im 6. Buch (6, 26), und zwar mit dem ausdriicklichen Hin-
weis, dass sie von vielen erzahlt werde, dass aber iiber Ort
und Zeitpunkt des Geschehens keine Ubeteinstimmung
herrsche. Er, Arrian, legt sie jedenfalls in den Winter des
Jahres 325 in den strapaziosen Marsch Alexanders den
Indus aufwirts, andere erzihlen sie als frither, bei den
Parapamisaden, geschehen. Auf jeden Fall sieht Arrian in
der Handlungsweise Alexanders ein Zpyov xoarév (6, 26, 1).
Alexander habe wie seine Soldaten unter Durstqualen gelitten
und habe den Weg zu Fuss zuriickgelegt, um seinen Truppen
ein Vorbild zu geben. Leichte Truppen seien inzwischen
ausgeschwirmt, hitten ein Rinnsal entdeckt und Alexander
das Wasser in einem Helm gebracht. Dieser habe es ange-
nommen, den Soldaten gedankt und es dann im Angesicht
des ganzen Heeres ausgegossen. Dariiber sei das Heer so
begeistert gewesen, dass die Wirkung dieselbe gewesen
sei, als habe jeder das Wasser getrunken : Kol énl 168 7§
Zovw &g Tooovde émippwolijvar v otpatiay Ebumacav dHote el-
xdow &v Twoe ToTov yevéslar oy éxelvo TO Udwp TO TG
*AheEdvdpov Exyubév (6, 26, 3). Und Arrian figt lobend
hinzu, er sehe in dieser Tat einen Beweis fiir die Selbst-
beherrschung wie fiir die militirische Fithrerqualitit Ale-
xandets: Tobto éywm, elmep 7L &Aho, T0 Epyov elg xapreplav Te
xol dpo atpatyytay Emauvéd *AieEavdpou (ebendort).



LUCAN UND DIE RHETORIK 227

Bei Plutarch (Alx., 42) begegnen dem diirstenden
Heereszuge einige Makedonen, die auf Mauleseln Wasser von
einem Fluss in Schliuchen heranbringen. Da sie Alexander
in der Hitze ganz entkriftet sechen, fillen sie in Eile einen
Helm mit Wasser und bieten ihn dem Konige dar. Auf
seine Frage, fiir wen das Wasser bestimmt sei, antworten
sie, fur ihre eigenen Kinder ; aber sie konnten ja, falls sie
diese verloren, neue zeugen, wenn er nur lebe. Darauf
nimmt er den Helm in die Hinde, bemerkt dann aber, dass
alle seine Leute schmachtend nach dem Trank schauen.
Deshalb gibt er, ohne zu trinken, den Leuten den Helm mit
Dank zuriick und sagt, seine Soldaten wiirden den Mut
verlieren, wenn er allein trinke: «™Av vy&p oadtés, Zov),
mlew woveg, abuurnoovay obtor.» Auf Grund der Enthaltsam-
keit und des Grossmutes ihres Konigs schopfen die Soldaten
neuen Mut und rufen, sie sptirten weder Ermiidung noch
Durst. Was mit dem Wasser geschieht, erfahren wir nicht.

Curtius Rufus schliesslich beschreibt im 7. Buch (7, 5, 2-6)
zunichst—und zwar am ausfihrlichsten — die Durstqualen ;
dann sagt et (7, 5, 9) : Anxium regem tantis malis circumfusi
amici sui  magnitudinem unicum remedium  deficientis exercitus
esse ; und da seien dem Heer zwei Minner aus der Gruppe
der « Quartiermacher » begegnet, die Wasser in Schlduchen
gebracht hitten, um es ihren im selben Heer befindlichen
Sohnen zu geben. Einer von ihnen habe, als sie den Konig
gesehen hatten, den Schlauch geodfinet, einen Becher (vas,
quod simul ferebat) gefillt und dem Konig gereicht. Jener
habe ihn angenommen, gefragt, wem sie das Wasser zuge-
dacht hitten, und den vollen Becher mit den Worten zu-
rickgegeben : « Nec solus», inquit « bibere sustineo nec tam
exciguum dividere ommnibus possum ; vos currite et liberis vestris
quod propter illos attulistis date!» (7, 5, 12).

Vergleichen wir die drei Fassungen.

Die Darstellung Arrians hat am meisten Wahrscheinlich-
keit fiir sich. Die Einfithrung der Kinder beziehungsweise



238 WERNER RUTZ

Sohne, die wir bei Plutarch finden und die bei Curtius in
modifizierter Form erscheint, diirfte aus sentimentalen
Erwigungen heraus geschehen sein ; von wem sie stammt
(Kleitarch?), ldsst sich nicht feststellen. Sinnvoll ist sie
jedenfalls nicht : einmal passt sie nur auf Séhne im Klein-
kindalter, zum andern setzt sie das Vorhandensein von
mehr Wasser im Kreise der haltenden Soldaten (ausdriickliche
Erwihnung der Schliuche, aus denen der Helm beziehungs-
weise der Becher gefiillt wurde) und von einer Quelle oder
einem Fluss in nicht allzu grosser Entfernung voraus (die
Quartiermacher konnten das marschierende Heer am
selben Tage wieder erreichen). Damit wird die Schirfe der
Geschichte zugunsten einer sentimentalen Humanitit ge-
nommen. Es kommt noch ein anderer Unterschied hinzu, der
fur den Vergleich mit Lucan wichtig ist : bei Arrian ist das
Streben Alexanders, seinen Truppen Vorbild zu sein,
ausdriicklich einleitend angedeutet (Epyov xerév!); bei Plu-
tarch ist davon nicht die Rede; im Gegenteil, Alexander
leidet ganz besonders unter der Hitze. Bei Curtius schliesslich
erscheint Alexander als amxius ; seine Freunde miissen ihn
anflehen, er moége doch ein Beispiel von Seelengrisse geben,
um der nachlassenden Durchhaltekraft seines Heeres auf-
zuhelfen. Die Fassungen des Curtius und der Vorlage des
Plutarch waren also keineswegs geeignet, Lucan zu einer
Ubertragung der Szene auf Cato zu veranlassen : sie zeigen
nicht deutlich genug oder gar nicht die dafiir geforderte
exemplarische Haltung des Konigs. Entsprechend fehlt
auch bei Curtius der wortliche Hinweis auf menschliche
oder soldatische Tugenden vollig, bei Plutarch ist von
gynparere und peyorouyie die Rede, und nur Arrian wertet
das Verhalten Alexanders ganz prizis als Zeichen von
xapteplo einerseits, orpatnyta anderseits.

Wir durfen folgende Schliisse ziehen : Die Episode ist in
ihrem Kern historisch und sicher schon bei den frithen Alex-
anderhistorikern zu lesen gewesen. Die Arrianische Fassung,



LUCAN UND DIE RHETORIK 239

auf Aristobul oder Ptolemaios zuriickgehend, ist in sich
schliissig und wahrscheinlich. Die bei Plutarch und Curtius
greif bare Fassung ist das Ergebnis mehrfacher Ausmalung ;
eine Reihe von Ziigen sind hinzugekommen ; die innere
Wahrscheinlichkeit der Geschichte hat aber darunter ge-
litten. In der einen oder der anderen Fassung hat die
Geschichte auch ihre ILokalisation gewechselt. Allerdings
diirfte sie iiberall im Zusammenhang der Ziige Alexanders in
Asien geblieben sein. Eine Transposition nach Afrika hitte
irgendwo erkennbar sein mussen; sie ist auch deshalb beson-
ders unwahrscheinlich, weil wir nirgends von aussergewohn-
lich schweren Wistenmirschen Alexanders in Afrika hoten,
wie Gerhard Bendz (zu Frontin. 1, 7, 7) richtig notiert hat.

Der nichste Schritt ist sicher gewesen, die Episode in
die Exemplasammlungen der Rhetorik zu tbernehmen.
Sie bietet sich dafiir f6rmlich an und ldsst sich als Exemplum
flir &ywpdreia, peyohouyie, xaprepia, oreatnyta anfithren. Die
Uberlieferung in uns nicht erhaltenen Exemplasammlungen
wird erhirtet durch die Tatsache, dass die Episode in
Frontin 1, 7, 7 erscheint, wo sie — ich verweise wieder auf
Gerhard Bendz — mit hinlinglicher Sicherheit sowohl aus
sprachlichen als auch aus sachlichen Grinden als Inter-
polation anzusprechen ist.

Da nun dieses Exemplum zur Voraussetzung einen
Wiistenmarsch mit Durstqualen hat und da es xaprepla —
continentia und peyedofuyte — magnanimitas, dazu mehr oder
weniger auch orparyyla exemplifiziert, konnte Lucan es ohne
weiteres auf Cato tbertragen. Ihm musste dabei, wie gesagt,
die Fassung vorschweben, die auch Arrian vorgelegen hat ;
und in der Tat gibt es einige schlagende Parallelen zur
Fassung Arrians :

conspecta est parva maligna unda procul vena (9, soo f.)
~ ghpely G3wp oculheheypévov &v Tivt yapadpx o0 Pobeia,
Oy xal @addny widaxa (6, 26, 2);



240 WERNER RUTZ

quam vix e pulvere miles corripiens (9, 501 f.) ~ xod
TolTo obv yohemds cuihéEavtag (ebendort);

Zaleae confudit in orbem porrexitque duci (9, 502 f.) ~
EuBarbvtag &g wpdvog TO Udwp Tpoceveyxelv TG [oaothel

(ebendort);

excussit galeam, suffecitque ommnibus unda (9, 510) ~ Aa-
/ \ 3 » / 3 J A 3 \ e 2 3
Bovto e év bler TavTwy éxyéon” xol €ml THOE TH Epyw
€ toobvde emppwolivar v orpatiay Edumacav dote el-
xaoal &v Twee motov yevéslal whow éxelvo 1O Udwp TO

Tpog TANeEdvdpouv éxyubév (6, 20, 3).

Bei aller so offensichtlichen Verwandtschaft ist fest-
zustellen : es ist ebenso sicher, dass Arrian diese Episode
in der ihm vorliegenden zusammenhingenden Quelle —
Ptolemaios oder Aristobul — vorfand, wie dass Lucan sie
in einer Exemplasammlung und nicht in einer zusammen-
hingenden Alexandererzihlung gelesen hat. Denn dass
Lucan die Quelle Arrians benutzt haben sollte, lisst sich
meines Erachtens sonst an keiner Stelle nachweisen. Ich
kann das hier nattirlich nicht beweisen ; im Zuge meiner —
allerdings noch nicht abgeschlossenen — Untersuchungen
iiber das Verhidltnis Lucans zu Curtius Rufus glaube ich
aber erkannt zu haben: wo Lucan Verbindungen zur
Alexandergeschichte aufweist, die sich nicht als Ubernahme
von Einzelepisoden aus Exemplasammlungen erkliren lassen,
liegt des oOfteren eine engere Beziehung zu Curtius Rufus
vor, jedoch nie eine solche zur Arrianquelle. Curtius aber
kam, wie oben gezeigt, an dieser Stelle fiir eine Entlehnung
gar nicht in Betracht. Ubrigens mogen unter den sonstigen
Quellen Arrians — er nennt sie mit dem vieldeutigen Satz
o¢ perekérepor avéypaday (6, 26, 1) — auch Exemplasamm-
lungen gewesen sein.

Haben wir also wahrscheinlich gemacht, dass Lucan als
Quelle eine Exemplasammlung benutzt und sich dabei der



LUCAN UND DIE RHETORIK 241

in der Rhetorik wie in der Dichtung nicht eben selten
angewandten Gepflogenheit bedient, exemplarische Situa-
tionen auf andere Personlichkeiten zu ibertragen — ein
Beispiel dafiir bietet Lucan in der von Herrn Grimal inter-
pretierten Rubiconszene, in der Lucan das Motiv von den
als Wellenbrecher in den Fluss gestellten Elephanten (Liv. 21,
47, 4 unter Berufung auf Coelius Antipater, von Livius
selbst verworfen) aufgreift und von Hannibal auf Caesar
(nun freilich mit Pferden) ibertrigt —, so ist jetzt die Frage
zu stellen, was Lucan dieser Quelle hinzugefiigt hat, wie
also seine Arbeitsweise hinsichtlich der zmventio ist. Da sind
zunichst die Verse 9, 503 f. zu nennen :

Squalebant pulvere fauces
cunctorum, minimumaque tenens dux ipse liguoris
invidiosus erat.

Die Durstqual an sich wird also nicht ausgemalt. Darin
zeigt sich wieder die kiinstlerische Okonomie, die wir
schon im Anschluss an den Vortrag von MUe Marti be-
sprochen haben: Durstqualen hat er bereits im 4. Buch
geschildert, also lisst er es hier mit der blossen Erwihnung
genug sein. Somit wird die Situation — alle diirsten, der
Anfihrer, im Besitz einer noch so kleinen Wassermenge,
wird glihend beneidet — nur sprachlich “durchgestaltet
und in scharf antithetischer Form gegeben (der Gegensatz
cunctorum — dux ipse umschliesst den Mittelvers). In chiasti-
scher Zuordnung wird der Gegensatz am Ende der Episode
dann wieder aufgenommen :

Excussit galeam, suffecitque omnibus unda (9, 510).

Zwischen diesen beiden, die dussere und innere Situation
in ihrer Spannung umreissenden Sdtzen ist eine knappe
Rede Catos eingeschoben, die aus zwei rhetorischen Fra-
gen und einem abschliessenden Ausruf besteht. Sie enthilt



242 WERNER RUTZ

keineswegs das, was man in einer solchen Situation eigentlich
erwarten sollte : einen Ausdruck des Dankes an den Sol-
daten, der ihm das Wasser darreicht. Das wire doch das
Nichstliegende, und ein Dank Alexanders wird auch
sowohl bei Arrian (... émeuvéoor Tode xopicavrag ...) als auch
bei Plutarch (... émauvéoag todg avBpomoug ...) vermerkt. Bei
Lucan steht an seiner Stelle eine heftige Invektive gegen
den Ubetbringer des Wassers. Das ist nur verstindlich,
wenn wir die ethische Bewertung voraussetzen, die erst der
dritte, abschliessende Satz der Rede expressis verbis bietet :
angesichts des dirstenden Heeres zu trinken, wire ein
Zeichen von Weichlichkeit und Tugendlosigkeit; es wiirde
damit die Idee Catos zerstoren. Ja, selbst ein Soldat, der so
handelte, entfernte sich damit so weit von dieser Idee, dass
er aus dem Heer Catos ausgestossen wire. Der Soldat hat
also mit seinem Angebot nicht Liebe und Opferbeteitschaft
fir seinen Fihrer gezeigt, wie das bei aller Verschiedenheit
in beiden Fassungen der Alexandertradition deutlich ist
und auch ausgesprochen wird, sondern vielmehr sein
Unvermogen, das Leiden an sich und das Leiden gerade
des Fiihrers als ethisch sinn- und wertvolles Tun zu begreifen
und eben dadurch seine Pflicht als Soldat Catos zu etfiillen.
Somit kann ihn Cato als degemer miles ansprechen, statt
ihm zu danken, als einen, der der Strafe viel wiirdiger
sei, angesichts der dirstenden Mannschaft zu trinken.

So ibernimmt Lucan zwar das Handlungsschema des
Alexanderexempels, fiillt es aber mit neuem Inhalt, indem
er es benutzt, um den Tugendlehrer Cato zu zeigen, der
keine Gelegenbeit auslisst, seine von ihm als richtig er-
kannten Grundsitze anderen einzuhimmern (dass er Cato
dabei als comcitus ira zeichnet, bedeutet in seiner Wider-
spriichlichkeit zum Bilde des stets behertschten Cato eine
situationsgebundene, © stationire ” Steigerung). Entscheidend
fur die 7mventio Lucans ist die Umideologisierung, die die
Episode bei Lucan erfihrt : dieselbe Geschichte, die in der

\



LUCAN UND DIE RHETORIK 243

Alexandertradition das enge menschliche Verhiltnis zwi-
schen Alexander und seinen Soldaten kennzeichnet, wird
hier zum Ausdruck des ungeheuren Abstandes, der Cato
vom ¢ alltiglichen’ Menschen trennt. Die ¢ Menschlichkeit ’
im Sinne der Ubetlieferung bedeutet fiir Lucan eine Ver-
suchung, das eigentlich Menschliche zu verfehlen.

Die Wichtigkeit, die Lucan dieser Umideologisierung
beimisst, zeigt sich in der mit den Mitteln der Rhetorik
geformten Sprache gerade dieser Zutat, und dasselbe konnen
wir abschliessend mit Vers 509 s. feststellen : es ist inhaltlich
die Aussage Arrians, aber mit der Lucan eigenen rhetori-
schen Artistik auf drei Worter komprimiert und dabei zur
paradoxen Pointe gestaltet, — aus dem einfachen Wasser
bei Alexander ist hier aber ein sozusagen metaphysisches
Wasser geworden.

Wie stark die Formulierung TLucans ihrerseits auf die
rhetorische Exemplatradition eingewirkt hat, zeigt die Tat-
sache, dass der Frontininterpolator nunmehr die Alexander-
episode auf den Wiistenmarsch Alexanders in Afrika verlegt L.

Fir Lucan ergibt sich durch die Aufnahme dieser Episode
aus der rhetorischen Alexandertradition bei aller Um-
gestaltung aber die Gefahr, dass Cato hier als zweiter
Alexander erscheint, und zwar gerade deshalb, weil durch
die Rhetorik die Szene mit Alexander so stark verbunden
ist. Nach seinem Prinzip der wechselseitigen Erhellung von
Szenen in ihrer Bedeutung — das Prinzip ist bekanntlich be-
sonders von Otto Schonberger ? herausgearbeitet worden —

1 Haskins verweist zu 9, 510 auf Z. Chron. 11, 15 ff. Ob et mit diesem Hinweis
eine Abhingigkeit oder eine Vetrwandtschaft nach der Art eines Wander-
motivs behaupten will, bleibt offen. Wahrscheinlich wire eine solche Ver-
wandtschaft wohl nicht; jedoch vgl. den Versuch Arredondos (Francisco
ARrRREDONDO, Un episodio de magia negra en Lucano, Helmantica 3, 1952,
347-362), auch die Erichthoszene auf ein alttestamentarisches Motiv zu
riickzufuhren.

% Orro SCHONBERGER, Untersuchungen gur Wiederholungstechnik Lucans (Heidel
berg 1961, maschinenschriftlich vervielfiltigt).



244 WERNER RUTZ

entgeht Lucan dieser Gefahr, indem er unmittelbar an-
schliessend eine weitere Szene folgen ldsst, die ebenfalls
aus der Alexandertradition stammt und sicher gleichfalls
tber die Deklamationen weiteste Verbreitung gefunden
hatte: den Besuch beim Orakel des Zeus-Hammon. Wit
konnen uns hier kiirzer fassen, da die Alexanderibetlieferung
hier ziemlich einhellig ist: Alexander zieht aus eigenem
Antrieb zur Oase Hammon, um das Orakel zu befragen
(Plat., Alx.. 26 .3 Att., An, 3. 3. 75 Cott, 4 7, 5); uod
lisst sich von keiner Schwierigkeit abhalten, den Plan
durchzufihren (Plut., Alex., a. O.; Arr., 3, 3, 3 fl.; Curt.,
4, 7, 10 fL.). Sein Ziel ist, Auskunft tber sich selbst zu
erhalten, d. h. vor allem, seine besondere Affinitit zur
hochsten Gottheit bestitigen zu lassen (Arrian 3, 3, 2
Curt. 4, 7, 8). Er wird auf seinem Zuge von einer héheren
Macht unterstiitzt (Plut., Alex., 27 ; Arr., 3, 3, 4-6 mit der
ausdriicklich angegebenen Variante Ptolemaios/Aristobul ;
Cuzt., 4, 7, 13 £.); und das Orakel fillt in seinem Sinne aus
(Phut., oAlese. 276 Ate., 5,4, 5 ¢ Cuet., 4, 7, 25 4L).

Bei Lucan kommt Cato nicht freiwillig zur Oase. Nach
seiner Darstellung hat der « Zufall des Weges» (9, 550 f.)
Cato und seine Truppen tiber die Oase gefithrt. Bei der
Beschreibung des Tempels flicht Lucan den Topos der
prisca paupertas ein :

Pauper adbuc deus est, nullis violata per aevum
divitiis delubra tenens, morumque priorum
numen Romano templum defendit ab awro (9, 519-521).

Da wir durch Herrn Bastet bereits von der Funktion dieser
Verse gehort haben, brauchen wir uns jetzt nicht damit
zu beschiftigen. Nur auf eines mochte ich nachdriicklich
hinweisen : das Verhiltnis zwischen iiberliefertem Topos
und der Weltanschauung dessen, der sich seiner bedient,
ist nicht einseitig. Zwar verwendet man den Topos, um
Gemeintes auszudriicken ; aber eben, weil die prisca paupertas



LUCAN UND DIE RHETORIK 245

ein Topos ist, prigt dieser auch die Einstellung des Dichters.
Lucan ldsst sich dann die Gelegenheit zur paradoxen Be-
schreibung eines kuriosen Tatbestandes, der Schattenkiirze,
nicht entgehen :

Truncum vix protegit arbor (9, §29)

und breitet in rhetorischer Apostrophe astronomische
Gelehrsamkeit aus (9, §38-543; §533-537).

Nach dieser Einleitung folgt die Szene vor dem Orakel,
die zweigeteilt ist: der Aufforderung der Gefihrten, das
Orakel zu befragen — zu ihrem Sprecher macht sich La-
bienus — steht die ablehnende Antwort Catos gegeniiber.
Die Teilnahme des Labienus am Wiistenzuge ist sonst
nicht bezeugt; wir haben sein Auftreten entsprechend zu
werten wie das Auftreten Ciceros im Lager vor Pharsalus :
Sprecher der jeweiligen Gruppe muss eine allgemein be-
kannte Personlichkeit sein, die das Anliegen ihrer Gruppe
witksam vorzubringen vermag. Das Redenpaar ordnet
sich ein in das bei Lucan hiufig vorkommende Schema
adhortatio-Ablehnung 1. Wenn die adbortatio auch mit dem
locus a tempore beginnt (sors und fortuna viae haben jetzt
die Moglichkeit der Befragung geboten), so gleitet sie doch
schnell Gber auf den /locus a persona, der in der rhetorischen
Theorie nach dem Zeugnis des Hermogenes und Priscians
als enkomiastisch angesehen wird 2. So baut sich die Rede
auf einem Lobpreis Catos auf, in dem besonders hervor-
zuheben sind seine enge Beziehung zur gottlichen Macht
(9, 554 f.), seine Heiligkeit (9, 555), seine dem géttlichen
Willen entsprechende Lebensfithrung (9, 556 f.). Wir sehen,
dass in diesen enkomiastischen Sitzen gerade eine so enge
Beziehung Catos zu Gott hervorgerufen wird, wie sie
Alexander fiir sich selbst postuliert hat; die Rede des

1 Vgl. SranLey Freperick Bonner, Lucan and the Declamation Schools,
AJPh 87, 1966, 257 fI., hier: 284 ff.

2 Hermog., Prog., 7; Prisc., Pracex., 7.



246 WERNER RUTZ

Labienus hebt Cato auf eine Stufe, auf der er Alexander
sogar nach dessen Selbstbewusstsein ebenbiirtig wire.

Die Einleitungsverse der Antwort Catos scheinen
dieses Motiv aufzugreifen: er ist deo plenus, tacita quem
mente gerebat (9, 564); dann aber erfihrt die Szene ihre
entscheidende Wendung : das Hochste, was der Gott geben
konnte, wire Gewissheit dariiber, dass das Streben nach
dem Richtigen genug ist, dass das honestum nicht durch
Erfolg wachsen kann, — das aber weiss Cato: Scimus, ef
hoc nobis non altius inseret Hammon (9, 572). Es folgt das
stoische Glaubensbekenntnis Catos, das auch wohl das
Lucans ist (9, 573-580), und der Hinweis, Orakel mochten
die befragen, die es notig hitten :

Sortilegis egeant dubii semperque futuris
casibus ancipites (9, 581 f.).

In der bewusst auf Alexander parallelisierten Situation
muss in diesem Satz eine klare Absage an das Streben
Alexanders gesehen werden, sich als Sohn Gottes bestitigen
zu lassen. Das, was Alexander sein wollte, ist Cato im
hochsten Sinne; das, was Alexander war, ist dem Sein
Catos zu sehr unterlegen, als dass es auch nur vergleichbar
wire. Dubins und anceps ist derjenige, der auf das Gliick
vertraut, weil er auf das Glick angewiesen ist, und eben
das gilt von Alexander, wie uns die Plutarchstelle bestitigt :
“H te yap tiyn talg émBolais Ometxovsa thy yvopny toyvpeay
émoter... (Plut., Alex., 26, 14). Wir spiiren, dass hinter diesem
Alexander fiir Lucan Caesar steht, dessen Fortuna-Glaube
fur den Dichter eine entscheidende Komponente seines
Wesens war. Demgegentiber zeigen die Verse 9, 582 f. —
me non oracula certum, sed mors cerfa facit — den stolzen und
unerschiitterlichen Standpunkt Catos. Im kurzen Schlusssatz
tberbietet Lucan die in der Rede Catos gezeigte Verachtung
des Orakels noch durch die Feststellung : Servata fide templi
discedit (9, 585).



LUCAN UND DIE RHETORIK 247

So kann es keinem Zweifel unterliegen, dass Lucan die
Szene der Alexandergeschichte, die ihm wohl in rhetorischer
Formung bekannt war, aufgegriffen, fir Cato umgestaltet
und vollig umfunktionalisiert hat. Die Beziehung auf
Alexander bedeutet nicht, dass Cato ein zweiter Alexander
wire, sondern im Gegenteil, dass er das Gegenbild Alexan-
ders, sozusagen die Verkorperung der Gegenidee der
Alexanderidee, ist — und eben damit bis in sozusagen
metaphysische Bereiche hinein der Widerpart, die Gegenidee
zu Caesar. Alexander, schon frih in der peripatetischen wie
in der rhetorischen Auflassung als &Boviog und mpometig
abgestempelt, hat nur einmal »ir#zs im Sinne Catos gezeigt
bei der Zuriickweisung des Trankes (vgl. die Wertung
seiner Handlungsweise durch Arrian, die wir oben zitiert
haben). Dort hat Alexander einmal so gehandelt, wie es
einem Cato zukommt, — daher kann Lucan das tradierte
Exemplum tibernehmen, freilich nicht, ohne seine ideolo-
gische Wertung entscheidend zu verindern. Um aber auf
jeden Fall zu vermeiden, dass nun Cato an Alexander ge-
messen werde, fiigt er anschliessend die Szene vor dem
Ammons-Orakel hinzu und schliesst dann den ganzen
Szenenkomplex mit der kurzen Szene des Trankes aus der
Schlangengrube ab (9, 587-618), der Szene, in der Cato
tatsachlich als erster trinkt, nimlich um seinen Gefihrten
Mut zu machen, er, der sich nunmehr als parens verus patriae
(9, 6o1) erwiesen hat.

Die Einleitungsverse auch dieser Szene zeigen wiederum
den rhetorischen Einfluss sehr deutlich. Cato marschiert zu
Fuss, um ein Beispiel zu geben (9, 588). Lucan betont das
sicherlich nicht nur, weil es historisch bezeugt und somit
sicher in seiner Quelle zu lesen gewesen ist (vgl. Plut.,

Cat. Mi., 56), sondern weil es — in derselben Tradition
von Alexander berichtet, vgl. Arrian 6, 26, 1: *AMEavdpov ...
neldy 8¢ buwe Myeiobar.. — ihm noch aus der Szene der

Zuriickweisung des Trankes vor Augen stand, und auch,



248 WERNER RUTZ

weil es lingst topisch gewesen sein dirfte fiir die Vorbild-
haltung eines militdrischen Fihrers (man vgl. auch das
Fortschicken der Pferde zur Anhebung des Mutes der
Soldaten bei Sall., Ca#il., 59, 1 und dann bei Caes., Ga/l.,
1, 25, 1 und Plut., Cuaes., 18, 2 : Topoi konnen Denk- und
Handlungsschemata erzwingen!). Hier wird aus dem
Tatbestand die kunstvoll chiastische Antithese abgeleitet :

Monstrat tolerare labores
non iubet (9, 588 f.).

Ebenfalls in chiastischer Antithese gegeben ist die Ubet-
leitung zur Zuriickhaltung Catos beim Trinken :

Somni parcissimus ipse est,
ultimus haustor aquae (9, 590 f.).

Die Betonung der Zuriickhaltung beim Trinken scheint
tberfliissig zu sein, war doch die Szene vor der Orakelszene
der Verschittung des Wassers gewidmet. Jedoch weist uns
diese Betonung auf eine fiir die kiinstlerische Okonomie
Lucans wichtige Erkenntnis hin: Lucan hat Doppelung
von JSzenen konsequent vermieden, ausser wenn sich
entweder der zweiten Szene eine entscheidend neue Pointe
abgewinnen liess oder wenn die zweite Szene die erste
riickwirkend in ihrer Sinngebung erhellte (vergleichbar
ist das schon oben angesprochene Prinzip der wechselseitigen
Erhellung von Szenen). Durch den Trunk aus der Schlangen-
grube erfihrt in diesem Sinne die Umfunktionalisierung
der Alexanderszene ihre letzte Bestitigung.

Hat uns die Untersuchung der Zusammenhinge zwischen
der rhetorischen Alexandertradition und dem Catobild
Lucans wichtige Aufschliisse tber die zmentio Lucans
gebracht, so werden sie bestitigt, wenn wir an die Bedeutung
eben dieses peripatetisch-rhetorischen Alexanderverstind-
nisses fiir das Caesarbild Lucans denken. In ihm ist nichts
von einer Umfunktionalisierung zu spiiren; es geht nicht



LUCAN UND DIE RHETORIK 249

darum, eine Gegenidee sichtbar zu machen ; hier ist die
Identifikation des epischen Helden mit der Gestalt Alexan-
ders das Ziel der dichterischen Darstellung. Und auch hier
gehen wieder epische, rhetorische und Alexandertradition
ineinander tber: wie es zur epischen Tradition gehort,
dass der Held das Grab seines Vaters besucht — Aeneas am
Grabe des Anchises —, so gehort es zur Alexandertradition,
dass Alexander das Grab des Achill aufsucht (Plut., Cues.,
15 ; Arr., 1, 12, 1-2; Diodor, 17, 2-3). Die Rhetorik be-
michtigt sich dieser Ubetlieferung und verwendet sie
topisch zum Ausdruck des Ruhmesgedankens, — man
vergleiche die bekannte Verwendung des Motivs in Ciceros
Rede fiur den Dichter Archias (§ 24) und auch Ciceros
Ausserung in einem Brief (Ad fam., 5, 12, 7).

Da das allgemein bekannt gewesen secin durfte, konnte
Lucan voraussetzen, dass durch Caesars Besuch in Troja
eine Identifizierung Caesars mit Alexander durch den
Leser vorgenommen werde. Auch diesmal wird der Beweis
durch die Wiederholung des Motivs vom Grabbesuch —
auch hier wieder getrennt durch eine dazwischenliegende
Szene — erbracht : der Besuch Caesars am Grabe Alexanders
steht zu dem am Grabe des Achill in deutlicher Wechsel-
beziehung, indem er abwertet, was etwa in der vorigen
Szene trotz allem positiv klingen konnte, und erhirtet
die von Lucan angestrebte Gleichsetzung Caesars mit
Alexander im Sinne der z#-#yrannos-Ideologie der Deklama-
toren. Durch das von Lucan bereits — und zwar in der
rhetorisch-deklamatorischen Tradition — vorgefundene ge-
prigte Alexanderbild vermag er sein Bild Caesars genauso
festzulegen, wie er durch die Benutzung Alexanders als
Kontrastfigur sein Catobild festlegt.

Wit brauchen diesen Zusammenhingen nicht im ein-
zelnen nachzugehen; die Beziehungen des Lucanischen
Caesar zu Alexander sind Gegenstand zahlreicher Unter-
suchungen gewesen, auf die wir hier verweisen konnen.



250 WERNER RUTZ

Wichtig ist aber die Feststellung, dass alle Szenen, in
denen Beziehungen zwischen Caesar oder Cato und Alexander
hergestellt werden, Schopfungen Lucans sind, die in der
historischen Tradition der Biirgerkriege keine Entsprechung
finden. Als Quelle der znventio kann dabei einmal das allge-
meine Wissen des gebildeten Romers der Zeit um Alexander
gelten — « Die Kenntnis seines Lebens und seiner ge-
schichtlichen Leistungen gehorte zum Requisit der allge-
meinen Bildung», sagt Helmut Flume! —, wobei die
Beurteilung Alexanders der aus dem Peripatos stammenden
negativen Beurteilung der stoischen Popularphilosophie
entspricht ; zum andern haben wir immer wieder die
spezifisch rhetorische Uberlieferung von Einzelheiten wahr-
scheinlich gemacht, die Lucan aus dem Schrifttum der
Rhetorik, insbesondere Exemplasammlungen, und aus der
deklamatorischen Schulung und Praxis geliufig gewesen
sein dirften — « No historical figure was more popular in
the declamation schools than Alexander the Great», sagt
Stanley . Bonner 2. Da Alexander in der Rhetorik ebenfalls
durchweg negativ beurteilt wurde, ndmlich als Prototyp
des Tyrannen, an dem exemplifiziert wird, wie tiyn die dpety
tberwiegt, ergeben sich keine Widerspriiche im Riickgriff
Lucans auf die Alexandergestalt. Solche Widerspriiche
werden vielmehr nur dort sichtbar, wo Pompeius als
zweiter Alexander erscheint. Ich habe an anderer Stelle
nachgewiesen, dass es sich hier um Ubernahme des historisch
bezeugten Strebens des Pompeius handelt, als zweiter
Alexander gewertet zu werden 3.

Dass die #mventio Lucans in den © historischen ’ Partien
statk durch die Rhetorik beeinflusst ist, hat M!e Marti in

Y Hevmut Fuume, Die Einbeit der kiinstlerischen Personlichkeit Lucans (Diss.,
Bonn, Detmold 1950 [maschinenschriftlich vervielfaltigt]), 11.

2 BoNNER, a. O., 273.

8 WerNER Rurz, Lucans Pompeius, Der Altsprachliche Unterricht 11[1, 1968,
5-22, hier: 19 f.



LUCAN UND DIE RHETORIK 251

ihrem bekannten Aufsatz « Cassius Scaeva and Lucan’s
Inventio» ! nachgewiesen. Das Ziel unserer bisherigen
Austiihrungen war es, zu zeigen, dass in den ‘ nicht-histori-
schen ’ Partien dieser Einfluss noch viel stirker ist, wobei
wir als Beispiel die ‘Alexanderszenen’ des neunten Buches
gewihlt haben, gleichzeitig aber auch, zu zeigen, dass
Einfluss nie einfach gleich Ubetnahme ist.

Ubetschauen wir nun aber das ganze Epos unter der
Frage, wo durch die Rhetorik bedingte inwentio fassbar ist,
so konnen wir feststellen, dass die Rhetorik fast tberall,
wo nicht-historische Partien vorliegen, ein sehr wichtiger
und oft der einzige Zulieferer fir die Zmventio Lucans ist.
Solche Partien, die die Historiker nicht bringen, die also
aller Wahtscheinlichkeit nach auch bei Livius oder einer
sonstigen historischen Quelle Lucans nicht gestanden haben,
sind zum Beispiel folgende :

Im zweiten Buch finden wir den breit angelegten Riick-
blick auf die sullanisch-marianischen Wirten. Diese Partie
hat im Bellum civile des Livius zweifellos nicht gestanden ;
anderseits ist ein ‘ historischer Riickblick > durch die epische
Tradition — Schilderung der Troiae halosis ebenfalls im
zweiten Buch bei Vergil — zwingend gefordert. Wo immer
Lucan das Material fiir seinen historischen Riickblick
gesammelt hat, der Art und der speziellen zmventio nach
ist dieser Riuckblick rhetorisch gestaltet. Die Riickblende
auf die Ereignisse des Krieges zwischen Marius und Sulla
wird in der Form der Rede eines der Greise gegeben. Sie
ist insgesamt nicht eine an den historischen Tatsachen
orientierte Erzihlung der Abfolge der Kriegsereignisse.
Der Einleitungsvers

Atque aliquis magno quaerens exempla Zimori (2, 67)

1 BErTHE MARIE MARTI, Cassius Scaeva and Lucan’s Inventio, The Classical
Tradition, Literary and Historical Studies in Honor of Harry Caplan (ed. by
LurrroLp Warracs, Ithaca, N. Y., 1962), 239-257.



252 WERNER RUTZ

zeigt mit der wortlichen Aufnahme der rhetorischen Such-
formel bereits, dass die historische Vergangenheit hier nicht
um ihrer selbst willen oder zum besseren Verstindnis
des epischen Geschehens erzihlt wird, sondern um der
exempla willen, die sie bietet. Die Eingangsverse der Rede
des Alten (2, 68-70) geben dafiir den Grundtenor an: die
historisch beglaubigte Tatsache, dass sich Marius unter
der Flora des Sumpfes verborgen hielt, witd hier nicht
als Ergebnis geschichtlicher Vorginge gezeichnet, sondern
als Faktum zu den Siegen tber Teutonen und Libyer in
scharfe Antithese gestellt. Marius erscheint hier als Beispiel
fur den Verfall einstiger Grosse, als exemplum mutationis
fortunae (Karl Alewell hatte bereits acht Belege fir die
Verwendung dieses exemplum ausserhalb Lucans gesammelt )
— victor und exu/ kennzeichnen die beiden gegensitzlichsten
Lebenssituationen. Diese Antithese zwischen einst und
jetzt wird auch dadurch noch betont, dass Lucan nicht
einen Gallier in das Gefingnis des Marius in Minturnae
eindringen ldsst, wie das Livius und Appian tun, sondern
einen Kimber : der Kimbernsieger ist in einer Situation, in
der er von einem Kimber hitte umgebracht werden koénnen,
Bezeichnenderweise ist es auch bei Velleius und Valerius
Maximus ein Kimber, — Lucan diitfte also beide Versionen
gekannt und sich bewusst fiir die gewihlte entschieden
haben.

Auch Sulla erscheint in dem Exkurs als exemplum fiir
die fortunae mutatio, daneben enthilt der Exkurs zahlreiche
exempla det crudelitas, die ebenfalls allgemein bekannt und
verbreitet waren. Das gilt insbesondere fir die Ermordung
des M. Marius Gratidianus, die wir ja nicht nur aus Plutarch
(Sulla, 32) kennen, sondern die auch Sallust (frg. 44) und
Livius (l. 88) beschrieben haben und die dann als rhetori-

v Karr. ArLeweLL, Uber das rhetorische IIAPAAEIT'MA. Theorie, Beispielsamm-
lung, Verwendung in der rémischen Literatur der Kaiserzeit (Diss. Kiel, Leipzig
1913), Go.



LUCAN UND DIE RHETORIK 253

sches exemplum bei Valerius Maximus (9, 2, 1) fassbar ist
und bei Seneca (De ira, 3, 18) in fast der gleichen Schilderung
wie bei Lucan zu lesen ist. In neuester Zeit hat ja Manfred
Fuhrmann die Aufmerksamkeit der Lucan-Interpreten auf
das Phinomen des Grausigen und Ekelhaften gelenkt ?,
das sowohl inhaltlicher als auch formal-sprachlicher Natur
ist. Weitere Beispiele sind unnétig; die Vorliebe Lucans
fiir diese « Grenzphinomene des Asthetischen» ist jedem
Leser unseres Dichtets bekannt. Es scheint aber, als wenn
Fuhrmann die Wirksamkeit der Deklamatorenschulen bei
der Ausbildung dieser Vorliebe — und der Fahigkeit, ihr
gemiss zu gestalten — ein wenig unterschitzt, — eine, wie
er selbst sagt, Gegenrichtung gegen frithere Uberschitzung
dieser Zusammenhinge (a. O., 30). Das Deklamatorenwesen
bildet « seit der Zeit des Augustus sowohl den Dichter als
auch das Publikum heran, dessen der Dichter bedurfte »
(ebendort). Gerade am Beispiel der Ermordung des Marius
Gratidianus aber wird deutlich, wie sehr sich die deklamatori-
sche Rhetorik ihrem inneren Gesetz nach — nimlich dem
Zwang zur Uberbietung — solcher Themen annehmen
musste.

Uber die rthetorische imventio des Redenpaares Catof
Brutus braucht hier nichts gesagt zu werden ; die Reden
sind verschiedentlich analysiert worden, und auch die
Interpretation, die uns M. Grimal gegeben hat, hat uns
wichtige Hinweise vermittelt.

Vermutlich nicht historisch belegt und auch nicht
belegbar ist das Zuriickschauen des Pompeius auf Italien
wihrend der Fahrt zum Epirus (3, 4-7). Vom Stoff her liegt
auf jeden Fall ein Topos der Rhetorik vor, wie aus Favorin
zu erweisen ist: der Verbannte schaut beim Scheiden

! ManrFrEDp FunrmanN, Die Funktion grausiger und ekelhafter Motive in
der lateinischen Dichtung, Poetik und Hermenentik 111 : Die nicht mebr schonen
Kiinste, Greng phanomene des Asthetischen (hrg. von H. R. Jauss, Miinchen
1968), 23-66.



254 WERNER RUTZ

zuriick auf die Gestade der Heimat!. Von der Situation
her aber ist dieses Zuriickschauen als Antithese zum Vor-
wirtsblicken aller Leute des Pompeius zu verstehen :
Pompeius ist in seiner Umgebung allein. Anderseits liegt
eine kompositorische Beziehung zu 3, 46-49 vor: Caesar
steht — ebenfalls allein — am Gestade und schaut der
entkommenen Flotte nach. Auch hier ist also wieder fest-
zustellen : das Motiv als solches witd von der Rhetorik
geliefert ; die Art und Weise, in der es eingebaut ist, ist
nach znventio (und hier dispositio) Eigenleistung Lucans, — es
bleibt nicht blosse Zutat, sondern wird benutzt, um ein
ganz spezifisches dichterisches Ziel zu erreichen.

Im dritten Buch fihrt uns die Beschreibung des Heiligen
Haines weiter auf die Frage nach der Rolle der Ekphraseis
im Werke Lucans. Sie ist oft und griindlich behandelt worden,
so dass wir hier nur zu sagen brauchen, dass alle Ekphraseis
Lucans rhetorischen Charakter haben. Sie sind erwachsen
aus den Progymnasmata der Rhetorenschulen, wenn sie auch
in der vorliegenden Form weit mehr als Progymnasmata
sind und nach Form und Funktion dem Gesamtepos adaequat
verarbeitet worden sind. Dass sie von der thetorischen
Theorie der Dichtung her vor allem der Ausmalung des
color dienen, ist vielfach betont worden. Ich habe bereits
frither die Fillung des Heiligen Haines mit der Erysichthon-
Erzihlung Ovids verglichen; ich darf jetzt nur darauf
hinweisen, dass diese Szene — Herr von Albrecht sagte mit
Recht (s. oben, S. 115), als erfundene Szene zeige sie den
wahren Caesar besser als alle historisch fundierten Szenen —
dass also diese Szene ihre volle Wirksamkeit erst durch die
colores der Diisternis, Wildheit, Urtimlichkeit, ja Urweltlich-
keit erhilt, die durch die Ekphrasis des Haines vorbereitend
gegeben werden. Als rhetorische Kunstform Selbstzweck,

! Hinweis von WALTER MENz, Caesar und Pompeins im Epos Licans. Zur
Stoffbehandlung und Charakterschilderung in Lucans © Pharsalia’ (Diss. Humboldt-
Universitit, Betlin 1952, maschinenschriftlich), 84.



LUCAN UND DIE RHETORIK 255

als Teil des Epos dem Gesamtzweck dienend untergeordnet,
sind so diese Ekphraseis Lucans Meistetstiicke ihrer Gattung.

Weitere Szenen und Szenenkomplexe, an denen Prinzipien
det imventio Lucans zu zeigen wiren, gerade weil sie nicht
der historischen Tradition angehéren, wiren etwa im 5.
Buch die Befragung des Orakels durch Appius, im 6. Buch
die Erichtho-Szenen, im 8. Buch die Seefahrt des Pompeius.
Hinzukommen die Sturmschilderungen des 5. und 9. Buches,
die Mark Motrford eingehend auf ihre rhetorische imventio
hin untersucht hat, die Schilderung der Durstqualen im
4. Buch, die Schilderung der Uberschwemmung im 4. Buch
und manche kleinere Ekphraseis. Das mag als Uberblick
genugen.

An der Frage An Lucanus sit poeta?' hat sich jahr-
hundertelang die poetologische Diskussion entziindet. Wenn
auch Scaliger mit dieser Frage auf den Gegensatz Dichtung/
Geschichtsschreibung zielte, so ist doch in ihre Beantwortung
die Frage nach der Abgrenzung von Dichtung und Rhetorik
immer wieder einbezogen worden, die Quintilian bei seinem
bekannten Urteil tiber Lucan stillschweigend als bekannt
und anerkannt vorausgesetzt hatte. In unseren Tagen hat
Mark Motford seinem Buch 7The Poet Lucan den Untertitel
gegeben A Study in Rhetorical Epic. Wenn man auf der Linie
Quintilians konsequent weiterdichte, wire die Bezeichnung
¢ thetorisches Epos’ eine contradictio in adiecto. Eine solche
Trennung hat aber bekanntlich die rhetorische wie die
poetische Theorie nie vollzogen. Es sei nur in Erinnerung
gerufen, dass Aristoteles auf eine Behandlung der Zmventio
in der Poetik verzichtet, weil er sie bereits in seiner Rhetorik
behandelt habe (Arstt.,, Poet., 19, 1456 4). Wir miissen
vielmehr das Epos Lucans als einen markanten Meilenstein

! Jurtus CAESAR SCALIGER, Julii Caesaris Scaligeri... Poetices Libri Septem (Lyon
1561), Faksimile-Neudruck mit einer Einleitung von Aucust Buck (Stuttgart
1964), 5; vgl. den mit dieser Frage iiberschriebenen Aufsatz von HELMUT
Parajewskr in DTS 1966, 485-508.



256 WERNER RUTZ

in dem «von vornherein gegebenen und stetig andauernden
gegenseitigen Durchdringungsprozess zwischen Rede und
Dichtung » — die Formulierung stammt von Heinrich
Lausberg 1 — verstehen. Als Kind seiner Zeit und als Glied
seiner Familie war Lucan der Rhetorik in ihrer deklamatori-
schen Spielart enger verhaftet als Dichter anderer Zeiten.
Als Erbe ist er hineingewachsen in die reichen Schitze der
poetisch verwertbaren Mittel der Rhetorik, er fand aber
eben als Kind seiner Zeit auch das Publikum vor, das die
Verwendung wohl zu beurteilen wusste, die er diesen
Schitzen zuteil werden liess. Dass alles, was wir als epische
Kunst Lucans wiirdigen und bewundern, von rhetorischer
inventio nicht zu l6sen ist, hat unser Uberblick gezeigt. Wir
haben aber auch nachgewiesen, dass die Wertung histori-
scher exempla Lucan durch seine rhetorische Schulung
vorgegeben war, dass damit sein Welt-, Geschichts- und
Menschenbild in mancher Hinsicht der rhetorischen Tradi-
tion verpflichtet ist. Ich meine — und ich habe gerade
deshalb auf Alexander anspielende Partien zum Ausgangs-
punkt dieser Betrachtungen gemacht —, dass auch Lucans
politische Ubetzeugung in sehr starkem Masse von einem
Denkmodell beeinflusst war, das der Deklamation zu eigen
war und sich vor allem in vorgeformten, wertungsmissig
festgelegten exempla ausdriickt.

Das Rhetorisch-Deklamatorische ist keine Zutat zum
Dichterischen in detr Pharsalia. Lucans Dichtung ist vielmehr
sowohl nach der Form wie nach dem Gehalt nicht anders
zu verstehen denn als der genialisch gelungene Wurf eines
jungen Menschen, der Dichter und Deklamator war, als das
Beispiel einer Gattung, die wir nur als die des rhetorischen
Epos bezeichnen konnen. Dass zu einer Zeit, da die Kunst
der Deklamation ihren Kulminationspunkt erreicht hatte,
ein dichterisches Genie vorhanden war, das Dichtung und

1 HewwricH LAusBeErRG, Handbuch der literarischen Rbetorik. Eine Grundlegung
der Literaturwissenschaft (Miinchen 1960), 43.



LUCAN UND DIE RHETORIK 257

Deklamation als zwei Ausserungsformen derselben Kunst
erlebte, und dass diesem jungen Dichter literarisch-ideologi-
sches Denkmodell und eigene bittere politische Erfahrungen
zu einer Einheit wurden, bezeichnet den xopéc, ohne den
ein Werk wie die Pharsalia nicht entstanden wire, dessen
Einmaligkeit aber auch verhindert hat, dass die romische

Literatur ein zweites, vergleichbares Werk hervorgebracht
hat.



258 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry: Vos Berichte de Lustrum (Lucan 1943-1963,
Lustrum 9, 1964, 243-334; Zweiter Nachtrag..., Lustrum 10,
1965, 246-256) rendent et rendront de grands services, en parti-
culier parce que vous y avez recensé des dissertations allemandes
qui jusqu’ici n’ont pas été imprimées. La part que vous y faites
a la rhétorique vous désignait pour cet exposé et en prenant
comme centre de votre démonstration la geste d’Alexandre,
vous avez rappelé notre attention sur les sources grecques de
toute épopée latine. Ou en est actuellement la question des
recueils d’exempla?

M. Rutz : Die Frage, wie weit Valerius Maximus im einzelnen
Lucan als Quelle gedient hat und ob es moglich ist, andere
exempla-Sammlungen zu fassen, die Lucan benutzt haben kénnte,
bedarf weiterer Untersuchung. M. Morford hat in der maschinen-
schriftlichen Fassung seiner Thesis ein Kapitel tber VValerius
Maxcimus und Lucan, das sicher noch keine endgiiltigen Ergebnisse
bietet, das aber durchaus Ansitze aufweist, wie diese Fragen zu
beantworten wiren. Ich habe versucht, M. Morford zu ermutigen,
dieses Kapitel, das er in der Buchfassung ausgelassen hat, erneut
aufzugreifen ; ich hoffe, er wird es tun.

M. von Albrecht: 1. Zunichst mochte ich in Bezug auf die
Quellenfrage aus dem Vortrag von Herrn Rutz eine Folgerung
zichen. Aus der Tendenz der Darstellung scheint es sich zu
ergeben, dass Alexander-Epen als Vorlage fiir Lucan nicht
gerade wahrscheinlich sind.

2. Einer der bezeichnendsten Exponenten der von Thnen mit
Recht abgelehnten Trennung von Poesie und Rhetorik ist
Benedetto Croce (dessen Einfluss auch heute noch vielfach der
Uberwindung romantischer Vorurteile im Wege steht). Es ist



LUCAN UND DIE RHETORIK 259

sehr heilsam, sich mit Thnen an die Einheitlichkeit der efpeotg
auf beiden Gebieten schon bei Aristoteles zu erinnern.

3. Eine Einzelheit : Das Zuriickblicken des Pompeius beim
Verlassen Italiens erinnert an den livianischen Hannibal in
derselben Situation.

4. Die Ubertragung exemplarischer Situationen auf andere
Personen findet sich schon immer im Bereich des Epos; das
Verfahren ist uralt, und seine Anwendung auf Stoffe aus an-
dersartiger (z.B. rhetorischer) Tradition deutet auf den « instru-
mentalen» Charakter des Rhetorischen bei Lucan hin, auf den
ich morgen kurz zu sprechen kommen werde.

M. Rutg: 1. Ich stimme mit Ihnen durchaus tberein. Die
enkomiastische Tendenz der Alexander-Epen hitte irgendwo
Spuren hinterlassen miissen, wenn Lucan sie als Vorlage benutzt
hitte.

2. Auf den Einfluss Benedetto Croces auf die Wertung der
« rhetorischen Dichtung » bin ich gestossen, als ich fir meine
Besprechung der Arbeit von Piacentini nachforschte, woher der
ganz abwertende Gebrauch der Begriffe « rhetorisch» und
« barock » herriihrt : er findet sich in den Artikeln der Enciclopedia
italiana, und er ist die Ursache dafiir, dass der Kampf Piacentinis
gegen diese Bezeichnungen so wenig aktuell wirkte.

3. Ihr Hinweis zeigt deutlich, wie schwierig die exakte Tren-
nung rhetorischer und historiographischer « Situationen» sein

kann.

4. Gewiss, das Prinzip literarischer aemulatio musste dieses
Verfahren ungeheuer férdern.

M. Le Bonniec: Je serai bref, car la question que je voulais
poser a été déja soulevée par notre Président et M. Rutz y
a déja répondu en partie. Elle concerne les recueils d’exempla
en général, et plus particuliérement le traité de Valere-Maxime,
ainsi que les Controverses et suasoires de Séneéque le Rhéteur. 11 est



260 DISCUSSION

naturel de penser que Lucain a utilisé ces recueils, spécialement
celui de son grand-pére. Il y trouvait des développements sur
les richesses, sur le tyran, etc., dont il a pu s’inspirer. Envisagez-
vous d’entreprendre un dépouillement systématique de ces sources
probables du poéte?

M. Rutg : Sicher sind die Sammlungen von grosser Bedeutung
fur sein Bild des Tyrannen gewesen. Wegen des Fehlens anderer
tberlieferten exempla-Sammlungen miissen sie uns diese natiirlich
ersetzen, und so ist die Entscheidung vielfach unmoglich, wo
Lucan auf exempla-Sammlungen, wo er auf die Sammlungen
seines Grossvaters zuriickgegriffen hat. Ubrigens diirfte ein
genaues Studium der Beziehungen zwischen Lucans Epos und
den Sammlungen Senecas des Alteren auch noch manchen Auf-
schluss tiber die elocutio bringen.

M. Dzue: 1 find it extremely important to emphasize—as
has so convincingly appeared from your paper—that there are
not specific kinds of Zmventio for poetry, rhetoric, and history,
but essentially only one and the same. Too often we are so to
say caught in the trap of translation and induced by the modern
meaning of znvention to think of the creative power of imagination.
I have always thought that zmentio, elpecig, according to the
ancient concept does not mean the finding of new and original
contents but rather the discovering of the possibilities of a
given situation, i.e. the finding of the dicenda. 1 was confirmed in
this opinion by a paper of D. A. Russell (Rhetoric and Criticism,
Greece & Rome 14, 1967, 130-144). There, by means of rhetorical
theory, it is demonstrated that to the ancient mind te Jd€ovta
edpelv are already ““there”, though, latent and does not have
to be made up as a mere figment of imagination.—Am I right in
saying that your examination of Lucan’s use of rhetorical examples
has confirmed this thesis?

M. Rutz : Ja, Sie haben vollig recht. Wir haben uns immer
noch nicht vollig gelést von einem Begriff dichterischer Erfin-



LUCAN UND DIE RHETORIK 261

dung, der dem Genie-Begriftf der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts verhaftet ist. Herr von Albrecht erwihnte Benedetto Croce:
das ist ein gutes Beispiel fiir das Fortleben jener Auffassung
von der Imagination des Dichters.

M. Grimal : Vous avez posé le probléeme des rapports entre
Lucain et la rhétorique en des termes trés neufs, qui permettent
d’entrevoir des solutions nouvelles, en particulier de mieux
comprendre la nature et le réle de la rhétorique au temps de
Lucain.

Une premiére question se rapporte a la mention des enfants
a qui Alexandre destine I’eau précieuse qu’on lui offre ; ce trait
sentimental, dites-vous, est sans doute une addition littéraire.
Il ne faut pas oublier toutefois, que les mercenaires, dans ’armée
d’Alexandre, étaient accompagnés de leur femme et de leurs
enfants. Plusieurs épisodes célébres postérieurs a la mort du roi
le montrent. En soi, Alexandre peut avoir, effectivement, conseillé
de donner ’eau aux enfants qui souflraient davantage de la soif.

Alexandre a été un héros cher aux rhéteurs, cela est fort
vrai ; mais aussi aux philosophes, pour qui il était le staltus par
excellence, et aussi aux romanciers, et enfin aux poétes épiques.
La rhétorique ne vient qu’en dernier lieu, héritiere de toute une
tradition complexe. Est-il nécessaire que ce soit a elle et a elle
seule que se rattache Lucain quand il parle d’Alexandre?

Les descriptions, qui passent pour des éléments de la rhéto-
rique chez Lucain, et qui le sont évidemment aprés lui, chez les
écrivains grecs de la seconde sophistique ou dans les Florides
d’Apulée, étaient, chez Apollonios ou chez Callimaque, ou chez
Catulle, des ornements poétiques ; elles appartenaient au réper-
toire des moyens de I’épopée cyclique alexandrine. Pourquoi,
chez Lucain, n’en viendraient-elles pas? Il ne faut pas perdre de
vue que la rhétorique est avant tout orientée vers la prose.

La rhétorique, moyen de culture, représente un ensemble
de recettes pour toucher, émouvoir, agir sur les dmes ; elle le
fait 4 I’aide de procédés empruntés a toute la tradition culturelle



262 DISCUSSION

et, en particulier, littéraire, antérieure. Elle n’est que partiellement
une création originale. Peut-étre ne faut-il pas trop renverser les
termes historiques du probléme et assurer, avec Croce et d’autres,
que la rhétorique est ’ennemie de la poésie, et son antithése — en
réalité, la rhétorique est fille de la poésie, comme I’éloquence
dépend du drame ; elle se donne pour objet de parvenir a une
expression globale, sentie plutdét que logiquement déduite, des
choses spirituelles, ce qui est proprement le but de la poésie.
A ce titre, elle sert Lucain, mais celui-ci n’avait pas besoin de
passer par ce détour, la tradition proprement poétique lui four-
nissant un répertoire vaste de moyens et de « couleurs ».

Un exemple précis est sans doute fourni par le début du
livte 2 qui, comme vous I’avez montré, remplit une triple fonc-
tion : c’est un retour en arriére, analogue a celui du livre 2 de
I’ Enéide, c’est une maniére de présenter les cycles historiques, —
donc, ce passage revét une valeur philosophique; vous dites
aussi, trés justement, que c’est un recours aux exempla, — donc,
un procédé de caracteére rhétorique; mais il est certain aussi,
comme j’ai essayé de le montrer, que le rappel du temps de
Marius et de Sulla, au moment ou éclate la guerre civile, a été
effectivement présent a DPesprit des contemporains, a celui de
Cicéron notamment. La rhétorique n’est donc pas une explication
suffisante par elle-méme, elle n’est, me semble-t-il, au moins ici,
qu’une superstructure.

M. Rutz : Fir IThren Hinweis auf die Kinder im Tross bin
ich Thnen sehr dankbar; im Prinzip 4dndert sich unter dieser
Annahme nichts, da es mir nur darauf ankam, zu zeigen, dass
in der historiographischen Alexandertradition die beiden Typen
dieser Episode vertreten waren.

Mir scheint, dass wir uns mit dem historischen Abhingigkeits-
verhiltnis von Dichtung und Rhetorik (Sie sagten richtig : « La
rhétorique est la fille de la poésie ») hier nicht zu beschiftigen
brauchen. Das Problem fir Lucan ist sozusagen ein piddagogi-
sches : in welcher geistigen Welt ist er aufgewachsen, erzogen,



LUCAN UND DIE RHETORIK 263

gebildet? Welche Voraussetzungen bringt er von hier aus mit?
Und da werden wir ganz sicher sagen konnen, dass es die de-
klamatorische Rhetorik ist, die die Grundlage seiner geistigen
Welt gelegt hat, sicher ein sehr komplexer Bereich, dem Dichtung
ebenso angehort hat wie Philosophie — aber es kam mir darauf
an, zu zeigen, wie das Aufwachsen in einem solchen geistigen
System den Dichter geprigt und sein Dichten beeinflusst hat,
in Zustimmung wie in Opposition gegeniiber den Bemerkungen,
die er wihrend seines Erziehungsprozesses in sich aufgenommen
hat. Die Rhetorik verkorpert in der Erziehung der damaligen
Zeit die Welt, aber natiirlich ist sie nicht die Welt, sondern, wie
wir heute gern sagen, ein « sekundires System». Wenn ich Sie
recht verstanden habe, gehen wir in dieser Bewertung durchaus
konform.

M. Bastet : Sehr beeindruckt von Ihrem Vortrag, sage ich
sofort, dass ich meine eigenen Bemerkungen zur bildenden Kunst
bei Lucan anders formuliert hitte, wenn ich nur eher von Ihren
cinleuchtenden Ansichten hitte profitieren konnen. So kommt
es mir z.B. vor, dass manches, was ich stoisch genannt habe,
vielmehr im Allgemeinen der Rhetorik der neronischen Epoche
angehoren konnte.

Ich mochte nun einige Fragen stellen :

1. Lucans Beschreibung des Ammonsorakels stimmt nicht
mit Curtius Rufus 4, 7, 23 (Lucan : arm — Curtius : reich) Gberein.
Soll Lucan das selbst erfunden haben, oder hat er diese Um-
gestaltung irgendeiner (rhetorischen) Quelle entlehnt?

2. Ich glaube, der Trojapassus im 9. Buch (950 ff.) nimmt dort
einen sehr merkwiirdigen Platz im ganzen Aufbau des Epos
ein. Wire es moglich, hier ein rhetorisches Gesetz zu entdecken,
nach dem nach einer gewissen Steigerung ein Héhepunkt folgt
(Troja usw.), auf dem dann die Komposition des Epos, wie bei
einer Rede, schliesslich zu Ende geht? — Ich meine, kénnten
hier, hypothetisch selbstverstindlich, Argumente gesammelt



264 DISCUSSION

werden, welche fiir die alte Frage: 12 oder 16 Biicher, Neues
herbeibringen konnten?

3. Die Alexanderfigur ist von Thnen noch einmal deutlich
hervorgehoben. Warum hat Lucan ihn eigentlich so schrecklich
negativ geschildert? Ubte er damit doch zu gleicher Zeit Kritik
aus an Augustus, Claudius, Nero, die sich mit Alexander im
besonderen identifiziert haben? Ein Alexander-Gemilde des
Apelles wurde mit den Gesichtsziigen Augustus’ versehen, und
spiater mit denen des Claudius, wie Plinius erzihlt.

4. Warum identifiziert Lucan sich in 9, 984 fl. so stark mit
Homer, und nicht gerade mit einem anderen Dichter, der ebenso
starke rhetorische Finfliisse empfing wie er selbst? Das homeri-
sche Epos steht m.E. im schroffen Gegensatz zum lucanischen.

M. Rutz: 1. Diese Frage kann ich Thnen im Augenblick
nicht beantworten.

2. Die Stellung der Trojaszene innerhalb des Epos ist nicht
ohne Problematik. Ich darf daran erinnern, dass M. Léon Hert-
mann sogar die Verse 9, 980-986 aus dem Zusammenhang des 9.
Buches herauslosen und dem procemzium zuordnen wollte. Wenn
wohl auch niemand durch diesen Versuch tberzeugt worden
ist, so zeigt er doch, zu welchen Gedanken die Stellung dieser
Verse herausfordern kann. Ich glaube, der Gedanke der Mit-
telachse, den Miss Marti dusserte, konnte hier hilfreich sein.
Wenn wir ihm zustimmen, hitten die Verse eine immerhin
herausragende Stellung innerhalb des Ganzen des Epos. Insofern
konnten diese Verse vielleicht wirklich Argumente fiir die
Diskussion um den geplanten Endpunkt liefern.

3. Sicher bedeutet die negative Wertung Alexanders Kritik
an den Kaisern, mindestens an den « caesarischen» Herrschern
unter ihnen.

4. Gerade Thre Frage bestitigt den rhetorischen Charakter
des Selbstvergleichs. Der Topos des Ruhmes, den das Herolds-
amt des Dichters, nicht aber schon die grosse Tat an sich ge-



LUCAN UND DIE RHETORIK 265

wihrt, ist spatestens seit Ciceros Rede Fdr den Dichter Archias
ausschliesslich mit Homer verbunden. Statt dessen sich auf Vergil
zu beziehen, wiirde den Gehalt des Topos nicht nur verfilschen,
sondern eliminieren.

Mlile Marti: 1. Y a-t-il peut-étre aussi une relation avec le
topos de 1. Alexander stultus (opposé a Héraclés chez les Grecs, a
Caton chez les Romains) dans les traités stoiciens, comme nous
le voyons chez Séneéque?

2. Pensez-vous que Lucain ait pu emprunter quelques-uns
au moins de ses exempla, non pas comme vous le suggérez, a des
collections d’exempla, mais d’une part a Tite-Live et d’autre part
aux diatribes et aux satires (Lucilius)?

M. Rutz: 1. Der Topos Alexander stultus ist eine Teilet-
scheinung der negativen Bewertung Alexanders in der Rheto-
reniiberlieferung. Eine spezielle Hervorhebung bei Lucan scheint
mit jedoch nicht gegeben.

2. Es ist sehr schwer, diese Dinge zu trennen. Zu den Ge-
meinplitzen moderner Interpreten gehort ja zum Beispiel, dass
die romische Geschichtsschreibung ihrem Wesen nach zu
exemplarischer Gestaltung neigte ; das ecklirt sich sicher aus dem
pidagogischen Wirkenwollen, das der romischen Geschichts-
schreibung zu eigen ist. Fiir die Satire wie fiir die kynisch-stoische
Diatribe gilt dhnliches. Das psychagogische Anliegen erfordert
die Verwendung von exempla ; anderseits fordert diese Aufgabe
die Bereitstellung von exemple und begiinstigt damit ihrerseits
das Entstehen von exempla-Sammlungen. Das Verhiltnis ist so
komplex, dass eine ganz systematische Trennung wohl nie
moglich sein witd.






	Lucan und die Rhetorik

