Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 15 (1970)

Artikel: Lucain et la philosophie
Autor: Due, Otto Steen
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

\Y

OTTO STEEN DUE
Lucain et la philosophie






LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE

On m’a fait 'honneur de me demander de parler sur
Lucain et la philosophie. Par Lucain j’entendrai le principe
constitutif de la Pharsale, c’est-a-dire la personnalité du
pocte plutdt que le personnage historique. Ce qui nous
intéresse ici, c’est 'ceuvre, non pas ’homme, c’est la structure
et les idées du poeme, non pas la biographie ni le dévelop-
pement personnel de son créateur. La personnalité privée
du potte disparait sous son roéle littéraire aussi bien que
Iacteur de la tragédie classique cache son propre visage sous
le masque : et le spectateur comprendrait mal la piece s’il
pensait a I'acteur et non pas au rble. Par exemple, on aura
une impression erronée des Amours d’Ovide, si 'on y voit
des confessions et identifie /’amourenx avec Ovide. L’Ovide
de ces poemes peut étre aussi fictif ou composite que la
Corinna — nous ne le savons pas; mais cette question
importe peu ou pas du tout pour notre appréciation. Sans
doute, le fait que Lucain avait pour oncle Séneque le philo-
sophe, pour précepteur Cornutus, philosophe stoicien, pour
camarade Perse le poete satirique, a contribué pour beaucoup
a la caractéristique de Lucain comme poete stoicien, carac-
téristique qui, dans les manuels, est devenue 4 peu prés une
étiquette. Il est fort vraisemblable que les idées de Lucain
sur le monde et sur les mceurs ont été puissamment formées
par la philosophie stoicienne et il est évident qu’il n’a pas
été philosophe; en tout cas, il n’a jamais écrit d’ceuvres
philosophiques. Mais, quoi qu’il en soit, ce que je vais
examiner ici, c’est le rdle que joue la philosophie stoicienne
dans la structure de la Pharsale, s’il s’agit d’un élément
constitutif pour le potme ou d'un élément accessoire,
c’est-a-dire subordonné a la structure littéraire.

Mais que veut dire « structure littéraire» ? Nous ne
pouvons pas identifier 4 I'intention du poete, que nous ne



204 OTTO STEEN DUE

connaissons pas. Peut-étre le seul motif de Lucain pour
écrire la Pharsale a-t-1l été la vanité littéraire, le désir d’étre
lu. Je ne le crois pas, mais c’est possible ; et cette question
n’est pas importante si nous désirons savoir non pas ce
qu’a voulu dire le poéte, mais ce qu’a signifié le poeéme
pour les lecteurs de I’époque ou il a été écrit. On peut donc
définir la structure littéraire comme 'ensemble des qualités
du poéme qui ont intéressé les lecteurs. Cette définition —
ou plutdt cette tentative de définition — a l’avantage de
fournir 4 notre discussion la possibilité de se fonder sur
Pceuvre méme et sur la situation culturelle de I’époque ;
nous n’en sommes plus réduits a faire des hypotheses sur
la personnalité de Lucain, qu’il a lui-méme cachée pour
toujours derriere son ceuvre littéraire.

Il est peut-étre plus facile de qualifier ce qu'on entend
par philosophie en parlant de la Pharsale : philosophie
veut dire stoicisme. Malheureusement, c’est la une notion
mal définie, du moins a cette époque. Récemment, un
savant danois a démontré que le stoicisme n’est pas seule-
ment une doctrine de physique, de logique et d’éthique
pratique, pas seulement un mouvement spirituel, mais aussi
un systeme de philosophie cohérent . Il ne faut pas oublier
que la philosophie stoicienne peut étre étudiée comme
philosophie, qu’on peut la prendre pour ainsi dire au sérieux.
Mais ce procédé est surtout profitable quand il s’agit des
philosophes proprement dits, des professionnels, c’est-a-dire
surtout des Grecs. Car les Romains étaient presque toujours
des dilettanti, qui subordonnaient leurs études philosophiques
2 la conduite de leur vie privée, au service public, a la
littérature. Et chez les Romains, la philosophie se mélait
aux traditions nationales et 4 la nostalgie des mceurs non
corrompues de leurs ancétres. Ce que cherchaient les Romains
dans la philosophie, ¢’était moins la science théorique qu’un

1 Joun~y CHRISTENSEN, An Essay on the Unity of Stoic Philosophy (Scandinavian
University Books, Copenhague 1962).



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 20§

secours contre les vicissitudes de la vie; le Romain fait
usage de la philosophie pour y puiser une justification théo-
rique de ce qu’il trouvait juste en sa qualité d’homme et de
Romain. Par conséquent, il ne respectait pas beaucoup
le systéme, il n’avait pas le golt de l'orthodoxie, il était
un éclectique; sur ce point, il n’y a pas une différence
de principe, mais plutot de degré entre Cicéron et Séneque.
On peut dire que ce que nous appelons néo-stoicisme
est un phénomene romain. Certes, les auteurs des traités
stoiciens étaient le plus souvent des Grecs, mais 'influence
romaine se fait toujours sentir; une analogie peut illus-
trer ce que je veux dire : rien de plus romain que les bustes
de portrait; pourtant les portraits sont exécutés par des
artistes grecs; les analogies de la littérature sont nom-
breuses. Le fondateur du stoicisme romain fut Panétius,
comme ’a démontré Max Pohlenz . Il a fait du stoicisme
une idéologie qu’ont acceptée avec enthousiasme Scipion
et ses amis. Depuis ce temps tous les meilleurs des Romains
ont été influencés a des degrés divers par cette idéologie, et
ils ont regardé comme l’idéal une constitution de I’Etat
basée sur les institutions anciennes remodelées dans I’esprit
stoicien. Et on a gardé cette foi pendant toutes les crises et les
souffrances de la période de la révolution romaine. Sous la
dictature de Jules César, Cicéron a souvent exprimé cette
expérience amere, a savoir qu’un Etat qui ne respectait pas
les principes fondamentaux de l’idéologie du stoicisme
romain n’était plus un Etat. Par sa vie et surtout par sa
mort volontaire, Caton le Jeune était devenu en méme
temps le héros de la République et le martyr du stoicisme
romain ; plus tard, Brutus obtint la méme gloire. R. Syme
a démontré que le comportement de ces hommes peut
s’expliquer sans avoir recours au stoicisme 2. Mais, tous les

1 Die Stoa (Gottingen 1959%), 257 ss.
2 The Roman Revolution (Oxford 1952), 57 ss.



206 OTTO STEEN DUE

deux ils ont trouvé dans le stoicisme une justification de
leur activité politique et leur image posthume, idéalisée
sans doute, est une réalité pas moins importante dans I’his-
toire romaine que le vrai Caton et le vrai Brutus.

Apres s’étre installé dans la position du pouvoir absolu,
le fils du divin Jules s’est donné pour tiche de stabiliser
le nouvel ordre dans les cadres de la constitution et de la
loi, de rassembler la nation. Par sa politique extérieure, par sa
politique culturelle, par son respect envers les institutions
républicaines, il a déguisé sa monarchie en un gouvernement
national pour faire renaitre ’ancienne constitution et ’an-
cienne gloire de la nation. Il s’est établi au-dessus des partis.
Dans sa propagande, dans ce que R. Syme a appelé 'orga-
nisation de lopinion, il a donc pu utiliser le stoicisme
romain, qui s’accordait trés bien avec la constitution offi-
cielle. Je ne crois pas, d’ailleurs, que ce moyen politique
fat plus dépourvu de sincérité que ne lest généralement
I'usage des idéologies politiques. Mais, républicain d’origine,
le stoicisme romain pouvait rester républicain puisque la
monarchie s’était établie sur P’illusion de la République.
Les historiens ont appelé cette constitution le Principat.
Généralement, dans la joie de la paix, on a accepté avec
enthousiasme cette illusion, comme le montrent les ceuvtres
des poetes augustéens. Mais sous Tibere, sous Caligula,
sous Claude, il est devenu toujours plus difficile de maintenir
cette illusion républicaine, et un assez grand nombre de
Romains, parmi lesquels Séneque, ont accepté la monarchie,
ont trouvé une justification dans la philosophie stoicienne
grecque qui avait développé des arguments pour la monarchie
éclairée. Bien shr, on ne se faisait pas d’illusions sur le
caractére de ces souverains ; mais ces hommes d’adminis-
tration et ces écrivains ont accepté le systétme de gouverne-
ment dans I’espoir de le corriger — et pour avoir ’excuse
de le critiquer: le souverain devait étre un roi juste et
non pas un tyran. Si la monarchie ne fonctionnait pas bien,



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 207

c’était la faute du monarque actuel, pas celle du systeme.
On a idéalisé I'image de Drusus et de Germanicus comme
une espéce de « miroir de roi» pour obliger et pour criti-
quer Pempereur. On a nourri de grands espoirs au sujet
de Néron, I’éleve de Séneéque. On a choisi de croire que le
jeune prince aurait la possibilité d’étre un souverain juste
et modéré, clément et éclairé, un princeps qui pourrait fonder
une nouvelle époque dans la vie publique, caractérisée par
’équilibre du pouvoir absolu et de la liberté, par I’équilibre
de la loyauté au chef d’Etat et de I’éthique autonome stoi-
cienne, telle que I’avait transformée la tradition nationale de
Rome. Grice a Séneque et a Burrus, ces espoirs semblérent
justifiés pendant les premicres années du régne de Néron.
Mais aptes le quinguennium on ne put plus maintenir I’espoir ;
la tyrannie s’était démasquée. Sénéque lui-méme démis-
sionna, mais il resta fidele, malgré tout, a I'idée de la monar-
chie 1. D’autres ont maintenu la méme attitude, d’autres
encore sont retournés a l'idéologie républicaine, que la
plupart probablement n’avaient jamais abandonnée 2. Il ne
faut cependant pas oublier que les hommes pénétrés de
stoicisme, représentant soit la conscience du principat soit
Popposition passive ou active, n’ont jamais été qu’une
minorité dans Daristocratie romaine. La majorité était
formée par des loyalistes, que les historiens ont appelés
serviles ; ils sont plutdt les fonctionnaires d’un régime
dont ils ne discutent pas la raison d’étre. Une grande partie
de la minorité irréductible dont j’ai parlé, unifiée par le
dégott et la peur de la tyrannie, a trempé dans la conspira-
tion dite de Pison. Les motifs des conspirateurs et leurs idées
sur la future organisation du pouvoir ont beaucoup vari€ ;
C’est seulement lattentat qui a réuni les conjurés. En effet
les « monarchistes» étaient alors hostiles 2 Néron, patce

1 Sen. BEpist., 73.

2 Par exemple Thraséa.



208 OTTO STEEN DUE

qu’il était devenu tyran, les « républicains», eux, parce
qu’ils détestaient la monarchie. Par conséquent, les repré-
sailles qui suivirent la découverte de la conjuration furent
dirigées contre toute ’opposition stoicienne et ruinérent
pour le reste du siecle la possibilité de faire du stoicisme
’idéologie du pouvoir du princeps. Par la mort de Thraséa,
qui, par dégoat des ambitions peu républicaines de Pison,
n’avait pas trempé dans la conspiration, le stoicisme romain
et les républicains ont trouvé un nouveau martyr. Le stoi-
cisme « monarchiste » a donc été un interlude et je ne peux pas
entierement suivre Pavis de Pohlenz, a savoir que cest
la rage de Néron qui a forcé le stoicisme a se déclarer répu-
blicain et anti-monarchiste. L.e comportement du princeps a
été bien motivé: il a poursuivi les stoiciens parce qu’ils
étaient pour lui un danger par leur critique politique et
morale, et les « monarchistes » n’étaient pas moins dange-
reux pour son trone que les « républicains ». Comme le dit
Tacite avec peu d’impartialité : frucidatis tot insignibus wiris
ad postremum INero uirtutem ipsam excindere concupiuit interfecto
Thrasea Paeto et Barea Sorano . Et notre poete a bien formulé
Pexpérience finale des héritiers de la tradition romaine :

.. par quod semper habenius,
libertas et Coaesar erit®.

Parce que le stoicisme romain avait été formulé dans les
deux derniers siecles de la République, il ne pouvait pas
devenir monarchiste, et ’essai politique d’Auguste, celui —
philosophique — de Sénéque, de I’établir comme fondement
de ’empire se sont avérés étre des tours de force.

Sans doute, l'action la plus importante du stoicisme a
été de transformer des traditions politiques en idéologie

1 Tac., Amn., 16, 21, 1.

% Lucan., 7, 695 s. Peut-étre trouvons-nous une réminiscence de ces vers
chez Tacite, Agr., 3: Quamquam primo statim beatissimi saeculi ortu INerua
Caesar res olim dissociabiles miscuerit, principatum ac libertatem.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 209

politique. La mitigation de ’dme de I'individu, qu’a produite
la philosophie, c’est-a-dire I’éthique pratique et mise en
pratique, est aussi d’une importance incalculable ; mais en
parlant de la relation entre une époque historique et la
philosophie, je me suis concentré sur certains aspects idéolo-
giques du stoicisme. Cependant il avait également d’autres
effets. Je ne vais pas pénétrer dans les provinces attribuées a
MM. Le Bonniec et Rutz en parlant du stoicisme et de la
religion traditionnelle de Rome, ou des telations de la
dialectique stoicienne avec la rhétorique. Mais il y a un
autre effet de la philosophie, surtout de la philosophie
stoicienne: c’est 'intérét pour la physique, I’astronomie, etc.
A en juger par le role que jouent les sciences dans la litté-
rature et la poésie, la lecture et la discussion d’ouvrages sur
la nature et ses mécanismes étaient assez répandues parmi
les gens cultivés. Comme on le sait, les étoiles ont été depuis
Hésiode un sujet de poésie. Mais avec Aratos cette tradition
fut completement transformée et le sujet fut pénétré du
panthéisme stoicien. L’influence de ce poéme a été énorme,
en particulier sur la littérature latine, et 'admiration de ses
qualités doit étre une des explications de la fréquence des
motifs et des sujets astronomiques et, par suite, astrologiques
dans la poésie latine. Mais I’astronomie est bientdt devenue un
élément conventionnel parmi les ornamenta de la poésie, si bien
que depuis Virgile et surtout depuis Ovide on ne peut rien
conclure de la présence de cet élément sur la position philo-
sophique du poete ou du poeme. Quant aux sciences, il
en va de méme: on a combiné la tradition poétique des
catalogues et des ecphraseis remontant a la poésie épique
ancienne avec lintérét hellénistique pour la géographie,
ethnographie, la géologie, la météorologie, la zoologie ; et
dans la poésie latine, la source la plus abondante de ces
thémes se trouve — si 'on fait exception de I'imitation lit-
téraire — dans les ceuvres du stoicien Posidonius ou dans
des ceuvres latines fondées sur elles.



210 OTTO STEEN DUE

Malheureusement, nous ne savons que peu de chose de
Cornutus, le précepteur de notre poéte. Il semble toute-
fois que son stoicisme n’ait pas beaucoup différé de celui
de Séneque, et la personnalité comme les ceuvres de ce
dernier ont peut-étre exercé sur le neveu une influence plus
grande que son professeur. Comme I’a démontré René Pichon,
Iinfluence directe de la littérature grecque dans la Pharsale
est tres limitée ; apparemment, Lucain n’a pas beaucoup
apprécié les livres grecs; mais il est évident qu’il a connu
et utilisé les ceuvres de son oncle, et 'on doit étudier la
philosophie de Lucain en relation avec celle de Sénéque. Bien
entendu, on ne peut pas en déduire que Séneque ait été
la soutrce de Lucain dans tous les cas ot ’on trouve les mémes
points de vue philosophiques, car, en tant que philosophe,
Séneque est peu original et, généralement, il ne reflete que
les théses courantes du stoicisme contemporain. Tout de
méme, si la lecture de la Pharsale rappelle sur quelque point
Séneque le philosophe, ce fait est important pour notre
interprétation du poeéme, qu’il refléte sa genése ou non.
Par exemple, la réponse de Caton a Labiénus, ot il démontre
qu’il est futile de consulter I'oracle de Jupiter-Hammon,
contient une référence aux ceuvres de Séneque qui n’a pas
échappé aux lecteurs contemporains; que cette référence soit
délibérée ou non de la part du poete, cela importe moins.
Je pense au passage suivant :

Quid guaeri, Labiene, iubes? an liber in armis
occubuisse wuelim potius quam regna uidere ¢

an, sit wita breuis, nil, longane, differat, aetas?
an noceat wuis nulla bono fortunaqgue perdat
opposita wuirtute minas, landandaque wuelle

Sit satis et numquan: Successu crescar honestum ¢
Scimus, et hoc nobis non altius inseret Hammon 1.

1 Lucan., 9, 566 ss. Pour ce qui regarde le v. 568, j’ai accepté la conjecture
de Madvig.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 211

Caton n’a pas besoin de questionner quiconque: on verra
disparaitre d’un seul coup ce que 'on ne peut pas désunir
sans crime — Caton, qui ne survivra pas a la liberté; la
liberté qui ne survivra pas a Caton. Comme ’a écrit Séneque
au début de son traité De Ja constance du sage : simul... extincta
sunt quae nefas erat dinidi : neque enim Cato post libertatem uixit
nec libertas post Catonem*. Ce grand homme sait bien que
la vie est assez longue et lui a été assez largement donnée
pour achever sa haute destinée ; le lecteur est bien persuadé
qu’il serait plus instruit sur la vérité de cette thése par
I'exemple de Caton — ou bien par Séneque dans le livre
De la bricveté de la vie® — que par Jupiter dans le désert
de Libye. La vertu de Caton est invulnérable ; il sait d’avance
que rien de mal ne peut arriver 2 ’homme de bien; les
contraires sont incompatibles : Nzbi/ accidere bono wuiro mali
potest : non miscentur contraria — voila les paroles de Séneque
au début du dialogue De /a providence 3.

Mais les autres ceuvres morales de Séneque aussi sont
importantes pour linterprétation de la Pharsale. On pourrait
dire que la passion la plus dominante dans le poéme de
Lucain, c’est la colere, et dans les trois livres de Séneque
sur ce phénomene nous tetrouvons, rédigées en typologie
philosophique, presque toutes les manifestations de la colére
qu’a si souvent décrites Lucain. Plus particuliérement, un
passage du deuxieme livre De /a colere est impotrtant pour
Pinterprétation de I’attitude de Lucain envers la philosophie.
En parlant de la théorie péripatéticienne, selon laquelle le
sage doit s’irriter contre les actions honteuses, Séneque
vient de déclarer que rien n’est plus indigne que de faire
dépendre Phumeur du sage de la perversité d’autrui et que le

1 Sen., De const. sap., 2, 3.

2 Sen., De brev. vit., 1, 3 : Non exiguum temporis habemus, sed multum perdi-
dimus. Satis longa wita et in maximarum rerum consummationen: large data est, si
tota bene collocaretur.

8 Sen., De prov., 2, 1.



212 OTTO STEEN DUE

sage, si I'on accepte la théorie péripatéticienne, ne cessera
jamais de s’irriter une fois qu’il aura commencé ; car tout
est plein de crimes et de vices. Pour caractériser la situation,
Sénéque cite les vers célebres d’Ovide sur lage du fer:
non hospes ab hospite tutus, non socer a genero, etc.* Et il con-
tinue : e/ guota ista pars scelerum est? Non descripsit castra ex
una parte contraria et parentinm liberorumque sacramenta dinersa,
subiectam patriae ciuis manu flammam et agmina infestorum
equitum ad conquirendas proscriptorum latebras circumuolitantia
et uiolatos fontes uenenis et pestilentiam manu factam et praeductam
obsessis parentibus fossam, plenos carceres et incendia totas urbes
concremantia dominationesque funestas et regnorum publicorum que
exitiorum clandestina consilia, et pro gloria habita quae quamdin
opprimi possunt scelera sunt, raptus ac stupra et ne os quiderm
libidini exceptum. Adde nunc publica periuria gentium et rupta
foedera et praedam walidioris quicquid non resistebat abductum,
circumscriptiones, furta, [fraudes, infitiationes, quibus trina non
sufficiunt fora. Si fantum irasci uis sapientem quantum Scelersum
indignitas exigit, non irascendum illi sed insaniendum est®.

Il y a la presque une invitation a écrire sur le théme
de la guerre civile, ce qu’a fait Lucain. Quelle est donc la
position que prend Lucain lui-méme dans le poé¢me? Celle
que recommande Sénéque, d’étre calme et souriant devant
les erreurs des hommes, non pas ennemi, mais censeur des
vices, de regarder tous ces maux avec la sympathie d’un
médecin pour ses malades ? Pas du tout. Il §’irrite, il s’indigne,
il est plein de haine, il proteste, il refuse d’accepter le fait
accompli de Phistoire, il regarde les événements qu’il décrit
avec un désespoir profond, éloigné autant que possible de
la sérénité du sage stoicien. Il n’est pas un spectateur size
ira et studio, mais il se sent lui-méme victime de la catas-

trophe :

1 Ov., Mez., 1, 144 ss.
% Sen., De ira, 2, 9, 3-4.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 213

Maius ab hac acie quam quod sua saecula ferrent
uolnus habent populi; plus est guam wita salusque
quod perit : in totum mundi prosternimur aeunn.
Vincitur bis gladiis omnis quae seruiet aetas.
Proxima quid suboles aut quid meruere nepotes
in regnum nasci? pauide num gessimus arma
teximus aut ingulos? alieni poena timoris

in nostra cersice sedet. Post proelia natis

st dominum, Fortuna, dabas, et bella dedisses .

Il ne voit pas dans les calamités de la guerre civile des
épreuves de la providence ou méme des supplices justes,
mais une loi de la Némésis :

Inuida fatorum series summisque negatum
stare din nimioque graues sub pondere lapsus®.

Pour lui, le monde n’est pas gouverné par un pouvoir
bienveillant ou méme rationnel. Le destin, les dieux, la
Fortune ne sont pas chez lui les forces morales. Mais depuis
Socrate et Platon, le monde antique ne pouvait pas accepter
des dieux injustes ou un cosmos irrationnel. La conséquence
de nier la moralité et la rationalité du monde est donc de
nier existence des dieux et de laisser dominer le hasard
aveugle dans le monde. C’est exactement ce que fait Lucain :

Sunt nobis nulla profecto
numing : cum caeco rapiantur saecula casi,
mentimur regnare lowem. Spectabit ab alto
aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes?®

— et quelques vers plus loin:
Mortalia nulli
sunt curata deo. Cladis tamen huins habemus
1 Lucan., 7, 638 ss.

2 Lucan., 1, J0 ss.
8 Lucan., 7, 445 ss.



214 OTTO STEEN DUE

uindictam, quantam terris dare numina fas est:
bella pares superis facient ciunilia dinos ;
Julminibus manes radiisque ornabit et astris
inque deum templis iurabit Roma per umbras?.

Il est bien supetficiel de voir en ces vers une déviation
occasionnelle vers 1’épicurisme ou méme un ¢redo épicurien,
comme ’a fait récemment M. Griset 2.

Le masque que porte Lucain dans la Pharsale est celui
d’un stoicien qui a perdu la foi ; les dieux n’ont pas empéché
la catastrophe criminelle de la guerre civile, donc ils sont
amoraux, ils ne sont pas des dieux ou ne s’intéressent pas
aux hommes ; pour un ¢épicurien, 'indifférence des dieux
est une chose dont on doit se féliciter, mais pour Lucain,
c’est une constatation ameére et désespérante. Et pour
n’avoir pas empéché les désastres, ces dieux inexistants ou
indifférents ont regu leur juste récompense: les Césars
défunts sont désormais les égaux des « dieux». Le raison-
nement n’est pas logique, on pourrait plutét le dire
absurde : comment punir des dieux, qui n’existent pas ou
ne se soucient pas des choses mortelles? Mais ce qu’a voulu
Lucain, ce n’est pas prendre position sur un probléme de la
philosophie: c’est pratiquer I'ceuvre sacrée, I'ccuvre sublime
du poete 3, c’est-a-dire exciter a4 la fois des espoirs, des
craintes et des veeux sans objet chez ses lecteurs, et mettre
sous leurs yeux frappés d’étonnement des destins non pas
révolus mais comme pres de se produire ¢ La relation entre
la Pharsale et le passage de Séneque dont j’ai parlé est sou-

1 Lucan., 7, 454 ss.

2 M. Anneo Lucano, Bellum civile, éd. par Em. Griser (Bibl. della Riv. di Studi
Classici, 1960) « Introduzione », 7.

3 Lucan., 9, 980: O sacer et magnus unatum labor!

f Lucan., 7, 207 ss. : Haec et apud seras gentes populosque nepotum, | ... cum bella
legentur, | spesque metusque simul perituraque uota mouebunt, | attonitique omnes
uelnti uenientia fata, | non transmissa, legent ...



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 21§

lignée par le fait que Lucain a utilisé la constatation de
Séneque : Pro gloria habita quae guamdin opprimi  possunt
scelera sunt, pour en faire une explosion d’indignation :

Ac uelut occultum pereat scelus, omnia monstra
in facie posuere ducum ; innat esse mocentes

— pour ne pas parler du deuxiéme vers du poeme :

Lusque datum sceleri canimus.

Il est dans cette ceuvre une autre imitation, qui peut
illustrer, elle aussi, ce qu’a trouvé Lucain dans sa lecture
des traités de Sénéque. Pour prouver qu’on ne peut pas
étre en méme temps colérique et vertueux, Séneque insiste
sur la banalité que vices et vertus ne s’accordent pas 2. Dans
le huitieme livre de Lucain, nous retrouvons cette déclaration
avec une altération tres importante : c’est vertu et puissance
souveraine qui ne vont pas ensemble 3. Ici, nous n’avons
plus un énoncé philosophique, a peu prés tautologique,
mais une constatation déterminée par la conception tragique
de la lutte du pouvoir dans la Pharsale. Bien entendu, il ne
faut pas oublier que nous n’avons pas la les paroles du
poete ; mais en les mettant dans la bouche de Pothin, le
ministre du jeune Ptolémée, le vers est encore plus choquant :
Lucain a fait avouer sans honte a la monarchie elle-méme
qu’elle est identique au vice. Et 4 mon avis, cela n’a pas
échappé aux lecteurs de Lucain qui connaissaient aussi les
livres de Séneéque: ici un ministre d’un jeune prince a
démasqué la futilité des efforts d’un autre ministre d’un
autre jeune prince. Retournons a la conception pessimiste
chez Lucain d’un destin cruel et de dieux injustes. Sur ce
point aussi il y a des paralleles chez Séneque. Dans la Conso-

1 Lucan., 4, 251 s.
% Sen., De ira, 2, 12, 2 : ... quoniam ctm uirtutibus uitia non coeunt.

® Lucan., 8, 494 s.: Virtus et summa potestas/non coeunt.



216 OTTO STEEN DUE

lation @ Marcia, il dit que Sylla s’est donné son surnom sans
craindre ni la haine des hommes, dont les souffrances faisaient
son excessive félicité, ni la jalousie des dieux, guorum crimen
illud erat, Sulla tam felix *. 11 y a des échos chez Lucain dans
les détails 2, et tout le mouvement est bien, 2 premiere vue,
dans sa maniere. Mais chez Sénéque la jalousie des dieux
est dirigée contre le cruel Sylla chez Lucain ’enchainement
jaloux des destins est la cause de la chute de Rome. Dans
le passage de la Consolation a Helvia, ou Séneque fait mention
du petit Lucain, il exprime le souhait que la cruauté des
destins s’épuise sur sa personne pour épargner le reste de
la famille 3. Ici, chez Séneque, il s’agit d’une fagon de patlet,
si ’on veut, rhétorique. Chez Lucain, les dieux cruels ¢ voient
les parties combattantes comme un couple de gladiateurs 5.
Nous ne savons pas ce qu’a pensé Lucain de ces spectacles,
mais la comparaison ne peut pas étre flatteuse; quant
a Séneque, il écrit lui-méme qu’il les déteste . Dans
la méme Consolation ¢ Helvia, on lit cette définition de la
puissance supréme : ... Quisquis formator uninersi fuit, siue
ille dens est potens omminm, siue incorporalis ratio ingentium ope-
rum artifex, sive dininus spiritus per ommia maxima ac minima
aequali intentione diffusus, sine fatum et immutabilis cansarum

1 Sen., Cons. Marc., 12, 6.

2 Lucan., 2, 221 ss. : Fisne salus rerum, felixc his Sulla wocari, etc. ; 2, 288 : Crimen
erit superis et me fecisse nocentern (cf. 9, 144); 8, 55 s.: Crimengue deum crudele
notavit, deformem pallore ducems ; 5, 59: Fortunae, Ptlolemace, pudor crimenque
deorum.

3 Sen., Cons. Hely., 18, 6: Deos oro, contingat bunc babere nobis superstitem !
In me omnis fatorum crudelitas lassata consistat. Quicquid matri dolendum fuit,
in me transierit ; quicquid auiae, in me: floreat reliqua in suo statu turbal INihil
de orbitate, nibil de condicione mea querar, fuerim tantum nihil amplins doliturae
domus piamentum.

* Lucan., 2 . Effundunt iustas in numina saewa querellas.
> >
8 Lucan., 5, 3: Seruauit Fortuna pares; 6, 3 : Parque suum usdere dei.

8 Sen., Epist., 7, 2 : INihil uero tam damnosum bonis moribus quam in aliquo spec-
taculo desidere, etc.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 217

inter se cohaerentinum series'; on peut citer, ici aussi, des
paralleles chez Lucain 2. A propos de ces correspondances
entre les consolations de Séneque et le po¢me de Lucain,
René Pichon pose la question: « quand on voit un aussi
conciliant éclectisme chez un philosophe de profession,
comment s’étonner qu’'un poete ne se soit pas assujetti 2
une terminologie trés stricte *?» A mon avis cependant, il
n’est pas fortuit que nous trouvions justement dans les
Consolations les notions de la jalousie des dieux ou de la
cruauté des destins ou les réflections éclectiques sur la puis-
sance supréme. Parmi les « dialogues» de Séneque, les
Consolations sont les moins philosophiques, soit par leur
fonction immédiate de consoler la destinataire, soit par la
tradition du genre littéraire auquel elles appattiennent.
Autrement dit, dans les Consolations, Sénéque est encore
moins qu’ailleurs philosophe de profession et encore plus
qu’ailleurs homme de lettres. C'est surtout en cette qualité
qu’il a été imité par son neveu. Mais « la jalousie des dieux »,
«la cruauté des destins», etc., ce sont pour Séneque des
concessions occasionnelles 2 la langue du commun, tandis
que pour Lucain, ces notions représentent ’expérience
fondamentale qui constitue le tragique de I’histoire de
Rome.

On ne peut s’étonner, dés lors, que parfois ce pessimisme
tourne a l’ironie ameére contre cette méme philosophie
stoicienne, laquelle reste, bien entendu, le seul cadre possible
de pensée pour un poete sérieux comme Lucain. Par exemple,
il est bien choquant de trouver I'adjectif seczurus, ’épithéte
du sage stoicien, pour caractériser la récompense de la
vertu, appliqué a Sylla dans le moment méme ou celui-ci
regarde les cadavres innombrables des victimes de sa cruauté

1 Sen., Cons. Helv., 8, 3.
% Par exemple 2, 7 ss.; 5, 86 ss.

8 R. Picuon, Les sources de Lucain (Patis 1912), 175.



218 OTTO STEEN DUE

criminelle . Non moins étonnante est 'expression au début
du septieme livre, ot les Pompéiens réclament le combat :
la foule demande le signal de la bataille, fatis frabentibus
orber ®. 1l ne s’agit plus d’une épreuve qu’impose la destinée
a la vertu des hommes et que peut subir avec confiance
le sage. Le pocte ne regarde pas les événements avec les
yeux de Caton — qui, du reste, dit aussi fafa trabunt?® et
non, comme Sénéque, fafa ducunt* — mais il se dépeint
comme un patriote déplorant la ruine de son peuple et de
sa patrie ; quelques vers plus bas, il dit que chacun brile de
précipiter sua ... ac publica fata®; maintenant le mot fata
signifie la mort, la destruction — ce qui montre bien la
nuance de fata trabentia orbem. Aux yeux de Lucain, le monde
romain est anéanti par un destin jaloux et cruel. Nous
trouvons dans le troisieéme livre un exemple parmi les plus
instructifs de ce tour du poete. Le tribun Métellus cherche
a empécher César de piller le temple de Saturne; il ne
céde ni 2 la colére du dictateur ni aux menaces de la violence.
En ce moment critique, Métellus se laisse persuader d’aban-
donner sa résistance par ce raisonnement surprenant de Cotta :

« Libertas» inquit « populi, quem regna coercent,
libertate perit; cuius seruaneris umbram,
si, quidquid iubeare, welis ©.»

En d’autres termes, comme le remarque M. Bourgery dans
sa note, c’est en cherchant a faire usage de la liberté qu’on
s’apercoit qu’on ne I’a plus. Nous avons ici une expression

! Lucan., 2, 207 s.: Intrepidus tanti sedit securus ab alto | spectator sceleris.
2 Lucan., 7, 46.
3 Lucan., 2, 287: Sed quo fata trabunt, wirtus secura sequetur.

1 Sen., De prov., 5, 7. 1l est vrai que Séneque cite et traduit Cléanthe : Ducunt
uolentern fata nolentem trabunt, Epist., 107, 11. Mais pour Séneque, 'opposition
aux destins est un vice ; chez Lucain, une vertu.

8 Lucan., 7, 51 s.

® Lucan., 3, 145 ss.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 219

épigrammatique de la facon de raisonner des hommes
braves qui, sous de mauvais princes, ne défient la renommée
et la destinée ni par esprit d’indépendance ni par vaine
fanfaronnade, pour parler comme Tacite . Il est évident
que Lucain lui-méme ne partage pas Popinion de Cotta :
il n’accepte a aucun prix la tyrannie. Mais ce qui est encore
plus intéressant, c’est le fait que nous avons ici, appliquée
a la politique, la doctrine stoicienne de la liberté de la
volonté ; c’est une conséquence de I'ontologie moniste du
stoicisme que la vraie liberté de ’ame est de se conformer
a la nature, aux lois du destin, au dieu, c’est-a-dire d’iden-
tifier sa volonté individuelle avec le principe rationnel du
cosmos ; ce principe, qu’on appelle aussi dieu ou nature,
est la seule substance qu'on puisse qualifier de « bonne»,
parce que selon I'ontologie stoicienne, c’est la seule subs-
tance 2. C’est seulement si 'on garde toujours cela a Pesprit
qu’on peut pénétrer le sens philosophique de préceptes
comme celui de Séneéque: ez quaecumque fiunt debuisse fieri
putet nec uelit obinrgare naturam. Optimum est pati quod emendare
non possis, et deum quo auctore cuncta proueniunt sine murmuratione
comitari ®. Mais en appliquant cette maxime a la sphere
politique, c’est-a-dire en substituant un mauvais tyran au
dieu bon, Lucain, avec une ironie ameére, a fait parodier
totalement a Cotta le sens philosophique. Comme nous
Pavons wvu, pour Lucain, le destin n’est pas moral, mais
plutot cruel et injuste; chez Lucain, le monde est analogue
a une tyrannie qu’il se refuse 4 accepter. Séneéque aussi
se sert-il plus d’une fois de la comparaison entre le prin-

Y Tac., Agr., 42, 5-6 : Domitiani uero natura praeceps in iram, et quo obscurior,
eo inrevocabilior, moderatione tamen prudentiaque Agricolae leniebatur, quia non
contumacia neque inani itactatione libertatis famam fatwmque prowocabat. Sciant,
quibus moris est illicita mirari, posse etiam sub malis principibus magnos uiros esse,
obsequinmaque ac modestiam, si industria ac uigor adsint, eo laudis excedere, quo plerigue
per abrupta, sed in mullum rei publicae usum ambitiosa morte inclaruerunt.

2 Je suis ici ’analyse trés pénétrante de Johnny Christensen, op. . (n. 1, p. 204).

8 Sen., Epist., 107, u.



220 OTTO STEEN DUE

cipe gouvernant le monde et un roi, mais, bien entendu,
il pense toujours 4 un bon roi. Par exemple, dans son traité
Sur la vie beurense, 11 écrit: guicquid ex wuniuersi constitutione
patiendum est magno suscipiatur animo : ad hoc sacramentum
adacti summus, ferre mortalia nec perturbari iis quae witare non
est nostrae potestatis. In regno nati sumus: deo parere libertas
est 1. Si nous substituons au deo de Séneque Vinuida fatorum
series ou les saena numina de Lucain, la maxime devient tout a
fait absurde. Mais nous voyons aussi dans quelle mesure
Lucain accepte le stoicisme dans son poeme : il fait usage
de la langue stoicienne, des catégories stoiciennes, de la
physique stoicienne, de la morale du stoicisme; mais en
décrivant ce qui a ses yeux est la destruction finale et irré-
vocable de la patrie idéale, il se refuse a y voir la main du
dieu bon, — si I’on veut bien ne pas insister sur le proeme
a Néron, qui doit étre ou ironique ou, plutdt, un tour de
force obligatoire et nécessaire pour la publication, en tout
cas un passage que le poete a bien 1solé de la structure et
des idées du poéme et qui ne peut pas suffire a changer le
désespoir de la Pharsale en confiance. Mais le pessimisme
de Lucain est plutot littéraire que philosophique: autant
il était naturel pour Virgile d’étre optimiste en décrivant
la naissance de la nation, autant il était nécessaire pour
Lucain d’adopter une attitude pessimiste en décrivant sa
chute. La question de savoir si Lucain, en dehors de son
poeme, a été pessimiste ou optimiste, est bien moins inté-
ressante ; personnellement, je crois que ce n’est pas un
probléme sur lequel il ait beaucoup réfléchi.

Dans ce que j’ai dit, je me suis concentré surtout sur
les différences entre Lucain et le stoicisme orthodoxe ; je n’ai
pas voulu énumérer toutes les ressemblances entre la Pharsale
et le stoicisme pour ce qui regarde la cosmologie, la physique,
la mantique, P’eschatologie, etc.; ce serait une répétition

! Sen., De vit. beat., 15, 7.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 227

inutile du quatrieme chapitre de 'ceuvre de René Pichon.
On trouvera la un vaste inventaire des idées philosophiques
exprimées dans la Pharsale, mises en rapport avec le stoi-
cisme de Sénéque ; on y trouvera presque toutes les prémisses
pour tirer une conclusion sur les rapports entre Lucain et
la philosophie ; la conclusion a laquelle je suis arrivé est
toutefois assez différente de celle de Pichon. Celui-ci est
bien persuadé que Lucain a été un dévot, qu’il a suivi dans
tout son poeme les opinions de son oncle sur le sort de
humanité, sur la question de la divination, sur la vie future,
sur la morale. Il considére comme acquis que la pensée,
c’est-a-dire la pensée philosophique, est présente dans toute
I'ceuvre, en anime et en vivifie tous les détails . Il pose la
question a résoudre sous la forme de cette alternative:
« les sentences philosophiques, si nombreuses dans la
Pharsale, sont-elles les pieces d’une théorie liée? ... ou bien
ne devons-nous y voir que des amplifications de pure
virtuosité littéraire 2?» Sur quoi, il s’attache a prouver la
cohérence et 'orthodoxie du systéme stoicien de Lucain.
Mais je ne crois pas que le probleme soit bien défini par
Ialternative de Pichon. Nous avons affaire 4 un auteur qui
a voulu étre lui-méme poete, non pas philosophe, qui a
écrit une épopée nationale, non pas une ceuvre philoso-
phique ; ce qui importe pour 'interprétation, c’est la ques-
tion de la cohérence dans la structure littéraire, dont les
sentences philosophiques font partie. Si la philosophie
exprimée dans I’ceuvre ne s’accordait pas bien avec la struc-
ture littéraire, cela serait une faute littéraire ; mais si le
potte n’était pas conséquent dans sa philosophie, cela ne
serait pas une faute littéraire, 4 condition que les inconsé-
quences fissent plausiblement partie d’une structure littéraire
cohérente — laquelle n’est pas normalement un systéme

1 R. PicHON, op. ¢if. (n. 3, p. 217), 165.
% R. PicHON, op. cit., 167.



222 OTTO STEEN DUE

logique qu’on peut analyser rationnellement, mais plutot,
dans la plupart des cas, un systéme psychologique qui unit
et balance des contradictions nombreuses, qui contient un
tres grand nombre d’ambiguités et de fortes tensions. En
écrivant, par exemple, une tragédie, le poéte ne cherche
pas une conciliation du conflit mais il essaye de faire naitre
de I'intérét pour le conflit chez les spectateurs ; il n’est pas
pertinent de se demander ce qu’il a pensé personnellement.
Mais dans la Pharsale, le pocte s’est introduit par ses commen-
taires dans la structure littéraire, il s’est donné un rble dans
le poeéme ; ce role de narrateur et de commentateur est plus
éminent sans doute dans la Pharsale que dans I’ Enéide, mais
il répond a un méme principe. Les commentaires du poete
ne sont pas a4 proprement parler des notes au bas de la
page: ils font partie intégrante du texte lui-méme. Cela
nous contraint a faire une distinction nette entre ce que
dit le poete lui-méme et ce qu’il fait dire aux autres person-
nages. Trop souvent les interpreétes, dune fagon assez
arbitraire et préjudicielle, acceptent les paroles de tel per-
sonnage du poeme comme l’expression de la pensée du
poete, et on identifie sans réfléchir le commentateur du
poeme avec '’homme qui a ctéé ce poeme et, par 13, le com-
mentateur. Dans I’Enéide, i1 y a une tendance stoicienne
en ce qui concerne les dieux, le destin, la morale. Le Man-
touan lui-méme a-t-il abandonné le Jardin pour le Portique?
Peut-étre. Quoi qu’il en soit, en décrivant la naissance
de la Ville en préfiguration de la gloire de Rome sous
Auguste, il lui a été nécessaire d’utiliser les conceptions de
la providence, du destin, de la divination, etc. Peut-étre
Virgile était-il trop religieux et sérieux pour réduire les
dieux de la tradition épique a4 un enjolivement du récit?;
ce qui est certain, c’est qu’il a été trop poete pour le faire.
C’est de la méme fagon que Lucain a utilisé la philosophie,

1 R. Hewnze, Vergils epische Technik (Leipzig u. Berlin 1915%), 291.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 223

mais il I’a subordonnée 2 son but littéraire. Le Caton de
Lucain est un stoicien. Comment le dépeindre autrement?
Mais dans ses mots fameux

Sed quo fata trabunt, uirtus secura sequeturl,

il faut voir le motif qui pousse Caton, immunisé par sa
vertu contre les malheurs, a prendre parti dans la guerre
civile. Ce serait une interprétation fausse que d’y voir la
confiance de Lucain en la providence. Il ne serait pas plus
correct de trouver dans les paroles de Brutus de la méme
scene un signe que Lucain pense que Caton n’aurait pas
da se méler du conflit. Un autre exemple : 1a legon que fait
Erichtho dans le sixiéme livre a Sextus Pompée a pour fonc-
tion littéraire de justifier la scéne grandiose de la nécromancie
dans la structure de la Pharsale. La question de savoir si
Erichtho expose ici les idées du poete, la solution qu’il a
trouvée pour mettre en harmonie son fatalisme et sa croyance
en la magie, n’est pas pertinente pour linterprétation.
Est-ce que nous pouvons supposer que Lucain ait choisi
d’exprimer ici son ¢redo — voila le terme dont fait usage
Pichon 2 — par la bouche de la criminelle sorciere thessa-
lienne? Il me parait encore plus hasardé de le croire que
d’accepter sans réserve que les opinions exprimées par
Caton sont toujours aussi celles du poete. Si on se limite
aux commentaires du poete — ce qui me parait étre la seule
méthode profitable pour I'interprétation — on ne poutra
pas arriver a la conclusion de Pichon, a savoir que le destin
trouve sa voie et que cette voie est bonne ®. Pour Lucain,
poete de la Pharsale, la philosophie est subordonnée a la
structure littéraire, C’est-a-dire modifiée par la dialectique
du sujet. Bien sir, le destin trouve sa voie dans la Pharsale

1 Lucan., 2, 287.
2 R. PicHON, o0p. cit. (n. 2, p. 217), 195.
3 R. PicHON, op. cit., 185.



224 OTTO STEEN DUE

comme dans I’Ewxéide ; mais chez Lucain, cela veut dire la
destruction finale de toutes les valeurs décisives pour le
poete, — et pour les lecteurs de son épopée nationale,
la fin de la Rome idéale. Cette destruction s’accomplit
malgré les efforts héroiques d’un Caton, d’un Brutus, et si
Pompée est purifié dans la scéne de sa mort, c’est par la
dialectique de la guerre civile: la victoire est une chose
criminelle et, par conséquent, la défaite irrévocable a une
valeur morale.

Peut-étre Lucain a-t-il été un stoicien orthodoxe pour
ce qui regarde sa Weltanschaunng. Mais par la limitation du
sujet de son ceuvre 4 la catastrophe nationale de Rome,
il s’est prescrit a lui-méme un role pessimiste et désespéré,
et il I’a joué avec I’énergie et la conséquence d’un grand
pocte.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 225

DISCUSSION

M. Durry: De votre premiére partie consacrée a I’histoire
du néo-stoicisme, je retiendrai en particulier votre distinction
entre stoiciens républicains et stoiciens monatchistes. Quant 2
votre formule « Lucain est un stoicien qui a perdu la foix, elle
sera un des centres de la discussion qui va s’instaurer. Une
question : Séneque se plaisait a méler a ses exposés de doctrine
stoicienne des sentences épicuriennes; y a-t-il quelque chose

de semblable dans la Pharsale?

M. Due : La distinction entre stoiciens républicains et stoiciens
monarchistes n’est pas de moi, mais de Pohlenz. En disant de
Lucain qu’il porte le masque d’un stoicien qui a perdu la foi,
j’entends seulement dire que son sujet I’a obligé a porter ce
masque, qu’il soit identique 2 son vrai visage ou non. J’en viens
a votre question sur un éventuel contenu épicurien de la Pharsale
il est souvent malaisé de déterminer si une maxime morale ou
physique est stoicienne ou épicurienne. Lucain, certes, ne cite
pas des maximes épicuriennes a la fagon de Séneque ; pourtant,
on trouve chez lui des sentences qu’on peut qualifier d’épicu-
riennes. Souriau en a identifié un bon nombre, au point qu’il
se représente Lucain comme ballotté entre le Jardin et le Portique.
Toutefois, ce que nous devons chercher dans la Pharsale, ce n’est
pas 'unité philosophique, mais 'unité littéraire.

M. Grimal : Félicitons M. Due d’avoir abordé cet important
probléme (souvent traité, de prés ou de loin, par les commenta-
teurs) d’une fagon tout a fait originale, ’esprit libre, sans
reprendre les lieux communs attendus sur le stoicisme. Il est
certain que celui-ci n’est pas, comme le pensait G. Boissier, et
d’autres autour de lui et aprés lui, une doctrine d’opposition,
comme la vertu s’oppose au crime. Tacite a beaucoup contribué



226 DISCUSSION

a former cette image d’Epinal, le vertueux Thraséa se dressant
en face du tyran Néron.

En réalité, depuis ses origines, et I'amitié entre Zénon et
Antigone Gonatas, le stoicisme a vocation monarchique. Et
c’est dans des cercles soupconnés de sympathie monarchique
qu’il prit racine a Rome, avec Scipion Emilien, en qui 'on voit
le premier Fibrer de la cité romaine, le premier princeps. Préci-
sément, le stoicisme est, comme 1’a montré Pohlenz, une doctrine
du Fihrertumz — a condition de penser la notion dans le cadre
antique. Le sage stoicien est roi ; §’il participe a la vie politique,
comme I’y incitent les maitres, Zénon et Chrysippe, il demeurera
« roi»; 2 Rome, le sénat sera ainsi une assemblée de rois. Pour
Caton, et aussi pour les « républicains » sous I’Empire, tel est
le sens de la liberté ; il ne s’agit nullement de démocratie, pour
laquelle les stoiciens n’ont que mépris.

Dans ces conditions, le stoicisme, sur lequel s’est appuyé
partiellement Auguste, sous linfluence, sans doute, de son
maitre Athénodore fils de Sandon, favorisait la formation d’une
cité ou un chef (fynuwv) aurait eu comme pairs d’autres chefs,
dont il aurait été, aussi, le premier. Cette conception du « roi
des rois» est trées homérique; assez curieusement, elle apparait
dans ce que nous pouvons deviner du traité de Philodéme sur
le bon roi selon Homere. Philodéme, épicurien, maitre 4 penser
des épicuriens de sa génération, propose, avant la mort de César
(la date est trés probable) une organisation politique qui se
révele trés acceptable pour les stoiciens, qui va au-devant du
stoicisme. Plus tard, I’évolution de PEmpire, allant du Principat
au Dominat, s’inscrira dans un cycle dont I'un des poles sera
précisément cette liberté aristocratique. Sous Néron, avec Sénéque,
d’abord le régime est conforme a cette liberté ; puis, au moment
ou linfluence des anti-sénatoriaux Iemporte, il bascule vers le
Dominat ; 4 ce moment, les stoiciens (bientdt Thraséa Paetus)
se replient dans la vie exemplaire qui était encore (Séneque le
dit) une forme d’action politique, et ils meurent. Sauvegarder
sa liberté dans sa mort est une attitude cheére 2 Séneque. Le stoi-



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 227

cisme alors s’intériorise, il évolue vers un temps ot il sera doctrine
d’esclave et doctrine d’empereur — ce qui n’est point sans
signification profonde.

Sous ’Empire, mais aussi dés le temps des guerres civiles,
les Romains sont trop engagés dans la philosophie pour que
celle-ci n’ait pas joué un roéle dans la politique. On ne partagera
guere 'opinion de R. Syme, pour qui les éléments spirituels de
la Révolution romaine sont des superstructures ajoutées par
un pouvoir manceuvrant 'opinion. Virgile a contribué a I’établis-
sement de ’Empire et, d’abord, a celui de I'idéologie impériale,
qui n’est pas née pour servir une ambition, celle d’Octave, mais
qui est le terme et le fruit d’'un immense mouvement d’idées,
trées complexe, ou les consciences ont joué un réle plus grand
que les légions.

Enfin, est-il possible de distinguer trop nettement I’homme,
chez Lucain, homme inconnaissable, et I'auteur, dont ’ceuvre
seule nous est accessible? Cette distinction, a titre de précaution
méthodologique, est indispensable, mais il me semble que la
conclusion méme de votre exposé la dépasse, la résout : le poete
pense, construit son univers, mais c’est I’homme qui ressent les
souffrances et, sans doute, congoit les espérances. Il n’y aurait
pas d’auteur s’il n’y avait pas I’homme, d’abord et avant tout.

M. Due: Les remarques de M. Grimal completent fort
opportunément ce que j’ai dit. Si je vous ai donné I'impression
de partager 'opinion de R. Syme, pour qui les poétes de I’époque
d’Auguste ont joué le role de propagandistes de I'empereur,
c’est que je me suis insuffisamment exprimé. Comme vous, je
suis convaincu que l'idéologie du Principat a été forgée, dans
une large mesure, par Virgile et par Horace ; mais le princeps a
saisi les possibilités politiques que lui offraient les idées des
poetes, et il n’a pas hésité a les mettre a profit; il a eu I’habileté
de profiter de cet immense mouvement d’idées dont vous patlez.

J’en viens 4 votre question. La distinction méthodique entre
visage historique ou biographique et visage littéraire me semble



228 DISCUSSION

une abstraction, inévitable sans doute, mais qui n’en fait pas
moins tort a la réalité. Il existe une certaine identité entre Lucain
homme et Lucain poéte, mais, puisque la mesure de cette identité
ne saurait étre déterminée avec rigueur, j’ai préféré laisser de
cOté Daspect que nous ne connaissons qu’avec incertitude,
c’est-a-dire le visage personnel de Lucain, et me concentrer sur
sa physionomie poétique, ce qui me parait plus important pour
Iappréciation de ’ceuvre. Si vous me permettez une analogie,
un peu arbitraire peut-étre: il n’est pas indispensable de posséder
une photographie du peintre pour apprécier son autoportrait.

M. Bastet : 1 feel very much indebted to you after having
heard your paper, from which many inspiring thoughts and
ideas emanate, some of them being very new and important,
in my opinion.

As Mr. Grimal already has said, I too am convinced, that
we should not separate too severely the poet from his poem.
This nowadays is rather much @ /a mode (close reading). Of coutse,
we have to begin to read the text well, but then immediately we
see, that the poet himself enters with his own commentaries
from time very clearly. So I see as a passage of crucial interest 9,
980-9806, to take only one example. — Next to this, I wonder if
the laws of tragedy and those of epic in the epoch of Lucan are
so strictly comparable as you put it (if I did understand you
rightly).

To finish, I should like to ask a question. You spoke of the
strong influences of Aratos on literature in the first century
A. D. Might it be possible that the ceiling painting from Stabiae
and the so-called dome of heaven on the Domus Aurea are in-
fluenced by Aratean ideas also? I didn’t study the subject in
detail, I must confess, but I think it is rather important to do so.
After all, the Grand camée de France has also—by Byvanck—
been put into connection with Aratos (perhaps wrongly...).
Archeologists in general still take to little into consideration
the litterary movements of the period concerned.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 229

M. Due: 1 have not intended to separate poet and poem :
on the contrary, I think that Lucan has introduced himself into
the poem in a way which enables us to dispense with his private
personality ; and he could not have done so if he was not a good
poet—as I think he was. The passage 9, 980-986 has a somewhat
special place in the structure of the poem. Itis a kind of signature
within a long tradition in ancient literature. Of course, the
signature is always important but in another way than the rest
of the text.

I have permitted myself the comparison with tragedy because
there is a tradition dating back to Aristotle of comparing epos
and tragedy and because Lucan’s poem actually has often been
compared to tragedy. But of course you are perfectly right that
we should always take such comparisons cam grano salis.

I regret to say that I have not the knowledge of ancient art
required to answer your question on the influence of Aratos on
painting and architecture. As a layman I should think it most
probable. But I have to leave the question open.

M. Rutz : Einen « Diskussionsbeitrag » kann ich nicht liefern,
da ich in allen wichtigen Punkten mit Herrn Due durchaus
tibereinstimme. Ich mochte nur ausdriicklich darauf hinweisen,
dass das, was Herr Due gesagt hat, auch Riickschlisse auf die
Frage nach der politischen Haltung Lucans zuldsst. Wenn
Herr Due feststellt, dass Inkonsequenz im Ausdruck philosophi-
scher Fragen das Kiinstlerische nicht beriihre, so gilt das ebenso
fiir die Frage nach der politischen Uberzeugung und den politi-
schen Zielen Lucans. Ob Lucan mit dem Gedanken einer Wieder-
herstellung der Republik gespielt hat, ob er den Ersatz der
Tyrannei durch eine von Gerechtigkeit getragene Monarchie
ersehnt hat, das ist nicht zu entscheiden. So hat Herr Due nicht
nur Versuche der strengen Systematisierung des philosophischen
Weltbildes Lucans widerlegt, sondern auch die Unhaltbarkeit
einer solchen Systematisierung im politischen Bereich, wie wir
sie vor allem bei Mlle Brisset finden, aufgezeigt.



230 DISCUSSION

M. Duye : Es freut mich sehr, dass Sie im grossen und ganzen
die von mir angefiihrten Gesichtspunkte teilen. Sie haben je-
doch in einem Punkte, den ich vielleicht nicht tiefgehend genug
behandelt habe, eine sehr wichtige Erginzung gebracht, was die
politische Philosophie und die politischen Ziele Lucans betrifft.

MPe Marti : 11 me semble que certaines contradictions dans la
pensée de Lucain peuvent étre résolues si on accepte I'idée que
je développe dans le livre auquel je travaille, a savoir que Lucain
s’est mis lui-méme en sceéne et que dans le poéme il a deux voix.
Tout d’abord il joue son propre personnage, invoque en son
nom les dieux, commente les événements tout comme s’il était le
cheeur d’une tragédie ; la seconde voix de Lucain dans le poéme
est celle d’un acteur, contemporain des événements, engagé dans
’action, qui y prend part avec la passion d’un homme de parti,
angoissé, amer, inquiet. Il insulte la Fortune et le Destin, prie
les dieux de changer le cours des événements, par moments
méme perd toute foi (ou plutét tout se passe comme si ce Lucain,
qui ne connait pas I’avenir, passait par les affres du doute et de
’indignation d’un vaincu de I’époque de Pompée et de Caton).
Que pensez-vous de cette interprétation, qui pourrait résoudre
la plupart des contradictions apparentes de la pensée théologique
de Lucain?

M. Due: Vous avez raison de dire que Lucain «joue son
propre personnage ». Il s’agit bien d’un réle. Votre thése de deux
voix de Lucain, celle d’un contemporain de la guerre et celle d’un
contemporain de lui-méme, post proelia natus, me semble offrir
divers avantages, en particulier celui de rendre possible I'inter-
prétation des « deux voix», non pas comme des contradictions
ou des inconséquences, mais comme le reflet de tensions provo-
quées par le parti qu’a voulu prendre le poéte dans une situation
donnée. Vous m’avez convaincu qu’il faut faire la distinction
entre deux Lucain. Le premier n’a pas perdu toute foi, il lui reste
Vespoir (nunc ... olim du passage 9, Gor ss.); le second est celui



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 231

dont jai parlé dans ma communication. Pour I’atmosphére
générale de la Pharsale, c’est avant tout cette seconde voix qui
est importante.

M. von Albrecht : 1. Wenn ich recht sehe, verwenden Sie den
Ausdruck « literarische Struktur» in drei wverschiedenen Be-
deutungen :

a) im Sinne einer Relation zwischen Werk und Publikum (was
mir sehr fruchtbar scheint) ;

b) im Sinne des (dsthetischen) Aufbaus;

¢) im Sinne der dem Gegenstand innewohnenden Dialektik.

2. Es lohnt sich, dartiber nachzudenken, wie TLucan sich in
folgende Traditionen stellt, von denen die Philosophiegeschichte
manchmal absieht :

a) die « poetische Philosophie » der grossen romischen Dichter ;

b) die antike Geschichtsphilosophie (in der die Romer meines
Erachtens eine bedeutende Rolle spielen).

3. Ihr Begriff der « Maske » ist erhellend. Der « Pessimismus »
Lucans ist auch in meinen Augen konzeptionsbedingt, was ich
in meinem Vortrag von einer andern Seite zu bestitigen hofe.

M. Due: Thre Hervorhebung der relativen Mehrdeutigkeit
meines Strukturbegriffes ist auch fiir mich nttzlich gewesen.
Struktur als eine Relation zwischen Werk und Publikum auf-
zufassen scheint mir auch deshalb wichtig, weil diese Definition
uns die Moglichkeit verschafft, die divergierenden Interpreta-
tionen wechselnder Epochen als an und fir sich giiltig zu be-
trachten. HEs wire ja sehr anspruchsvoll, alle anderen Interpreta-
tionen als eben die unsere als verkehrt bezeichnen zu wollen.

M. Le Bonniec : Je ne suis pas tout 2 fait d’accord avec vous
sur 'interprétation des vers 7, 445 ss., ou le poeéte nie la Provi-
dence. Certes, je pense comme vous qu’il faut absolument rejeter



232 DISCUSSION

les interprétations épicuriennes qu’on en a données (Souriau ;
récemment M. Griset). Mais je ne dirais pas comme vous que
« Lucain a perdu la foi», si vous entendez par la qu’il a définiti-
vement cessé de faire crédit a la Weltanschanung stoicienne. Pour
moi Lucain est un stoicien qui doute, dans un moment de déses-
poir, comme cela arrive 4 des chrétiens, méme trés croyants.
Peut-étre attachez-vous un peu trop d’importance i un texte
isolé?

M. Due: Je recourrai, pour vous répondre, a la distinction
faite par MUle Marti entre les deux Lucain. Le second a perdu la
foi parce que le désespoir est le masque que lui a imposé le
caractére de son sujet ; le premier se présente comme un stoicien
qui, alternativement, doute et espére, comme vous le dites.

M. Le Bonniec : Je voudrais revenir sur I’épisode d’Erichtho.
Il n’est pas question d’identifier Lucain a Dl'affreuse sorciére,
mais vous avez dit, je crois, que ce n’était pas le poete qui parlait
par sa bouche. Cela pose le probleme, capital pour Pinterprétation
du po¢me, de I'attribution a 'auteur des propos tenus par ses pet-
sonnages. Quand Erichtho fait un exposé philosophique didac-
tique sur les fata minora et 'ordre du monde, il est évident pour
moi que c’est le poeéte qui 'utilise comme porte-parole. Qu’en
pensez-vous ?

M. Due: Je ne crois pas que Lucain ait choisi le sinistre per-
sonnage d’Erichtho comme porte-parole. A mon avis, I’exposé
philosophique de la sorciére a pour fonction de justifier la scéne
de la nécromancie, laquelle aurait été impossible sans ce com-
promis entre la magie et la destinée.



	Lucain et la philosophie

