
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 15 (1970)

Artikel: Lucain et la philosophie

Autor: Due, Otto Steen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

OTTO STEEN DUE

Lucain et la philosophie



— r.

-,fcv

I 7 - - - ä */jj U*W .- ji-'j~ <-_ r

!f^': :
-r^

- .*., -. -, .*,
jQ L -^—-="1,- '^1
rj ..-j|U j»4r_ ,/t_ --j rrr __<*'•-'*- J üf '=. fV*-- " - v-7=j «I .«^- ,jxp~ -r- .>-i ^ w > • s

"*v*y ^ •'

-.V/r'j,^-__ J*" ~^. '.K5, ^^LMv
- I—.l~-'~ •' j '-^- ^ - ""- r^f-i. V 'j*. * ~ 1-1 i _!*» _

<,'*• 1 ^ w, ' -> " r=, rv' ^r! J

aSfc-Yü
vZdi j-_"-s: " % - L"^1 v "t '

"_| ^"VjJ1 ' - _. ^ - - - ,;. — ' — "i-- "

Ii&tg 3
f-^ü1!«•-fivr-JL^ä* TJt.T r 3a*s-A"i.*• '% "^-?,£",iiv-»•««A»*'- -»«

•*- "' I5 - *• I^-Tv m IT ** -" *" a^ ^2,, —— — -^- .- - _ *^a '. •»—_ Ä '»-. ^A * s W^



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE

On m'a fait l'honneur de me demander de parier sur
Lucain et la philosophic. Par Lucain j'entendrai le principe
constitutif de la Pharsale, c'est-a-dire la personnalite du

poete plutot que le personnage historique. Ce qui nous
interesse ici, c'est l'oeuvre, non pas l'homme, c'est la structure
et les idees du poeme, non pas la biographie ni le develop-
pement personnel de son createur. La personnalite privee
du poete disparait sous son role litteraire aussi bien que
l'acteur de la tragedie classique cache son propre visage sous
le masque : et le spectateur comprendrait mal la piece s'il
pensait a l'acteur et non pas au role. Par exemple, on aura
une impression erronee des Amours d'Ovide, si l'on y voit
des confessions et identifie I'amoureux avec Ovide. L'Ovide
de ces poemes peut etre aussi fictif ou composite que la

Corinna — nous ne le savons pas; mais cette question
importe peu ou pas du tout pour notre appreciation. Sans

doute, le fait que Lucain avait pour oncle Seneque le philo-
sophe, pour precepteur Cornutus, philosophe stoicien, pour
camarade Perse le poete satirique, a contribue pour beaucoup
a la caracteristique de Lucain comme poete stoicien, carac-

teristique qui, dans les manuels, est devenue a peu pres une
etiquette. II est fort vraisemblable que les idees de Lucain
sur le monde et sur les mceurs ont ete puissamment formees

par la philosophie stoicienne et il est evident qu'il n'a pas
ete philosophe ; en tout cas, il n'a jamais ecrit d'ceuvres

philosophiques. Mais, quoi qu'il en soit, ce que je vais
examiner ici, c'est le role que joue la philosophie stoicienne
dans la structure de la Pharsale, s'il s'agit d'un element
constitutif pour le poeme ou d'un element accessoire,
c'est-a-dire subordonne a la structure litteraire.

Mais que veut dire «structure litteraire» Nous ne

pouvons pas l'identifier a l'intention du poete, que nous ne



204 OTTO STEEN DUE

connaissons pas. Peut-etre le seul motif de Lucain pour
ecrire la Pharsale a-t-il ete la vanite litteraire, le desir d'etre
lu. Je ne le crois pas, mais c'est possible ; et cette question
n'est pas importante si nous desirons savoir non pas ce

qu'a voulu dire le poete, mais ce qu'a signifie le poeme
pour les lecteurs de l'epoque oü il a ete ecrit. On peut done
definir la structure litteraire comme l'ensemble des qualites
du poeme qui ont interesse les lecteurs. Cette definition —
ou plutot cette tentative de definition — a l'avantage de

fournir ä notre discussion la possibilite de se fonder sur
l'oeuvre meme et sur la situation culturelle de l'epoque ;

nous n'en sommes plus reduits ä faire des hypotheses sur
la personnalite de Lucain, qu'il a lui-meme cachee pour
toujours derriere son ceuvre litteraire.

II est peut-etre plus facile de qualifier ce qu'on entend

par philosophic en parlant de la Pharsale-. philosophie
veut dire stoicisme. Malheureusement, c'est la une notion
mal definie, du moins ä cette epoque. Recemment, un
savant danois a demontre que le stoicisme n'est pas seule-

ment une doctrine de physique, de logique et d'ethique
pratique, pas seulement un mouvement spirituel, mais aussi

un Systeme de philosophie coherent h II ne faut pas oublier

que la philosophie stoicienne peut etre etudiee comme
philosophie, qu'on peut la prendre pour ainsi dire au serieux.
Mais ce procede est surtout profitable quand il s'agit des

philosophes proprement dits, des professionnels, e'est-a-dire
surtout des Grecs. Car les Romains etaient presque toujours
des dilettanti, qui subordonnaient leurs etudes philosophiques
ä la conduite de leur vie privee, au service public, ä la
litterature. Et chez les Romains, la philosophie se melait
aux traditions nationales et ä la nostalgie des mceurs non
corrompues de leurs ancetres. Ce que cherchaient les Romains
dans la philosophie, e'etait moins la science theorique qu'un
1 Johnny Christensen, An Essay on the Unity of Stoic Philosophy (Scandinavian
University Books, Copenhague 1962).



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 205

secours contre les vicissitudes de la vie ; le Romain fait
usage de la philosophie pour y puiser une justification theo-

rique de ce qu'il trouvait juste en sa qualite d'homme et de

Romain. Par consequent, il ne respectait pas beaucoup
le Systeme, il n'avait pas le goüt de l'orthodoxie, il etait
un eclectique; sur ce point, il n'y a pas une difference
de principe, mais plutot de degre entre Ciceron et Seneque.
On peut dire que ce que nous appelons neo-stoicisme
est un phenomene romain. Certes, les auteurs des traites
stoiciens etaient le plus souvent des Grecs, mais l'influence
romaine se fait toujours sentir; une analogie peut illustrer

ce que je veux dire : rien de plus romain que les bustes
de portrait; pourtant les portraits sont executes par des

artistes grecs; les analogies de la litterature sont nom-
breuses. Le fondateur du stoicisme romain fut Pandtius,
comme l'a demontre Max Pohlenzx. II a fait du stoicisme

une ideologic qu'ont acceptee avec enthousiasme Scipion
et ses amis. Depuis ce temps tous les meilleurs des Romains

ont ete influences a des degres divers par cette ideologic, et
ils ont regarde comme l'ideal une constitution de l'Etat
basee sur les institutions anciennes remodelees dans l'esprit
stoicien. Et on a garde cette foi pendant toutes les crises et les

souffrances de la periode de la revolution romaine. Sous la

dictature de Jules Cesar, Ciceron a souvent exprime cette

experience amere, ä savoir qu'un Etat qui ne respectait pas
les principes fondamentaux de l'ideologie du stoicisme
romain n'etait plus un Etat. Par sa vie et surtout par sa

mort volontaire, Caton le Jeune etait devenu en meme

temps le heros de la Republique et le martyr du stoicisme
romain ; plus tard, Brutus obtint la meme gloire. R. Syme

a demontre que le comportement de ces hommes peut
s'expliquer sans avoir recours au stoicisme 2. Mais, tous les

1 Die Stoa (Gottingen 19592), 257 ss.

2 The Roman Revolution (Oxford 1952), 57 ss.



2o6 OTTO STEEN DUE

deux ils ont trouve dans le stoicisme une justification de

leur activite politique et leur image posthume, idealisee

sans doute, est une realite pas moins importante dans l'his-
toire romaine que le vrai Caton et le vrai Brutus.

Apres s'etre installe dans la position du pouvoir absolu,
le fils du divin Jules s'est donne pour täche de stabiliser
le nouvel ordre dans les cadres de la constitution et de la

loi, de rassembler la nation. Par sa politique exterieure, par sa

politique culturelle, par son respect envers les institutions
republicaines, il a deguise sa monarchic en un gouvernement
national pour faire renaitre l'ancienne constitution et l'an-
cienne gloire de la nation. II s'est etabli au-dessus des partis.
Dans sa propagande, dans ce que R. Syme a appele 1'orga-
nisation de l'opinion, il a done pu utiliser le stoicisme
romain, qui s'accordait tres bien avec la constitution offi-
cielle. Je ne crois pas, d'ailleurs, que ce moyen politique
füt plus depourvu de sincerite que ne l'est generalement
l'usage des ideologies politiques. Mais, republicain d'origine,
le stoicisme romain pouvait rester republicain puisque la

monarchic s'etait etablie sur l'illusion de la Republique.
Les historiens ont appele cette constitution le Principat.
Generalement, dans la joie de la paix, on a accepte avec
enthousiasme cette illusion, comme le montrent les ceuvres
des poetes augusteens. Mais sous Tibere, sous Caligula,
sous Claude, il est devenu toujours plus difficile de maintenir
cette illusion republicaine, et un assez grand nombre de

Romains, parmi lesquels Seneque, ont accepte la monarchic,
ont trouve une justification dans la philosophic stoicienne

grecque qui avait developpe des arguments pour la monarchic
eclairee. Bien sür, on ne se faisait pas d'illusions sur le

caractere de ces souverains; mais ces hommes d'adminis-
tration et ces ecrivains ont accepte le Systeme de gouvernement

dans l'espoir de le corriger — et pour avoir l'excuse
de le critiquer : le souverain devait etre un roi juste et

non pas un tyran. Si la monarchic ne fonctionnait pas bien,



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 207

c'etait la faute du monarque actuel, pas celle du Systeme.
On a idealise l'image de Drusus et de Germanicus comme
une espece de « miroir de roi» pour obliger et pour criti-
quer l'empereur. On a nourri de grands espoirs au sujet
de Neron, l'eleve de Seneque. On a choisi de croire que le

jeune prince aurait la possibilite d'etre un souverain juste
et modere, dement et eclaire, un princeps qui pourrait fonder
une nouvelle epoque dans la vie publique, caracterisee par
l'equilibre du pouvoir absolu et de la liberte, par l'equilibre
de la loyaute au chef d'Etat et de l'ethique autonome stoi-
cienne, telle que l'avait transformee la tradition nationale de

Rome. Grace ä Seneque et ä Burrus, ces espoirs semblerent

justifies pendant les premieres annees du regne de Neron.
Mais apres le quinquennium on ne put plus maintenir l'espoir ;

la tyrannie s'etait demasquee. Seneque lui-meme demis-

sionna, mais il resta fidele, malgre tout, ä l'idee de la monarchic

1. D'autres ont maintenu la meme attitude, d'autres

encore sont retournes a l'ideologie republicaine, que la

plupart probablement n'avaient jamais abandonnee 2. II ne

faut cependant pas oublier que les hommes penetres de

stotcisme, representant soit la conscience du principat soit

l'opposition passive ou active, n'ont jamais ete qu'une
minorite dans l'aristocratie romaine. La majorite etait
formee par des loyalistes, que les historiens ont appeles

serviles; ils sont plutot les fonctionnaires d'un regime
dont ils ne discutent pas la raison d'etre. Une grande partie
de la minorite irreductible dont j'ai parle, unifiee par le

degoüt et la peur de la tyrannie, a trempe dans la conspiration

dite de Pison. Les motifs des conspirateurs et leurs idees

sur la future organisation du pouvoir ont beaucoup varie ;

c'est seulement l'attentat qui a reuni les conjures. En effet
les « monarchistes» etaient alors hostiles ä Neron, parce

1 Sen. Epist., 73.
2 Par exemple Thrasea.



2o8 OTTO STEEN DUE

qu'il etait devenu tyran, les «republicains», eux, parce
qu'ils detestaient la monarchic. Par consequent, les repre-
sailles qui suivirent la decouverte de la conjuration furent
dirigees contre toute 1'opposition stoicienne et ruinerent

pour le reste du siecle la possibilite de faire du stoicisme

l'ideologie du pouvoir du princeps. Par la mort de Thrasea,

qui, par degoüt des ambitions peu republicaines de Pison,
n'avait pas trempe dans la conspiration, le stoicisme romain
et les republicains ont trouve un nouveau martyr. Le
stoicisme « monarchiste » a done ete un interlude et je ne peux pas
entierement suivre l'avis de Pohlenz, a savoir que e'est
la rage de Neron qui a force le stoicisme a se declarer repu-
blicain et anti-monarchiste. Le comportement du princeps a

ete bien motive : il a poursuivi les stoiciens parce qu'ils
etaient pour lui un danger par leur critique politique et
morale, et les « monarchistes » n'etaient pas moins dange-
reux pour son tröne que les « republicains ». Comme le dit
Tacite avec peu d'impartiality : trucidatis tot insignibus uiris
ad postremum Nero uirtutem ipsam excindere concupiuit interfecto
Thrasea Paeto et Barea Sorano 1. Et notre poete a bien formule
l'experience finale des heritiers de la tradition romaine :

par quod semper habemus,

libertas et Caesar erit2.

Parce que le stoicisme romain avait ete formule dans les

deux derniers siecles de la Republique, il ne pouvait pas
devenir monarchiste, et l'essai politique d'Auguste, celui —
philosophique — de Seneque, de l'etablir comme fondement
de 1'empire se sont averes etre des tours de force.

Sans doute, Paction la plus importante du stoicisme a

ete de transformer des traditions politiques en ideologic
1 Tac., Ann., 16, 21, 1.

2 Lucan., 7, 695 s. Peut-etre trouvons-nous une reminiscence de ces vers
chez Tacite, Agr., 3 : Quamquam prima stattm beatissimt saeculi ortu Nerua
Caesar res olim dissociabiles miscuerit, principatum ac hbertatem.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 209

politique. La mitigation de l'äme de l'individu, qu'a produite
la philosophic, c'est-ä-dire l'ethique pratique et mise en

pratique, est aussi d'une importance incalculable; mais en
parlant de la relation entre une epoque historique et la

philosophie, je me suis concentre sur certains aspects ideolo-
giques du stoicisme. Cependant il avait egalement d'autres
effets. Je ne vais pas penetrer dans les provinces attributes a

MM. Le Bonniec et Rutz en parlant du stoicisme et de la

religion traditionnelle de Rome, ou des relations de la

dialectique stoicienne avec la rhetorique. Mais il y a un
autre effet de la philosophie, surtout de la philosophie
stoicienne: c'est l'interet pour la physique, l'astronomie, etc.
A en juger par le role que jouent les sciences dans la litte-
rature et la poesie, la lecture et la discussion d'ouvrages sur
la nature et ses mecanismes etaient assez repandues parmi
les gens cultives. Comme on le sait, les etoiles ont ete depuis
Hesiode un sujet de poesie. Mais avec Aratos cette tradition
fut completement transformee et le sujet fut penetre du

pantheisme stoicien. L'influence de ce poeme a ete enorme,
en particulier sur la litterature latine, et l'admiration de ses

qualites doit etre une des explications de la frequence des

motifs et des sujets astronomiques et, par suite, astrologiques
dans la poesie latine. Mais l'astronomie est bientot devenue un
element conventionnel parmi les ornamenta de la poesie, si bien

que depuis Virgile et surtout depuis Ovide on ne peut rien
conclure de la presence de cet element sur la position philo-
sophique du poete ou du poeme. Quant aux sciences, il
en va de meme: on a combine la tradition poetique des

catalogues et des ecpbraseis remontant a la poesie epique
ancienne avec l'interet hellenistique pour la geographie,
l'ethnographie, la geologie, la meteorologie, la Zoologie ; et
dans la poesie latine, la source la plus abondante de ces

thbmes se trouve — si l'on fait exception de limitation lit-
teraire — dans les ceuvres du stoicien Posidonius ou dans

des ceuvres latines fondees sur elles.



2IO OTTO STEEN DUE

Malheureusement, nous ne savons que peu de chose de

Cornutus, le precepteur de notre poete. II semble toute-
fois que son stolcisme n'ait pas beaucoup differe de celui
de Seneque, et la personnalite comme les ceuvres de ce

dernier ont peut-etre exerce sur le neveu une influence plus
grande que son professeur. Comme l'a demontre Rene Pichon,
l'influence directe de la litterature grecque dans la Pharsale

est tres limitee; apparemment, Lucain n'a pas beaucoup
apprecie les livres grecs ; mais il est evident qu'il a connu
et utilise les ceuvres de son oncle, et l'on doit etudier la

philosophie de Lucain en relation avec celle de Seneque. Bien
entendu, on ne peut pas en deduire que Seneque ait ete
la source de Lucain dans tous les cas oü l'on trouve les memes

points de vue philosophiques, car, en tant que philosophe,
Seneque est peu original et, generalement, il ne reflete que
les theses courantes du stoicisme contemporain. Tout de

meme, si la lecture de la Pharsale rappeile sur quelque point
Seneque le philosophe, ce fait est important pour notre
interpretation du poeme, qu'il reflete sa genese ou non.
Par exemple, la reponse de Caton a Labienus, oü il demontre

qu'il est futile de consulter l'oracle de Jupiter-Hammon,
contient une reference aux ceuvres de Seneque qui n'a pas
echappe aux lecteurs contemporains; que cette reference soit
deliberee ou non de la part du poete, cela importe moins.
Je pense au passage suivant :

Quid quaeri, Labiene, iubes? an über in armis
occubuisse uelim potius quam regna uidere

an, sit uita breuis, nil, longane, differat, aetas

an noceat uis nulla bono fortunaque perdat
opposita uirtute minas, laudandaque uelle

sit satis et numquam successu crescat honestum.?

Seimus, et hoc nobis non altius inseret Hammon f
1 Lucan., 9, 566 ss. Pour ce qui regarde le v. 568, j'ai aeeepte la conjecture
de Madvig.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 211

Caton n'a pas besoin de questionner quiconque : on verra
disparaitre d'un seul coup ce que l'on ne peut pas desunir
sans crime — Caton, qui ne survivra pas a la liberte; la

liberte qui ne survivra pas ä Caton. Comme l'a ecrit Seneque
au debut de son traite De la constance du sage: simul... extincta
sunt quae nefas erat diuidi: neque enim Cato post libertatem uixit
nec libertas post Catonem 1. Ce grand homme sait bien que
la vie est assez longue et lui a ete assez largement donnee

pour achever sa haute destinee ; le lecteur est bien persuade

qu'il serait plus instruit sur la verite de cette these par
l'exemple de Caton — ou bien par Seneque dans le livre
De la brievete de la vie2 — que par Jupiter dans le desert
de Libye. La vertu de Caton est invulnerable ; il sait d'avance

que rien de mal ne peut arriver a l'homme de bien ; les

contraires sont incompatibles : Nihil accidere bono uiro mali

potest: non miscentur contraria — voilä les paroles de Seneque

au debut du dialogue De la providence3.
Mais les autres ceuvres morales de Seneque aussi sont

importantes pour l'interpretation de la Pharsale. On pourrait
dire que la passion la plus dominante dans le poeme de

Lucain, c'est la colere, et dans les trois livres de Seneque

sur ce phenomene nous retrouvons, redigees en typologie
philosophique, presque toutes les manifestations de la colere

qu'a si souvent decrites Lucain. Plus particulierement, un

passage du deuxieme livre De la colere est important pour
l'interpretation de l'attitude de Lucain envers la philosophie.
En parlant de la theorie peripateticienne, selon laquelle le

sage doit s'irriter contre les actions honteuses, Seneque
vient de declarer que rien n'est plus indigne que de faire

dependre l'humeur du sage de la perversite d'autrui et que le

1 Sen., De const, sap., 2, 3.
2 Sen., De brev. vit., 1, 3 : Non exignum temporis habemus, sed multum perdi-
dimus. Satis longa uita et in maxmarum rerum consummationem large data est, si

tota bene collocaretur.

3 Sen., De prov., 2, 1.



212 OTTO STEEN DUE

sage, si l'on accepte la theorie peripateticienne, ne cessera

jamais de s'irriter une fois qu'il aura commence; car tout
est plein de crimes et de vices. Pour caracteriser la situation,
Seneque cite les vers celebres d'Ovide sur l'äge du fer :

non hospes ab hospite tutus, non socer a genero, etc.1 Et il
continue : et quota ista pars scelerum est Non descripsit castra ex
una parte contraria et parentium liberorumque sacramenta diuersa,
subiectam patriae ciuis manu flammam et agmina infestorum

equitum ad conquirendas proscriptorum latebras circumuolitantia

et uiolatos fontes uenenis et pestilentiam manu factam et praeductam
obsessis parentibus fossam, plenos carceres et incendia totas urbes

concremantia dominationesque funestas et regnorum publicorumque
exitiorum clandestina consilia, et pro gloria habita quae quamdiu

opprimi possunt scelera sunt, raptus ac stupra et ne os quidem
libidini exceptum. Adde nunc publica periuria gentium et rupta
foedera et praedam ualidioris quicquid non resistebat abductum,

circumscriptiones, furta, fraudes, infitiationes, quibus trina non

sufficiunt fora. Si tantum irasci uis sapientem quantum scelerum

indignitas exigit, non irascendum illi sed insaniendum est2.

II y a la presque une invitation a ecrire sur le theme
de la guerre civile, ce qu'a fait Lucain. Quelle est done la

position que prend Lucain lui-meme dans le poeme? Celle

que recommande Seneque, d'etre calme et souriant devant
les erreurs des hommes, non pas ennemi, mais censeur des

vices, de regarder tous ces maux avec la Sympathie d'un
medecin pour ses malades Pas du tout. II s'irrite, il s'indigne,
il est plein de haine, il proteste, il refuse d'accepter le fait
accompli de l'histoire, il regarde les evenements qu'il decrit
avec un desespoir profond, eloigne autant que possible de
la serenite du sage stotcien. II n'est pas un spectateur sine

ira et studio, mais il se sent lui-meme victime de la
catastrophe :

1 Ov., Met., i, 144 ss.

2 Sen., De ira, 2, 9, 3-4.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 2I3

Malus ab hac acte quam quod sua saecula ferrent
uolnus habent populi; plus est quam uita salusque

quod perit: in totum mundi prosternimur aeuum.

Vincitur his gladiis omnis quae seruiet aetas.

Proxima quid suboles aut quid meruere nepotes

in regnum nasci? pauide num gessimus arma
teximus aut iugulos? alieni poena timoris
in nostra ceruice sedet. Post proelia natis
si dominum, Fortuna, dabas, et bella dedisses 1.

II ne voit pas dans les calamites de la guerre civile des

epreuves de la providence ou meme des supplices justes,
mais une loi de la Nemesis :

Inuida fatorum series summisque negatum
stare diu nimioque graues sub pondere lapsus 2.

Pour lui, le monde n'est pas gouverne par un pouvoir
bienveillant ou meme rationnel. Le destin, les dieux, la

Fortune ne sont pas chez lui les forces morales. Mais depuis
Socrate et Piaton, le monde antique ne pouvait pas accepter
des dieux injustes ou un cosmos irrationnel. La consequence
de nier la moralite et la rationalite du monde est done de

nier l'existence des dieux et de laisser dominer le hasard

aveugle dans le monde. C'est exaetement ce que fait Lucain :

Sunt nobis nulla profecto
numina: cum caeco rapiantur saecula casu,

mentimur regnare Iouem. Spectabit ab alto
aethere Thessalicas, teneat cum fulmina, caedes ?3

— et quelques vers plus loin :

Mortalia nulli

sunt curata deo. Cladis tarnen huius habemus

1 Lucan., 7, 638 ss.
2 Lucan., 1, 70 ss.
3 Lucan., 7, 445 ss.



214 OTTO STEEN DUE

uindictam, quantum terris dare numina fas est:
bella pares superis facient ciuilia dims;
fulminibus manes radiisque ornabit et astris

inque deum templis iurabit Roma per umbras 1.

II est bien superficiel de voir en ces vers une deviation
occasionnelle vers l'epicurisme ou meme un credo epicurien,
comme l'a fait recemment M. Griset2.

Le masque que porte Lucain dans la Pharsale est celui
d'un stoicien qui a perdu la foi; les dieux n'ont pas empeche
la catastrophe criminelle de la guerre civile, done ils sont

amoraux, ils ne sont pas des dieux ou ne s'interessent pas
aux hommes; pour un epicurien, l'indifference des dieux
est une chose dont on doit se feliciter, mais pour Lucain,
e'est une constatation amere et desesperante. Et pour
n'avoir pas empeche les desastres, ces dieux inexistants ou
indifferents ont re£u leur juste recompense: les Cesars

defunts sont desormais les egaux des « dieux». Le raison-
nement n'est pas logique, on pourrait plutot le dire
absurde : comment punir des dieux, qui n'existent pas ou
ne se soucient pas des choses mortelles Mais ce qu'a voulu
Lucain, ce n'est pas prendre position sur un probleme de la

philosophic: e'est pratiquer l'ceuvre sacree, l'ceuvre sublime
du poete 3, e'est-a-dire exciter a la fois des espoirs, des

craintes et des voeux sans objet chez ses lecteurs, et mettre
sous leurs yeux frappes d'etonnement des destins non pas
revolus mais comme pres de se produire 4. La relation entre
la Pharsale et le passage de Seneque dont j'ai parle est sou-

1 Lucan., 7, 454 ss.

2 M. Anneo Lucano, Bellum civile, ed. par Em. Griset (Bibl. della Riv. di Studi
Classici, i960) « Introduzione », 7.
3 Lucan., 9, 980 : O sacer et magnits uatum labor!
4 Lucan., 7, 207 ss. : Haec et apud seras gentes populosque nepotum, / cum bella

legentur, / jpesque metusque simul perituraque uota mouebunt, / attonitique omnes

ueluti uenientia fata, / non transmissa, legent



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 215

lignee par le fait que Lucain a utilise la constatation de

Seneque: Pro gloria habita quae quamdiu opprimi possunt
scelera sunt, pour en faire une explosion d'indignation :

A.c uelut occultum pereat scelus, omnia monstra

in facie posuere ducum ; iuuat esse nocentes 1

— pour ne pas parier du deuxieme vers du poeme :

Iusque datum sceleri canimus.

II est dans cette ceuvre une autre imitation, qui peut
illustrer, eile aussi, ce qu'a trouve Lucain dans sa lecture
des traites de Seneque. Pour prouver qu'on ne peut pas
etre en meme temps colerique et vertueux, Seneque insiste

sur la banalite que vices et vertus ne s'accordent pas 2. Dans
le huitieme livre de Lucain, nous retrouvons cette declaration

avec une alteration tres importante : c'est vertu et puissance
souveraine qui ne vont pas ensemble 3. Ici, nous n'avons

plus un enonce philosophique, ä peu pres tautologique,
mais une constatation determinee par la conception tragique
de la lutte du pouvoir dans la Pharsale. Bien entendu, il ne
faut pas oublier que nous n'avons pas la les paroles du

poete ; mais en les mettant dans la bouche de Pothin, le

ministre du jeune Ptolemee, le vers est encore plus choquant:
Lucain a fait avouer sans honte ä la monarchic elle-meme

qu'elle est identique au vice. Et a mon avis, cela n'a pas

echappe aux lecteurs de Lucain qui connaissaient aussi les

livres de Seneque : ici un ministre d'un jeune prince a

demasque la futilite des efforts d'un autre ministre d'un
autre jeune prince. Retournons ä la conception pessimiste
chez Lucain d'un destin cruel et de dieux injustes. Sur ce

point aussi il y a des paralleles chez Seneque. Dans la Conso-

1 Lucan., 4, 251 s.

2 Sen., De ira, 2, 12, 2 : quoniam cum uirtutibus uitia non coeunt.

3 Lucan., 8, 494 s. : Virtus et summa potestasjnon coeunt.



2l6 OTTO STEEN DUE

lation ä Marcia, il dit que Sylla s'est donne son surnom sans

craindre ni la haine des hommes, dont les souffrances faisaient
son excessive felicite, ni la jalousie des dieux, quorum crimen

illud. erat, Sulla tarn felix 1. II y a des echos chez Lucain dans

les details2, et tout le mouvement est bien, a premiere vue,
dans sa maniere. Mais chez Seneque la jalousie des dieux
est dirigee contre le cruel Sylla chez Lucain l'enchainement

jaloux des destins est la cause de la chute de Rome. Dans
le passage de la Consolation ä Helvia, ou Seneque fait mention
du petit Lucain, il exprime le souhait que la cruaute des

destins s'epuise sur sa personne pour epargner le reste de

la famille 3. Ici, chez Seneque, il s'agit d'une fa^on de parier,
si l'on veut, rhetorique. Chez Lucain, les dieux cruels 4 voient
les parties combattantes comme un couple de gladiateurs 5.

Nous ne savons pas ce qu'a pense Lucain de ces spectacles,
mais la comparaison ne peut pas etre flatteuse; quant
a Seneque, il ecrit lui-meme qu'il les deteste6. Dans
la meme Consolation ä Helvia, on lit cette definition de la

puissance supreme : Ouisquis formator miuersi fuit, siue

ille deus est potens omnium, siue incorporalis ratio ingentium ope-

rum artifex, siue diuinus Spiritus per omnia maxima ac minima

aequali intentione diffusus, siue fatum et immutabilis causarum

1 Sen., Cons. Marc., 12, 6.

2 Lucan., 2, zzi ss. : Htsne salus rerum,felix his Sulla uocari, etc. ; 2, 288 : Crimen
erit superis et me fecisse nocentem (cf. 9, 144) ; 8, 55 s. : Crimenque deum crudele

notavit, deformem pallore ducem ; 5, 59: Fortunae, Ptolemaee, pudor crimenque
deorum.

3 Sen., Cons. Helv., 18, 6 : Deos oro, contmgat hum habere nobis superstitem
In me omms fatorum crudelitas lassata consistat. Qiucquid matri dolendum fuit,
in me transient; quicquid auiae, in me: floreat reliqua m sua statu turba I Nihil
de orbitale, nihil de condicione mea querar, fuenm tantum nihil amplius doliturae
domus piamentum.
4 Lucan., 2, 44 : Effundunt iustas m nttmina saeua querellas.

6 Lucan., 5, 3 : Seruamt Fortuna pares-, 6, 3 : Parque suum uidere del.

6 Sen., Epist., 7, 2 : Nihil uero tarn damnosum bonis moribus quam m altquo spec-
taculo desidere, etc.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 217

inter se cohaerentium series1; on peut citer, ici aussi, des

paralleles chez Lucain 2. A propos de ces correspondances
entre les consolations de Seneque et le poeme de Lucain,
Rene Pichon pose la question : « quand on voit un aussi

conciliant eclectisme chez un philosophe de profession,
comment s'etonner qu'un poete ne se soit pas assujetti a

une terminologie tres stricte 3 » A mon avis cependant, il
n'est pas fortuit que nous trouvions justement dans les

Consolations les notions de la jalousie des dieux ou de la

cruaute des destins ou les reflections eclectiques sur la
puissance supreme. Parmi les «dialogues» de Seneque, les

Consolations sont les moins philosophiques, soit par leur
fonction immediate de consoler la destinataire, soit par la

tradition du genre litteraire auquel elles appartiennent.
Autrement dit, dans les Consolations, Seneque est encore
moins qu'ailleurs philosophe de profession et encore plus
qu'ailleurs homme de lettres. C'est surtout en cette qualite
qu'il a ete imite par son neveu. Mais « la jalousie des dieux »,
«la cruaute des destins», etc., ce sont pour Seneque des

concessions occasionnelles ä lä langue du commun, tandis

que pour Lucain, ces notions representent 1'experience
fondamentale qui constitue le tragique de l'histoire de

Rome.
On ne peut s'etonner, des lors, que parfois ce pessimisme

tourne ä l'ironie amere contre cette meme philosophic
stoicienne, laquelle reste, bien entendu, le seul cadre possible
de pensee pour un poete serieux comme Lucain. Par exemple,
il est bien choquant de trouver l'adjectif securus, l'epithete
du sage stoicien, pour caracteriser la recompense de la

vertu, applique ä Sylla dans le moment meme oü celui-ci
regarde les cadavres innombrables des victimes de sa cruaute

1 Sen., Cons. Helv., 8, 3.
2 Par exemple 2, 7 ss.; 5, 86 ss.

2 R. Pichon, Les sources de Lucain (Paris 1912), 175.



2 I 8 OTTO STEEN DUE

criminelle 1. Non moins etonnante est l'expression au debut
du septieme livre, ou les Pompeiens reclament le combat:
la foule demande le signal de la bataille, fatis trahentibus

orbem 2. II ne s'agit plus d'une epreuve qu'impose la destinee

a la vertu des hommes et que peut subir avec confiance
le sage. Le poete ne regarde pas les evenements avec les

yeux de Caton — qui, du reste, dit aussi fata trahunt3 et

non, comme Seneque, fata ducunt4 — mais il se depeint
comme un patriote deplorant la ruine de son peuple et de

sa patrie ; quelques vers plus bas, il dit que chacun brüle de

precipiter sua ac publica fata 5; maintenant le mot fata
signifie la mort, la destruction — ce qui montre bien la

nuance de fata trahentia orbem. Aux yeux de Lucain, le monde
romain est aneanti par un destin jaloux et cruel. Nous
trouvons dans le troisieme livre un exemple parmi les plus
instructifs de ce tour du poete. Le tribun Metellus cherche
ä empecher Cesar de piller le temple de Saturne; il ne
cede ni a la colere du dictateur ni aux menaces de la violence.
En ce moment critique, Metellus se laisse persuader d'aban-
donner sa resistance par ce raisonnement surprenant de Cotta:

« Liberias » inquit «populi, quem regna coercent,

libertate perit; cuius seruaueris umbram,

si, quidquid iubeare, uelis 6. »

En d'autres termes, comme le remarque M. Bourgery dans

sa note, c'est en cherchant a faire usage de la liberte qu'on
s'aper9oit qu'on ne l'a plus. Nous avons ici une expression

1 Lucan., 2, 207 s. : Intrepidus tanti sedit securus ab alto / spectator sceleris.

2 Lucan., 7, 46.

3 Lucan., 2, 287 : Sed quo fata trabunt, uirtus secura sequeiur.

4 Sen., De prov.y 5, 7. II est vrai que Seneque cite et traduit Cleanthe : Ducunt
uolentem fata nolentem trabunt, Episi., 107, 11. Mais pour Seneque, l'opposition
aux destins est un vice; chez Lucain, une vertu.
5 Lucan., 7, 51 s.

6 Lucan., 3, 145 ss.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 219

epigrammatique de la fapon de raisonner des hommes
braves qui, sous de mauvais princes, ne defient la renommee
et la destinee ni par esprit d'independance ni par vaine
fanfaronnade, pour parier comme Tacite 1. II est evident

que Lucain lui-meme ne partage pas l'opinion de Cotta :

il n'accepte ä aucun prix la tyrannie. Mais ce qui est encore
plus interessant, c'est le fait que nous avons ici, appliquee
a la politique, la doctrine stoicienne de la liberte de la
volonte ; c'est une consequence de l'ontologie moniste du
stoicisme que la vraie liberte de l'äme est de se conformer
a la nature, aux lois du destin, au dieu, c'est-a-dire d'iden-
tifier sa volonte individuelle avec le principe rationnel du

cosmos ; ce principe, qu'on appelle aussi dieu ou nature,
est la seule substance qu'on puisse qualifier de « bonne»,
parce que selon l'ontologie stoicienne, c'est la seule
substance 2. C'est seulement si l'on garde toujours cela a l'esprit
qu'on peut penetrer le sens philosophique de preceptes
comme celui de Seneque : et quaecumque fiunt debuisse fieri
putet nec uelit obiurgare naturam. Optimum est pati quod emendare

non possis, et deum quo auctore cuncta proueniunt sine murmuratione

comitari3. Mais en appliquant cette maxime a la sphere

politique, c'est-a-dire en substituant un mauvais tyran au
dieu bon, Lucain, avec une ironie amere, a fait parodier
totalement a Cotta le sens philosophique. Comme nous
l'avons vu, pour Lucain, le destin n'est pas moral, mais

plutot cruel et injuste; chez Lucain, le monde est analogue
a une tyrannie qu'il se refuse a accepter. Seneque aussi

se sert-il plus d'une fois de la comparaison entre le prin-
1 Tac., Agr., 42, 5-6 : Domitiam uero natura praeceps in tram, et quo obscurior,
eo mrevocabihor, moderatwne tamen prudentiaque A.gricolae lemebatur, qwa non

contumacia neque mam tactatione hbertatis famam fatumque prouocabat. Sciant,
quibits moris est ilhcita mirari, posse etiam sab mahs principtbtts magnos uiros esse,

obseqtuumque ac modestiam, si mdustria ac uigor adsmt, eo laudis excedere, quo plerique

per abrupta, sed in nullum ret pubhcae usum ambitiosa morte mclaruerunt.

2 Je suis ici l'analyse tres penetrante de Johnny Christensen, op. cit. (n. i, p. 204).
3 Sen., Eptst107, 9.



220 OTTO STEEN DUE

cipe gouvernant le monde et un roi, mais, bien entendu,
il pense toujours ä un bon roi. Par exemple, dans son traite
Sur la vie heureuse, il ecrit: quicquid ex uniuersi constitutione

patiendum est magno suscipiatur animo: ad hoc sacramentum

adacti sumus, ferre mortalia nec perturhari Us quae uitare non

est nostrae potestatis. In regno nati sumus: deo parere libertas
est1. Si nous substituons au deo de Seneque Yinuida fatorum
series ou les saeua numina de Lucain, la maxime devient tout ä

fait absurde. Mais nous voyons aussi dans quelle mesure
Lucain accepte le stoicisme dans son poeme : il fait usage
de la langue stoicienne, des categories stoiciennes, de la

physique stoicienne, de la morale du stoicisme; mais en
decrivant ce qui ä ses yeux est la destruction finale et
irrevocable de la patrie ideale, il se refuse a y voir la main du
dieu bon, — si 1'on veut bien ne pas insister sur le proeme
ä Neron, qui doit etre ou ironique ou, plutot, un tour de

force obligatoire et necessaire pour la publication, en tout
cas un passage que le poete a bien isole de la structure et
des idees du poeme et qui ne peut pas sufEre k changer le

desespoir de la Pharsale en confiance. Mais le pessimisme
de Lucain est plutot litteraire que philosophique : autant
il etait naturel pour Virgile d'etre optimiste en decrivant
la naissance de la nation, autant il etait necessaire pour
Lucain d'adopter une attitude pessimiste en decrivant sa

chute. La question de savoir si Lucain, en dehors de son

poeme, a ete pessimiste ou optimiste, est bien moins
interessante ; personnellement, je crois que ce n'est pas un
probleme sur lequel il ait beaucoup reflechi.

Dans ce que j'ai dit, je me suis concentre surtout sur
les differences entre Lucain et le stoicisme orthodoxe ; je n'ai
pas voulu enumerer toutes les ressemblances entre la Pharsale

et le stoicisme pour ce qui regarde la cosmologie, la physique,
la mantique, l'eschatologie, etc. ; ce serait une repetition

1 Sen., De vit. beat., 15, 7.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 221

inutile du quatrieme chapitre de l'oeuvre de Rene Pichon.
On trouvera lä un vaste inventaire des idees philosophiques
exprimees dans la Pharsale, mises en rapport avec le stoi-
cisme de Seneque ; on y trouvera presque toutes les premisses

pour tirer une conclusion sur les rapports entre Lucain et
la philosophic ; la conclusion ä laquelle je suis arrive est

toutefois assez differente de celle de Pichon. Celui-ci est
bien persuade que Lucain a ete un devot, qu'il a suivi dans

tout son poeme les opinions de son oncle sur le sort de

l'humanite, sur la question de la divination, sur la vie future,
sur la morale. II considere comme acquis que la pensee,
c'est-ä-dire la pensee philosophique, est presente dans toute
l'ceuvre, en anime et en vivifie tous les details 1. II pose la

question ä resoudre sous la forme de cette alternative :

«les sentences philosophiques, si nombreuses dans la
Pharsale, sont-elles les pieces d'une theorie liee? ou bien

ne devons-nous y voir que des amplifications de pure
virtuosite litteraire 2 » Sur quoi, il s'attache a prouver la

coherence et 1'Orthodoxie du Systeme stoicien de Lucain.
Mais je ne crois pas que le probleme soit bien defini par
l'alternative de Pichon. Nous avons affaire a un auteur qui
a voulu etre lui-meme poete, non pas philosophe, qui a

ecrit une epopee nationale, non pas une ceuvre philosophique

; ce qui importe pour Interpretation, c'est la question

de la coherence dans la structure litteraire, dont les

sentences philosophiques font partie. Si la philosophie
exprimee dans l'ceuvre ne s'accordait pas bien avec la structure

litteraire, cela serait une faute litteraire; mais si le

poete n'etait pas consequent dans sa philosophie, cela ne
serait pas une faute litteraire, ä condition que les inconsequences

fissent plausiblement partie d'une structure litteraire
coherente — laquelle n'est pas normalement un Systeme

1 R. Pichon, op. cit. (n. 3, p. 217), 165.

2 R. Pichon, op. cit., 167.



222 OTTO STEEN DUE

logique qu'on peut analyser rationnellement, mais plutot,
dans la plupart des cas, un Systeme psychologique qui unit
et balance des contradictions nombreuses, qui contient un
tres grand nombre d'ambiguites et de fortes tensions. En
ecrivant, par exemple, une tragedie, le poete ne cherche

pas une conciliation du conflit mais il essaye de faire naitre
de l'interet pour le conflit chez les spectateurs ; il n'est pas
pertinent de se demander ce qu'il a pense personnellement.
Mais dans la Pharsale, le poete s'est introduit par ses commen-
taires dans la structure litteraire, il s'est donne un role dans

le poeme; ce role de narrateur et de commentateur est plus
eminent sans doute dans la Pharsale que dans l'Eneide, mais

il repond a un meme principe. Les commentaires du poete
ne sont pas a proprement parier des notes au bas de la

page : ils font partie integrante du texte lui-meme. Cela

nous contraint ä faire une distinction nette entre ce que
dit le poete lui-meme et ce qu'il fait dire aux autres person-
nages. Trop souvent les interpretes, d'une fagon assez

arbitraire et prejudicielle, acceptent les paroles de tel

personnage du poeme comme l'expression de la pensee du

poete, et on identifie sans reflechir le commentateur du

poeme avec l'homme qui a cree ce poeme et, par lä, le

commentateur. Dans YEneide, il y a une tendance stoicienne
en ce qui concerne les dieux, le destin, la morale. Le Man-
touan lui-meme a-t-il abandonne le Jardin pour le Portique?
Peut-etre. Quoi qu'il en soit, en decrivant la naissance
de la Ville en prefiguration de la gloire de Rome sous

Auguste, il lui a ete necessaire d'utiliser les conceptions de

la providence, du destin, de la divination, etc. Peut-etre

Virgile etait-il trop religieux et serieux pour reduire les

dieux de la tradition epique a un enjolivement du recit1;
ce qui est certain, c'est qu'il a ete trop poete pour le faire.
C'est de la meme fagon que Lucain a utilise la philosophic,

1 R. Heinzl, Vergib epische Technik (Leipzig u. Berlin 19153), 291.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 223

mais il l'a subordonnee a son but litteraire. Le Caton de

Lucain est un stoicien. Comment le depeindre autrement?
Mais dans ses mots fameux

Sed quo fata trahunt, uirtus secura sequetur 1,

il faut voir le motif qui pousse Caton, immunise par sa

vertu contre les malheurs, ä prendre parti dans la guerre
civile. Ce serait une interpretation fausse que d'y voir la

confiance de Lucain en la providence. II ne serait pas plus
correct de trouver dans les paroles de Brutus de la meme
scene un signe que Lucain pense que Caton n'aurait pas
du se meler du conflit. Un autre exemple : la legon que fait
Erichtho dans le sixieme livre a Sextus Pompee a pour fonc-
tion litteraire de justifier la scene grandiose de la necromancie
dans la structure de la Pharsale. La question de savoir si

Erichtho expose ici les idees du poete, la solution qu'il a

trouvee pour mettre en harmonie son fatalisme et sa croyance
en la magie, n'est pas pertinente pour l'interpretation.
Est-ce que nous pouvons supposer que Lucain ait choisi
d'exprimer ici son credo — voilä le terme dont fait usage
Pichon 2 — par la bouche de la criminelle sorciere thessa-

lienne? II me parait encore plus hasarde de le croire que
d'accepter sans reserve que les opinions exprimees par
Caton sont toujours aussi Celles du poete. Si on se limite
aux commentaires du poete — ce qui me parait etre la seule

methode profitable pour l'interpretation — on ne pourra
pas arriver a la conclusion de Pichon, ä savoir que le destin

trouve sa voie et que cette voie est bonne 3. Pour Lucain,
poete de la Pharsale, la philosophic est subordonnee ä la

structure litteraire, c'est-a-dire modifiee par la dialectique
du sujet. Bien sür, le destin trouve sa voie dans la Pharsale

1 Lucan., 2, 287.
2 R. Pichon, op. cit. (n. 2, p. 217), 195.
3 R. Pichon, op. cit., 185.



224 OTTO STEEN DUE

comme dans YEneide; mais chez Lucain, cela veut dire la

destruction finale de toutes les valeurs decisives pour le

poete, — et pour les lecteurs de son epopee nationale,
la fin de la Rome ideale. Cette destruction s'accomplit
malgre les efforts heroiques d'un Caton, d'un Brutus, et si

Pompee est purifie dans la scene de sa mort, c'est par la

dialectique de la guerre civile : la victoire est une chose

criminelle et, par consequent, la defaite irrevocable a une
valeur morale.

Peut-etre Lucain a-t-il ete un stoicien orthodoxe pour
ce qui regarde sa Weltanschauung. Mais par la limitation du
sujet de son ceuvre ä la catastrophe nationale de Rome,
il s'est prescrit ä lui-meme un role pessimiste et desespere,
et il l'a joue avec l'energie et la consequence d'un grand
poete.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 225

DISCUSSION

M. Durrji : De votre premiere partie consacree ä l'histoire
du neo-stoicisme, je retiendrai en particulier votre distinction
entre stoiciens republicains et stoiciens monarchistes. Quant ä

votre formule « Lucain est un stoicien qui a perdu la foi», eile

sera un des centres de la discussion qui va s'instaurer. Une

question : Seneque se plaisait ä meler ä ses exposes de doctrine
stolcienne des sentences epicuriennes ; y a-t-il quelque chose

de semblable dans la Pharsalel

M. Due : La distinction entre stoiciens republicains et stoiciens

monarchistes n'est pas de moi, mais de Pohlenz. En disant de

Lucain qu'il porte le masque d'un stoicien qui a perdu la foi,
j'entends seulement dire que son sujet l'a oblige ä porter ce

masque, qu'il soit identique ä son vrai visage ou non. J'en viens

a votre question sur un eventuel contenu epicurien de la Pbarsale :

il est souvent malaise de determiner si une maxime morale ou

physique est stolcienne ou epicurienne. Lucain, certes, ne cite

pas des maximes epicuriennes ä la fagon de Seneque ; pourtant,
on trouve chez lui des sentences qu'on peut qualifier d'epicu-
riennes. Souriau en a identifie un bon nombre, au point qu'il
se represente Lucain comme ballotte entre le Jardin et le Portique.
Toutefois, ce que nous devons chercher dans la Pharsale, ce n'est

pas l'unite philosophique, mais l'unite litteraire.

M. Grimal: Felicitons M. Due d'avoir aborde cet important
probleme (souvent traite, de pres ou de loin, par les commenta-

teurs) d'une fagon tout ä fait originale, l'esprit libre, sans

reprendre les lieux communs attendus sur le stoicisme. II est

certain que celui-ci n'est pas, comme le pensait G. Boissier, et

d'autres autour de lui et apres lui, une doctrine d'opposition,
comme la vertu s'oppose au crime. Tacite a beaucoup contribue



226 DISCUSSION

ä former cette image d'Epinal, le vertueux Thrasea se dressant

en face du tyran Neron.
En realite, depuis ses origines, et l'amitie entre Zenon et

Antigone Gonatas, le stoicisme a vocation monarchique. Et
c'est dans des cercles soupqonnes de Sympathie monarchique

qu'il prit racine ä Rome, avec Scipion Emilien, en qui l'on voit
le premier Führer de la cite romaine, le premier princeps. Preci-

sement, le stoicisme est, comme l'a montre Pohlenz, une doctrine
du Führertum — ä condition de penser la notion dans le cadre

antique. Le sage stoicien est roi; s'il participe ä la vie politique,
comme l'y incitent les maitres, Zenon et Chrysippe, il demeurera

« roi» ; ä Rome, le senat sera ainsi une assemblee de rois. Pour

Caton, et aussi pour les « republicains» sous l'Empire, tel est

le sens de la liberte ; il ne s'agit nullement de democratic, pour
laquelle les stoiciens n'ont que mepris.

Dans ces conditions, le stoicisme, sur lequel s'est appuye
partiellement Auguste, sous l'influence, sans doute, de son
maitre Athenodore fils de Sandon, favorisait la formation d'une
cite ou un chef (yjYTjpwv) aurait eu comme pairs d'autres chefs,
dont il aurait ete, aussi, le premier. Cette conception du « roi
des rois» est tres homerique; assez curieusement, eile apparait
dans ce que nous pouvons deviner du traite de Philodeme sur
le bon roi selon Homere. Philodeme, epicurien, maitre ä penser
des epicuriens de sa generation, propose, avant la mort de Cesar

(la date est tres probable) une organisation politique qui se

revele tres acceptable pour les stoiciens, qui va au-devant du

stoicisme. Plus tard, 1'evolution de l'Empire, allant du Principat
au Dominat, s'inscrira dans un cycle dont Fun des poles sera

precisement cette liberte aristocratique. Sous Neron, avec Seneque,
d'abord le regime est conforme ä cette liberte ; puis, au moment
ou l'influence des anti-senatoriaux l'emporte, il bascule vers le

Dominat; ä ce moment, les stoiciens (bientot Thrasea Paetus)

se replient dans la vie exemplaire qui etait encore (Seneque le

dit) une forme d'action politique, et ils meurent. Sauvegarder
sa liberte dans sa mort est une attitude chere ä Seneque. Le stoi-



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE 227

cisme alors s'interiorise, il evolue vers un temps oü il sera doctrine
d'esclave et doctrine d'empereur — ce qui n'est point sans

signification profonde.
Sous l'Empire, mais aussi des le temps des guerres civiles,

les Romains sont trop engages dans la philosophie pour que
celle-ci n'ait pas joue un role dans la politique. On ne partagera

guere 1'opinion de R. Syme, pour qui les elements spirituels de

la Revolution romaine sont des superstructures ajoutees par
un pouvoir manceuvrant l'opinion. Virgile a contribue ä l'etablis-
sement de l'Empire et, d'abord, k celui de l'ideologie imperiale,
qui n'est pas nee pour servir une ambition, celle d'Octave, mais

qui est le terme et le fruit d'un immense mouvement d'idees,

tres complexe, oü les consciences ont joue un role plus grand

que les legions.
Enfin, est-il possible de distinguer trop nettement l'homme,

chez Lucain, homme inconnaissable, et l'auteur, dont l'ceuvre
seule nous est accessible? Cette distinction, ä titre de precaution
methodologique, est indispensable, mais il me semble que la

conclusion meme de votre expose la depasse, la resout: le poete

pense, construit son univers, mais c'est l'homme qui ressent les

souffrances et, sans doute, congoit les esperances. II n'y aurait

pas d'auteur s'il n'y avait pas l'homme, d'abord et avant tout.

M. Due: Les remarques de M. Grimal completent fort
opportunement ce que j'ai dit. Si je vous ai donne l'impression
de partager l'opinion de R. Syme, pour qui les poetes de l'epoque
d'Auguste ont joue le role de propagandistes de l'empereur,
c'est que je me suis insuffisamment exprime. Comme vous, je
suis convaincu que l'ideologie du Principat a ete forgee, dans

une large mesure, par Virgile et par Horace ; mais le princeps a

saisi les possibilites politiques que lui offraient les idees des

poetes, et il n'a pas hesite ä les mettre ä profit; il a eu l'habilete
de profiter de cet immense mouvement d'idees dont vous parlez.

J'en viens k votre question. La distinction methodique entre

visage historique ou biographique et visage litteraire me semble



228 DISCUSSION

une abstraction, inevitable sans doute, mais qui n'en fait pas
moins tort ä la realite. II existe une certaine identite entre Lucain
homme et Lucain poete, mais, puisque la mesure de cette identite
ne saurait etre determinee avec rigueur, j'ai prefere laisser de

cote l'aspect que nous ne connaissons qu'avec incertitude,
c'est-a-dire le visage personnel de Lucain, et me concentrer sur
sa physionomie poetique, ce qui me paralt plus important pour
l'appreciation de l'ceuvre. Si vous me permettez une analogie,
un peu arbitraire peut-etre: il n'est pas indispensable de posseder

une Photographie du peintre pour apprecier son autoportrait.

M. Bastet: I feel very much indebted to you after having
heard your paper, from which many inspiring thoughts and
ideas emanate, some of them being very new and important,
in my opinion.

As Mr. Grimal already has said, I too am convinced, that
we should not separate too severely the poet from his poem.
This nowadays is rather much a la mode (close reading). Of course,
we have to begin to read the text well, but then immediately we

see, that the poet himself enters with his own commentaries

from time very clearly. So I see as a passage of crucial interest 9,

980-986, to take only one example. — Next to this, I wonder if
the laws of tragedy and those of epic in the epoch of Lucan are

so strictly comparable as you put it (if I did understand you
rightly).

To finish, I should like to ask a question. You spoke of the

strong influences of Aratos on literature in the first century
A. D. Might it be possible that the ceiling painting from Stabiae

and the so-called dome of heaven on the Domus Aurea are
influenced by Aratean ideas also I didn't study the subject in
detail, I must confess, but I think it is rather important to do so.

After all, the Grand camee de France has also—by Byvanck—
been put into connection with Aratos (perhaps wrongly...).
Archeologists in general still take to little into consideration
the litterary movements of the period concerned.



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE

M. Due: I have not intended to separate poet and poem :

on the contrary, I think that Lucan has introduced himself into
the poem in a way which enables us to dispense with his private
personality ; and he could not have done so if he was not a good

poet—as I think he was. The passage 9, 980-986 has a somewhat

special place in the structure of the poem. It is a kind of signature
within a long tradition in ancient literature. Of course, the

signature is always important but in another way than the rest
of the text.

I have permitted myself the comparison with tragedy because

there is a tradition dating back to Aristotle of comparing epos
and tragedy and because Lucan's poem actually has often been

compared to tragedy. But of course you are perfectly right that

we should always take such comparisons cum grano salts.

I regret to say that I have not the knowledge of ancient art

required to answer your question on the influence of Aratos on

painting and architecture. As a layman I should think it most

probable. But I have to leave the question open.

M. Rut^ : Einen « Diskussionsbeitrag » kann ich nicht liefern,
da ich in allen wichtigen Punkten mit Herrn Due durchaus

übereinstimme. Ich möchte nur ausdrücklich darauf hinweisen,
dass das, was Herr Due gesagt hat, auch Rückschlüsse auf die

Frage nach der politischen Haltung Lucans zulässt. Wenn

Herr Due feststellt, dass Inkonsequenz im Ausdruck philosophischer

Fragen das Künstlerische nicht berühre, so gilt das ebenso

für die Frage nach der politischen Überzeugung und den politischen

Zielen Lucans. Ob Lucan mit dem Gedanken einer

Wiederherstellung der Republik gespielt hat, ob er den Ersatz der

Tyrannei durch eine von Gerechtigkeit getragene Monarchie
ersehnt hat, das ist nicht zu entscheiden. So hat Herr Due nicht

nur Versuche der strengen Systematisierung des philosophischen
Weltbildes Lucans widerlegt, sondern auch die Unhaltbarkeit
einer solchen Systematisierung im politischen Bereich, wie wir
sie vor allem bei Mlle Brisset finden, aufgezeigt.



230 DISCUSSION

M. Due : Es freut mich sehr, dass Sie im grossen und ganzen
die von mir angeführten Gesichtspunkte teilen. Sie haben

jedoch in einem Punkte, den ich vielleicht nicht tiefgehend genug
behandelt habe, eine sehr wichtige Ergänzung gebracht, was die

politische Philosophie und die politischen Ziele Lucans betrifft.

MHz Marti: II me semble que certaines contradictions dans la

pensee de Lucain peuvent etre resolues si on accepte l'idee que
je developpe dans le livre auquel je travaille, ä savoir que Lucain
s'est mis lui-meme en scene et que dans le poeme il a deux voix.
Tout d'abord il joue son propre personnage, invoque en son

nom les dieux, commente les evenements tout comme s'il etait le

chceur d'une tragedie ; la seconde voix de Lucain dans le poeme
est celle d'un acteur, contemporain des evenements, engage dans

Paction, qui y prend part avec la passion d'un homme de parti,
angoisse, amer, inquiet. II insulte la Fortune et le Destin, prie
les dieux de changer le cours des evenements, par moments

meme perd toute foi (ou plutot tout se passe comme si ce Lucain,
qui ne connalt pas l'avenir, passait par les affres du doute et de

l'indignation d'un vaincu de l'epoque de Pompee et de Caton).

Que pensez-vous de cette interpretation, qui pourrait resoudre

la plupart des contradictions apparentes de la pensee theologique
de Lucain?

M. Due: Vous avez raison de dire que Lucain «joue son

propre personnage ». II s'agit bien d'un role. Votre these de deux

voix de Lucain, celle d'un contemporain de la guerre et celle d'un

contemporain de lui-meme, post proelia natus, me semble offrir
divers avantages, en particulier celui de rendre possible l'inter-
pretation des « deux voix», non pas comme des contradictions

ou des inconsequences, mais comme le reflet de tensions provo-
quees par le parti qu'a voulu prendre le poete dans une situation
donnee. Vous m'avez convaincu qu'il faut faire la distinction
entre deux Lucain. Le premier n'a pas perdu toute foi, il lui reste

l'espoir (nunc olim du passage 9, 601 ss.) ; le second est celui



LUCAIN ET LA PHILOSOPHIE

dont j'ai parle dans ma communication. Pour l'atmosphere
generale de la Pharsale, c'est avant tout cette seconde voix qui
est importante.

M. von Albrecht: i. Wenn ich recht sehe, verwenden Sie den

Ausdruck «literarische Struktur» in drei verschiedenen

Bedeutungen :

a) im Sinne einer Relation zwischen Werk und Publikum (was

mir sehr fruchtbar scheint) ;

b) im Sinne des (ästhetischen) Aufbaus;

c) im Sinne der dem Gegenstand innewohnenden Dialektik.

2. Es lohnt sich, darüber nachzudenken, wie Lucan sich in

folgende Traditionen stellt, von denen die Philosophiegeschichte
manchmal absieht :

a) die « poetische Philosophie» der grossen römischen Dichter ;

b) die antike Geschichtsphilosophie (in der die Römer meines

Erachtens eine bedeutende Rolle spielen).

3. Ihr Begriff der « Maske » ist erhellend. Der « Pessimismus »

Lucans ist auch in meinen Augen konzeptionsbedingt, was ich

in meinem Vortrag von einer andern Seite zu bestätigen hoffe.

M. Due: Ihre Hervorhebung der relativen Mehrdeutigkeit
meines Strukturbegriffes ist auch für mich nützlich gewesen.
Struktur als eine Relation zwischen Werk und Publikum
aufzufassen scheint mir auch deshalb wichtig, weil diese Definition
uns die Möglichkeit verschafft, die divergierenden Interpretationen

wechselnder Epochen als an und für sich gültig zu
betrachten. Es wäre ja sehr anspruchsvoll, alle anderen Interpretationen

als eben die unsere als verkehrt bezeichnen zu wollen.

M. De Bonniec: Je ne suis pas tout ä fait d'accord avec vous
sur ^interpretation des vers 7, 445 ss., oü le poete nie la Providence.

Certes, je pense comme vous qu'il faut absolument rejeter



232 DISCUSSION

les interpretations epicuriennes qu'on en a donnees (Souriau ;

recemment M. Griset). Mais je ne dirais pas comme vous que
« Lucain a perdu la foi», si vous entendez par la qu'il a definiti-
vement cesse de faire credit ä la Weltanschauung stoicienne. Pour
moi Lucain est un stoicien qui doute, dans un moment de deses-

poir, comme cela arrive ä des chretiens, meme tres croyants.
Peut-etre attachez-vous un peu trop d'importance ä un texte
isole

M. Due : Je recourrai, pour vous repondre, ä la distinction
faite par Mlle Marti entre les deux Lucain. Le second a perdu la

foi parce que le desespoir est le masque que lui a impose le

caractere de son sujet; le premier se presente comme un stoicien

qui, alternativement, doute et espere, comme vous le dites.

M. Le Bonniec: Je voudrais revenir sur l'episode d'Erichtho.
II n'est pas question d'identifier Lucain ä l'alfreuse sortiere,
mais vous avez dit, je crois, que ce n'etait pas le poete qui parlait
par sa bouche. Cela pose le probleme, capital pour ^interpretation
du poeme, de l'attribution a l'auteur des propos tenus par ses per-
sonnages. Quand Erichtho fait un expose philosophique didac-

tique sur les fata minora et l'ordre du monde, il est evident pour
moi que c'est le poete qui Futilise comme porte-parole. Qu'en

pensez-vous

M. Due: Je ne crois pas que Lucain ait choisi le sinistre

personnage d'Erichtho comme porte-parole. A mon avis, l'expose
philosophique de la sortiere a pour fonction de justifier la scene
de la necromancie, laquelle aurait ete impossible sans ce com-
promis entre la magie et la destinee.


	Lucain et la philosophie

