Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 15 (1970)

Artikel: Lucain et la religion
Autor: Le Bonniec, Henri
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV
HENRI LE BONNIEC

Lucain et la religion






LUCAIN ET LA RELIGION

Nous ne pouvons prétendre traiter dans toute son
ampleur, au cours de cet exposé, un sujet si riche et si com-
plexe. Aprés un examen rapide des descriptions ou allusions
relatives au culte romain et aux religions barbares, nous
étudierons I'attitude de Lucain envers les divinités romaines
traditionnelles ; un développement plus important sera
consacré a la théologie et aux idées religieuses de ce poete
philosophe.

Comme dans I’Ewéide, 1a peinture de la vie religieuse
romaine occupe une place assez importante dans la Pharsale.
Laissons de coté les prieres, irréprochables du point de vue
liturgique, mais assez conventionnelles, que prononce César
avant le passage du Rubicon (1, 195 ss.), avant la bataille
(7, 311 ss.), devant les ruines de Troie (9, 99o ss.). Les
descriptions de cérémonies religieuses sont assez nom-
breuses : procession de Vamburbium et sacrifice offert par
I’haruspice (1, 592-638) ; supplications des matrones (z, 28-
42) ; rites du mariage (2, 350-371) et des funérailles (8, 729-
793). Comme Ovide, Lucain prend plaisir a décrire avec
précision cérémonies et sacrifices, mais on ne trouve pas
chez lui, comme chez Virgile, un sentiment religieux authen-
tique : on a Pimpression que le culte traditionnel est sut-
tout pour lui matiére a4 peintures pittoresques, pathétiques
ou dramatiques. On est tenté d’y voir des ornements litté-
raires, puis on se dit que les intentions du pocte ne sont
peut-étre pas si innocentes : pri¢res et sacrifices se révelent
parfaitement vains ; faut-il en conclure a I’ingratitude ou a
Pimpuissance des dieux? Le rite archaique de la dewotio a été
utilisé 2 deux reprises, pour faire sentir au lecteur I’élévation
morale de Caton et de Pompée : c’est le symbole du dévoue-
ment absolu 4 la Patrie. De méme que jadis un général se
vouait aux dieux infernaux pour assurer la défaite de ’ennemi,



162 HENRI LE BONNIEC

ainsi les deux héros s’offrent comme victimes expiatoires.
Ce vceu restera vain, tout au moins pour 'immédiat, en ce
qui concerne Caton (2, 306 ss.) ; quant 2 Pompée, M. Ram-
baud a montré ingénieusement que sa fuite déshonorante
pouvait s’interpréter comme une sorte de dexotio destinée
a apaiser la colere des dieux 1.

L’attitude de Lucain envers le culte impérial a manifes-
tement évolué : il est bien difficile, en effet, de ne pas prendre
au sérieux I’éloge de Néron au début du poeme (1, 33-606),
visiblement inspiré de linvocation a Auguste, futur dieu,
en téte des Géorgiques (1, 24-42) 2. Le poete croit — ou du
moins fait comme s’il croyait — qu’apres sa mort 'empereur
sera dieu, et il lui laisse méme, 4 I'exemple de Virgile, le
soin de choisir quelle divinité il lui plaira de devenir. Et
pourtant nul n’a tourné en dérision avec plus de férocité et
d’ingéniosité le culte des empereurs divinisés: les dieux,
dit Lucain, permettent Pharsale, mais « nous tirons vengeance
de ce désastre, dans la mesure ou il est permis 2 la terre de
se venger des dieux : la guerre civile fera des Césars motts
les égaux des dieux célestes ; Rome parera des motts, de
foudres, de rayons et d’étoiles ; dans les temples des dieux
elle jurera par des ombres» (7, 455-459). Entre ces deux
textes se situe la brouille avec Néron. Je doute d’ailleurs
que Lucain ait jamais cru sérieusement a la vertu de ’apo-
théose ; 1" Apocologuintose du « divin» Claude avait di lui
apprendre Dirrévérence. Mais tant qu’il restait 'ami de
empereur, il ne pouvait afficher son scepticisme. Pour un
stoicien conséquent, le seul mortel qui puisse étre tenu pour
’égal des dieux, c’est le sage ; une sententia lapidaire, la plus
célebre peut-étre de la Pharsale, nous interdit le choix entre

1 L’apologie de Pompée par Lucain au livte VII de la Pharsale, REL 33,
1955, 258 ss.

2 P. Grivar, L’¢loge de Néron au début de la Pharsale est-il ironique?
REL 38, 1960, 296-305.



LUCAIN ET LA RELIGION 103

deux autorités sacrées, celle des dieux qui se sont prononcés
pour le vainqueur, et celle de Caton, champion de la cause
vaincue (1, 126-128). L’apothéose, le titre impérial de pater
patriae, c’est Caton qui seul en est digne : « Le voici, le véri-
table pere de la patrie (parens patriae), le plus digne de tes
autels, 6 Rome, celui par qui on n’aura jamais honte de
jurer, celui dont, si un jour tu te redresses libérée du joug,
tot ou tard tu feras un dieu» (9, 6o1-6o4). Il est remarquable
que Pompée lui-méme ne soit pas divinisé : respectant la
hiérarchie stoicienne des valeurs, le poete fait un dieu de
Caton qui est un sage, mais n’accorde que le rang de héros
a Pompée, qui n’est qu’un proficiens, un aspirant a la sagesse.
Cette interprétation se fonde sur deux textes: du bucher,
I’ame de Pompée s’éleéve jusqu’au cercle lunaire ot habitent
les semidei manes (9, 7). D’autre part, le poete s’indigne de
ce que Rome n’a pas encore rapatrié les restes du grand
homme et il s’écrie : « Un jour peut-étre, quand elle deman-
dera aux dieux un remeéde contre la stérilité des champs,
contre des vents pestilentiels, des chaleurs excessives ou
un tremblement de terre, alors le conseil et ordre des dieux
te rameéneront, Magnus, dans ta Ville et le grand pontife y
apportera tes cendres» (8, 846-850). Autrement dit, sur
I’injonction des Livres Sibyllins, le chef de la religion romaine
assutera 2 Rome la protection des reliques de Pompée, qui
sont dignes d’un culte (sacris dignam... umbram, 841). Haskins
rapproche de notre texte, avec a-propos, le culte rendu par
les Athéniens aux ossements de Thésée, qu’ils avaient
ramenés de Scyros apres les guerres médiques, sur le conseil
de la Pythie (Plut., 7%es., 36), et le culte dont les Spartiates
entouraient les reliques d’Oreste, qu’ils avaient apportées
de Tégée dans leur cité, aprés consultation de 'oracle de
Delphes (Hdt., 1, 67-68). De tels transferts des restes carac-
térisent des cultes de héros tutélaires grecs: il me semble
que Lucain a voulu faire de Pompée un héros protecteur de
Rome, sur le modele des héros poliades helléniques.



164 HENRI LE BONNIEC

Quelques passages de la Pharsale témoignent de 'intérét
que portait son auteur a certains cultes barbares : curiosité
de savant, ou d’érudit, mais aussi recherche par le poete
d’effets étranges et pittoresques. Sur les cultes gaulois, son
information est bonne, sans dépasser celle d'un homme
cultivé qui a lu César et quelques autres historiens *. I cite
les trois grands dieux des Gaulois, Teutates, Esus et Taranis,
mais seulement pour condamner leur exigence commune de
sacrifices sanglants (1, 444-446). En fait, il ne nous apprend
pas grand-chose, et ce sont les Commenta Bernensia qui
donnent des détails intéressants 2. Mais il obtient D’effet
souhaité : faire sentir au lecteur que César entraine a sa
suite des hordes de guerriers sauvages. Tout en manifestant
un certain intérét pour les druides, il qualifie leurs rites de
« barbares » et leur culte de « sinistre ». Mais il estime que
leur enseignement, promettant aux guerriers 'immortalité
par la métempsycose, les délivre de la crainte de la mort,
(1, 450-462)3. Il a bien senti quelle était I'importance des bois
sacrés dans la religion celtique, comme le prouve la descrip-
tion saisissante du /Jucus proche de Marseille, ou César le
premier porte une hache sacrilege, pour rassurer par son
audace ses soldats terrorisés (3, 399 ss.). On n’y adore pas
les Pans, les Silvains ou les Nymphes, divinités familieres,
mais des dieux mystérieux et d’autant plus redoutables : le
prétre lui-méme — c’est tout dire — craint de surprendre
le Seigneur du Bois. De hideux autels s’y dressent et les
arbres sont arrosés de sang humain ¢. En résumé, Lucain a

1 Cf. Picuon, Les sources de Lucain, 32 ss.

2 Voir P. M. Duvar, Notes sur la civilisation Gallo-romaine, IV, Efudes
celtiques 8[1, 1958, 41-58. J. DE VRIES, La religion des Celtes, trad. Jospin
(Paris 1963), 28.

8 Cf. Fr. Le Roux, Les druides (1961), 127.

4 Sur les bois sacrés et le culte des arbres chez les Celtes, cf. J. DE VRIEs,
op. cit., 195 SsS.



LUCAIN ET LA RELIGION 165

été surtout sensible aux aspects repoussants et terrifiants des
cultes gaulois.

Envers ceux de Egypte il adopte une attitude d’hostilité
et de dénigrement. Il est bien informé, sans avoir eu d’ailleurs
a se donner beaucoup de peine, puisqu’il disposait du traité
De situ et sacris Aegyptiorum que Sénéque avait rapporté de
son séjour en Egypte L. Il ne manifeste quelque bienveillance
que pour le culte oraculaire de Jupiter-Hammon (9, 511 ss.),
sans doute parce que ce dieu était hellénisé depuis long-
temps 2. Pour les autres cultes égyptiens, qui pourtant
étaient en vogue a Rome de son temps, il n’éprouve pas la
moindre attirance: « Nous avons regu, dit-il, s’adressant
a ’Egypte, dans les temples romains ton Isis et tes chiens
demi-dieux et tes sistres qui invitent aux lamentations, et
’Osiris dont vous témoignez par vos pleurs qu’il n’est
quun homme» (8, 831-833). Ce ton de libre-penseur se
retrouve dans la description du festin offert a César par
Cléopatre ; on sert des oiseaux, des bétes sauvages dont les
convives vont se régaler : ce sont les dieux de ’Egypte —
Multas nolucresque ferasque Aegypti posuere deos (10, 158 s.).
Pour le fils ainé de Pompée, Isis, Osiris et Apis sont respon-
sables du meurtre inexpiable du héros; ils doivent étre
chitiés sans pitié (9, 158 ss.). Caton contient sa colére, mais
’approuve : autant dire que Lucain ne blime pas la haine du
jeune homme, et s’inscrit dans la tradition des poetes augus-
téens qui, aprés Actium, condamnaient les dieux égyptiens 2.

Tout compte fait, cultes et dieux étrangers n’occupent
qu’une place fort réduite dans le po¢me. Et les dieux romains
eux-mémes, j’entends les dieux individualisés, nommément
désignés, n’apparaissent que trés rarement, et ne font rien.

1 Cf. PicHON, o0p. cit., 47 s.

2 Voir Fr. Cumonr, Les religions orientales dans I’ Empire romain®, 233 et n. 9 :
Hammon « n’est qu’a demi égyptien».

8 Vitg., Aen., 8, 698. Prop., 4, 11, 4I.



166 HENRI LE BONNIEC

C’est justement une originalité de la Pharsale que d’avoir
renoncé aux interventions des dieux, traditionnelles pour-
tant dans I’épopée. Eumolpe, le poete ridicule que Pétrone
met en scene dans le Satiricon, voit dans les mienisteria deorum
Pornement obligatoire de tout poeme épique qui se respecte
(Saz., 118). L’illustration de cette théorie nous est fournie
pat le Bellum ciunile qui refait 4 sa facon le premier livre de la
Pharsale : les Immortels s’y partagent en deux camps;
César est protégé par Mars et Minerve, et naturellement par
Vénus, sa mere ; mais Apollon et Diane, Mercure et Hercule
se prononcent pour Pompée (Sa#., 124, 265 ss.). On a trouvé
de nombreuses raisons a4 l’innovation de Lucain; sans
prétendre examiner toutes celles qu’on a alléguées, j’indi-
querai les plus importantes, 4 mon avis du moins. Le sujet,
moderne, pleinement historique, dépourvu de toute awra
légendaire, interdisait, sous peine de ridicule, toute partici-
pation directe des dieux a l’action. D’autre patt, les préfé-
rences philosophiques de 'auteur devaient lui faire dédaigner
ces inventions poétiques : dans le De natura deorum (2, 70)
de Cicéron, le stoicien Balbus se moque des poctes qui,
comme Homere, nous montrent les dieux prenant parti
pour les Grecs ou les Troyens, ou encore menant leurs
propres guerres contre les Titans ou les Géants ; il ne voit
dans tout cela que sottise et bavardage. S’il est vrai, comme
le pense M!e Marti !, que Lucain a donné une signification
philosophique aux événements de la guerre civile, s’il 2 voulu
en faire le symbole des luttes de I’humanité en marche vers
I’idéal de sagesse stoicienne, on comprend que les grands
hommes aient pris dans son épopée la place des dieux.
Ajoutons qu’il ne croyait pas aux divinités traditionnelles,
pas plus que ses contemporains « éclairés » ; il a donc sage-
ment renoncé a une affabulation qui n’elit été que froide
convention.

! The Meaning of the Phatsalia, A/Ph 66, 1945, 352-376.



LUCAIN ET LA RELIGION 167

Pourtant les mentions collectives et anonymes des dieux
sont innombrables dans la Pharsale : trés souvent lauteur
ou les personnages mettent en cause les de7, les superi, les
numina, les caelicolae, le caelum ; on leur reproche d’agir pour
le malheur des hommes, ou encore de ne rien faire. Certes
les dieux ne sont pas absents du poeme, mais ce ne sont pas
des luttes entre les divinités de ’'Olympe qui expliquent les
vicissitudes de la guerre civile. Nous verrons que ’explication
derni¢re doit étre cherchée dans une conception philoso-
phique de la marche du monde ; mais il nous faut d’abord
étudier ’attitude de Lucain envers les dieux, en prenant le
mot dans son sens le plus traditionnel. Nous aurons soin de
n’utiliser que des textes ou il parle en son nom, ou bien des
déclarations de personnages qu’on peut considérer comme
ses porte-parole.

Laissons de coOté certains tours formulaires du type
di melins, qu’utilisent aussi bien Pompée que César (2, 537 ;
3, 93). Les textes significatifs sont le plus souvent passionnés,
quelquefois sceptiques. Au beau milieu de la description du
bois sacté des Massaliotes, le poete formule cette réserve,
tres ovidienne : « §’il faut en croire I'antiquité qui révére
les dieux » (3, 406), au risque d’affaiblir I'impression d’horreur
religieuse qu’il veut susciter. A ’occasion, il critique la fable
mythologique, au nom d’une exigence de la pensée philoso-
phique : on nous dit que Vénus est née des flots de la mer,
mais peut-on admettre qu’une divinité ait eu une naissance,
un commencement? (8, 457-459) 1. Le plus bel exemple
de rationalisme, c’est I’explication qui nous est proposée de
Porigine des boucliers sacrés que portaient les Saliens ; la
tradition les disait tombés du ciel aux pieds de Numa.
Mais on peut penser que c’est tout simplement le vent qui
les a apportés, quand on voit avec quelle violence le simoun

1 Les Commenta Bernensia attribuent aux stoiciens ce raisonnement : Utique
si non fuit (deus), potest et non esse. Initium enim habere non potest quod non habet
finem.



168 HENRI LE BONNIEC

arrache aux soldats de Caton casques, javelots et boucliers.
Qui sait s’il ne va pas donner naissance a quelque « prodige »
nouveau, en les laissant choir chez un peuple lointain?
(9, 474-480). Cette curieuse théorie semble originale. On la
lirait sans surprise dans le Dictionnaire philosophigne de
Voltaire.

Mais d’ordinaire la passion ’emporte sur le scepticisme,
et les dieux sont mis en accusation avec une rare violence,
non seulement par les personnages dans le malheur, mais
par Lucain qui les invective en son propre nom. Certes il
arrive que les dieux, méme dans ’épopée classique, se voient
reprocher leur dureté envers les mortels : par exemple Zeus
dans 1’Odyssée (20, 201). Tout le monde se souvient de
Pexclamation douloureuse de Virgile: ZTantaene animis
caelestibus irae? (Aen., 1, 11). Mais aucun poete ancien n’est
comparable a Lucain pour la véhémence et la constance
dans Pinvective blasphématoire. I. E. Millard a pu écrire
sans trop d’exagération que le poete ne caractérise les dieux
que par leur hostilité envers ’humanité . Récemment M. Paul
Jal a2 montré dans un excellent article, fort bien documenté
et auquel nous renvoyons, comment la littérature latine a
attribué un role « coupable» et méme « dégradant» aux
dieux jugés responsables des guerres civiles 2. Ainsi replacé
dans une tradition littéraire, le réquisitoire de Lucain se
comprend mieux ; il n’en reste pas moins le plus implacable
de tous.

Nous devrons nous contenter de quelques exemples
caractéristiques, qu’on pourrait aisément multiplier. Le ton
est donné par '« ouverture» du livre 2 (v. 1): « Alors
se révéla la colere des dieux»... Le poéte approuve
les plaintes des Romains: iustas in numina saewa querellas

1 Dans sa dissertation toujours utile a consulter, Lucani sententia de deis et fato
(1891). Voir, sur la culpabilité des dieux, p. 12 ss.

2 Les dieux et les guerres civiles dans la Rome de la fin de la République,
REL 40, 1962, 170-200.



LUCAIN ET LA RELIGION 169

(2, 44). Les dieux sont méchants, ou impuissants, puisqu’ils
réservent leur colére aux malheureux, alors que la Fortune
sauve souvent les coupables (3, 448 s.). Quand ils ont décidé
de « tout bouleverser», ils font en sorte que la responsa-
bilité des malheurs retombe sur les hommes : c’est dans le
camp de Pompée qu’on exige la bataille! (7, §8-61). Ils
gottent a faire le mal une joie sadique : au lieu de sauver la
liberté de Rome, ils permettent les crimes de Curion, afin
d’avoir le plaisir de les chitier (4, 808 s.). Les dieux injustes
ont besoin du pardon des hommes : Carthage et Marius,
se consolant mutuellement, Zgnouere deis (2, 92 s.). Le comble,
c’est que César pardonne aux dieux qui avaient osé contrarier
un moment ses desseins (4, 123). Il est difficile d’aller plus
loin dans la dérision. Autrefois les Romains pieux offraient
des sacrifices expiatoires pour restaurer la pax deorum ;
voici les dieux réduits, ou presque, a solliciter ce qu’on
pourrait appeler la pax hominum. Le Pére des dieux et des
hommes, que le rituel invoque sous le nom d’Opzimus, est
apostrophé rudement : Saene parens « Pére impitoyable»
(2, 59)... Les hommes sont vraiment trop bons: Jupiter, pro-
tecteur du Latium, a permis son asservissement par César.
Les Romains, pour le punir, auraient bien di le priver
des Féries Latines qu’il n’avait pas méritées (5, 400-402).

Voila une passion qui n’est guére philosophique, mais
Lucain ne prétend pas étre un sage. Il n’a pas non plus
conduit son héros jusqu’au bout du chemin de la perfection,
car Pompée mourant garde un visage irrité contre les dieux :
iratamque deis faciem (8, 665), ce qui, en toute rigueur, est
indigne d’un stoicien. Les notions de colere ou de malveil-
lance des dieux n’ont d’ailleurs pas de sens: Sénéque nous
Penseigne : « Les dieux sont bienfaisants par nature. Il ne
faut pas dire qu’ils ne veulent pas nuite : ils en sont inca-
pables. Ils ne peuvent ni subir ni commettre I’injustice 1. »

1 Epist., 95, 49. Cf. De ira, 2, 27 : les dieux immortels n’ont ni la volonté
ni la possibilité de faire du mal, car leur nature est douce et tranquille, etc.



170 HENRI LE BONNIEC

Mais on n’écrit pas une épopée avec des maximes de
philosophe.

Parmi les divinités de la religion traditionnelle, il en est
une qui, au temps de Lucain, était devenue la déesse par
excellence, c’est la Fortune. Un texte de Pline I’Ancien,
postérieur de quelques années seulement a la Pharsale,
atteste combien ce culte était vivant et répandu: « Dans
le monde entier, en tout lieu, 4 toute heure, les voix de tous
les hommes invoquent et nomment la seule Fortune; on
n’accuse qu’elle, elle seule est coupable, on ne pense qu’a
elle ; a elle seule vont les éloges, les reproches et on I’adore
en linsultant; ailée et volage, regardée méme comme
aveugle par la plupart, vagabonde, inconstante, incertaine,
changeante, elle favorise ceux qui n’en sont pas dignes . »
Souvent Lucain lui aussi attribue a la Fortune ce role de
divinité supréme, mais alors que Pline insiste sur la versa-
tilité de la déesse parce qu’il la congoit surtout comme la
Tyché hellénistique, cette caractéristique est rare dans la
Pharsale : dans la bataille, par exemple, la Fortune est incer-
taine et fait un coupable de qui elle veut (7, 487 ss.). D’ordi-
naire, loin d’étre la personnification du Hasard, la Fortune
est une puissance qui poursuit des desseins définis, générale-
ment mauvais. Elle est prise a parti aussi souvent que les
dieux et avec autant de véhémence ; nous ne citerons que
quelques pieces du dossier de Iaccusation : elle est capable
d’innidia envers le peuple Romain (1, 83 s.), de méme que,
dans I’ Hercule Furienx de Séneque (524), elle se montre inuida
a I’égard des hommes de cceur. Elle est injuste, puisqu’elle
a imposé la servitude aux Romains qui, nés apres les guerres
civiles, n’en portaient pas la responsabilité, sans leur donner
la possibilité de se battre pour défendre leur liberté (7, 645 s.).
Elle est cruelle et déloyale : si elle semble accorder sa faveur
a Curion, c’est pour mieux le tromper et le mener a sa perte,

1 Nat., 2, 22 (ttad. Beaujeu).



LUCAIN ET LA RELIGION I71

voulue par les destins (4, 710 ss.; 737 s.). Elle se joue des
hommes et les berce de vains espoirs : lorsqu’elle met face
a face en Epire César et Pompée que ne sépare plus qu'une
mince bande de terre, I'univers en attente peut croire qu’il
vont reculer devant le supréme forfait ; cette espérance est
vaine (5, 468 ss.). Elle se ménage un spectacle de choix : le
duel des deux grands capitaines, ce couple de champions
qu’elle a réservé pour I’heure fatidique (5, 1-3). Ce gout
bien romain du spectacle se pimente d’une pointe de sadisme
quand la lutte est inédite et désespérée : Scéva aux prises 2
lui seul avec une armée, voila un couple de gladiateurs vrai-
ment inoui ( par nonum, 6, 191). Lorsqu’elle semble pitoyable,
c’est qu’elle est rassasiée de cruautés : « Enfin les malheureux
recurent de la Fortune, lasse de les exposer a un si grand
péril, un secours longtemps attendu » (9, 890 s.). Elle montre
a Pompée, en songe, cette Rome qu’il ne doit plus revoir
(7, 23 s.), mais cette consolation est dérisoire.

La Fortune se spécifie et se diversifie dans le culte romain
en Fortunes particulieres, divinités tutélaires d’un lieu, d’un
moment, d’une personne, d’une collectivité. On trouve dans
la Pharsale 1a notion de fortuna loci * : c’est pour son malheur
que Curion s’imagine que «la fortune des lieux mene les
guerres » (4, 661 s.). La fameuse Fortune de Préneste, déesse
poliade et de surcroit oraculaire, n’a rien su prévoir, rien
pu protéger : elle voit passer au fil de I’épée tous les habi-
tants de sa cité (2, 193 s.). Quand deux Fortunes entrent
en conflit, la plus forte emporte: c’est ainsi que I’issue
de la lutte n’est pas douteuse entre la Fortune de César et
le destin de ’Egypte «destin» étant ici synonyme de «For-
tune» (10, 3 ss.). La Pharsale est, en un sens, le récit de la
lutte entre les deux Fortunes exceptionnelles de César et
de Pompée, cette derniere se confondant parfois avec celle
de Rome (8, 686). Ces déesses tutélaires tiennent le role

1 Cf. Liv., 6, 28. Ov., Met., 4, 566.



172 HENRI LE BONNIEC

des divinités olympiennes qui protégeaient les héros dans
les épopées classiques : Athéna veillant sur Ulysse, Vénus
sur Enée. Seules, les Fortunes des dirigeants ont de 'impot-
tance ; c’est dans la bouche de César qu’est mise la célebre
sententia aristocratique : bumanum paucis winit genus (5, 343),
mais il faut noter que Lucain la reprend 4 son compte,
lotsqu’il s’écrie : « O grands hommes, vous dont la Fortune
a laissé des traces sur le globe, vous dont les destins ont
occupé le Ciel tout entier» (7, 205 s.)% Dans le passé,
Pompée a connu, plus que tout autre peut-étre, les faveurs
de la Fortune, mais voici qu’elle "'abandonne (nous aurons
a revenir sur cette idée). Le malheureux se rend compte
que les dieux sont passés 4 ennemi, ainsi que les destinées
de Rome ; il ne lui reste plus qu’a « condamner sa propre
Fortune » (7, 647 ss.). Ainsi s’explique la fuite déconcertante,
avant méme la fin du combat, de cet excellent stratege 2.

Quant a la Fortune de César, elle est si célebre et Lucain
nous la rend si obsédante qu’on nous excusera peut-étre
de ne pas nous attarder sur ce sujet. Remarquons que César
s’est bien gardé, dans ses Commentaires, de mentionner sa
propre Fortune. Cest Lucain qui le fait parler avec l'in-
croyable arrogance du prédestiné pleinement conscient ;
au pilote de la barque ou il a pris place, malgré la tempéte,
il déclare en effet: « Une seule chose justifie tes craintes,
c’est d’ignorer qui tu transportes. Cest un homme que
les dieux n’abandonnent jamais, que la Fortune traite mal
quand elle ne fait que répondre 2 ses veeux» (5, 581-583).
Lucain n’a-t-il pas voulu diminuer les mérites de César,
en insinuant que tout lui réussit, quoi qu’il fasse? A Dyrra-
chium, 4 Alexandrie, il devrait trouver sa perte; les deux
fois, 'ennemi commet une faute décisive : Pompée n’exploite
pas sa victoire (6, 299 ss.), les Egyptiens ne donnent pas

1 C’est un des nombreux textes ol « Fortune » et « destins » sont synonymes.

% Cf. le découtagement de Pompée, comptenant avant la bataille que tout
est perdu: 7, 85 ss.; 113 s.



LUCAIN ET LA RELIGION 179

’assaut au palais (10, 482-485), car « les destins s’y opposent
et c’est la Fortune qui veille et sert de rempart». La Fortune
de César est si importante pour le monde qu’elle finit par
se confondre avec /z Fortune, qui d’ailleurs n’est qu’un
aspect du Destin. C’est ainsi que se comprend la scandaleuse
capitulation des dieux qui finissent toujours par s’incliner,
malgré des velléités de résistance, devant la Fortune du
dictateur *. Ce sont les dieux qui ont suscité la mutinerie
(5, 239 ss.) dont finalement César triomphera en faisant
appel 4 sa Fortune; de méme, lorsqu’il est assailli par la
tempéte, il comprend que les dieux veulent le perdre. Mais
cette fois encore un miracle le sauve et, en touchant terre,
il « recouvre sa Fortune» (5, 654 ss.; 677).

Pour remplacer les Olympiens auxquels il ne croyait pas,
nous avons vu que le poete faisait appel soit a la puissance
collective et anonyme des dez, soit 4 une déesse personnelle,
la Fortune. Souvent aussi Lucain donne 2 cette Force le
nom de fatum (ou fata), mais cette notion est en principe
impersonnelle et assurément plus philosophique que reli-
gieuse. Normalement le Fatum, méme s’il est plus ou moins
individualisé et personnifié, comme souvent dans la Pharsale,
ne saurait étre considéré comme une divinité. Il serait
absurde de lui adresser des prieres et des sacrifices. Il arrive
que la Fortune apparaisse comme la Force chargée d’exécuter
les décisions du Destin (2, 131 ss. ; 4, 737 s.) ; le plus souvent
Fortune et Destin sont deux aspects de la méme réalité :
les hommes ne connaissent pas le Destin, il ne se manifeste
a eux que par les faveurs, et plus souvent par les coups de
la Fortune, dont ’action leur parait irrationnelle. Comme
I’'a dit treés justement MUe J. Brisset ?, la Fortune « n’est
que l'apparence inintelligible du Destin». Souvent Lucain,
se contentant d’une vérité poétique, utilise les mots d7,
1 Comme I’a bien vu M. O. SCHONBERGER, Zu Lucan. Ein Nachtrag, Hermes
86, 1958, 236 s.

2 Les idées politiques de Lucain (Patis 1964), 57.



174 HENRI LE BONNIEC

Fortuna et fatum comme approximativement synonymes 1.
Cependant le probleme du fatum, au sens rigoureux du mot,
releve de exposé de M. O. S. Due, qui traitera de Pattitude
philosophique de Lucain; nous nous contenterons, le
moment venu, de dire quelques mots des rapports entre la
divinité et le destin.

Lorsqu’il invective, comme nous ’avons dit, les dieux
et la Fortune — et souvent aussi le Destin — Lucain adopte
le point de vue populaire et donne libre cours a son tempé-
rament passionné. Son génie poétique et sa rhétorique
puissante donnent une forme artistique aux révoltes de
I’homme de la rue. Mais il y 2 deux hommes en lui : il n’est
pas seulement I’« écho sonore » des coleres et des blasphemes
du Romain « moyen » ; patfois il se livre a des méditations
philosophiques dont le ton rappelle, mutatis mutandis, le
po¢me de Lucrece. Il est temps de nous demander quelle
est la vraie pensée de Lucain sur la nature des dieux.

A trois reprises, a propos des présages annonciateurs
de la guerre civile (2, 1-15), de Poracle de Delphes (5, 86-96),
et de celui d’Hammon (9, 573-584), il confie au lecteur,
directement ou par la bouche de Caton, ses inquiétudes
théologiques et ses convictions. La coloration stoicienne
de ces trois passages est évidente a4 premiére lecture ; mais
il sera intéressant de montrer a quel point le contenu doc-
trinal de ces textes concorde avec le stoicisme contemporain,
celui de Séneque en particulier, jusque dans le détail de
Iexpression.

On sait que les stoiciens appellent Zeus ou Jupiter la
divinité supréme, ou plus exactement unique, dont les dieux
de la mythologie sont considérés comme des émanations.
Le fameux FHymne de Cléanthe (v. 1-2) salue en Zeus «le
plus glorieux des Immortels, que ’on désigne sous tant de
noms divers». Cornutus, le professeur de philosophie de

1 PicHoN, op. cit., 172. — Fr. ALTHEIM, Roimische Religionsgeschichte, 11 (1953),
290 ss.



LUCAIN ET LA RELIGION 175

Lucain, développe cette doctrine dans son Abrégé de théologie
greegre (9, p. 9 Lang) : « Zeus est le Pere des dieux et des
hommes... Il est Sauveur et Protecteur... Il est la cause de
toutes choses et veille sur toutes.» Il est I’Ame du monde
qui «vit a travers le tout et qui est cause de la vie pour les
vivants ; c’est pour cela qu’on dit que Zeus régne sur le
tout, de méme que 'ame réegne en nous» (¢bid., 2, p. 3).
Mais c’est chez Sénéque qu’on trouve les textes les plus
explicites, que Lucain a certainement connus (au moins
partiellement). Dans un des traités les plus anciens, la
Consolation a Helvia (8, 3), le Dieu supréme, Démiurge de
IUnivers, est ainsi qualifié : Dieu tout-puissant, Raison
incorporelle ouvriere d’ceuvres immenses, Souffle divin
répandu avec une égale tension dans les plus grandes et les
plus petites choses, Destin et enchainement immuable de
causes indissociables (formator uniunersi; deus potens omnium ;
incorporalis ratio ingentium operum artifex; dininus spirvitus per
ommia maxima ac minima aequali intentione diffusus; fatum et
immutabilis causarum in se cobaerentium series). Méme ensel-
gnement dans une des dernieres ceuvres du philosophe, les
Qutestions naturelles (2, 45) : le Jupiter des stoiciens n’est pas
celui qui envoie la foudre, c’est le Conducteur et le Gardien
de l'univers, ’Ame et I’Esprit du monde, le Maitre et
I’ Artisan de cette ceuvre (rectores custodemque uninersi, animum
ac spiritum mundi, operis eius dominum et artificemz). On peut
I’appeler tout aussi bien Destin, Providence, Nature, Monde .
Nous retrouvons la méme doctrine dans les textes de Lucain
mentionnés ci-dessus. Au début du livre 2 (1-15), les termes
suivants sont employés successivement pour désigner la
Puissance supréme : d’abord mundus et natura, congus comme
des étres vivants et agissants ; puis rector Olympi, c’est-a-dire

L Cf. De prou., 5, 8 : Dieu est omnium conditor et rector. — De benef., 4, 7: Quid
aliud est natura quam deus et dinina ratio toti mundo partibusque eius inserta? Dieu
est auctor rerum nostrarum ; on peut aussi appeler Jupiter Tonans ou Stator,
Sfatum, Cause premiere.



176 HENRI LE BONNIEC

Jupiter ; enfin parens rerum, c’est-a-dire le Démiurge, qui a
donné forme a la matiere et a établi pour I’éternité les causes,
se soumettant lui-méme 2a la loi universelle. D’autre part,
Lucain utilise la théorie de ’Ame du monde * pour rendre
compte de inspiration de la Pythie: il se demande quel
dieu du ciel se cache dans I’antre sacré sous le nom de Péan-
Apollon et conclut qu’il s’agit « peut-étre d’une bonne
partie de Jupiter tout entier, enfermée dans la terre pour la
guider et maintenant le globe en équilibre dans I’air vide,
qui ressort par la caverne de Cirrha et est aspirée, tout en
restant unie au dieu Tonnant dans Péther» (5, 86-96). Rien
de surprenant a cela, puisque Dieu est immanent au monde
entier : « A-t-il une autre demeure que la terre, la mer, lair,
le ciel?... Jupiter, c’est tout ce que nous voyons, tout mou-
vement que nous faisons » (Juppiter est quodcumaue uides, quod-
cumaque moneris [9, 578-580]). On notera la similitude avec
le texte suivant de Séneéque (IVaz., 2, 45) : on peut appeler
Jupiter mundus, sans crainte de se tromper; ipse enim est
hoc quod uides totum, partibus suis inditus, et se sustinens et sua.

Diffuse dans le monde matériel, la divinité réside aussi
en chacun de nous; c’est ce que professe Caton : « Tous,
nous sommes inséparables des dieux (haeremuns superis), et,
méme si 'oracle se tait, nous n’agissons que par la volonté
de la divinité » (9, 573 s.). C’est exactement ce que Séneque
enseigne a Lucilius (Epist., 41, 2): « Un esprit sacré réside
a lintérieur de nous-mémes, qui observe et controle nos
bonnes et nos mauvaises actions... Nul n’est homme de
bien sans lintervention de la divinité ».

Nous avons vu que la divinité pouvait étre identifiée
avec le Destin. Il en résulte que la priere de demande devient
inutile ; cette conséquence n’a pas échappé a Lucain: a
Delphes « on ne pergoit pas de veeux coupables chuchotés

1 Cf. Pexposé d’Anchise, Aen. 6, 724-727 1 Principio caelum ac terras camposque
liguentes | lucentemque globum lunae Titaniaque astra | spiritus intus alit, totamque
infusa per artus | mens agitat molem et magno se corpore wiiscet.



LUCAIN ET LA RELIGION 177

imperceptiblement, car le dieu interdit aux mortels tout
veeu, en chantant un avenir déterminé que nul ne peut
changer» (5, 104-1006) . Le stoicien ne distingue d’ailleurs
pas entre les prieres coupables et les autres, car toutes sont
vaines : Quid wotis opus est?, dit Séneque (Epist., 31, 4).
« Chacun voit s’accomplir ce qui lui a été promis... Nos
vceeux, nos peines sont inutiles : chacun n’aura que ce qui
lui a été assigné le premier jour de son existence» (Cons.
Mare., 21, 6).

Lucain n’a pas éludé le vieux probléme qui se pose déja
dans les épopées homériques, du rapport entre Zeus-Jupiter
et le Destin. Mais il n’a pas pris nettement position. Au début
du livre 2 (7-11), il formule I’hypothese selon laquelle la
divinité a fixé une fois pour toutes, au moment ou elle a
organisé la matiere brute, ’enchainement des causes, s’astrei-
gnant elle-méme a la loi qui régit le monde. Clest précisé-
ment ce qu’écrit Sénéque dans le De prouidentia, 5,8 : [lle
ipse omninm conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur;
semper paret, semel iussit. Chez Virgile, Jupiter est lié par les
destins, mais semble bien les avoir lui-méme prescrits2. Lucain
remet tout en question a propos de 'oracle de Delphes : ou
bien le dieu chante le destin (qui par conséquent est déja fixé),
ou bien c’est ce qu’il ordonne par son chant qui devient le
destin (5, 92 s.). Quand 'oracle a parlé, le poete se demande
pourquoi il a borné ses révélations au sort que le destin
réserve a Sextus Pompée: pourquoi ne pas prédire les
désastres de la guerre et Iassassinat de Pompée? « Est-ce
que les dieux n’ont pas encore décidé un si grand forfait?
Est-ce que, les astres hésitant encore a condamner Pompée,
le destin de tant d’hommes reste en suspens?» (5, 198-205).
Cette fois, les dieux fixent le destin — ou du moins peuvent
le retarder. Et linterférence de [lastrologie vient tout
1 Petse, disciple de Cornutus et ami de Lucain, condamne lui aussi les priéres
honteuses qui se chuchotent dans les temples (Saz., 2, § ss.).

2 Cf. en dernier lieu P. Bovancgk, La religion de Virgile, 47.



178 HENRI LE BONNIEC

brouiller. Le moins qu’on puisse dire, c’est que Lucain n’a
pas de conviction bien arrétée et que pour lui la question
reste ouverte. Peut-étre pensait-il qu’elle est insoluble pour
Pesprit humain.

Un bon stoicien croit a la Providence, qui n’est autre que
la Pensée du Dieu supréme. Lucain y croit ou s’efforce d’y
croire, et cherche a la justifier. Quand il s’agit du monde
physique, sa tiche est relativement aisée ; il donne comme
son oncle une explication finaliste de la crue du Nil *: si le
fleuve déborde, c’est que la Nature, qui est une Mere (Natura
parens), a voulu qu’il en fit ainsi pour le bien des hommes.
La preuve, c’est que le Nil ne sort pas de son lit en hiver,
comme les autres fleuves, mais au milieu de I’été, afin de
tempérer la chaleur excessive (10, 228-239). On peut penser
quavec le Nil, qui fait vivre ’Egypte, les stoiciens ont
vraiment la partie belle. Mais Lucain se heurte au probléme
du mal: la cote des Syrtes, par exemple, est une région
déshéritée, dont Jupiter ne s’est pas soucié, et que la Nature
a « misérablement abandonnée» (9, 310 s. ; 435 ss.). On peut
croire que c’est une terre dépourvue de toute utilité. Mais
cette idée ne satisfait pas le poete qui préfere, comme le
remarque R. Pichon (op. ¢it., 170), une autre explication :
« Les Syrtes seralent une mer progressivement desséchée
par le soleil ; dans cette seconde hypothese, la puissance
créatrice ne serait pas coupable.» Mais comment expliquer
que la Libye foisonne de dangereux reptiles? Cette Nature,
qui est une Mere (parens) quand il s’agit du Nil, est main-
tenant qualifiée de nocens, épithéte inadmissible pour un stoi-
cien rigoureux (9, 629). Le probleme des animaux nuisibles
était discuté dans les écoles: on demandait aux stoiciens
pourquoi la divinité qui, selon eux, faisait tout pour le bien

1Cf. Sén., Nat., 4 A, 2, 1: « La Nature a réglé le Nil de telle maniére qu’il
inonde I’Egypte au moment ou la tettre, le plus brilée par des chaleurs torrides,
absorbe ’eau le plus profondément pour en utiliser de quoi remédier a la
sécheresse de 'année» (trad. Oltramare).



LUCAIN ET LA RELIGION 179

des hommes, avait créé une telle quantité de serpents veni-
meux 1. La réponse de Lucain est tout a fait orthodoxe :
il ne faut « se plaindre ni de ’Afrique ni de la Nature» ;
ce sont les hommes qui sont coupables d’étre venus sur
cette « terre des serpents» (9, 854-862). La tresponsabilité
du mal est rejetée sur ’humanité. « Rien n’arrive sans toi,
dit I'FHymne a Zeus de Cléanthe, excepté les actes que font
les méchants dans leur folie 2 » En pénétrant dans un
domaine interdit, les Romains ont commis une faute, qui
exige expiation (poenas, 859). D’ailleurs la Nature a mis le
remede 4 cO6té du mal: les Psylles guérissent les morsures
de serpents (9, 89o ss.). Tout de méme, le poete ne semble
pas tout a fait satisfait: il avoue que ni son étude ni son
labeur n’ont pu lui apprendre pourquoi la Libye est infestée
de pareils fléaux (9, 619-622). Il conte longuement la légende
étiologique qui fait naitre du sang de Méduse les serpents
de Libye, mais il souligne qu’il s’agit d’une fable trompeuse,
qui ne saurait tenir lieu d’une véritable explication (9, 622 ss.).

Il y a plus grave: Lucain a péché contre la Providence
en attribuant un pouvoir exorbitant aux carmina des sorcieres
thessaliennes ; il ose dire que la divinité les écoute malgré
elle et que sous leur contrainte elle se détourne de sa tiche :
assurer la révolution du cosmos (6, 445-448 ; cura poli
caelique uolubilis). Voila une atteinte a lordre du monde
que le stoicisme ne saurait admettre ; mais la crédulité de
Lucain a I’égard de la magie est déconcertante. Nous aurons
a y revenir.

En choisissant de chanter la guerre civile, le poete allait
au-devant des pires difficultés : comment continuer a croire,
au milieu des horreurs de ces luttes fratricides, que la Provi-

1 Cic., Ae., 2, 120. Cest 'objection que faisait probablement Cotta aux stoi-
ciens dans la lacune du De nat. deor., 3, 65. Voir les textes cités par A. S. PEASE,
p. 1231 de son édition.

® Cf. E. Breuier, Hist. de la philosophie, 1, 318 : « Le mal moral ou vice est
dd 2 la liberté de ’homme qui s’éléve contre la loi divine. »



180 HENRI LE BONNIEC

dence n’a en vue que le bonheur de ’humanité? Une fois
au moins, Lucain semble avoir désespéré ; avant la bataille il
laisse échapper ce blasphéme: « Non, nous n’avons pas
de dieux ; puisque c’est le hasard aveugle qui entraine les
siecles, nous mentons quand nous disons que Jupiter régne.
Il contemplera du haut de I’éther les massacres de Thessalie,
alors qu’il tient la foudre... Nul dieu ne s’est jamais soucié
des affaires des hommes : wortalia nulli sunt curata deo» (7, 445-
448 5 454 s.). La négation de la Providence est formelle ;
mais il faut faire la part de la rhétorique ; et surtout, un cri
de désespoir est bien naturel a une heure si tragique. A lui
seul, ce texte ne saurait équilibrer les innombrables passages
ou s’affirment les convictions stoiciennes du poete. On se
gardera de faire de lui — méme pour un instant — un
disciple d’Epicure : dans une perspective épicurienne il est
absurde de reprocher a la divinité de se désintéresser des
affaires humaines.

La véritable pensée de Lucain nous est livrée par les vers
souvent cités ou il expose les causes de la guerre civile.
La premiére cause est de caractere philosophique et c’est
elle qui donne son sens a4 tout le poéme. Ce qui a ravi la
paix au monde, c’est «l’enchainement jaloux des destins,
le droit refusé a toute grandeur de subsister longtemps, les
lourdes chutes sous un fardeau excessif et Rome incapable
de se soutenir davantage» (1, 70-72). A la conception stoi-
cienne du Destin est unie ici la vieille notion de la Némésis,
qui punit toute démesure. Cette croyance populaire est bien
antérieure aux spéculations du Portique, mais elle avait été
adoptée par les stoiciens, puisque nous la retrouvons dans
U Hymne a Zens de Cléanthe (v. 18) : « Tu sais réduire ce qui
est sans mesure.» Lucain pouvait retrouver dans le milieu
familial des idées semblables: son grand-pére explique la
décadence de I’éloquence en invoquant « une fatalité, dont
la loi jalouse et éternelle veut que tout ce qui est parvenu
au faite retombe jusqu’en bas, et d’une chute plus rapide



LUCAIN ET LA RELIGION 181

que la montée» (Séneéque le Rhéteur, Controv., 1, préf. 6;
trad. H. Bornecque). La concordance des deux explications
est frappante, jusque dans le vocabulaire :

Lucamn SENEQUE

Innida fatorum series summisque negatum  fato quodam, cuius maligna

stare din nimioque graues sub pondere lapsus  perpetuaque in rebus omnibus

nec se Roma ferens. lexc est, ut ad summum per-
ducta rursus ad infimum, welo-
cius quidem quam ascenderant,
relabantur,

Séneque le philosophe a développé des idées semblables :
« Des périodes fixes reglent 1’évolution universelle : tout
doit naitre, croitre, s’éteindre... Ces cités dominatrices...
qui font la parure et 'orgueil des empires auxquels elles sont
soumises, un jour on se demandera ot fut leur place ; diverses
puissances de mort les auront anéanties . » Dans 1" Agamemnon
(57 ss.), le cheeur déclare que la Fortune place au bord d’un
précipice ceux qu’elle éleve trop haut ; dans 'Edipe (909 s.),
il rappelle que « tout ce qui passe la mesure reste en suspens
sur un sol mouvant ». Lucain lui aussi donne a cette loi une
valeur universelle: « Les grandes choses s’écroulent sur
elles-mémes : telle est la limite que les dieux ont imposée
a la croissance de ce qui est prospere» (1, 81 s.). La chute
de la grandeur romaine en est un cas particulier 2. La chute
de Pompée également : on notera que le role de Némésis,
qui n’est pas une divinité romaine, est tenu par la Fortune.
Celle-ci « s’est lassée des triomphes de Pompée et ’a aban-
donné» (2, 727 s.). Elle lui fait payer «la rangon d’une
longue faveur» (8, 21 ss.). « Au faite des grandeurs elle I’a
frappé d’un coup mortel et, sans pitié, elle lui a fait payer

1 Epist., 71, 13-15 (trad. H. Noblot) ; v. les autres textes que cite F. PREcHAC
ad Joc.

2 Cf. I’étude d’E. Durorr, Le théme de « la force qui se détruit elle-méme »
et ses variations chez quelques auteurs latins, REL 14, 1936, 365-373. Cette
notion ne se confond pas avec celle que nous étudions, mais lui est apparentée.



182 HENRI LE BONNIEC

en un jour tous les désastres dont elle ’avait exempté durant
tant d’années » (8, 701 ss.). Quant a César, il peut bien jouir
d’une chance insolente, pour lui aussi viendra I’heure de
Némésis ; Brutus ne pourra le tuer a Pharsale, car I’hybris
du tyran doit d’abord atteindre sa limite extréme : la victime
sera alors immolée (7, 592 ss.). Il échappera aux machinations
de Pothin, parce que ce sont les sénateurs vaincus que la
Fortune veut arroser de son sang (10, 338 ss.). Cette loi de
compensation permet a Lucain de ne pas désespérer, en
attendant les revanches de l’avenir. Elle sauvegarde, tant
bien que mal, la notion de Providence.

Il est normal qu’un poete stoicien admette la possibilité
de la divination: la divinité, par bienveillance pour les
hommes, leur envoie des signes pour leur faire connaitre
Pavenir ; elle leur donne aussi les moyens d’interpréter ces
signes qui autrement seraient inutiles. Il existe donc une
science de la divination!. Ce probléme est un de ceux
auxquels Lucain a le plus réfléchi; matériellement, impor-
tance qu’il lui accordait se traduit par la place qu’il fait aux
divers modes de divination: un dixi¢me du poeme selon
Pévaluation de M. P. O. Motrford 2. Proportion plus forte
que dans I’ Exéide ou pourtant, comme I’a dit M. P. Boyancé 3,
la divination est « peut-étre le ressort principal de la conduite
de laction». Ce qui prouve que Lucain s’intéresse a cette
question pour elle-méme, c’est que dans la Pharsale les
signes envoyés par les dieux n’ont aucune influence sur la
marche des événements, alors que les présages guident le
pieux Enée dans I’accomplissement de sa mission.

Sextus Pompée a recours a la nécromancie, procédé
magique, qui fait appel aux puissances infernales. Le poete le
condamne et énumere les modes licites de divination :
! Raisonnement de Chrysippe, Diogéne et Antipater, rapporté par Cic.,
De din., 1, 38.

2 The Poet Lucan (Oxford 1967), 59.
8 La religion de Virgile, 83.



LUCAIN ET LA RELIGION 183

les oracles de Délos, de Delphes et de Dodone ; ’examen des
entrailles ou du comportement des oiseaux ; linterprétation
des foudres et P'astrologie (6, 423-434). Comme le remarque
M. Motford (op. ¢it., 6o s.) tous ces procédés sont illustrés
dans la Pharsale, 3 Pexception de Iart augural: au livre 1,
le devin étrusque Arruns représente ’haruspicine ; Nigidius
Figulus, I’astrologie ; la matrone fournit un exemple d’inspi-
ration directe ; c’est aussi par inspiration naturelle que parle
la Pythie, mais cette fois la possession divine est si totale
qu’elle entraine la mort ; enfin toute la deuxiéme partie du
livre 6 traite des pratiques magiques de la nécromancie.
Lucain accorde a la consultation de I'oracle de Delphes
une place importante (5, 65-236). Nous avons vu comment
il en explique le fonctionnement. On peut étre tenté de
trouver disproportionné ce que M. Jean Bayet appelle un
« hors-d’ceuvre sans rapport a 'un ou lautre des protago-
nistes, sans liaison avec l'action»?!. Comment expliquer
cet intérét particulier manifesté par le poeter Des circons-
tances contingentes ont di orienter son attention. M. Bayet
a montré que la mort de la Pythie, contée par Plutarque,
devait se situer en 61 ou 62 « de toutes fagons a une date
ou cette révélation sensationnelle de la puissance du souflle
oraculaire pouvait atteindre Lucain (mort en 65), ’émouvoir,
Pinspirer dans la composition de son épisode delphique»
(att. cité, 424). Il a donc utilisé un « fait divers » d’actualité.
Mais surtout, il nous faut tenir compte de l'influence de
Néron, qui a entretenu avec le célebre sanctuaire des rapports
variables, d’amitié et d’hostilité. Une scholie des Commenta
Bernensia pose un probléme intéressant : a propos du silence
imposé a l'oracle par « les rois», on nous dit qu’il ne s’agit
pas de Xerxes ou d’Alexandre, mais de Néron lui-méme.
« Celui-ci, ayant consulté I'oracle, s’entendit répondre: * Je
ne réponds pas aux parricides.’... Bouleversé par cette parole,

! La mort de la Pythie, Mélanges Grat (1946), 1, 53-76 ; teproduit dans Mélanges
de littérature latine (Rome 1967), 409-431.



184 HENRI LE BONNIEC

il interdit toute consultation de 'oracle, de peur qu’on ne
Pinterrogedt sur la destinée des empereurs et qu’on ne
complotit contre eux, ou qu’on ne l'interrogedt sur le destin
de Néron lui-méme . » Lucain s’inspire-t-il cette fois encore
de l’actualité, mais dangereusement, en se livrant 2 une
insinuation perfide? Je ne le crois pas, car la chronologie
semble s’y opposer. Le scholiaste parait faire allusion a un
forfait de ’empereur qui nous est connu par d’autres sources :
c’est au cours de son voyage en Grece, donc en 67 seulement,
que ’empereur, mécontent d’Apollon, aurait fait jeter des
cadavres humains dans I"antre sacré, pour faire taire I’oracle 2.
Mais ce qui est str, c’est qu'une lune de miel avait précédé
le drame : on a retrouvé prés du temple d’Apollon la base
d’une statue dédiée a Néron P'année méme de son avene-
ment ; ’année suivante, en 55, une nouvelle statue lui était
offerte. Homolle, a qui j’emprunte ces précisions, voit
dans ces dédicaces la preuve « des espérances que pouvait
fonder sur sa générosité et sur sa vanité littéraire le sanctuaire
de Delphes» . Il n’y a pas a s’étonner de ces relations
étroites et amicales, puisque DPempereur se considérait
comme un protégé d’Apollon, patron des arts et des lettres...
ou méme comme une incarnation du dieu. Au temps de leur
amitié, Néron et Lucain ont da s’entretenir des problémes
posés par l'oracle delphique, du crédit qu’on pouvait lui
accorder, de la mort surprenante de la Pythie. Nous saisis-
sons peut-étre ici un écho de leurs conversations.

Lucain était augure, nous dit son biographe Vacca;
pourtant il ne fait que deux allusions a la science augurale.

1 Scholie au v. 113, p. 159 édit. USENER : Qui cum consuluisset oraculum, respondit
buic numen : « Ego parricidis non respondeo». Nero enim wmiatrem suwam occiderat.
Hoc dicto confusus oraculum consuli uetuit, ne quis imperatorum inguireret fatum
et eis insidiaretur, aut ipsius INeronis ne quis inquireret fatum.

2 Cf. Boucust-LecLErcQ, Hist. de la divination dans Pantiquité, 111, 199, sur
le détail des profanations commises par Néron. P. AMANDRY, La mantique
apollinienne a Delphes, 216.

8 Le temple de Delphes, son histoire, sa ruine, BCH 20, 1896, 710 s.



LUCAIN ET LA RELIGION 185

11 reproche a César d’en interdire la pratique et de bafouer la
religion : « Il n’est pas permis d’observer le ciel, 'augure
est sourd aux avertissements du tonnerre et jure que les
oiseaux sont favorables quand le hibou hulule 2 gauche »
(5, 395 s.) . L’autre allusion concerne un augure qui, obser-
vant le ciel 2 Padoue, le jour de la bataille de Pharsale, se
serait écrié: « Le jour supréme est arrivé, la lutte décisive
est engagée.» Le poéte fait le commentaire suivant, qui se
fonde sur le déterminisme stoicien: « Si I’esprit humain
avait observé, grice a des augures compétents, tous les
signes étranges (noxa) dans le ciel, la bataille aurait pu étre
vue du monde entier» (7, 192-204). 1l croit donc aux signes
et 4 la possibilité de les interpréter. Il énumere, sans mettre
en doute leur validité, les présages annongant la guerre
civile (1, 522-583) et la bataille (7, 151-206). Une seule
réserve : certains prodiges peuvent étre illusoires parce
qu’ils naissent de ’excés de la peur (7, 185 s.). Ce n’est pas
nier la valeur des signes, mais suggérer la nécessité de les
faire examiner par des hommes compétents. Clest ce que
faisait le Sénat romain.

La religion officielle, qui condamnait la magie dés I’époque
des XII Tables, rejetait la nécromancie a laquelle a recours
Sextus Pompée. Cette consultation de sorciere occupe plus
de 400 vers, soit la moitié du livre 6 (413-830). Nul historien
ne la mentionne, elle est peut-étre purement et simplement
inventée par Lucain, bien qu’elle soit strictement inutile 2
P’action, le consultant ne jouant aucun role dans I’épopée.
Pour expliquer cet épisode et surtout son importance, on
fait valoir I’imitation de la Nékyia homérique, et le désir
de fournir une réplique, qu'on pourrait qualifier de démo-
niaque, 4 la descente aux Enfers du pieux Enée (ce n’est

1 Sur ce point du moins le poete n’altére pas sensiblement la vérité historique,
puisque selon Suet., Caes., 77, ce singulier grand pontife, 2 qui on annongait
que les présages étaient funestes, répondit : « Ils seront plus favorables quand
il me plaira. »



186 HENRI LE BONNIEC

sans doute pas par hasard que dans les deux épopées I’épisode
se situe dans la deuxi¢me partie du livre 6). D’autre part, la
consultation d’Erichtho équilibre celle de la Pythie, et lui
sert, si on peut dire, de repoussoir — remarquons en passant
que la sorcellerie a droit a un développement plus de deux
fois plus étendu que celui consacré a Delphes (417 vers
contre 171). Ces raisons d’ordre littéraire ont leur prix,
mais ne suffisent pas. Il est clair que si Lucain a accordé a
la magie une place qu’on peut juger disproportionnée, au
risque de déséquilibrer son poeme, c’est qu’il s’y intéressait
personnellement et qu’il était stir de passionner ses lecteurs 2.
Son attitude est sans équivoque : il condamne énergiquement
la nécromancie et la magie en général (430 ss.), et il présente
Sextus Pompée comme une ame vulgaire, incapable de
dominer sa peur, a ranger sans aucun doute dans la caté-
gorie des sz#/ti. Mais il faut souligner que, tout en qualifiant
d’abominables les pratiques magiques (supernis detestanda
deis... arcana), il ne fait aucune réserve sur leur efficacité. Alors
que Pline I’Ancien, qui ne saurait passer pour un modele
d’esprit critique, pose tout de méme la question fondamen-
tale : polleantne aliquid uerba et incantamenta carminum (Hist.
nat., 28, 10), Lucain attribue sans sourciller aux sorcieres
thessaliennes les prodiges les plus extravagants (438 ss.). Sans
doute faut-il faire a la rhétorique sa part, mais quelques
amplifications ne sauraient dissimuler le fait essentiel, c’est
que le poete croit a la magie et méme ressent pour cet art
maudit une secréte attirance 2. Un de ses poemes perdus,
le Catachthonion, atteste par son titre ce golt pour les évoca-
tions infernales qui a trouvé son épanouissement au livre 6
de la Pharsale. Et le poete sait de quoi il parle: personne

1 Voir Particle d’A. BourGery, Lucain et la magie, REL 3, 1928, 299-313.
« Sous ’Empire la sotcellerie fait de tels ravages que les lois se multiplient,
mais en vain, pour en réprimer les exces. »

2 Ailleurs il mentionne comme un fait établi que les incantations des Psylles
guérissent les morsures de serpents (9, 930 s.).



LUCAIN ET LA RELIGION 187

n’écrirait plus aujourd’hui, comme le faisait Pichon (op.
¢it., 191) que les miracles des magiciennes constituent une
« amplification» de pure « rhétorique », sortie de I’« imagi-
nation féconde» de Lucain. La confrontation avec des
papyrus magiques a fait ressortir ’étendue et ’exactitude de
ses connaissances techniques ..

Il a réfléchi aux problemes théologiques que pose 'acti-
vité des sorciers et magiciens. Il interrompt son récit pour
formuler les questions qui 'obsedent : « Que signifie cette
peine que prennent les dieux du ciel d’obéir aux incantations
et aux herbes, et cette crainte de les dédaigner? En vertu
de quel pacte les dieux sont-ils liés de la sorte? Obéir est-il
une nécessité ou un plaisir? Est-ce une forme de piété
inconnue qui mérite aux sorcieres une si grande récompense,
ou leur puissance est-elle liée a des menaces mystérieuses ?
Leur pouvoir s’étend-il a tous les dieux du ciel, ou bien ces
charmes tyranniques s’adressent-ils 4 un dieu déterminé
qui peut imposer au monde toutes les contraintes qu’il subit
lui-méme?» (6, 492-499).

Ce texte important appelle quelques remarques. D’abord
il semble que le poete reprenne a son compte des questions
qu’on devait se poser dans les écoles de philosophie ; une
recherche sur ce point serait souhaitable. D’autre part
Lucain déplore, mais ne met pas en doute, ’obéissance des
dieux aux incantations — car la question az iunat? est de
pure forme: en effet, dés les premiers mots de la priere
d’Erichtho «les dieux célestes lui accordent tous les forfaits,
craignant d’entendre un second charme» (527 s.). Enfin on
peut se demander si Lucain pouvait nommer, ou craignait
de nommer ce deus certus qui, subissant la contrainte magique,
serait capable 4 son tour de la faire subir au cosmos. S’agit-il,

L Cf. Fawuz, De poetarum Romanorum doctrina magica (1904) ; 'étude de PicHON,
pourtant postérieute (1912), n’a pas utilisé ce travail. — A. BoUrGERy, art.
cité, 306 : « Nous devons a Lucain un bon nombre de renseignements qu’on
ne trouve pas chez les autres écrivains. »



188 HENRI LE BONNIEC

comme le pense A. Bourgery (art. cité, 312), de '« Hermes
Trismégiste cher aux occultistes ? ». Ce point serait a éclaircir,
si faire se peut.

Lucain met dans la bouche d’Erichtho une curieuse pro-
tession de foi, en réponse aux exigences du fils de Pompée :
« 81 tu voulais changer de moindres destinées, il serait aisé,
jeune homme, de contraindre les dieux aux actes que tu
souhaiterais. Il est accordé a notre art, quand les astres ont
ordonné la mort d’un seul homme, d’y introduire des délais ;
d’autre part, quand méme toutes les étoiles promettraient
a un homme la vieillesse, par nos herbes nous interrompons
sa vie en son milieu. Mais quand Penchainement des causes
remonte a4 l'origine premie¢re du monde, et que tous les
destins souffrent du changement qu’on voudrait faire, et que
ce seul et méme coup menace le genre humain, alors, nous
Pavouons, la Fortune (synonyme ici de fatum) est plus
puissante que nous» (6o5-615). Il s’agit manifestement
d’une tentative du poete pour concilier ses convictions
philosophiques et sa croyance au pouvoir de la magie.
Il fait la part du feu en restreignant aux fata minora la possi-
bilité d’intervention des sotciéres. Bien entendu, cette cote
mal taillée est incompatible avec un déterminisme rigoureux.
D’autre part, le poete semble avoir oublié ces restrictions
lorsqu’il écrit quelques vers plus loin qu’Erichtho, si elle
Pavait voulu, aurait pu ressusciter des armées entiéres
(633-636). Car quelques bataillons rendus a la vie et a la
guerre, a Dyrrachium ou a Pharsale, eussent pu changer
le destin du monde. Il y a des inconséquences plus graves
encore. Les déclarations de la magicienne ne peuvent se
concilier avec le pouvoir stupéfiant attribué par le poete
lui-méme aux sorciéres de Thessalie, non seulement sur
les sentiments humains, mais sur les pluies, les vents et la
marche du mundus : avec une stupeur que le lecteur trouve
comique, Jupiter s’apergoit que le firmament a cessé de
tourner sur son axe ; le dieu n’est méme plus le maitre de la



LUCAIN ET LA RELIGION 189

foudre : il tonne a son insu (452 ss.). Que devient la chalne
des causes immuables et 'ordre du monde voulu par la
Providence ? En fait, ce long épisode juxtapose des croyances
populaires et un compromis philosophique, sans pouvoir
éviter certaines incohérences.

Il n’est pas impossible que la consultation de la sorciere
constitue une satire voilée de 'empereur. Néron se passion-
nait pour la magie et pratiquait la nécromancie . Il avait
essayé d’évoquer et d’apaiser les mines d’Agrippine en
pratiquant des rites magiques %. Si bien que Friedlinder
pense que Lucain n’a joint a son poeme épique une évocation
de morts, avec son cortege d’horreurs, « que dans I’intention
de rendre plus expressive et plus éclatante la condamnation
de cette manie de ’empereur » ®. Sans connaitre cette hypo-
these, M. P. O. Motford (op. ciz., 70), rapprochant les vers
419-434 de Lucain du chapitre 56 de Suétone sur les supers-
titions de Néron, se demande si 'empereur n’a pas fourni
le modele de ce portrait de Sextus Pompée. Ces idées ingé-
nieuses ne sont évidemment pas susceptibles d’une démons-
tration rigoureuse. Que le poete ait voulu ou non ridiculiser
et condamner Pempereur, il est certain que cet épisode
reflete certaines préoccupations communes aux deux hommes.

Quel est finalement le jugement porté par Lucain sutr
'usage de la divination? Nous avons vu que la néctro-
mancie est condamnée sans restriction. Si nous nous en
tenons a la divination licite, souscritons-nous a cette affir-
mation de Pichon (0p. cit., 190) : « En regle générale (le poete)
admet comme ses maitres que ’humanité a intérét a savoir
le sort qui lui est réservé » ? En fait, seul ’oracle de Delphes
fait ’objet d’un éloge apparemment sans réserve : il a rendu
jadis de grands services aux cités (5, 104-114). Mais il s’est

! Plin., Nat., 30, 14-17.
% Suet., Nero, 34.

3 Civilisation et maurs romaines (1874), 4, 492 (trad. Vogel).



190 HENRI LE BONNIEC

tu; d’ailleurs, méme au temps de sa splendeur, comme le
remarque Pichon avec raison (p. 198), ceux qui le consultaient
n’étaient que «les demi-sages qui travaillent honnétement,
mais non philosophiquement, au bien-étre de leurs conci-
toyens ». Caton, le parfait stoicien, refuse de consulter
Jupiter - Hammon : « La divinité n’a pas besoin de patler
et celui qui nous a fait naitre nous a dit une fois pour toutes,
a notre naissance, tout ce qu’il est permis de savoir. A-t-il
choisi des sables stériles pour se faire entendre a4 un petit
nombre, a-t-il enfoui la vérité dans cette poussiere ? » (9, §74-
577). Dans sa généralité, cette critique s’appliquerait aussi
bien 4 P'oracle de Delphes, mais Lucain n’adopte pas une
position si radicale, puisqu’il admet que c’est bien la divinité
supréme qui inspire la Pythie. Ailleurs, il juge la divination
nuisible, comme le faisaient les adversaires des stoiciens :
« Souvent il n’est méme pas utile de savoir ce qui arrivera,
objecte Cotta a Balbus dans le De natura deorum de Cicéron
(3, 14), c’est une misére que de se tourmenter sans profit,
de n’avoir méme pas cette consolation suptéme qui nous
est commune a tous, espérance L. » En eflet, nul ne peut
modifier sa destinée. Or, Lucain ne raisonne pas autrement :
il reproche a Jupiter « d’ajouter aux malheurs des hommes
le tourment de connaitre par de sinistres présages les cala-
mités futures» et conclut, comme Cicéron, en demandant
pour ’humanité ce bienheureux aveuglement qui du moins
autorise ’espérance (2, 4-15). Mais les dieux impitoyables
envoient des présages pour Oter précisément cette conso-
lation « aux cceurs tremblants» (1, 522 ss.); la Fortune ne
manque pas de faire connaitre les signes annonciateurs du
désastre de Pharsale (7, 151 ss.). Concluons: Lucain ne
met pas en doute la possibilité de la divination ; il utilise

1 Théme repris et développé dans un passage du De din. ou Cicéron prend
pour exemples les fins tragiques de Pompée, de César et de Crassus, qui
étaient fatales, afin de montrer que I’ignorance des maux a venir vaut mieux
que leur connaissance.



LUCAIN ET LA RELIGION 191

largement les ressources poétiques qu’elle lui fournit;
mais du point de vue philosophique il la juge inutile, souvent
méme nuisible.

Reste a examiner un probleme, essentiel pour un esprit
religieux et qui s’imposait a Lucain, étant donné le sujet
de son poeme, celui de la mort et de 'au-dela. On sait
quelle est I'importance des rites de la sépulture dans la
religion romaine ; on pourrait croire que le poete les tient
pour indispensables, a lire toute la fin du livre 8 (4 partir
du v. 712) qui décrit longuement, pour en déplorer I'insuffi-
sance, les honneurs funébres rendus a Pompée. Pourtant,
du point de vue philosophique, il les juge sans importance ;
quand César refuse de briler les cadavres sur le champ de
bataille, Lucain commence naturellement par l'invectiver,
puis il ajoute qu’aprés tout la colére du dictateur restera
sans effet, car il n’importe guere que les corps soient décom-
posés ou incinérés : la nature les accueille en son sein, et
d’ailleurs de toute facon les cadavres brileront tous, lors
de la conflagration générale qui, selon les stoiciens, embra-
sera 'univers (7, 797-815) L

Que devient ’ame apres la mort? Certaines descriptions
du Tartare et des Champs Elysées (3, 12-19 ; 28-30 ; surtout
6, 779-809) sont des lieux communs poétiques qui n’expri-
ment pas les convictions personnelles de I'auteur. Celui-ci
a méme mis dans la bouche de Cornélie, 2 un moment pout-
tant pathétique, l’expression de son propre scepticisme :
« Je te suivrai au Tartare, dit-elle 4 son époux, s’il en existe
un» (57 sunt wlla, 9, 101 s.). 11 considérait siirement comme
jeux de poetes et vaines légendes, ainsi que le dit son oncle
(Cons. Mare., 19, 4), toute la mythologie relative aux Enfers
traditionnels 2. D’autre part, rien n’indique qu’il ait été

1 Cf. Sén., Epist., 92, 35: « Nul ne demeure sans sépulture : la nature y a
pourvu... Mécéne le dit expressément : ¢ Je ne me soucie pas d’'un tombeau . »

2 Cf. Fr. CumonT, Lux perpetua, 120 et 165. Les stoiciens n’admettaient pas
les Enfers.



192 HENRI LE BONNIEC

tenté de demander aux religions orientales des espérances
de salut dans I’au-dela ; il méprisait les divinités de ’Egypte,
desquelles précisément un bon nombre de ses contempo-
rains attendaient 'immortalité.

Cette fois encore c’est a la philosophie qu’il emprunte
la matiere de ses méditations. A trois reprises il pose nette-
ment la question de la survie de ’ame individuelle ; Pompée,
a qui Julie vient d’apparaitre en songe, cherche 4 se rassurer :
« Pourquoi serais-je terrifié par une vaine apparition? Ou
bien il ne subsiste pour I’dme aucun sentiment aprés la
mortt, ou bien la mort elle-méme n’est rien» (c’est-a-dire
«n’a pas d’importance») (3, 38-40):

aut nihil est sensus animis a wmorte relictum
ant mors ipsa nibil .

Le poete demande aux dieux de chatier Crastinus, le guerrier
qui a versé 4 Pharsale le premier sang romain, en lui donnant
sensum post fata, « le sentiment apreés I’accomplissement de
son destin» (7, 470-473). Enfin Cordus, dérobant un peu
de bois au bicher d’un inconnu pour incinérer Pompée,
cherche a se faire pardonner en expliquant 4 'ombre du
défunt qu’il lui fait beaucoup d’honneur: « S’il subsiste
quelque sentiment aptrés la mott (siguid sensus post fata
relictumst), tu renonces de toi-méme 4 ton bicher» (8, 745-
751). Le deuxi¢me texte prouve que normalement le sezsus
ne subsiste pas aprés la mort, puisque le chiatiment de
Crastinus consistera précisément a garder la conscience de
son crime, si les dieux infligent cette punition hors série a
son forfait exceptionnel. Dans le troisi¢me texte, le tour
dubitatif laisse penser que l'auteur, sans se prononcet,

1 Le second terme de I’alternative est correctement glosé dans les Commenta
Bernensia : Si sentiunt umbrae, mortem timere non debeo, quoniam nibil est mors si habet
sensum sicut wita.



LUCAIN ET LA RELIGION 193

penche pour une réponse négative. Nous retrouvons le
méme dilemme chez Séneéque, qui préte a Polybe (Cons.
Pol., 9), le raisonnement suivant : « Si les morts n’ont plus
aucun sentiment» (7 uullus defunctis sensus superest), mon
fréere est déliveé de tous les maux de ’existence et se retrouve
dans la situation ou il était avant de naitre ; « si les morts
ont encore quelque sentiment» (s7 est aliquis defunctis sensus),
’ame de mon frére est sortie de sa prison, elle jouit du
spectacle de la nature et de la contemplation des choses
divines. Dans les deux cas, il n’est pas a plaindre &. Il n’y
a pas 4 s’étonner que Séneque et Lucain formulent ’hypo-
thése de anéantissement ; on sait que Panétius niait toute
survie personnelle. De plus, un témoignage de Jamblique
nous apprend que Cornutus acceptait I’idée de la destruction
de I’dme au moment de la mort 2. En fait, la doctrine du
Portique sur cette question a beaucoup varié. Il est tres
probable que Lucain admettait que les dmes communes
étaient anéanties, de méme qu’il considérait que les faza
minora n’importaient guere a la marche du monde.
Pompée bénéficie d’une véritable apothéose, qui fournit
au livte 9 une grandiose « ouverture». L’dme du grand
homme s’élance vers la volte céleste; au-dela de notre
sombre atmosphere, elle atteint le cercle lunaire, séjour
des héros, 2 la limite inférieure de D’éther. Seules les imes
vertueuses y ont acces, et non pas les riches et les puissants
a qui on fait de belles funérailles : Non illuc auro positi nec
ture sepulti perueniupt (allusion possible aux funérailles des
empereurs?). Arrivée 13, ’dme de Pompée se pénetre de
la vraie lumiere et contemple les planétes ainsi que les

1 Cf. Epist., 65, 24 : « Qu’est-ce que la mott? une fin ou un passage (finis
aut transitus). Finir, je ne le redoute pas, car c’est la méme chose que de n’avoir
pas commencé ; passet, je ne le redoute pas non plus, car nulle part je ne
serai aussi a l’étroit qu’ici.»

2 Traité de I’dme, voir la traduction du R. P. FESTUGIERE, dans La révélation
d’Hermés Trismégiste, 111, Les doctrines de I’dme, 232 s.



194 HENRI LE BONNIEC

étoiles fixes ; elle comprend que notre demeute terrestre
n’est que ténebres et se rit des outrages subis par sa dépouille
morttelle (9, 1-14). Cette doctrine de I'immortalité céleste
est bien connue : platonicienne et pythagoricienne a origine,
elle a été adoptée par les stoiciens éclectiques du Ier siecle
avant J.-C.t. Parmi les dmes vertueuses, il en est qui, du
point de vue romain, méritent ce paradis d’une manieére
éminente : ce sont celles des grands serviteurs de la patrie;
on reconnait ’enseignement du Songe de Scipion, dont Lucain
est incontestablement tributaire. Le fils de Marcia, dit
Séneque (Cons. Mare., 25, 2), a été accueilli dans le « cénacle
sacté» (coetus sacer, trad. de Cumont) des Scipions et des
Catons. Avant d’y étre accueillie définitivement (je veux
dire jusqu’a Pecpyrosis), Pame de Pompée va accomplir sa
mission derniere : elle protégera et guidera dans leur juste
lutte, tel un génie tutélaire, Brutus et Caton en qui elle va
s’incarner. Cette conception semble originale. Mais 1’ame
de César ne connaitra pas un sort privilégié : « Quel que
soit le lieu ou la Fortune appellera ton dme, César, les Ames
de ces hommes (les soldats) y seront aussi: tu ne t’éleveras
pas plus haut qu’elles dans les airs, tu ne trouveras pas une
meilleure place si tu gis dans la nuit du Styx» (7, 815-817).
Pour s’étre laissé conduire par ses passions, poutr avoir
vécu comme un « insensé», il se voit refuser par le poete
’acces au paradis des grands Romains.

Quelques mots seulement pour conclure un exposé
déja bien long. Nous avons montré quel vif intérét Lucain
porte aux problemes religieux; mais nous n’avons pas
cherché a atténuer les disparates de son poeme. Cette ame
inquicte et passionnée n’a pas réalisé son unité ; ce stoicien
n’est pas parvenu — il s’en faut — 2 la tranquillitas animi.
Comment concilier ses invectives contre les dieux et ses
méditations théologiques? son optimisme philosophique

1 Cf. Fr. CumonT, Lux perpetua, 114 s.; v. aussi 165.



LUCAIN ET LA RELIGION 105

et son pessimisme foncier? La Pharsale n’est pas exempte
de contradictions !, mais ce sont les contradictions mémes
de la vie: Lucain cherche sa vérité, croit parfois I'avoir
trouvée, mais se heurte sans cesse a Iinsoluble probleme
du mal qui le fait douter de la Providence. Il symbolise
bien la condition humaine.

1 Cf. Mme MavrcovATr, Lucano (1947%), 45-54, qui insiste sur les incertitudes
de la pensée religieuse du poéte.



196 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry : D’un accord général il est convenu qu’un échange
de vues sur les problemes de la pensée religieuse et philosophique
de Lucain se placera aprés exposé de M. Due, son sujet et celui
de M. Le Bonniec ayant des limites qu’il est malaisé de préciser.
Ce n’est 12 qu’une question de plan et d’équilibre quelque peu
factice, mais le développement sur la divinatio aurait bien trouvé
sa place dans la premiére partie sur les pratiques religicuses.

M. Le Bonniec : Tout plan est dans une certaine mesure arti-
ficiel. 11 est certain que I’étude de la divination aurait pu prendre
place dans ma premicere partie, mais j’ai préféré la situer dans la
perspective de la théologie stoicienne. Je I’ai donc rattachée au
développement sur la Providence et j’ai montré que le jugement

PP J 9 Jjug
de Lucain sur ce probléeme n’était pas parfaitement orthodoxe.
12 pRs R

M. Rutg : Da es mir nicht zweckmissig erscheint, die Frage
der Stellung Lucans zur Religion von der sachlichen Seite her
zu diskutieren, bevor wir den Vortrag von Herrn Due gehort
haben, mochte ich nur eine Frage zur dsthetischen Verwendung
des Religiosen stellen : sehen Sie im Bellum civile eine Gotter-
handlung dargestellt? Bekanntlich hat Herr Schoénberger den
Versuch unternommen, nachzuweisen, dass Lucan doch so
etwas wie einen apparatus deorum gebraucht habe, ndmlich eine
Gotterhandlung, in der jeweils eine iiberirdische Partei eine
irdische Partei unterstiitze oder vielmehr zu unterstiitzen suche.
Im 7. Buch falle die Entscheidung dann nicht nur auf Erden,
sondern auch bei den Géottern. Sehen Sie, M. Le Bonniec, fur
diese Meinung eine Stiitze im Gedicht, wenn man von dem
einen Vers 7, 647 absieht?

M. Le Bonniec : Méme si on admet avec M. Schénberger une
certaine Gotterhandlung, il faut souligner deux points trés
importants :



LUCAIN ET LA RELIGION 197

1. Il s’agit de lintervention collective et anonyme des dei,
et non pas de 'action d’une grande divinité personnelle, comme
par exemple Junon dans 1’ Enéide.

2. Cette intervention directe des dieux contre César est
inefficace, puisque dans les deux cas que j’ai mentionnés la
Fortune du dictateur ne tarde pas a ’emporter. — Quant au
vers que vous citez (7, 647) :

Lam Magnus transisse deos Romanaque fata senserat...

le contexte montre que les mots dei et fata Romana sont employés
comme synonymes ; c’est le destin de Rome qui emporte sur la
Fortune personnelle de Pompée, et se confond désormais avec
la Fortune de César.

M. Bastet : Je suis impressionné par votre exposé, qui témoigne
d’une si vaste connaissance des problémes traités. N’étant pas
compétent en la matiére, je me bornerai a poser une question :
jusqu’a quel point la scéne de Delphes — et aussi peut-étre
celle d’Erichtho — peut-elle étre mise en relation avec Virgile,
Aen. 6?2 Larticle de B. F. Dick, Hermes 93, 1965, 465 mentionne
cette relation, mais ne me parait pas trés convaincant.

M. Le Bonniec : Les deux scenes dont vous parlez appellent
sans aucun doute la comparaison avec Virgile ; il faudrait étudier
les imitations ou réminiscences dans le détail de Iexpression.
Mais elles ne sont pas traitées dans le méme esprit. Comme je
I’ai dit tout a I’heure, la consultation de la sorciére est nettement
anti-virgilienne, alors que la scéne delphique ne me semble pas
inspirée par une intention de parodie. Les commentateurs ont
reconnu depuis longtemps que la possession de la Pythie par
Apollon rappelait celle de la Sibylle au chant 6 de I’ E#éide, et
que la peinture de Lucain renchérissait sur celle de Virgile.

M. von Albrecht : Das Thema « Lucan und die Religion » legt
es nahe, danach zu fragen, welche Rolle die fritheren Dichter
fiir die Dichterreligiositidt Lucans spielen. Man kann in mancher



198 DISCUSSION

Beziehung an Lukrez erinnern, in anderer Beziehung aber auch
an Ovid, und zwar vielleicht nicht nur fiir Einzelheiten, wie die
Jfortuna locorum (Luc., 4, 661; Ov., Met., 4, 566), sondern auch
fir das Verhiltnis zur Magie (vgl. Ovids Medea im 7. Buch der
Metamorphoser) und vielleicht auch fir das dichterische Selbstver-
stindnis (fert animus).

M. Le Bonniec : Vous posez un probléme passionnant. Lucréce,
Virgile, et méme Ovide ont certainement contribué a former
la sensibilité religieuse de Lucain. Mais c’est un livre qu’il faudrait
écrire pour vous répondre. Bien mieux, il faudrait entreprendre
une large enquéte sur le sentiment religieux des Romains et sur
son évolution. En ce qui concerne la scene de magie, Lucain
s’est évidemment souvenu de la Médée d’Ovide, mais il est
beaucoup mieux renseigné que son prédécesseur dans le domaine
des sciences occultes.

M. Grimal : La richesse de 'exposé que nous venons d’en-
tendre, la complexité des problemes devraient réduire au silence
quiconque n’a pas médité sur ce sujet. Néanmoins je me permet-
trai quelques remarques prudentes.

La question du role de Némésis, et de sa conciliation avec
la Providence me semble relever moins de la religion que de la
philosophie. C’est une vieille maxime aristotélicienne, que la
grandeur d’un objet est liée a son étre, qu'un objet, un animal,
etc., a une grandeur optimale, au-dela ou en dega de laquelle
il ne se réalise pas pleinement. Il en va ainsi notamment des
cités. La « décadence» de Rome, comme conséquence de sa
croissance excessive, n’est qu'un exemple de cette loi universelle
du devenir et de Iexistence. Mais y a-t-il contradiction entre le
prologue, qui promet la divinisation de Néron, et les vers qui
reprochent aux Romains d’attribuer les prérogatives divines a
des cendres mortelles ? En réalité nous savons (par la divinisation
de Pompée) que Lucain croyait a la divinisation astrale, mais
qu’il ne ’accordait qu’aux dmes d’élite ; cette divinisation n’allait



LUCAIN ET LA RELIGION 199

pas automatiquement avec le décret juridique d’apothéose.
Lucain peut penser a Claude, dont la divinité était ridiculisée par
Néron lui-méme, qui, un moment, interrompit le culte de son
pere adoptif, que I Apocologuintose avait déja tourné en dérision.
La contradiction est donc, il me semble, plus apparente que
réelle. Un empereur mort n’est pas ipso facto un dicu; comme
les autres mortels, il doit mériter son apothéose ; mais Lucain
ne dit pas que Néron ne la méritera pas.

La curiosité témoignée par Lucain a I’égard des religions
barbares, autour de Marseille et en Gaule, est caractéristique de
la tradition posidonienne, et on rapprochera le passage sur les
druides de ce qu’en dit Cicéron dans le De diuinatione. Lucain,
ici, est disciple de I’école stoicienne. En revanche, quand il s’agit
de ’Egypte, il peut avoir entendu I’enseignement de Chaerémon,
qui donnait une inferpretatio stoica des livres sacrés égyptiens,
et ne considérait les divinités nilotiques que comme des symboles
grossiers de vérités spirituelles.

La croyance en la magie semble bien enracinée chez Lucain,
témoin le role prédominant qu’il accorde a Nigidius Figulus,
persécuté par César comme magicien. Mais la magie est une
technique théurgique dans I'ordre de la Nature ; pour un ancien,
il n’existe pas de surnaturel. Le divin, pour un stoicien, n’est
qu’une forme de I’Etre, de la Nature, de ce qui est. Les divinités
traditionnelles ne sont pas des absolus, mais des approximations
populaires, ou poétiques, des forces « divines»; seul, le dieu
supréme est véritablement dieu, et ce dieu est identique au
monde, il contient le monde, il s’identifie 4 lui, non dans un
aspect particulier ou un moment, mais dans son tout et la totalité
de son devenir. Il y a donc une tension entre tel « dieu» et le
Tout, le pessimisme du poete n’étant jamais que provisoire.

Si on se demande si Lucain désespérait de la situation poli-
tique de Rome, de son temps, il faut se rappeler que la liberté,
etc., ne peut étre considérée que comme appartenant au monde
des « indifférents », non a celui du Bien en soi. D’autre part, on
se dira que Néron, pendant longtemps, presque jusqu’a la conju-



200 DISCUSSION

ration de Pison, sembla susceptible de réaliser le retour a la
liberté. La rédaction de la Pharsale pourrait alors apparaitre
comme une tentative pour montrer 2 Néron la voie qui fera de
lui le Sauveur, celui qui aura définitivement brisé I’enchainement
infernal des cycles.

M. von Albrecht : Das Thema in se magna ruunt gehort ausserdem
zur Topik historischer Prooemien.

M. Le Bonniec : Cest un important complément que M. Grimal
apporte 4 ma communication et je ’en remercie. En ce qui
concerne la «loi universelle du devenir», il me semble que la
méme idée, je veux dire la condamnation de la démesure, s’exprime
philosophiquement dans une perspective aristotélicienne, et d’une
maniére populaire dans la vieille croyance a Némésis. Il se peut
que l’inspiration de Lucain soit encore plus complexe que nous
ne le soupgonnions: la remarque de M. von Albrecht nous
rappelle opportunément qu’il faut aussi faire leur part aux
influences littéraires.

Quant au culte impérial, il me semble que la condamnation
se présente sous une forme trés générale qui engage le lecteur
a penser non seulement a4 Claude, mais a tous les empereurs qui
seront divinisés dans I’avenir. Les futurs facient, ornabit et inrabit
(7, 457 ss.), succédant au présent babemus (455) s’interprétent en
ce sens. Pour ce qui est des cultes « barbares», je n’avais pas
pris garde a la couleur stoicienne des curiosités du poéte. Cette
préoccupation philosophique n’exclut naturellement pas la
recherche de certains effets purement littéraires.

Je souscris pleinement aux réflexions théologico-philoso-
phiques sur la magie et le dieu supréme des stoiciens.

L’interprétation présentée dans la derniére remarque est
originale et mériterait un examen approfondi. Je me contenterai
d’observer qu’elle suppose qu’on écarte comme sans valeur les
données biographiques qui font état d’une brouille entre le
poete et 'empereur. N’est-ce pas une attitude hypercritique ?



	Lucain et la religion

