
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 15 (1970)

Artikel: Lucain et la religion

Autor: Le Bonniec, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

HENRI LE BONNIEC

Lucain et la religion





LUCAIN ET LA RELIGION

Nous ne pouvons pretendre traiter dans toute son
ampleur, au cours de cet expose, un sujet si riche et si com-
plexe. Apres un examen rapide des descriptions ou allusions
relatives au culte romain et aux religions barbares, nous
etudierons l'attitude de Lucain envers les divinites romaines
traditionnelles; un developpement plus important sera

consacre ä la theologie et aux idees religieuses de ce poete
philosophe.

Comme dans YEneide, la peinture de la vie religieuse
romaine occupe une place assez importante dans la Pbarsale.

Laissons de cote les prieres, irreprochables du point de vue
liturgique, mais assez conventionnelles, que prononce Cesar

avant le passage du Rubicon (i, 195 ss.), avant la bataille
(7, 311 ss.), devant les ruines de Troie (9, 990 ss.). Les

descriptions de ceremonies religieuses sont assez nom-
breuses : procession de Yamburbium et sacrifice offert par
l'haruspice (1, 592-638) ; supplications des matrones (2, 28-

42); rites du mariage (2, 350-371) et des funerailles (8, 729-
793). Comme Ovide, Lucain prend plaisir ä decrire avec

precision ceremonies et sacrifices, mais on ne trouve pas
chez lui, comme chez Virgile, un sentiment religieux authen-

tique : on a l'impression que le culte traditionnel est sur-
tout pour lui matiere ä peintures pittoresques, pathetiques
ou dramatiques. On est tente d'y voir des ornements litte-
raires, puis on se dit que les intentions du poete ne sont

peut-etre pas si innocentes : prieres et sacrifices se revelent
parfaitement vains ; faut-il en conclure ä l'ingratitude ou ä

l'impuissance des dieux Le rite archaique de la deuotio a ete
utilise ä deux reprises, pour faire sentir au lecteur l'elevation
morale de Caton et de Pompee : c'est le Symbole du devoue-

ment absolu a la Patrie. De meme que jadis un general se

vouait aux dieux infernaux pour assurer la defaite de l'ennemi,



IÖ2 HENRI LE BONNIEC

ainsi les deux heros s'offrent comme victimes expiatoires.
Ce vceu restera vain, tout au moins pour l'immediat, en ce

qui concerne Caton (2, 306 ss.); quant ä Pompee, M. Ram-
baud a montre ingenieusement que sa fuite deshonorante

pouvait s'interpreter comme une sorte de deuotio destinee
ä apaiser la colere des dieux L

L'attitude de Lucain envers le culte imperial a manifes-

tement evolue : il est bien difficile, en effet, de ne pas prendre
au serieux l'eloge de Neron au debut du poeme (1, 33-66),
visiblement inspire de l'invocation ä Auguste, futur dieu,
en tete des Georgiques (1, 24-42)2. Le poete croit — ou du
moins fait comme s'il croyait — qu'apres sa mort l'empereur
sera dieu, et il lui laisse meme, ä l'exemple de Virgile, le
soin de choisir quelle divinite il lui plaira de devenir. Et
pourtant nul n'a tourne en derision avec plus de ferocite et

d'ingeniosite le culte des empereurs divinises : les dieux,
dit Lucain, permettent Pharsale, mais « nous tirons vengeance
de ce desastre, dans la mesure oü il est permis ä la terre de

se venger des dieux : la guerre civile fera des Cesars morts
les egaux des dieux celestes ; Rome parera des morts, de

foudres, de rayons et d'etoiles ; dans les temples des dieux
eile jurera par des ombres» (7, 455-459). Entre ces deux
textes se situe la brouille avec Neron. Je doute d'ailleurs

que Lucain ait jamais cru serieusement ä la vertu de l'apo-
theose ; VApocoloquintose du « divin» Claude avait du lui
apprendre l'irreverence. Mais tant qu'il restait l'ami de

l'empereur, il ne pouvait afficher son scepticisme. Pour un
stoicien consequent, le seul mortel qui puisse etre tenu pour
l'egal des dieux, c'est le sage; une sententia lapidaire, la plus
celebre peut-etre de la Pharsale, nous interdit le choix entre

1 L'apologie de Pompee par Lucain au livre VII de la Pharsale, REL 33,
1933, 258 ss.

2 P. Grimal, L'eloge de Neron au debut de la Pharsale est-il ironique?
REL 38, i960, 296-305.



LUCAIN ET LA RELIGION 163

deux autorites sacrees, celle des dieux qui se sont prononces
pour le vainqueur, et celle de Caton, champion de la cause
vaincue (1, 126-128). L'apotheose, le titre imperial de pater
patriae, c'est Caton qui seul en est digne : « Le voici, le
veritable pere de la patrie (parens patriae), le plus digne de tes

autels, o Rome, celui par qui on n'aura jamais honte de

jurer, celui dont, si un jour tu te redresses liberee du joug,
tot ou tard tu feras un dieu» (9, 601-604). II est remarquable

que Pompee lui-meme ne soit pas divinise : respectant la
hierarchie stolcienne des valeurs, le poete fait un dieu de

Caton qui est un sage, mais n'accorde que le rang de heros

a Pompee, qui n'est qu'un proficiens, un aspirant a la sagesse.
Cette interpretation se fonde sur deux textes : du bücher,
l'äme de Pompee s'eleve jusqu'au cercle lunaire ou habitent
les semidei manes (9, 7). D'autre part, le poete s'indigne de

ce que Rome n'a pas encore rapatrie les restes du grand
homme et il s'ecrie : « Un jour peut-etre, quand eile deman-
dera aux dieux un remede contre la sterilite des champs,
contre des vents pestilentiels, des chaleurs excessives ou
un tremblement de terre, alors le conseil et l'ordre des dieux
te ramöneront, Magnus, dans ta Ville et le grand pontife y
apportera tes cendres» (8, 846-850). Autrement dit, sur
l'injonction des Livres Sibyllins, le chef de la religion romaine
assurera a Rome la protection des reliques de Pompee, qui
sont dignes d'un culte (sacris dignam... umbram, 841). Haskins

rapproche de notre texte, avec a-propos, le culte rendu par
les Atheniens aux ossements de Thesee, qu'ils avaient

ramenes de Scyros apres les guerres mediques, sur le conseil
de la Pythie (Plut., Thes., 36), et le culte dont les Spartiates
entouraient les reliques d'Oreste, qu'ils avaient apportees
de Tegee dans leur cite, apres consultation de l'oracle de

Delphes (Hdt., 1, 67-68). De tels transferts des restes carac-
terisent des cultes de heros tutelaires grecs : il me semble

que Lucain a voulu faire de Pompee un heros protecteur de

Rome, sur le modele des heros poliades helleniques.



164 HENRI LE BONNIEC

Quelques passages de la Pharsale temoignent de l'interet
que portait son auteur ä certains cultes barbares : curiosite
de savant, ou d'erudit, mais aussi recherche par le poete
d'effets etranges et pittoresques. Sur les cultes gaulois, son
information est bonne, sans depasser celle d'un homme
cultive qui a lu Cesar et quelques autres historiens l. II cite
les trois grands dieux des Gaulois, Teutates, Esus et Taranis,
mais seulement pour condamner leur exigence commune de
sacrifices sanglants (1, 444-446). En fait, il ne nous apprend
pas grand-chose, et ce sont les Commenta Bernensia qui
donnent des details interessants2. Mais il obtient l'effet
souhaite : faire sentir au lecteur que Cesar entraine a sa

suite des hordes de guerriers sauvages. Tout en manifestant
un certain interet pour les druides, il qualifie leurs rites de

« barbares » et leur culte de « sinistre ». Mais il estime que
leur enseignement, promettant aux guerriers l'immortalite
par la metempsycose, les delivre de la crainte de la mort,
(1, 450-462)3. II a bien senti quelle etait l'importance des bois
sacres dans la religion celtique, comme le prouve la description

saisissante du lucus proche de Marseille, oü Cesar le

premier porte une hache sacrilege, pour rassurer par son
audace ses soldats terrorises (3, 399 ss.). On n'y adore pas
les Pans, les Silvains ou les Nymphes, divinites familieres,
mais des dieux mysterieux et d'autant plus redoutables : le

pretre lui-meme — c'est tout dire — craint de surprendre
le Seigneur du Bois. De hideux autels s'y dressent et les

arbres sont arroses de sang humain 4. En resume, Lucain a

1 Cf. Pichon, Les sources de Lucain, 32 ss.

2 Voir P. M. Duval, Notes sur la civilisation Gallo-romaine, IV, Etudes
celtiques 8/1, 1958, 41-58. J. de Vries, La religion des Celtes, trad. Jospin
(Paris 1963), 28.

3 Cf. Fr. Le Roux, Les druides (1961), 127.
4 Sur les bois sacres et le culte des arbres chez les Celtes, cf. J. de Vries,
op. cit., 195 ss.



LUCAIN ET LA RELIGION

ete surtout sensible aux aspects repoussants et terrifiants des

cultes gaulois.
Envers ceux de l'Egypte il adopte une attitude d'hostilite

et de denigrement. II est bien informe, sans avoir eu d'ailleurs
ä se donner beaucoup de peine, puisqu'il disposait du traite
De situ et sacris Aegyptiorum que Seneque avait rapporte de

son sejour en Egypte 1. II ne manifeste quelque bienveillance

que pour le culte oraculaire de Jupiter-Hammon (9, 511 ss.),

sans doute parce que ce dieu etait hellenise depuis long-
temps2. Pour les autres cultes egyptiens, qui pourtant
etaient en vogue ä Rome de son temps, il n'eprouve pas la

moindre attirance : «Nous avons repu, dit-il, s'adressant

a l'Egypte, dans les temples romains ton Isis et tes chiens
demi-dieux et tes sistres qui invitent aux lamentations, et
l'Osiris dont vous temoignez par vos pleurs qu'il n'est

qu'un homme» (8, 831-833). Ce ton de libre-penseur se

retrouve dans la description du festin offert ä Cesar par
Cleopätre ; on sert des oiseaux, des betes sauvages dont les

convives vont se regaler : ce sont les dieux de l'Egypte —
Multas uolucresque ferasque Aegipti posuere deos (10, 158 s.).
Pour le fils aine de Pompee, Isis, Osiris et Apis sont respon-
sables du meurtre inexpiable du heros ; ils doivent etre
chäties sans pitie (9, 158 ss.). Caton contient sa colere, mais

l'approuve : autant dire que Lucain ne bläme pas la haine du

jeune homme, et s'inscrit dans la tradition des poetes augus-
teens qui, apres Actium, condamnaient les dieux egyptiens 3.

Tout compte fait, cultes et dieux etrangers n'occupent
qu'une place fort reduite dans le poeme. Et les dieux romains

eux-memes, j'entends les dieux individualises, nommement
designes, n'apparaissent que tres rarement, et ne font rien.

1 Cf. Pichon, op. cit., 47 s.

2 Voir Fr. Cumont, Les religions orientales dans l'Empire romaini, 233 et n. 9 :

Hammon « n'est qu'ä demi egyptien».
3 Virg., Aen., 8, 698. Prop., 4, 11, 41.



i66 HENRI LE BONNIEC

C'est justement une originalite de la Pharsale que d'avoir
renonce aux interventions des dieux, traditionnelles pour-
tant dans i'epopee. Eumolpe, le poete ridicule que Petrone
met en scene dans le Satiricon, voit dans les ministeria deorum

l'ornement obligatoire de tout poeme epique qui se respecte
(Sat., 118). L'illustration de cette theorie nous est fournie

par le Bellum ciuile qui refait ä sa fa^on le premier livre de la
Pharsale: les Immortels s'y partagent en deux camps;
Cesar est protege par Mars et Minerve, et naturellement par
Venus, sa mere ; mais Apollon et Diane, Mercure et Hercule
se prononcent pour Pompee (Sat., 124, 265 ss.). On a trouve
de nombreuses raisons a l'innovation de Lucain; sans

pretendre examiner toutes celles qu'on a alleguees, j'indi-
querai les plus importantes, ä mon avis du moins. Le sujet,
moderne, pleinement historique, depourvu de toute aura

legendaire, interdisait, sous peine de ridicule, toute participation

directe des dieux a i'action. D'autre part, les

preferences philosophiques de l'auteur devaient lui faire dedaigner
ces inventions poetiques : dans le De natura deorum (2, 70)
de Ciceron, le stoicien Balbus se moque des poetes qui,
comme Homere, nous montrent les dieux prenant parti
pour les Grecs ou les Troyens, ou encore menant leurs

propres guerres contre les Titans ou les Geants ; il ne voit
dans tout cela que sottise et bavardage. S'il est vrai, comme
le pense Mlle Marti1, que Lucain a donne une signification
philosophique aux evenements de la guerre civile, s'il a voulu
en faire le Symbole des luttes de l'humanite en marche vers
l'ideal de sagesse stoicienne, on comprend que les grands
hommes aient pris dans son epopee la place des dieux.

Ajoutons qu'il ne croyait pas aux divinites traditionnelles,
pas plus que ses contemporains « eclaires» ; il a done sage-
ment renonce a une affabulation qui n'eüt ete que froide
convention.

1 The Meaning of the Pharsalia, AJPh 66, 1945, 352-376.



LUCAIN ET LA RELIGION 167

Pourtant les mentions collectives et anonymes des dieux
sont innombrables dans la Pharsale : tres souvent l'auteur
ou les personnages mettent en cause les dei, les superi, les

numina, les caelicolae, le caelum ; on leur reproche d'agir pour
le malheur des hommes, ou encore de ne rien faire. Certes
les dieux ne sont pas absents du poeme, mais ce ne sont pas
des luttes entre les divinites de l'Olympe qui expliquent les

vicissitudes de la guerre civile. Nous verrons que l'explication
derniere doit etre cherchee dans une conception philoso-
phique de la marche du monde; mais il nous faut d'abord
etudier l'attitude de Lucain envers les dieux, en prenant le

mot dans son sens le plus traditionnel. Nous aurons soin de

n'utiliser que des textes ou il parle en son nom, ou bien des

declarations de personnages qu'on peut considerer comme
ses porte-parole.

Laissons de cote certains tours formulaires du type
di melius, qu'utilisent aussi bien Pompee que Cesar (2, 537 ;

3, 93). Les textes significatifs sont le plus souvent passionnes,
quelquefois sceptiques. Au beau milieu de la description du
bois sacre des Massaliotes, le poete formule cette reserve,
tres ovidienne : « S'il faut en croire l'antiquite qui revere
les dieux »(3, 406), au risque d'affaiblir l'impression d'horreur
religieuse qu'il veut susciter. A l'occasion, il critique la fable

mythologique, au nom d'une exigence de la pensee philoso-
phique : on nous dit que Venus est nee des Hots de la mer,
mais peut-on admettre qu'une divinite ait eu une naissance,

un commencement? (8, 457-459) *. Le plus bei exemple
de rationalisme, c'est l'explication qui nous est proposee de

l'origine des boucliers sacres que portaient les Saliens ; la

tradition les disait tombes du ciel aux pieds de Numa.
Mais on peut penser que c'est tout simplement le vent qui
les a apportes, quand on voit avec quelle violence le simoun

1 Les Commenta Bernensia attribuent aux stoiciens ce raisonnement: Utique
si non fuit (deus), potest et non esse. Initium enim habere non potest quod non habet

finem.



x 68 HENRI LE BONNIEC

arrache aux soldats de Caton casques, javelots et boucliers.
Qui sait s'il ne va pas donner naissance ä quelque « prodige »

nouveau, en les laissant choir chez un peuple lointain?
(9, 474-480). Cette curieuse theorie semble originale. On la

lirait sans surprise dans le Dictionnaire philosophique de

Voltaire.
Mais d'ordinaire la passion l'emporte sur le scepticisme,

et les dieux sont mis en accusation avec une rare violence,
non seulement par les personnages dans le malheur, mais

par Lucain qui les invective en son propre nom. Certes il
arrive que les dieux, meme dans l'epopee classique, se voient
reprocher leur durete envers les mortels : par exemple Zeus
dans 1 'Odyssee (20, 201). Tout le monde se souvient de

l'exclamation douloureuse de Virgile: Tantaene animis
caelestibus irae? (Aen., 1, 11). Mais aucun poete ancien n'est
comparable ä Lucain pour la vehemence et la constance
dans l'invective blasphematoire. I. E. Millard a pu ecrire
sans trop d'exageration que le poete ne caracterise les dieux

que par leur hostilite envers l'humanite 1. Recemment M. Paul

Jal a montre dans un excellent article, fort bien documente
et auquel nous renvoyons, comment la litterature latine a

attribue un role « coupable» et meme « degradant» aux
dieux juges responsables des guerres civiles 2. Ainsi replace
dans une tradition litteraire, le requisitoire de Lucain se

comprend mieux ; il n'en reste pas moins le plus implacable
de tous.

Nous devrons nous contenter de quelques exemples

caracteristiques, qu'on pourrait aisement multiplier. Le ton
est donne par 1'« ouverture» du livre 2 (v. 1) : «Alors
se revela la colere des dieux»... Le poete approuve
les plaintes des Romains : iustas in numina saeua querellas

1 Dans sa dissertation toujours utile ä consulter, Lucani sententia de deis et fato
(1891). Voir, sur la culpabilite des dieux, p. 12 ss.

2 Les dieux et les guerres civiles dans la Rome de la fin de la Republique,
REL 40, 1962, 170-200.



LUCAIN ET LA RELIGION 169

(2, 44). Les dieux sont mechants, ou impuissants, puisqu'ils
reservent leur colore aux malheureux, alors que la Fortune
sauve souvent les coupables (3, 448 s.). Quand ils ont decide
de «tout bouleverser», ils font en sorte que la responsa-
bilite des malheurs retombe sur les hommes : c'est dans le

camp de Pompee qu'on exige la bataille (7, 58-61). Iis
goütent ä faire le mal une joie sadique : au lieu de sauver la

liberte de Rome, ils permettent les crimes de Curion, afin
d'avoir le plaisir de les chätier (4, 808 s.). Les dieux injustes
ont besoin du pardon des hommes : Carthage et Marius,
se consolant mutuellement, ignouere deis (2, 92 s.). Le comble,
c'est que Cesar pardonne aux dieux qui avaient ose contrarier
un moment ses desseins (4, 123). II est difficile d'aller plus
loin dans la derision. Autrefois les Romains pieux offraient
des sacrifices expiatoires pour restaurer la pax deorum;

voici les dieux reduits, ou presque, a solliciter ce qu'on
pourrait appeler la pax hominum. Le Pere des dieux et des

hommes, que le rituel invoque sous le nom d'Optimus, est

apostrophe rudement: Saeue parens «Pere impitoyable»
(2,59)... Les hommes sont vraiment trop bons: Jupiter, pro-
tecteur du Latium, a permis son asservissement par Cesar.

Les Romains, pour le punir, auraient bien du le priver
des Feries Latines qu'il n'avait pas meritees (5, 400-402).

Voilä une passion qui n'est guere philosophique, mais

Lucain ne pretend pas etre un sage. U n'a pas non plus
conduit son heros jusqu'au bout du chemin de la perfection,
car Pompee mourant garde un visage irrite contre les dieux :

iratamque deis faciem (8, 665), ce qui, en toute rigueur, est

indigne d'un stoicien. Les notions de colere ou de malveil-
lance des dieux n'ont d'ailleurs pas de sens : Seneque nous
l'enseigne : « Les dieux sont bienfaisants par nature. II ne
faut pas dire qu'ils ne veulent pas nuire : ils en sont inca-

pables. Ils ne peuvent ni subir ni commettre l'injustice h »

1 Epist., 95, 49. Cf. De ira, 2, 27 : les dieux immortels n'ont ni la volonte
ni la possibilite de faire du mal, car leur nature est douce et tranquille, etc.



HENRI LE BONNIEC

Mais on n'ecrit pas une epopee avec des maximes de

philosophe.
Parmi les divinites de la religion traditionnelle, il en est

une qui, au temps de Lucain, etait devenue la deesse par
excellence, c'est la Fortune. Un texte de Pline l'Ancien,
posterieur de quelques annees seulement a la Pharsale,

atteste combien ce culte etait vivant et repandu : « Dans
le monde entier, en tout lieu, a toute heure, les voix de tous
les hommes invoquent et nomment la seule Fortune; on
n'accuse qu'elle, eile seule est coupable, on ne pense qu'a
eile ; a eile seule vont les eloges, les reproches et on 1'adore

en l'insultant; ailee et volage, regardee meme comme
aveugle par la plupart, vagabonde, inconstante, incertaine,
changeante, eile favorise ceux qui n'en sont pas dignes h »

Souvent Lucain lui aussi attribue ä la Fortune ce role de

divinite supreme, mais alors que Pline insiste sur la versatility

de la deesse parce qu'il la congoit surtout comme la

Tyche hellenistique, cette caracteristique est rare dans la
Pharsale : dans la bataille, par exemple, la Fortune est incertaine

et fait un coupable de qui eile veut (7, 487 ss.). D'ordi-
naire, loin d'etre la personnification du Flasard, la Fortune
est une puissance qui poursuit des desseins definis, generale-
ment mauvais. Elle est prise ä parti aussi souvent que les

dieux et avec autant de vehemence ; nous ne citerons que
quelques pieces du dossier de 1'accusation : eile est capable
d'inuidia envers le peuple Romain (1, 83 s.), de meme que,
dans VHercule Furieux de Seneque (524), eile se montre inuida

a l'egard des hommes de cceur. Elle est injuste, puisqu'elle
a impose la servitude aux Romains qui, nes apres les guerres
civiles, n'en portaient pas la responsabilite, sans leur donner
la possibility de se battre pour defendre leur liberte (7, 645 s.).
Elle est cruelle et deloyale : si eile semble accorder sa faveur
ä Curion, c'est pour mieux le tromper et le mener a sa perte,

1 Nat., 2, 22 (trad. Beaujeu).



LUCAIN ET LA RELIGION

voulue par les destins (4, 710 ss. ; 737 s.). Elle se joue des

hommes et les berce de vains espoirs : lorsqu'elle met face

a face en Epire Cesar et Pompee que ne separe plus qu'une
mince bände de terre, l'univers en attente peut croire qu'il
vont reculer devant le supreme forfait; cette esperance est
vaine (5, 468 ss.). Elle se menage un spectacle de choix : le

duel des deux grands capitaines, ce couple de champions
qu'elle a reserve pour l'heure fatidique (5, 1-3). Ce goüt
bien romain du spectacle se pimente d'une pointe de sadisme

quand la lutte est inedite et desesperee : Sceva aux prises ä

lui seul avec une armee, voilä un couple de gladiateurs vrai-
ment inoui {par nouum, 6, 191). Lorsqu'elle semble pitoyable,
c'est qu'elle est rassasiee de cruautes : « Enfin les malheureux

re9urent de la Fortune, lasse de les exposer ä un si grand
peril, un secours longtemps attendu» (9, 890 s.). Elle montre
ä Pompee, en songe, cette Rome qu'il ne doit plus revoir
(7, 23 s.), mais cette consolation est derisoire.

La Fortune se specifie et se diversifie dans le culte romain
en Fortunes particulieres, divinites tutelaires d'un lieu, d'un
moment, d'une personne, d'une collectivite. On trouve dans

la Pharsale la notion de fortuna loci1: c'est pour son malheur

que Curion s'imagine que «la fortune des lieux mene les

guerres » (4, 661 s.). La fameuse Fortune de Preneste, deesse

poliade et de surcroit oraculaire, n'a rien su prevoir, rien

pu proteger : eile voit passer au fil de l'epee tous les habitants

de sa cite (2, 193 s.). Quand deux Fortunes entrent
en conflit, la plus forte 1'empörte : c'est ainsi que l'issue
de la lutte n'est pas douteuse entre la Fortune de Cesar et
le destin de l'Egypte «destin» etant ici synonyme de

«Fortune» (10, 3 ss.). La Pharsale est, en un sens, le recit de la

lutte entre les deux Fortunes exceptionnelles de Cesar et
de Pompee, cette derniere se confondant parfois avec celle

de Rome (8, 686). Ces deesses tutelaires tiennent le role

1 Cf. Liv., 6, 28. Ov., Met., 4, 566.



172 HENRI LE BONNIEC

des divinites olympiennes qui protegeaient les heros dans
les epopees classiques : Athena veillant sur Ulysse, Venus
sur Enee. Seules, les Fortunes des dirigeants ont de l'impor-
tance ; c'est dans la bouche de Cesar qu'est mise la celebre
sententia aristocratique : humanum paucis uiuit genus (5, 343),
mais il faut noter que Lucain la reprend ä son compte,
lorsqu'il s'ecrie : « O grands hommes, vous dont la Fortune
a laisse des traces sur le globe, vous dont les destins ont
occupe le Ciel tout entier» (7, 205 s.) 1. Dans le passe,
Pompee a connu, plus que tout autre peut-etre, les faveurs
de la Fortune, mais voici qu'elle l'abandonne (nous aurons
a revenir sur cette idee). Le malheureux se rend compte
que les dieux sont passes ä l'ennemi, ainsi que les destinees
de Rome; il ne lui reste plus qu'ä « condamner sa propre
Fortune » (7, 647 ss.). Ainsi s'explique la fuite deconcertante,
avant meme la fin du combat, de cet excellent Stratege 2.

Quant ä la Fortune de Cesar, eile est si celebre et Lucain
nous la rend si obsedante qu'on nous excusera peut-etre
de ne pas nous attarder sur ce sujet. Remarquons que Cesar
s'est bien garde, dans ses Commentaires, de mentionner sa

propre Fortune. C'est Lucain qui le fait parier avec l'in-
croyable arrogance du predestine pleinement conscient;
au pilote de la barque ou il a pris place, malgre la tempete,
il declare en effet: « Une seule chose justifie tes craintes,
c'est d'ignorer qui tu transportes. C'est un homme que
les dieux n'abandonnent jamais, que la Fortune traite mal

quand eile ne fait que repondre a ses vceux» (5, 581-583).
Lucain n'a-t-il pas voulu diminuer les merites de Cesar,

en insinuant que tout lui reussit, quoi qu'il fasse A Dyrra-
chium, a Alexandrie, il devrait trouver sa perte ; les deux
fois, l'ennemi commet une faute decisive : Pompee n'exploite
pas sa victoire (6, 299 ss.), les Egyptiens ne donnent pas
1 C'est un des nombreux textes oü « Fortune » et « destins » sont synonymes.
2 Cf. le decouragement de Pompee, comprenant avant la bataille que tout
est perdu: 7, 85 ss. ; 113 s.



LUCAIN ET LA RELIGION 173

l'assaut au palais (10, 482-485), car « les destins s'y opposent
et c'est la Fortune qui veille et sert de rempart». La Fortune
de Cesar est si importante pour le monde qu'elle finit par
se confondre avec la Fortune, qui d'ailleurs n'est qu'un
aspect du Destin. C'est ainsi que se comprend la scandaleuse

capitulation des dieux qui finissent toujours par s'incliner,
malgre des velleites de resistance, devant la Fortune du
dictateur l. Ce sont les dieux qui ont suscite la mutinerie
(5, 239 ss.) dont finalement Cesar triomphera en faisant

appel ä sa Fortune ; de meme, lorsqu'il est assailli par la

tempete, il comprend que les dieux veulent le perdre. Mais
cette fois encore un miracle le sauve et, en touchant terre,
il « recouvre sa Fortune» (5, 654 ss. ; 677).

Pour remplacer les Olympiens auxquels il ne croyait pas,
nous avons vu que le poete faisait appel soit ä la puissance
collective et anonyme des dei, soit ä une deesse personnelle,
la Fortune. Souvent aussi Lucain donne a cette Force le

nom de fatum (ou fata), mais cette notion est en principe
impersonnelle et assurement plus philosophique que reli-
gieuse. Normalement le Fatum, meme s'il est plus ou moins
individualise et personnifie, comme souvent dans la Pharsale,

ne saurait etre considere comme une divinite. II serait
absurde de lui adresser des prieres et des sacrifices. II arrive

que la Fortune apparaisse comme la Force chargee d'executer
les decisions du Destin (2, 131 ss. ; 4, 737 s.) ; le plus souvent
Fortune et Destin sont deux aspects de la meme realite :

les hommes ne connaissent pas le Destin, il ne se manifeste

a eux que par les faveurs, et plus souvent par les coups de

la Fortune, dont Paction leur parait irrationnelle. Comme
l'a dit tres justement MUe J. Brisset2, la Fortune «n'est
que l'apparence inintelligible du Destin». Souvent Lucain,
se contentant d'une verite poetique, utilise les mots dei,

1 Comme l'a bien vu M. O. Schönberger, Zu Lucan. Ein Nachtrag, Hermes

86, 1958, 236 s.

2 Les idees politiques de Lucain (Paris 1964), 57.



174 HENRI LE BONNIEC

Fortuna et fatum comme approximativement synonymes 1.

Cependant le probleme du fatum, au sens rigoureux du mot,
releve de l'expose de M. O. S. Due, qui traitera de l'attitude
philosophique de Lucain; nous nous contenterons, le

moment venu, de dire quelques mots des rapports entre la

divinite et le destin.

Lorsqu'il invective, comme nous l'avons dit, les dieux
et la Fortune — et souvent aussi le Destin — Lucain adopte
le point de vue populaire et donne libre cours a son
temperament passionne. Son genie poetique et sa rhetorique
puissante donnent une forme artistique aux revokes de

l'homme de la rue. Mais il y a deux hommes en lui: il n'est

pas seulement 1'« echo sonore » des coleres et des blasphemes
du Romain « moyen » ; parfois il se livre a des meditations
philosophiques dont le ton rappelle, mutatis mutandis, le

poeme de Lucrece. II est temps de nous demander quelle
est la vraie pensee de Lucain sur la nature des dieux.

A trois reprises, ä propos des presages annonciateurs
de la guerre civile (2, 1-15), de 1'oracle de Delphes (5, 86-96),
et de celui d'Hammon (9, 573-584), il confie au lecteur,
directement ou par la bouche de Caton, ses inquietudes
theologiques et ses convictions. La coloration stolcienne
de ces trois passages est evidente a premiere lecture ; mais

il sera interessant de montrer ä quel point le contenu
doctrinal de ces textes concorde avec le stoicisme contemporain,
celui de Seneque en particulier, jusque dans le detail de

l'expression.
On sait que les stoiciens appellent Zeus ou Jupiter la

divinite supreme, ou plus exactement unique, dont les dieux
de la mythologie sont consideres comme des emanations.
Le fameux Hymne de Cleanthe (v. 1-2) salue en Zeus «le
plus glorieux des Immorteis, que Ton designe sous tant de

noms divers». Cornutus, le professeur de philosophic de

1 Pichon, op. cit., 172. — Fr. Altheim, Römische Religionsgeschichte, II (1953),

290 ss.



LUCAIN ET LA RELIGION J75

Lucain, developpe cette doctrine dans son Abrege de theologie

grecque (9, p. 9 Lang) : « Zeus est le Pere des dieux et des

hommes... II est Sauveur et Protecteur... II est la cause de

toutes choses et veille sur toutes.» II est Päme du monde

qui «vit ä travers le tout et qui est cause de la vie pour les

vivants ; c'est pour cela qu'on dit que Zeus regne sur le

tout, de meme que l'äme regne en nous» (ibid., 2, p. 3).

Mais c'est chez Seneque qu'on trouve les textes les plus
explicites, que Lucain a certainement connus (au moins
partiellement). Dans un des traites les plus anciens, la
Consolation ä Helvia (8, 3), le Dieu supreme, Demiurge de

l'Univers, est ainsi qualifie: Dieu tout-puissant, Raison

incorporelle ouvriere d'ceuvres immenses, Souffle divin
repandu avec une egale tension dans les plus grandes et les

plus petites choses, Destin et enchainement immuable de

causes indissociables (formator nniuersi; deus potens omnium;
incorporalis ratio ingentium operum artifex; diuinus Spiritus per
omnia maxima ac minima aequali intentione dijfusus; jatum et

immutabilis causarum in se cohaerentium series). Meme ensei-

gnement dans une des dernieres ceuvres du philosophe, les

Questions naturelles (z, 45) : le Jupiter des stolciens n'est pas
celui qui envoie la foudre, c'est le Conducteur et le Gardien
de l'univers, l'Ame et l'Esprit du monde, le Maitre et
1'Artisan de cette ceuvre (rectorem custodemque uniuersi, animum

ac spiritum mundi, operis eins dominum et artificem). On peut
l'appeler tout aussi bien Destin, Providence, Nature, Monde *.

Nous retrouvons la meme doctrine dans les textes de Lucain
mentionnes ci-dessus. Au debut du livre 2 (1-15), les termes
suivants sont employes successivement pour designer la

Puissance supreme : d'abord mundus et natura, con£us comme
des etres vivants et agissants ; puis rector Olympi, c'est-ä-dire

1 Cf. Deproii., 5,8: Dieu est omnium conditor et rector. — De bene/., 4, 7 : Quid
aliud est natura quam deus et diuina ratio toti mundo partibusque eins inserta? Dieu
est auctor rerum nostrarum; on peut aussi l'appeler Jupiter Tonans ou Stator,

fatum, Cause premiere.



i76 HENRI LE BONNIEC

Jupiter; enfin parens rerum, c'est-ä-dire le Demiurge, qui a

donne forme a la matiere et a etabli pour l'eternite les causes,
se soumettant lui-meme a la loi universelle. D'autre part,
Lucain utilise la theorie de l'Ame du monde 1 pour rendre

compte de l'inspiration de la Pythie : il se demande quel
dieu du ciel se cache dans l'antre sacre sous le nom de Pean-

Apollon et conclut qu'il s'agit «peut-etre d'une bonne

partie de Jupiter tout entier, enfermee dans la terre pour la

guider et maintenant le globe en equilibre dans Pair vide,
qui ressort par la caverne de Cirrha et est aspiree, tout en

restant unie au dieu Tonnant dans Tether» (5, 86-96). Rien
de surprenant ä cela, puisque Dieu est immanent au monde
entier : « A-t-il une autre demeure que la terre, la mer, Pair,
le ciel?... Jupiter, c'est tout ce que nous voyons, tout mou-
vement que nous faisons » (Iuppiter est quodcumque uides, quod-

cumque moueris [9, 578-580]). On notera la similitude avec
le texte suivant de Seneque {Nat., 2, 45) : on peut appeler
Jupiter mundus, sans crainte de se tromper; ipse enim est

hoc quod uides totum, partibus suis inditus, et se sustinens et sua.

Diffuse dans le monde materiel, la divinite reside aussi

en chacun de nous; c'est ce que professe Caton : « Tous,
nous sommes inseparables des dieux (haeremus superis), et,
meme si Toracle se tait, nous n'agissons que par la volonte
de la divinite» (9, 573 s.). C'est exactement ce que Seneque
enseigne a Lucilius {Epist., 41, 2) : « Un esprit sacre reside
a Tinterieur de nous-memes, qui observe et controle nos
bonnes et nos mauvaises actions... Nul n'est homme de

bien sans Tintervention de la divinite».
Nous avons vu que la divinite pouvait etre identifiee

avec le Destin. II en resulte que la priere de demande devient
inutile; cette consequence n'a pas echappe a Lucain : ä

Delphes « on ne per$oit pas de vceux coupables chuchotes

1 Cf. l'expose d'Anchise, A.en. 6, 724-727 : Prmcipto caelum ac terras camposque
hqnentes / lucentemque globum lunae Titamaque astra j Spiritus mtits aht, totamque
mfusa per artus / mens agitai molem et magno se corpore miscet.



LUCAIN ET LA RELIGION 177

imperceptiblement, car le dieu interdit aux mortels tout
voeu, en chantant un avenir determine que nul ne peut
changer» (5, 104-106) l. Le stoicien ne distingue d'ailleurs

pas entre les prieres coupables et les autres, car toutes sont
vaines : Quid uotis opus est?, dit Seneque (Epist., 31, 4).
« Chacun voit s'accomplir ce qui lui a ete promis... Nos

vceux, nos peines sont inutiles : chacun n'aura que ce qui
lui a ete assigne le premier jour de son existence» (Cons.

Marc., 2i, 6).
Lucain n'a pas elude le vieux probleme qui se pose dejä

dans les epopees homeriques, du rapport entre Zeus-Jupiter
et le Destin. Mais il n'a pas pris nettement position. Au debut
du livre 2 (7-11), il formule l'hypothese selon laquelle la

divinite a fixe une fois pour toutes, au moment oü eile a

organise la matiere brute, l'enchainement des causes, s'astrei-

gnant elle-meme a la loi qui regit le monde. C'est precise-
ment ce qu'ecrit Seneque dans le De prouidentia, 5,8 : Ille
ipse omnium conditor et rector scripsit quidem fata, sed sequitur;
semper paret, semel iussit. Chez Virgile, Jupiter est lie par les

destins, mais semble bien les avoir lui-meme prescrits2. Lucain
remet tout en question ä propos de 1'oracle de Delphes : ou
bien le dieu chante le destin (qui par consequent est dej a fixe),
ou bien c'est ce qu'il ordonne par son chant qui devient le

destin (5, 92 s.). Quand l'oracle a parle, le poete se demande

pourquoi il a borne ses revelations au sort que le destin

reserve ä Sextus Pompee: pourquoi ne pas predire les

desastres de la guerre et l'assassinat de Pompee « Est-ce

que les dieux n'ont pas encore decide un si grand forfait?
Est-ce que, les astres hesitant encore a condamner Pompee,
le destin de tant d'hommes reste en suspens?» (5, 198-205).
Cette fois, les dieux fixent le destin —• ou du moins peuvent
le retarder. Et l'interference de l'astrologie vient tout
1 Perse, disciple de Cornutus et ami de Lucain, condamne lui aussi les prieres
honteuses qui se chuchotent dans les temples (Sat., 2, 5 ss.).

2 Cf. en dernier lieu P. Boyance, La religion de Virgile, 47.



x78 HENRI LE BONNIEC

brouiller. Le moins qu'on puisse dire, c'est que Lucain n'a

pas de conviction bien arretee et que pour lui la question
reste ouverte. Peut-etre pensait-il qu'elle est insoluble pour
l'esprit humain.

Un bon stoicien croit a la Providence, qui n'est autre que
la Pensee du Dieu supreme. Lucain y croit ou s'efforce d'y
croire, et cherche ä la justifier. Quand il s'agit du monde

physique, sa täche est relativement aisee ; il donne comme
son oncle une explication finaliste de la crue du Nil1: si le
fleuve deborde, c'est que la Nature, qui est une Mere (Natura
parensj, a voulu qu'il en füt ainsi pour le bien des hommes.
La preuve, c'est que le Nil ne sort pas de son lit en hiver,
comme les autres fleuves, mais au milieu de Pete, afin de

temperer la chaleur excessive (10, 228-239). On Peut penser
qu'avec le Nil, qui fait vivre l'Egypte, les stoiciens ont
vraiment la partie belle. Mais Lucain se heurte au probleme
du mal: la cote des Syrtes, par exemple, est une region
desheritee, dont Jupiter ne s'est pas soucie, et que la Nature
a « miserablement abandonnee» (9, 310 s. ; 435 ss.). On peut
croire que c'est une terre depourvue de toute utilite. Mais
cette idee ne satisfait pas le poete qui prefere, comme le

remarque R. Pichon (op. cit., 170), une autre explication :

«Les Syrtes seraient une mer progressivement dessechee

par le soleil; dans cette seconde hypothese, la puissance
creatrice ne serait pas coupable.» Mais comment expliquer
que la Libye foisonne de dangereux reptiles Cette Nature,
qui est une Mere (parens) quand il s'agit du Nil, est main-
tenant qualifiee de nocens, epithete inadmissible pour un stoicien

rigoureux (9, 629). Le probleme des animaux nuisibles
etait discute dans les ecoles : on demandait aux stoiciens

pourquoi la divinite qui, selon eux, faisait tout pour le bien

1 Cf. Sen., Nat., 4 A, 2, 1 : « La Nature a regie le Nil de telle maniere qu'il
inonde l'Egypte au moment oü la terre, le plus brülee par des chaleurs torrides,
absorbe l'eau le plus profondement pour en utiliser de quoi remedier ä la
secheresse de Tannee» (trad. Oltramare).



LUCAIN ET LA RELIGION *79

des hommes, avait cree une teile quantite de serpents veni-
meux 1. La reponse de Lucain est tout ä fait orthodoxe :

il ne faut « se plaindre ni de l'Afrique ni de la Nature» ;

ce sont les hommes qui sont coupables d'etre venus sur
cette « terre des serpents» (9, 854-862). La responsabilite
du mal est rejetee sur l'humanite. « Rien n'arrive sans toi,
dit 1'Hymne ä Zeus de Cleanthe, excepte les actes que font
les mechants dans leur folie2.» En penetrant dans un
domaine interdit, les Romains ont commis une faute, qui
exige expiation (poenas, 859). D'ailleurs la Nature a mis le
remede a cote du mal: les Psylles guerissent les morsures
de serpents (9, 890 ss.). Tout de meme, le poete ne semble

pas tout a fait satisfait: il avoue que ni son etude ni son
labeur n'ont pu lui apprendre pourquoi la Libye est infestee
de pareils fleaux (9, 619-622). II conte longuement la legende
etiologique qui fait naitre du sang de Meduse les serpents
de Libye, mais il souligne qu'il s'agit d'une fable trompeuse,
qui ne saurait tenir lieu d'une veritable explication (9, 622 ss.).

II y a plus grave : Lucain a peche contre la Providence
en attribuant un pouvoir exorbitant aux carmina des sorcieres
thessaliennes ; il ose dire que la divinite les ecoute malgre
eile et que sous leur contrainte elle se detourne de sa täche :

assurer la revolution du cosmos (6, 445-448 ; cura poli
caelique uolubilis). Voilä une atteinte a l'ordre du monde

que le stoicisme ne saurait admettre ; mais la credulite de

Lucain ä l'egard de la magie est deconcertante. Nous aurons
a y revenir.

En choisissant de chanter la guerre civile, le poete allait
au-devant des pires difficultes : comment continuer a croire,
au milieu des horreurs de ces luttes fratricides, que la Provi-

1 Cic., Ac., 2, 120. C'est l'objection que faisait probablement Cotta aux
Steudens dans la lacune du De nat. deor., 3,65. Voir les textes cites par A. S. Pease,

p. 1231 de son edition.
2 Cf. E. Brehier, Hist, de la Philosophie, 1, 318 : « Le mal moral ou vice est
du ä la liberte de l'homme qui s'eleve contre la loi divine.»



i8o HENRI LE BONNIEC

dence n'a en vue que le bonheur de l'humanite? Une fois
au moins, Lucain semble avoir desespere ; avant la bataille il
laisse echapper ce blaspheme : «Non, nous n'avons pas
de dieux ; puisque c'est le hasard aveugle qui entraine les

siecles, nous mentons quand nous disons que Jupiter regne.
II contemplera du haut de l'ether les massacres de Thessalie,
alors qu'il tient la foudre... Nul dieu ne s'est jamais soucie
des affaires des hommes: mortalia nulli sunt curata deo» (7,445-
448 ; 454 s.). La negation de la Providence est formelle ;

mais il faut faire la part de la rhetorique ; et surtout, un cri
de desespoir est bien naturel ä une heure si tragique. A lui
seul, ce texte ne saurait equilibrer les innombrables passages
oil s'affirment les convictions stoiciennes du poete. On se

gardera de faire de lui — meme pour un instant — un
disciple d'Epicure : dans une perspective epicurienne il est

absurde de reprocher a la divinite de se desinteresser des

affaires humaines.
La veritable pensee de Lucain nous est livree par les vers

souvent cites ou il expose les causes de la guerre civile.
La premiere cause est de caractere philosophique et c'est
eile qui donne son sens ä tout le poeme. Ce qui a ravi la

paix au monde, c'est «1'enchalnement jaloux des destins,
le droit refuse ä toute grandeur de subsister longtemps, les

lourdes chutes sous un fardeau excessif et Rome incapable
de se soutenir davantage» (1, 70-72). A la conception stoi-
cienne du Destin est unie ici la vieille notion de la Nemesis,
qui punit toute demesure. Cette croyance populaire est bien
anterieure aux speculations du Portique, mais eile avait ete

adoptee par les stoiciens, puisque nous la retrouvons dans
VHymne ä Zeus de Cleanthe (v. 18) : «Tu sais reduire ce qui
est sans mesure.» Lucain pouvait retrouver dans le milieu
familial des idees semblables : son grand-pere explique la
decadence de 1'eloquence en invoquant « une fatalite, dont
la loi jalouse et eternelle veut que tout ce qui est parvenu
au falte retombe jusqu'en bas, et d'une chute plus rapide



LUCAIN ET LA RELIGION l8l

que la montee » (Seneque le Rheteur, Controv., i, pref. 6;
trad. H. Bornecque). La concordance des deux explications
est frappante, jusque dans le vocabulaire :

Lucain Senäque

Inuida fatorum series summisque negatum fato quodami cuius maligna
stare diu nimioque graues sub pondere lapsus perpetuaque in rebus omnibus
nec se Roma ferens. lex est, ut ad summum per¬

due t a rursus ad infimum, uelo-

ems qtitdem quam ascenderant^

relabantur.

Seneque le philosophe a developpe des idees semblables :

«Des periodes fixes reglent revolution universelle : tout
doit naitre, croitre, s'eteindre... Ces cites dominatrices...

qui font la parure et l'orgueil des empires auxquels elles sont
soumis'es, un jour on se demandera oü fut leur place ; diverses

puissances de mort les auront aneanties l. » Dans VAgamemnon

(57 ss.), le chceur declare que la Fortune place au bord d'un
precipice ceux qu'elle eleve trop haut; dans YCEdipe (909 s.),

il rappeile que « tout ce qui passe la mesure reste en suspens
sur un sol mouvant». Lucain lui aussi donne ä cette loi une
valeur universelle: «Les grandes choses s'ecroulent sur
elles-memes : telle est la limite que les dieux ont imposee
ä la croissance de ce qui est prospere» (1, 81 s.). La chute
de la grandeur romaine en est un cas particulier 2. La chute
de Pompee egalement: on notera que le role de Nemesis,
qui n'est pas une divinite romaine, est tenu par la Fortune.
Celle-ci « s'est lassee des triomphes de Pompee et l'a aban-
donne» (2, 727 s.). Elle lui fait payer «la ran^on d'une

longue faveur» (8, 21 ss.). «Au falte des grandeurs eile l'a
frappe d'un coup mortel et, sans pitie, eile lui a fait payer

1 Epist., 71, 13-15 (trad. H. Noblot) ; v. les autres textes que cite F. Prechac
ad loc.

2 Cf. l'etude d'E. Dutoit, Le theme de «la force qui se detruit elle-meme »

et ses variations chez quelques auteurs latins, REE 14, 1936, 365-373. Cette
notion ne se confond pas avec celle que nous etudions, mais lui est apparentee.



I 8 2 HENRI LE BONNIEC

en un jour tous les desastres dont eile l'avait exempte durant
tant d'annees» (8, 701 ss.). Quant ä Cesar, il peut bien jouir
d'une chance insolente, pour lui aussi viendra l'heure de

Nemesis; Brutus ne pourra le tuer a Pharsale, car Yhybris
du tyran doit d'abord atteindre sa limite extreme : la victime
sera alors immolee (7, 592 ss.). II echappera aux machinations
de Pothin, parce que ce sont les senateurs vaincus que la
Fortune veut arroser de son sang (10, 338 ss.). Cette loi de

compensation permet ä Lucain de ne pas desesperer, en
attendant les revanches de l'avenir. Elle sauvegarde, tant
bien que mal, la notion de Providence.

II est normal qu'un poete stoicien admette la possibility
de la divination : la divinite, par bienveillance pour les

hommes, leur envoie des signes pour leur faire connaitre
l'avenir; eile leur donne aussi les moyens d'interpreter ces

signes qui autrement seraient inutiles. II existe done une
science de la divination1. Ce probleme est un de ceux
auxquels Lucain a le plus reflechi; materiellement, l'impor-
tance qu'il lui accordait se traduit par la place qu'il fait aux
divers modes de divination : un dixieme du poeme selon
revaluation de M. P. O. Morford2. Proportion plus forte
que dans YEneide oil pourtant, comme l'a dit M. P. Boyance 3,

la divination est« peut-etre le ressort principal de la conduite
de Paction». Ce qui prouve que Lucain s'interesse ä cette
question pour elle-meme, e'est que dans la Pharsale les

signes envoyes par les dieux n'ont aucune influence sur la

marche des evenements, alors que les presages guident le

pieux Enee dans l'accomplissement de sa mission.
Sextus Pompee a recours a la necromancie, procede

magique, qui fait appel aux puissances infernales. Le poete le
condamne et enumere les modes licites de divination:
1 Raisonnement de Chrysippe, Diogene et Antipater, tapporte par Cic.,
De diu., i, 38.
2 The Poet Lucan (Oxford 1967), 59.
3 La religion de Virgile, 83.



LUCAIN ET LA RELIGION 183

les oracles de Delos, de Delphes et de Dodone ; l'examen des

entrailles ou du comportement des oiseaux ; l'interpretation
des foudres et l'astrologie (6, 423-434). Comme le remarque
M. Morford (op. cit., 60 s.) tous ces procedes sont illustres
dans la Pharsale, a l'exception de l'art augural: au livre 1,
le devin etrusque Arruns represente l'haruspicine ; Nigidius
Figulus, l'astrologie ; la matrone fournit un exemple d'inspi-
ration directe ; c'est aussi par inspiration naturelle que parle
la Pythie, mais cette fois la possession divine est si totale
qu'elle entraine la mort; enfin toute la deuxieme partie du
livre 6 traite des pratiques magiques de la necromancie.

Lucain accorde ä la consultation de l'oracle de Delphes
une place importante (5, 65-236). Nous avons vu comment
il en explique le fonctionnement. On peut etre tente de

trouver disproportionne ce que M. Jean Bayet appelle un
« hors-d'ceuvre sans rapport a l'un ou l'autre des protago-
nistes, sans liaison avec Paction»h Comment expliquer
cet interet particulier manifeste par le poete? Des circons-
tances contingentes ont du orienter son attention. M. Bayet
a montre que la mort de la Pythie, contee par Plutarque,
devait se situer en 61 ou 62 «de toutes fa£ons ä une date

oü cette revelation sensationnelle de la puissance du souffle
oraculaire pouvait atteindre Lucain (mort en 65), l'emouvoir,
l'inspirer dans la composition de son episode delphique»
(art. cite, 424). II a done utilise un « fait divers » d'actualite.
Mais surtout, il nous faut tenir compte de l'influence de

Neron, qui a entretenu avec le celebre sanctuaire des rapports
variables, d'amitie et d'hostilite. Une scholie des Commenta

Bernensia pose un probleme interessant: a propos du silence

impose a l'oracle par «les rois », on nous dit qu'il ne s'agit
pas de Xerxes ou d'Alexandre, mais de Neron lui-meme.
« Celui-ci, ayant consulte l'oracle, s'entendit repondre : ' Je

ne reponds pas aux parricides.'... Bouleverse par cette parole,

1 La mort de la Pythie, Melanges Grat (1946), 1, 53-76 ; reproduit dans Melanges
de litterature latine (Rome 1967), 409-431.



184 HENRI LE BONNIEC

il interdit toute consultation de l'oracle, de peur qu'on ne

l'interrogeät sur la destinee des empereurs et qu'on ne

complotät contre eux, ou qu'on ne l'interrogeät sur le destin
de Neron lui-meme 1. » Lucain s'inspire-t-il cette fois encore
de l'actualite, mais dangereusement, en se livrant ä une
insinuation perfide? Je ne le crois pas, car la Chronologie
semble s'y opposer. Le scholiaste parait faire allusion ä un
forfait de l'empereur qui nous est connu par d'autres sources:
c'est au cours de son voyage en Grece, done en 67 seulement,

que l'empereur, mecontent d'Apollon, aurait fait jeter des

cadavres humains dans l'antre sacre, pour faire taire l'oracle 2.

Mais ce qui est sur, c'est qu'une lune de miel avait precede
le drame : on a retrouve pres du temple d'Apollon la base

d'une statue dediee ä Neron l'annee meme de son avene-

ment; l'annee suivante, en 5 5, une nouvelle statue lui etait
offerte. Homolle, ä qui j'emprunte ces precisions, voit
dans ces dedicaces la preuve « des esperances que pouvait
fonder sur sa generosite et sur sa vanite litteraire le sanctuaire
de Delphes» 3. II n'y a pas ä s'etonner de ces relations
etroites et amicales, puisque l'empereur se considerait
comme un protege d'Apollon, patron des arts et des lettres...

ou meme comme une incarnation du dieu. Au temps de leur
amitie, Neron et Lucain ont du s'entretenir des problemes
poses par l'oracle delphique, du credit qu'on pouvait lui
accorder, de la mort surprenante de la Pythie. Nous saisis-

sons peut-etre ici un echo de leurs conversations.
Lucain etait augure, nous dit son biographe Vacca;

pourtant il ne fait que deux allusions ä la science augurale.

1 Scholie au v. 113, p. 159 edit. Usener : Qui cum consulmsset oraculum, respondit
htnc numen: « Ego parricidis non respondeo ». Nero enim matrem suam occiderat.

Hoc dicto confusus oraculum considi uetuit, ne quis imperatorum mquireret fatum
et eis insidiaretur, aut ipsius Neronis ne quts mquireret fatum.
2 Cf. Bouche-Leclercq, Hist, dc la divination dans l'antiquite, III, 199, sur
le detail des profanations commises par Neron. P. Amandry, Ea mantique
apolhnienne ä Delphes, 216.

3 Le temple de Delphes, son histoire, sa ruine, BCH 20, 1896, 710 s.



LUCAIN ET LA RELIGION 185

II reproche ä Cesar d'en interdire la pratique et de bafouer la

religion : «II n'est pas permis d'observer le ciel, l'augure
est sourd aux avertissements du tonnerre et jure que les

oiseaux sont favorables quand le hibou hulule ä gauche»
(5, 395 s.) h L'autre allusion concerne un augure qui, observant

le ciel ä Padoue, le jour de la bataille de Pharsale, se

serait eerie : « Le jour supreme est arrive, la lutte decisive
est engagee.» Le poete fait le commentaire suivant, qui se

fonde sur le determinisme stoicien: « Si l'esprit humain
avait observe, grace a des augures competents, tous les

signes etranges (noua) dans le ciel, la bataille aurait pu etre

vue du monde entier» (7, 192-204). II croit done aux signes
et a la possibility de les interpreter. II enumere, sans mettre
en doute leur validite, les presages annongant la guerre
civile (1, 522-583) et la bataille (7, 151-206). Une seule

reserve: certains prodiges peuvent etre illusoires parce
qu'ils naissent de l'exces de la peur (7, 185 s.). Ce n'est pas
nier la valeur des signes, mais suggerer la necessite de les

faire examiner par des hommes competents. C'est ce que
faisait le Senat romain.

La religion officielle, qui condamnait la magie des l'epoque
des XII Tables, rejetait la necromancie ä laquelle a recours
Sextus Pompee. Cette consultation de sorciere occupe plus
de 400 vers, soit la moitie du livre 6 (413-830). Nul historien
ne la mentionne, eile est peut-etre purement et simplement
inventee par Lucain, bien qu'elle soit strictement inutile ä

Paction, le consultant ne jouant aueun role dans 1'epopee.
Pour expliquer cet episode et surtout son importance, on
fait valoir l'imitation de la Nekyia homerique, et le desir
de fournir une replique, qu'on pourrait qualifier de demo-

niaque, a la descente aux Enfers du pieux Enee (ce n'est

1 Sur ce point du moins le poete n'altere pas sensiblement la verite historique,
puisque selon Suet., Caes., 77, ce singulier grand pontife, ä qui on annonjait
que les presages etaient funestes, repondit: «lis seront plus favorables quand
il me plaira.»



186 HENRI LE BONNIEC

sans doute pas par hasard que dans les deux epopees l'episode
se situe dans la deuxieme partie du livre 6). D'autre part, la
consultation d'Erichtho equilibre celle de la Pythie, et lui
sert, si on peut dire, de repoussoir — remarquons en passant

que la sorcellerie a droit ä un developpement plus de deux
fois plus etendu que celui consacre ä Delphes (417 vers
contre 171). Ces raisons d'ordre litteraire ont leur prix,
mais ne suffisent pas. II est clair que si Lucain a accorde ä

la magie une place qu'on peut juger disproportionnee, au
risque de desequilibrer son poeme, c'est qu'il s'y interessait
personnellement et qu'il etait sür de passionner ses lecteurs b
Son attitude est sans equivoque : il condamne energiquement
la necromancie et la magie en general (430 ss.), et il presente
Sextus Pompee comme une äme vulgaire, incapable de

dominer sa peur, a ranger sans aucun doute dans la cate-

gorie des stulti. Mais il faut souligner que, tout en qualifiant
d'abominables les pratiques magiques (supernis detestanda

deis... arcana), il ne fait aucune reserve sur leur efficacite. Alors
que Pline l'Ancien, qui ne saurait passer pour un modele

d'esprit critique, pose tout de meme la question fondamen-
tale : polleantne aliquid uerba et incantamenta carminum {Hist,
nat., 28, 10), Lucain attribue sans sourciller aux sorcieres
thessaliennes les prodiges les plus extravagants (438 ss.). Sans

doute faut-il faire ä la rhetorique sa part, mais quelques
amplifications ne sauraient dissimuler le fait essentiel, c'est

que le poete croit a la magie et meme ressent pour cet art
maudit une secrete attirance 2. Un de ses poemes perdus,
le Catachthonion, atteste par son titre ce gout pour les evocations

infernales qui a trouve son epanouissement au livre 6

de la Pharsale. Et le poete sait de quoi il parle : personne

1 Voir 1'article d'A. Bourgery, Lucain et la magie, REE 3, 1928, 299-313.
« Sous l'Empire la sorcellerie fait de tels ravages que les lois se multiplient,
mais en vain, pour en reprimer les exces.»
2 Ailleurs il mentionne comme un fait etabli que les incantations des Psylles
guerissent les morsures de serpents (9, 930 s.).



LUCAIN ET LA RELIGION 187

n'ecrirait plus aujourd'hui, comme le faisait Pichon (op.

cit., 191) que les miracles des magiciennes constituent une
« amplification » de pure « rhetorique », sortie de 1'« imagination

feconde» de Lucain. La confrontation av^.c des

papyrus magiques a fait ressortir l'etendue et l'exactitude de

ses connaissances techniques 1.

II a reflechi aux problemes theologiques que pose l'acti-
vite des sorciers et magiciens. II interrompt son recit pour
formuler les questions qui l'obsedent: « Que signifie cette
peine que prennent les dieux du ciel d'obeir aux incantations
et aux herbes, et cette crainte de les dedaigner? En vertu
de quel pacte les dieux sont-ils lies de la sorte? Obeir est-il
une necessite ou un plaisir Est-ce une forme de piete
inconnue qui merite aux sorcieres une si grande recompense,
ou leur puissance est-elle liee a des menaces mysterieuses
Leur pouvoir s'etend-il a tous les dieux du ciel, ou bien ces

charmes tyranniques s'adressent-ils ä un dieu determine

qui peut imposer au monde toutes les contraintes qu'il subit
lui-meme?» (6, 492-499).

Ce texte important appelle quelques remarques. D'abord
il semble que le poete reprenne a son compte des questions
qu'on devait se poser dans les ecoles de philosophic ; une
recherche sur ce point serait souhaitable. D'autre part
Lucain deplore, mais ne met pas en doute, l'obeissance des

dieux aux incantations — car la question an irnat? est de

pure forme : en effet, des les premiers mots de la priere
d'Erichtho «les dieux celestes lui accordent tous les forfaits,
craignant d'entendre un second charme» (527 s.). Enfin on
peut se demander si Lucain pouvait nommer, ou craignait
de nommer ce deus certus qui, subissant la contrainte magique,
serait capable ä son tour de la faire subir au cosmos. S'agit-il,

1 Cf. Fahz, De poetarum Romanoritm doctrina magica (1904) ; l'etude de Pichon,
pourtant posterieure (1912), n'a pas utilise ce travail. — A. Bourgery, art.
cite, 306 : « Nous devons ä Lucain un bon nombre de renseignements qu'on
ne trouve pas chez les autres ecrivains. »



i88 HENRI LE BONNIEC

comme le pense A. Bourgery (art. cite, 312), de 1'« Hermes

Trismegiste eher aux occultistes ». Ce point serait ä eclaircir,
si faire se peut.

Lucain met dans la bouche d'Erichtho une curieuse
profession de foi, en reponse aux exigences du fils de Pompee :

« Si tu voulais changer de moindres destinees, il serait aise,

jeune homme, de contraindre les dieux aux actes que tu
souhaiterais. II est accorde ä notre art, quand les astres ont
ordonne la mort d'un seul homme, d'y introduire des delais ;

d'autre part, quand meme toutes les etoiles promettraient
ä un homme la vieillesse, par nos herbes nous interrompons
sa vie en son milieu. Mais quand l'enchainement des causes

remonte a l'origine premiere du monde, et que tous les

destins souffrent du changement qu'on voudrait faire, et que
ce seul et meme coup menace le genre humain, alors, nous
l'avouons, la Fortune (synonyme ici de fatum) est plus
puissante que nous» (605-615). II s'agit manifestement
d'une tentative du poete pour concilier ses convictions
philosophiques et sa croyance au pouvoir de la magie.
II fait la part du feu en restreignant aux fata minora la possibility

d'intervention des sorcieres. Bien entendu, cette cote
mal taillee est incompatible avec un determinisme rigoureux.
D'autre part, le poete semble avoir oublie ces restrictions
lorsqu'il ecrit quelques vers plus loin qu'Erichtho, si elle
l'avait voulu, aurait pu ressusciter des armees entieres

(633-636). Car quelques bataillons rendus ä la vie et a la

guerre, ä Dyrrachium ou ä Pharsale, eussent pu changer
le destin du monde. II y a des inconsequences plus graves
encore. Les declarations de la magicienne ne peuvent se

concilier avec le pouvoir stupefiant attribue par le poete
lui-meme aux sorcieres de Thessalie, non seulement sur
les sentiments humains, mais sur les pluies, les vents et la

marche du mundus: avec une stupeur que le lecteur trouve
comique, Jupiter s'apergoit que le firmament a cesse de

tourner sur son axe; le dieu n'est meme plus le maitre de la



LUCAIN ET LA RELIGION 189

foudre : il tonne ä son insu (452 ss.). Que devient la chaine
des causes immuables et l'ordre du monde voulu par la

Providence En fait, ce long episode juxtapose des croyances
populaires et un compromis philosophique, sans pouvoir
eviter certaines incoherences.

II n'est pas impossible que la consultation de la sorciere
constitue une satire voilee de l'empereur. Neron se passion-
nait pour la magie et pratiquait la necromancie 1. II avait

essaye d'evoquer et d'apaiser les manes d'Agrippine en

pratiquant des rites magiques 2. Si bien que Friedländer

pense que Lucain n'a joint a son poeme epique une evocation
de morts, avec son cortege d'horreurs, « que dans l'intention
de rendre plus expressive et plus eclatante la condamnation
de cette manie de l'empereur » 3. Sans connaitre cette hypo-
these, M. P. O. Morford (op. cit., 70), rapprochant les vers

419-434 de Lucain du chapitre 56 de Suetone sur les superstitions

de Neron, se demande si l'empereur n'a pas fourni
le modele de ce portrait de Sextus Pompee. Ces idees inge-
nieuses ne sont evidemment pas susceptibles d'une demonstration

rigoureuse. Que le poete ait voulu ou non ridiculiser
et condamner l'empereur, il est certain que cet episode
redete certaines preoccupations communes aux deux hommes.

Quel est finalement le jugement porte par Lucain sur
l'usage de la divination? Nous avons vu que la
necromancie est condamnee sans restriction. Si nous nous en

tenons ä la divination licite, souscrirons-nous a cette
affirmation de Pichon (op. cit., 190) : « En regle generale (le poete)
admet comme ses maitres que l'humanite a interet ä savoir
le sort qui lui est reserve » En fait, seul 1'oracle de Delphes
fait l'objet d'un eloge apparemment sans reserve : il a rendu

jadis de grands services aux cites (5, 104-114). Mais il s'est

1 Plin., Nat., 30, 14-17.
2 Suet., Nero, 34.
3 Civilisation et mceurs romaines (1874), 4, 492 (trad. Vogel).



190 HENRI LE BONNIEC

tu; d'ailleurs, meme au temps de sa splendeur, comme le

remarque Pichon avec raison (p. 198), ceux qui le consultaient
n'etaient que «les demi-sages qui travaillent honnetement,
mais non philosophiquement, au bien-etre de leurs conci-

toyens». Caton, le parfait stoicien, refuse de consulter

Jupiter - Hammon : « La divinite n'a pas besoin de parier
et celui qui nous a fait naitre nous a dit une fois pour toutes,
ä notre naissance, tout ce qu'il est permis de savoir. A-t-il
choisi des sables steriles pour se faire entendre a un petit
nombre, a-t-il enfoui la verite dans cette poussiere » (9, 5 74-
577). Dans sa generalite, cette critique s'appliquerait aussi

bien ä 1'oracle de Delphes, mais Lucain n'adopte pas une
position si radicale, puisqu'il admet que c'est bien la divinite
supreme qui inspire la Pythie. Ailleurs, il juge la divination
nuisible, comme le faisaient les adversaires des stoiciens :

« Souvent il n'est meme pas utile de savoir ce qui arrivera,
objecte Cotta a Balbus dans le De natura deorum de Ciceron
(3, 14), c'est une misere que de se tourmenter sans profit,
de n'avoir meme pas cette consolation supreme qui nous
est commune ä tous, l'esperance 1.» En effet, nul ne peut
modifier sa destinee. Or, Lucain ne raisonne pas autrement:
il reproche a Jupiter « d'aj outer aux malheurs des hommes
le tourment de connaitre par de sinistres presages les cala-

mites futures» et conclut, comme Ciceron, en demandant

pour l'humanite ce bienheureux aveuglement qui du moins
autorise l'esperance (2, 4-15). Mais les dieux impitoyables
envoient des presages pour oter precisement cette consolation

«aux cceurs tremblants» (1, 522 ss.) ; la Fortune ne

manque pas de faire connaitre les signes annonciateurs du
desastre de Pharsale (7, 151 ss.). Concluons : Lucain ne
met pas en doute la possibilite de la divination ; il utilise

1 Theme repris et developpe dans un passage du De diu. oü Ciceron prend
pour exemples les fins tragiques de Pompee, de Cesar et de Crassus, qui
etaient fatales, afin de montrer que l'ignorance des maux ä venir vaut mieux

que leur connaissance.



LUCAIN ET LA RELIGION

largement les ressources poetiques qu'elle lui fournit;
mais du point de vue philosophique il la juge inutile, souvent
meme nuisible.

Reste a examiner un probleme, essentiel pour un esprit
religieux et qui s'imposait ä Lucain, etant donne le sujet
de son poeme, celui de la mort et de l'au-delä. On sait

quelle est l'importance des rites de la sepulture dans la

religion romaine ; on pourrait croire que le poete les tient

pour indispensables, ä lire toute la fin du livre 8 (ä partir
du v. 712) qui decrit longuement, pour en deplorer l'insuffi-
sance, les honneurs funebres rendus a Pompee. Pourtant,
du point de vue philosophique, il les juge sans importance;
quand Cesar refuse de brüler les cadavres sur le champ de

bataille, Lucain commence naturellement par l'invectiver,
puis il ajoute qu'apres tout la colere du dictateur restera
sans effet, car il n'importe guere que les corps soient decomposes

ou incineres : la nature les accueille en son sein, et
d'ailleurs de toute fa^on les cadavres bruleront tous, lors
de la conflagration generale qui, selon les stoiciens, embra-

sera l'univers (7, 797-815) L

Que devient l'äme apres la mort? Certaines descriptions
du Tartare et des Champs Elysees (3, 12-19 > 28-30 ; surtout
6, 779-809) sont des lieux communs poetiques qui n'expri-
ment pas les convictions personnelles de l'auteur. Celui-ci
a meme mis dans la bouche de Cornelie, ä un moment pourtant

pathetique, 1'expression de son propre scepticisme :

« Je te suivrai au Tartare, dit-elle a son epoux, s'il en existe

un» (si sunt ulla, 9, 101 s.). II considerait sürement comme
jeux de poetes et vaines legendes, ainsi que le dit son oncle

{Cons. Marc., 19, 4), toute la mythologie relative aux Enfers
traditionnels2. D'autre part, rien n'indique qu'il ait ete

1 Cf. Sen., Epist., 92, 35 : « Nul ne demeure sans sepulture : la nature y a

pourvu... Mecene le dit expressement: ' Je ne me soucie pas d'un tombeau »

2 Cf. Fr. Cumont, Lux perpetua, 120 et 165. Les stoiciens n'admettaient pas
les Enfers.



192 HENRI LE BONNIEC

tente de demander aux religions orientales des esperances
de salut dans l'au-delä ; il meprisait les divinites de l'Egypte,
desquelles precisement un bon nombre de ses contempo-
rains attendaient l'immortalite.

Cette fois encore c'est ä la philosophic qu'il emprunte
la matiere de ses meditations. A trois reprises il pose nette-
ment la question de la survie de l'äme individuelle ; Pompee,
ä qui Julie vient d'apparaitre en songe, cherche a se rassurer :

« Pourquoi serais-je terrifie par une vaine apparition? Ou
bien il ne subsiste pour l'äme aucun sentiment apres la

mort, ou bien la mort elle-meme n'est rien» (c'est-ä-dire
« n'a pas d'importance») (3, 38-40):

aut nihil est sensus animis a morte relictum

mit mors ipsa nihil h

Le poete demande aux dieux de chätier Crastinus, le guerrier
qui a verse ä Pharsale le premier sang romain, en lui dormant
sensum post fata, «le sentiment apres l'accomplissement de

son destin» (7, 470-473). Enfin Cordus, derobant un peu
de bois au bücher d'un inconnu pour kleinerer Pompee,
cherche ä se faire pardonner en expliquant ä l'ombre du
defunt qu'il lui fait beaueoup d'honneur : « S'il subsiste

quelque sentiment apres la mort (siquid sensus post fata
relictumst), tu renonces de toi-meme ä ton bücher» (8, 745-
751). Le deuxieme texte prouve que normalement le sensus

ne subsiste pas apres la mort, puisque le chätiment de

Crastinus consistera precisement ä garder la conscience de

son crime, si les dieux indigent cette punition hors serie ä

son forfait exceptionnel. Dans le troisieme texte, le tour
dubitatif laisse penser que l'auteur, sans se prononcer,

1 Le second terme de l'alternative est correctement glose dans les Commenta
Bernensia : Si sentiunt umbrae, mortem timere non debeo> quoniam nihil est mors si habet

sensum sicut uita.



LUCAIN ET LA RELIGION 193

penche pour une reponse negative. Nous retrouvons le

meme dilemme chez Seneque, qui prete ä Polybe {Cons.

Pol., 9), le raisonnement suivant: « Si les morts n'ont plus
aucun sentiment» (si nulltts defunctis sensus superest), mon
frere est delivre de tous les maux de l'existence et se retrouve
dans la situation oil il etait avant de naitre; « si les morts
ont encore quelque sentiment» (si est aliquis defmetis sensus),

l'äme de mon frere est sortie de sa prison, eile jouit du
spectacle de la nature et de la contemplation des choses

divines. Dans les deux cas, il n'est pas a plaindre x. II n'y
a pas a s'etonner que Seneque et Lucain formulent l'hypo-
these de l'aneantissement; on sait que Panetius niait toute
survie personnelle. De plus, un temoignage de Jamblique
nous apprend que Cornutus acceptait l'idee de la destruction
de l'äme au moment de la mort2. En fait, la doctrine du

Portique sur cette question a beaucoup varie. II est tres

probable que Lucain admettait que les ämes communes
etaient aneanties, de meme qu'il considerait que les fata
minora n'importaient guere ä la marche du monde.

Pompee beneficie d'une veritable apotheose, qui fournit
au livre 9 une grandiose « ouverture». L'äme du grand
homme s'elance vers la voüte celeste; au-delä de notre
sombre atmosphere, eile atteint le cercle lunaire, sejour
des heros, ä la limite inferieure de l'ether. Seules les ämes

vertueuses y ont acces, et non pas les riches et les puissants
ä qui on fait de belles funerailles : Non illuc auro positi nee

ture sepulti perueniunt (allusion possible aux funerailles des

empereurs?). Arrivee lä, l'äme de Pompee se penetre de

la vraie lumiere et contemple les planetes ainsi que les

1 Cf. Epist., 65, 24: « Qu'est-ce que la mort? une fin ou un passage (finis
aut transitus). Finir, je ne le redoute pas, car e'est la meme chose que de n'avoir
pas commence ; passer, je ne le redoute pas non plus, car nulle part je ne
serai aussi ä 1'etroit qu'ici.»
2 Traite de l'äme, voir la traduction du R. P. Festugiere, dans La revelation

d'Hermes Trismegiste, III, Les doctrines de l'äme, 232 s.



194 HENRI LE BONNIEC

etoiles fixes ; eile comprend que notre demeure terrestre
n'est que tenebres et se rit des outrages subis par sa depouille
mortelle (9, 1-14). Cette doctrine de l'immortalite celeste

est bien connue : platonicienne et pythagoricienne ä l'origine,
eile a ete adoptee par les stoiciens eclectiques du Ier siecle

avant J.-C.1. Parmi les ämes vertueuses, il en est qui, du

point de vue romain, meritent ce paradis d'une maniere
eminente : ce sont celles des grands serviteurs de la patrie ;

on reconnait l'enseignement du Songe de Scipion, dont Lucain
est incontestablement tributaire. Le fils de Marcia, dit
Seneque (Cons. Marc., 25, 2), a ete accueilli dans le « cenacle

sacre» (coetus sacer, trad, de Cumont) des Scipions et des

Catons. Avant d'y etre accueillie definitivement (je veux
dire jusqu'ä 1'ecpyrosis), l'äme de Pompee va accomplir sa

mission derniere : eile protegera et guidera dans leur juste
lutte, tel un genie tutelaire, Brutus et Caton en qui eile va
s'incarner. Cette conception semble originale. Mais l'äme
de Cesar ne connaitra pas un sort privilegie : « Quel que
soit le Heu oü la Fortune appellera ton äme, Cesar, les ämes
de ces hommes (les soldats) y seront aussi: tu ne t'eleveras

pas plus haut qu'elles dans les airs, tu ne trouveras pas une
meilleure place si tu gis dans la nuit du Styx» (7, 815-817).
Pour s'etre laisse conduire par ses passions, pour avoir
vecu comme un «insense », il se voit refuser par le poete
l'acces au paradis des grands Romains.

Quelques mots seulement pour conclure un expose
de ja bien long. Nous avons montre quel vif interet Lucain

porte aux problemes religieux; mais nous n'avons pas
cherche ä attenuer les disparates de son poeme. Cette äme

inquiete et passionnee n'a pas realise son unite; ce stoicien
n'est pas parvenu — il s'en faut — ä la tranquillitas animi.
Comment concilier ses invectives contre les dieux et ses

meditations theologiques son optimisme philosophique

1 Cf. Fr. Cumont, Lux perpetua, 114 s.; v. aussi 165.



LUCAIN ET LA RELIGION *95

et son pessimisme foncier? La Pharsale n'est pas exempte
de contradictions x, mais ce sont les contradictions memes
de la vie : Lucain cherche sa verite, croit parfois l'avoir
trouvee, mais se heurte sans cesse a l'insoluble probleme
du mal qui le fait douter de la Providence. II symbolise
bien la condition humaine.

1 Cf. Mme Malcovati, Lucano (1947s), 45-54, qui insiste sur les incertitudes
de la pensee religieuse du poete.



196 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Durry : D'un accord general il est convenu qu'un echange
de vues sur les problemes de la pensee religieuse et philosophique
de Lucain se placera apres l'expose de M. Due, son sujet et celui
de M. Le Bonniec ayant des limites qu'il est malaise de preciser.
Ce n'est la qu'une question de plan et d'equilibre quelque peu
factice, mais le developpement sur la divinatio aurait bien trouve
sa place dans la premiere partie sur les pratiques religieuses.

M. Le Bonniec: Tout plan est dans une certaine mesure arti-
ficiel. II est certain que l'etude de la divination aurait pu prendre
place dans ma premiere partie, mais j'ai prefere la situer dans la

perspective de la theologie stoicienne. Je 1'ai done rattachee au

developpement sur la Providence et j'ai montre que le jugement
de Lucain sur ce probleme n'etait pas parfaitement orthodoxe.

M. Rut^: Da es mir nicht zweckmässig erscheint, die Frage
der Stellung Lucans zur Religion von der sachlichen Seite her

zu diskutieren, bevor wir den Vortrag von Herrn Due gehört
haben, möchte ich nur eine Frage zur ästhetischen Verwendung
des Religiösen stellen : sehen Sie im Bellum civile eine

Götterhandlung dargestellt? Bekanntlich hat Herr Schönberger den

Versuch unternommen, nachzuweisen, dass Lucan doch so

etwas wie einen apparatus deorum gebraucht habe, nämlich eine

Götterhandlung, in der jeweils eine überirdische Partei eine

irdische Partei unterstütze oder vielmehr zu unterstützen suche.

Im 7. Buch falle die Entscheidung dann nicht nur auf Erden,
sondern auch bei den Göttern. Sehen Sie, M. Le Bonniec, für
diese Meinung eine Stütze im Gedicht, wenn man von dem
einen Vers 7, 647 absieht?

M. Le Bonniec: Meme si on admet avec M. Schönberger une
certaine Götterhandlung, il faut souligner deux points tres

importants :



LUCAIN ET LA RELIGION J97

1. II s'agit de l'intervention collective et anonyme des dei,

et non pas de Taction d'une grande divinite personnelle, comme

par exemple Junon dans YEnüde.

2. Cette intervention directe des dieux contre Cesar est

inefficace, puisque dans les deux cas que j'ai mentionnes la

Fortune du dictateur ne tarde pas ä l'emporter. — Quant au

vers que vous citez (7, 647) :

Iam Magnus transisse deos Romanaque fata senserat...

le contexte montre que les mots dei et fata Romana sont employes

comme synonymes ; c'est le destin de Rome qui Temporte sur la

Fortune personnelle de Pompee, et se confond desormais avec
la Fortune de Cesar.

M. Bastet: Je suis impressionne par votre expose, qui temoigne
d'une si vaste connaissance des problemes traites. N'etant pas

competent en la matiere, je me bornerai ä poser une question :

jusqu'ä quel point la scene de Delphes — et aussi peut-etre
celle d'Erichtho — peut-elle etre mise en relation avec Virgile,
Aen. 6? L'article de B. F. Dick, Hermes 93, 1965, 465 mentionne

cette relation, mais ne me parait pas tres convaincant.

M. Le Bonniec: Les deux scenes dont vous parlez appellent
sans aucun doute la comparaison avec Virgile ; il faudrait etudier
les imitations ou reminiscences dans le detail de l'expression.
Mais elles ne sont pas traitees dans le meme esprit. Comme je
Tai dit tout ä l'heure, la consultation de la sortiere est nettement

anti-virgilienne, alors que la scene delphique ne me semble pas

inspiree par une intention de parodie. Les commentateurs ont
reconnu depuis longtemps que la possession de la Pythie par
Apollon rappelait celle de la Sibylle au chant 6 de YEneide, et

que la peinture de Lucain rencherissait sur celle de Virgile.

M. von Albrecht: Das Thema « Lucan und die Religion » legt
es nahe, danach zu fragen, welche Rolle die früheren Dichter
für die Dichterreligiosität Lucans spielen. Man kann in mancher



198 DISCUSSION

Beziehung an Lukrez erinnern, in anderer Beziehung aber auch

an Ovid, und zwar vielleicht nicht nur für Einzelheiten, wie die

fortuna locorum (Luc., 4, 661 ; Ov., Met., 4, 566), sondern auch

für das Verhältnis zur Magie (vgl. Ovids Medea im 7. Buch der

Metamorphosen) und vielleicht auch für das dichterische Selbstverständnis

(fert animus).

M. Le Bonniec : Vous posez un probleme passionnant. Lucrece,

Virgile, et meme Ovide ont certainement contribue ä former
la sensibilite religieuse de Lucain. Mais c'est un livre qu'il faudrait
ecrire pour vous repondre. Bien mieux, il faudrait entreprendre
une large enquete sur le sentiment religieux des Romains et sur

son evolution. En ce qui concerne la scene de magie, Lucain
s'est evidemment souvenu de la Medee d'Ovide, mais il est

beaucoup mieux renseigne que son predecesseur dans le domaine
des sciences occultes.

M. Grimal: La richesse de l'expose que nous venons d'en-
tendre, la complexite des problemes devraient reduire au silence

quiconque n'a pas medite sur ce sujet. Neanmoins je me permet-
trai quelques remarques prudentes.

La question du role de Nemesis, et de sa conciliation avec
la Providence me semble relever moins de la religion que de la

philosophie. C'est une vieille maxime aristotelicienne, que la

grandeur d'un objet est liee ä son etre, qu'un objet, un animal,

etc., a une grandeur optimale, au-delä ou en depä de laquelle
il ne se realise pas pleinement. II en va ainsi notamment des

cites. La «decadence» de Rome, comme consequence de sa

croissance excessive, n'est qu'un exemple de cette loi universelle
du devenir et de l'existence. Mais y a-t-il contradiction entre le

prologue, qui promet la divinisation de Neron, et les vers qui
reprochent aux Romains d'attribuer les prerogatives divines ä

des cendres mortelles En realite nous savons (par la divinisation
de Pompee) que Lucain croyait ä la divinisation astrale, mais

qu'il ne l'accordait qu'aux ämes d'elite ; cette divinisation n'allait



LUCAIN ET LA RELIGION 199

pas automatiquement avec le decret juridique d'apotheose.
Lucain peut penser ä Claude, dont la divinite etait ridiculisee par
Neron lui-meme, qui, un moment, interrompit le culte de son

pere adoptif, que 1' Apocoloquintose avait dejä tourne en derision.
La contradiction est done, il me semble, plus apparente que
reelle. Un empereur mort n'est pas ipso facto un dieu; comme
les autres mortels, il doit meriter son apotheose ; mais Lucain
ne dit pas que Neron ne la meritera pas.

La curiosite temoignee par Lucain ä l'egard des religions
barbares, autour de Marseille et en Gaule, est caracteristique de

la tradition posidonienne, et on rapprochera le passage sur les

druides de ce qu'en dit Ciceron dans le De diuinatione. Lucain,
ici, est disciple de l'ecole stoicienne. En revanche, quand il s'agit
de l'Egypte, il peut avoir entendu l'enseignement de Chaeremon,

qui donnait une interpretatio stoica des livres sacres egyptiens,
et ne considerait les divinites nilotiques que comme des symboles

grossiers de verites spirituelles.
La croyance en la magie semble bien enracinee chez Lucain,

temoin le role predominant qu'il accorde ä Nigidius Figulus,
persecute par Cesar comme magicien. Mais la magie est une

technique theurgique dans l'ordre de la Nature ; pour un ancien,

il n'existe pas de surnaturel. Le divin, pour un stoicien, n'est

qu'une forme de l'Etre, de la Nature, de ce qui est. Les divinites
traditionnelles ne sont pas des absolus, mais des approximations
populaires, ou poetiques, des forces « divines» ; seul, le dieu

supreme est veritablement dieu, et ce dieu est identique au

monde, il contient le monde, il s'identifie ä lui, non dans un

aspect particulier ou un moment, mais dans son tout et la totalite
de son devenir. II y a done une tension entre tel « dieu» et le

Tout, le pessimisme du poete n'etant jamais que provisoire.
Si on se demande si Lucain desesperait de la situation

politique de Rome, de son temps, il faut se rappeler que la liberte,

etc., ne peut etre consideree que comme appartenant au monde
des «indifferents », non ä celui du Bien en soi. D'autre part, on
se dira que Neron, pendant longtemps, presque jusqu'ä la conju-



zoo DISCUSSION

ration de Pison, sembla susceptible de realiser le retour ä la

liberte. La redaction de la Pharsale pourrait alors apparaitre
comme une tentative pour montrer ä Neron la voie qui fera de

lui le Sauveur, celui qui aura definitivement brise l'enchainement
infernal des cycles.

M. von Albrecht: Das Thema in se magna ruunt gehört ausserdem

zur Topik historischer Prooemien.

M. Le Bonniec : C'est un important complement que M. Grimal

apporte ä ma communication et je l'en remercie. En ce qui
concerne la « loi universelle du devenir», il me semble que la

meme idee, je veux dire la condamnation de la demesure, s'exprime
philosophiquement dans une perspective aristotelicienne, et d'une
maniere populaire dans la vieille croyance ä Nemesis. II se peut
que l'inspiration de Lucain soit encore plus complexe que nous
ne le soupgonnions : la remarque de M. von Albrecht nous

rappeile opportunement qu'il faut aussi faire leur part aux
influences litteraires.

Quant au culte imperial, il me semble que la condamnation
se präsente sous une forme tres generale qui engage le lecteur
ä penser non seulement ä Claude, mais ä tous les empereurs qui
seront divinises dans l'avenir. Les futurs facient, ornabit et iurabit
(7, 457 ss.), succ^dant au present habemus (455) s'interpretent en

ce sens. Pour ce qui est des cultes « barbares», je n'avais pas

pris garde ä la couleur stoicienne des curiosites du poete. Cette

preoccupation philosophique n'exclut naturellement pas la

recherche de certains effets purement litteraires.

Je souscris pleinement aux reflexions theologico-philoso-
phiques sur la magie et le dieu supreme des stoiciens.

L'interpretation presentee dans la derniere remarque est

originale et meriterait un examen approfondi. Je me contenterai
d'observer qu'elle suppose qu'on ecarte comme sans valeur les

donnees biographiques qui font etat d'une brouille entre le

poete et l'empereur. N'est-ce pas une attitude hypercritique


	Lucain et la religion

