
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 15 (1970)

Artikel: Le poète et l'histoire

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

PIERRE GRIMAL
Le poete et l'histoire





LE POETE ET L'HISTOIRE

Les critiques modernes ont coutume de distinguer, dans
les Annates d'Ennius, maitre et archetype de toute epopee
romaine, deux parties qu'ils opposent: les chants ou le

poete traite des evenements anciens, et ceux ou il s'essouffle
ä poursuivre l'actualite. Ainsi, l'ceuvre d'Ennius offre-t-elle
comme les deux visages de l'epopee historique : un poeme
traitant d'un sujet defini, possedant une structure deter-
minee ou, si l'on prefere, proposant une maniere de lire
l'histoire — et, en meme temps, une simple chronique
versifiee, qui se borne ä juxtaposer les faits sans leur imposer
de structure. Entre ces deux attitudes, Lucain, cela n'est

pas douteux, a choisi la premiere: le poeme qui ne reste pas
ä fleur des evenements, mais penetre dans le cours des

choses, parfois en cherchant des causes, parfois aussi d'une
maniere plus subtile. Certes, la recherche des causes propre-
ment historiques est familiere ä Lucain; eile occupe parfois,
dans le poeme, une place considerable ; mais le poete va
plus loin ; il lui arrive de decouvrir, entre les faits, des

liens qui relevent plus du symbole que de la causalite,
d'etablir des anticipations poetiques, qui prefigurent le

futur sans le determiner. Autant de liens internes reveles
dans les choses, qui font que la Pharsale n'est ä aucun degre
une « chronique versifiee de la guerre civile».

Ce debat ou, si l'on prefere, ce dialogue entre la poesie
et l'histoire, est tres ancien, au moment ou ecrit Lucain.
II est dejä contenu dans une page celebre de la Poetique

d'Aristote, qui peut nous aider a formuler dans les meilleurs
termes le probleme sur lequel nous sommes invites ä mediter :

«On voit done clairement, d'apres ce qui a ete dit,
ecrivait Aristote, que ce n'est pas le recit des evenements

qui est la täche du poete, mais celui des evenements tels

qu'ils auraient pu se passer, des evenements possibles, selon



54 PIERRE GRIMAL

le vraisemblable ou le necessaire. L'historien et le po£te...
different en ceci que le premier raconte ce qui s'est passe,
le second, les evenements susceptibles de s'etre passes.
Aussi la poesie est-elle plus philosophique et plus profonde
que l'histoire...» 1. Nul ne contestera que Lucain soit du
cote d'Aristote et, paradoxalement, qu'il ait conpu 1'epopee

historique selon le type homerique, et non point cyclique,

comme on aurait pu s'y attendre 2.

Mais il est un autre point, qu'un texte, souvent cite, de

Quintilien, nous permettra de preciser — la fameuse compa-
raison entre l'histoire et la poesie. « L'histoire, dit Quintilien,
est tres proche de l'activite des poetes ; c'est une sorte de

poeme en prose...»3. Quintilien pense surtout au style; pour
lui, la lactea ubertas de Tite-Live, cette aisance du recit, qui
se complait en lui-meme, est la marque meme de l'histoire 4.

Quintilien ne se preoccupe pas du probleme aristoteli-
cien, du rapport entre l'essentiel et l'accidentel, entre le

possible et le vrai. Sa formule n'en comporte pas moins

pour nous une lepon : les critiques modernes ont tendance
ä considerer que la fonction fondamentale de l'histoire,
ou, si l'on veut, sa vocation, est d'etre une science, de

decouvrir, dans les faits humains, le jeu de lois et de causes,
voire d'etablir des experiences, en certains domaines privi-
legies. Et ils font bon marche des agrements d'exposition.
Les critiques anciens adoptent, apres Aristote, une attitude
exactement opposee : tout l'appareil scientifique (ils disent,
eux «philosophique», mais cela revient au meme) est,
selon eux, le propre du poete ; la volonte de voir clair, de

discerner les facteurs generaux sous les accidents parti-

1 Arist., Poet., 9, 1451 a-b.

2 Sur cette distinction, nous nous permettons de renvoyer ä notre Essai sur
VA.rt poetique d'Horace (Paris 1968), 153 ss.

3 Inst10, 1, 31.
4 Ibid., 32.



LE POETE ET L'HISTOIRE 55

culiers est la condition meme de l'oeuvre d'art. Ce qui risque
de creer une contradiction et, ä la rigueur, de rendre impossible

la constitution d'une epopee historique — si le « vrai»,
l'historique, ne saurait, par lui-meme, etre objet de poesie,
mais doit, pour se preter au poeme, etre reconstruit, restructure,

repense «en philosophe». Une seule possibility de

conciliation: si le poete savait decouvrir, dans les faits

apparemment contingents, une valeur universelle, et, dans

leur succession, une «structure» qui les rendit vraisem-
blables, conformement a. l'exigence aristotelicienne. Encore
est-il necessaire que cette structure soit eile-meme admissible,
ne se revele pas infidele a la realite, n'impose pas aux faits
de distorsion grave. L'entreprise etait audacieuse ; Lucain,
peut-etre avec l'insouciance et la temerite d'un jeune homme,

peut-etre guide par l'intuition d'un poete veritable, a cru
possible de la mener ä bien. II y fut certainement aide par
sa conviction stolcienne que le devenir historique n'etait

pas quelconque, qu'il etait intelligible et, par consequent, en
soi, matiere dejä poetique. Lucain fut, croyons-nous, poete
parce qu'il etait philosophe, et c'est cette double qualite
qui lui permet d'etre, aussi, un historien, au sens ou nous
l'entendons aujourd'hui. Mais ce sont la propositions a

demontrer, et qu'il ne suffit pas d'enoncer.

** *

Le premier probleme qui se pose est de savoir comment
Lucain, au moment ou il va commencer le recit de la guerre
civile, apres les considerations generales qu'il a presentees
sur les causes de la catastrophe 1, entend rendre sensible la

structure ou, si l'on prefere, la finalite qui cree le drame et
constitue la poesie.

1 Phars., i, 67-182.



56 PIERRE GRIMAL

Lucain, d'abord, a choisi de renoncer au fil des evene-
ments. II ecrit — c'est le debut du drame : «Dejä Cesar

avait franchi en toute häte les Alpes et congu dans son
esprit l'immense bouleversement, et la guerre qui va com-
mencer. Lorsqu'il fut parvenu aux ondes du petit Rubicon,
immense, apparut au chef le fantome de la patrie trem-
blante...» 1. Cette prosopopee, qui a probablement sa source
dans celle que Ciceron opposait autrefois a Catilina 2, est,
d'abord, une habilete qui evite le recit de faits qui se prete-
raient mal a l'enonce poetique, la halte de Ravenne, la ruse

pour conserver le secret, mais aussi les hesitations de Cesar,
les interminables tractations avec Pompee, par l'interme-
diaire de Curion. Mais elle est plus que cela; eile place
d'emblee Cesar en face de la decision ä prendre — ce qui est

conforme a l'esthetique generale de la Pharsale, celle d'une

tragedie 3 — et, surtout, permet ä 1 'imperator de repondre
a la voix de la Patrie par une priere dont tous les termes
sont a mediter, parce qu'ils definissent, precisement, ce

sens de l'histoire, sans lequel il n'y aurait point d'epopee.
Cesar commence par invoquer le dieu du Capitole :

« Toi qui regardes au loin les murs de la Ville immense, du
haut de la colline tarpeienne...»4. Les termes de cette
invocation sont tres remarquables. Jupiter y est designe
comme le dieu « Tonnant», et non sous sa double epithete

1 Pbars.y i, 183-186 : lam gehdas Caesar cursu superauerat Alpes / tngenfesque ammo
motus bellumque futurum / ceperat. Vi uentum est parui Rubiconis ad undas, / ingens

tusa duct Patriae irepidantis imago.
2 Cic., Catil1, 18 ss.

3 V. B. M. Marti, Tragic history and Lucan's Pharsalia, Studies Ulman (1964),
1, 165-204.
4 Phars., 1, 195-203 : O magnae qui moema prospicis Vrbis / Tarpeia de rupe,
Tonans, Pbryguque Penates / gentis Iuleae et rapti secreta Quirini / et residens celsa

Latiaris Iuppiter Alba j Vestalesque foci summique 0 numinis instar, / Roma, faue
coeptis I Non te furiahbus armis / persequor ; en adsum, uictor terraque manque, /
Caesar, ubique tuus — lieeat modo — nunc quoque, miles. / Ille erit, ille nocens,

qui me tibi fecerit hostem.



LE POETE ET L'HISTOIRE 57

de Tres Bon Tres Grand (Optimus Maximus), qui etait
traditionnelle. Apres quoi viennent les Penates troyens,
rapportes a la gens Iulia, ensuite, Romulus divinise, sous
le nom de Quirinus, puis le Jupiter latin, le dieu du Monte
Cavo actuel, honore chaque annee aux Feries latines, enfin
le foyer de Vesta, et Rome elle-meme, « pareille a une divi-
nite » (numinis instar).

Cette serie divine, qui n'est pas imposee par le rituel,
n'est evidemment pas quelconque. Elle comprend les divi-
nites protectrices de Rome, mais dans la perspective de la

theologie dynastique julio-claudienne. Le Jupiter Tonnant
est bien, comme on l'a remarque, celui du celebre sanctuaire
eleve par Auguste devant YArea Capitolina, sanctuaire qui
sembla un moment sur le point d'eclipser le temple de

1' Optimus Maximus L Le Jupiter latin est le grand dieu de

la Confederation albaine, et son culte, aux Feries latines,
avait pour but de perenniser la Suprematie religieuse d'Albe,
la ville fondee par Iule, l'ancetre des Iulii. Les Penates de

Rome, conserves au foyer de Vesta, etaient, eux aussi,

inseparables de la legende d'Enee 2; enfin, la divinisation
de Rome (presentee par le poete avec quelque prudence),
n'est vraiment attestee dans le culte qu'avec le regne
d'Auguste 3.

U est evident que Lucain a fait esquisser par Cesar —
contrairement ä toute vraisemblance immediate — les

grandes lignes de la religion imperiale, telle qu'elle apparalt
apres Auguste : Cesar entreprend la guerre au nom des

divinites qui deviendront les puissances tutelaires de

l'Empire. Puissances tutelaires, et non pas destructrices
de Rome : «Je ne viens pas contre toi avec des armes de

mort», dit Cesar (non te furialibus armis persequor)-, le chef

1 Suet., Aug., 29, 5 ; 91, 3.
2 K. Latte, Römische Religionsgescb..., 108 ss.

3 Ibid., 306.



58 PIERRE GRIMAL

rebelle se reclame d'un nouveau contrat entre Rome et les

dieux.
II est evident, d'autre part, aussi, que cette priere de

Cesar est une anticipation historique, une premiere presentation

des valeurs divines au nom desquelles Yimperator et
ses heritiers regneront sur Rome. Mais ne nous hätons pas
de crier a l'invraisemblance, a la projection gratuite dans

le passe d'un futur encore inapercju. Nous savons que Cesar,
bien avant le debut de la guerre civile, etait conscient de sa

mission divine, qu'il l'avait assumee en revendiquant,
extra ordinem, le grand pontiftcat, et s'en etait explique dans

le petit livre qu'il avait alors publie sur la nature et le role
du Pontifex Maximus dans la tradition — julienne — de la

royaute albainex. Naturellement, il est fort douteux que Cesar

ait prononce, historiquement, une telle priere ; mais

ces mots, que lui prete le poete, expriment une pensee qui,
nous le savons, etait celle de Cesar et qui, en tout cas, annon-
$ait le denouement de la guerre, le futur imperial de Rome.

Un autre mot de Cesar, en cette priere, merite l'atten-
tion: il se pretend soldat (miles) de Rome, son defenseur,
contre toutes les usurpations, et non seulement contre les

barbares. Or, cette fonction militaire est fondamentale
dans la notion de principat, depuis Auguste. Le premier
prenom du Prince est, sauf exception volontaire, preme-
ditee, le titre d'Imperator. Tel veut se presenter Cesar au
seuil de la guerre civile — fixant ainsi le sens historique,
orientant le devenir historique de cette guerre. On ne

pensera done pas, avec Mlle Brisset, que « dans le decor

fantastique dresse par Lucain, Cesar apparait (ici) tel qu'il
sera toujours par la suite : mena^ant, anime par 1'esprit du
mal, ou plutot, comme 1'incarnation meme de cet esprit» 2.

1 J. Carcopino, Les etapes de V imperialisms romain (Paris 1961), 137 ss., apres
Ed. Meyer, Caesars Monarchie und das Principat des Pompeius (Berlin 19192),

511, n. 1.

2 J. Brisset, Les idees politiques de Lucain (Paris 1964), 87.



LE POETE ET L'HISTOIRE 59

On le verra plutot, dans cette premiere vision du heros,
comme l'incarnation du principat futur, la prefiguration
du systeme politique et theologique qui, finalement, triom-
phera. Cesar en est parfaitement conscient; il espere ce

triomphe, il sait que sa victoire sera benefique, puisqu'il
se defend de venir avec des armes « emanees des Furies»,
des armes destructrices. Ses armes sont salutaires, elles

assureront la sauvegarde de la patrie, Selon un ordre nou-
veau, qui surgit dejä.

II n'est assurement pas indifferent que telles soient les

premieres paroles de Cesar dans le poeme qui va conter les

luttes et les victoires qui seront comme le creuset du futur.
On sait la valeur de presage assignee a tout commencement.
Tite-Live avait, de la meme fa$on, rappele que le premier
engagement survenu entre les troupes romaines et les

cavaliers d'Annibal, sur les rives du Rhone, annon^ait,
jusque dans le detail, les peripeties de la guerre qui s'ouvrait1.
Certes, Lucain s'interdit de prendre parti pour Cesar, il se

contente de symboliser le deroulement du futur dans un
propos symbolique, dont le lieu et le moment font une
prophetie. Tite-Live, en rapportant l'engagement de cava-
lerie dans l'arriere-pays de Marseille, contait un evenement
reel, et sa reflexion est en retrait de celui-ci, eile ne fait que
constater; Lucain, lui, invente le discours de Cesar, et sait
fort bien que ses lecteurs ne seront pas dupes, qu'ils ne

penseront pas un instant que tels furent, reellement, les

propos de Cesar. On voit comment l'invention poetique,
loin de fausser l'histoire, la rend intelligible, y dessine

correspondances et figures. Aussi, ne saurait-on examiner

avec trop d'attention, voire de minutie, les moindres expressions

du po&te, si l'on veut discerner ses intentions.
A cet egard, la sententia finale de la priere pretee a Cesar

ne laisse pas de poser un probleme dont la discussion sera,

1 Liv., 21, 29.



6o PIERRE GRIMAL

croyons-nous, riche d'enseignements. Cesar conclut sa

reponse a la Patrie, en disant: «le coupable sera, oui, sera
celui qui aura fait de moi ton ennemi» 1. Et les commen-
tateurs sont intrigues. lis se demandent qui le poete designe
amsi ä mots couverts. Les uns penchent pour Caton 2, les

autres pour Pompee3. En realite, Cesar ne nous parait
penser m ä l'un ni ä l'autre, pour la bonne raison que l'etat
de guerre effectif entre le senat et lui n'existe pas encore.
Cesar ne dit pas : ille nocens est qui me tibi fecit hostem, mais

erit et fecerit. Sans doute peut on entendre ces futurs comme
l'etat du probleme vis-ä-vis de l'histoire, de la posterite,
mais ce sens ne nous semble pas autonse par le mouvement
du contexte. Cesar implore les divimtes pour son action
future, il affirme qu'il ne va pas nuire ä Rome, mais que
celui qui nuira a celle ci, ce sera le responsable de la guerre.
Ce qui peut, legitimement, intriguer : tout le monde admet

qu'en franchissant le Rubicon, en sortant, avec ses troupes,
des limites de sa provmce, Cesar cree un casus belli.

Comment, dans ces conditions, peut-il rejeter sur un autre la

responsabilite de cette guerre que son geste va tout a l'heure
declencher5 Lucam a-t-il voulu faire porter a Cesar l'odieux
d'une responsabilite, d'autant plus grande qu'elle est hypo-
critement contestee?

A la reflexion, on decouvre que les propos de Cesar sont
jundiquement justifies. L'etat de guerre sera, sans doute,
une consequence de 1'illegalite qu'il va commettre, mais

non pas une consequence inevitable, automatique — ll y
faudra la volonte des ennemis. Et c'est la situation a laquelle
se refere Lucam, en pleine conscience. Mais, pour le com-
prendre exactement, ll faut, sans doute, revenir sur la suite

1 Pharsi, 203 Ille erit, ille nocens, qui me tibi fecerit hostem

2H Glaesener, Un mot histonque de Cesar, AC 22, 1953, 105

3 H Dubourdieu, Le passage du Rubicon d'apres Suetone, Cesar et Lucain,
IL 3, 1951, 122-126, 162-165



LE POETE ET L'HISTOIRE

des evenements, que Lucain ne raconte pas, mais qu'il
suppose connus, et que permet d'etablir aujourd'hui, sans

que soit permis un doute raisonnable 4, la comparaison des

sources.
Plusieurs points peuvent etre consideres comme acquis.

D'abord, que le passage du Rubicon eut lieu avant l'aube du
12 janvier pre-julien2. Cesar, nous l'avons rappele, se

trouvait depuis quelques jours ä Ravenne, ou il avait appris
les evenements survenus ä Rome le 7 (VII Id. Ian.), c'est-a-
dire la seance du senat tenue l'apres-midi. Le je jour avant
les ides est en effet jour comitial, et le senat peut, ce jour-la,
tenir legalement seance, mais apres l'heure normale de la

cloture des cornices 3. On avait evite de reunir les Peres

le 3e jour des nones et la veille des nones (3 et 4 janvier
pre-julien), parce que, precisement, ces deux jours etaient

comitiaux4, mais l'urgence de la situation obligea de recourir
a la tolerance legale. Quoi qu'il en soit, le temoignage de

Cesar est formel et ne saurait, sur ce point de fait, etre mis

en doute. Or, trois jours seulement sont necessaires pour
qu'un courrier ou un voyageur se hätant franchisse la

distance entre Rome et Ravenne5. La seance du senat
s'etant terminee, selon la coutume, au plus tard ä la tombee

1 V. sur ce point l'essai de M. Ruch, La veracite de Cesar dans les six premiers
chapitres du De hello ciuili, REL 27, 1949, 118 ss., contre la position pessi-
miste et inutilement negative de P. Fabre, edition du Bellum ciuile 1 (Paris
19473), p. xxvi ss.

2 Date proposee par Stoffel ; la demonstration est reprise et confirmee par
J. Carcopino, lules Cesar (Paris 1968°), 361, n. 2. Le 12 janvier prejulien

Pr.Id.) correspond, sans aucun doute possible, au 17 decembre 50 du

Systeme julien. V. J. Bayet, 16 aoüt 48, date de la mort de Pompee d'apres
Lucain, Melanges Ernout (Paris 1940), 5-10.
3 O'Brien Moore, s.v. senatus, RE, Sappl. IV, 702 ss., et nos Etudes de

Chronologie ciceronienne (Paris 1967), 22.

4 Caes., Civ., 1, 5, 4.
6 Comme le fit Curion, au temoignage de Cesar {Civ., 1, 5, 6). V. App.,
BC, 2, 32 et nos Etudes... (tit.), 133-134.



02 PIERRE GRIMAL

de la nuit, le 7 — soit, en cette fin de decembre reel, vers
16 heures — le message qui ne put manquer d'etre alors

envoye a Cesar dut lui parvenir dans la journee du 10, au

plus tard, peut-etre meme plus tot. Cesar, avant de franchir le

Rubicon, etait done informe de ce qui s'etait passe au senat
dans l'apres-midi du 7. II savait, en particulier, que, ä

l'initiative de Lentulus, les Peres avaient pris le senatus-
consulte supreme, le uideant consnies..., mesure contre laquelle
Cesar avait, depuis longtemps et par avance, proteste. II savait
aussi que ses allies, les deux tribuns Antoine et Cassius, et

son agent Curion, tribun sorti de charge depuis le 9 decembre

precedent, avaient quitte la Curie et s'etaient mis en route

pour venir vers lui. Teiles furent les nouvelles qui le deci-
derent ä penetrer en Italie a la tete de ses troupes.

Cette succession des faits est celle que nous trouvons
dans le recit des Commentaires *, dans celui de Suetone 2,

dans celui de Dion Cassius 3, ainsi que chez Appien 4. Cette
concordance est une preuve absolue de verite, d'autant
plus que tous ces temoignages ne remontent pas a une
meme source, mais au moins a deux, Suetone se rattachant
au livre qu'Asinius Pollion avait ecrit sur les guerres civiles 5.

Ainsi, deux temoins oculaires des evenements, Cesar et
Asinius Pollion, qui l'accompagnait en ce jour memorable,
nous garantissent que Cesar ne declencha l'invasion de

l'ltalie qu'apres avoir re$u les nouvelles de Rome. Et il

1 Caes., Civ., i, 5 ss.

2 Suet., Caes., 30, 1-2 et 31, 1 : Cum ergo sublatam tribunorum intercesswnem

ipsosque urbe cessssse nunttatum est, praemissis confestim clam cohortibus... Suetone,

on le voit, ne parle pas de l'arrivee des tribuns, mais seulement de la nouvelle
de leur expulsion.
3 D. C., 41, 4, 1.

4 App., BC, 2, 5, 33. Sur le recit d'Appien et les confusions qu'il contient,

v., ci-dessous, p. 70, n. 4.
6 V. J. Carcopino, Etapes... (cit.), 140. Le meme Asinius Pollion semble

etre aussi la source de Plut., Caes., 31, 1, peut-etre, cette fois, ä travers Tite-
Live.



LE POETE ET L'HISTOIRE 63

n'existe aucune raison de penser que Lucain ait adopte une
version differente. On a voulu, il est vrai, tirer des vers
1, 264 ss. de la Pharsale, l'idee que Cesar n'aurait ete informe
qu'ä Ariminum, apres l'arrivee dans son camp des tribuns
et de Curion, des evenements du 7 janvier 1. Mais c'est
faire violence au texte. Lucain dit simplement — nous
aurons a le preciser — que l'arrivee des trois fugitifs est

une justification supplemental, moins pour Cesar lui-meme

que pour les soldats.

Done, au moment ou Cesar franchit le Rubicon, il sait

que le senatus-consulte supreme a ete vote. Lucain, cepen-
dant, ne le dit pas expressement; l'esthetique de son poeme
le lui interdisait. La veritable justification de Cesar, vis-ä-vis
de lui-meme, n'est pas une querelle juridique, la violation du
droit des tribuns ni meme le refus qu'on lui oppose de briguer
le consulat in absentia, ni la limitation arbitraire de son
proconsular ampute de quelques mois — sa justification, il
la porte en lui, dans sa foi en sa Fortuna, sa justification,
eile est, finalement, dans le futur, dans une finalite a rebours,
dans l'ordre du monde. Justification poetique, aux yeux de

Lucain et des Anciens, et que nous qualifierions plus volon-
tiers aujourd'hui d'historique, mais qui reside dans la

pensee de Cesar, a ce moment, une pensee qui se trouve
conforme ä l'ordre du monde, au devenir historique qui
sera. Lucain a pris la precaution (utile, certes, ä en juger
par les discussions de ses commentateurs) de declarer qu'il
ne saurait decider lequel, de Pompee ou de Cesar, avait le

droit pour lui: Quis iustius induit arma, scire nefas2, en d'autres

termes, que le debat n'est pas juridique, qu'il depasse les

interets humains des acteurs. Aussi n'a-t-il pas voulu que
Yimperator enträt dans le poeme en plaignant, comme un

1 J. Brisset, op. cit88, n. i.
2 Pbars1, 126-127 — vers qui devrait etre medite par ceux qui s'efforcent
de determiner Tengagement politique de Lucain.



64 PIERRE GRIMAL

plaideur au tribunal. Les arguments de droit, les accusations

contre Pompee, Caton, les ennemis de sa dignitas serviront
devant les soldats, mais plus tard, a Ariminum. Devant le

Rubicon, Cesar, pour agir, n'a besoin que de prendre
conscience de ce qu'il represente.

Ce qui nous invite a repousser l'interpretation habi-
tuellement donnee des vers 225 et 226 : «Ici, dit Cesar, ici,
je laisse la paix et le droit viole; c'est a toi, Fortune, que je
m'attache ; arriere, maintenant, les pactes !» 1. On entend

generalement que les mots temerata iura font allusion au
deni de justice dont Cesar serait victime de la part du senat,

qui lui retire son commandement en depit des textes legaux,
la lex Vatinia et la lex Ticinia Pompeia de mars 5 5. Mais
1'ensemble du passage se prete mal ä cette interpretation;
il y a opposition entre Fortuna d'une part et, d'autre part,
trois termes : pacem, iura et foedera. Les foedera, c'est le pacte
conclu avec Pompee ; la « paix» c'est la situation legale,
qui durera autant que Cesar n'aura pas franchi le Rubicon.
En franchissant la limite de sa province, Cesar renonce a

la fois a la paix et a son pacte avec Pompee. Dans ces conditions,

il est naturel de penser que les iura, qui seront aban-
donnes du meme coup, representent 1'obligation legale
ou se trouve Cesar de ne pas quitter sa province, et non
celles que l'on a envers lui. Temerata est un participe expri-
mant Paction anterieure, comme dans l'exemple traditionnel:
urbem captam hostis diripuit. Cesar dit simplement: en
franchissant le fleuve, je viole le droit, j'y renonce, comme je
renonce a la paix et a mon pacte avec Pompee, pour suivre
une nouvelle loi, ma propre Fortune. Ces mots ne sont
pas une plainte. Les plaintes viendront, mais pour d'autres
raisons, dans le discours d'Ariminum.

Nous pouvons maintenant, pensons-nous, expliquer la
sententia dont le temps futur nous intriguait. Cesar, disions-

1 Phars.y 1, 225-226 : Hie, aity hie pacem temerataque iura relinquo : / tey Fortuna,
sequor; procul bine iam foedera sunto.



LE POETE ET L'HISTOIRE 65

nous, sait, en franchissant le Rubicon, que le senatus-
consulte supreme a ete vote, mais il sait aussi que ce texte,
toujours le meme, n'est pas «nominatif»; c'est une arme
mise entre les mains des magistrats, par precaution ; le nom
de l'ennemi n'est pas prononce. Cesar, legalement, n'est

pas encore hostis. II ne le sera qu'au moment 011 un chef —
ce sera Pompee, designe plus tard 1 — commencera effecti-
vement les operations militaires, et creera une situation de

fait, rendue possible par le senatus-consulte ultime, mais

non necessaire. En realite, la situation est tout a fait sem-
blable ä celle qui s'etait produite ä la fin de l'ete et dans les

derniers mois de 63, lorsque Ciceron etait arme du senatus-
consulte en question, mais repugnait a s'en servir et, ainsi

qu'il le disait, le « conservait au fourreau» 2. Cesar lance

un defi ä ses ennemis. II les provoque en franchissant le

Rubicon, mais leur laisse la responsabilite juridique de la

guerre. Celui qui passera aux actes ne saurait etre encore
designe; ce sera le magistrat qui entreprendra les premieres
operations. Cette subtilite, on a envie de dire cette argutie
juridique, n'est pas etrangere a l'esprit romain. Cesar sort
de la legalite ; il le sait. II le fait pour contraindre les autres
ä un choix: ou bien lui accorder ce qu'il considere comme
son du, ou bien creer l'etat de guerre. De telles pressions
ne sont pas sans exemple dans l'histoire des coups de force.
La manoeuvre consiste — a toujours consiste — a provoquer
une situation telle que l'adversaire soit contraint de recourir
aux armes, tandis que l'on se reserve, pour soi-meme, le droit
de proclamer qu'une telle parade est injuste, qu'elle est une
provocation inadmissible. Ne nous hätons pas, toutefois,
de condamner Cesar. Lentulus n'avait pas agi avec plus

1 Le 17 janvier, cinq jours apres le franchissement du Rubicon (ci-dessous,

p. 94). Cette designation fut la riposte des senateurs ä «l'escalade» que
constituait Toccupation d'Ariminum, ainsi que le suggere la Chronologie.
2 Cic., CatiL, 1, 4 : Senatus consultum... inclusum in tabulis, tamquam in uagina
reconditum.



66 PIERRE GRIMAL

d'honnetete, en contraignant Cesar a jeter dans la balance
le poids de son armee. II n'est pas necessaire qu'au debut
d'une querelle l'un des deux ait tort et que l'autre ait raison.
Iis peuvent fort bien avoir tort l'un et l'autre. Et, surtout,
le probleme veritable, que pose Lucain comme poete,
c'est celui du futur en train de naitre, cette Fortune de Cesar

qui va devenir celle de Rome.
Cette intention de Lucain entraine une curieuse

consequence : eile le conduit a retablir la verite historique, defor-
mee par une inversion chronologique volontaire dans les

Commentaires de Cesar.

Nous voyons en effet chez Cesar que 1'Imperator, appre-
nant, a Ravenne, les evenements du 7 janvier, a Rome,
harangue ses soldats et les determine ä venger la legalite
violee, a defendre le caractere sacro-saint des tribuns h

Or, cette harangue n'a jamais ete prononcee ä Ravenne,
mais a Ariminum, c'est-a-dire une fois le Rubicon franchi.
Et c'est bien la version que suivent Lucain, Suetone et
Dion Cassius 2, qui nous apprennent que Cesar attendit,

pour informer ses troupes de la situation, l'arrivee des

tribuns et de Curion. Et Cesar, sur ce dernier point —
l'arrivee des fugitifs a Ariminum, et non ä Ravenne —
s'accorde avec eux 3, ce qui acheve d'enlever toute possibility

de doute puisque nous constatons que la source
cesarienne et celle qui, par Suetone, remonte a Asinius
Pollion, nous garantissent pareillement que Curion et les

tribuns sont arrives apres la «provocation» de Cesar.

II s'ensuit que la harangue ne peut avoir ete prononcee a

Ravenne, comme le pretend celui-ci, mais a Ariminum,
aussi etonnant que cela puisse paraitre. Cela a ete bien

montre, ä l'aide d'autres bons arguments encore, par

1 Civ., I, 7.
2 Suet., Caes., 33, 1 ss. ; D.C., 41, 4, 1 ; Lucan., Phars., 1, 296 ss.

3 Civ., 1, 8, 1.



LE POETE ET L'HISTOIRE 67

M. Rambaud h Le depart de Ravenne a eu lieu dans des

conditions de secret («le secret militaire », dit fort justement
M. Rambaud) incompatibles avec une harangue publique.
Cesar avait prepare son mouvement en envoyant en avant
quelques elements : un petit nombre de cohortes, qu'il
rejoignit le lendemain sur la rive du Rubicon, au dire de

Suetone 2 — un groupe d'officiers n'ayant que leur epee,
sans cuirasse ni bouclier, au dire de Plutarque et d'Appien 3.

Les deux versions ne sont d'ailleurs pas incompatibles.
Cesar n'a pas cru devoir mentionner cet echelonnement

tactique de son action. II n'a pas raconte non plus comment,
feignant le loisir, il avait donne dans l'apres-midi un spectacle

public aux gens de Ravenne, puis examine le plan
d'une ecole de gladiateurs qu'il avait l'intention de construire
dans cette ville, puis dine en compagnie d'un assez grand
nombre d'amis. Mais seuls les plus intimes parmi ceux-ci
etaient au courant de ses projets. Cesar, au bout de quelque

temps, fit dire qu'il etait indispose et quitta le banquet;
puis, en pleine nuit, il prit la direction du sud, avec Asinius
Pollion et quelques cavaliers. Tout cela ne pouvait etre
mentionne dans les Commentaires. II fallait donner l'impres-
sion que les soldats, ayant appris le deni de justice fait a

leur chef, s'etaient lances, dans un grand enthousiasme, ä la

conquete de ce qu'on lui refusait. En realite, la manoeuvre
de Cesar fut plus subtile; eile avait pour objet de placer
devant le fait accompli ä la fois le senat (ainsi que nous
l'avons dit) et ses propres troupes, pour des raisons qu'il nous

appartiendra bientot de rechercher. Et cette signification
des faits, que Cesar voulait dissimuler, a ete precisement
degagee, mise en lumiere, par Lucain — parce qu'elle etait,

1 Moins dans son livre sur L,'iArt de la deformation historique dans les Commentaires

de Cesar (Paris 19662), 134 ss., que dans une note de son edition de

Caes., Civ., 1, «Collection Erasme» (Paris 1962), 33 (note au chap. 7, 1).

2 Caes., 31, 1 (ci-dessus, p. 62, n. 2).

3 Plut., Caes., 32, 2 ; App., BC, 2, 5, 35.



68 PIERRE GRIMAL

sans doute, conforme a la verite historique, mais aussi

parce qu'elle etait plus « poetique ». Lucain a place le dis-
cours ä Ariminum, comme cela se passa reellement. C'est
la qu'il nous decrit l'arrivee piteuse de Curion et des tribuns :

Hos jam mota ducts uicinaque signa petentes...1. Iam mota ne

peut signifier qu'une chose, que Cesar avait deja fait mouve-
ment, et non qu'il est sur le point de faire mouvement;
uicina le confirme : Cesar est plus proche de ceux qui arrivent
que ceux-ci ne le pensaient, puisque, de Ravenne, il avait
rejoint Ariminum, une cinquantaine de kilometres plus au
sud 2. II est superflu de souligner que, dans ces conditions,
le recit sur lequel Lucain fonde sa construction poetique
n'est pas celui des CommentairesUn autre detail merite
toutefois d'etre souligne. Cesar ne mentionne pas Curion,
qui pouvait etre considere comme un allie compromettant,
et dont l'expulsion par Lentulus etait sans consequence,
puisqu'il n'etait plus tribun en exercice. Lucain, au contraire,
lui attribue le role de mauvais conseiller, et suppose (peut-
etre sur de bonnes sources) qu'il encouragea Cesar a pour-
suivre cette «escalade» vers la guerre.

On voit que Lucain s'est ingenie a nous presenter Cesar

prenant librement sa decision, face ä face avec lui-meme :

tout en rejetant sur le chef qui lui serait oppose la respon-
sabilite technique de la guerre, il ne se dissimule pas qu'il
commet un acte illegal, qui rend les hostilites inevitables.
II se place d'emblee au-dela de la morale; il repudie les

valeurs traditionnelles, au nom de sa Fortune, de ce qu'il
croit lire de la volonte divine. Tel est le sens que Lucain,
comme poete, pense discerner dans ces evenements. Mais

1 Pharsi, 268.

2 Telle est Interpretation de P. Wuilleumier et H. Le Bonniec, Lucain,
Guerre civile I, «Collection Erasme» (Paris 1962), ad loc.

3 Sur le probleme du rapport entre les deux ceuvres, v. M. Rambaud, L'oppo-
sition de Lucain au Bellum ciuile de Cesar, IL 12, i960, 155 ss.



LE POETE ET L'HISTOIRE 69

ce faisant, ne reconstruit-il pas l'histoire? Ne fausse-t-il

pas le personnage de Cesar, le faisant plus grand qu'il
n'etait, lui pretant des intentions plus profondes qu'elles
n'avaient ete en realite A cette accusation, Lucain pourrait
repondre. A ce moment ou le destin de Cesar et celui de

l'univers sont en balance, nous savons quelle fut, effective-

ment, la pensee de 1'Imperator. Nous savons qu'il aimait ä

repeter, en citant Euripide : « S'il faut violer le droit, que
ce soit pour regner; autrement, respectons la morale» h

Fidele ä la materialite des faits, Lucain l'a ete aussi a l'äme
de son personnage, en lui pretant cette pleine conscience
dans la conquete du pouvoir, cette absence de scrupule
« bourgeois », en un domaine qui ne les admet guere.

Nous voyons ainsi comment se resoud la contradiction
qui nous apparaissait entre la poesie et l'histoire : Lucain
ne transforme pas le deroulement des faits, il le respecte,
et appuie sur lui sa construction epique. II est possible,
probable, que sa source est Tite-Live, comme on l'a montre
depuis longtemps 2 — Tite-Live ou confluaient deja plu-
sieurs sources primaires, comme Cesar et Asinius Pollion.
Mais il entend bien depasser les faits, et penetrer dans le

secret des consciences. Ce qui nous incitera a beaucoup
de prudence lorsque nous serons tentes de penser qu'il se

laisse empörter par la rhetorique et l'artifice. Les outrances
eventuelles de l'expression ne doivent pas nous dissimuler
la solidite d'une information ni la profondeur d'une intuition
psychologique que pourraient lui envier bien des historiens
modernes.

1 Suet., Caes.t 30, 7 : Nam, si uiolandum est nis, regnandt gratia / molandum est;
ahts rebus pietatem colas.

2 V. la discussion et la bibliographic in R. Pichon, Les sources de Lucain

(Paris 1912), 51 ss.



7° PIERRE GRIMAL

Le discours d'Ariminum

S'il est un domaine ou l'imagination poetique passe

pour se donner libre cours, aussi bien chez Lucain que
chez Tite-Live, c'est assurement celui des discours. Qu'en
est-il de celui que tint, dans Ariminum occupe, Cesar a

ses troupes, le matin du 12 janvier?
Cesar (qui, nous l'avons dit, place cette harangue a

Ravenne), la resume en un chapitre 1. Lucain, de son cote,
lui consacre une cinquantaine de vers 2, mais la version
qu'il en donne est tres differente du resume de Cesar. Tel
est le probleme : lequel des deux textes approche le plus
de ce que fut la verite?

Pour le resoudre, on pourrait etre tente d'interroger
les autres sources. Mais eile sont peu prolixes. Dion Cassius

se borne ä une phrase 3. Appien donne quelques details :

selon lui, Cesar, apres avoir montre a ses soldats Curion
et les tribuns, ajoute que la maniere dont le senat s'est

comporte laisse prevoir quelle sera sa conduite envers les

vainqueurs de la Gaule, puisque le seul tort de Curion et
des deux tribuns n'avait ete, dit Cesar, que de parier en
faveur des armees victorieuses 4. Plutarque, dans la Vie de

1 Civ., I, 7.
2 Phars., 1, 299-35 x.

3 D. C., 41, 4, 1 ; selon Dion Cassius, Cesar introduisit Curion et les tribuns
devant la contio et leur fit raconter les evenements du 7 janvier ; apres quoi
« il trouva les mots qui convenaient ä la circonstance pour exciter ses soldats ».

4 App., BC, 2, 33. Le recit d'Appien pose, comme cela arrive assez frequem-
ment, un probleme particulier. Nous voyons que, selon Appien, Curion
revient vers Cesar avec les deux tribuns, et que Cesar les montre tous les

trois ä l'armee, le lieu de la scene n'etant pas precise (BC, 2, 33). A ce moment,
la guerre commence, des deux cotes. Cesar decide d'envoyer des troupes,
avec les centurions en civil, occuper Ariminum. Le soir du meme jour,
Cesar, feignant d'etre malade, se retire de bonne heure, mais repart et franchit
le Rubicon dans la nuit avec sa cavalerie ; Ariminum est occupe ä l'aube.
Ce recit implique, par pretention, que Curion et les tribuns ont rejoint Cesar
ä Ravenne, et que la harangue de Cesar eut lieu dans cette ville. Sur le second



LE POETE ET L'HISTOIRE IT-

Cesar, n'en dit pas plus que Dion. Quant a Suetone, il
ajoute deux details precieux. D'une part, il raconte comment
Cesar, apres avoir presente aux soldats les tribuns chasses
de Rome par le consul (adhibitis tribunis plebis qui, pulsi,
superuenerant — mais aucune mention de Curion), s'adressa
ä ses troupes avec des larmes, dechirant ses vetements, se

livrant ä des gestes de supplication passionnee. Apres
quoi, a un certain moment de son discours, il leur montra,
a plusieurs reprises, l'anneau d'or de sa main gauche ; les

hommes des derniers manipules, qui ne pouvaient entendre
ses paroles, crurent qu'il leur promettait ä tous le rang de

chevalier et le cens correspondant; en realite, continue
Suetone, Cesar disait qu'il n'hesiterait pas meme ä vendre
son anneau, s'il le fallait, pour recompenser les hommes

qui allaient defendre sa dignitas. D'autre part, un autre

passage de Suetone, dont la source est alors Aelius Tubero,
laisse a penser que Cesar, pour souligner l'ingratitude de

Pompee a son egard, donna lecture a ses soldats de son

propre testament, qui faisait de Pompee son heritier
principal1.

Est-il possible, ä l'aide de ces temoignages tres fragmen-
taires, de reconstituer au moins le sens general de la harangue
de Cesar, et de mesurer ainsi la fidelite de Lucain ä l'histoire

On sait comment les Commentaires presentent les prin-
cipaux themes de ce discours. Cesar se plaint d'abord de

la malveillance de ses ennemis, depuis toujours ; ces ennemis,
dit-il, lui ont aliene Pompee, qui n'a pas, pour cette raison,

point, Appien est en accord avec Cesar, mais non sur le premier. II y a, dans

ce recit d'Appien, une contradiction interne, resultant, fort probablement,
d'une contamination maladroite, Appien ayant confondu deux temps bien
distincts, la transmission de la nouvelle de la seance du senat ä Cesar et l'arrivee
des bannis. Mais il suit la version authentique, selon laquelle la harangue
suivit l'arrivee de ceux-ci. II faut done que le discours aux troupes ait eu
lieu ä Ariminum, puisque tout le monde s'accorde (sauf Appien) ä dire que
Curion ne rejoignit Cesar que dans cette ville.
1 Suet., Caes., 33, 2 ss. ; 83, 2.



72 PIERRE GRIMAL

temoigne ä Cesar la reconnaissance qu'il lui devait. Puis, il
souligne que la puissance tribunicienne, restauree autrefois

par ce meme Pompee, etait en pratique abolie par lui, ce

qui faisait de Pompee un nouveau Sulla. Troisieme point:
le senatus-consulte ultimum n'etait nullement justifie dans
la circonstance presente. En conclusion, Cesar exhortait ses

soldats, en souvenir des neuf annees de guerre victorieuse
menee en commun, ä ne pas l'abandonner, mais a defendre
sa dignitas. Cesar, reprenant son recit, ajoute que les hommes
de la XIIIe legion, qui etaient les seuls a former l'avant-
garde de la guerre civile, se declarerent prets a embrasser
la cause des tribuns et celle de leur Imperator.

Dans la Pharsale, le contenu de ce discours est fort different.

La harangue debute sur un tout autre ton. Cesar s'indi-
gne d'abord de ce que les services rendus par son armee,
depuis dix annees, soient si mal recompenses, de ce que le

retour des legions victorieuses sur le sol italien soit considere

par le senat comme une catastrophe publique, et que Ton se

prepare a les combattre. Mais l'ennemi qui les attend n'est

pas ä craindre; il ne redoute ni les bavards du senat, ni
surtout Pompee, contre qui il se livre a une longue invective.
Toute la carriere de Pompee, dit-il, est illegale ; il n'a jamais

respecte les lois, ni dans sa jeunesse, lorsqu'il triompha
avant l'äge, ni, plus recemment, lors du proces de Milon,
lorsqu'il avait entoure le tribunal de soldats en armes.
En realite, Pompee est un nouveau Sulla; il a, dans sa jeunesse,

goüte le sang des proscriptions, il en a conserve la soif.
II ne sait pas l'art de se retirer. Cesar ne demande qu'une
chose : meme s'il n'obtient rien pour lui-meme, du moins

que l'on donne ä ses troupes les recompenses qu'elles ont
meritees. En fait, ces recompenses, il faudra les enlever de

haute lutte. Ce que veulent Cesar et ses hommes, c'est la

liberte d'une Rome asservie a ses maitres.
Assez curieusement, il ne semble pas, au premier abord,

qu'il y ait d'element commun aux deux discours, et la tenta-



LE POETE ET L'HISTOIRE 73

tion est grande de penser que Cesar a laisse le temoignage
le plus veridique, tandis que Lucain se serait contente de

composer une suasoria d'ecole. Mais les textes, aussi fragmen-
taires soient-ils, des autres historiens nous invitent a plus
de prudence. lis nous avertissent que la version des
Commentaries n'est assurement pas la vraie, ou du moins qu'elle
n'est pas totalement conforme a la verite.

Cela resulte d'abord du ton du discours, que Cesar a

voulu, dans les Commentaries, mesure, raisonnable comme
une demonstration, et dont Suetone nous dit qu'il fut
passionne, violent. Et nous savons que le recit de Suetone

repose sur le temoignage direct d'Asinius Pollion. La
violence pretee ä Cesar dans la Pharsale repond mieux a

ce que nous dit Suetone.

Un second point n'est pas moins important. Selon

Appien, confirme par Suetone, Cesar aurait dit aux soldats

que le senat avait l'intention de leur refuser leur legitime
recompense. Or, cet argument ne figure pas dans les

Commentaries — on en devine la raison; il etait par trop invrai-
semblable (et jamais Pompee n'avait eu l'intention de s'en

prendre aux legions de Cesar); il ne pouvait trouver creance

que devant un auditoire interesse ä le croire, dans une
atmosphere de passion, comme celle que nous devinons,
en ce matin de janvier, sur le forum d'Ariminum. II est

significatif qu'il figure chez Lucain, ou il sert a la fois d'exorde
et de conclusion, et forme, par consequent, le theme majeur
du discours.

Ces deux raisons nous incitent a penser que Lucain ne
saurait etre fort eloigne de la verite historique lorsqu'il
rapporte la harangue de Cesar a ses troupes. On trouvera
fort vraisemblable que XImperator ait joue sur la cupidite
d'hommes qui se battaient alors dans l'espoir de s'enrichir

ou, tout au moins, de retirer une aisance süffisante de leurs

campagnes. II est naturel aussi que Cesar ait voulu dissimuler
aux lecteurs des Commentaries cet aspect interesse de ses



74 PIERRE GRIMAL

rapports avec ses troupes ; sans quoi il eüt semble avoir lance
celles-ci a la curee de l'ltalie, comme le lui reprochaient ses

ennemis.
En revanche, la harangue des Commentaires fait intervenir

un argument qui, ä premiere vue, ne figure pas chez Lucain :

Cesar aifirme, dans les Commentaires, combattre pour defendre
sa dignitas, et le meme theme apparait dans le temoignage
rapporte par Suetone. On ne peut douter que Cesar n'y
ait fait au moins allusion. Pourquoi, chez Lucain, le silence

sur ce point?
En realite, ce silence, chez Lucain, n'est qu'apparent.

Cesar s'y plaint de ne pas obtenir la recompense que meri-
taient ses conquetes; c'est meme ainsi qu'il commence
son discours, mais, au lieu que, dans les Commentaires, il
se borne ä presenter sa propre cause, dans la Pharsale, beau-

coup plus habilement, il identifie cette cause a celle de ses

troupes. Tout se passe done comme si 1 'Imperator, en rappor-
tant son propre discours, dans les Commentaires, en avait
supprime la moitie — celle qui interessait directement les

hommes —, tandis que Lucain insistait, au contraire, sur cet

aspect de l'argument. On conclura que le texte des Commentaires

est, finalement, moins proche de la realite que celui
de Lucain, qui paraphrase une source authentique.

Dans le discours des Commentaires et celui de la Pharsale,

enfin, un point est commun: les attaques contre Pompee.
Qu'en fut-il reellement?

Remarquons d'abord que l'invective, violente dans la

Pharsale, repond, dans les Commentaires, a un developpement
beaucoup plus modere, comme si Cesar, a ce moment-la,
n'avait pas souhaite une rupture totale avec le chef de la

faction adverse. Telle etait du moins l'impression qu'il
souhaitait donner a ses lecteurs. En revanche, l'accusation

portee contre Pompee, dans les Commentaires, d'avoir sup-
prime la puissance tribunicienne, apres avoir contribue,
vingt ans plus tot, a la retablir, ne figure pas dans le discours



LE POETE ET L'HISTOIRE 75

de la Pharsale, pas plus, d'ailleurs, qu'il n'y est question des

mauvais traitements subis par les tribuns. Sur ce point,
c'est evidemment le poete qui s'eloigne, par simplification,
de la verite historique, puisque, aussi bien, les autres histo-
riens sont unanimes, affirmant que Cesar prit comme pretexte
de la guerre la violence faite aux deux tribuns, Antoine et
Cassius. A leur temoignage s'ajoute celui de Ciceron1.
Mais, precisement, le passage des Philippiques auquel nous
faisons allusion montre que cette violation du droit tribu-
nicien fut un argument juridique invoque par Cesar, un
casus belli mis en avant pour l'opinion publique en general,
plus que pour ses propres soldats. Pour ceux-ci, le spectacle
de magistrats du peuple romain vetus en esclaves, portes
sur un chariot de louage, suffisait ä soulever leur indignation,
comme l'ont indique Appien et Plutarque. lis etaient la

preuve vivante que Pompee ne respectait pas les regies du
droit et se comportait en tyran. Ce qui etait le point essentiel
de la harangue, celui que mentionne Lucain, et sur lequel
il insiste. Devant les hommes de la XIIIe legions, les

arguments juridiques mesures, les regrets exprimes sur l'ingra-
titude de Pompee (du moins dans les termes des Commen-

taires) eussent ete deplaces, comme eüt ete deplace ce ton
modere, d'une eloquence raisonnable, a laquelle nous

savons, precisement, que Cesar n'eut pas recours. La harangue
des Commentaires ne s'adresse pas ä ces hommes, mais a un
tout autre public.

Nous sommes done amenes a penser que la version des

Commentaires differe sensiblement de la verite, qu'elle en est

une interpretation adoucie, destinee ä d'autres esprits.
S'ensuit-il que la version donnee par Lucain soit plus fidele

1 Phil., 2, 53 : Tu, tu, mquam, M. Antom, prtneeps C. Caesari, omnia perturbare

cupienti, causam belli contra patriam inferendi dedisti. Quid enim aliud ille dicebat,

quam causam sui dementissimi consilu et facti adferebat nisi quod mtercessio neglecta,

lus tribunicium sublatum, circumscriptus a senatu esset A.ntontus?



76 PIERRE GRIMAL

Comme le texte des Commentaires, celui de la Pharsale

mentionne les attaques de Cesar contre les notables et les

meneurs du senat, qui veulent la guerre civile. Lucain, qui
ajoute quelques precisions, en nomme deux, Marcellus, le

collegue au consulat de Lentulus, et Caton. C. Marcellus,
le consul de 49, est qualifie de loquax. L'epithete semble
meritee. Ciceron n'est pas plus tendre pour lui que ne l'est
ici Cesar 1, et l'inaction qu'il lui reproche fait contraste,
precisement, avec les rodomontades que lui prete Vellerns
Paterculus 2. Quant ä Caton — que Cesar, chez Lucain,
qualifie de nomina uana — il n'est pas etonnant que l'auteur
futur de 1,Anti-Caton lui reproche de n'etre qu'une replique
indigne du Censeur. Dans les Commentaires, Cesar accusait
ses inimici d'avoir provoque sa brouille avec Pompee.
Chez Lucain, ils sont seulement consideres comme des

personnages sans importance reelle, qui ne meritent pas
qu'on les prenne au serieux. Tout l'effort de l'orateur porte
contre Pompee, et cela merite reflexion.

Pompee, dans la harangue de la Pharsale, est presente
comme un ambitieux insatiable, qui n'a qu'un desir: inter-

rompre la carriere d'un rival. Le portrait qu'en trace Cesar

est effroyable. II montre en lui (non sans raison) un homme

qui s'est toujours place au-dessus des lois, qui a commande

en chef sans avoir jamais servi comme soldat (on sait que
Pompee s'en etait vante, un jour de census), qui s'est forme
une clientele de rois qui lui doivent tout et qui, jusqu'aux
confins du monde, lui assurent un veritable empire
personnel3.

1 Ad At/., 8, 15, 2 : Nec me consules motten/, qui ipsi pluma ant folio facilius
moueniur. Ibid., 7, zi, i : Nihil in consulibns.

2 Hist., 2, 49, 4 : Cum alter consul iusto esset ferocior, Lentulus uero, salua re publica,
saluus esse non possei. Sur les exces de langage de C. Marcellus, v. Plut., Pomp.,
58, 4.
3 Phars., 1, 314 s. : Scilicet extremi Pompeium emptique clientes / continuo per
tot satiabunt tempora regno. Ce sont, semble-t-il, d'apres les mots du texte,
les memes clients qui sont «au bout du monde» et «achetes».



LE POETE ET L'HISTOIRE 77

Ces reproches, nous ne les trouvons pas chez Lucain

pour la premiere fois. Dejä, en 58, P. Clodius, le tribun
ami et agent de Cesar, s'etait eleve contre cet etat de chose,

et, cette annee-lä, une fois Ciceron parti en exil, on avait
vu Clodius intervenir ä la fois en Galatie et en Armenie,

pour contrarier, autant qu'il le pouvait, la politique et les

interets de Pompee f Et Clodius avait alors formule contre
Pompee ä peu pres les memes reproches que nous lisons
chez Lucain 2. Ces reproches n'ont done, dans ce contexte,
aucune invraisemblance en eux-memes. Mais Cesar, chez

Lucain, va plus loin : il s'en prend aux origines sullaniennes
de Pompee, a ses attaches avec les proscripteurs. Et, sur
ce point, on pourrait taxer le poete de fantaisie, l'accuser
d'avoir cede aux demons de la rhetorique, s'il ne se trouvait

que deux series de faits ne venaient authentifier ces propos
pretes a Cesar.

On se souviendra d'abord que Cesar, depuis le debut
de sa carriere, avait ete de fait et d'intention l'ennemi de

Sulla. Les temoignages sont trop connus pour qu'il soit
necessaire de les enumerer longuement: Cesar, au sortir
de l'adolescence, refusant d'obeir aux ordres du tyran et
de rompre son mariage, et ne devant la vie qu'ä l'interces-
sion de ses. amis, puis reprenant l'heritage de Marius, dont
la memoire etait condamnee, et retablissant, lors de son

edilite, les trophees de celui que Sulla avait voulu vouer
ä l'oubli3. L'annee suivante, en 64, il avait conduit les

proces engages contre deux proscripteurs notoires, L. Lus-
cius et L. Bellienus, assurant leur condamnation4. De

meme, on n'avait pas oublie ses efforts en faveur des fils

1 Sur ces faits, v. nos Etudes... (cit.)9 103 ss.

2 Plut., Pomp., 48, 7 : auToxpaxcop axoXaaxo? (« sans mesure», plutot, nous
semble-t-il, que «debauche»).
3 Suet., Caes., 11, 2.

4 V. J. Carcopino, Jules Cesarh, 142.



7» PIERRE GRIMAL

des proscrits 4, pendant le consulat de Ciceron, et personne
n'ignorait qu'il avait ete l'instigateur du proces intente a

Rabirius 2. Toujours, Cesar s'etait pose en defenseur du
droit des citoyens contre l'arbitraire et la violence.

D'autre part, bien que Pompee n'eüt jamais ete directe-
ment compromis dans les proscriptions, il existait effecti-
vement dans l'opinion publique, au debut de la guerre
civile, une tendance a le considerer comme un nouveau
Sulla. On ne pouvait oublier qu'il avait servi le dictateur et

profite indirectement de sa sanglante victoire sur les populäres,

et meme les amis de Pompee, ses allies politiques, ne
se privaient point pour ranimer ces souvenirs. Ciceron
ecrivait par exemple : « Notre eher Gnaeus a, d'une fagon
stupefiante, convoke de regner ä la maniere de Sulla» 3,

ajoutant, en grec : «Si je te le dis, e'est que je le sais».
Des le mois de fevrier, une autre lettre affirmait que Pompee,
en concevant sa Strategie grandiose, en abandonnant Rome

pour aller preparer, en Orient, les moyens de la reconquerir,
avait voulu imiter son maitre Sulla 4, et qu'il avait, en cela,

l'appui d'une partie de son entourage.
II est bien probable, en effet, que Pompee ne s'etait

jamais resigne ä ne pas regretter l'occasion perdue, lorsqu'il
etait rentre d'Orient apres ses victoires et qu'il avait demobilise

ses forces au lieu de marcher sur Rome, comme tout
le monde s'y attendait. Ce theme du «nouveau Sulla»
revenait dans sa vie avec une etrange obstination : vain-

queur de Mithridate, comme le dictateur, il ne pouvait
manquer d'apparaitre, aux yeux de tous, et meme de Ciceron,
comme un disciple trop fidele de celui-ci. Si l'on en croit une

1 Ibid., 159.
2 Suet., Caes., 12.

3 Cic., Ad A.tt., 9, 7, 3 : Mirandum emm in modum Gnaeus noster sullani regnt
simihtudinem concupiuit. EEScoi; aot Xcyco (lettre du 13 mars 49).
4 Cic., Ad Att., 8, 11, 3. Cf., ibid., 10, 7, 1 : Sin autem uincit, Sullano more

exemploque uincet.



LE POETE ET L'HISTOIRE 79

lettre a Atticus *, cette tentation hantait Pompee depuis
deux ans deja lorsqu'il y ceda. Deux annees plus tot, c'est-a-
dire au sortir de son consulat sans collegue, alors que Cesar,

une fois ecrasee la revoke de Vercingetorix, devenu maitre
des Gaules, semblait devoir menacer la Republique. Un
regnnm sullanum apparaissait done alors a Pompee comme la

seule issue possible au triumvirat empoisonne.
On voit que Cesar, accusant Pompee chez Lucain d'etre

un «autre Sulla», n'innove guere, que, non seulement,
il parle en conformite avec son propre personnage, mais

qu'il repete des propos tenus frequemment sur Pompee,
et qui contenaient sans aucun doute une tres grande part
de verite.

Toutefois, dans cette invective, un argument etonne, a

juste titre, les commentateurs. Lucain fait dire a Cesar : « Qui
done ignore qu'il a mele les camps et le forum, terrorisant
celui-ci lorsque des epees aux eclairs sinistres entourerent
d'un cercle insolite un tribunal terrifie et que, les soldats

osant rompre la barriere des lois, les enseignes de Pompee
se refermerent autour de Milon accuse ?» 2. On rappelle
en effet que, lors du proces de 52, Cesar etait du cote de

Pompee, et contre Milon. On pourrait ajouter que Cesar,

a cette epoque, se rejouit de la fermete montree par son
allie 3. Mais rien ne nous dit que la harangue de Cesar a

ses troupes ait ete empreinte de logique et de bonne foi.
Qu'il ait profite de la violence faite aux lois, peu importe:
les soldats ne s'en preoccupent guere, 1'argument n'en

1 Cic., A.d A.tt9, 10, 6.

2 Phars1, 319 ss. : Qms castra timenti / nescit mixta foro, gladn cum triste micantes

I indicium tnsohta ttepidum cinxere corona / atque auso medias perrumpere mihte

leges I Pompeiana reum clauserunt signa Milonem?

3 Gall7, 6 : cum lam die urbanas res uirtute Cn. Pompei commodiorem in
statum peruemsse mtellegeret, II est probable que Pompee, en obtenant ainsi,
sous la menace, la condamnation de Milon, n'agissait pas seulement pour
le compte de Cesar : lui-meme se debarrassait de Milon, allie ä la fois com-
promettant et genant.



8o PIERRE GRIMAL

conserve pas moins sa valeur; il est meme d'autant plus
opportun que la manoeuvre venait d'etre recommencee,
dans des conditions analogues, par le meme Pompee, et
cette fois contre des tribuns du peuple romain1. Loin
d'etre invraisemblable, la mention du proces de Milon
s'imposait comme 1'exemple, le precedent le plus propre
a emouvoir et persuader des soldats-citoyens, enclins a

etablir une separation rigoureuse entre les lois et le pouvoir
militaire, la potestas et 1'Imperium. II eüt ete difficile d'alleguer,
dans la carriere, en somme peu sanguinaire, de Pompee,
un autre precedent; mais celui-ci etait assez proche pour
prendre une signification sinistre. Et il ne peut s'agir d'une
maladresse de Lucain, mais, ou bien d'un developpement
calcule, ou, ce qui est plus vraisemblable, de la reprise par le

poete des paroles memes de Cesar.

Nous voyons done que, dans le discours prete a Cesar

par Lucain, il ne se trouve rien qui heurte la vraisemblance ;

au contraire, tout se passe comme si Cesar avait pu recourir,
dans la realite, aux arguments anti-pompeiens que nous
lisons dans la Pharsale. Mais une objection se presente :

pourquoi, au debut de la guerre civile, alors que les operations

n'etaient pas officiellement confiees a Pompee, Cesar

se serait-il laisse aller ä une invective aussi violente contre
Pompee, ce meme Pompee qu'il traite, dans les Commentaires,

avec tant de moderation?
Nous avons deja suggere que cette moderation du

discours des Commentaires ne repondait pas a la verite. En
realite, ainsi que l'a montre fort bien M. Rambaud 2, cette
moderation est empoisonnee. Si Cesar insiste tellement sur
l'influence exercee par les ennemis qu'il avait lui-meme au

senat, e'est afin de mettre en lumiere l'incroyable faiblesse

qu'il attribue au «Grand Pompee». D'autre part, cette

1 V. App., cite ci-dessus, p. 70, n. 4.
2 Uart de la deformation..., 352 ss.



LE POETE ET L'HISTOIRE 8i

moderation affectee a pour but de presenter une certaine
image de Cesar, qui desire apparaitre aureole de clemence,
desireux de servir, jusqu'au bout, et malgre tout, celui qu'il
considere comme son ami, et qui doit avoir tous les torts,
ä tous les yeux. Peut-etre, d'ailleurs, ces images correspon-
daient-elles a une certaine verite dans la conscience de
Cesar. Mais cette verite toute interieure n'est pas celle qui
importait, devant les troupes, sur le forum d'Ariminum.
Le discours de VImperator etait un acte de guerre, et non un
examen de conscience. II devait agir sur des hommes qui
allaient etre, entre ses mains, les instruments de son grand
dessein, et peu importe aussi bien que Cesar ait conserve,
en lui-meme, une certaine amitie, voire quelque affection

pour Pompee, ou qu'il se soit efforce de montrer en lui,
avec perfidie, l'instrument derisoire que manient les irre-
ductibles du senat. Ce qui compte d'abord pour nous, c'est
de savoir quelle image de l'adversaire de demain Cesar

voulait imposer ä ses hommes, en cette matinee de janvier 49,
sur la place publique de la petite ville. Quelle raison Cesar

pouvait-il avoir de se livrer a cette invective contre Pompee,
de l'isoler parmi ses ennemis, au risque de lui accorder, aux

yeux de ses hommes, une importance dangereuse? Pompee
etait et demeurait un chef prestigieux; il etait Magnus.

Etait-il bien prudent de le mettre ainsi en lumiere, et la

violence du ton ne semblerait-elle pas l'indice d'une peur
secrete

Cesar, on le voit en relisant la page de Lucain, avait
ete sensible ä ce risque ; il affecte de diminuer les merites

militaires de Magnus. Les pirates qu'il a vaincus n'etaient,
selon lui, que des Ciliciens errants, disperses sur les mers ;

Mithridate, lasse par les interminables combats livres contre
d'autres adversaires que Pompee, s'etait empoisonne de

lui-meme h Mais on peut objecter que tout cela n'est peut-

1 PharsI, 356-337 : Post Cilicasm uagos et lassi Pontica regis / proelia barbarico

ttix consnmmata ueneno...



82 PIERRE GRIMAL

etre qu'une habilete du poete lui-meme, soucieux de creer
la vraisemblance, un chef-d'ceuvre de bon eleve accoutume
a imaginer d'ingenieux discours. Le probleme, dira-t-on,
reste entier: pourquoi l'orateur se serait-il, dans la realite,
acharne a donner du Grand Pompee l'idee, au fond inexacte,
d'un homme cruel, d'un tyran ennemi des lois. II eüt suffi,
comme Cesar le fait dans ses Commentaires, de constater que
l'agression juridique etait Paction collective de toute une
coterie, et, non du seul Pompee.

L'explication nous est fournie par un passage, d'ailleurs
assez mutile, d'Asconius 1. Nous y apprenons que Cn. Pom-
peius Strabo, le pere de Magnus, avait installe des colonies
en Gaule transpadane ; mais, qu'au lieu de proceder a des

fondations totalement nouvelles, il avait laisse sur place
les anciens habitants, leur octroyant le droit latin, de teile
sorte que, par l'exercice des magistratures municipales, ils
puissent obtenir le droit de cite complet. Parmi ces colonies

figurait Plaisance, la ville dont etait originaire la famille
maternelle de Pison, le beau-pere de Cesar depuis 59. Comme
cela etait naturel, le nom de Pompee etait reste fort populaire
dans toute la region, et il en allait de la Transpadane comme
du Picenum, Pompee le Grand pouvait y proceder a de

veritables mobilisations, en cas de besoin, pour son service

propre. Ce qu'il fit, en 56, pour resister a Clodius 2. Deux
ans plus tot, deja, lors de la campagne que Pompee avait
personnellement menee pour provoquer, par des adresses

emanees des cites italiennes, le rappel de Ciceron, la ville
de Plaisance s'etait montree docile et avait seconde la

politique de celui qu'elle considerait comme son patron 3.

Or, les soldats de la XIIIe legion, ceux que Cesar haran-

guait ä Ariminum, avaient ete leves, huit ans plus tot, en

1 In Pis., p. 2-3 K. S.

2 Cic., Ad Q. fr., 2, 3, 4.
3 Ascon., loc. cit.



LE POETE ET L'HISTOIRE 83

Gaule cisalpine*. Sans doute ne savons-nous pas dans

quelle mesure elles provenaient de Transpadane, mais nous
savons non seulement que Cesar avait, depuis 60, des liens
familiaux avec Pison, done avec l'aristocratie de Plaisance,
mais aussi que, depuis fort longtemps, il s'etait attache ä se

faire une large clientele dans les villes situees au-dela du Po.
Des 68, il avait, non sans audace, propose de donner aux
Transpadans le droit de cite, en bloc 2. Trois ans plus tard,
il avait preche la revoke aux Cisalpins 3. Enfin, pendant
son propre gouvernement, il avait octroye le droit de cite
ä Come, acte qui avait eu le don d'irriter M. Claudius
Marcellus, le consul de 51 4. Parmi les actes sournoisement
hostiles a Pompee, et destines, de longue date, a saper son
autorite et une partie de ses soutiens traditionnels, figure
precisement cette politique de Cesar envers les Transpadans.
Aussi longtemps que le triumvirat demeura solide, Pompee
ne pouvait que le seconder; mais, en 51, alors que la crise

mena^ait, Ciceron s'en inquiete, et Pompee, semble-t-il,
n'en est pas fort satisfait5. II est done raisonnable de penser
que, parmi les soldats de la XIIIe legion, leves (sans doute)
avec l'appui de Pompee, ä une epoque — en 57 — ou le

triumvirat fonctionnait encore, figuraient beaucoup d'hom-
mes qui etaient unis au fils de Strabo par des liens sinon

juridiques du moins moraux. II etait done particulierement
delicat de les lancer dans une guerre ou le chef du parti
adverse serait Pompee. Et l'on comprend pourquoi le

1 Caes., Gall., 2, 2, i. V. M. Rambaud, L'ordre de bataille de Cesar, REA,
40, 1958, 102 ss. La levee date de 57. Deux legions furent recrutees cette
annee-la en Cisalpine par Cesar.

2 Suet., Caes8.
3 Suet., tbid., 9.

4 Suet., ibid., 28 ; cf. Plut., Caes., 29, 1.

5 Cic., Ad Att., 5, 2, 3 : eratqtie rumor de Transpadanis eos iussos IIII utros

creare. Quod si ita est, magnos motus timeo. Sed altquid ex Pompeio sciam.



84 PIERRE GRIMAL

discours d'Ariminum devait 6tre — et, sans aucun doute,
fut — dirige presque entierement contre celui-ci.

Dans la harangue que lui prete Lucain, Cesar ne dit pas
tout ce qui fut dit en realite. II n'est pas question, notam-
ment, de la lecture du testament et du reproche d'ingratitude
personnelle 1, qui est simplement suggere dans les Com-
mentaires. On en conclura que Cesar, dans la realite, alia non
seulement beaucoup plus loin que les propos qu'il s'attribue
dans les Commentaires, mais aussi que le discours de la
Pharsak. II semble que l'on puisse etablir une sorte de gradation.

Par exemple, le discours des Commentaires insiste seulement

sur la violation de la tribunicia potestas par Pompee ;

ce reproche est un cas particulier de la tyrannie de Pompee,
denoncee par Cesar chez Lucain, de ce retour ä Sulla, apres
l'abrogation, en 70, des lois corneliennes. De meme, dans

la Pharsak, Cesar dit seulement qu'il est pret a se passer
de sa propre recompense, pourvu que ses soldats obtiennent
leur du ; dans le discours authentique, il assurait sa volonte
de se depouiller de ses biens personnels pour donner leur

recompense aux legions 2.

Ainsi, comme on pouvait s'y attendre, YImperator n'eut
aucunement recours, devant ses troupes, aux subtilites
hypocrites que nous trouvons dans les Commentaires, et

qui sont destinees a des hommes formes aux manoeuvres
des assemblees deliberantes. II reprend des themes deja
traditionnels de la propagande antipompeienne, et il ne se

contente pas des arguties juridiques invoquees dans les

Commentaires. Lorsque Lucain lui fait dire que Pompee
avait mis «la famine ä son service » 3, ces mots font echo,

on l'a remarque 4, aux propos de Clodius et de ses gens

1 Ci-dessus, p. 71, n. i.
2 Ci-dessus, p. 71, n. 1 (texte de Su£tone).
3 Phars., 1, 319 : A. c iussam seruire famem.
4 P. Wuilleumier et H. Le Bonniec, ed. cit., 64, ad toe.



LE POETE ET L'HISTOIRE 85

qui, en fevrier 56, accusaient Pompee de saboter le ravi-
taillement et de faire mourir le peuple de faim \ Plutarque
nous a conserve le souvenir de ce qui se disait alors, et les

arguments de Clodius 2. Clodius allait jusqu'ä pretendre que
Pompee avait systematiquement desorganise le fonctionne-
ment de l'annone pour provoquer le vote d'une loi lui
dormant des pouvoirs exceptionnels. Ce qui est exactement
le sens des mots iussam seruire jamem, pretes par Lucain a

Cesar.

Nous sommes done maintenant en mesure de repondre a

la question que nous nous etions posee. Le discours d'Ari-
minum fut assurement plus proche, dans la realite, de celui

que nous lisons dans la Pharsale que du resume insere par
Cesar dans les Commentaires : tout, le ton passionne, le choix
des arguments (qui etaient fournis ä Cesar par l'opinion
publique, en particulier celle des milieux populaires), le

terrain choisi, les attaques directes et violentes contre
Pompee, tout cela, chez Lucain, est inspire directement de

la realite historique et, en grande partie, confirme par les

sources secondaires. II est probable que la source de Lucain

fut, ici encore, Tite-Live. Mais Lucain n'a pas reproduit
tout ce que lui fournissait l'historien. Nous constatons

qu'il a evite des traits pittoresques, comme l'episode de

l'anneau, ou la lecture du testament; sans doute a-t-il
considere qu'ils auraient nui a la grandeur epique. Tout en

restant fidele ä la verite historique, Lucain s'est attache

surtout a ce qui etait en meme temps « poetique » (au sens

ou il l'entendait, dans la perspective aristotelicienne), ce

qui contribue ä definir le duel qui va s'engager, et qui sera,

reellement, un duel entre Cesar et Pompee — ce que n'etait

pas encore la guerre civile, ä ce moment. Les raisons contin-

gentes qui avaient amene Cesar ä diriger son discours contre

1 Cic., Ad Q. fr.y z, 3, 2.

2 Plut., Pomp., 49, 5.



86 PIERRE GRIMAL

Pompee ne sont pas celles qui determinent Lucain, mais
le genie du poete a precisement consiste a utiliser, pour
son propre dessein, ce qu'il trouvait dans la trame des

evenements.

LA GUERRE CIVILE DEVANT L'OPINION

Avant d'aborder le recit des operations militaires — qui
ne sera d'ailleurs jamais que partiel, en vertu de l'esthetique
meme de Lucain — le poete presente un tableau de la situation

morale dans laquelle se trouvait Rome tandis que
Cesar progressait avec une rapidite foudroyante le long
de la cote adriatique et que Pompee, les magistrats et la

plupart des senateurs quittaient Rome pour Capoue. Des le
discours d'Ariminum, le poete a tente de decrire l'etat
d'esprit des soldats ; il s'est servi pour cela d'un discours,
tres probablement fictif, place dans la bouche d'un primi-
pile, nomme Laelius, que l'on peut croire imaginaire et

symbolique. Ce discours n'en merite pas moins l'attention.
Apres avoir entendu leur chef, les soldats de la

XIIIe legion semblent avoir marque un temps d'hesitation.
Sensibles au caractere impie de la guerre civile, peut-etre
aux liens moraux qui les unissent ä la gens Pompeia, ils ne
montrent guere d'enthousiasme pour attaquer la patrie.
Mais l'ascendant de Cesar l'emporte; ils redoutent leur
imperator et aiment la guerre pour eile-meme 1. La conclusion

de ce rapide debat est formulee par Laelius, qui exprime
leur sentiment commun: Cesar est le rector supreme de

Rome, de tout ce qui constitue le nomen Romanum, c'est-a-dire
l'etre «juridique » de la patrie. Le devoir qui lie ses soldats
ä leur chef est superieur a tout autre, il efface tout sentiment
de pietas — comme, pour Cesar lui-meme, la conquete du

1 Phars., i, 352-356.



LE POETE ET L'HISTOIRE 87

pouvoir, nous l'avons vu, justifie tous les manquements ä

la morale ordinaire. Les etres les plus chers, les dieux, la
Ville meme, divine eile aussi, ne comptent plus, des que
Cesar l'ordonne. Cette morale du serment, le sacramentum

irrevocablement prete a Yimperator, est traditionnelle dans

l'armee romaine, oü eile est le fondement meme de la discipline

militaire, mais il etait, d'ordinaire, admis, tacitement,

que YImperator ne pouvait en user contre les lois de la patrie.
Ici, ces limites sont abolies, comme au temps de Sulla.

L'antique debat entre la « toge » et les « armes », que Ciceron
se flattait d'avoir resolu en faveur de la premiere, est explici-
tement rouvert. Laelius dit, en effet: Degenerem patiere

togam regnumque senatus? (1, 365). La «toge» n'est ici
autre chose que l'autorite civile, devant laquelle, en droit,
devraient s'incliner les armes. Mais c'est la precisement
le principe que le centurion conteste. La Suprematie du

pouvoir civil lui semble une insupportable tyrannie, un
regnum. Nous rencontrons ici le premier exemple d'une
morale militaire qui sera l'un des appuis les plus fermes
des julio-claudiens, la fidelite des pretoriens au serment

qu'ils ont prete, collectivement, a la famille imperiale, et,
correlativement, le mepris dans lequel ils tiennent le senat et

tous les « civils ».

Cette morale deja imperiale remonte, nous le savons,
ä Sulla, qui avait, le premier, entraine ses troupes contre la

patrie. Pourtant, ce n'est pas ce precedent compromettant
que rappelle Laelius, lorsqu'il se propose pour etablir un

camp « au-dessus des ondes du Tibre etrusque » 1: l'expres-
sion qu'il emploie evoque bien plutot la marche de Marius

sur Rome et la bataille du Janicule. Et cette allusion rapide
suffit pour preciser les positions politiques : aux yeux de

Laelius, et de tous ceux dont il est le porte-parole, Cesar

est le nouveau Marius, l'homme qui impose la loi de la

1 Pbars.y 1, 381 : Castra super Tusci si ponere Thybridis undas...



88 PIERRE GRIMAL

troupe aux civils, et non un nouveau Sulla, qui n'avait
combattu que pour retablir les privileges de l'aristocratie.
Laelius se fait ainsi l'echo de la propagande cesarienne,
dont nous avons rappele quelques themes. Comme Marius,
Cesar defend les populäres; comme le vainqueur des Cimbres,
il est eleve par ses victoires au-dessus des mortels ; comme
Marius, il a triomphe des peuples farouches de la Gaule et
de la Germanie. De la sorte, le neveu profite aupres des

soldats de la popularite de l'oncle, comme il en avait profite
aupres des Quirites au temps de son edilite et de sa preture.

Ainsi, le discours de Laelius donne, d'emblee, la dimension

de la guerre civile, et l'installe dans l'ensemble de

l'histoire romaine, en la presentant comme une suite des

luttes entre Marius et Sulla, entre populäres (et parmi eux
les soldats) et aristocrates. L'idee etait trop importante pour
le poete ; eile ne pouvait etre abandonnee, car eile constituait,
en soi, un theme epique. Aussi ne nous etonnerons-nous

pas que Lucain, dans le meme chant, la reprenne, ä propos
des presages h Comme poete, soucieux de decouvrir les

grandes lois du devenir historique, il ne pouvait manquer
de situer, dans le cadre de toutes les guerres civiles, l'episode
qui s'annongait. Nous avons vu que cette interpretation
n'etait pas une invention de Lucain, pour les besoins de

son poeme, qu'elle se fondait sur une tradition remontant
ä Cesar lui-meme. Et cela entraine quelques consequences
importantes : si la nouvelle guerre civile, qui va surgir
entre Cesar et Pompee, apparait comme une phase d'un
conflit plus ancien et plus vaste, un conflit independant, a

chaque generation, des acteurs qui s'affrontent, c'est que
le debat depasse les hommes, et s'eleve au niveau des dieux.
II est une Fortuna de Marius comme il y en a une de Cesar 2,

et les deux, finalement, ne font qu'une — c'est le destin de

1 Pbars., i, 580-583.
2 Ibid., 2, 71-72 ; 79 s.



LE POETE ET L'HISTOIRE 89

Rome que jouent ces hommes ; le drame qu'ils mettent en
scene se mue en tragedie — il n'est chaque fois qu'un acte
de cette tragedie immense, qui a commence lorsque Romulus
et Remus prenaient, chacun de son cote, les presages, et

que le sang d'un frere a impregne les murs 1.

Mais cette anticipation de la guerre civile, prefiguree

par les luttes entre Marius et Sulla, n'a pas, dans le poeme,
que cette fonction poetico-philosophique; eile sert de toile
de fond ä la peinture du desarroi qui saisit les Romains au
debut des hostilites. II etait naturel que les esprits, devant
la menace, fussent hantes par le souvenir d'evenements

qui dataient ä peine d'une generation. Sur ce point, Lucain
s'accorde avec une indication de Dion Cassius, qui montre
les habitants de Rome «craignant d'etre les premiers ä

eprouver la colere et la rage des ennemis qui approchaient,
et se souvenant des horreurs d'autrefois, les uns parce
qu'ils les avaient personnellement connues, les autres parce
qu'ils avaient entendu raconter tous les crimes commis

par Marius et Sulla; ils n'attendaient pas de Cesar non
plus un meilleur traitement... » 2. De meme, Appien s'accorde
ä dire que le peuple « se rappelait le temps de Marius et de

Sulla » 3, et nous avons vu que Ciceron evoquait le souvenir
de Sulla. II appartint a Cesar, lorsqu'il penetra dans la

Ville, de donner le dementi ä ces frayeurs, que justifiait
l'attitude de Pompee, declarant que quiconque ne le suivrait
pas serait son ennemi — et, repudiant l'exemple de Marius,
de preferer la clemence 4. II apparait done que l'analyse que
fait Lucain de l'opinion publique au debut de la guerre
civile n'est nullement un jeu de rheteur ; les rapprochements

1 Phars., i, 95.
2 D. C., 41, 8, 5.

3 BC, 2, 36.

4 Tel est le sens du mot qu'il adresse au tribun Metellus, Selon Plut., Pomp

72, 1 (eclalre par Plut., Caes., 35,4): «II m'en coüte plus de le dire [c'est-ä-dire
de te faire mettre ä mort] que de le faire».



9° PIERRE GRIMAL

qu'il etablit ne sont pas imaginaires, ils etaient faits alors

par chacun ; seulement le poete leur donne une signification
epique, une ampleur qui depassent la pensee instinctive
d'une foule apeuree.

Ces frayeurs, nourries par les souvenirs de la precedente

guerre civile, etaient partagees par la multitude et le commun
des senateurs 1. Mais Lucam savait bien que certains esprits
n'avaient pas ete entraines par la meme panique. Un homme,
au moins, s'etait determine pour d'autres raisons. Plutarque
nous apprend que, en ces jours d'angoisse, tout le monde,
a Rome, avait les yeux fixes sur Caton. On se souvenait

que, depuis longtemps, Caton avait predit ce qui arrivait,
qu'il avait lutte de toutes ses forces pour arreter Cesar
dans son ascension vers la toute-puissance, demandant qu'il
füt livre aux ennemis qu'il avait attaques contre le droit,
demandant aussi qu'il deposit son commandement sans

contre-partie. Aussi avait-il le droit de dire aux autres
senateurs : « Si vous aviez tenu compte de mes paroles,
vous n'auriez ni a craindre un seul homme ni a mettre vos
espoirs en un seul» 2. C'est lui qui conseilla de confier ä

Pompee la conduite de la guerre, non qu'il eüt confiance

en lui mais parce que c'etait la seule solution possible et

que Pompee, responsable de cette situation, devait tout
faire pour y remedier 3. L'occasion etait bonne pour Lucain
de faire entrer en scene celui qui, a mesure que le poeme
se deroulerait, prendrait de plus en plus d'importance dans

Paction. II n'est pas douteux que Caton n'ait surgi alors

au premier plan, qu'il n'ait contribue ä amener la plus

1 Phars., i, 486 ss. : Nec solum uulgus mam / percussum terrore pauet, sed curia;
et ipsi I sedibus exsiluere patres, muisaque belli / consuhbus fugiens mandat decreta

senatus Ces « decrets impopulaires » sont tres certainement ceux que mendonne
D. C 41, 6, 3 la saisie du tresor et des ex-voto, et la conscription obligatoire
des citoyens (Id, 41, 7, 1)

2 Plut, Cat. Mi., 52, 2.

3 Id., ibid.



LE POETE ET L'HISTOIRE 91

grande partie des senateurs a souhaiter une resistance

armee, qu'il n'ait empeche d'aboutir les pourparlers de

paix tentes par Cesar. C'est dans ce role que le presente
Lucain. Le poete se montre-t-il, ici, fidele a l'histoire?

Si l'on met a part le temoignage de Plutarque, que nous
venons de citer, nous ne possedons guere, sur l'attitude de

Caton au cours de cette periode, qu'une phrase d'une lettre
de Ciceron a Atticus, mais une phrase importante, qui
merite discussion, car eile laisse d'abord supposer que
Caton ne fut pas tel que le represente Lucain, moins sür de

lui et de sa decision. Ciceron nous apprend en effet que,
lorsque l'on discuta les propositions de Cesar, a Capoue,
le 25 janvier, tous les senateurs furent d'avis de poursuivre
les negociations. Un seul, Favonius, se declara pour le

rejet des propositions de Cesar. Quand a Caton : Cato enim

ipse iam seruire quam pugnare mauultx. On pourrait done

penser que Caton, infidele ä sa premiere intention — celle

qu'il avait fait triompher au senat le 17 — est soudain devenu

partisan de la capitulation.
En realite, la phrase de Ciceron ne doit pas etre isolee

de son contexte. Ciceron continue en effet, disant: Sed

tamen ait in senatu se adesse uelle cum de eondicionibus agatur,
si Caesar additctus sit ut praesidia deducat. C'est-a-dire que
Caton met comme preliminaire a toute negociation l'aban-
don par Cesar des places occupees, ensuite, le retour du
senat et des magistrats a Rome, c'est-a-dire le retablisse-

ment de conditions politiques normales et, surtout, il entend
veiller personnellement a ce que la paix ne se fasse point
par une entente directe entre Cesar et Pompee, c'est-a-dire
la conclusion d'un duumvirat de fait, ou les institutions
republicaines ne sombreraient pas moins que dans l'hypothese
d'une victoire totale de Cesar. Caton ne manquait d'ailleurs

pas d'appuis dans l'assemblee ; le meme texte de Ciceron

1 Cic., Ad Att., 7, 15, 2.



92 PIERRE GRIMAL

revele que Postumius, qui devait accompagner Caton en
Sicile, refuse d'y aller sans lui et souligne l'importance du
role ä jouer au senatf

Cette attitude de Caton, cette autorite qui lui est reconnue
par un grand nombre, peut-etre la majorite de ses pairs,
nous les retrouvons dans les propos que lui prete Lucain.
Le debat n'est pas seulement entre la paix et la guerre; il
est beaucoup plus complexe, et implique au moins trois
termes : la paix, la guerre et la liberte. Caton prefere la

paix a la guerre — il est pret, pour eviter celle-ci, a s'offrir
en holocauste 2, mais, s'il faut choisir entre la paix et la

liberte, il choisit la seconde. II le fait d'ailleurs sans illusion
— il sait, comme l'ecrivait Ciceron ä Atticus, en l'appliquant,
injustement, a Caton lui-meme, que les peuples tendent
dejä le cou au joug et sont prets ä accepter l'impitoyable
despotisme, saeua regna3. II affirme qu'il est le seul obstacle

a ce qui semble le cours normal des choses, a ce que parait
appeler l'universelle negociation. Les mots sont tout pro-
ches de ceux de la lettre a Atticus : Cato... iam seruire quam

pugnare mauult. Ciceron se trompe seulement, non sans

quelque mauvaise foi, lorsqu'il pretend que Caton appartient
ä la categorie de ceux qui sont prets ä servir. II est dispose
a negocier, mais pour eviter le dilemme auquel Ciceron se

resigne lui-meme : la guerre ou la servitude ", ou du moins
la capitulation dans le deshonneur. Ciceron et Caton ne se

placent pas sur le meme plan; le premier, au fond de lui-
meme, ne considere pas que la dictature de Pompee soit une

x Id., ibid. : Postumius... negat se sine Catone tturum et suam in senatu operam

auctoritatemque quam ?nagni aestimat.

2 Phars2, 312-313 : Hie redimat sanguis populos, hac caede luatur / quidquid
Romam meruerunt pendere mores.

3 Phars., 2, 314-315 : A.d uiga cur faciles populi, cur saeua uolentes / regna pati
pereuni
4 Adfam., 16, 12, 4 (ä Tiron) : Id ille [Caesar] sifecerit, spes estpacis non honestae

(leges enim imponuntur) ; sed quiduis est melius quam sic esse ut sumus.



LE POETE ET L'HISTOIRE 93

menace reelle et il ne doute pas non plus de Tissue de la

guerre, il croit que les forces pompeiennes l'emporteront
finalement; ce qu'il redoute, ce sont les ennuis que cette

guerre entraine, pour lui-meme, au sein de sa propre famille ;

plus vite Cesar sera ecrase, plus vite les choses reprendront
leur cours paisible.

Caton, au contraire, a peur a la fois des abandons et de la

guerre. II a peur de celle-ci, parce qu'il sait que la victoire
ne remettrait pas les choses dans leur etat anterieur, et dejä
il entrevoit une situation qui ne lui laisserait plus sa place :

Post me regnare uolenti non opus est hello x. Dans le poeme, comme
dans la realite, Caton, et ce qu'il represente, au senat, ceux
dont il est la conscience, est bien le seul obstacle ä la servitude.
S'il n'etait pas la, Pompee et Cesar s'entendraient pour
confisquer Rome. II apparait done que les formules de

Lucain, dans lesquelles trop de critiques modernes ne
veulent voir que les mots d'un rheteur, repondent reellement

a la verite historique, en expriment Tessence et la rendent
directement saisissable. II est vrai, materiellement, que
Caton incarna, en ces jours d'incertitude, la conscience

politique du regime en perdition. Et cette importance,
soudain donnee par Thistoire a un seul homme, ne saurait

nous surprendre. II arrive, au cours des temps, que Thistoire
connaisse de tels moments, ou tout peut basculer dans un
sens ou dans l'autre, n'etait la volonte, plus clairvoyante,
d'un homme qui, en s'exprimant, redonne ä la masse incer-
taine une dignite qu'elle etait en train de perdre. Nous
serions moins enclins, peut-etre, que les latinistes du siecle

passe ä mettre en doute la realite historique du Caton que
montre Lucain ; rien en lui d'invraisemblable ; au contraire
une etrange vraisemblance, que ne vient pas dementir, mais

plutot confirmer, le temoignage amer, tendancieux a cause
de cette amertume meme, de la lettre ä Atticus.

1 Pbars., 2, 318-319.



94 PIERRE GRIMAL

Cette premiere vraisemblance du Caton presente par
Lucain peut, croyons-nous, etre confirmee, approfondie,
grace a des indices plus precis encore. Et d'abord si l'on
constate que le poete s'est conforme ä la biographie exacte
du heros, jusque dans le detail de la Chronologie.

La presentation de Caton a lieu, dans le poeme, ä l'occa-
sion d'une conversation, une consultation, plutot, de Caton

par Brutus. Et le poete nous dit que cet entretien eut lieu
la veille du jour ou Caton epousa, pour la seconde fois,
Marcia, veuve de l'orateur Hortensius. Or, nous pouvons
reconstituer approximativement la Chronologie des actes
de Caton au cours du mois de janvier 49. Nous savons, par
Plutarque, qu'il se trouvait a Rome apres l'occupation
d'Ariminum et qu'il fut l'un de ceux qui placerent les forces
de la Republique sous le commandement de Pompee, le

17 janvier 1. Pompee, le soir meme, quittait Rome ; mais
les senateurs ne partirent que le lendemain — du moins
ceux qui voulaient suivre le parti de la legalite; — Caton,
lui, semble s'etre un peu attarde. II commen$a par prendre
toutes les dispositions pour envoyer son fils en sürete,
dans le Bruttium et, ensuite, celebra son remariage avec
Marcia 2, confiant a celle qui avait ete autrefois son epouse
le soin de la maison et de leurs filles. Apres quoi il partit
pour Capoue, ou se trouvaient dejä la plupart des senateurs.
Nous avons vu qu'il participa ä la seance du 25 janvier3.
On ne se trompera done guere si l'on place son depart de

Rome entre le 20 et, au plus tard, le 22 janvier.
La meme Chronologie resulte du texte de Lucain. Au

moment oü se tient la conversation entre Brutus et Caton,
Pompee a deja pris la decision d'evacuer Rome. Cette

conversation, en effet, est placee par le poete apres des

1 Plut., Cat. Mi., 52, 2 ss. V. J. Carcopino, Jules Cesar", 368 et n. 2.
2 Plut., ibid., 52, 3.

3 V. le texte de Ciceton cite ci-dessus, p. 91, n. 1.



LE POETE ET L'fflStU .ÄE 95

considerations generales sur l'effet de cette decision sur
l'opinion publique et, de plus, le poete dit explicitement
que, pendant que Brutus et Caton s'entretiennent, Pompee
est dejä en route vers le sud K Caton, d'autre part, est
d'ores et dejä resolu ä suivre 1'homme qu'il a fait investir
du commandement supreme2, mais Brutus l'ignore, et,

pour lui, se pose encore la question de savoir s'il suivra
Pompee ou restera dans Rome. Enfin, c'est au terme de

cette conversation, avec l'aube, que surgit Marcia; selon

Lucain, eile a appris que Caton doit partir et eile vient lui
demander de lier son sort ä nouveau au sien; et Caton
accede ä son desir. On voit done que la Chronologie de

Lucain confirme celle de Plutarque : Caton ne quittant pas
Rome en meme temps que les autres senateurs, se remariant
avec Marcia avant de partir pour Capoue.

II est un point, encore, ou se revele la precision avec

laquelle Lucain utilise ses sources historiques. II nous dit
que Marcia se presenta devant Caton alors qu'elle portait
le deuil de son mari3. Ce qui est fort exact, puisque Horten-
sius etait mort au mois de juin de l'annee precedente i.
La periode des dix mois de deuil exiges d'une veuve 5 n'etait
done pas achevee, et Marcia n'avait pas encore le droit
legal de se remarier. Si elle le fait, c'est que la crise de la

guerre civile impose une telle hate. Mais cela explique aussi
le caractere quasi clandestin de ce mariage, tel que le decrit
Lucain, et aussi le fait, sur lequel insiste le po£te, qu'il ne
fut pas consomme 6. II n'est pas douteux que le formalisme

1 Pbars., 2, 392 s. : Interea...

2 Pbars., 2, 319 ss.

3 Pbars., 2, 365 ss.

4 Cic., Ad fam., 8, 13, 2 ; Ad Ait., 6, 6, 2.
5 V. les textes rassembles par Kuebler, s.v. luctus, RE XIII, 1703.
6 Pbars., 2, 378 ss. : Nec foedera prisci / sunt temptata tori; iusto quoque robur
amori / restitit.



96 PIERRE GRIMAL

habituel de Caton ne soit la vraie raison de cette austerite,

que Lucain attribue aux principes stoiciens du heros. II est
certain que Caton n'avait pas legalement le droit de s'unir,
charnellement, a Marcia, aussi longtemps que le delai de

viduite n'aurait pas expire.
Nous avons rappele, d'autre part, que, selon Lucain,

c'est Marcia qui vint, spontanement, demander ä Caton de

la reprendre pour epouse; tandis que, chez Plutarque, c'est
Caton qui a besoin d'elle pour reprendre au foyer une
place que la guerre et son propre depart rendent indispensable.

Nous voyons maintenant que le respect par Caton
des prescriptions legales est considere par le poete comme
une attitude philosophique, le refus de toute concession
faite ä la uoluptas epicurienne 1. On conclura de ces deux

faits, rapproches Tun de l'autre, que Lucain, tout en demeu-

rant fidele aux donnees materielles de ses sources, ne s'interdit
pas une certaine liberte dans l'interpretation qu'il en donne.
A partir des faits, se cree le mythe : le mouvement naturel
de deux etres qui ont en commun la responsabilite des

enfants qu'ils ont eus autrefois devient chez Marcia le

souhait de participer ä la gloire d'un heros, et le respect
un peu mesquin de la loi devient une ascese morale. De la
mfime fa$on, il nous etait apparu que Revocation de la

guerre entre Marius et Sulla, qui hantait alors les esprits,
devenait, pour le poete, l'explication mythique du nouveau
conflit, et que le discours d'Ariminum, lui aussi, prefigurait
tout le devenir de la guerre.

Mais une nouvelle question surgit: que penser de cette
consultation donnee par Caton ä Brutus? Naturellement,
nous ne pouvons decider, en 1'absence de tout temoignage
direct et independant, si cette conversation eut reellement
lieu, mais il y a de fortes chances pour que Brutus, en cette
circonstance dramatique, ait demande conseil a son oncle,

1 Phars., 2, 390-391.



LE POETE ET L'HISTOXRE 97

qui, depuis le temps de Chypre, etait son mentor, et pour
qui il avait accompli une importante mission 1. Le probleme
qui se posait en fait ä Brutus n'etait pas excatement celui

que dit Lucain, mais il n'etait pas moins grave. Nous savons
en effet que le pere de Brutus avait ete autrefois mis a mort
par Pompee, et, dit Plutarque, chacun attendait que le jeune
homme se rangeät du cote de Cesar; mais, continue
Plutarque, comme Brutus considerait qu'il devait faire passer
l'interet de l'Etat avant le sien propre, et que Pompee avait
le bon droit pour lui, il quitta Rome et rejoignit le parti
du senat. Mais, longtemps, il refusa d'adresser la parole a

Pompee2. De ce cas de conscience, aucune trace chez

Lucain. Mais nous penserons que Brutus, ä la veille d'un
choix aussi important, consulta celui qui etait ä la fois son
oncle et son tuteur et dont, en 45, il devait epouser la fille.
Nous penserons aussi que le poete, partant de cet entretien
reel, ou du moins hautement vraisemblable, le transforma
en un symbole du drame qui se joue alors dans certaines
consciences.

Les historiens modernes, trop souvent, ont pense que
Lucain, dans cette conversation, s'etait complu a mettre
en presence deux stoiciens 3. C'est oublier Plutarque, qui
nous apprend que Brutus n'est pas un stoicien mais que,
des son enfance, il suivit la doctrine de l'Academie, disciple
d'Antiochus d'Ascalon, le maitre de Ciceron 4. II eut pour
compagnon, pendant une grande partie de sa vie, Aristos,
le frere d'Antiochus. Jamais il ne renia l'Academie; encore

en 45 Ciceron le qualifie d'Antiochius 5. Dans ces conditions,

1 Plut., Brut., 3.
2 Ibid., 4.
3 V. en particulier J. Brisset, op. cit., 148 et n. 1.

4 Plut., Brut., 2.
5 Cic., Ad Att., 13,12, 3 et 13,25,3 -.Quart, si addubitas, ad Brutunt transeamus ;
est enim is quoqtte Antiochius. O Academicam uolatuam et sui similem Modo

hue, modo illuc.



98 PIERRE GRIMAL

la confrontation entre Brutus et Caton prend une dimension
nouvelle; ce sont deux attitudes philosophiques, a la fois
proches et lointaines, qui se trouvent ainsi mises face a face.

Trop souvent, les critiques affectent de ne considerer
cet entretien que comme un exercice d'ecole, une contro-
verse telle que les aimait le grand-pere du poete 1. Mais
c'est meconnaitre le sens de cette confrontation.

Remarquons d'abord que, des le debut, Lucain souligne,
implicitement, l'originalite philosophique de l'antiochien
Brutus. Celui-ci, abordant Caton, lui avoue que son esprit
est loin d'etre ferme, qu'il trebuche et qu'il doute 2. Est-il
besoin de rappeler que le doute est precisement le caractere
essentiel de l'Academie, meme apres Antiochus? Un mot
de Ciceron, a propos, precisement, de Brutus, vient oppor-
tunement le confirmer 3. Mais il est possible d'operer des

rapprochements beaucoup plus precis entre la doctrine
d'Antiochus et les theses presentees ici par Brutus.

Brutus est incertain, au moment oü s'impose a lui la
necessite d'agir, parce qu'il considere la guerre civile comme
l'un des plus grands maux possibles. Or, si Caton suit
Pompee, comme il a declare qu'il le ferait au cours de la seance
du senat oü tout s'est decide, il faut que la guerre civile ne
soit pas un mal4. Et c'est la l'origine de la perplexite oü
se trouve plonge Brutus, car son maitre Antiochus lui a

appris que le bien par excellence residait dans l'union paci-
fique des hommes entre eux, leur participation aux biens

materiels, l'affection (Caritas) qui les unit6. Comme dans

1 V. en dernier lieu J. M. Adatte, Caton ou l'engagement du sage, EE, 8,

1965, 232 ss.

2 Phars2, 244-245 : Tu mente labantem j derige me, dubium certo tu robore firma.
3 Ci-dessus, p. 97, n. 5.

4 Phars., 2, 249-250 : A.n placuit ducibus scelerum populique furenlis / cladibus

inmixtum ciuile absoluere bellum

5 Cette doctrine d'Antiochus d'Ascalon est resumee par Ciceron dans le
De Fin., 5, 23, 65 : In omni autem honesto, de quo loquimur, nihil est tarn illustre



LE POETE ET L'HISTOIRE 99

le stolcisme panetien, et pour des raisons analogues (la
necessite de rendre compte, en raison, des valeurs tradition-
nelles de la conscience romaine), l'accent est mis par Antio-
chus sur la vertu de justice. II est naturel que, dans ces

conditions, la guerre civile pose un probleme quasi insoluble,
un conflit entre his et aequitas. L'application du droit ne

risque-t-elle pas de detruire ce qui constitue le contenu
meme de la justice?

Brutus, non seulement, se refere a la doctrine de l'Aca-
demie, mais il recourt, dans la discussion, ä la methode

meme de l'ecole, ou Ton se plaisait a disputer in utramqm
partem. C'est la methode employee par Ciceron pour traiter
des probl£mes juridiques et, plus generalement, pour
decouvrir la verite 1. Brutus, dans le discours que lui prete
Lucain, s'efforce de montrer que, deux partis etant en

presence, celui de Cesar et celui de Pompee, il est indifferent,
c'est-a-dire egalement mauvais, que Caton se joigne ä l'un
ou a 1'autre. La seule solution doit etre l'abstention, l'expec-
tative : Nunc, neque Pompei Brutum neque Caesaris hostem, /
post bellum uictoris habes 2.

Un troisieme rapprochement est possible, cette fois avec
le courant de pensee que l'on pourrait appeler le platonisme
ciceronien, et dont 1'origine est certainement a rechercher
dans l'enseignement d'Antiochus. Faisant l'eloge de Yotium

qu'il conseille a Caton, Brutus rappelle que «les astres,
dans le ciel, glissent toujours d'un mouvement autonome,
inebranle, tandis que c'est 1'atmosphere, plus proche de la

terre, qui est enflammee par les foudres» 3. C'est la un
theme bien connu, et qui peut sembler un lieu commun.

nec quod latins pateat quam comunctio inter homines hominum et quasi quaedam

societas et communicatio utilttatum et ipsa Caritas generts humani...

1 V. A. Michel, Rhetorique et phtlosophie chez Ciceron, i6o ss.

2 Phars., 2, 283-284.
3 Ibid., 2, 267-269.



IOO PIERRE GRIMAL

II remonte ä Aristote 1. Mais il est significatif que Ciceron
l'ait utilise dans le plus platonisant de ses ecrits, le Songe de

Scipion 2. Peu importe que l'image se soit vulgarisee, qu'on
la rencontre chez Seneque 3, qu'elle apparaisse, implicite-
ment, sur les monuments de la symbolique funeraire, il est

important de souligner que deux eleves d'Antiochus y
aient eu recours.

La reponse de Caton est, eile aussi, tissue d'arguments
philosophiques. On y retrouve, cela est plus facile ä montrer,
le souvenir des debats qui agitaient alors l'ecole stolcienne.
II est peut-etre plus important d'y deceler des traits qui
n'appartiennent qu'au stoicisme de Caton.

S'il l'avait voulu, Caton n'aurait pas manque de garants,
au sein meme du stoicisme, pour lui permettre de suivre la

conclusion de Brutus et de refuser toute participation a

la guerre. II lui suffisait, par exemple, de preter une oreille
complaisante aux theses d'Athenodore de Tarse, fils de

Sandon, qui, a la suite de Panetius, conseillait au sage
« de se retirer de la vie publique lorsque les conditions de

la cite empechaient d'y participer sans deshonneur»4.
Mais on sait que Caton suivait l'enseignement de l'autre
Athenodore, dit Cordylion, stoicien rigoriste qui etait son
ami, et n'admettait pas de semblables accommodements,
qui viennent, en realite, a Rome, d'une complaisance dejä
lointaine aux theses epicuriennes 6. Caton, pour cette raison,
se defend de ceder a la tentation de Yataraxie 6. Athenodore

1 V. Fr. Cumont, Symbolisme funeraire^ 194-195, qui renvoie ä Zeller, Phil.
Gr. III, 466, n. 2.

2 Cic., De Rep., 6, 17 : Supra lunam sunt aeterna omnia...

3 Epist., 59, 16; cf. De Prou., 1, 3.

4 Sen., De Tr. A.n., 2, 2 ss.

5 V. notre rapport sur Yepicurisme romain, presente au Congres de l'Asso-
ciation Guillaume Bude, Paris, avril 1968.
6 Phars., 2, 295-297 : Securo me Roma cadat. On comparera cette attitude ä

la celebre « chrie» de Stilpon qui, sa patrie ayant ete prise par I'ennemi,



LE POETE ET L'HISTOIRE IOI

fils de Sandon voulait que le sage servit les autres hommes

par l'exemple surtout, et pensait que, s'il philosophait
noblement, il aurait suffisamment obei aux injonctions de

Zenon et de Chrysippe, qui engageaient leurs disciples ä

participer a la vie publique. Caton, lui, veut etre un martyr,
un temoin de la bonne cause, ce qui ne laisse pas de sur-
prendre, dans la tradition du Portique. II souhaite que les

dieux acceptent sa mort comme une expiation, un piaculum
et il evoque Decius et le rite de la deuotio, qui doit, dit-il,
apaiser la colere des dieux.

Or, une telle attitude est fort etrange chez un stoicien.
Nulle part, les auteurs de Portique ne disent que les dieux

«punissent» un peuple. La providence divine, ä laquelle
ils croient, n'est guere pour eux que le nom donne au jeu
abstrait des lois rationnelles qui gouvernent le monde;
elle a le visage de la raison, et non celui de la colere. Caton

l'imagine ici a l'image des divinites qui, autour de Jupiter,
lancent la foudre et reclament le sang des sacrifices. Nous
sommes bien oblige de croire que cette etrange synthese,
si elle repond a sa pensee, et non a une imagination du

poete, lui est tout ä fait personnelle, unissant des themes

religieux romains et des positions stoiciennes.
De Cordylion, il pouvait tenir l'idee que le sage ne

saurait etre atteint par les maux, que la mort n'est pas un
mal, que la vie est un indifferent, et que la risquer peut,
parfois, etre un bien, si un grand bien doit en resulter.
II savait aussi que Yiniuria n'atteint pas le sage, qu'elle
s'arrete en de$a de lui, et retombe. Mais c'est ä une autre
source qu'il puise les images par lesquelles il afifirme sa

volonte de s'offrir en holocauste pour la liberte. Lorsqu'il

declara qu'il n'avait rien perdu : Omnia mecum porto. Stilpon etait un m£garique,
et non un stoicien. II est curieux de constater que Seneque, Epist., 9, 3,
definit ainsi la difference entre les megariques et les stoiciens : Hoc inter nos

et illos interest: noster sapiens uincit qindem mcommodum omne, sed sentit, ülorum

ne sentit quidem — alors que Lucain attribue ä Caton la possibility de soufffir
de la perte de la patrie, comme un pere de la mort de son fils.



loz PIERRE GRIMAL

se considere comme depositaire de la Fortune de la cite,
il se refere implicitement ä la conception traditionnelle de

Yimperator, representant de la cite en face des dieux. Ce qui
est tout ä fait etranger au stoicisme.

Une premiere raison nous invite a penser que Lucain
n'a pas invente ces idees qu'il prete a Caton. On constate
en effet que le Caton evoque dans le De Prouidentia par
Seneque n'est pas tres different de celui que nous voyons ici.
Seneque, en particulier, considere que Caton est une victime
exemplaire, designee par les dieux pour donner la preuve
de ce que peut la uirtus, et il est bien certain que Caton
lui-meme s'est considere comme un exemple, comme le

depositaire d'une valeur inalienable, dont il etait responsable

vis-a-vis des dieux. Mais non point, comme le vou-
laient le plus souvent les stoiciens, d'une valeur personnelle.
Caton croit fermement que sa sagesse a pour objet, avant
tout, le bien de la cite. Parmi les vertus, il fait passer celles

qui relevent de la justice — les vertus civiques, en general
— avant celles qui ont pour fin de realiser l'equilibre de

l'äme et de la raison. En cela, il restait dans la ligne du
stoicisme romain qui, depuis Panetius, insistait sur la justice,
mais il accroissait demesurement les consequences que l'on
en pouvait tirer 1. II pensait que sa qualite de Romain modi-
fiait, en quelque sorte, la signification de sa sagesse, qu'elle
lui donnait des responsabilites que ne pouvait avoir un
homme d'ecole ou un simple particulier. Deja, au temps du
Pro Murena, il declarait que sa rigueur morale etait une
sorte d'hommage qu'il rendait a son nom 2.

Mais nous pouvons aller plus loin, et montrer, par un
temoignage independant, que Caton nourrissait, sur le

probleme de la providence, des theories qui n'etaient guere
conformes au stoicisme orthodoxe, et qui s'accordent avec les

1 V. Plut., Cat. Mi., 4, i.
2 Cic., Mar., 66.



LE POETE ET L'HISTOIRE

propos que lui prete ici Lucain. Plutarque nous raconte

que Caton, passe en Sicile pour defendre l'ile contre les

cesariens, se trouva en face d'Asinius Pollion, et tous deux
eurent un entretien au cours duquel Caton fit observer
« qu'il y avait bien de l'incertitude et de l'obscurite dans le

gouvernement des dieux », puisque Pompee avait ete favorise

par la Fortune au cours de ses guerres conquerantes, et

que, maintenant, dans une cause juste, il en etait abandonne 1

— ce qui revenait a nier la conception optimiste du devenir

historique chere aux stoiciens romains depuis le temps de

Panetius et les analyses polybiennes, et aussi, ce qui etait
encore plus grave, a denier a la Providence son caractere
de rationalite, l'un des dogmes fondamentaux de l'ecole.
Dans ces conditions, Caton pouvait fort bien avoir forme
l'idee que, les dieux abandonnant Rome aux puissances du
mal, il devait demeurer ferme dans sa determination de

donner l'exemple de toutes les vertus, et, par-dessus tout,
des vertus politiques.

On voit aisement l'importance, pour Lucain, d'une
semblable affirmation dans la bouche de son heros : c'est

dej a l'annonce du suicide d'Utique, c'est-a-dire le denouement
de la tragedie qui se noue, en cette nuit du 17 janvier, la

premiere de la guerre civile.
On ne s'etonnera pas que Lucain ait voulu placer ainsi

une discussion de caractere philosophique ä cet endroit de

son poeme. Le role joue par la philosophic dans la vie

politique de ce temps n'est pas toujours suffisamment mis

en lumiere. II est clair, pourtant, que beaucoup des meil-
leurs esprits ont alors demande les conseils des philosophes

pour traverser la crise qui bouleversait la cite. Trois
ecoles se partageaient l'influence : le stoicisme, l'epicurisme
et la doctrine de l'Academie. II nous a semble pouvoir
assurer, naguere, que l'epicurisme avait ete utilise pour la

1 Plut., Cat. Mi,, 53, 2.



PIERRE GRIMAL

propagande cesarienne, que Philodeme, chef de l'ecole
epicurienne a Rome, avait tente de montrer que le regime
etabli par Cesar apres la guerre civile, cette royaute temperee
d'aristocratie, assez voisine de ce que souhaitait Ciceron dans

le De republica, etait susceptible de ramener la paix dans la
cite 1. II est peu croyable que le probleme de la guerre
civile n'ait pas ete debattu, au moment ou il se posa avec
acuite, en janvier 49, selon les methodes propres ä chaque
ecole. Les «academiques», comme Brutus et Ciceron 2,

eprouvaient pour la discorde politique une horreur qu'ils
tenaient de leur maitre Platon. Les stoiciens se partageaient.
Les uns songeaient a la retraite devant les malheurs du temps,
les autres — et surtout Caton — se refusaient a renier leurs

responsabilites politiques. Et il semble bien que les esprits
philosophiques aient, pour la plupart, hesite devant l'enga-
gement supreme. Lucain fait dire a Brutus que les partisans
de la guerre civile sont surtout les « mauvais citoyens»,
ceux qui ont tout a esperer d'un bouleversement3. Et ces

propos rencontrent tres exactement ceux de la premiere
lettre de Salluste a Cesar i. La plupart des honnetes gens
n'eprouvent aucun entrainement pour l'aventure guerriere
ou la cite se trouve poussee. II n'y a point de parti philo-
sophique pour la guerre civile. Les philosophes, ils ne
tarderont pas a le prouver, sont plutot favorables au prin-
cipat. Sauf Caton. Mais il est seul. Et ce dialogue avec
Brutus montre sa totale solitude, au sein meme de l'ecole
stoicienne. S'il veut etre l'ennemi de Cesar, c'est moins en

vertu de son credo philosophique qu'en raison de son instinct
de Romain, d'une force qu'il puise dans son nom, le souvenir
de son grand ancetre, et qu'il ne veut pas dementir. En
1 Le « bon roi» de Philodeme et la royaut6 de Cösar, REL, 44, 1966, 254-285.
2 V. Cic., Ad fam., 16, 12, 2 (27 janvier 49) : me clamante nihil esse bello ciuili
miserius. Lettre ä Tiron.
s Phars., 2, 254 ss.

1 Sail., Epist. ad Caes., 1, 2, 7.



LE POETE ET L'HISTOIRE

esquissant ce portrait, Lucain ne s'est pas montre infidele
ä l'histoire. II a su, ä la fois, retrouver l'atmosphere
spirituelle d'un moment dramatique, caracteriser Fhomme qui,
par sa clairvoyance, la fermete de sa conviction, s'est
eleve au-dessus de la foule, et consommer le sacrifice de sa

propre personne la oü les autres cherchaient la satisfaction
de leurs calculs sordides. L'histoire, ici, prend sa dimension
epique, dans la mesure oü eile se revele comme une tragedie
des ämes.

** *

II serait souhaitable de poursuivre au delä de ces pre-
liminaires de la guerre civile l'etude des rapports entre
le poeme de Lucain et ce que nous pouvons entrevoir
aujourd'hui de la realite historique. S'il est permis de gene-
raliser les conclusions auxquelles nous pensons etre parvenus,
dans cette etude limitee, on decouvrirait, sans doute, que la
documentation de Lucain, concernant les faits materiels

qu'il rapporte, ou qu'il suppose connus, est tres precise,

que la Chronologie, en particulier, est respectee avec scru-
pule. Mais il est bien certain que notre documentation,
fragmentaire, ne nous permet pas toujours de former un
jugement assure. II est probable que Lucain etait ici tribu-
taire de ses sources et, sans doute, de Tite-Live 1. II n'en
demeure pas moins que le poüte s'est montre respectueux
de ce qu'il lisait.

Mais les sources historiques, qui n'etaient le plus souvent
qu'un recit, ne satisfaisaient pas Lucain le poete. Une
premiere exigence, pour lui, etait celle de la motivation psycho-
logique. Mais cette motivation n'avait pas pour fin d'expli-

1 J. Bayet a montre naguere (La mort de la Pythie. Lucain, Plutarque et
la Chronologie delphique, Melanges Felix Grat [Paris 1946], I, 53 ss.) que
Lucain utilisait aussi des sources anecdotiques diverses, et non seulement
des exposes suivis.



io6 PIERRE GRIMAL

quer les actions, en elles-memes ; eile etait destinee ä tracer
un portrait moral des acteurs, a les eriger en «causes»
libres, c'est-a-dire changer le contingent en rationnel —
« conformement au vraisemblable et au necessaire», ainsi

que le voulait Aristote. Du moment qu'une finalite humaine
est imposee aux evenements, ceux-ci deviennent intelli-
gibles, ils s'ordonnent, et l'histoire devient poesie.

Allant plus loin, Lucain constate, ou croit constater,
que les volontes humaines elles-memes sont dominees par
des constantes eternelles, que les evenements qu'elles
suscitent se deroulent selon des lois sur lesquelles elles ne

peuvent rien. Et ce sont les jeux de symboles et les prefigu-
rations que nous avons montres. Les mortels, comme les

heros d'LIomere, luttent dans la plaine, sous le regard des

dieux. Mais, entre l'epopee de Lucain et celle d'Homere,
existe une difference essentielle : tandis qu'Homere conduit
ä sa guise les luttes et decide de leur issue, Lucain est

contraint par l'histoire, dont il ne peut et ne veut pas
s'evader, et, pour cette raison, il a l'impression, vraie ou
illusoire, que ce qu'il decouvre, grace a cette construction
de son poeme, c'est le secret meme de l'histoire.



LE POETE ET L'HISTOIRE 107

DISCUSSION

M. Durry: M. Grimal a choisi des episodes privilegies (le

passage du Rubicon, le discours de Cesar ä Ariminum, l'opinion
publique ä la meme epoque) pour demontrer que Lucain a en

general respecte les faits, mais qu'en poete il en a degage la

philosophie. Ce faisant il suivait un precepte d'Aristote, qu'il
est des plus importants de rappeler ici. Quant ä la verite histo-

rique, elle est rarement faussee. On regrette que M. Grimal
n'ait pas etudie d'autres developpements empruntes aux derniers

chants du poeme ; mais cela l'eüt oblige ä prolonger son expose
au delä des limites habituelles.

M. Grimal: Je reconnais tres volontiers, et non sans confusion,

que je suis reste en degä du sujet propose; en fait, il existe des

listes de points sur lesquels Lucain s'est ou se serait eloigne de

l'histoire — ainsi la simplification des operations autour de

Marseille. J'aurais du y faire au moins allusion. Mais, deja long,
mon expose eüt alors revetu des proportions sans mesure avec
les dimensions heureusement humaines de ces Entretiens.

II est important toutefois de passer en revue ces evenements

et de se demander chaque fois si l'erreur historique est reelle,

ou si elle resulte d'une illusion des commentateurs ; on s'aper-

cevra, je crois, que dans plus d'un cas, le probleme ne peut etre
tranche ä cause de l'insuffisance des sources. II se trouvera aussi

que Lucain a simplifie (siege de Marseille, recit des mutineries)
en vertu de la regle aristotelicienne relative aux episodes et ä

leur choix, le poete ne composant pas des annales, refusant

l'expose cyclique ; mais cette simplification n'est pas incompatible
avec le respect minutieux de ce qui, dans l'evenement, est profon-
dement significatif et repond ä l'essence de la verite. D'une

fagon analogue, les historiens modernes eux non plus ne peuvent
pas ne pas etablir comme une hierarchie des faits, et se dispenser
de choisir, dans la masse infinie des evenements concomitants,



io8 DISCUSSION

ceux qu'ils jugent «historiques», et ceux qui sont seulement

contingents.

M^e Marti: Votre travail est si plein d'aperjus nouveaux

qu'il va me forcer ä revoir mon chapitre sur Lucain et l'histoire
dans le livre sur Lucain que je prepare. Je voudrais cependant

vous poser trois questions.

1. Vos exemples sont pris dans les livres t et 2. Pensez-vous

que la veracite, l'exactitude historique de Lucain puisse etre
demontree dans les autres livres II nous induit en erreur quand
il place Ciceron dans le camp de Pompee la veille de la bataille de

Pharsale ; le temple du dieu Hammon est brutalement deplace ;

le roi Deiotarus est envoye chez les Parthes, ce qui ne semble

pas historique; les actions de Domitius ä Corfinium et de

Pompee ä Dyrrachium ne sont pas rapportees exactement; il
remplace Theophane par Lentulus ; il fait un heros de Domitius,
etc. (d'autres deviations historiques encore sont mentionnees

par Syndikus).

2. Vous avez dit que la guerre n'a pas commence au passage
du Rubicon. Pourriez-vous eclaircir ce point et nous dire si la

traversee du fleuve par les forces armees de Cesar n'etait pas

une action illegale?

3. Vous dites que « nous savons que Lucain a utilise Ciceron».
Ce n'est pas 1'opinion de la majorite des critiques. Pourriez-vous

nous indiquer sur quels textes vous fondez cette affirmation, que
vous partagez avec Enrica Malcovati?

M. Grimal: Mon expose n'a ete que partiel, ainsi que l'a tres

justement souligne M. Durry ; il est regrettable que je n'aie pu
traiter les problemes traditionnels, les apories du sujet. Ma seule

(et insuffisante excuse sera le manque de temps et aussi le desir
de m'ecarter un peu de la tradition, de ne pas reprendre les

memes problemes dans les termes de toujours.
II est certain que la presence de Ciceron ä Pharsale, admise

par Lucain, est une inexactitude du poete. Comment expliquer



LE POETE ET L'HISTOIRE

cela Par une erreur materielle Peut-etre ; Ciceron etait le plus
ancien consulaire au conseil de guerre qui a suivi la bataille

avec les chefs pompeiens survivants ; c'est lui, alors, qui a exprime
l'avis de ceder a la defaite. Le discours du livre 7 serait alors une

anticipation maladroite, un doublet imagine par le poete insou-
cieux de ses sources, pensant (ä tort) que Ciceron se trouvait
dans le camp, alors qu'il devait se trouver ä Thessalonique.
Mais je crois plutot que Lucain a volontairement imagine la

presence de Ciceron, tout en sachant qu'il donnait ainsi une

entorse a. la verite historique. Ciceron dominait le debat politique,
il representait quelque chose de grand, de puissant, dans la cite.

On ne pouvait pas ne pas le mettre en scene. II y a la une
transposition selon la vraisemblance, une utilisation « aristotelicienne »

de la verite historique pour la construction poetique. Je pense

que de telles analyses pourraient etre tentees sur les autres points.
Sur le second point, voici ce que je crois: si le senatus consul-

turn ultimum ne cree pas l'etat de guerre, il le prepare; au moment

ou il est pris, Cesar n'a pas encore passe le Rubicon; ce passage

ne fait qu'exposer Yimperator qui outrepasse ses pouvoirs aux
sanctions des leges de repetundis (en particulier de la lex Iulia) ;

mais cela n'entraine qu'une accusation en regie devant une

quaestio, en vertu du ius prouocationis. Cesar et les populäres ont
denie au senat le droit de suspendre ce privilege des citoyens
romains. La guerre sera commencee, par consequent, au moment
ou le senat aura mis Cesar hors-la-loi, 1'aura declare hostis publicus,

ce qui n'aura lieu que le 17, apres le franchissement du Rubicon.

Quant ä l'utilisation de Ciceron comme source, je n'en sais

pas plus que Mme Malcovati; l'analyse du discours du livre 7

montrerait-elle des allusions au style, ä l'ceuvre de l'orateur C'est

possible, mais personne ne l'a encore prouve. Je veux simplement
rappeler qu'Auguste, au temoignage de Suetone, n'avait pas

empeche ses petits-fils de lire Ciceron, qu'il le considerait comme

un « grand homme qui aimait sa patrie». II est bien probable

que Lucain, dans son milieu familial, avait ete habitue ä lire

Ciceron, et lorsqu'il a tente de reconstituer l'atmosphere spiri-



no DISCUSSION

tuelle dans laquelle a eclate la guerre civile, cette lecture est

certainement demeuree presente ä son esprit — Ciceron n'est

point pour lui un inconnu, dont il peut imaginer a son gre les

sentiments. Mais, la encore, une recherche plus poussee serait

necessaire.

M. Due: En comparant la communication d'aujourd'hui avec
celle d'hier, je note que dejä une certaine mosaique commence
ä se former. J'ai toujours pense — et grace a M. Grimal, j'en
suis maintenant persuade — que Lucain est fidele ä l'histoire.
Et malgre les differences de vues sur l'extension que Lucain
voulait donner ä la Pharsale, la conference de Mlle Marti et la

discussion qui l'a suivie ont montre qu'il y a dans la Guerre Civile

une architecture poetique, ä la fois simple et compliquee, comparable,

peut-etre, aux edifices monumentaux du baroque. Certes,

Lucain n'aurait pu combiner l'exactitude historique avec sa

conception litteraire s'il n'avait penetre au fond de certains

aspects de la revolution romaine. La Pharsale ne representerait-elle

pas, en un certain sens, la verite de la guerre civile?

Je me bornerai ä poser une question a M. Grimal: qui est ce

Caton « classique», auquel vous avez affirme que le Caton de

Lucain se conforme? Le visage historique de Caton est, pour
ainsi dire, couvert par une vegetation dense d'idealisations philo-
sophiques et politiques. Oü et comment trouver la verite sur ce

personnage? Ne pourrait-on des lors dire que ce qui importe
reellement pour l'histoire romaine, c'est la figure idealisee de

Caton, celle-la precisement qu'on trouve dans la Pharsale —

plutot que le Caton historique?

M. Grimal: Le personnage de Caton revet une grande importance

pour l'histoire de la pensee politique, non seulement

sous l'Empire, mais des la fin de la Republique, et cette importance

a entraine une surcharge de ce personnage, que chacun a

essaye de tirer dans le sens qui lui importait. Cela a commence
du vivant meme de Caton, que Ciceron caricature dans le Pro



LE POETE ET L'HISTOIRE III
Murena, mais pour lequel il a de l'estime, et qu'il considere

comme le representant le plus autorise du stoicisme parmi les

senateurs cultives. Cette contradiction continue, naturellement,

apres la mort de Caton, lorsque ses amis s'efforcent de l'idealiser,
tandis que Cesar compose un Anti-Caton, que nous ne connais-

sons plus, malheureusement, que par des allusions bien insuffi-
santes. Dans ces conditions, ä quelle image de Caton se refere

Lucain
Je me suis efforce, dans mon expose, de remonter aux faits

connus de la vie de Caton, aux faits indubitables, qui echappent,

par consequent, aux interpretations tendancieuses et aux
surcharges. II m'a semble que l'image donnee par Lucain etait
conforme ä ces faits, qu'il y a, en particulier, coincidence entre
la sensibilite religieuse du vaincu de Pharsale et de Thapsus, telle

qu'elle apparait dans la biographie de Plutarque, et les attitudes

qui lui sont pretees par Lucain. D'autre part, 1'episode de Marcia

est reel, et ne saurait etre mis en doute — seule la motivation
invoquee par Lucain est douteuse, le formalisme juridique de

Caton ayant sans doute eu plus d'importance pour lui que le refus

du plaisir, d'un plaisir que l'ecole stoicienne entiere considerait

comme legitime, meme si elle se refusait ä en faire un « bien ».

Nous voyons que le Caton de Lucain, conforme en cela au

Caton de Plutarque, s'efforce de conserver une attitude de « vieux
Romain» (on ajoutera qu'il allait jusqu'ä faire couper ses toges
ä l'ancienne mode), qui appartient certainement au Caton histo-

rique, et qui etait la matiere meme sur laquelle les panegyristes

et les detracteurs faisaient porter leurs efforts. Lucain a certainement

idealise Caton, mais il ne l'a pas fausse, il n'en a pas fait

un etre imaginaire.

M. Le Bonniec: J'aurais deux questions a poser ä M. Grimal:
la premiere, de caractere general, l'autre, plus particuliere.

i. Vous avez montre d'une maniere convaincante que Lucain
«historien» meritait qu'on lui fit credit. Ou puisait-il cette

information historique precise, mais tout de meme orientee,



112 DISCUSSION

defavorable ä Cesar Sans aborder le probleme des « sources »

dans son ensemble, je me demande si, dans les exemples que vous
avez choisis, la version de Lucain ne repose pas sur le recit de

Tite-Live, historien « pompeien ».

2. Lucain, seul parmi nos « sources », decrit le Rubicon en

forte crue. Suetone au contraire (Caes., 31) dit que le passage se

fit sur un petit pont, sans difficulte. On soupponne Lucain d'avoir
invente la crue. Dans quelle intention? Voulait-il dramatiser son
recit? Suggerer que la Nature, eile aussi, reprouvait le coup de

force et tentait de l'empecher? M. O. Schönberger (Hermes,

1958, 237) pense que ce sont les dieux qui ont gonfle le Rubicon

pour lutter contre Cesar, mais qu'ils doivent s'incliner, comme
ils le font toujours, devant la Fortune du dictateur. Pensez-vous

que nous ayons ici un exemple de deformation de la verite
historique? Dans l'affirmative, quelle interpretation en donne-
riez-vous

M. Grimal: Dans les exemples choisis, il est certain que la

source de Lucain est — ou peut avoir ete — Tite-Live, historien

pompeien. Mais Lucain s'est aussi servi d'autres auteurs : Seneque
le Pere, Cremutius Cordus, et parmi les contemporains, Asinius
Pollion. Ce dernier a ete utilise par Tite-Live. Lucain disposait
aussi des sources cesariennes ; il a, sans doute, utilise les Commentates

de Cesar. S'il a choisi, c'est en connaissance de cause;
le choix est sien, il n'est pas celui de sa source. D'ailleurs, sur le

point du passage du Rubicon, il a choisi... la verite.

Quant ä la crue du Rubicon, il est difficile de savoir si eile est

historique ou non. Elle peut appartenir aux colores; de toute
fapon, eile n'est pas invraisemblable en decembre, et Aristote
nous dit que les inventions du poete, dans les episodes, doivent
etre vraisemblables. Lucain, s'il a imagine ce detail, a-t-il voulu
donner quelque dignite ä ce mince ruisseau? Ici, ce n'est pas
l'histoire qui est en question, mais l'eclairage subjectif projete
sur les choses. II y a une difference evidente entre la verite historique

d'une Chronologie, d'une action accomplie par un homme et



LE POETE ET L'HISTOIRE 113

une donnee comme la crue du Rubicon, qui, de toute fafon, est

aisement franchissable.

M. Rut%: Ich möchte noch einmal auf die Gestalt Catos

zurückkommen. M. Grimal sagte, Cato sei bei Lucan weniger
als Stoiker denn als « alter Römer» gezeichnet. Ich meine, dass

es eine Komponente in der Zeichnung Catos gibt, die sich weder

mit der einen noch mit der anderen Kategorie erklären lässt.

Zum Bilde des alten Römers gehört die Bereitschaft, in jeder
Situation für die gute Sache zu kämpfen, und zwar aktiv zu

kämpfen. Andererseits ist ja die stoische Lehre im römischen
Bereich durch eine ausgesprochen militante Haltung
gekennzeichnet, was sich z.B. im Bildgebrauch Senecas vielfach ausdrückt

(vivere est militare). Cato aber will nicht kämpfen, sondern leiden.

Ja, der Gedanke des aktiven Kämpfens fehlt dem Cato Lucans

so sehr, dass Wilhelm Hemmen in einer wenig bekannten Dissertation

zu dem Ergebnis kommen konnte, Lucan habe Cato als

civis dem Caesar als miles schlechthin gegenübergestellt; danach

würde es bedeuten, die gute Sache zu vertreten, wenn man
civis ist, die schlechte, wenn man miles ist. Dem scheint der

berühmte Vers zu entsprechen nulla fides pietasque viris, qui castra

sequuntur. Nach dem Vortrag von M. Grimal will mir scheinen,
als spiegele sich hier die Unentschlossenheit, ja die fehlende

Bereitschaft der Kreise um Cato und Cicero, am Kriege überhaupt
teilzunehmen, wie sie uns in Ciceros Briefen deutlich wird. Die

enge Anlehnung an die Quelle würde also auch hier überbaut

durch Ideen Lucans, und so wird in der Darstellung Lucans die

Unentschlossenheit zum Ersatz der Kampfbereitschaft durch
Leidensbereitschaft: Cato erscheint als « presque chretien».

M. Grimal: J'accorderai volontiers ä M. Rutz que les person-
nages de la Pharsale s'opposent les uns aux autres comme les

termes d'une dialectique, et que Caton, en particulier, est le

ciuis, en face de Cesar et de Pompee, tous deux hommes de

guerre. Et je comprends tres bien aussi que cela puisse creer au

moins l'apparence d'une contradiction entre la figure du vieux



ii4 DISCUSSION

Romain appuye sur le stoicisme et la figure de l'homme qui
refuse de participer personnellement, effectivement aux combats,

sur le champ de bataille, parce qu'il s'agit d'une guerre civile.
Mais il convient de ne pas oublier que l'ideal catonien du vieux

Romain est, comme je l'ai dit, constitue aussi par le respect
formaliste des regies du droit. On connait l'histoire de Caton
le Censeur ecrivant au general sous qui servait son fils et lui
demandant de ne pas permettre ä celui-ci, qui avait ete reguliere-
ment demobilise, de participer ä une bataille, car il l'aurait fait ä

titre de priuatus et, par consequent, sans la pax diuina. De meme,
il n'est jamais permis de tuer, de sa main, un citoyen, c'est un
veritable parricidium. Caton — peut-etre avec quelque hypocrisie,
puisqu'il commandait en chef une armee qui se reservait, un

jour ou l'autre, de livrer une bataille sanglante — mais la encore,
n'oublions pas qu'il reserva les droits du consul legal — est

aussi formaliste sur ce point qu'il le fut lors de son remariage
avec Marcia. Done, ce trait « quasi chretien » n'est certainement

pas imagine par le poete; tout au plus, comme de coutume, lui
a-t-il donne une signification spirituelle peut-etre plus ample que
celle que cette attitude possedait dans le personnage historique.
En tout cas, cela permit plus tard aux commentateurs de s'inter-

roger sur Caton « chretien» ; nous saisissons sur le vif la nais-

sance de cette pluralite des valeurs, de cette insertion dans plusieurs

systemes moraux, qui est le caractere essentiel d'une ceuvre
litteraire vraiment grande.

M. Bastet: N'etant ni historien ni philologue, je ne peux
que me declarer impressionne par l'expose de M. Grimal, pour
qui Lucain est un «historien» qui travaille avec exactitude
selon la vraie Chronologie des faits.

Modestement, je voudrais presenter les remarques que voici :

je me rappelle que, dans son article paru dans Hermes 93, 1965,

204 ss., Konrad Seitz a oppose ä la sachlich richtige Darstellung
d'Homere, ce qu'il appelle chez Lucain une gänzlich unglaubwürdige,

ins Kolossale übersteigerte Darstellung. Voila qui est, ä



LE POETE ET L'HXSTOIRE "5
mon avis, excessif et injuste. Lucain est un auteur precis, notam-
ment du point de vue archeologique. Dans ses rares descriptions
topographiques, tout au moins dans deux d'entre elles (Troie
et Alexandrie), il suit d'assez pres des sources litteraires. Comme

l'ont dejä demontre Bilinski, Adriani et d'autres, il s'est servi

d'ouvrages topographiques qui ne nous sont pas parvenus.
Cependant, la aussi, s'il respecte les faits, il en donne une
interpretation libre.

M. Grimal: II convient de distinguer l'impression que
produit, a la lecture, le poeme de Lucain et le resultat de l'analyse

philologique. La lecture donne l'impression d'une esthetique de

l'horrible, d'une exageration des faits ; cela est vrai, mais l'analyse

montre que l'armature du « monstre», son « squelette»,
sont dans les limites de la Nature et du vraisemblable. De meme,
les rheteurs, dont Lucain est l'eleve, distinguaient entre la

donnee, les arguments, et les colores, qui etaient, elles, destinees

a jouer sur la sensibilite, tandis que l'argumentation logique
restait du domaine de la raison, et relevait du jugement. II faut

se defendre, chaque fois que l'on presente une interpretation
de tel ou tel aspect de Lucain, contre la tentation de croire que
l'on a epuise le sujet, tout explique, alors que l'on en est bien

loin.

M. von Albrecht: Der Gedanke, dass Lucan stark von der

Wirklichkeit ausgeht, hat sich mir bei des Vorbereitung meines

Vortrages von einer ganz anderen Seite aus ergeben. Ich freue

mich über dieses Zusammentreffen.

Eine Erfindung Lucans, die «wahrer als die Geschichte»

ist, sehe ich z.B. in der Zerstörung des heiligen Haines bei

Massilia. Diese Szene macht exemplarisch das Wesen und die

Situation Caesars sichtbar : Grenzüberschreitung, die ungestraft

bleibt; Ohnmacht und Schweigen der alten Götter. Stofflicher

Ausgangspunkt der Erfindung ist die Tatsache, dass für das

Belagerungswerk Holz benötigt wird. Der faktische Ansatzpunkt
ist also minimal, aber er ist auch vorhanden. Es bedarf dieses



n6 DISCUSSION

realen « Staubkorns », um die « Kristallisation » der bedeutungsvollen

Szene zu ermöglichen.
Und dann zwei Fragen :

1. Ist der Ausdruck von Catos Bindung an Roma und an
die tote Libertas (2, 297 ff.) bei aller Verwurzelung im römischen
Familiendenken nicht doch von «nachcatullischer» Wärme
Wie sensibel ist dieser moderne « Altrömer »

2. Kann Ihr Hinweis auf die Vorbereitung «imperialer»
Denk- und Rechtsformen in den Caesar-Szenen des I. Buches

auch dazu beitragen, die «Apotheose Neros» (1, 33-66) aus

der Isolation zu befreien, in der sie heute vielfach gesehen wird?

M. Grimal: II est certain qu'en attribuant ä Caton une sensi-

bilite paternelle en face de Rome et du cadavre de la Liberte,
Lucain semble avoir manque ä la logique de son personnage.
Mais en fait il n'en est rien : d'une part, nous avons vu que
Seneque, opposant le sage stoicien au sage megarique (ci-dessus,

p. 101), constate que ce dernier est insensible, tandis que l'autre
est sensible, meme si son etre interieur n'est pas ebranle par
l'emotion humaine qu'il peut ressentir. II est tres interessant
de se demander si cette sensibilite du Sage appartient ä l'Ecole

primitive, ou si eile est une acquisition plus recente, essentielle-

ment romaine. Le probleme semble avoir ete souleve surtout ä

l'occasion des controverses que soutint le Portique au cours
de sa periode « moyenne», done, dans un milieu ouvert large-
ment ä l'influence romaine. II en resulte que Caton, stoicien
«archaisant» (sous l'influence d'Athenodore Cordylion), n'en

est pas moins entraine par le courant moderniste qui se fait jour
alors ä Rome, chez Catulle, ou Lucrece, et e'est une preuve
de plus en faveur de l'historicite, au moins generale, du Caton
de Lucain.

Quant ä l'autre question posee, il est certain que, si l'on
accepte la theorie des «preparations» historiques, du symbo-
lisme politique des episodes de la Pharsale, les donndes du
probleme souleve par le prologue du poeme se trouvent modifiees :



LE POETE ET L'HISTOIRE ll7
Lucain acceptait comme acquis, et ne pouvait pas ne pas l'accepter,
le fait du regime imperial. Ce regime est issu de la guerre civile;
il est represents par Cesar — ce qui n'etait pas evident des le

principe, puisque le principat est, en theorie, fort different de

la dictature quasi royale de Cesar. Lucain souligne — et c'est

un merite, qui annonce les conceptions modernes de cette periode

— que le principat est en fait la continuation de la revolution
cesarienne. II va au delä de l'hypocrisie fondamentale du regime

augustSen. Sa clairvoyance ne prejuge pas de son jugement sur

ce regime.




	Le poète et l'histoire

