Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 15 (1970)

Artikel: Le poete et I'histoire
Autor: Grimal, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IT
PIERRE GRIMAL

Le pocte et I’histoire






LE POETE ET IHISTOIRE

Les critiques modernes ont coutume de distinguer, dans
les Annales ’Ennius, maitre et archétype de toute épopée
romaine, deux parties qu’ils opposent: les chants ou le
poete traite des événements anciens, et ceux ou il s’essouffle
a poursuivre l'actualité. Ainsi, 'ceuvre d’Ennius offre-t-elle
comme les deux visages de I’épopée historique : un poe¢me
traitant d’un sujet défini, possédant une structure déter-
minée ou, si on préfére, proposant une maniére de lire
I'histoire — et, en méme temps, une simple chronique
versifiée, qui se borne a juxtaposer les faits sans leur imposer
de structure. Entre ces deux attitudes, Lucain, cela n’est
pas douteux, a choisi la premiére: le poéme qui ne reste pas
a fleur des événements, mais pénetre dans le cours des
choses, parfois en cherchant des causes, patrfois aussi d’une
maniére plus subtile. Certes, la recherche des causes propre-
ment historiques est familiere 2 Lucain; elle occupe patfois,
dans le poé¢me, une place considérable; mais le poete va
plus loin; il lui arrive de découvrir, entre les faits, des
liens qui relévent plus du symbole que de la causalité,
d’établir des anticipations poétiques, qui préfigurent le
futur sans le déterminer. Autant de liens internes révélés
dans les choses, qui font que la Pharsale n’est a aucun degré
une « chronique versifiée de la guerre civile ».

Ce débat ou, si 'on préfere, ce dialogue entre la poésie
et I’histoire, est trés ancien, au moment ou écrit Lucain.
Il est déja contenu dans une page célebre de la Poétique
d’Aristote, qui peut nous aider a formuler dans les meilleurs
termes le probleme sur lequel nous sommes invités 4 méditer :

« On voit donc clairement, d’apres ce qui a été dit,
écrivait Aristote, que ce n’est pas le récit des événements
qui est la tiche du poete, mais celui des événements tels
qu’ils auraient pu se passer, des événements possibles, selon



54 PIERRE GRIMAL

le vraisemblable ou le nécessaire. L’historien et le poete...
different en ceci que le premier raconte ce qui s’est passé,
le second, les événements susceptibles de s’étre passés.
Aussi la poésie est-elle plus philosophique et plus profonde
que Phistoire...» . Nul ne contestera que Lucain soit du
coté d’Aristote et, paradoxalement, qu’il ait congu I’épopée
historique selon le type homérigue, et non point c¢yclique,
comme on aurait pu s’y attendre 2.

Mais il est un autre point, qu'un texte, souvent cité, de
Quintilien, nous permettra de préciser — la fameuse compa-
raison entre I’histoire et la poésie. « L’histoire, dit Quintilien,
est tres proche de 'activité des poetes; c’est une sorte de
poeme en prose...» 3. Quintilien pense surtout au style; pour
lui, la Jactea ubertas de Tite-Live, cette aisance du récit, qui
se complait en lui-méme, est la marque méme de I’histoire *.
Quintilien ne se préoccupe pas du probléme aristotéli-
cien, du rapport entre lessentiel et l’accidentel, entre le
possible et le vrai. Sa formule n’en comporte pas moins
pour nous une legon : les critiques modernes ont tendance
a considérer que la fonction fondamentale de Ihistoire,
ou, si on veut, sa vocation, est d’étre une science, de
découvrir, dans les faits humains, le jeu de lois et de causes,
voire d’établir des expériences, en certains domaines privi-
légiés. Et ils font bon marché des agréments d’exposition.
Les critiques anciens adoptent, aprés Aristote, une attitude
exactement opposée : tout 'appareil scientifique (ils disent,
eux « philosophique», mais cela revient au méme) est,
selon eux, le propre du poete ; la volonté de voir clair, de
discerner les facteurs généraux sous les accidents parti-

1 Arist., Poét., 9, 1451 a-b.

2 Sur cette distinction, nous nous permettons de renvoyer a notre Essai sur
I’ Art poétique d’Horace (Paris 1968), 153 ss.

® Inst., 10, T, %1
4 Thid., 32.



LE POETE ET L HISTOIRE 55

culiers est la condition méme de I’ceuvre d’art. Ce qui risque
de créer une contradiction et, a la rigueur, de rendre impos-
sible la constitution d’une épopée historique — si le « vrai»,
I’historique, ne saurait, par lui-méme, étre objet de poésie,
mais doit, pour se préter au poeme, étre reconstruit, restruc-
turé, repensé « en philosophe». Une seule possibilité de
conciliation : si le poete savait découvrir, dans les faits
apparemment contingents, une valeur universelle, et, dans
leur succession, une « structure» qui les rendit vraisem-
blables, conformément a Iexigence aristotélicienne. Encore
est-il nécessaire que cette structure soit elle-méme admissible,
ne se révele pas infidele 4 la réalité, n’impose pas aux faits
de distorsion grave. L’entreprise était audacieuse ; Lucain,
peut-étre avec 'insouciance et la témérité d’un jeune homme,
peut-étre guidé par l'intuition d’un poéte véritable, a cru
possible de la mener a bien. Il y fut certainement aidé pat
sa conviction stoicienne que le devenir historique n’était
pas quelconque, qu’il était intelligible et, par conséquent, en
soi, matiere déja poétique. Lucain fut, croyons-nous, poéte
parce qu’il était philosophe, et c’est cette double qualité
qui lui permet d’étre, aussi, un historien, au sens ou nous
Pentendons aujourd’hui. Mais ce sont la propositions a
démontrer, et qu’il ne suffit pas d’énoncer.

Le premier probléeme qui se pose est de savoir comment
Lucain, au moment ou il va commencer le récit de la guerre
civile, apres les considérations générales qu’il a présentées
sur les causes de la catastrophe %, entend rendre sensible la
strtucture ou, si 'on préfere, la finalité qui crée le drame et
constitue la poésie.

1 Phars., 1, 67-182.



56 PIERRE GRIMAL

Lucain, d’abord, a choisi de renoncer au fil des événe-
ments. Il écrit — c’est le début du drame: « Déja César
avait franchi en toute hite les Alpes et congu dans son
esprit ’immense bouleversement, et la guerre qui va com-
mencer. Lorsqu’il fut parvenu aux ondes du petit Rubicon,
immense, apparut au chef le fantéme de la patrie trem-
blante...» . Cette prosopopée, qui a probablement sa source
dans celle que Cicéron opposait autrefois a Catilina 2, est,
d’abord, une habileté qui évite le récit de faits qui se préte-
raient mal 4 I'énoncé poétique, la halte de Ravenne, la ruse
pour conserver le secret, mais aussi les hésitations de César,
les interminables tractations avec Pompée, par lintermé-
diaire de Curion. Mais elle est plus que cela; elle place
d’emblée César en face de la décision a prendre — ce qui est
conforme a 'esthétique générale de la Pharsale, celle d’une
tragédie * — et, surtout, permet a Uizmperator de répondre
a la voix de la Patrie par une priere dont tous les termes
sont a méditer, parce qu’ils définissent, précisément, ce
sens de I’histoire, sans lequel il n’y aurait point d’épopée.

César commence par invoquer le dieu du Capitole :
« Tol qui regardes au loin les murs de la Ville immense, du
haut de la colline tarpéienne...» ¢. Les termes de cette
invocation sont trés remarquables. Jupiter y est désigné
comme le dieu « Tonnant», et non sous sa double épithete

L Phars., 1, 183-186 : lam gelidas Caesar cursu superawerat Alpes | ingentesque aninto
motus bellumaque futurum | ceperat. V't uentum est parui Rubiconis ad undas, | ingens
uisa duci Patriae trepidantis imago.

8. Cie,, Catil., 1, 38 ss.

8 V. B. M. Marrr, Tragic history and Lucan’s Pharsalia, Studies Ulnan (1964),
1, 165-204.

4 Phars., 1, 195-203 : O magnae qui moenia prospicis Vrbis | Tarpeia de rupe,
Tonans, Phrygiique Penates | gentis Iuleae et rapti secreta Quirini | et residens celsa
Latiaris Tuppiter Alba | Vestalesque foci summique o numinis instar, | Roma, faue
coeptis | Non te furialibus armis | persequor; en adsum, wictor terraque marique, |
Caesar, ubique tuus — liceat modo — nunc quoque, miles. | Ille erit, ille nocens,
qui me tibi fecerit hostem.



LE POETE ET L’HISTOIRE 57

de Tres Bon Tres Grand (Optimus Maximus), qui était
traditionnelle. Apreés quoi viennent les Pénates troyens,
rapportés a la gens Iulia, ensuite, Romulus divinisé, sous
le nom de Quirinus, puis le Jupiter latin, le dieu du Monte
Cavo actuel, honoré chaque année aux Féries latines, enfin
le foyer de Vesta, et Rome elle-méme, « pareille 2 une divi-
nité» (numinis instar).

Cette série divine, qui n’est pas imposée par le rituel,
n’est évidemment pas quelconque. Elle comprend les divi-
nités protectrices de Rome, mais dans la perspective de la
théologie dynastique julio-claudienne. Le Jupiter Tonnant
est bien, comme on I’a remarqué, celui du célébre sanctuaire
élevé par Auguste devant U Area Capitolina, sanctuaire qui
sembla un moment sur le point d’éclipser le temple de
VOptimus Maximus *. Le Jupiter latin est le grand dieu de
la Confédération albaine, et son culte, aux Féries latines,
avait pour but de pérenniser la suprématie religieuse d’Albe,
la ville fondée par Iule, 'ancétre des Iulii. Les Pénates de
Rome, consetvés au foyer de Vesta, étaient, eux aussi,
inséparables de la légende d’Enée ?; enfin, la divinisation
de Rome (présentée par le poéte avec quelque prudence),
n’est vraiment attestée dans le culte qu’avec le regne
d’Auguste 2.

Il est évident que Lucain a fait esquisser par César —
contrairement a4 toute vraisemblance immédiate — les
grandes lignes de la religion impériale, telle qu’elle apparait
apres Auguste: César entreprend la guerre au nom des
divinités qui deviendront les puissances tutélaires de
I’Empire. Puissances tutélaires, et non pas destructrices
de Rome : « Je ne viens pas contre toi avec des armes de
mort», dit César (non fte furialibus armis persequor); le chef

1 Suet., Asg, 29, 5 01, 3
2 K. Larre, Ramische Religionsgesch..., 108 ss.
8 Ibid., 306.



58 PIERRE GRIMAL

rebelle se réclame d’un nouveau contrat entre Rome et les
dieux.

Il est évident, d’autre part, aussi, que cette priere de
César est une anticipation historique, une premiere présen-
tation des valeurs divines au nom desquelles Uimperator et
ses héritiers régneront sur Rome. Mais ne nous hétons pas
de crier a 'invraisemblance, a la projection gratuite dans
le passé d’un futur encore inapergu. Nous savons que César,
bien avant le début de la guerre civile, était conscient de sa
mission divine, qu’il I'avait assumée en revendiquant,
extra ordinem, le grand pontificat, et s’en était expliqué dans
le petit livre qu’il avait alors publié sur la nature et le role
du Pontifexc: Maximus dans la tradition — julienne — de la
royauté albaine 1. Naturellement, il est fort douteux que César
ait prononcé, historiquement, une telle priere; mais
ces mots, que lui préte le poete, expriment une pensée qui,
nous le savons, était celle de César et qui, en tout cas, annon-
cait le dénouement de la guerre, le futur impérial de Rome.

Un autre mot de César, en cette priere, mérite 'atten-
tion: il se prétend soldat (wiles) de Rome, son défenseur,
contre toutes les usurpations, et non seulement contre les
batbares. Or, cette fonction militaire est fondamentale
dans la notion de principat, depuis Auguste. Le premier
prénom du Prince est, sauf exception volontaire, prémé-
ditée, le titre d’imperator. Tel veut se présenter César au
seuil de la guerre civile — fixant ainsi le sens historique,
orientant le devenir historique de cette guerre. On ne
pensera donc pas, avec M!e Brisset, que « dans le décor
fantastique dressé par Lucain, César apparait (ici) tel qu’il
sera toujours par la suite : menagant, animé par Pesprit du
mal, ou plutét, comme l'incarnation méme de cet esprit» 2.

1 1. CarcoriNo, Les étapes de I’impérialisme romain (Patis 1961), 137 ss., aptes
Ep. MEYER, Caesars Monarchie und das Principat des Pompeins (Betlin 1919%),
§11, N. I.

2 J. Brisser, Les idées politiques de Lucain (Patis 1964), 87.



LE POETE ET L HISTOIRE 59

On le verra plutét, dans cette premiere vision du héros,
comme lincarnation du principat futur, la préfiguration
du systéme politique et théologique qui, finalement, triom-
phera. César en est parfaitement conscient; il espere ce
triomphe, il sait que sa victoire sera bénéfique, puisqu’il
se défend de venir avec des armes « émanées des Furies »,
des armes destructrices. Ses armes sont salutaires, elles
assureront la sauvegarde de la patrie, selon un ordre nou-
veau, qui surgit déja.

Il n’est assurément pas indifférent que telles soient les
premiéres paroles de César dans le poéme qui va conter les
luttes et les victoires qui seront comme le creuset du futur.
On sait la valeur de présage assignée a tout commencement.
Tite-Live avait, de la méme fagon, rappelé que le premier
engagement survenu entre les troupes romaines et les
cavaliers d’Annibal, sur les rives du Rhoéne, annongait,
jusque dans le détail, les péripéties de la guerre qui s’ouvrait %,
Certes, Lucain s’interdit de prendre parti pour César, il se
contente de symboliser le déroulement du futur dans un
propos symbolique, dont le lieu et le moment font une
prophétie. Tite-Live, en rapportant I’engagement de cava-
lerie dans larriere-pays de Marseille, contait un événement
réel, et sa réflexion est en retrait de celui-ci, elle ne fait que
constater ; Lucain, lui, smwente le discours de César, et sait
fort bien que ses lecteurs ne seront pas dupes, qu’ils ne
penseront pas un instant que tels furent, réellement, les
propos de César. On voit comment I’invention poétique,
loin de fausser l’histoire, la rend intelligible, y dessine
cotrespondances et figures. Aussi, ne saurait-on examiner
avec trop d’attention, voire de minutie, les moindres expres-
sions du poete, si ’on veut discerner ses intentions.

A cet égard, la sententia finale de la priere prétée a César
ne laisse pas de poser un probléme dont la discussion sera,

L Eiv., 21, 20,



6o PIERRE GRIMAL

croyons-nous, riche d’enseignements. César conclut sa
réponse a la Patrie, en disant : « le coupable sera, oui, sera
celui qui aura fait de moi ton ennemi» . Et les commen-
tateurs sont intrigués. Ils se demandent qui le poete désigne
ainsi a2 mots couverts. Les uns penchent pour Caton 2, les
autres pour Pompée . En réalité, César ne nous parait
penser ni a 'un ni a 'autre, pour la bonne raison que I’état
de guerre effectif entre le sénat et lui n’existe pas encore.
César ne dit pas: ille nocens est qui me tibi fecit hosters, mais
erit et fecerit. Sans doute peut-on entendre ces futurs comme
PPétat du probléme vis-a-vis de lhistoire, de la postérité,
mais ce sens ne nous semble pas autorisé par le mouvement
du contexte. César implore les divinités pour son action
tuture, il affirme qu’il ne va pas nuire a Rome, mais que
celui qui nuira a celle ci, ce sera le responsable de la guerre.
Ce qui peut, légitimement, intriguer : tout le monde admet
qu’en franchissant le Rubicon, en sortant, avec ses troupes,
des limites de sa province, César crée un casus belli. Com-
ment, dans ces conditions, peut-il rejeter sur un autre la
responsabilité de cette guerre que son geste va tout a ’heure
déclencher? Lucain a-t-il voulu faire porter a César 'odieux
d’une responsabilité, d’autant plus grande qu’elle est hypo-
critement contestée ?

A la réflexion, on découvre que les propos de César sont
juridiquement justifiés. L’état de guerre sera, sans doute,
une conséquence de lillégalité qu’il va commettre, mais
non pas une conséquence inévitable, automatique — il y
faudra la volonté des ennemis. Et c’est la situation a laquelle
se réfere Lucain, en pleine conscience. Mais, pour le com-
prendre exactement, il faut, sans doute, revenir sur la suite

1 Phars., 1, 203 : Ille erit, ille nocens, qui me tibi fecerit hostem.
2 H. GrAESENER, Un mot historique de César, AC 22, 1953, 105.

3 H. DusourpIEy, Le passage du Rubicon d’aprés Suétone, César et Lucain,
IL 3, 1951, 122-126; 162-105.



LE POETE ET L’ HISTOIRE 61

des événements, que Lucain ne raconte pas, mais qu’il
suppose connus, et que permet d’établir aujourd’hui, sans
que soit permis un doute raisonnable 1, la comparaison des
sources.

Plusieurs points peuvent étre considérés comme acquis.
D’abord, que le passage du Rubicon eut lieu avant ’aube du
12 janvier pré-julien? César, nous lavons rappelé, se
trouvait depuis quelques jours a Ravenne, ou il avait appris
les événements survenus a Rome le 7 (VII 7d. /an.), C’est-a-
dire la séance du sénat tenue I'aprés-midi. Le 7€ jour avant
les ides est en effet jour comitial, et le sénat peut, ce jour-la,
tenir légalement séance, mais apres ’heure normale de la
cloture des comices ®. On avait évité de réunir les Peres
le 3¢ jour des nones et la veille des nones (3 et 4 janvier
pré-julien), patce que, précisément, ces deux jours étaient
comitiaux 4, mais 'urgence de la situation obligea de recourir
a la tolérance légale. Quoi qu’il en soit, le témoignage de
César est formel et ne saurait, sur ce point de fait, étre mis
en doute. Or, trois jours seulement sont nécessaites pour
qu'un coufrier ou un voyageur se hitant franchisse la
distance entre Rome et Ravenne® ILa séance du sénat
s’étant terminée, selon la coutume, au plus tard a la tombée

1 V. sur ce point I’essai de M. RucH, La véracité de César dans les six premiers
chapitres du De bello cinili, REI 27, 1949, 118 ss., contre la position pessi-
miste et inutilement négative de P. FaBrE, édition du Bellum cinile 1 (Paris
1947%), p. xxvi ss.

2 Date proposée par STOFFEL ; la démonstration est reprise et confirmée par
J. CarcoriNo, Jules César (Paris 1968°), 361, n. 2. Le 12 janvier préjulien
( = Pr.Id) correspond, sans aucun doute possible, au 17 décembre 50 du
systéme julien. V. J. BAYET, 16 aolt 48, date de la mort de Pompée d’apres
Lucain, Mélanges Ernout (Patis 1940), 5-10.

3 O’BriEN MOORE, s.2. senatus, RE, Suppl. I/, 702 ss., et nos Efudes de
chronologie cicéronienne (Patis 1967), 22.

4 Caes., Civ., 1, 5, 4.

8 Comme le fit Curion, au témoignage de César (Civ., 1, 5, 6). V. App.,
BC, 2, 32 et nos Etudes... (¢it.), 133-134.



62 PIERRE GRIMAL

de la nuit, le 7 — soit, en cette fin de décembre réel, vers
16 heures — le message qui ne put manquer d’étre alors
envoyé a César dut lui parvenir dans la journée du 10, au
plus tard, peut-étre méme plus tot. César, avant de franchir le
Rubicon, était donc informé de ce qui s’était passé au sénat
dans D’aprés-midi du 7. Il savait, en particulier, que, 2
Pinitiative de Lentulus, les Péres avaient pris le sénatus-
consulte supréme, le #ideant consules..., mesure contre laquelle
César avait, depuis longtemps et par avance, protesté. Il savait
aussi que ses alliés, les deux tribuns Antoine et Cassius, et
son agent Cution, tribun sorti de charge depuis le 9 décembre
précédent, avaient quitté la Curie et s’étaient mis en route
pour venir vers lui. Telles furent les nouvelles qui le déci-
derent a pénétrer en Italie a la téte de ses troupes.

Cette succession des faits est celle que nous trouvons
dans le récit des Commentaires, dans celui de Suétone 2,
dans celui de Dion Cassius 3, ainsi que chez Appien ¢ Cette
concordance est une preuve absolue de vérité, d’autant
plus que tous ces témoignages ne remontent pas a une
méme soutce, mais au moins 4 deux, Suétone se rattachant
au livre qu’Asinius Pollion avait écrit sur les guerres civiles 3.
Ainsi, deux témoins oculaites des événements, César et
Asinius Pollion, qui I’accompagnait en ce jour mémorable,
nous garantissent que César ne déclencha linvasion de
I'Italie qu’aprés avoir recu les nouvelles de Rome. Et il

1 Caes., Civ., 1, §5 ss.

2 Suet., Caes., 30, 1-2 et 31, 1: Cum ergo sublatam tribunorum intercessionem
ipsosque urbe cessisse nuntiatum est, praemissis confestinz clam cobortibus... Suétone,
on le voit, ne patle pas de 'arrivée des tribuns, mais seulement de la nouvelle
de leur expulsion.

8D ., 4%, 4, 3

4 App., BC, 2, 5, 33. Sur le récit d’Appien et les confusions qu’il contient,
v., ci-dessous, p. 70, n. 4.

8 V. J. CarcoriNo, Etapes... (cit.), 140. Le méme Asinius Pollion semble
étre aussi la source de Plut., Cuaes., 31, 1, peut-étre, cette fois, a travers Tite-
Live.



LE POETE ET L’HISTOIRE 63

n’existe aucune raison de penser que Lucain ait adopté une
version différente. On a voulu, il est vrai, tirer des vers
1, 264 ss. de la Pharsale, 'idée que César n’aurait été informé
qu’a Ariminum, apreés I'arrivée dans son camp des tribuns
et de Curion, des événements du 7 janvier 2. Mais c’est
faire violence au texte. Lucain dit simplement — nous
aurons a le préciser — que larrivée des trois fugitifs est
une justification supplémentaire, moins pour César lui-méme
que pour les soldats.

Donc, au moment ou César franchit le Rubicon, il sait
que le sénatus-consulte supréme a été voté. Lucain, cepen-
dant, ne le dit pas expressément; Pesthétique de son poéme
le lui interdisait. La véritable justification de Césat, vis-a-vis
de lui-méme, n’est pas une querelle juridique, la violation du
droit des tribuns ni méme le refus qu’on lui oppose de briguer
le consulat iz absentia, ni la limitation arbitraire de son pro-
consulat, amputé de quelques mois — sa justification, il
la porte en lui, dans sa foi en sa Forfuna, sa justification,
elle est, finalement, dans le futur, dans une finalité a rebouts,
dans 'ordre du monde. Justification poétique, aux yeux de
Lucain et des Anciens, et que nous qualifierions plus volon-
tiers aujourd’hui d’historique, mais qui réside dans la
pensée de César, 2 ce moment, une pensée qui se trouve
conforme a lordre du monde, au devenir historique qui
sera. Lucain a pris la précaution (utile, certes, 2 en juger
par les discussions de ses commentateurs) de déclarer qu’il
ne saurait décider lequel, de Pompée ou de César, avait le
droit pout lui: Quis iustius induit arma, scire nefas ®, en d’autres
termes, que le débat n’est pas juridique, qu’il dépasse les
intéréts humains des acteurs. Aussi n’a-t-il pas voulu que
Vimperator entrit dans le poé¢me en plaighant, comme un

1 J. BrisseT, o0p. ¢it., 88, n. I.

% Phars., 1, 126-127 — vers qui devrait étre médité par ceux qui s’efforcent
de déterminer I’engagement politique de Lucain.



64 PIERRE GRIMAL

plaideur au tribunal. Les arguments de droit, les accusations
contre Pompée, Caton, les ennemis de sa dignitas serviront
devant les soldats, mais plus tard, 2 Ariminum. Devant le
Rubicon, César, pour agir, n’a besoin que de prendre
conscience de ce qu’il représente.

Ce qui nous invite a repousser l'interprétation habi-
tuellement donnée des vers 225 et 226 : « Ici, dit César, ici,
je laisse la paix et le droit violé; c’est a toi, Fortune, que je
m’attache ; arriere, maintenant, les pactes !» 1. On entend
généralement que les mots zemerata inra font allusion au
déni de justice dont César serait victime de la part du sénat,
qui lui retire son commandement en dépit des textes légaux,
la Jex Vatinia et la lex Licinia Pompeia de mars 55. Mais
Pensemble du passage se préte mal 4 cette interprétation ;
il y a opposition entre Fortuna d’une part et, d’autre partt,
trois termes : pacem, inra et foedera. Les foedera, C’est le pacte
conclu avec Pompée; la « paix» c’est la situation légale,
qui durera autant que César n’aura pas franchi le Rubicon.
En franchissant la limite de sa province, César renonce 2
la fois 4 la paix et 4 son pacte avec Pompée. Dans ces condi-
tions, il est naturel de penser que les 7#ra, qui seront aban-
donnés du méme coup, représentent ’obligation légale
ou se trouve César de ne pas quitter sa province, et non
celles que I'on a envers lui. Temerata est un participe expri-
mant P’action antérieure, comme dans 'exemple traditionnel :
urbem captam hostis diripuit. César dit simplement: en fran-
chissant le fleuve, je viole le droit, |’y renonce, comme je
renonce a la paix et 2 mon pacte avec Pompée, pour suivre
une nouvelle loi, ma propre Fortune. Ces mots ne sont
pas une plainte. Les plaintes viendront, mais pour d’autres
raisons, dans le discours d’Ariminum.

Nous pouvons maintenant, pensons-nous, expliquer la
sententia dont le temps futur nous intriguait. César, disions-

Y Phars., 1, 225-226 1 Hic, ait, hic pacem temerataque iura relinguo : | te, Fortuna,
sequor; procul hinc iam foedera sunto.



LE POETE ET L’HISTOIRE G5

nous, sait, en franchissant le Rubicon, que le sénatus-
consulte supréme a été voté, mais il sait aussi que ce texte,
toujours le méme, n’est pas « nominatif» ; c’est une arme
mise entre les mains des magistrats, par précaution ; le nom
de l'ennemi n’est pas prononcé. César, légalement, n’est
pas encore hostis. Il ne le sera qu’au moment ol un chef —
ce sera Pompée, désigné plus tard ! — commencera effecti-
vement les opérations militaires, et ctéera une situation de
fait, rendue possible par le sénatus-consulte ultime, mais
non nécessaire. BEn réalité, la situation est tout a fait sem-
blable 4 celle qui s’était produite 4 la fin de 1’été et dans les
derniers mois de 63, lorsque Cicéron était armé du sénatus-
consulte en question, mais répugnait 4 s’en setvir et, ainsi
qu’il le disait, le « conservait au fourreau» 2. César lance
un défi 2 ses ennemis. Il les provoque en franchissant le
Rubicon, mais leur laisse la responsabilité juridique de la
guerre. Celui qui passera aux actes ne saurait étre encore
désigné ; ce sera le magistrat qui entreprendra les premieres
opérations. Cette subtilité, on a envie de dire cette argutie
juridique, n’est pas étrangere a lesprit romain. César sort
de la 1égalité ; il le sait. Il le fait pour contraindre les autres
a un choix : ou bien lui accorder ce qu’il considére comme
son dii, ou bien créer 1’état de guerre. De telles pressions
ne sont pas sans exemple dans I’histoire des coups de force.
La manceuvre consiste — a toujours consisté — a provoquer
une situation telle que I'adversaire soit contraint de recourir
aux armes, tandis que ’on se réserve, pour soi-méme, le droit
de proclamer qu’une telle parade est injuste, qu’elle est une
provocation inadmissible. Ne nous hitons pas, toutefois,
de condamner César. Lentulus n’avait pas agi avec plus

1 Le 17 janviet, cinq jours apres le franchissement du Rubicon (ci-dessous,
p. 94). Cette désignation fut la riposte des sénateurs a «l’escalade» que
constituait 'occupation d’Ariminum, ainsi que le suggere la chronologie.

2 Cic., Catil., 1, 4 : Senatus consultum... inclusum in tabulis, tamquam in wnagina
reconditum.



66 PIERRE GRIMAL

d’honnéteté, en contraignant César a jeter dans la balance
le poids de son armée. Il n’est pas nécessaire qu’au début
d’une querelle 'un des deux ait tort et que I"autre ait raison.
Ils peuvent fort bien avoir tort 'un et I'autre. Et, surtout,
le probléme véritable, que pose Lucain comme pocte,
c’est celui du futur en train de naitre, cette Fortune de César
qui va devenir celle de Rome.

Cette intention de Lucain entraine une curieuse consé-
quence : elle le conduit a rétablir la vérité historique, défor-
mée par une inversion chronologique volontaire dans les
Commentaires de César.

Nous voyons en effet chez César que Uimperator, appre-
nant, a Ravenne, les événements du 7 janvier, 2 Rome,
harangue ses soldats et les détermine a venger la légalité
violée, a défendre le caractére sacro-saint des tribuns .
Or, cette harangue n’a jamais été prononcée a Ravenne,
mais 4 Ariminum, c’est-a-dire une fois le Rubicon franchi.
Et c’est bien la version que suivent Lucain, Suétone et
Dion Cassius 2, qui nous apprennent que César attendit,
pour informer ses troupes de la situation, larrivée des
tribuns et de Curion. Et César, sur ce dernier point —
Parrivée des fugitifs 4 Ariminum, et non a2 Ravenne —
s’accorde avec eux 3, ce qui achéve d’enlever toute possi-
bilit¢ de doute puisque nous constatons que la source
césarienne et celle qui, par Suétone, remonte a Asinius
Pollion, nous garantissent pareillement que Curion et les
tribuns sont arrivés aprés la « provocation» de César.
Il s’ensuit que la harangue ne peut avoir été prononcée a
Ravenne, comme le prétend celui-ci, mais a Ariminum,
aussi étonnant que cela puisse paraitre. Cela a été bien
montré, a l’aide d’autres bons arguments encore, par

LiGin, T, 7.
2 Suet., Caes., 33, 1 ss. ; D.C., 41, 4, 1; Lucan., Phars., 1, 296 ss.

S Civ, 1, B, 1.



LE POETE ET L’ HISTOIRE 67

M. Rambaud . Le départ de Ravenne a eu lieu dans des
conditions de secret (« le secret militaire », dit fort justement
M. Rambaud) incompatibles avec une harangue publique.
César avait préparé son mouvement en envoyant en avant
quelques éléments: un petit nombre de cohortes, qu’il
rejoignit le lendemain sur la rive du Rubicon, au dire de
Suétone * — un groupe d’officiers n’ayant que leur épée,
sans cuirasse ni bouclier, au dire de Plutarque et d’Appien 2.
Les deux versions ne sont d’ailleurs pas incompatibles.

César n’a pas cru devoir mentionner cet échelonnement
tactique de son action. Il n’a pas raconté non plus comment,
feignant le loisir, il avait donné dans Paprés-midi un spec-
tacle public aux gens de Ravenne, puis examiné le plan
d’une école de gladiateurs qu’il avait 'intention de construire
dans cette ville, puis diné en compagnie d’un assez grand
nombre d’amis. Mais seuls les plus intimes parmi ceux-ci
étaient au courant de ses projets. César, au bout de quelque
temps, fit dire qu’il était indisposé et quitta le banquet;
puis, en pleine nuit, il prit la direction du sud, avec Asinius
Pollion et quelques cavaliers. Tout cela ne pouvait étre
mentionné dans les Commentaires. 1l fallait donner I'impres-
sion que les soldats, ayant appris le déni de justice fait 2
leur chef, s’étaient lancés, dans un grand enthousiasme, a la
conquéte de ce quon lui refusait. En réalité, la manceuvre
de César fut plus subtile; elle avait pour objet de placet
devant le fait accompli a la fois le sénat (ainsi que nous
’avons dit) et ses propres troupes, pout des raisons qu’il nous
appartiendra bientdt de rechercher. Et cette signification
des faits, que César voulait dissimuler, a été précisément
dégagée, mise en lumiere, par Lucain — parce qu’elle était,

1 Moins dans son livre sur L’ Art de la déformation historique dans les Commen-
taires de César (Paris 1966%), 134 ss., que dans une note de son édition de
Caes., Civ., 1, « Collection Erasme» (Patis 1962), 33 (note au chap. 7, 1).

% Caes., 31, 1 (ci-dessus, p. 6z, n. 2).

8 Plist,, Caes., 32, 22 App.; BC, 2, 5 35



68 PIERRE GRIMAL

sans doute, conforme a la vérité historique, mais aussi
parce qu’elle était plus « poétique». Lucain a placé le dis-
cours 2 Ariminum, comme cela se passa réellement. Clest
l1a qu’il nous décrit 'arrivée piteuse de Curion et des tribuns :
Hos jam mota ducis wicinaque signa pefentes...r. lam mota ne
peut signifier qu’une chose, que César avait déja fait mouve-
ment, et non qu’il est sur le point de faire mouvement ;
uicina le confirme : César est plus proche de ceux qui arrivent
que ceux-ci ne le pensaient, puisque, de Ravenne, il avait
rejoint Ariminum, une cinquantaine de kilometres plus au
sud 2. Il est superflu de souligner que, dans ces conditions,
le récit sur lequel Lucain fonde sa construction poétique
n’est pas celui des Commentaires 3. Un autre détail mérite
toutefois d’étre souligné. César ne mentionne pas Curion,
qui pouvait étre considéré comme un allié compromettant,
et dont Iexpulsion par Lentulus était sans conséquence,
puisqu’il n’était plus tribun en exercice. Lucain, au contraire,
lui attribue le réle de mauvais conseiller, et suppose (peut-
étre sur de bonnes sources) qu’il encouragea César a pout-
suivre cette « escalade» vers la guerre.

On voit que Lucain s’est ingénié 4 nous présenter César
prenant librement sa décision, face a face avec lui-méme :
tout en rejetant sur le chef qui lui serait opposé la respon-
sabilité technique de la guerre, il ne se dissimule pas qu’il
commet un acte illégal, qui rend les hostilités inévitables.
Il se place d’emblée au-deld de la morale; il répudie les
valeurs traditionnelles, au nom de sa Fortune, de ce qu’il
croit lire de la volonté divine. Tel est le sens que Lucain,
comme poéte, pense discerner dans ces événements. Mais

1 Phars., 1, 268.

2 Telle est linterprétation de P. WuiLLeumier et H. LE Bonniec, Lucain,
Guerre civile 1, « Collection Erasme» (Paris 1962), ad Joc.

% Sur le probléme du rappott entre les deux ceuvres, v. M. RamBaup, L’oppo-
sition de Lucain au Bellum ciuile de César, IL 12, 1960, 155 ss.



LE POETE ET L’HISTOIRE 69

ce faisant, ne reconstruit-il pas Dhistoire? Ne fausse-t-il
pas le personnage de César, le faisant plus grand qu’il
n’était, lui prétant des intentions plus profondes qu’elles
n’avaient été en réalité? A cette accusation, Lucain pourrait
répondre. A ce moment ou le destin de César et celui de
I'univers sont en balance, nous savons quelle fut, effective-
ment, la pensée de imperator. Nous savons qu’il aimait a
répéter, en citant Buripide : « S’il faut violer le droit, que
ce soit pour régner; autrement, respectons la morale» L.
Fideéle a la matérialité des faits, Lucain 1’a été aussi 2 ’dme
de son personnage, en lui prétant cette pleine conscience
dans la conquéte du pouvoir, cette absence de scrupule
« bourgeois », en un domaine qui ne les admet guere.

Nous voyons ainsi comment se résoud la contradiction
qui nous apparaissait entre la poésie et I'histoire : Lucain
ne transforme pas le déroulement des faits, il le respecte,
et appuie sur lui sa construction épique. Il est possible,
probable, que sa soutce est Tite-Live, comme on I’a montré
depuis longtemps * — Tite-Live ou confluaient déja plu-
sieurs soutces primaires, comme César et Asinius Pollion.
Mais il entend bien dépasser les faits, et pénétrer dans le
secret des consciences. Ce qui nous incitera a beaucoup
de prudence lotsque nous serons tentés de penser qu’ilse
laisse emporter par la rhétorique et artifice. Les outrances
éventuelles de Pexpression ne doivent pas nous dissimuler
la solidité d’une information ni la profondeur d’une intuition
psychologique que pourraient lui envier bien des historiens
modernes.

1 Suet., Caes., 30, 7: Nam, si uiolandum est ius, regnandi gratia | wiolandum est ;
aliis rebus pietatem colas.

2V, la discussion et la bibliographie in R. PicHoN, Les sources de Lucain
(Patis 1912), 51 ss.



70 PIERRE GRIMAL

LE DISCOURS D’ARIMINUM

S’il est un domaine ou I'imagination poétique passe
pour se donner libre cours, aussi bien chez Lucain que
chez Tite-Live, c’est assurément celui des discours. Qu’en
est-il de celui que tint, dans Ariminum occupé, César 2
ses troupes, le matin du 12 janvier?

César (qui, nous l'avons dit, place cette harangue 2
Ravenne), la résume en un chapitre *. Lucain, de son coté,
lui consacre une cinquantaine de vers 2, mais la version
qu’il en donne est tres différente du résumé de César. Tel
est le probleme : lequel des deux textes approche le plus
de ce que fut la vérité?r

Pour le résoudre, on pourrait étre tenté d’interroger
les autres sources. Mais elle sont peu prolixes. Dion Cassius
se borne a une phrase 3. Appien donne quelques détails :
selon lui, César, apres avoir montré a ses soldats Curion
et les tribuns, ajoute que la manie¢re dont le sénat s’est
comporté laisse prévoir quelle sera sa conduite envers les
vainqueurs de la Gaule, puisque le seul tort de Curion et
des deux tribuns n’avait été, dit César, que de patler en
faveur des armées victorieuses ¢. Plutarque, dans la 177 de

Y. 1T
® Phars., 1, 299-351.

3 D. C, 41, 4, 1; selon Dion Cassius, César introduisit Curion et les tribuns
devant la contio et leur fit raconter les événements du 7 janvier ; apres quoi
« il trouva les mots qui convenaient a la circonstance pour exciter ses soldats ».

* App., BC, 2, 33. Le técit &’ Appien pose, comme cela arrive assez fréquem-
ment, un probléme particulier. Nous voyons que, selon Appien, Curion
revient vers César avec les deux tribuns, et que César les montre tous les
trois a4 I'armée, le lieu de la scéne n’étant pas précisé (BC), 2, 33). A ce moment,
la guerre commence, des deux cotés. César décide d’envoyer des troupes,
avec les centurions en civil, occuper Ariminum. Le soit du méme jour,
César, feignant d’étre malade, se retire de bonne heure, mais repart et franchit
le Rubicon dans la nuit avec sa cavalerie ; Ariminum est occupé a ’aube.
Ce récit implique, par prétérition, que Cution et les tribuns ont rejoint César
a Ravenne, et que la harangue de César eut lieu dans cette ville. Sur le second



LE POETE ET L HISTOIRE 71

César, n’en dit pas plus que Dion. Quant & Suétone, il
ajoute deux détails précieux. D’une part, il raconte comment
César, apres avoir présenté aux soldats les tribuns chassés
de Rome par le consul (adbibitis tribunis plebis qui, pulsi,
superuenerant — mais aucune mention de Curion), s’adressa
a ses troupes avec des larmes, déchirant ses vétements, se
livrant a des gestes de supplication passionnée. Aptes
quoi, a un certain moment de son discours, il leur montra,
a plusieurs reprises, 'anneau d’or de sa main gauche ; les
hommes des derniers manipules, qui ne pouvaient entendre
ses patoles, crurent qu’il leur promettait 2 tous le rang de
chevalier et le cens correspondant; en réalité, continue
Suétone, César disait qu’il n’hésiterait pas méme 4 vendre
son anneau, s’il le fallait, pour récompenser les hommes
qui allaient défendre sa dignitas. D’autre part, un autte
passage de Suétone, dont la source est alors Aelius Tubero,
laisse a penser que César, pour souligner I'ingratitude de
Pompée a son égard, donna lecture a ses soldats de son
propre testament, qui faisait de Pompée son héritier
principal 1.

Est-il possible, a I’aide de ces témoignages tres fragmen-
taires, de reconstituer au moins le sens général de la harangue
de César, et de mesurer ainsi la fidélité de Lucain a ’histoire ?

On sait comment les Commentaires présentent les prin-
cipaux thémes de ce discours. César se plaint d’abord de
la malveillance de ses ennemis, depuis toujours ; ces ennemis,
dit-il, lui ont aliéné Pompée, qui n’a pas, pour cette raison,

point, Appien est en accotd avec César, mais non sur le premier. 1l y a, dans
ce récit d’Appien, une contradiction interne, résultant, fort probablement,
d’'une contamination maladroite, Appien ayant confondu deux temps bien
distincts, la transmission de la nouvelle de la séance du sénat a César et I'arrivée
des bannis. Mais il suit la version authentique, selon laquelle la harangue
suivit 'arrivée de ceux-ci. Il faut donc que le discours aux troupes ait eu
liew 2 Atiminum, puisque tout le monde s’accorde (sauf Appien) a dite que
Cution ne rejoignit César que dans cette ville.

1 Suet., Cuaes., 33, 2 ss.; 83, 2.



72 PIERRE GRIMAL

témoigné 4 César la reconnaissance qu’il lui devait. Puis, il
souligne que la puissance tribunicienne, restaurée autrefois
par ce méme Pompée, était en pratique abolie par lui, ce
qui faisait de Pompée un nouveau Sulla. Troisiéme point :
le sénatus-consulte #/timum n’était nullement justifié dans
la circonstance présente. En conclusion, César exhortait ses
soldats, en souvenir des neuf années de guerre victorieuse
menée en commun, 4 ne pas ’abandonner, mais a2 défendre
sa dignitas. César, reprenant son récit, ajoute que les hommes
de la XIIIe légion, qui étaient les seuls a former I'avant-
garde de la guerre civile, se déclarerent préts 4 embrasser
la cause des tribuns et celle de leur imperator.

Dans la Pharsale, le contenu de ce discours est fort diffé-
rent. La harangue débute sur un tout autre ton. César s’indi-
gne d’abord de ce que les services rendus par son armée,
depuis dix années, soient si mal récompensés, de ce que le
retour des légions victorieuses sur le sol italien soit considéré
par le sénat comme une catastrophe publique, et que I'on se
prépare a les combattre. Mais 'ennemi qui les attend n’est
pas a craindre; il ne redoute ni les bavards du sénat, ni
surtout Pompée, contre qui il se livre a4 une longue invective.
Toute la carriere de Pompée, dit-il, est illégale ; il n’a jamais
respecté les lois, ni dans sa jeunesse, lorsqu’il triompha
avant 'dge, ni, plus récemment, lors du proces de Milon,
lorsqu’il avait entouré le tribunal de soldats en armes.
En réalité, Pompée est un nouveau Sulla; il a, dans sa jeunesse,
gouté le sang des proscriptions, il en a conservé la soif.
Il ne sait pas Part de se retirer. César ne demande qu’une
chose : méme s’il n’obtient rien pour lui-méme, du moins
que 'on donne a ses troupes les récompenses qu’elles ont
méritées. En fait, ces récompenses, il faudra les enlever de
haute lutte. Ce que veulent César et ses hommes, c’est la
liberté d’une Rome asservie i ses maitres.

Assez curieusement, il ne semble pas, au premier abord,
qu’il y ait d’élément commun aux deux discours, et la tenta-



LE POETE ET L’HISTOIRE 73

tion est grande de penser que César a laissé le témoignage
le plus véridique, tandis que Lucain se serait contenté de
composet une szasoria d’école. Mais les textes, aussi fragmen-
taires soient-ils, des autres historiens nous invitent 4 plus
de prudence. Ils nous avertissent que la version des Coz-
mentaires n’est assurément pas la vraie, ou du moins qu’elle
n’est pas totalement conforme 2 la vérité.

Cela résulte d’abord du ton du discours, que César a
voulu, dans les Commentaires, mesuré, raisonnable comme
une démonstration, et dont Suétone nous dit qu’il fut
passionné, violent. Et nous savons que le récit de Suétone
repose sur le témoignage direct d’Asinius Pollion. La
violence prétée a César dans la Pharsale répond mieux a
ce que nous dit Suétone.

Un second point n’est pas moins important. Selon
Appien, confirmé par Suétone, César aurait dit aux soldats
que le sénat avait Pintention de leur refuser leur légitime
récompense. Or, cet argument ne figure pas dans les Com-
mentaires — on en devine la raison ; il était par trop invrai-
semblable (et jamais Pompée n’avait eu lintention de s’en
prendre aux légions de César); il ne pouvait trouver créance
que devant un auditoite intéressé a4 le croire, dans une
atmosphére de passion, comme celle que nous devinons,
en ce matin de janvier, sur le forum d’Ariminum. Il est
significatif qu’il figure chez Lucain, ot il sert 2 la fois d’exorde
et de conclusion, et forme, par conséquent, le theme majeur
du discouts.

Ces deux raisons nous incitent a penser que Lucain ne
saurait étre fort éloigné de la vérité historique lorsqu’il
rapporte la harangue de César a ses troupes. On trouvera
fort vraisemblable que Vimperator ait joué sur la cupidité
d’hommes qui se battaient alors dans I’espoir de s’enrichir
ou, tout au moins, de retirer une aisance suffisante de leurs
campagnes. Il est naturel aussi que César ait voulu dissimuler
aux lecteurs des Commentaires cet aspect intéressé de ses



74 PIERRE GRIMAL

rappotts avec ses troupes ; sans quoi il etit semblé avoir lancé
celles-ci a la curée de I'Italie, comme le lui reprochaient ses
ennemis.

En revanche, la harangue des Commentaires fait intervenir
un argument qui, a premiere vue, ne figure pas chez Lucain :
César affirme, dans les Commentaires, combattre pour défendre
sa dignitas, et le méme théme apparait dans le témoignage
rapporté par Suétone. On ne peut douter que César n’y
ait fait au moins allusion. Pourquoi, chez Lucain, le silence
sutr ce point?

En réalité, ce silence, chez Lucain, n’est qu’apparent.
César s’y plaint de ne pas obtenir la récompense que méri-
talent ses conquétes; cest méme ainsi qu’il commence
son discours, mais, au lieu que, dans les Commentaires, il
se borne a présenter sa propre cause, dans la Pharsale, beau-
coup plus habilement, il identifie cette cause a celle de ses
troupes. Tout se passe donc comme si Uimperator, en rappor-
tant son propre discours, dans les Commentaires, en avait
supprimé la moitié — celle qui intéressait directement les
hommes —, tandis que Lucain insistait, au contraire, sur cet
aspect de 'argument. On conclura que le texte des Commen-
taires est, finalement, moins proche de la réalité que celui
de Lucain, qui paraphrase une source authentique.

Dans le discours des Commentaires et celui de la Pharsale,
enfin, un point est commun: les attaques contre Pompée.
Qu’en fut-il réellement?

Remarquons d’abord que linvective, violente dans la
Pharsale, tépond, dans les Commentaires, a un développement
beaucoup plus modéré, comme si César, a ce moment-la,
n’avait pas souhaité une rupture totale avec le chef de la
faction adverse. Telle était du moins I'impression qu’il
souhaitait donner 2 ses lecteurs. En revanche, ’accusation
portée contre Pompée, dans les Commentaires, d’avoir sup-
primé la puissance tribunicienne, aprés avoir contribué,
vingt ans plus tét, a la rétablir, ne figure pas dans le discours



LE POETE ET L HISTOIRE 75

de la Pharsale, pas plus, d’ailleurs, qu’il n’y est question des
mauvais traitements subis par les tribuns. Sur ce point,
c’est évidemment le poéte qui s’éloigne, par simplification,
de la vérité historique, puisque, aussi bien, les autres histo-
riens sont unanimes, affirmant que César prit comme prétexte
de la guerre la violence faite aux deux tribuns, Antoine et
Cassius. A leur témoignage s’ajoute celui de Cicéron ™.
Mais, précisément, le passage des Philippigues auquel nous
faisons allusion montre que cette violation du droit tribu-
nicien fut un argument juridique invoqué par César, un
casus belli mis en avant pour opinion publique en général,
plus que pour ses propres soldats. Pour ceux-ci, le spectacle
de magistrats du peuple romain vétus en esclaves, portés
sur un chariot de louage, suffisait 4 soulever leur indignation,
comme lont indiqué Appien et Plutarque. Ils étaient la
preuve vivante que Pompée ne respectait pas les regles du
droit et se comportait en tyran. Ce qui était le point essentiel
de la harangue, celui que mentionne Lucain, et sur lequel
il insiste. Devant les hommes de la XIII¢ légions, les argu-
ments juridiques mesurés, les regrets exprimés sur l'ingra-
titude de Pompée (du moins dans les termes des Commen-
taires) eussent été déplacés, comme et été déplacé ce ton
modéré, d’une éloquence raisonnable, 4 laquelle nous
savons, précisément, que César n’eut pas recours. La harangue
des Commentaires ne s’adresse pas 4 ces hommes, mais 2 un
tout autre public.

Nous sommes donc amenés a penser que la version des
Commentaires differe sensiblement de la vérité, qu’elle en est
une interprétation adoucie, destinée a d’autres esprits.
S’ensuit-il que la version donnée par Lucain soit plus fidele?

L Phil., 2, 53 : Tu, tu, inquam, M. Antoni, princeps C. Caesari, omnia perturbare
cupienti, causam belli contra patriam inferendi dedisti. Quid enim alind ille dicebat,
quam causam sui dementissimi consilii et facti adferebat nisi quod intercessio neglecta,
inus tribunicium sublatum, circumscriptus a senatu esset Antonins?



76 PIERRE GRIMAL

Comme le texte des Commentaires, celui de la Pharsale
mentionne les attaques de César contre les notables et les
meneurs du sénat, qui veulent la guerre civile. Lucain, qui
ajoute quelques précisions, en nomme deux, Marcellus, le
collegue au consulat de Lentulus, et Caton. C. Marcellus,
le consul de 49, est qualifié de /loguax. 1.’épithéte semble
méritée. Cicéron n’est pas plus tendre pour lui que ne l’est
ici César !, et l'inaction qu’il lui reproche fait contraste,
précisément, avec les rodomontades que lui préte Velléius
Paterculus 2. Quant 4 Caton — que César, chez Lucain,
qualifie de nomina nana — il n’est pas étonnant que l'auteur
tutur de I’ Anti-Caton lui reproche de n’étre qu’une réplique
indigne du Censeur. Dans les Commentaires, César accusait
ses ‘mimici d’avoir provoqué sa brouille avec Pompée.
Chez Lucain, ils sont seulement considérés comme des
personnages sans importance réelle, qui ne méritent pas
qu’on les prenne au sérieux. Tout effort de orateur porte
contre Pompée, et cela mérite réflexion.

Pompée, dans la harangue de la Pharsale, est présenté
comme un ambitieux insatiable, qui n’a qu’un désir: inter-
rompre la carriere d’un rival. Le portrait qu’en trace César
est effroyable. Il montre en lui (non sans raison) un homme
qui s’est toujours placé au-dessus des lois, qui a commandé
en chef sans avoir jamais servi comme soldat (on sait que
Pompée s’en était vanté, un jour de census), qui s’est formé
une clientele de rois qui lui doivent tout et qui, jusqu’aux
confins du monde, lui assurent un véritable empire
personnel 2.

L Ad Att., 8, 15, 2: Nec me consules mouent, qui ipsi pluma aut folio facilivs
mounentur. Ibid., 7, 21, 1: INibil in consulibus.

% Hist., 2, 49, 4 : Cum alter consul iusto esset ferocior, Lentulus uero, salua re publica,
saluus esse non posset. Sur les exces de langage de C. Marcellus, v. Plut., Pomp.,
58, 4.

8 Phars., 1, 314 s.: Scilicet extremi Pompeium emptique clientes | continuo per
tot satiabunt tempora regno. Ce sont, semble-t-il, d’apres les mots du texte,
les mémes clients qui sont «au bout du monde» et « achetés ».



LE POETE ET L HISTOIRE 77

Ces reproches, nous ne les trouvons pas chez Lucain
pour la premicre fois. Déja, en 58, P. Clodius, le tribun
ami et agent de César, s’était élevé contre cet état de chose,
et, cette année-la, une fois Cicéron parti en exil, on avait
vu Clodius intervenir 4 la fois en Galatie et en Arménie,
pour contrarier, autant qu’il le pouvait, la politique et les
intéréts de Pompée 1. Et Clodius avait alors formulé contre
Pompée a peu preés les mémes reproches que nous lisons
chez Lucain 2. Ces reproches n’ont donc, dans ce contexte,
aucune invraisemblance en eux-mémes. Mais César, chez
Lucain, va plus loin : il s’en prend aux origines sullaniennes
de Pompée, 2 ses attaches avec les proscripteurs. Et, sur
ce point, on pourrait taxer le poéte de fantaisie, 'accuser
d’avoir cédé aux démons de la rhétorique, s’il ne se trouvait
que deux séries de faits ne venaient authentifier ces propos
prétés a César.

On se souviendra d’abord que César, depuis le début
de sa carriére, avait été de fait et d’intention ’ennemi de
Sulla. Les témoignages sont trop connus pour qu’il soit
nécessaire de les énumérer longuement: César, au sortir
de l’adolescence, refusant d’obéir aux ordres du tyran et
de rompre son mariage, et ne devant la vie qu’a I'interces-
sion de ses amis, puis reprenant I’héritage de Marius, dont
la mémoire était condamnée, et rétablissant, lors de son
édilité, les trophées de celui que Sulla avait voulu vouer
a Poublis. L’année suivante, en 64, il avait conduit les
proces engagés contre deux proscripteurs notoires, L. Lus-
cius et L. Bellienus, assurant leur condamnation 4 De
méme, on n’avait pas oublié ses efforts en faveur des fils

L Sur ces faits, v. nos Etudes... (cit.), 103 ss.

% Plut., Pomp., 48, 7: adroxpdrwp dxbractog (« sans mesure», plutdt, nous
semble-t-il, que «débauché »).

8 Suet., Caes., 11, 2.

4V. J. CarcoriNo, Jules César®, 142.



78 PIERRE GRIMAL

des proscrits 1, pendant le consulat de Cicéron, et personne
n’ignorait qu’il avait été I'instigateur du procés intenté a
Rabirius 2. Toujours, César s’était posé en défenseur du
droit des citoyens contre ’arbitraire et la violence.

D’autre part, bien que Pompée n’elt jamais été directe-
ment compromis dans les proscriptions, il existait effecti-
vement dans opinion publique, au début de la guerre
civile, une tendance 2 le considérer comme un nouveau
Sulla. On ne pouvait oublier qu’il avait servi le dictateur et
profité indirectement de sa sanglante victoire sur les popau-
lares, et méme les amis de Pompée, ses alliés politiques, ne
se privaient point pour ranimer ces souvenirs. Cicéron
écrivait par exemple : « Notre cher Gnaeus a, d’une fagon
stupéfiante, convoité de régner a la maniere de Sulla» 3,
ajoutant, en grec: « Si je te le dis, c’est que je le saisy.
Des le mois de février, une autre lettre affirmait que Pompée,
en concevant sa stratégie grandiose, en abandonnant Rome
pour aller préparer, en Orient, les moyens de la reconquérit,
avait voulu imiter son maitre Sulla ¢, et qu’il avait, en cela,
Pappui d’une partie de son entourage.

Il est bien probable, en effet, que Pompée ne s’était
jamais résigné a ne pas regretter [’occasion perdue, lorsqu’il
était rentré d’Orient apres ses victoires et qu’il avait démo-
bilisé ses forces au lieu de marcher sur Rome, comme tout
le monde s’y attendait. Ce théme du « nouveau Sullay
revenait dans sa vie avec une étrange obstination: vain-
queur de Mithridate, comme le dictateur, il ne pouvait
manquer d’apparaitre, aux yeux de tous, et méme de Cicéron,
comme un disciple trop fidele de celui-ci. Sil’on en croit une

1 Ibid., 159.
2 Suet., Caes., 12.

8 Cic., Ad A, 9, 7, 3 1 Mirandum enim in modum Gnaeus noster sullani regni
similitudinem concupinit. Eiddg ocor Méyw (lettte du 13 mars 49).

4 Cic., Ad At., 8, 11, 3. Cf., ibid., 10, 7, 1: Sin autem uincit, Sullano more
excemploque wuincet.



LE POETE ET L’HISTOIRE 79

lettre a Atticus !, cette tentation hantait Pompée depuis
deux ans déja lorsqu’il y céda. Deux années plus tét, c’est-a-
dire au sortir de son consulat sans collégue, alors que César,
une fois écrasée la révolte de Vercingétorix, devenu maitre
des Gaules, semblait devoir menacer la République. Un
regnum  sullanum apparaissait donc alors a Pompée comme la
seule issue possible au triumvirat empoisonné.

On voit que César, accusant Pompée chez Lucain d’étre
un «autre Sullay», n’innove gueére, que, non seulement,
il parle en conformité avec son propre personnage, mais
qu’il répete des propos tenus fréquemment sur Pompée,
et qui contenaient sans aucun doute une trés grande part
de vérité.

Toutefois, dans cette invective, un argument étonne, a
juste titre, les commentateurs. Lucain fait dire a César : « Qui
donc ignore qu’il 2 mélé les camps et le forum, terrorisant
celui-ci lorsque des épées aux éclairs sinistres entourerent
d’un cercle insolite un tribunal terrifié et que, les soldats
osant rompre la barriere des lois, les enseignes de Pompée
se refermerent autour de Milon accusé?» 2 On rappelle
en effet que, lors du proces de 52, César était du coté de
Pompée, et contre Milon. On pourrait ajouter que César,
a cette époque, se réjouit de la fermeté montrée par son
allié 3. Mais rien ne nous dit que la harangue de César a
ses troupes ait été empreinte de logique et de bonne foi.
Qu’il ait profité de la violence faite aux lois, peu importe:
les soldats ne s’en préoccupent guére, Iargument n’en

! Cic., . Ad Ait., 9, 10, 6.

% Phars., 1, 319 ss. : Quis castra timenti | nescit mixta foro, gladii cum triste micantes
| iudicium insolita trepidum cinxere corona | atque auso medias perrumpere milite
leges | Pompeiana reum clauserunt signa Milonem ?

3 Gall., 7, 6: ...cum iam ille wrbanas res wirtute Cn. Pompei commodiorem in
statum peruenisse intellegeret. 11 est probable que Pompée, en obtenant ainsi,
sous la menace, la condamnation de Milon, n’agissait pas seulement pour
le compte de César : lui-méme se débarrassait de Milon, allié a la fois com-
promettant et génant.



8o PIERRE GRIMAL

conserve pas moins sa valeur; il est méme d’autant plus
opportun que la manceuvre venait d’étre recommencée,
dans des conditions analogues, par le méme Pompée, et
cette fois contre des tribuns du peuple romain?! Loin
d’étre invraisemblable, la mention du proceés de Milon
s’imposait comme I’exemple, le précédent le plus propre
a émouvoir et persuader des soldats-citoyens, enclins 2
établir une séparation rigoureuse entre les lois et le pouvoir
militaire, la potestas et Uimperium. 11 elt été difficile d’alléguer,
dans la carriere, en somme peu sanguinaire, de Pompée,
un autre précédent ; mais celui-ci était assez proche pour
prendre une signification sinistre. Et il ne peut s’agir d’une
maladresse de Lucain, mais, ou bien d’un développement
calculé, ou, ce qui est plus vraisemblable, de la reprise par le
poete des paroles mémes de César.

Nous voyons donc que, dans le discours prété a César
par Lucain, il ne se trouve rien qui heurte la vraisemblance ;
au contraire, tout se passe comme si César avait pu recoutrit,
dans la réalité, aux arguments anti-pompéiens que nous
lisons dans la Pharsale. Mais une objection se présente :
pourquoi, au début de la guerre civile, alors que les opéra-
tions n’étaient pas officiellement confiées a Pompée, César
se serait-il laissé aller 4 une invective aussi violente contre
Pompée, ce méme Pompée qu’il traite, dans les Commentaires,
avec tant de modération?

Nous avons déja suggéré que cette modération du
discours des Commentaires ne répondait pas a la vérité. En
réalité, ainsi que 1’a montré fort bien M. Rambaud 2, cette
modération est empoisonnée. Si César insiste tellement sur
Pinfluence exercée par les ennemis qu’il avait lui-méme au
sénat, C’est afin de mettre en lumiere Pincroyable faiblesse
qu’il attribue au « Grand Pompée». D’autre part, cette

1V. App., cité ci-dessus, p. 70, n. 4.

2 Lart de la déformation..., 352 ss.



LE POETE ET L HISTOIRE 81

modération affectée a pour but de présenter une certaine
image de César, qui désire apparaitre auréolé de clémence,
désireux de servir, jusqu’au bout, et malgté tout, celui qu’il
considére comme son ami, et qui doit avoir tous les totts,
a tous les yeux. Peut-étre, d’ailleurs, ces images correspon-
daient-elles a une certaine vérité dans la conscience de
César. Mais cette vérité toute intérieure n’est pas celle qui
importait, devant les troupes, sur le forum d’Ariminum.
Le discours de Pzmperator était un acte de guetre, et non un
examen de conscience. Il devait agir sur des hommes qui
allaient étre, entre ses mains, les instruments de son grand
dessein, et peu importe aussi bien que César ait conservé,
en lui-méme, une certaine amitié, voire quelque affection
pour Pompée, ou qu’il se soit efforcé de montrer en lui,
avec petfidie, 'instrument dérisoire que manient les irré-
ductibles du sénat. Ce qui compte d’abord pour nous, c’est
de savoir quelle image de l’adversaire de demain César
voulait imposer a ses hommes, en cette matinée de janvier 49,
sur la place publique de la petite ville. Quelle raison César
pouvait-il avoir de se livrer 4 cette invective contre Pompée,
de I’isoler parmi ses ennemis, au risque de lui accorder, aux
yeux de ses hommes, une importance dangereuse? Pompée
était et demeurait un chef prestigieux; il était Magnus.
Etait-il bien prudent de le mettre ainsi en lumicre, et la
violence du ton ne semblerait-elle pas 'indice d’une peur
secrete ?

César, on le voit en relisant la page de Lucain, avait
été sensible 4 ce risque; il affecte de diminuer les mérites
militaires de Magnus. Les pirates qu’il a vaincus n’étaient,
selon lui, que des Ciliciens errants, dispersés sur les mets ;
Mithridate, lassé par les interminables combats livrés contre
d’autres advetrsaires que Pompée, s’était empoisonné de
lui-méme . Mais on peut objecter que tout cela n’est peut-

L Phars., 1, 336-337 : Post Cilicasne uagos et lassi Pontica regis | proelia barbarico
uix consummata ueneno. ..



82 PIERRE GRIMAL

étre qu'une habileté du poete lui-méme, soucieux de créer
la vraisemblance, un chef-d’ceuvre de bon éléve accoutumé
a imaginer d’ingénieux discours. Le probleme, dira-t-on,
reste entier: pourquoi 'orateur se serait-il, dans la réalité,
acharné a donner du Grand Pompée I'idée, au fond inexacte,
d’un homme cruel, d’un tyran ennemi des lois. Il efit suffi,
comme César le fait dans ses Commentaires, de constater que
Pagression juridique était l'action collective de toute une
coterie, et, non du seul Pompée.

L’explication nous est fournie par un passage, d’ailleurs
assez mutilé, d”’Asconius . Nous y apprenons que Cn. Pom-
peius Strabo, le pere de Magnus, avait installé des colonies
en Gaule transpadane ; mais, qu’au lieu de procéder a des
fondations totalement nouvelles, il avait laissé sur place
les anciens habitants, leur octroyant le droit latin, de telle
sorte que, par exercice des magistratures municipales, ils
puissent obtenir le droit de cité complet. Parmi ces colonies
figurait Plaisance, la ville dont était originaire la famille
maternelle de Pison, le beau-pére de César depuis 59. Comme
cela était naturel, le nom de Pompée était resté fort populaire
dans toute la région, et il en allait de la Transpadane comme
du Picenum, Pompée le Grand pouvait y procéder a de
véritables mobilisations, en cas de besoin, pour son service
propre. Ce qu’il fit, en 56, pour résister 4 Clodius 2. Deux
ans plus tot, déja, lors de la campagne que Pompée avait
personnellement menée pour provoquer, par des adresses
émanées des cités italiennes, le rappel de Cicéron, la ville
de Plaisance s’était montrée docile et avait secondé la poli-
tique de celui qu’elle considérait comme son patron 2.

Or, les soldats de la XTITe légion, ceux que César haran-
guait 4 Ariminum, avaient été levés, huit ans plus tot, en

2 In Pisy p.2-3 K. S
2l Md @ fr. 9.5, A

8 Ascon., loc. cit.



LE POETE ET L’HISTOIRE 83

Gaule cisalpine *. Sans doute ne savons-nous pas dans
quelle mesure elles provenaient de Transpadane, mais nous
savons non seulement que César avait, depuis 6o, des liens
familiaux avec Pison, donc avec ’aristocratie de Plaisance,
mais aussi que, depuis fort longtemps, il s’était attaché 2a se
faire une large clientele dans les villes situées au-dela du Pé.
Dés 68, il avait, non sans audace, proposé de donner aux
Transpadans le droit de cité, en bloc 2. Trois ans plus tard,
il avait préché la révolte aux Cisalpins 3. Enfin, pendant
son propre gouvernement, il avait octroyé le droit de cité
a Come, acte qui avait eu le don d’irriter M. Claudius
Marcellus, le consul de 51 % Parmi les actes sournoisement
hostiles 2 Pompée, et destinés, de longue date, 4 saper son
autorité et une partie de ses soutiens traditionnels, figure
précisément cette politique de César envers les Transpadans.
Aussi longtemps que le triumvirat demeura solide, Pompée
ne pouvait que le seconder ; mais, en 51, alors que la crise
menagait, Cicéron s’en inquiete, et Pompée, semble-t-il,
n’en est pas fort satisfait °. Il est donc raisonnable de penset
que, parmi les soldats de la XIIIe légion, levés (sans doute)
avec ’appui de Pompée, 2 une époque — en 57 — ou le
triumvirat fonctionnait encore, figuraient beaucoup d’hom-
mes qui étaient unis au fils de Strabo par des liens sinon
juridiques du moins moraux. Il était donc particulierement
délicat de les lancer dans une guerre ou le chef du parti
adverse serait Pompée. Et l'on comprend pourquoi le

1 Caes., Gall., 2, 2, 1. V. M. RamBaup, L’ordre de bataille de César, REA,
40, 1958, 102 ss. La levée date de §57. Deux légions furent recrutées cette
année-la en Cisalpine par César.

2 Suet., Cuaes., 8.
% Suet., ibid., 9.
4 Suet., sbid., 28 ; cf. Plut., Caes., 29, I.

5 Cic., Ad Att., 5, 2, 3 : ... eratque rumor de Transpadanis eos iussos 1111 uiros
creare. Quod s5i ita est, magnos motus timeo. Sed aliquid ex Pompeio sciam.



84 PIERRE GRIMAL

discours d’Ariminum devait étre — et, sans aucun doute,
fut — dirigé presque entierement contre celui-ci.

Dans la harangue que lui préte Lucain, César ne dit pas
tout ce qui fut dit en réalité. Il n’est pas question, notam-
ment, de la lecture du testament et du reproche d’ingratitude
personnelle 1, qui est simplement suggéré dans les Com-
mentaires. On en conclura que César, dans la réalité, alla non
seulement beaucoup plus loin que les propos qu’il s’attribue
dans les Commentaires, mais aussi que le discours de la
Pharsale. 11 semble que ’on puisse établir une sorte de grada-
tion. Par exemple, le discours des Commentaires insiste seule-
ment sur la violation de la #ribunicia potestas par Pompée ;
ce reproche est un cas particulier de la tyrannie de Pompée,
dénoncée par César chez Lucain, de ce retour a Sulla, apres
I’abrogation, en 7o, des lois cornéliennes. De méme, dans
la Pharsale, César dit seulement qu’il est prét a se passer
de sa propre récompense, pourvu que ses soldats obtiennent
leur d ; dans le discours authentique, il assurait sa volonté
de se dépouiller de ses biens personnels pour donner leur
récompense aux légions 2.

Ainsi, comme on pouvait s’y attendre, 'imperator n’eut
aucunement recours, devant ses troupes, aux subtilités
hypocrites que nous trouvons dans les Commentaires, et
qui sont destinées 4 des hommes formés aux manceuvres
des assemblées délibérantes. Il reprend des thémes déja
traditionnels de la propagande antipompéienne, et il ne se
contente pas des arguties juridiques invoquées dans les
Commentaires. Lorsque Lucain lui fait dire que Pompée
avait mis « la famine 4 son service» 8, ces mots font écho,
on I’a remarqué ¢, aux propos de Clodius et de ses gens

! Ci-dessus, p. 71, n. 1.
% Ci-dessus, p. 71, n. 1 (texte de Suétone).
8 Phars., 1, 319 : Ac iussam seruire famem.

4 P, WurLLeuMIER et H. LE BoNNIEC, éd. cit., 64, ad loc.



LE POETE ET L’HISTOIRE 85

qui, en février 56, accusaient Pompée de saboter le ravi-
taillement et de faire mourir le peuple de faim . Plutarque
nous a conservé le souvenir de ce qui se disait alors, et les
arguments de Clodius 2. Clodius allait jusqu’a prétendre que
Pompée avait systématiquement désorganisé le fonctionne-
ment de lannone pour provoquer le vote d’une loi lui
donnant des pouvoirs exceptionnels. Ce qui est exactement
le sens des mots iussam seruire famem, prétés par Lucain a
César.

Nous sommes donc maintenant en mesure de répondre a
la question que nous nous étions posée. Le discours d’Ari-
minum fut assurément plus proche, dans la réalité, de celui
que nous lisons dans la Pharsale que du résumé inséré par
César dans les Commentaires : tout, le ton passionné, le choix
des arguments (qui étaient fournis a César par 'opinion
publique, en particulier celle des milieux populaires), le
terrain choisi, les attaques directes et violentes contre
Pompée, tout cela, chez Lucain, est inspiré directement de
la réalité historique et, en grande partie, confirmé par les
sources secondaires. Il est probable que la source de Lucain
fut, ici encore, Tite-Live. Mais Lucain n’a pas reproduit
tout ce que lui fournissait I’historien. Nous constatons
quil a évité des traits pittoresques, comme Iépisode de
’anneau, ou la lecture du testament; sans doute a-t-il
considéré qu’ils auraient nui a la grandeur épique. Tout en
restant fidele 2 la vérité historique, Lucain s’est attaché
surtout 4 ce qui était en méme temps « poétique » (au sens
ou il Pentendait, dans la perspective aristotélicienne), ce
qui contribue 2 définir le duel qui va s’engager, et qui sera,
réellement, un duel entre César et Pompée — ce que n’était
pas encore la guetre civile, 2 ce moment. Les raisons contin-
gentes qui avaient amené César a diriger son discours contre

ic.; #d 0O, Jr. 2 3, 4.
2 Plut., Pomp., 49, 5.



86 PIERRE GRIMAL

Pompée ne sont pas celles qui déterminent Lucain, mais
le génie du poete a précisément consisté a utiliser, pour
son propre dessein, ce qu’il trouvait dans la trame des
événements.

].LA GUERRE CIVILE DEVANT L’OPINION

Avant d’aborder le récit des opérations militaires — qui
ne sera d’ailleurs jamais que partiel, en vertu de 'esthétique
méme de Lucain — le poete présente un tableau de la situa-
tion morale dans laquelle se trouvait Rome tandis que
César progressait avec une rapidité foudroyante le long
de la cote adriatique et que Pompée, les magistrats et la
plupart des sénateurs quittaient Rome pour Capoue. Des le
discours d’Ariminum, le poete a tenté de décrire I’état
d’esprit des soldats ; il s’est servi pour cela d’un discours,
trés probablement fictif, placé dans la bouche d’un primi-
pile, nommé Laelius, que l'on peut croire imaginaire et
symbolique. Ce discours n’en mérite pas moins 'attention.

Apres avolr entendu leur chef, les soldats de la
XIIIe légion semblent avoir marqué un temps d’hésitation.
Sensibles au caractere impie de la guerre civile, peut-étre
aux liens moraux qui les unissent a la gens Pompeia, ils ne
montrent guére d’enthousiasme pour attaquer la patrie.
Mais P’ascendant de César I’emporte; ils redoutent leur
imperator et aiment la guerre pour elle-méme 1. La conclu-
sion de ce rapide débat est formulée par Laelius, qui exprime
leur sentiment commun: César est le recfor supréme de
Rome, de tout ce qui constitue le nomen Romanum, c’est-a-dire
I’étre « juridique » de la patrie. Le devoir qui lie ses soldats
a leur chef est supérieur a tout autre, il efface tout sentiment
de pietas — comme, pour César lui-méme, la conquéte du

1 Phars., 1, 352-356.



LE POETE ET L’HISTOIRE 87

pouvoir, nous ’avons vu, justifie tous les manquements 2
la morale ordinaire. Les étres les plus chers, les dicux, la
Ville méme, divine elle aussi, ne comptent plus, des que
César I'ordonne. Cette morale du serment, le sacramentum
irrévocablement prété a Uimperator, est traditionnelle dans
I’armée romaine, ou elle est le fondement méme de la disci-
pline militaire, mais il était, d’ordinaire, admis, tacitement,
que Uzmperator ne pouvait en user contre les lois de la patrie.
Ici, ces limites sont abolies, comme au temps de Sulla.
L’antique débat entre la « toge » et les « armes », que Cicéron
se flattait d’avoir résolu en faveur de la premiere, est explici-
tement rouvert. Laelius dit, en effet: Degenerem patiere
togam regnumque Senatus? (1, 365). La «toge» n’est ici
autre chose que lautorité civile, devant laquelle, en droit,
devraient s’incliner les armes. Mais c’est la précisément
le principe que le centurion conteste. La suprématie du
pouvoir civil lui semble une insupportable tyrannie, un
regnum. Nous rencontrons ici le premier exemple d’une
morale militaire qui sera 'un des appuis les plus fermes
des julio-claudiens, la fidélité des prétoriens au serment
qu’ils ont prété, collectivement, 4 la famille impériale, et,
corrélativement, le mépris dans lequel ils tiennent le sénat et
tous les « civils».

Cette morale déja impériale remonte, nous le savons,
a Sulla, qui avait, le premier, entrainé ses troupes contre la
pattrie. Pourtant, ce n’est pas ce précédent compromettant
que rappelle Laelius, lorsqu’il se propose pour établir un
camp « au-dessus des ondes du Tibre étrusque» *: I'expres-
sion qu’il emploie évoque bien plutdt la marche de Marius
sur Rome et la bataille du Janicule. Et cette allusion rapide
suffit pout préciser les positions politiques: aux yeux de
Laelius, et de tous ceux dont il est le porte-parole, César
est le nouveau Marius, ’homme qui impose la loi de la

1 Phars., 1, 381 : Castra super Tusci si ponere Thybridis undas...



88 PIERRE GRIMAL

troupe aux civils, et non un nouveau Sulla, qui n’avait
combattu que pour rétablir les privileges de I’aristocratie.
Laelius se fait ainsi I’écho de la propagande césarienne,
dont nous avons rappelé quelques themes. Comme Marius,
César défend les populares ; comme le vainqueur des Cimbres,
il est élevé par ses victoires au-dessus des mortels ; comme
Marius, il a triomphé des peuples farouches de la Gaule et
de la Germanie. De la sorte, le neveu profite auprés des
soldats de la popularité de 'oncle, comme il en avait profité
aupres des Quirites au temps de son édilité et de sa préture.

Ainsi, le discours de Laelius donne, d’emblée, la dimen-
sion de la guerre civile, et l'installe dans I'ensemble de
Ihistoire romaine, en la présentant comme une suite des
luttes entre Marius et Sulla, entre populares (et parmi eux
les soldats) et aristocrates. I.’idée était trop importante pour
le poete ; elle ne pouvait étre abandonnée, car elle constituait,
en soi, un theme €pique. Aussi ne nous étonnerons-nous
pas que Lucain, dans le méme chant, la reprenne, a propos
des présages . Comme poete, soucieux de découvrir les
grandes lois du devenir historique, il ne pouvait manquer
de situer, dans le cadre de toutes les guerres civiles, ’épisode
qui s’annoncait. Nous avons vu que cette interprétation
n’était pas une invention de Lucain, pour les besoins de
son poe¢me, qu’elle se fondait sur une tradition remontant
a César lui-méme. Et cela entraine quelques conséquences
importantes : si la nouvelle guerre civile, qui va surgir
entre César et Pompée, apparait comme une phase d’un
conflit plus ancien et plus vaste, un conflit indépendant, 2
chaque génération, des acteurs qui s’affrontent, c’est que
le débat dépasse les hommes, et s’éléve au niveau des dieux.
11 est une Forfuna de Marius comme il y en a une de César 2,
et les deux, finalement, ne font qu’une — c’est le destin de

1 Phars., 1, 580-583.
2 Ibid., 2, 71-72; 79 s.



LE POETE ET L’HISTOIRE 89

Rome que jouent ces hommes ; le drame qu’ils mettent en
sceéne se mue en tragédie — il n’est chaque fois quun acte
de cette tragédie immense, qui a2 commencé lorsque Romulus
et Rémus prenaient, chacun de son coté, les présages, et
que le sang d’un frére a imprégné les murs 1,

Mais cette anticipation de la guerre civile, préfigurée
par les luttes entre Marius et Sulla, n’a pas, dans le poéme,
que cette fonction poético-philosophique ; elle sert de toile
~de fond a la peinture du désarroi qui saisit les Romains au
début des hostilités. Il était naturel que les esprits, devant
la menace, fussent hantés par le souvenir d’événements
qui dataient a peine d’une génération. Sur ce point, Lucain
s’accorde avec une indication de Dion Cassius, qui monttre
les habitants de Rome « craignant d’étre les premiers a
éprouver la colére et la rage des ennemis qui approchaient,
et se souvenant des horreurs d’autrefois, les uns parce
qu’ils les avaient personnellement connues, les autres patce
qu’ils avaient entendu raconter tous les crimes commis
par Marius et Sulla; ils n’attendaient pas de César non
plus un meilleur traitement... » 2. De méme, Appien s’accorde
a dite que le peuple « se rappelait le temps de Marius et de
Sulla » 3, et nous avons vu que Cicéron évoquait le souvenir
de Sulla. I appartint a César, lorsqu’il pénétra dans la
Ville, de donner le démenti a ces frayeurs, que justifiait
Pattitude de Pompée, déclarant que quiconque ne le suivrait
pas serait son ennemi — et, répudiant 'exemple de Marius,
de préférer la clémence . Il apparait donc que I’analyse que
fait Lucain de l’opinion publique au début de la guerre
civile n’est nullement un jeu de rhéteur ; les rapprochements

L Phars., 1, G5
2D C., 41, B, 5.
& BC, 2,36

4 Tel est le sens du mot qu’il adresse au tribun Métellus, selon Plut., Pomp.,
72, 1 (éclaité par Plut., Caer., 35, 4): « Il m’en cotte plus de le dite [c’est-a-dire
de te faire mettre 2 mort] que de le faire».



90 PIERRE GRIMAL

qu’il établit ne sont pas imaginaires, ils étaient faits alors
par chacun ; seulement le poete leur donne une signification
épique, une ampleur qui dépassent la pensée instinctive
d’une foule apeurée.

Ces frayeurs, nourries par les souvenirs de la précédente
guerre civile, étaient partagées par la multitude et le commun
des sénateurs 1. Mais Lucain savait bien que certains esprits
n’avaient pas été entrainés par la méme panique. Un homme,
au moins, s’était déterminé pour d’autres raisons. Plutarque
nous apprend que, en ces jours d’angoisse, tout le monde,
a Rome, avait les yeux fixés sur Caton. On se souvenait
que, depuis longtemps, Caton avait prédit ce qui arrivait,
quil avait lutté de toutes ses forces pour arréter César
dans son ascension vers la toute-puissance, demandant qu’il
fat liveé aux ennemis qu’il avait attaqués contre le droit,
demandant aussi qu’il déposit son commandement sans
contre-partie. Aussi avait-il le droit de dite aux autres
sénateurs : « Si vous aviez tenu compte de mes paroles,
vous n’auriez ni 4 craindre un seul homme ni 4 mettre vos
espoirs en un seul» 2. Cest lui qui conseilla de confier a
Pompée la conduite de la guerre, non qu’il et confiance
en lui mais parce que c’était la seule solution possible et
que Pompée, responsable de cette situation, devait tout
faire pour y remédier 3. I.’occasion était bonne pour Lucain
de faire entrer en scéne celui qui, 2 mesure que le poe¢me
se déroulerait, prendrait de plus en plus d’importance dans
Paction. Il n’est pas douteux que Caton n’ait surgi alors
au premier plan, qu’il n’ait contribué a amener la plus

1 Phars., 1, 486 ss. : ... Nec solum wnlgus inani | percussum terrove pauet, sed curia ;
et ipsi | sedibus exsiluere patres, inuisaque belli | consulibus fugiens mandat decreta
senatus. Ces « décrets impopulaires » sont trés certainement ceux que mentionne
D. C, 41, 6, 3 : la saisie du trésor et des ex-voto, et la conscription obligatoire
des citoyens (/d., 41, 7, 1).

% Plut., Cal. Mis 52, 2.
31d., ibid.



LE POETE ET L HISTOIRE 91

grande partie des sénateurs a souhaiter une résistance
armée, qu’il n’ait empéché d’aboutir les pourparlers de
paix tentés par César. Clest dans ce role que le présente
Lucain. Le pocte se montre-t-il, ici, fide¢le 4 ’histoire?

SiPon met 4 part le témoignage de Plutarque, que nous
venons de citer, nous ne possédons guere, sur lattitude de
Caton au cours de cette période, quune phrase d’une lettre
de Cicéron a Atticus, mais une phrase importante, qui
mérite discussion, car elle laisse d’abord supposer que
Caton ne fut pas tel que le représente Lucain, moins str de
lui et de sa décision. Cicéron nous apprend en effet que,
lorsque Pon discuta les propositions de César, a Capoue,
le 25 janvier, tous les sénateurs furent d’avis de poutsuivre
les négociations. Un seul, Favonius, se déclara pour le
rejet des propositions de César. Quand 2 Caton : Cuato enim
ipse iam Seruire quam pugnare maunlt'. On pourrait donc
penser que Caton, infidele 4 sa premicre intention — celle
qu’il avait fait triompher au sénat le 17 — est soudain devenu
partisan de la capitulation.

En réalité, la phrase de Cicéron ne doit pas étre isolée
de son contexte. Cicéron continue en effet, disant: Sed
tamen ait in Senatu se adesse welle cum de eondicionibus agatur,
si Caesar adductus sit wut praesidia dedueat. Cest-a-dire que
Caton met comme préliminaire a toute négociation I’aban-
don par César des places occupées, ensuite, le retour du
sénat et des magistrats 2 Rome, c’est-a-dire le rétablisse-
ment de conditions politiques normales et, surtout, il entend
veiller personnellement 4 ce que la paix ne se fasse point
par une entente directe entre César et Pompée, c’est-a-dire
la conclusion d’un duumvirat de fait, ou les institutions
républicaines ne sombreraient pas moins que dans I’hypothése
d’une victoire totale de César. Caton ne manquait d’ailleurs
pas d’appuis dans 1’assemblée ; le méme texte de Cicéron

2,

X Cle,, Ad A, 7, 15

3



92 PIERRE GRIMAL

révele que Postumius, qui devait accompagner Caton en
Sicile, refuse d’y aller sans lui et souligne I'importance du
role 4 jouer au sénat 1.

Cette attitude de Caton, cette autorité qui lui est reconnue
par un grand nombre, peut-étre la majorité de ses pairs,
nous les retrouvons dans les propos que lui préte Lucain.
Le débat n’est pas seulement entre la paix et la guerre ; il
est beaucoup plus complexe, et implique au moins trois
termes : la paix, la guerre et la liberté. Caton préfere la
paix 4 la guerre — il est prét, pour éviter celle-ci, a s’offrir
en holocauste 2, mais, s’il faut choisir entre la paix et la
liberté, il choisit la seconde. 1l le fait d’ailleurs sans illusion
— 1l sait, comme Iécrivait Cicéron a Atticus, en "appliquant,
injustement, a Caton lui-méme, que les peuples tendent
déja le cou au joug et sont préts a accepter I'impitoyable
despotisme, saeua regna®. 11 affirme qu’il est le seul obstacle
a ce qui semble le cours normal des choses, 4 ce que parait
appeler I'universelle négociation. Les mots sont tout pro-
ches de ceux de la lettre a Atticus : Cato... iam seruire quam
pugnare maunlt. Cicéron se trompe seulement, non sans
quelque mauvaise foi, lorsqu’il prétend que Caton appartient
a la catégorie de ceux qui sont préts a servir. Il est disposé
a négocier, mais pour éviter le dilemme auquel Cicéron se
résigne lui-méme : la guerre ou la servitude ¢, ou du moins
la capitulation dans le déshonneur. Cicéron et Caton ne se
placent pas sur le méme plan; le premier, au fond de lui-
méme, ne considere pas que la dictature de Pompée soit une

Y1d., ébid. : Postumins... negat se sine Catone iturum et suam in senatu operam
auctoritatemaque quam magni aestimat,

% Phars., 2, 312-313 : Hic redimat sanguis populos, hac caede luatur | quidquid
Romani meruerunt pendere mores.

3 Phars., 2, 314-315 : Ad iuga cur faciles populi, cur saena uolentes | regna pati
pereunt?

8 _Ad fam., 16, 12, 4 (a Tiron) : Id ille [ Caesar] si fecerit, spes est pacis non honestae
(leges enim imponuntur) ; sed quiduis est melius quam sic esse ut sumus.



LE POETE ET L’HISTOIRE 93

menace réelle et il ne doute pas non plus de lissue de la
guerre, il croit que les forces pompéiennes I'emporteront
finalement ; ce qu’il redoute, ce sont les ennuis que cette
guerte entraine, pour lui-méme, au sein de sa propre famille ;
plus vite César sera écrasé, plus vite les choses reprendront
leur cours paisible.

Caton, au contraire, a peur a la fois des abandons et de la
guerre. Il a peur de celle-ci, parce qu’il sait que la victoire
ne remettrait pas les choses dans leur état antérieur, et déja
il entrevoit une situation qui ne lui laisserait plus sa place :
Post me regnare nolenti non opus est bello . Dans le poeme, comme
dans la réalité, Caton, et ce qu’il représente, au sénat, ceux
dont il est la conscience, est bien le seul obstacle 2 la servitude.
S’il n’était pas la, Pompée et César s’entendraient pour
confisquer Rome. Il apparait donc que les formules de
Lucain, dans lesquelles trop de critiques modernes ne
veulent voir que les mots d’un rhéteur, répondent réellement
a la vérité historique, en expriment ’essence et la rendent
directement saisissable. Il est wvrai, matériellement, que
Caton incarna, en ces jours d’incertitude, la conscience
politique du régime en perdition. Et cette importance,
soudain donnée par I’histoire 2 un seul homme, ne saurait
nous surprendre. Il arrive, au cours des temps, que ’histoire
connaisse de tels moments, ou tout peut basculer dans un
sens ou dans l'autre, n’était la volonté, plus clairvoyante,
d’un homme qui, en s’exprimant, redonne 2 la masse incet-
taine une dignité qu’elle était en train de perdre. Nous
serions moins enclins, peut-étre, que les latinistes du siécle
passé 4 mettre en doute la réalité historique du Caton que
montre Lucain ; rien en lui d’invraisemblable ; au contraire
une étrange vraisemblance, que ne vient pas démentir, mais
plutét confirmer, le témoignage amer, tendancieux a cause
de cette amertume méme, de la lettre 2 Atticus.

1 Phars., 2, 318-319.



94 PIERRE GRIMAL

Cette premiere vraisemblance du Caton présenté par
Lucain peut, croyons-nous, étre confirmée, approfondie,
grice a4 des indices plus précis encore. Et d’abord si 'on
constate que le poete s’est conformé a la biographie exacte
du héros, jusque dans le détail de la chronologie.

La présentation de Caton a lieu, dans le poéme, a ’occa-
sion d’une conversation, une consultation, plutét, de Caton
par Brutus. Et le poete nous dit que cet entretien eut lieu
la veille du jour ou Caton épousa, pour la seconde fois,
Marcia, veuve de l'orateur Hortensius. Or, nous pouvons
reconstituer approximativement la chronologie des actes
de Caton au cours du mois de janvier 49. Nous savons, par
Plutarque, qu’il se trouvait a Rome apres 'occupation
d’Ariminum et qu’il fut 'un de ceux qui placeérent les forces
de la République sous le commandement de Pompée, le
17 janvier 1. Pompée, le soir méme, quittait Rome ; mais
les sénateurs ne partirent que le lendemain — du moins
ceux qui voulaient suivre le parti de la légalité ; — Caton,
lui, semble s’étre un peu attardé. Il commenga par prendre
toutes les dispositions pour envoyer son fils en streté,
dans le Bruttium et, ensuite, célébra son remariage avec
Marcia 2, confiant a celle qui avait été autrefois son épouse
le soin de la maison et de leurs filles. Apres quoi il partit
pour Capoue, ou se trouvaient déja la plupart des sénateurs.
Nous avons vu qu’il participa a la séance du 25 janvier 2.
On ne se trompera donc guere si 'on place son départ de
Rome entre le 20 et, au plus tard, le 22 janvier.

La méme chronologie résulte du texte de Lucain. Au
moment ou se tient la conversation entre Brutus et Caton,
Pompée a déja pris la décision d’évacuer Rome. Cette
conversation, en effet, est placée par le poete apres des

1 Plut., Cat. Mi., 52, 2 ss. V. ]J. CARCOPINO, Jules César®, 368 et n. 2.
2 Plut., ébid., 52, 3.

8 V. le texte de Cicéron cité ci-dessus, p. 91, n. I.



LE POETE ET L’HIST. RE 95

considérations générales sur l'effet de cette décision sur
P’opinion publique et, de plus, le poete dit explicitement
que, pendant que Brutus et Caton s’entretiennent, Pompée
est déja en route vers le sud . Caton, d’autre part, est
d’ores et déja résolu a suivre ’homme qu’il a fait investir
du commandement supréme 2, mais Brutus lignore, et,
pour lui, se pose encore la question de savoir s’il suivra
Pompée ou restera dans Rome. Enfin, c’est au terme de
cette conversation, avec 'aube, que surgit Marcia ; selon
Lucain, elle a appris que Caton doit partir et elle vient lui
demander de lier son sort 2 nouveau au sien; et Caton
accede a son désir. On voit donc que la chronologie de
Lucain confirme celle de Plutarque : Caton ne quittant pas
Rome en méme temps que les autres sénateurs, se remariant
avec Marcia avant de partir pour Capoue.

Il est un point, encore, ou se révele la précision avec
laquelle Lucain utilise ses sources historiques. Il nous dit
que Marcia se présenta devant Caton alors qu’elle portait
le deuil de son mari 8. Ce qui est fort exact, puisque Horten-
sius était mort au mois de juin de l'année précédente *.
La période des dix mois de deuil exigés d’une veuve 5 n’était
donc pas achevée, et Marcia n’avait pas encore le droit
légal de se remarier. Si elle le fait, c’est que la crise de la
guerre civile impose une telle hite. Mais cela explique aussi
le caractere quasi clandestin de ce mariage, tel que le décrit
Lucain, et aussi le fait, sur lequel insiste le poete, qu’il ne
fut pas consommé ¢. Il n’est pas douteux que le formalisme

1 Phars., 2, 392 s.: Interea...

2 Phars., 2, 319 ss.

8 Phars., 2, 365 ss.

Y Cic., Ad fom., 8, 13, 2; Ad Ak, 6, 6, z.

® V. les textes rassemblés par KueBLER, s.2. luctus, RE XIII, 1703.

8 Phars., 2, 378 ss.: Nec foedera prisci | sunt temptata tori; iusto quoque robur
amori | restitit.



96 PIERRE GRIMAL

habituel de Caton ne soit la vraie raison de cette austérité,
que Lucain attribue aux principes stoiciens du héros. Il est
certain que Caton n’avait pas légalement le droit de s’unir,
charnellement, a Marcia, aussi longtemps que le délai de
viduité n’aurait pas expiré.

Nous avons rappelé, d’autre part, que, selon Lucain,
C’est Marcia qui vint, spontanément, demander a Caton de
la reprendre pour épouse ; tandis que, chez Plutarque, c’est
Caton qui a besoin d’elle pour reprendre au foyer une
place que la guerre et son propre départ rendent indispen-
sable. Nous voyons maintenant que le respect par Caton
des prescriptions légales est considéré par le poéte comme
une attitude philosophique, le refus de toute concession
faite a la woluptas épicurienne .. On conclura de ces deux
faits, rapprochés I'un de I’autre, que Lucain, tout en demeu-
rant fidéle aux données matérielles de ses soutces, ne s’interdit
pas une certaine liberté dans 'interprétation qu’il en donne.
A partir des faits, se crée le mythe : le mouvement naturel
de deux étres qui ont en commun la responsabilité des
enfants qu’ils ont eus autrefois devient chez Marcia le
souhait de participer a la gloire d’un héros, et le respect
un peu mesquin de la loi devient une ascése morale. De la
méme fagon, il nous était apparu que Pévocation de la
guerre entre Marius et Sulla, qui hantait alors les esprits,
devenait, pour le poéte, I’explication mythique du nouveau
conflit, et que le discours d’Ariminum, lui aussi, préfigurait
tout le devenir de la guerre.

Mais une nouvelle question surgit: que penser de cette
consultation donnée par Caton a Brutus? Naturellement,
nous ne pouvons décider, en I’absence de tout témoignage
direct et indépendant, si cette conversation eut réellement
lieu, mais il y a de fortes chances pour que Brutus, en cette
circonstance dramatique, ait demandé conseil 4 son oncle,

1 Phars., 2, 390-391.



LE POETE ET L’HISTOIRE 97

qui, depuis le temps de Chypre, était son mentor, et pour
qui il avait accompli une importante mission 1. Le probléme
qui se posait en fait a Brutus n’était pas excatement celui
que dit Lucain, mais il n’était pas moins grave. Nous savons
en eftet que le pere de Brutus avait été autrefois mis 4 mort
par Pompée, et, dit Plutarque, chacun attendait que le jeune
homme se rangeat du coté de César; mais, continue Plu-
tarque, comme Brutus considérait qu’il devait faire passer
Pintérét de I’Etat avant le sien propre, et que Pompée avait
le bon droit pout lui, il quitta Rome et rejoignit le parti
du sénat. Mais, longtemps, il refusa d’adresser la parole a
Pompée 2. De ce cas de conscience, aucune trace chez
Lucain. Mais nous penserons que Brutus, a la veille d’un
choix aussi important, consulta celui qui était 4 la fois son
oncle et son tuteur et dont, en 45, il devait épouser la fille.
Nous penserons aussi que le poete, partant de cet entretien
réel, ou du moins hautement vraisemblable, le transforma
en un symbole du drame qui se joue alors dans certaines
consciences.

Les historiens modernes, trop souvent, ont pensé que
Lucain, dans cette conversation, s’était complu 2 mettre
en présence deux stoiciens ®. Clest oublier Plutarque, qui
nous apprend que Brutus n’est pas un stoicien mais que,
dés son enfance, il suivit la doctrine de I’Académie, disciple
d’Antiochus d’Ascalon, le maitre de Cicéron 4. Il eut pour
compagnon, pendant une grande partie de sa vie, Aristos,
le frere d’Antiochus. Jamais il ne renia 1’Académie ; encore
en 45 Cicéron le qualifie d’Antiochius ®. Dans ces conditions,

L Plut.. Brat, 4

2 Ibid., 4.

3 V. en particulier J. BRrisser, op. cit., 148 et n. 1.
4 Plut., Brut., 2.

% Cic., Ad Att., 13, 12, 3 et 13, 25, 3 : Quare, si addubitas, ad Brutum transeamus ;
est enim is quogue Antiochins. O Academicam wolaticam et sui similem | Modo
bue, modo illue.



93 PIERRE GRIMAL

la confrontation entre Brutus et Caton prend une dimension
nouvelle ; ce sont deux attitudes philosophiques, a la fois
proches et lointaines, qui se trouvent ainsi mises face a face.

Trop souvent, les critiques affectent de ne considérer
cet entretien que comme un exercice d’école, une contro-
verse telle que les aimait le grand-pere du poéte 1. Mais
c’est méconnaitre le sens de cette confrontation.

Remarquons d’abord que, des le début, Lucain souligne,
implicitement, loriginalité philosophique de I’antiochien
Brutus. Celui-ci, abordant Caton, lui avoue que son esprit
est loin d’étre ferme, qu’il trébuche et qu’il doute 2. Est-il
besoin de rappeler que le doute est précisément le caractére
essentiel de 1’Académie, méme apreés Antiochus? Un mot
de Cicéron, a propos, précisément, de Brutus, vient oppot-
tunément le confirmer 3. Mais il est possible d’opérer des
rapprochements beaucoup plus précis entre la doctrine
d’Antiochus et les theses présentées ici par Brutus.

Brutus est incertain, au moment ol s’impose 4 lui la
nécessité d’agir, parce qu’il considere la guerre civile comme
I'un des plus grands maux possibles. Or, si Caton suit
Pompée, comme il a déclaré qu’il le ferait au cours de la séance
du sénat ol tout s’est décidé, il faut que la guerre civile ne
soit pas un mal 4. Et c’est la Porigine de la perplexité oun
se trouve plongé Brutus, car son maitre Antiochus lui a
appris que le bien par excellence résidait dans 'union paci-
fique des hommes entre eux, leur participation aux biens
matériels, Paffection (caritas) qui les unit® Comme dans

1 V. en detrnier lieu J. M. Apattg, Caton ou ’engagement du sage, EL, 8,
1965, 232 ss.

2 Phars., 2, 244-245 : Tu mente labantem | derige me, dubinm certo tu robore firma.
8 Ci-dessus, p. 97, n. 5.

Y Phars., 2, 249-250: An placuit ducibus scelerum populique furentis | cladibus
inmixtum cinile absoluere bellum ?

5 Cette doctrine d’Antiochus d’Ascalon est résumée par Cicéron dans le
De Fin., 5, 23, 65 : In omni antem honesto, de quo loquimur, nibil est tam illustre



LE POETE ET L’HISTOIRE 99

le stoicisme panétien, et pour des raisons analogues (la
nécessité de rendre compte, en raison, des valeurs tradition-
nelles de la conscience romaine), ’accent est mis par Antio-
chus sur la vertu de justice. Il est naturel que, dans ces
conditions, la guerre civile pose un probléme quasi insoluble,
un conflit entre zus et aequitas. L’application du droit ne
risque-t-elle pas de détruire ce qui constitue le contenu
méme de la justice?

Brutus, non seulement, se référe a la doctrine de I’Aca-
démie, mais il recourt, dans la discussion, 4 la méthode
méme de I'école, ou lon se plaisait a disputer zn utramque
partem. Cest la méthode employée par Cicéron pour traiter
des problemes juridiques et, plus généralement, pour
découvrir la vérité 1. Brutus, dans le discours que lui préte
Lucain, s’efforce de montrer que, deux partis étant en
présence, celui de César et celui de Pompée, il est indifférent,
C’est-a-dire également mauvais, que Caton se joigne a l'un
ou 4 I'autre. La seule solution doit étre ’abstention, ’expec-
tative : Nune, neque Pompei Brutum neque Caesaris hostem, |
post bellum wictoris habes ®.

Un troisiéme rapprochement est possible, cette fois avec
le courant de pensée que 'on pourrait appeler le platonisme
cicéronien, et dont 'origine est certainement a rechercher
dans D'enseignement d’Antiochus. Faisant 1’éloge de Uotium
qu’il conseille a Caton, Brutus rappelle que «les astres,
dans le ciel, glissent toujours d’un mouvement autonome,
inébranlé, tandis que c’est ’atmosphere, plus proche de la
terre, qui est enflammée par les foudres» 2. Clest 1a un
théme bien connu, et qui peut sembler un lieu commun.

nec quod latins pateat quam coninnctio inter homines hominum et quasi quaedam
societas et communicatio wtilitatum et ipsa caritas generis humani...

1V. A. MicuHEgL, Rhétorigue et philosophie chez Cicéron, 160 ss.
2 Phars., 2, 283-284.
8 Ibid., 2z, 267-269.



100 PIERRE GRIMAL

Il remonte a Aristote . Mais il est significatif que Cicéron
I’ait utilisé dans le plus platonisant de ses écrits, le Songe de
Scipion ®. Peu importe que 'image se soit vulgarisée, qu’on
la rencontre chez Séneéque®, qu’elle apparaisse, implicite-
ment, sut les monuments de la symbolique funéraire, il est
important de souligner que deux éleves d’Antiochus vy
alent eu recours.

La réponse de Caton est, elle aussi, tissue d’arguments
philosophiques. On y retrouve, cela est plus facile 2 montrer,
le souvenir des débats qui agitaient alors I’école stoicienne.
Il est peut-étre plus important d’y déceler des traits qui
n’appartiennent qu’au stoicisme de Caton.

§’il Pavait voulu, Caton n’aurait pas manqué de garants,
au sein méme du stoicisme, pour lui permettre de suivre la
conclusion de Brutus et de refuser toute participation 2
la guerre. Il lui suffisait, par exemple, de préter une oreille
complaisante aux theses d’Athénodore de Tarse, fils de
Sandon, qui, a4 la suite de Panétius, conseillait au sage
« de se retirer de la vie publique lorsque les conditions de
la cité empéchaient d’y participer sans déshonneur» 4.
Mais on sait que Caton suivait Penseignement de l'autre
Athénodore, dit Cordylion, stoicien rigoriste qui était son
ami, et n’admettait pas de semblables accommodements,
qui viennent, en réalité, a Rome, d’une complaisance déja
lointaine aux theses épicuriennes 5. Caton, pour cette raison,
se défend de céder a la tentation de 'ataraxie ®. Athénodore

1V. Fr. Cumont, Symbolisme funéraire, 194-195, qui renvoie a3 ZeLLER, Phil.
Gr. 111, 466, n. 2.

2 Cic., De Rep., 6, 17: Supra lunam sunt acterna omnia...
3 Bpist., 59, 16; cf. De Prou., 1, 3.
4 Sen., De Tr. An., 2, 2 ss.

8 V. notte rappott sut épicurisme romain, présenté au Congtes de I’Asso-
ciation Guillaume Budé, Paris, avril 1968.

8 Phars., 2, 295-297 : Securo me Roma cadat. On compatrera cette attitude 2
la célebre « chrie» de Stilpon qui, sa patrie ayant été prise par ’ennemi,



LE POETE ET L’HISTOIRE 101

fils de Sandon voulait que le sage servit les autres hommes
par l'exemple surtout, et pensait que, s’il philosophait
noblement, il aurait suffisamment obéi aux injonctions de
Zénon et de Chrysippe, qui engageaient leurs disciples a
participer a la vie publique. Caton, lui, veut étre un martyr,
un témoin de la bonne cause, ce qui ne laisse pas de sut-
prendre, dans la tradition du Portique. Il souhaite que les
dieux acceptent sa mort comme une expiation, un piaculum
et il évoque Décius et le rite de la deaotio, qui doit, dit-il,
apaiser la colere des dieux.

Or, une telle attitude est fort étrange chez un stoicien.
Nulle part, les auteurs de Portique ne disent que les dieux
« punissent» un peuple. La providence divine, a laquelle
ils croient, n’est guére pour eux que le nom donné au jeu
abstrait des lois rationnelles qui gouvernent le monde;
elle a le visage de la raison, et non celui de la colere. Caton
'imagine ici 4 'image des divinités qui, autour de Jupiter,
lancent la foudre et réclament le sang des sacrifices. Nous
sommes bien obligé de croire que cette étrange synthese,
si elle répond a sa pensée, et non a une imagination du
poete, lui est tout a fait personnelle, unissant des thémes
religieux romains et des positions stoiciennes.

De Cordylion, il pouvait tenir I’idée que le sage ne
saurait étre atteint par les maux, que la mort n’est pas un
mal, que la vie est un indifférent, et que la risquer peut,
parfois, étre un bien, si un grand bien doit en résulter.
Il savait aussi que liwuria n’atteint pas le sage, qu’elle
s’arréte en dega de lui, et retombe. Mais c’est 4 une autre
source qu’il puise les images par lesquelles il affirme sa
volonté de s’offrir en holocauste pour la liberté. Lorsqu’il

déclara qu’il n’avait rien perdu : Omnia mecum porto. Stilpon était un mégarique,
et non un stoicien. Il est curieux de constater que Séneque, Epist., 9, 3,
définit ainsi la différence entre les mégariques et les stoiciens : Hor inter nos
et illos interest : noster sapiens wincit quidem incommodum omne, sed sentit, illorum
ne sentit quidemr — alors que Lucain attribue a Caton la possibilité de souffrir
de la perte de la patrie, comme un pere de la mort de son fils.



102 PIERRE GRIMAL

se considere comme dépositaire de la Fortune de la cité,
il se réfere implicitement a la conception traditionnelle de
Vimperator, représentant de la cité en face des dieux. Ce qui
est tout a fait étranger au stoicisme.

Une premicre raison nous invite a penser que Lucain
n’a pas inventé ces idées qu’il préte a Caton. On constate
en effet que le Caton évoqué dans le De Prouwidentia par
Séneque n’est pas tres différent de celui que nous voyons ici.
Séneque, en particulier, considere que Caton est une victime
exemplaire, désignée par les dieux pour donner la preuve
de ce que peut la wirtus, et il est bien certain que Caton
lui-méme s’est considéré comme un exemple, comme le
dépositaire d’une valeur inaliénable, dont il était respon-
sable vis-a-vis des dieux. Mais non point, comme le vou-
laient le plus souvent les stoiciens, d’une valeur personnelle.
Caton croit fermement que sa sagesse a pour objet, avant
tout, le bien de la cité. Parmi les vertus, il fait passer celles
qui relevent de la justice — les vertus civiques, en général
— avant celles qui ont pour fin de réaliser I’équilibre de
’Ame et de la raison. En cela, il restait dans la ligne du
stoicisme romain qui, depuis Panétius, insistait sur la justice,
mais il accroissait démesurément les conséquences que I'on
en pouvait tirer 1. Il pensait que sa qualité de Romain modi-
fiait, en quelque sorte, la signification de sa sagesse, qu’elle
lui donnait des responsabilités que ne pouvait avoir un
homme d’école ou un simple particulier. Déja, au temps du
Pro Murena, il déclarait que sa rigueur morale était une
sorte d’hommage qu’il rendait 4 son nom 2.

Mais nous pouvons aller plus loin, et montrer, par un
témoignage indépendant, que Caton nourrissait, sur le
probléme de la providence, des théories qui n’étaient guére
conformes au stoicisme orthodoxe, et qui s’accordent avec les

X Bluty Cabo Misy 4 5
% Cic., Mur., 66.



LE POETE ET L’HISTOIRE 103

propos que lui préte ici Lucain, Plutarque nous raconte
que Caton, passé en Sicile pour défendre l'ile contre les
césariens, se trouva en face d’Asinius Pollion, et tous deux
eurent un entretien au cours duquel Caton fit observer
« qu’il y avait bien de 'incertitude et de I'obscurité dans le
gouvernement des dieux», puisque Pompée avait été favorisé
par la Fortune au cours de ses guerres conquérantes, et
que, maintenant, dans une cause juste, il en était abandonné 1
— ce qui revenait a nier la conception optimiste du devenir
historique chére aux stoiciens romains depuis le temps de
Panétius et les analyses polybiennes, et aussi, ce qui était
encore plus grave, a dénier a la Providence son caractére
de rationalité, 'un des dogmes fondamentaux de I’école.
Dans ces conditions, Caton pouvait fort bien avoir formé
I'idée que, les dieux abandonnant Rome aux puissances du
mal, il devait demeurer ferme dans sa détermination de
donner P’exemple de toutes les vertus, et, pat-dessus tout,
des vertus politiques.

On voit aisément limportance, pour Lucain, d’une
semblable affirmation dans la bouche de son héros: c’est
déja I’annonce du suicide d’Utique, c’est-a-dire le dénouement
de la tragédie qui se noue, en cette nuit du 17 janvier, la
premiere de la guerre civile.

On ne s’étonnera pas que Lucain ait voulu placer ainsi
une discussion de caractére philosophique a cet endroit de
son poéme. Le role joué par la philosophie dans la vie
politique de ce temps n’est pas toujours suffisamment mis
en lumiere. Il est clair, pourtant, que beaucoup des meil-
leurs esprits ont alors demandé les conseils des philosophes
poutr traverser la crise qui bouleversait la cité, Trois
écoles se partageaient 'influence : le stoicisme, 1’épicurisme
et la doctrine de I’Académie. Il nous a semblé pouvoir
assurer, naguétre, que ’épicurisme avait été utilisé pour la

! Plut., Cat. Mi., 53, 2.



104 PIERRE GRIMAL

propagande césarienne, que Philodeme, chef de I’école
épicurienne 4 Rome, avait tenté de montrer que le régime
établi par César apres la guerre civile, cette royauté tempérée
d’aristocratie, assez voisine de ce que souhaitait Cicéron dans
le De republica, était susceptible de ramener la paix dans la
cit¢ 1. Il est peu croyable que le probleme de la guerre
civile n’ait pas été débattu, au moment ou il se posa avec
acuité, en janvier 49, selon les méthodes propres a chaque
école. Les «académiques», comme Brutus et Cicéron 2,
éprouvaient pour la discorde politique une horreur qu’ils
tenaient de leur maitre Platon. Les stoiciens se partageaient.
Les uns songeaient a la retraite devant les malheurs du temps,
les autres — et surtout Caton — se refusaient a renier leurs
responsabilités politiques. Et il semble bien que les esprits
philosophiques aient, pour la plupart, hésité devant I’enga-
gement supréme. Lucain fait dire 2 Brutus que les partisans
de la guerre civile sont surtout les « mauvais citoyens »,
ceux qui ont tout a espérer d'un bouleversement ®. Et ces
propos rencontrent trés exactement ceux de la premieére
lettre de Salluste a César 4. La plupart des honnétes gens
n’éprouvent aucun entralnement pour laventure guerriére
ou la cité se trouve poussée. Il n’y a point de parti philo-
sophique pour la guerre civile. Les philosophes, ils ne
tarderont pas a le prouver, sont plutét favorables au prin-
cipat. Sauf Caton. Mais il est seul. Et ce dialogue avec
Brutus montre sa totale solitude, au sein méme de 1’école
stoicienne. S’il veut étre ’ennemi de César, c’est moins en
vertu de son ¢redo philosophique qu’en raison de son instinct
de Romain, d’une force qu’il puise dans son nom, le souvenir
de son grand ancétre, et qu’il ne veut pas démentir. En

! Le « bon roi» de Philodéme et la royauté de César, REL, 44, 1966, 254-285.

2 V. Cic., Ad fam., 16, 12, 2 (27 janvier 49) : me clamante nibil esse bello ciuili
miserius. Lettre a Tiron.

8 Phars., 2, 254 ss.
4 Sall., Epist. ad Caes., 1, 2, 7.



LE POETE ET L’HISTOIRE 105

esquissant ce portrait, Lucain ne s’est pas montré infidele
a I’histoire. Il a su, a la fois, retrouver I'atmosphere spiri-
tuelle d’'un moment dramatique, caractériser ’homme qui,
par sa clairvoyance, la fermeté de sa conviction, s’est
élevé au-dessus de la foule, et consommer le sacrifice de sa
propre personne la ou les autres cherchaient la satisfaction
de leurs calculs sordides. L’histoire, ici, prend sa dimension
épique, dans la mesure ou elle se révele comme une tragédie
des ames.

Il serait souhaitable de poursuivre au dela de ces pré-
liminaires de la guerre civile I’étude des rapports entre
le potme de Lucain et ce que nous pouvons entrevoir
aujourd’hui de la réalité historique. $’il est permis de géné-
raliser les conclusions auxquelles nous pensons étre parvenus,
dans cette étude limitée, on découvrirait, sans doute, que la
documentation de Lucain, concernant les faits matériels
qu’il rapporte, ou qu’il suppose connus, est tres précise,
que la chronologie, en particulier, est respectée avec scru-
pule. Mais il est bien certain que notre documentation,
fragmentaire, ne nous permet pas toujours de former un
jugement assuré. Il est probable que Lucain était ici tribu-
taire de ses sources et, sans doute, de Tite-Live 1. Il n’en
demeure pas moins que le potte s’est montré respectueux
de ce qu’il lisait.

Mais les sources historiques, qui n’étaient le plus souvent
qu’un récit, ne satisfaisaient pas Lucain le poe¢te. Une pre-
miere exigence, pour lui, était celle de la motivation psycho-
logique. Mais cette motivation n’avait pas pour fin d’expli-

1 J. BAYET a montré naguére (La mort de la Pythie. Lucain, Plutarque et
la chronologie delphique, Mélanges Félix Grat [Patis 1946], I, 53 ss.) que
Lucain utilisait aussi des soutces anecdotiques diverses, et non seulement
des exposés suivis.



106 PIERRE GRIMAL

quer les actions, en elles-mémes ; elle était destinée a tracer
un portrait moral des acteurs, a les ériger en « causes»
libres, c’est-a-dire changer le contingent en rationnel —
« conformément au vraisemblable et au nécessaire », ainsi
que le voulait Aristote. Du moment qu’une finalité humaine
est imposée aux événements, ceux-ci deviennent intelli-
gibles, ils s’ordonnent, et I’histoire devient poésie.

Allant plus loin, Lucain constate, ou croit constater,
que les volontés humaines elles-mémes sont dominées par
des constantes éternelles, que les événements qu’elles
suscitent se déroulent selon des lois sur lesquelles elles ne
peuvent rien. Et ce sont les jeux de symboles et les préfigu-
rations que nous avons montrés. Les mortels, comme les
héros d’Homere, luttent dans la plaine, sous le regard des
dieux. Mais, entre I’épopée de Lucain et celle d’Homeére,
existe une différence essentielle : tandis qu’Homeére conduit
a sa guise les luttes et décide de leur issue, Lucain est
contraint par Dhistoire, dont il ne peut et ne veut pas
s’évader, et, pour cette raison, il a 'impression, vraie ou
illusoire, que ce qu’il découvre, grice a cette construction
de son poeéme, c’est le secret méme de I’histoire.



LE POETE ET L’HISTOIRE 107

DISCUSSION

M. Durry: M. Grimal a choisi des épisodes privilégiés (le
passage du Rubicon, le discours de César a Ariminum, I'opinion
publique a la méme époque) pour démontrer que Lucain a en
général respecté les faits, mais qu’en poéte il en a dégagé la
philosophie. Ce faisant il suivait un précepte d’Aristote, qu’il
est des plus importants de rappeler ici. Quant a la vérité histo-
rique, elle est rarement faussée. On regrette que M. Grimal
n’ait pas étudié d’autres développements empruntés aux derniers
chants du poéme ; mais cela ’eit obligé a prolonger son exposé
au dela des limites habituelles.

M. Grimal : Je reconnais trés volontiers, et non sans confusion,
que je suis resté en dega du sujet proposé; en fait, il existe des
listes de points sur lesquels Lucain s’est ou se serait éloigné de
Phistoire — ainsi la simplification des opérations autour de
Marseille. J’aurais dt y faire au moins allusion. Mais, déja long,
mon exposé elit alors revétu des proportions sans mesure avec
les dimensions heureusement humaines de ces Entretiens.

Il est important toutefois de passer en revue ces événements
et de se demander chaque fois si I’erreur historique est réelle,
ou si elle résulte d’une illusion des commentateurs ; on s’aper-
cevra, je crois, que dans plus d’un cas, le probléme ne peut étre
tranché 2 cause de l'insuffisance des sources. Il se trouvera aussi
que Lucain a simplifié (sié¢ge de Marseille, récit des mutineries)
en vertu de la régle aristotélicienne relative aux épisodes et a
leur choix, le poéte ne composant pas des annales, refusant
Pexposé cyclique ; mais cette simplification n’est pas incompatible
avec le respect minutieux de ce qui, dans ’événement, est profon-
dément significatif et répond 2 l’essence de la vérité. D’une
fagon analogue, les historiens modernes eux non plus ne peuvent
pas ne pas établir comme une hiérarchie des faits, et se dispenser
de choisir, dans la masse infinie des événements concomitants,



108 DISCUSSION

ceux qu’ils jugent « historiques», et ceux qui sont seulement

contingents.

MY Marti : Votre travail est si plein d’apergus nouveaux
qu’il va me forcer a revoir mon chapitre sur Lucain et I’histoire
dans le livre sur Lucain que je prépare. Je voudrais cependant
vous poser trois questions.

1. Vos exemples sont pris dans les livres 1 et 2. Pensez-vous
que la véracité, l’exactitude historique de Lucain puisse étre
démontrée dans les autres livres? Il nous induit en erreur quand
il place Cicéron dans le camp de Pompée la veille de la bataille de
Pharsale ; le temple du dieu Hammon est brutalement déplacé ;
le roi Deiotarus est envoyé chez les Parthes, ce qui ne semble
pas historique; les actions de Domitius a4 Corfinium et de
Pompée 2 Dyrrachium ne sont pas rapportées exactement ; il
remplace Théophane par Lentulus ; il fait un héros de Domitius,
etc. (d’autres déviations historiques encore sont mentionnées
par Syndikus).

2. Vous avez dit que la guerre n’a pas commencé au passage
du Rubicon. Pourriez-vous éclaircir ce point et nous dire si la
traversée du fleuve par les forces armées de César n’était pas

une action illégale?

3. Vous dites que « nous savons que Lucain a utilisé Cicéron ».
Ce n’est pas 'opinion de la majorité des critiques. Pourtiez-vous
nous indiquer sur quels textes vous fondez cette affirmation, que
vous partagez avec Enrica Malcovati?

M. Grimal : Mon exposé n’a été que partiel, ainsi que I’a trés
justement souligné M. Durry ; il est regrettable que je n’aie pu
traiter les problemes traditionnels, les apories du sujet. Ma seule
(et insuffisante |) excuse sera le manque de temps et aussi le désir
de m’écarter un peu de la tradition, de ne pas reprendre les
mémes problémes dans les termes de toujours.

Il est certain que la présence de Cicéron a Pharsale, admise
par Lucain, est une inexactitude du poéte. Comment expliquer



LE POETE ET L HISTOIRE 109

cela? Par une erreur matérielle? Peut-étre ; Cicéron était le plus
ancien consulaire au conseil de guerre qui a suivi la bataille
avec les chefs pompéiens survivants ; c’est lui, alors, qui a exprimé
P’avis de céder a la défaite. Le discours du livre 7 serait alors une
anticipation maladroite, un doublet imaginé par le poéte insou-
cieux de ses sources, pensant (a tort) que Cicéron se trouvait
dans le camp, alors qu’il devait se trouver a Thessalonique.
Mais je crois plutét que Lucain a volontairement imaginé la
présence de Cicéron, tout en sachant qu’il donnait ainsi une
entorse 4 la vérité historique. Cicéron dominait le débat politique,
il représentait quelque chose de grand, de puissant, dans la cité.
On ne pouvait pas ne pas le mettre en scéne. Il y a 13 une trans-
position selon la vraisemblance, une utilisation « aristotélicienne »
de la vérité historique pour la construction poétique. Je pense
que de telles analyses pourraient étre tentées sur les autres points.

Sur le second point, voici ce que je crois: si le senmatus consul-
tum ultimum ne crée pas I'état de guerre, il le prépare; au moment
ou il est pris, César n’a pas encore passé le Rubicon; ce passage
ne fait qu’exposer Zzmperator qui outrepasse ses pouvoirs aux
sanctions des leges de repetundis (en particulier de la /lex [ulia) ;
mais cela n’entralne qu’une accusation en régle devant une
quaestio, en vertu du dus prouocationis. César et les populares ont
dénié au sénat le droit de suspendre ce privilege des citoyens
romains. La guerre sera commencée, par conséquent, au moment
ou le sénat aura mis César hors-la-loi, 'aura déclaré bostis publicus,
ce qui n’aura lieu que le 17, apres le franchissement du Rubicon.

Quant a lutilisation de Cicéron comme source, je n’en sais
pas plus que Mme Malcovati ; I’analyse du discours du livre 7
montrerait-elle des allusions au style, a I’ceuvre de Porateur ? Cest
possible, mais personne ne 1’a encore prouvé. Je veux simplement
rappeler qu’Auguste, au témoignage de Suétone, n’avait pas
empéché ses petits-fils de lire Cicéron, qu’il le considérait comme
un « grand homme qui aimait sa patrie». Il est bien probable
que Lucain, dans son milieu familial, avait été habitué a lire
Cicéron, et lorsqu’il a tenté¢ de reconstituer I’atmosphére spiri-



I10 DISCUSSION

tuelle dans laquelle a éclaté la guerre civile, cette lecture est
certainement demeurée présente a son esprit — Cicéron n’est
point pour lui un inconnu, dont il peut imaginer a son gré les
sentiments. Mais, 14 encore, une recherche plus poussée serait
nécessaire.

M. Due : En comparant la communication d’aujourd’hui avec
celle d’hier, je note que déja une certaine mosaique commence
a se former. J’ai toujours pensé — et grice a M. Grimal, j’en
suis maintenant persuadé — que Lucain est fideéle a T’histoire.
Et malgré les différences de vues sur lextension que Lucain
voulait donner a la Pharsale, la conférence de M!e Marti et la
discussion qui I’a suivie ont montré qu’il y a dans la Guerre Civile
une architecture poétique, a la fois simple et compliquée, compa-
rable, peut-étre, aux édifices monumentaux du baroque. Certes,
Lucain n’aurait pu combiner l’exactitude historique avec sa
conception littéraire s’il n’avait pénétré au fond de certains
aspects de la révolution romaine. La Pharsale ne représenterait-elle
pas, en un certain sens, la vérité de la guerre civile?

Je me bornerai a poser une question a M. Grimal: qui est ce
Caton « classique», auquel vous avez affirmé que le Caton de
Lucain se conforme? Le visage historique de Caton est, pour
ainsi dire, couvert par une végétation dense d’idéalisations philo-
sophiques et politiques. Ou et comment trouver la vérité sur ce
personnage? Ne pourrait-on deés lors dire que ce qui importe
réellement pour l’histoire romaine, c’est la figure idéalisée de
Caton, celle-la précisément qu’on trouve dans la Pharsale —
plutot que le Caton historique?

M. Grimal : Le personnage de Caton revét une grande impor-
tance pour l’histoire de la pensée politique, non seulement
sous ’Empire, mais dés la fin de la République, et cette impor-
tance a entralné une surcharge de ce personnage, que chacun a
essayé de tirer dans le sens qui lui importait. Cela a commencé
du vivant méme de Caton, que Cicéron caricature dans le Pro



LE POETE ET L’ HISTOIRE I11

Murena, mais pour lequel il a de D’estime, et qu’il considere
comme le représentant le plus autorisé du stoicisme parmi les
sénateurs cultivés. Cette contradiction continue, naturellement,
aprés la mort de Caton, lorsque ses amis s’efforcent de I’idéaliser,
tandis que César compose un Ax#i-Catorn, que nous ne connais-
sons plus, malheureusement, que par des allusions bien insuffi-
santes. Dans ces conditions, a quelle image de Caton se réfere
Lucain?

Je me suis efforcé, dans mon exposé, de remonter aux faits
connus de la vie de Caton, aux faits indubitables, qui échappent,
par conséquent, aux interprétations tendancieuses et aux sur-
charges. Il m’a semblé que I'image donnée par Lucain était
conforme a ces faits, qu’il y a, en particulier, coincidence entre
la sensibilité religieuse du vaincu de Pharsale et de Thapsus, telle
qu’elle apparait dans la biographie de Plutarque, et les attitudes
qui lui sont prétées par Lucain. D’autre part, ’épisode de Marcia
est réel, et ne saurait étre mis en doute — seule la motivation
invoquée par Lucain est douteuse, le formalisme juridique de
Caton ayant sans doute eu plus d’importance pour lui que le refus
du plaisit, d’un plaisir que I’école stoicienne entiére considérait
comme légitime, méme si elle se refusait a en faire un « bien ».
Nous voyons que le Caton de Lucain, conforme en cela au
Caton de Plutarque, s’efforce de conserver une attitude de « vieux
Romain» (on ajoutera qu’il allait jusqu’a faire couper ses toges
a4 l'ancienne mode), qui appartient certainement au Caton histo-
rique, et qui était la matiere méme sur laquelle les panégyristes
et les détracteurs faisaient porter leurs efforts. Lucain a certaine-
ment idéalisé Caton, mais il ne I’a pas faussé, il n’en a pas fait
un étre imaginaire.

M. Le Bonniec : Jaurais deux questions a poser a M. Grimal :
la premiere, de caractere général, I'autre, plus particuliére.

1. Vous avez montré d’une maniére convaincante que Lucain
« historien» méritait qu’on lui fit crédit. Ou puisait-il cette
information historique précise, mais tout de méme orientée,



I12 DISCUSSION

défavorable a César? Sans aborder le probléme des « sources»
dans son ensemble, je me demande si, dans les exemples que vous
avez choisis, la version de Lucain ne repose pas sur le récit de
Tite-Live, historien « pompéien ».

2. Lucain, seul parmi nos « sources », décrit le Rubicon en
forte crue. Suétone au contraire (Caes., 31) dit que le passage se
fit sur un petit pont, sans difficulté. On soupgonne Lucain d’avoir
inventé la crue. Dans quelle intention? Voulait-il dramatiser son
récit? Suggérer que la Nature, elle aussi, réprouvait le coup de
force et tentait de I'empécher? M. O. Schonberger (Hermes,
1958, 237) pense que ce sont les dieux qui ont gonflé le Rubicon
pour lutter contre César, mais qu’ils doivent s’incliner, comme
ils le font toujours, devant la Fortune du dictateur. Pensez-vous
que nous ayons ici un exemple de déformation de la vérité
historique? Dans ’affirmative, quelle interprétation en donne-
riez-vous ?

M. Grimal : Dans les exemples choisis, il est certain que la
source de Lucain est — ou peut avoir été — Tite-Live, historien
pompéien. Mais Lucain s’est aussi servi d’autres auteurs : Séneque
le Pére, Crémutius Cordus, et parmi les contemporains, Asinius
Pollion. Ce dernier a été utilisé par Tite-Live. Lucain disposait
aussi des sources césariennes ; il a, sans doute, utilisé les Commen-
taires de César. S’il a choisi, c’est en connaissance de cause;
le choix est sien, il n’est pas celui de sa source. D’ailleurs, sur le
point du passage du Rubicon, il a choisi... la vérité.

Quant a la crue du Rubicon, il est difficile de savoir si elle est
historique ou non. Elle peut appartenir aux colores; de toute
fagon, elle n’est pas invraisemblable en décembre, et Aristote
nous dit que les inventions du poéte, dans les épisodes, doivent
étre vraisemblables. Lucain, s’il a imaginé ce détail, a-t-il voulu
donner quelque dignité a ce mince ruisseau? Ici, ce n’est pas
I'histoire qui est en question, mais I’éclairage subjectif projeté
sur les choses. Il y a une différence évidente entre la vérité histo-
rique d’une chronologie, d’une action accomplie par un homme et



LE POETE ET L’HISTOIRE 113

une donnée comme la crue du Rubicon, qui, de toute fagon, est
aisément franchissable.

M. Rutz : Ich mochte noch einmal auf die Gestalt Catos
zuriickkommen. M. Grimal sagte, Cato sei bei Lucan weniger
als Stoiker denn als « alter Romer» gezeichnet. Ich meine, dass
es eine Komponente in der Zeichnung Catos gibt, die sich weder
mit der einen noch mit der anderen Kategorie erkldren ldsst.
Zum Bilde des alten Romers gehort die Bereitschaft, in jeder
Situation fiir die gute Sache zu kdmpfen, und zwar aktiv zu
kimpfen. Andererseits ist ja die stoische Lehre im rOmischen
Bereich durch eine ausgesprochen militante Haltung gekenn-
zeichnet, was sich z.B. im Bildgebrauch Senecas vielfach ausdriickt
(vivere est militare). Cato aber will nicht kimpfen, sondern leiden.
Ja, der Gedanke des aktiven Kimpfens fehlt dem Cato Lucans
so sehr, dass Wilhelm Hemmen in einer wenig bekannten Disser-
tation zu dem Ergebnis kommen konnte, Lucan habe Cato als
civis dem Caesar als miles schlechthin gegeniibergestellt ; danach
wiirde es bedeuten, die gute Sache zu vertreten, wenn man
civis ist, die schlechte, wenn man wmiles ist. Dem scheint der
beriihmte Vers zu entsprechen wu#lla fides pietasque viris, qui castra
sequuntur. Nach dem Vortrag von M. Grimal will mir scheinen,
als spiegele sich hier die Unentschlossenheit, ja die fehlende
Bereitschatt der Kreise um Cato und Cicero, am Kriege tiberhaupt
teilzunehmen, wie sie uns in Ciceros Briefen deutlich wird. Die
enge Anlehnung an die Quelle wiirde also auch hier iiberbaut
durch Ideen Lucans, und so wird in der Darstellung Lucans die
Unentschlossenheit zum Ersatz der Kampfbereitschaft durch
Leidensbereitschaft : Cato erscheint als « presque chrétien ».

M. Grimal : Jaccorderai volontiers a M. Rutz que les person-
nages de la Pharsale s’opposent les uns aux autres comme les
termes d’une dialectique, et que Caton, en particulier, est le
cinis, en face de César et de Pompée, tous deux hommes de
guerre. Et je comprends trés bien aussi que cela puisse créer au
moins Papparence d’une contradiction entre la figure du vieux



114 DISCUSSION

Romain appuyé sur le stoicisme et la figure de I’homme qui
refuse de participer personnellement, effectivement aux combats,
sur le champ de bataille, parce qu’il s’agit d’une guerre civile.

Mais il convient de ne pas oublier que I’idéal catonien du vieux
Romain est, comme je I’ai dit, constitué¢ aussi par le respect
formaliste des regles du droit. On connait I’histoire de Caton
le Censeur écrivant au général sous qui servait son fils et lui
demandant de ne pas permettre a celui-ci, qui avait été réguliere-
ment démobilisé, de participer a une bataille, car il P'aurait fait a
titre de prinatus et, par conséquent, sans la pax dinina. De méme,
il n’est jamais permis de tuer, de sa main, un citoyen, c’est un
véritable parricidium. Caton — peut-étre avec quelque hypocrisie,
puisqu’il commandait en chef une armée qui se réservait, un
jour ou I'autre, de livrer une bataille sanglante — mais la encore,
n’oublions pas qu’il réserva les droits du consul légal — est
aussi formaliste sur ce point qu’il le fut lors de son remariage
avec Marcia. Donc, ce trait « quasi chrétien» n’est certainement
pas imaginé par le poéte ; tout au plus, comme de coutume, lui
a-t-il donné une signification spirituelle peut-étre plus ample que
celle que cette attitude possédait dans le personnage historique.
En tout cas, cela permit plus tard aux commentateurs de s’intet-
roger sur Caton « chrétien» ; nous saisissons sur le vif la nais-
sance de cette pluralité des valeurs, de cette insertion dans plusieurs
systémes moraux, qui est le caractére essentiel d’une ceuvre
littéraire vraiment grande.

M. Bastet : N’étant ni historien ni philologue, je ne peux
que me déclarer impressionné par I’exposé de M. Grimal, pour
qui Lucain est un «historien» qui travaille avec exactitude
selon la vraie chronologie des faits.

Modestement, je voudrais présenter les remarques que voici :
je me rappelle que, dans son article paru dans Hermes 93, 1965,
204 ss., Konrad Seitz a opposé a la sachlich richtige Darstellung
d’Homere, ce qu’il appelle chez Lucain une ganglich wunglaub-
wiirdige, ins Kolossale iibersteigerte Darstellung. Voila qui est, a



LE POETE ET L’HISTOIRE 115§

mon avis, excessif et injuste. Lucain est un auteur précis, notam-
ment du point de vue archéologique. Dans ses rares descriptions
topographiques, tout au moins dans deux d’entre elles (Troie
et Alexandrie), il suit d’assez preés des sources littéraires. Comme
Pont déja démontré Bilinski, Adriani et d’autres, il s’est servi
d’ouvrages topographiques qui ne nous sont pas parvenus.
Cependant, la aussi, s’il respecte les faits, il en donne une inter-
prétation libre.

M. Grimal: 11 convient de distinguer l'impression que
produit, a la lecture, le poe¢me de Lucain et le résultat de ’analyse
philologique. La lecture donne I'impression d’une esthétique de
I’horrible, d’une exagération des faits; cela est vrai, mais ’ana-
lyse montre que l'armature du « monstre», son «squelette»,
sont dans les limites de la Nature et du vraisemblable. De méme,
les rhéteurs, dont Lucain est 1’éleve, distinguaient entre la
donnée, les arguments, et les colores, qui étaient, elles, destinées
a jouer sur la sensibilité, tandis que l'argumentation logique
restait du domaine de la raison, et relevait du jugement. Il faut
se défendre, chaque fois que l'on présente une interprétation
de tel ou tel aspect de Lucain, contre la tentation de croire que
Pon a épuisé le sujet, tout expliqué, alors que 'on en est bien
loin.

M. von Albrecht : Der Gedanke, dass Lucan stark von der
Wirklichkeit ausgeht, hat sich mir bei des Vorbereitung meines
Vortrages von einer ganz anderen Seite aus ergeben. Ich freue
mich iiber dieses Zusammentreffen.

Eine Erfindung Lucans, die « wahrer als die Geschichte»
ist, sehe ich z.B. in der Zerstorung des heiligen Haines bei
Massilia. Diese Szene macht exemplarisch das Wesen und die
Situation Caesats sichtbar : Grenziiberschreitung, die ungestraft
bleibt ; Ohnmacht und Schweigen der alten Gétter. Stofflicher
Ausgangspunkt der Etfindung ist die Tatsache, dass fiir das
Belagerungswerk Holz benotigt wird. Der faktische Ansatzpunkt
ist also minimal, aber er ist auch vorhanden. Es bedarf dieses



116 DISCUSSION

realen « Staubkorns », um die « Kristallisation » der bedeutungs-
vollen Szene zu ermdglichen.
Und dann zwei Fragen:

1. Ist der Ausdruck von Catos Bindung an Roma und an
die tote Libertas (2, 297 fL.) bei aller Verwurzelung im rémischen
Familiendenken nicht doch von « nachcatullischer» Wirme?
Wie sensibel ist dieser moderne « Altromer » |

2. Kann Thr Hinweis auf die Vorbereitung «imperialer»
Denk- und Rechtsformen in den Caesar-Szenen des I. Buches
auch dazu beitragen, die « Apotheose Neros» (1, 33-66) aus
der Isolation zu befreien, in der sie heute vielfach gesehen wird ?

M. Grimal : 1l est certain qu’en attribuant a Caton une sensi-
bilité paternelle en face de Rome et du cadavre de la Liberté,
Lucain semble avoir manqué a la logique de son personnage.
Mais en fait il n’en est rien: d’une part, nous avons vu que
Séneéque, opposant le sage stoicien au sage mégarique (ci-dessus,
p. 101), constate que ce dernier est insensible, tandis que I'autre
est sensible, méme si son étre intérieur n’est pas ébranlé par
I’émotion humaine qu’il peut ressentir. Il est trés intéressant
de se demander si cette sensibilité du Sage appartient a 1’Ecole
primitive, ou si elle est une acquisition plus récente, essentielle-
ment romaine. Le probleme semble avoir été soulevé surtout a
I’occasion des controverses que soutint le Portique au cours
de sa période « moyenne », donc, dans un milieu ouvert large-
ment A linfluence romaine. Il en résulte que Caton, stoicien
« archaisant» (sous l’influence d’Athénodore Cordylion), n’en
est pas moins entrainé par le courant moderniste qui se fait jour
alors a2 Rome, chez Catulle, ou Lucréce, et c’est une preuve
de plus en faveur de l’historicité, au moins générale, du Caton
de Lucain.

Quant a lautre question posée, il est certain que, si 'on
accepte la théorie des « préparations» historiques, du symbo-
lisme politique des épisodes de la Pharsale, les données du pro-
bléme soulevé par le prologue du poéme se trouvent modifiées :



LE POETE ET L’HISTOIRE 117

Lucain acceptait comme acquis, et ne pouvait pas ne pas ’accepter,
le fait du régime impérial. Ce régime est issu de la guerre civile;
il est représenté par César — ce qui n’était pas évident dés le
principe, puisque le principat est, en théorie, fort différent de
la dictature quasi royale de César. Lucain souligne — et c’est
un mérite, qui annonce les conceptions modernes de cette période
— que le principat est en fait la continuation de la révolution
césarienne. Il va au dela de I’hypocrisie fondamentale du régime
augustéen. Sa clairvoyance ne préjuge pas de son jugement sur
ce régime.






	Le poète et l'histoire

