
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 14 (1968)

Artikel: Witz und Sentiment im griechischen Epigramm

Autor: Luck, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

GEORG LUCK

Witz und Sentiment im
griechischen Epigramm





WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN
EPIGRAMM

Schon in der Antike zeichnet sich eine Entwicklung von
der einfachen « Aufschrift» zum pointierten « Sinngedicht»
ab. Diese Entwicklung verläuft nicht in gerader Linie.
Erst musste das Epigramm ein kleines Kunstwerk werden,
das sich vom Denkmal, vom Gegenstand löste und die
verschiedensten Gehalte in sich aufnahm. Das Endziel der

Entwicklung, die witzige Kleinform (die nicht erst in der
Kaiserzeit erreicht wurde), lag aber von Anfang an in einem
Wesensmerkmal des Epigramms begründet: in seiner Kürze.
Ein witziger Gedanke kann und muss in wenigen Versen
vorbereitet und ausgedrückt werden; langatmige Witze
sind meistens schlecht. Die Pointe blitzt auf, und das

Epigramm ist da.

Eine Stimmung, ein Gefühlszustand bedürfen längerer
Vorbereitung: Stimmungen steigen auf, erreichen eine

schwebende Höhenlage und klingen wieder ab. Das ist
das Geheimnis der vergilischen Ekloge, der tibullischen
Elegie. Stimmungen sind wie Melodien, während der Witz
einer Grimasse, einer komischen Gebärde vergleichbar
ist, die nur einen Moment in Anspruch nimmt.

Die Kürze des Epigramms bedingt die Schwierigkeit,
Stimmungen und Gefühle heraufzubeschwören. Nur die

grössten Dichter sind der Gefahr entgangen, sich einer

bequemen Kurzschrift zu bedienen, durch die gewisse
allgemein bekannte Gefühle festgehalten werden können.
Nehmen wir etwa das Thema «Verliebtsein». Schon im
frühen 3. Jahrh. gibt es eine reich entwickelte dichterische

Formelsprache zu diesem Thema; das sehen wir am besten

bei Asklepiades. Die Versuchung, sich innerhalb der engen
Grenzen des Epigramms dieser poetischen Stenographie zu
bedienen, ist gross. Ähnlich steht es mit dem Thema
« Trauer am Grabe ». Auch hier bieten sich den frühhelleni-



39° GEORG LUCK

stischen Dichtern dutzendweise konventionelle Formeln

an; das Grabepigramm hat schon eine grosse Blütezeit
hinter sich.

Das hellenistische Epigramm, besonders das Epigramm
jener unvergleichlichen ersten Generation, die Kallimachos,
Asklepiades, Theokrit und Leonidas von Tarent umschliesst,
wird die Grunlage unserer Untersuchung bilden; aber einen
Blick auf das spätere Epigramm wollen wir uns nicht
versagen. Der Einfachheit halber definiere ich « hellenistisch»
im Sinne von Gow und Page: Was zwischen den Tod
Alexanders des Grossen und die Veröffentlichung des

Meleagerkranzes fällt, kann als hellenistisch gelten.
Die Fragen, die wir uns stellen, sind diese: Welche

Formen des Witzes, welche Spielarten des Sentiments finden
sich bei hellenistischen Epigrammatikern? Gibt es Dichter,
die eindeutig dem einen oder andern zuneigen Gibt es eine

Spannung zwischen Witz und Sentiment?
Ich glaube, es hat wenig Sinn, die antiken Theorien des

Witzes und des Komischen zu resümieren. Sie sind uns (etwa
bei Cicero) nur lückenhaft greifbar. Es empfiehlt sich, die
Theorie aus den Texten abzuleiten. Das gilt für die Theorie
der schönen Sentimente noch mehr als für die des Witzes.

Ich kenne keinen antiken Begriff, der ganz unserm
« Sentiment» entsprechen würde. Es ist weder Ethos noch
Pathos, sondern entspricht eher einem Grenzgebiet zwischen
beiden. Die Sache selbst hat es jedenfalls gegeben, so gut
wie heute. Im Gegensatz zum Gefühl verbindet sich mit
dem Sentiment etwas Unechtes, leicht Übersteigertes. Statt
der einfachen Melodie hören wir ein artistisches Vibrato.
Das Sentiment geniest sich selbst, auch wenn es Weltschmerz
zur Schau stellt und mit der Verzweiflung kokettiert. Wenn
ein Dichter wie Meleager tragisch oder sonstwie bedeutend

zu sein versucht, verfällt er unweigerlich ins Sentimentale.
Sentiment und Witz haben eins miteinander gemeinsam:

sie setzen eine gewisse Technik voraus. Im Unterschied



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 391

zur Sprache von Gefühl und Humor lässt sich die Sprache
des Witzes und des Sentiments bis zu einem gewissen Grad
erlernen. Humor und Gefühl sind ein Ausdruck der
Persönlichkeit, Witz und Sentiment häufig eine Frage der
Schreibweise.

Das Sentiment unterscheidet sich vom Gefühl in einem

wichtigen Punkt. Während das echte Gefühl oft auf den
Betrachter anstössig wirkt, ist das Sentiment sozusagen
gesellschaftsfähig. Wilder Schmerz, hemmungslose Freude,
sind echte Gefühle, wirken aber oft peinlich: es ist als

zeige ein Mensch seine Seele nackt. Das Sentiment hat

etwas Wohlanständiges, sittsam Bekleidetes.
Wir haben schon gesehen, dass sich das Epigramm wegen

seiner Kürze vorzüglich zur Mitteilung witziger Gedanken

eignet. Aus demselben Grund neigt es auch zum Sentimentalen.

Dazu kommt etwas anderes. Im Hellenismus ist das

Epigramm gesellschaftlich gängige Münze, ähnlich wie in der

Renaissance das Sonett. Gute Epigramme gehen von Mund
zu Mund; ein blendender Einfall, eine fulminante Pointe
werden applaudiert und sichern ihrem Verfasser ephemeren
Ruhm. Epigramme eignen sich trefflich zur poetischen
Dekoration besonderer Ereignisse des menschlichen Lebens.
Sie werden im geselligen Kreis herumgeboten und regen zu
Variationen; an; dieses Spiel setzt sich von Anthologie zu

Anthologie auf dem Papier jahrhundertelang fort.
Untersuchen wir einemal hellenistische Epigramme unter

diesen Gesichtspunkten, so zeichnen sich neue Linien ab.

Es lohnt sich immer, Dichtungen — gleichgültig welchen

Umfangs und Werts — unter einem bestimmten, begrenzten
Gesichtspunkt zu überprüfen. Man löst sich dabei vom
einzelnen Vers oder Gedicht, sieht es in Beziehung zu andern

Texten und wird durch neue Einsichten belohnt.
Kallimachos ist ein Meister des Witzes, der durch

unscheinbare sprachliche Mittel zustande kommt. Wie Theokrit
versteht er es meisterhaft, die Umgangssprache seiner Zeit



GEORG LUCK

in Verse umzusetzen. Theokrits Frauen am Adonisfest sprechen
offenbar, wie Frauen ihrer Klasse im Alexandria jener Zeit
sprachen, und man vergisst ganz, dass dies vollendet schön

gebaute Hexameter sind. So ist auch die Anekdote von
Pittakos, die Kallimachos (LIV G.-P. A. P. 7, 89)

erzählt, von Anfang bis Ende in einem schlichten und
dennoch anmutigen Stil geschrieben, der, wie ich meine, der

gebildeten Umgangssprache der Zeit entsprach, dem Stil,
in dem man in guter Gesellschaft eine solche Anekdote
erzählte. Die englischen Pierausgeber finden (S. 205) diesen

Stil «flat and straightforward» und erwägen sogar, das

Epigramm Kallimachos abzusprechen. Das scheint mir eine
bedauerliche Verkennung der grossen Kunst, die darin
besteht, eine gute Geschichte mit einer Pointe so einfach wie
möglich zu erzählen und dabei das Wunder zu wirken, dass

sie sich in reine Dichtung verwandelt. Das ist die Kunst der

äsopischen Fabeln, die von berühmten und weniger berühmten

Prosaisten immer wieder neu erzählt wurden, in der

jeweiligen gehobenen Umgangssprache der Zeit, unter
Verzicht auf zündende Effekte und klingende Phrasen, aber

mit einem Gefühl für stille Wirkungen.
Es gibt in jeder Epoche nicht eine, sondern viele

Umgangssprachen, und Kallimachos zeigt in einem andern

Gedicht, dass er mehr als eine versteht: XXII G.-P. A. P.

6, 351) gibt sich als Aufschrift für eine Eichenkeule, die der
Kreter Archinos dem Herakles geweiht hat. « Der du den

Löwen würgtest, die Wildsau erlegtest, Herr dir hat die
Eichenkeule geweiht...» — «Wer?» — «Archinos...» —
« Gebürtig?» — « Aus Kreta... » — « In Ordnung. »

Ttv [xs, XsovTayx'; <i>va öuoxtovs, cpY]ytvov Ö^ov

07)X£ — TL; — 'Apyivo?. — II010p; — '0 Kpr)?. — Asx°[r°u-

Man meint, nicht den Gott Herakles, sondern einen hohen
Beamten der ptolemäischen Hierarchie sprechen zu hören,



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 393

dem ein Bittsteller aus dem Volk eine Petition oder vielleicht
ein kleines Bestechungsgeschenk überreichen will. Man muss
den hohen Herrn mit all seinen Titeln ansprechen, muss in
Kauf nehmen, dass er einen nicht ausreden lässt, sondern
barsche Zwischenfragen stellt, und froh sein, wenn er sich
dazu bequemt, das Geschenk oder was es ist, anzunehmen.

Gow und Page bezweifeln, dass dies ein echtes Weihgedicht
sei (S. 178). Ich zweifle auch, will aber nicht ausschliessen,
dass es auf Bestellung geschrieben war und wirklich einmal
in einem Herakles-Tempel unter einer Keule hing. Das

Epigramm ist witzig, aber der Witz so diskret, dass Archinos,
selbst wenn er sehr fromm war, keine Bedenken haben
konnte.

Kallimachos liebt den Witz, ist aber kein Freund des

Sentiments und vermeidet es selbst dort, wo es sich fast

aufdrängt und ein geringerer Dichter der Versuchung
erlegen wäre. Auf den Tod eines zwölfjährigen Knaben
schreibt er einen Zweizeiler (XLVI G.-P. A. P. 7, 453),
in dem fast nur die Fakten sprechen: « Hier begrub Philippos
seinen zwölfjährigen Sohn Nikoteles...», soweit nur das

Allernötigste, was eine Grabinschrift bieten muss; doch

nun fügt der Dichter bei: «... seine grosse Hoffnung.» Die
Knappheit, die Zurückhaltung dieses Gedichts wirken weit
stärker als die Gefühlsseligkeit, die Antipater von Sidon oder

Meleager entfesselt hätten. In dem wundervollen Gedicht
auf den befreundeten Dichter Herakleitos von Halikarnassos

(XXXIV G.-P. A. P. 7, 80) spüren wir dieselbe Scheu vor
dem konventionell-formelhaften und daher sentimentalen
Ausdruck des Schmerzes und der Trauer.

Wo Kallimachos den Sentimenten unverhohlen zu

huldigen scheint — in seinen Liebesepigrammen — rettet
er sich durch eine Prise Witz. Pures Sentiment ohne Witz ist
auch in verhältnismässig kurzen Texten schwer zu ertragen.
Das Epigramm neigt, wie gesagt, dazu, die Zeichensprache
von Liebe, Trauer usw. anzuwenden und so ins Sentiment



394 GEORG LUCK

abzugleiten. Eine witzige Pointe relativiert das Ganze und
gibt ihm einen gewissen Reiz; der Rest kann so sentimental
sein, wie er will. Die rechte Mischung von Witz und Sentiment

ist das Geheimnis der grössten Dichter ; diese Mischung
kann vielleicht nicht immer im selben Epigramm, aber doch
innerhalb derselben Sammlung verwirklicht werden. Der
Wechsel von witzig-derben und eigentlich «lyrischen»
Stücken scheint ein Prinzip der Anordnung in hellenistischen
Gedichtbüchern gewesen zu sein; wir dürfen vielleicht aus
Catull bestimmte Rückschlüsse auf die griechische Praxis
ziehen.

Kallimachos versteht es trefflich, aufsteigenden Senti-

menten durch ein Abbiegen ins Witzige zu entgehen. Ich
errinnere an ein bekanntes Liebesgedicht (IV G.-P. A. P.

12, 73): «Die Hälfte meiner Seele atmet noch; die andere —
ich weiss nicht, hat Eros, hat Hades sie geraubt, nur das :

sie ist fort. Ist sie wieder zu einem der Knaben gegangen?
Und ich habe doch oft gesagt: « Jungen, nehmt sie nicht
auf! »... Es folgt eine Stelle, die im Text noch nicht geheilt
ist; man erwartet etwa den Namen des Knaben, in den der
Dichter gerade verliebt ist: «... denn ich weiss, dass die
Schelmin sich dort in der Nähe herumtreibt.»

"H^Lcru freu J'uyvji; sti to ttvsov, ^puao S'oüx 018'

elV "Epop elV 'A18y]t; T^pTOxae, ttXyjv acpavsp.

fj pa Ttv' ep TtalScuv TraXiv wyeTO; xai jxev darsurov

7coXXax!. « tt)v Spyjariv pb] j'u7rey£cr0s"|', vsoi»

Jöuxiauvupyjaovf" exeias y*P I) XiOoXsuaroi;

xsIvt) xal Süaspax; olS' ort tcou aTpscpsra!,.

Wir freuen uns an der Mischung von Scherz und Ernst.
Das Bild von der Hälfte der Seele, die nur noch atmet, hat
durch die witzige Anknüpfung etwas von seinem Gefühlsgehalt

verloren. Kallimachos scheint es von Asklepiades

(XVII G.-P. A. P. 12, 166) entlehnt zu haben; aber dort



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 395

ist die Stimmung ganz melancholisch-verspielt; ähnlich

übrigens Asklepiades XIII A. P. 5, 164). Asklepiades
leidet in der Liebe und geniesst sein Leiden ; die anmutige
Wendung von der Huldigung zur Selbstironie gelingt ihm
nicht. Wenn Kallimachos (wie auch G.-P., S. 158 annehmen)
das Bild der anima dimidiata von Asklepiades übernommen
hat, so hat er durch ein anderes Bild, das er unmittelbar
daran anschliesst, seinen sentimentalen Gehalt verdünnt.
So kann keine Rührseligkeit aufkommen. Zwar stammt das

zweite Bild — die liebende Seelin als Sklavin — sicher auch

aus der Liebespoesie, ist zur Zeit des Kallimachos möglicherweise

schon konventionell und an sich recht sentimental.
Auch Meleager kennt es (XVII 6 G.-P. A. P. 12, 80,6).
In anderer Form (Eros selbst als Spoorem;) taucht es bei
Moschos (I) und Meleager (XXXVII G.-P. A. P. 5, 177;
XXXVIII G.-P. A. P. 5, 178) auf; vielleicht ist auch das

Märchen von Amor und Psyche eine symbolische
Ausgestaltung dieses Bildes (vgl. Meleager XIV G.-P. A. P.

5, 57). Durch die Verbindung zweier ausgesprochen von
Sentiment erfüllter Bilder gelingt Kallimachos ein erstaunlich

unsentimentaler Effekt; denn das zweite Bild erlaubt es

ihm, über seme Seele zu schimpfen, wie man sonst über
einen Sklaven oder eine Sklavin schimpft und sie im Stil der
Komödie als AiGoAeucrroc; zu titulieren.

Kallimachos' halb sentimentales, halb scherzhaftes Gedicht
hat, wie ich meine, zu Lebzeiten des Dichters eine satirische

Antwort erhalten. Ich denke an das Rhianos-Gedicht IX
G.-P. Athenaios XI 499 d), das Herr Giangrande (oben
S. 142-3) behandelt hat, und das ich etwas anders erkläre

(vgl. Gött. Gel. An1967, 60) als er, obwohl ich gern
gestehe, dass mir seine Deutung sehr einleuchtet; genau
besehen, widersprechen sich unsere Auffassungen auch

nicht, ergänzen sich vielmehr.
Man hat schon gesagt (G.-P., S. 507), der Ton sei

ironisch. Ich möchte zeigen, dass das ursprünglich senti-



GEORG LUCK

mentale Motiv des Asklepiades, das bei Kallimachos halb
scherzhaft wurde, nun von Rhianos ganz ins Satirische

abgebogen wird, ohne dass eine Spur von Sentiment übrig
bleibt: « Dieser Krug, Archinos, ist genau zur Hälfte mit
Fichtenharz, zur Hälfte mit Wein gefüllt; und ein magereres
Stück Fleisch von einem Zicklein habe ich nie gesehen;
aber der es mir gesandt hat, Hippokrates, ist lobenswerter
als alle andern,»

"Hpuciu [Av 7uc?cj7)<; xcovitiSoi;, vjfxiau S'ol'vou,

'Apyiv', arpexecoc; tjSs Xayuvo<; syei,
X£7tTOT£p7]p S'oUX OlS' SptCpOU Xp£a' 7tXt)V O y£ TZS\l<\lCHQ

cdveiaBai. tcocvtov a^toc; 'I-rrTroxpaT/jt;.

Gewiss hätte der Dichter Rhianos eine saftige Hammelkeule

und einen Kruz würzigen Rezina-Weins dazu gern
genossen, aber wenn das Fleisch mager und der Wein im
Verhältnis i : i mit Harz gemischt ist, so wäre das kein sehr
willkommenes Geschenk, selbst wenn es von einem
besonders lieben Freund kommt, oder selbst wenn (wie Herr
Giangrande meint) der Absender um Rhianos' Gesundheit

besorgt wäre.
Könnte der Vierzieler nicht eine Persiflage des damals

wohl schon bekannten Kallimachosgedichts ^pua-ü ptiv

sein? Darauf führt vor allem der Anfang : y\\x.iav> pisu nlaariQ.

Die Aussprache von und moerji; war in hellenistischer
Zeit vermutlich näher verwandt als die Schreibung
vermuten lässt. Die Kadenz des ersten Verses ist hier wie dort
dieselbe. Man könnte ausserdem auf die Ausdrücke oüx oIS',

hier wie dort mit Elision, und nXt)v hinweisen, hier wie dort
in besonderer Bedeutung, sodass G.-P. (S. 159; 508) die
eine Stelle durch die andere erklären, ohne im übrigen eine

Beziehung zwischen beiden Gedichten anzudeuten.
Wenn Rhianos das Kallimachos-Gedicht parodiert,

erklärt sich vielleicht das magere Stück Fleisch als Ver-



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 397

spottung von Kallimachos Stilideal der Xs-tott;<;, der Xe7rral

py)tJLE<;.

Dass dieses Stück von einem Böcklein sein soll, ist auch

merkwürdig. Vielleicht bezieht sich Rhianos auf die erotische

Terminologie, die Kallimachos in den Iamben verwendet.
Da bezeichnet spi.cpo<; den schon herangewachsenen Knaben,
der in den Augen des « Wolfs », wie Kallimachos sich selber

nennt, weniger anziehend ist, aber dafür weniger anspruchsvoll

auftritt als die «Lämmer». Ich darf für eine Erläuterung
dieser Ausdrücke, die dem Verständnis einiger Epigramme
des 12. Buchs der Anthologie dient, auf meinen Aufsatz im
Classical Quarterly 1959, 34 ff- verweisen.

Jedenfalls kommt der Name Archinos bei Kallimachos
zweimal vor : in dem schon behandelten Weihepigramm und
in einem andern, offenbar sehr bekannten rauSixov (VIII G.-P.

A. P. 12, 118), das jemand im 1. Jahrh. n. Chr. auf die
Innenwand eines römischen Wohnhauses am Esquilin
gekritzelt hat (Kaibel Nr. 1111).

Mir scheint es fast sicher, dass Rhianos Vers für Vers, ja
manchmal Wort für Wort auf Kallimachos hinzielt. Wenn
das zutrifft, bietet sich vielleicht auch die Ergänzung des

unleserlichen Wortgebildes am Anfang von Kallimachos'
Vers 5 an: ouxicuv^Tjaov. Reiske vermutete oüxoüv eq K-yjqxacjov;

dazu bemerken G.-P., S. 159, Kyjeptera-o^ sei als Knabenname
nicht überliefert. Ich glaube, in diesem Dickicht sinnloser
Silben braucht man die Auf- und Abstriche nicht so genau
zu zählen und schlage deshalb vor oüxoüv dq 'Apxivov;

Dass Rhianos und Kallimachos ungefähr gleichzeitig
lebten, hat Wilamowitz (Herakles, I2, S. 68) vermutet. Gow
und Page wollen (S. 503) Rhianos etwas später, in die

2. Hälfte des 3. Jahrh., setzen; sie weigern sich auch, in
dem Arat-Epigramm I A. P. 12, 129) für das kaum
verständliche üpiTjveü«; Paul Maas' glänzende Emendation
'Piyjvo? einzusetzen, wodurch Arat und Rhianos nicht nur
Zeitgenossen, sondern vielleicht sogar Freunde würden.



GEORG LUCK

Dass Arat ein etwas älterer Zeitgenosse von Kallimachos

war, geben auch Gow und Page (S. 105 ; 152) zu. Nichts
spricht gegen die Annahme, dass sowohl Arat als auch
Rhianos etwas älter waren als Kallimachos (skeptisch
dagegen W. Ludwig, Aratos, RE Suppl. 10, 1965, 27,
nach C. O. Brink, Class. Quart. 1946, i2ff).

Neben der sentimentalen Liebespoesie der frühhellenistischen

Zeit, deren Hauptvertreter Asklepiades ist, gibt es

auch eine derb-realistische, zum Teil satirische Hetären- und
Gelagepoesie, von der uns Herr Giangrande einen Begriff
gegeben hat. Es wird gelegentlich behauptet, Meleager
habe keine satirischen Gedichte in seinen Kranz aufgenommen.

Das würde bedeuten, dass er, seinem eigenen
Geschmack entsprechend, das sentimentale Genos einseitig
bevorzugt hätte. Diese Meinung beruht hauptsächlich auf
zwei Gründen: 1) Es gibt im XI. Buch, das die satirischen
Stücke enthält, keine Meleager-Reihen; 2) die meisten
Stücke dieser Art haben uns nicht über Kephalas, sondern
über Athenaios erreicht. Da aber Athenaios neben andern

Epigramm-Sammlungen sicher auch den Meleager-Kranz
benutzt hat, spiegelt das Fehlen dieser Stücke den Geschmack
der byzantinischen Herausgeber, nicht den Meleagers wieder.

Zu diesen Stücken gehören neben dem oben behandelten

Epigramm von Rhianos in der Sammlung von Gow und
Page: Hedylos III, IV, V, VI, VII, VIII, IX, Poseidippos
XIV und XVI, Phalaikos I. Nicht satirisch, aber sympotisch
ist Nikainetos IV. Es sind also rund ein Dutzend unsentimentale

Stücke, zum Teil auf Parasiten oder Hetären, die

für ihren gewaltigen Durst oder ihren Riesenappetit bekannt

waren, z.B. die Hetäre Kleio, die bei Phalaikos I und
Hedylos IX (Athen. X 440 d; VIII 345«) erscheint und
offenbar erstaunliche Mengen vertragen konnte. Die
Momentaufnahme, die Hedylos gibt, ist entzückend : Da
haben einige junge Herren Kleio zum Symposion eingeladen
und ihr einen mächtigen Fisch vorgesetzt, den sie ganz allein



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 399

aufessen soll. Es handelt sich offenbar um eine Wette;
denn sie muss ein Kleidungsstück als Pfand hergeben (das

dürfte die Bedeutung von aücrcj7][iov V. 4 sein; G.-P. geben
sie S. 296 richtig an, ohne die Situation zu verstehen). Die
Herren versprechen, nicht hinzusehen, während sie den

Fisch verspeist; G.-P. (a.O.) sehen darin einen Ausdruck
des Ekels ; ich meine, das ist ironisch übertriebene Höflichkeit.

Dass Kleio solche Wetten abzuschliessen pflegte, geht
auch aus Phalaikos I hervor : dort weiht dieselbe Dame dem

Dionysos ein Kleidungsstück, weil sie an einem Symposion
alle « übertroffen» — das heisst wohl: unter den Tisch
getrunken hatte. Es kommen auch alte, abgetakelte und

raffgierige Hetären vor — also der ganze Typenkatalog der

Mittleren und Neueren Komödie.
Diese realistischen und zum Teil leicht zotigen Genre-

Bildchen, diese ganze sympotische und satirische Dichtung
bildet ein Gegenstück zur sentimentalen Liebespoesie jener
Zeit. Trotz seiner Vorliebe für das Sentimentale hat Askle-
piades auch die andere Gattung gepflegt; denn er ist, wie
ich meine, der Verfasser von A. P. 5, 159, das unter dem

Namen « Simonides» überliefert ist und von G.-P. als

«Simonides» I eingereiht wird: «Die Flötenspielerin
Boidion und Pythias, zwei ehemalige Hetären, haben dir,
Kypris, ihre Gürtel und ihre Bilder geweiht. Kaufherren
und Schiffer Euer Beutel weiss, woher die Gürtel, woher
die Gemälde kommen,»

BoiStov Y]ü}a]Tpi<; xod IIuGlai; od ttot' epacrral

aoi, Kwipi, rai; E(cova; Ta; ts ypa9«? s'Gsaav.

epiTOpe, xat cpopTYjYe, to ctov ßaXXavTiov oiSsv

xal 7ra0£v od ^tovat. xod 7uo0ev ot 7uvax£;.

Dass Simonides (bezeugt in P und PI) nicht der Verfasser

ist, nehmen G.-P. (S. 5 i6f) an. Sie weisen auch auf die

Beziehung zu A. P. 5, 161 hin, das inhaltlich verwandt ist,



4oo GEORG LUCK

ganz in der Nähe steht, und in Pi und P (nach 11,9) ebenfalls
Simonides gegeben wird; nach 5, 160 erscheint es als Werk
von « Pledylos oder Asklepiades ».

Die thematische Berührung liegt auf der Hand :« Euphro,
Thais und Boidion, die Diomedestöchter, diese alten, von
zwanzig Ruderknechten bedienten Frachtkähne, haben

Agis, Kleophon und Antagoras, jede einen Mann, nackt
und in schlimmerem Zustand als wenn sie Schiffbruch
erlitten hätten, hinausgeworfen. Flieht mitsamt eurer Ladung
die Piratenschiffe der Liebe, denn sie sind ärger als die
Sirenen !»

Euqjpw xal ©atp xal BolSiov cd Awp.Y)§ou<;,

ypaiai vauxXvjptov oXxaSet; elxocropo'.,

TAyw xal KXeocpiövTa xal 'AvTayopyjv ev' ExacrTY)

yufrvoup, vauyjywv ^tra-ovap, e^eßaXov.

dcXXa cjÜv auxah; vrjuai xa Xflarpixi v/jp 'AcppoStTYjp

cpeüysTS, Ssi,pY)vocv alISs yap eyGpoxspai.

Ich bespreche diese Epigramme nicht nur als weitere
Beispiele jener Hetären-Poesie der frühhellenistischen Zeit,
sondern auch, weil ich meine, dass sich in beiden Fällen die

Verfasserfrage lösen lässt.
Dass die Bezeugung zwischen Asklepiades und Hedylos

oder Asklepiades und Poseidippos schwankt, kommt öfter
vor. Die beste Erklärung für diese Unsicherheit der
Überlieferung liefert noch immer Reitzensteins Annahme einer

Anthologie, in der Epigramme aller drei Dichter gemischt
nebeneinander standen, wobei der Besitz jedes einzelnen
nicht deutlich abgegrenzt war, sei es, dass jenes Gedichtbuch
keine Titel für die einzelnen Stücke aufwies oder dass die

Titel für einen späteren Leser irgendwie missverständlich
sein konnten. Diese Hypothese lässt sich natürlich nicht
zwingend beweisen; sie ist aber — das muss mit aller Deutlichkeit

gesagt werden — von Gow und Page (S. 116) nicht
widerlegt worden.



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 401

Wie steht es mit der Variante Simonides/Asklepiades
Im Fall von A. P. 5, 161 ziehen G.-P. (S. 144) den Titel von
5,159 heran ; im Fall von 5,159 ziehen sie (S. 517) den Titel
von 161 heran — das klassische Beispiel für einen Zirkel-
schluss : A ist falsch überliefert wegen der Nähe von B, und B

ist falsch überliefert wegen der Nähe von A. So kommen
wir nicht weiter.

Gewiss gehören die Texte inhaltlich und stilistisch
zusammen, und auch die Tatsache, dass sie im Meleagerkranz
benachbart waren, ist wichtig. Das dürfte heissen, dass

Meleager beide aus derselben Sammlung schöpfte, und
diese Sammlung kann die von Reitzenstein postulierte
gewesen sein.

Eine geringfügige Änderung in der fur 5, 159 und 161

bezeugten Zuschreibung StfnavtSou würde entschieden für
Reitzensteins Hypothese sprechen und uns ermöglichen,
beide Gedichte ihren Verfassern zurückzugeben. Ich bin
sicher, dass Xtn-omSou in beiden Fällen eine Verschreibung
von StxsAtSou ist; und Sikeüdes ist bekanntlich das Pseudonym

von Asklepiades. So nennt ihn auch Hedylos in einem
bei Athenaios (XI 473 a) erhaltenen Text (VI G.-P.), der
wohl aus derselben Sammlung stammte. So nennt ihn auch

Theokrit in den Thalysia ; so nennt ihn Meleager selbst

in der Vorrede zum Kranz, und zwar in einem Atemzug mit
Fledylos und Poseidippos (Mel. I, 45 f. G.-P. A. P.

4, i,45f; vgl. G.-P. S. 116). Wenn also in jener hypothetischen
Sammlung die einzelnen Dichter nicht unter ihren wirklichen
Namen sondern unter Decknamen erschienen, so erklärt
sich die Verwirrung in der Zuweisung einzelner Stücke

an den oder jenen Autor.
Jedenfalls wäre unser Problem damit gelöst: A.P. 5, 159

« Simonides » (P, PI) gehört Sikelides, d.h. Asklepiades. Das
Pendant dazu, A. P. 5, 161, schwankt zwischen Asklepiades,
Hedylos (Pa) und Simonides (Pb, PI). Wenn wir zunächst
Sikelides für Simonides einsetzen, wird aus dem doppelten



402 GEORG LUCK

Dilemma ein einfaches : Asklepiades oder Hedylos. Da
Asklepiades nach uns der Verfasser von 5, 159 ist, dürfte
161 von Hedylos stammen. Damit bestätigt sich die

Vermutung von G.-P. (S. 144), die das Gedicht zwar unter
« Asklepiades » (als Nr. XL) einreihen, aber dazu neigen, in
Hedylos den Autor zu sehen. Weil Hedylos eher ein
Spezialist für diese Art von Dichtung war und einen
ausgeprägten Sinn für das Komische hatte verhält es sich
wohl so, dass er zuerst 5, 161 geschaffen hat und dass 159
Asklepiades' Variante zum selben Thema darstellt.

Wir müssen also doch auf Reitzensteins Annahme
zurückgreifen. Jene Sammlung, aus der Meleager schöpfte, —
ob sie Ewpo? hiess oder nicht, spielt keine Rolle — enthielt
sentimentale und satirische Stücke verschiedener Dichter.
Manche als aS-yRov überlieferten Epigramme (besonders aus
Buch 12 der Anthologie) können wahrscheinlich hier
untergebracht werden; denn aSvjXov ist ein verkürzter Ausdruck des

Dilemmas, das uns bei 5, 161 begegnete2. Es wäre wichtig,
alle Epigramme, die sich an Asklepiades, Hedylos oder
Poseidippos zuweisen lassen sowie alle a87]Xa, die sich mit
diesen Texten thematisch und stilistisch berühren, gesamthaft

zu untersuchen.

1 Er beschreibt (IV G.-P. Athen. XI 497 d) ein von dem berühmten
Ingenieur Ktesibios konstruiertes Trinkgefass, das die Gestalt des ägyptischen
Gottes Bes, eines dicken Zwergs, hatte. Im Hals des Gefasses war ein
sinnreicher Mechanismus eingebaut, der eine kleine Melodie spielte, sobald Wem
oder Wasser ausgegossen wurde. Die Schilderung beginnt mit einer Einladung
an alle Weintrinker, sich das Wunderwerk anzusehen ; den Schluss bildet
eine Warnung an die Kinder, das Gefass nicht zu berühren, Seure, vsoi. Es
handelt sich also kaum um ein Weihepigramm fur das im Tempel der Aphrodite

Arsinoe in Zephyrion aufgestellte Kunstwerk; vielmehr parodiert
Hedylos, wie ich meine, die Erklärungen eines Fremdenführers, der Pilgern
und Touristen den Tempel mit seinen Schätzen erklart. Er würzt seine

Erlauterungen nach Art aller Fremdenführer mit Scherzen und behalt
dabei immer die Kinder im Auge, die zu gern ausprobieren mochten, ob
der Mechanismus wirklich funktioniert.
2 Ein Beispiel habe ich in der Diskussion nach dem Vortrag von Herrn
Ludwig (oben S. 338) erwähnt.



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 403

Von den andern grossen Dichtern der ersten
hellenistischen Generation sind Theokrit und Leonidas ganz
unsentimental.

Von Theokrit gilt, was schon von Kallimachos gesagt
wurde : er vermeidet Gefühlsüberschwang aufs peinlichste.
Auf den Tod eines siebenjährigen Madchens, das seinem im
Alter von kaum zwei Jahren verstorbenen Bruderchen nachfolgt,

geht IX G.-P. A. P. 7, 662). Um ja nicht ms
Sentimentale zu verfallen, wählt Theokrit eine fur ihn sehr

ungewöhnliche, fast hieratisch strenge Sprache. Es ist, als lege

er eine Maske an, nur um sein Gefühl nicht zu verraten. Wenn
das Gedicht m den Bukoliker-Handschriften nicht uberliefert

ware, wurde man nicht daran denken, es Theokrit zu

geben. In den beiden Editionen von Giunta (Florenz 1516)
und Kallierges (Rom 1516 oder 1517) fehlt es, doch das hat

m diesem Fall nichts zu bedeuten; seit 1494 lag ja der
Erstdruck der Planudea vor, m der das Epigramm Leonidas

von Tarent gegeben ist. Auch im Codex Palatmus gehört
es Leonidas; aber G.-P. (S. 525 f.) haben die irrtümliche
Zuweisung richtig erklart.

Leonidas' exakt beschreibende und aufzahlende Art lasst

keinen starken Gefuhlsausdruck zu. Er hebt die kleinen
Handwerker, deren Auftrage er ausfuhrt und ist selbst ein

poetischer Kleinmeister, der saubere Massarbeit liefert. Ein
sehr schönes Grabepigramm (XI G.-P. A. P. 7, 440)

preist die Vorzuge des Verstorbenen. Der Aufbau ist

streng durchgeführt: auf die Frage des Wanderers an das

Grab « Welch einen Toten birgst du?» kommt die Antwort
m Form der Aufzahlung, gefolgt von der Klausel toiov
cp0t[revov. Hier, wie in dem eben genannten Theokrit-Gedicht
uberwiegt das rem Kunstmassige.

Wo Leonidas rührt, rührt er ans Tiefste. Wunderbar ist
der Schluss von XIX G.-P. A. P. 7, 657) auf den Tod
eines Hirten (V. 11 f.) dal Oavovrcov, | dab) dcgoißalai xäv cpOifiivou;

XapiTsq. Oft geht von einzelnen Versen eine unglaubliche



GEORG LUCK

Kraft aus, so in XX G.-P. XL P. 7, 295) auf den Tod
eines alten Fischers, der «in seiner Binsenhütte starb wie
ein Lämpchen, das nach langer Zeit von selbst erlöscht...»
(V. 7 f.). Hier müsste das Gedicht eigentlich enden, aber
Leonidas fügt noch gewissenhaft bei, wer den Auftrag für
den Grabstein gegeben hat : nicht die Gattin, nicht die
Kinder des Verstorbenen, sondern die Fischerzunft. Das ist
bezeichnend für Leonidas' Sachlichkeit.

Den tragischen Tod eines Seemanns erzählt er (LXV
A. P. 7, 506) schlicht, aber packend, nicht ohne einen
Beigeschmack sarkastischen Humors: der Mann ist zur Hälfte
von einem Seeungeheuer gefressen worden. Von Pathos ist
da keine Spur — bis auf den letzten Vers, der allerdings
grossartig ist: «... in die Heimat aber sind wir nicht
zurückgekehrt » (7raTpr]v 8' oü izaXiv ixoiaeOa).

Von allen leonideischen Gedichten ist nur eines stark

vom Gefühl bestimmt (LXXI G.-P. A. P. 7, 466), die

Klage einer Mutter über den Tod ihres achtzehnjährigen
Sohns. Leonidas hat hier die Zurückhaltung, die er sich sonst
auferlegt, abgetan und sich in die Lage der trauernden
Mutter versetzt. Gow und Page sind (S. 375) sichtlich
befriedigt, dass Leonidas ausnahmsweise etwas Gefühl zeigt:
« for once L.'s lines show emotion » und urteilen denn auch,
das Gedicht stehe über dem Durchschnitt seiner sonstigen
poetischen Leistungen.

Es scheint mir gefährlich, den Wert eines Kunstwerks
am Pegel seines Gefühls abzulesen; ich sehe auch hier eine

Verkennung des Prinzips surtout pas d'emphase. Übrigens ist
es ein Unfug, wenn G.-P. das Gedicht unter die zweifelhaften
Leonidea einreihen : es steht in einer langen Meleagerreihe,
die von 7, 406 bis 506 reicht; wenn das Ethnikon fehlt, hat
das nichts zu besagen, denn eine Verwechslung mit Leonidas

von Alexandria ist ausgeschlossen.
Um Leonidas' Porträt abzurunden : Bei all seiner Vorliebe

für Kleinmalerei, seinem leidenschaftlichen Interesse für das



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 405

Leben einfacher Leute hat er merkwürdig wenig Sinn für
Humor. Eine einzige — allerdings berühmte — Ausnahme :

die Vertreibung der Mäuse (XXXVII G.-P. 6, 302).
Im Verlauf der nächsten zwei Jahrhunderte verschiebt

sich das Bild, das die Epigramme bieten. Bei Antipater
von Sidon und bei Meleager feiert das Sentiment wahre

Orgien.
Gleichgültig, ob Meleager glücklich oder traurig ist, ob

er liebt oder hasst, — alles, was er sagt oder deklamiert, ist
mit einem Zuckerguss von Gefühlen und Gefühlchen
überzogen, und seine Verse verströmen Wohlgerüche. Meleager
ist unfähig, die Leidenschaft der Liebe einfach, glaubhaft
darzustellen : entweder verfällt er ins Schwülstige oder ins
Niedliche. Er stöhnt unter der Wucht des Eros (VI; XVI
G.-P. A. P. 5, 176; 12, 48), weint süsse Tränen (X G.-P.

A. P. 5,212), spürt, wie das Restchen Seele, das ihm noch
verbleibt, auf den Lippen ganz erstirbt (XXIII G.-P. A. P.

5,197); das Motiv ist hier noch stärker mit Sentiment beladen
als bei Asklepiades (oben S. 395). Er berauscht sich an den

Locken, am Duft, an der Kleidung der Geliebten, und wenn
sie musiziert oder singt, verfällt er in sanfte Raserei. Ständig
kreist seine Phantasie um Eros und nährt sich an den

mythologischen Attributen des göttlichen Knaben, um daraus
Embleme zu schaffen. Die Genealogie des Gottes gibt zu putzigen

Deutungen Anlass. rXuxlx; ist sein Lieblingswort. Jedes
hübsche Tierchen — ob Heimchen (XII; XIII G.-P.

A. P. 7, 195 ; 196) oder Mücke (XXXIII; XXXIV
G.-P. A. P. 5, 151 ; 152) oder Honigbiene (L G.-P.

A. P. 5, 163) hat irgendeinen Bezug auf die Liebe. Er
weint Tränenfluten beim Tod der geliebten Heliodora

(LVI G.-P. A. P. 7, 476), und die Seufzer nehmen kein
Ende. Nacht, Mond und Sterne und das einsame Lämpchen
— unsterbliche Requisiten der sentimentalen Poesie aller

Jahrhunderte — werden angerufen (LI; LII G.-P. A. P.

5, 165 ; 166). Mit einem Wort: Meleager ist ein Enzyklo-



406 GEORG LUCK

pädist der Sentimente ; man könnte aus ihm eine Anthologie
der schönen Gefühle, ein Bukett süsser Empfindungen, ein
Vokabular der zärtlichen Liebessprache zusammenstellen.
Das ist reinstes Rokoko — allerdings ohne den Esprit des

18. Jahrhunderts.
Vielleicht ist Meleagers Einseitigkeit ein Symptom dafür,

dass die Liebesdichtung der hellenistischen Zeit, die uns
ja fast ausschliesslich im Epigramm fassbar ist, sich erschöpft
hat. In Rom erlebt sie, knapp fünfzig Jahre nach Erscheinen
des Kranzes, den Beginn einer Nachblüte. Aber wenn
im griechischen Raum Epigonen wie Meleager das reiche
Erbe von drei Jahrhunderten — denn schon das 4.
Jahrhundert muss einen Schatz grosser Liebesdichtung
hervorgebracht haben, der uns praktisch verloren ist — spielerisch
verschleudern, so ist ein Endpunkt erreicht. Man versteht,
weshalb das Epigramm der Kaiserzeit — soweit wir aus der

Anthologie urteilen können — sich andern Themen
zuwendet. Bei allem Talent, aller Virtuosität, die Meleager
zeigt, ist das doch ein Leerlauf, und ich verstehe nicht, wie
man aus ihm einen bedeutenden Schöpfer und Neuerer
machen kann.

Es wäre reizvoll, diese Gedanken noch etwas zu
verfolgen, aber ich kann hier nur Andeutungen geben. In der
Kaiserzeit scheinen sich die Epigrammatiker zu spezialisieren

: Lukillios beispielsweise schreibt satirirische Verse
auf bestimmte Berufsgruppen und zeichnet grausame
Karikaturen wirklicher oder imaginärer Zeitgenossen. Eine
sympathische Erscheinung ist Philodemos von Gadara,
der in Italien wirkt, manches mit Meleager gemeinsam
hat, aber auch witzig sein kann. Er ist ein Klassizist von
geläutertem Kunstverstand, und ein Gedicht wie A. P.

9, 570, eine überaus graziöse Schöpfung, kann als

Neubelebung der Gelage-Poesie des frühen 3. Jahrhunderts
gelten. Es ist empfindsam, ohne sentimental zu werden.
Der Text bietet zwei kleinere Anstösse, die in den Ausgaben,



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 407

soviel ich sehe, nicht bereinigt sind; ich setze daher das

Gedicht noch hin :

Hav0w x7)p67rAcccrre, piupoxpos, pioucroTrpocjcime,

süAccAe, §i7rrspuyci)v xaAöv ayaAga II60ü)v,

JyjAov pioi J(epc>l Spocrivaip güpov' «'Ev ptovoxAivco

8si gS Al0O§fXY)TW, SsCTTCOTl, TCSTplSlG)

söSeiv cx0avaTto<; tcouAÜv ypovov.» &Ss toxAiv goi,
Hav0apiov, val vai, to yAuxi) toüto piAop.

oux cuei<;, wv0pcocp', o roxoyAucpop; sv govoxAivtp
Sei cd aßiov vaieiv, Süajxops, TceTpiSico.

In V. 4 ist Ss ttoti überliefert; die meisten Ausgaben
drucken Huschkes Svj tots, aber Schneiders Ssottoti sieht
etwas weniger nach Füllsel aus und passt gut in das kleine
Chanson, das zwar hier von einer Frau gesungen ist, aber
wohl die Liebeswerbung eines Mannes darstellt. Im letzten
Vers ist das überlieferte Sei ak ßioüv aiei sinnlos; in Jacobs
Kommentar fand ich die Emendation eines Ungenannten, die
den spätem Editoren entgangen ist, Sei er' aßiov vousiv. Nun
ist es unnötig, mit Kaibel das ganze Distichon zu streichen.

Wunderschön spiegelt sich hier die fortgeschrittene
Stimmung des Symposions. Mit verliebten Augen betrachtet
der Gast die hübsche Sängerin und bittet sie, sein Lieblingslied

zu singen, das offenbar elegische Form hat, denn aus
den Versen 3-5 lassen sich durch leichte Umstellung ein
Hexameter und ein Pentameter gewinnen,

EuSsiv <x0avdcTü)<; tcouAuv XP°vov ev govoxAivw
Sei pie Ai0o§[A)tw, Ssctttoti, -nrsTptSicp.

Dann wendet er sich ärgerlich an einen andern Gast, der ihm
die Einladung zum Lebensgenuss, die das Lied enthält, zu

wenig zu beherzigen scheint. Das Gedicht streift ans

Sentimentale, aber die Huldigung am Anfang und die

Zurechtweisung des Geschäftsmanns am Schluss sind nicht



GEORG LUCK

ohne leichte Selbstironie und machen die Originalität des

Ganzen aus. Die Sprachmelodie ist von vollendetem Wohllaut

: « Xantho, du aus Wachs Geformte, mit der duftenden
Haut und dem Antlitz einer Muse, lieblich Plaudernde,
schönes Abbild geflügelter Liebeswünsche, spiel mir mit
deinen durftbetauten Händen ' Auf einsamem Bett aus

Stein, Herrin, muss ich in der Gruft eine ewig lange Zeit
schlafen.' Ja, ja, sing mir noch einmal, liebe kleine Xantho,
dieses süsse Lied. Hörst du nicht, berechnender Kerl
Auf einsamem Bett in der Gruft musst du, Unseliger, leblos
weilen.»

Von Philodem führt eine Verbindung zu Rufinos ; dieser
schwer zu datierende Dichter scheint Philodem nachzuahmen.

Da auch er die witzige und die sentimentale
Manier noch gleichgut beherrscht, würde ich ihn nicht zu
weit von Philodem ansetzen, auf keinen Fall ins 6. Jahrh.
n. Chr., wie Geffcken wollte, sondern eher noch unter der

untersten Grenze — 100 n. Chr. — die Beckby nach Weigand
und Sakolowsky für ihn gelten lässt. Es wäre wichtig,
Rufinos in seinem Verhältnis zu Philodem und Meleager

genauer zu untersuchen.
Gern würde man noch Palladas heranziehen — jene

seltsame Gestalt der Spätzeit mit ihrer faszinierenden

Mischung von scharfem Witz und tiefer Melancholie —
doch dazu reicht die Zeit nicht mehr.



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 409

DISCUSSION

M. Robert: Dans l'epigramme de Leonidas de Tarente, j'ai,
dans Hellenica, XII, 268-269, rapproche le cpeuyeTS adresse aux
rats oxoTiot de l'emploi de cet imperatif dans les textes magiques,
recettes et amulettes, de l'epoque imperiale et chretienne. Nous

avons lä la plus ancienne apparition de cet exorcisme sous forme
d'allusion chez un auteur qui s'attache ä evoquer le petit peuple,
oü ce courant de croyances magiques existait avant d'aflleurer au

grand jour dans les documents d'une epoque posterieure.

M. Giangrande: It must be remembered that the sense of
humour of the ancients, at least as far as the Alexandrians are

concerned, was no less sharp than ours. Very often modern
critics have failed to see the point in an epigram because they
have not been able to reconstruct the " Epigramm-situation "
or to understand the " jeu de mots This applies, of course,
to such writers as Machon as well. Instructive examples in this

respect would be easy to collect: cf. e.g. my review of Gow's
edition of Machon {Class. Rev. 1965, p. 277 ff.) for the calembour
about the fish and the stone ; my explanation of Callim. 61 Pf.

in Hermes 1963, p. 154 ff. ; my explanation of Meleager 4458 ff.

G.-P. {Mus. Helv. 1968, p. 52 f.) or my analysis of Callim. 21 Pf.

{Hermes 1968) where the final couplet contains a very sharp point
whose relevance to the preceding context had so far not been

understood. Other examples of ancient humorous points not
understood by the moderns I have indicated in my review of
Gow-Page {Class. Rev. 1967, p. 17 ff.) : cf. e.g. my explanation
of 274 f. G.-P., 1839 £, or—particularly interesting—Aratus'
epigram 760 ff., for wich cf. REG 1968, p. 59 ff.

M. Labarbe : L'epigramme A.P., XII, 43 pose de maniere

particulierement interessante le probleme de la prononciation
du grec (du moins populaire ou dialectal) au IIIe siecle avant J.C.



DISCUSSION

Ce qui vient encore compliquer la reponse de l'echo, si l'on
cherche une correspondance assez stricte, c'est que aXXo? reprend
deux formes oil xaXoc; est employe avec alpha bref.

M. Giangrande : A.P. XII 43 1041 G.-P.) has been analysed

in detail and explained by me in Eranos 1968. In this paper,
I have tried to show how the various difficulties arising from
the context can only be overcome through an analysis of the

usus auctoris to be combined with stylistical and logical considerations.

I believe that the last line runs as follow :

aXXa —plv sEttsIv

TOÜTO aacp£>c, 7])(co qpyjox ri; xaXXot; sysi.

M. Robert: La datation de l'epigrammatiste Rufin au Bas-

Empire, donnee par Geffcken, a ete repoussee expressement par
Weinreich et par Keydell. II est interessant de le voir maintenant

rapprocher de Philodeme.

M. Giangrande: Rhianus 3246 G.-P. is an extremely well
constructed epigram, where the point arrives very appropriately
at the climactic end. The poem, as I have already shown in my
paper, fits into the sympotic type " Shopping List ". The poet,
speaking in the first person as the purchaser, complains about
the bad quality of the provisions he has been sent by the grocer.
The wine, he says in jocular exaggeration, is half wine and half
pitch, whilst the chops are extremely small (or bony? Xs-jttoc, in
the sense "without flesh, all skin and bone"). Then the poet
adds : " but (ttXyjv, cf. Gow-Page ad loc.) the one who sent me
the stuff (one should note the emphatic participial construction
Tcepijjai;) the one who must be praised for all this is called...

Hippocrates". The name of the grocer, placed at the end of
the poem, is the very witty point: no less a medical authority
than Hippocrates had recommended pitched wine for medical

purposes and lean meat for dieting purposes. The poet implies
that the wine and the meat which have been supplied by the



WITZ UND SENTIMENT IM GRIECHISCHEN EPIGRAMM 4II

grocer Hippocrates would be fit for medicinal or dieting purposes,
not for enjoyment as food.

As for the differences noticed by Mr. Luck they are also

supported by an analysis of certain key-words like xapSla, Gugo;;, or
yXuxii? : these are comparatively rare in Callimachus, whereas

they are very frequent in Meleager.

M. Dihle: Herr Luck hat mit Recht darauf hingewiesen, dass

Leonidas die Welt der kleinen Leute, aus der seinen Themen

stammen, in Detailschilderungen mit grösster Treue und Genauigkeit

abbildet, sich aber, von wenigen Stellen abgesehen, der

sentimentalen Aufwallung fernhält. Nun gehört aber bei Leonidas

zu dieser Technik der Schilderung der Gebrauch eines ungemein
erlesenen, komplizierten, ganz und gar aus der Tradition der

hohen Dichtung zu verstehenden Vokabulars, das dem Stil des

Leonidas seine barocke Fülle gibt. Impliziert nicht dieser

Wortgebrauch ein emotionales Element, das durch die Schilderung
selbst sich nicht gegeben ist?

M. Luck: Der grosse sprachliche Aufwand, den Leonidas

treibt, ist wohl einfach aus einem ausserordentlich starken
handwerklich-artistischen Selbstbewusstein zu verstehen.




	Witz und Sentiment im griechischen Epigramm

