
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 14 (1968)

Artikel: das Denkmal-Epigramm

Autor: Raubitschek, A.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

A. E. RAUBITSCHEK

Das Denkmal-Epigramm





DAS DENKMAL-EPIGRAMM

Die zwei Fragen die ich erörtern möchte, ohne sie

beantworten zu können, beziehen sich auf den Ursprung des

Epigramms und auf das Verhältnis zwischen Epigramm und
zugehörigem Denkmal. Beide Fragen sind archäologisch,
historisch, und epigraphisch eher als literarisch, und dieser
Abstand von den anderen Themen der Tagung fordert eine
kurze Erklärung.

Das Epigramm ist eine Aufschrift in metrischer Form, die
sowohl von einem Gedicht wie von einer Aufzeichnung
verschieden ist. Mit dem Gedicht hat das Epigramm die Form
gemeinsam, unterscheidet sich aber von ihm dadurch dass

es eine Inschrift ist die eng und einzigartig mit einem Denkmal

verbunden ist, um dieses Denkmals willen geschaffen
wurde und ein wesentlicher Teil dieses Denkmals ist. Als
Inschrift ist ein Epigramm von einer Aufzeichnung nicht
verschieden, doch unterscheidet es sich von ihr dadurch,
dass die Aufzeichnung ohne direkten Bezug auf das Schreibmaterial

steht von dem sie gelöst gedacht werden kann. Die
uns bekannten Gesetze, Beschlüsse, und Verträge des Altertums

sind uns zwar in den meisten Fällen auf Stein oder
Bronze erhalten, sie verlieren aber wenig ihrer Bedeutung
wenn sie auf Papyrus oder gar Papier übertragen werden.
Die echten Epigramme jedoch, aus welchen Gründen sie

immer von ihren Denkmälern gelöst in alten oder neuen
Sammlungen geschrieben oder gedruckt erhalten sind,
führen ein Schattendasein, auch wenn sie von
Meisterdichtern stammen.

Es geht hier um das Epigramm wie es vor der Zeit des

Simonides auf den Grabmälern und Weihgeschenken der
Griechen stand und über das wir aus der schriftlichen
Überlieferung sehr wenig erfahren. Mit Simonides scheint das

literarische Epigramm im eigentlichen Sinne anzufangen und



4 A. E. RAUBITSCHEK

vom 5. Jh. an wird es zu einer Kunstform, deren Verhältnis
zur früheren Elegie das nächste Thema dieser Tagung sein

wird. Daher soll diese Beziehung heute nur ganz kurz zur
Sprache kommen und nur von der Seite des Denkmals her
erörtet werden.

Die Frage nach dem Ursprung einer Kulturform, sei es

nun in der Kunst, in der Philosophie, oder in der Literatur,
birgt in sich die Entscheidung zwischen Schöpfung und

Entwicklung, und diese schwierige Entscheidung lässt sich
auch bei der Frage nach dem Ursprung des Epigramms nicht
vermeiden. Im allgemeinen ist es zwar richtig dass Schöpfung
und Entwicklung weder in der göttlichen Welt noch in der
menschlichen Kultur wirkliche Gegensätze darstellen; jede
Betrachtung zeigt dass Entwicklung einsetzt sobald
Schöpfung stattfand, dass die eine ohne die andere weder denkbar
noch erfahrungsgemäss fassbar ist. In diesem Sinne ist es

berechtigt von der Schöpfung und weiteren Entwicklung
des griechischen Alphabets, der attischen Tragödie, des

griechischen Portraits zu sprechen, und das meinen wir ja
auch wenn wir die Frage nach dem Ursprung einer Literaturform

stellen. Natürlich sind wir uns dessen bewusst dass es

keine Schöpfung ex nihilo gibt, das heisst dass der Erfinder
entweder geformtes oder ungeformtes Material vor sich
hatte aus dem er in neuartiger Verbindung und ingeniöser
Veränderung etwas schuf das vorher nicht existierte, das

einen bestimmten Zweck erfüllte und das dann weiterhin von
anderen entwickelt wurde.

Was das Epigramm betrifft, so scheint die Sache

verhältnismässig einfach zu liegen da wir es nicht mit einem flüchtigen

Gedanken oder einem geflügelten Wort zu tun haben,
auch nicht mit einer momentanen Handlung, wie beim Epos,
der Chorlyrik, dem Drama, sondern mit einem festen
dreidimensionalen Gegenstand dessen Bestehen oder
Nichtbestehen keinem Zweifel unterliegt, der von allem Anfang
an als Denkmal geschaffen wurde, das heisst, um Bild und



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 5

Wort zu verewigen. Während das Verhältnis zwischen
mündlicher Überlieferung und schriftlicher Festlegung beim

Epos und auch bei der Chorlyrik immer problematisch bleiben

wird und wir kaum je beweisen werden können, dass es

sich bei den frühesten Aufzeichungen nur um Gedächtnishilfen

für Dichter und Sänger handelte, so liegt die Sache

beim Epigramm ganz anders. Mit ihm fängt die Literatur
an, denn das Epigramm wurde aufgeschrieben um gelesen
zu werden, nicht nur von Zeitgenossen, sondern besonders

von Nachkommen und späteren Generationen. Grabmäler
gab es schon vorher aber diese bestanden aus Hügeln und
Stelen ; auf sie beziehen sich eine Reihe von Homerstellen
und solche Grabstelen sind uns aus dem zweiten und dem
frühen ersten Jahrtausend bekannt. Die im Epos gebrauchten
Worte Tymbos, Sema, Stele beziehen sich demnach nicht nur
auf Denkmäler der Zeit Homers sondern auch auf die der
früheren Heroenzeit über die er dichtet. Dabei ist das

Sema mit dem Tymbos identisch und die Stele stand wohl auf
dem Grabhügel (//. VII, 86 ; XI, 371 ; XVI, 457 ; Od. XI, 75 ;

XII, 14-15). Von einer Inschrift ist hier nicht die Rede, auch
nicht von einem Klagelied das bei der Errichtung des Grabmals

gesungen wurde.
Es gibt aber eine Stelle in der Ilias (VII, 81-91), die ein

neues Element einführt, das so eng mit dem Grabepigramm
verbunden ist dass wir diese Verse genauer betrachten
müssen. Hektor spricht hier von dem Zweikampf zwischen
ihm und einem erlesenen Griechenhelden und nimmt
verständlicherweise an, dass er in so einem Kampfe der Sieger
sein würde. Die Waffen des erschlagenen Gegners will
Hektor der Leiche abnehmen, zum heiligen Ilion bringen
und am Tempel des Ferntreffers Apollo aufhängen — aber
die Leiche wird er bei den Schiffen abgeben damit die Achäer
dem Toten am breiten Hellespont ein Sema aufwerfen können.
« Und », sagt dann Hektor, « einmal wird einer der
spätergeborenen Menschen sagen, wenn er in seinem Schiffe vorbei



6 A. E. RAUBITSCHEK

fährt: Dies ist das Sema eines Mannes der vor langem starb,
den einmal in noblem Einzelkampfe der treffliche Hektor
erschlug. Das wird einer einmal sagen, aber mein Ruhm
wird niemals vergehen.»

Hans-Martin Lumpp, ein Schüler von Hommel aus

Tübingen, hat in einem ausgezeichneten Aufsatz, der in den

Forschungen und Fortschritten für 1963 (Bd. 37, Heft 7, S. 212-
215) erschien, diese Homerstelle mit einem Grabepigramm
aus Korfu (Peek, G.V. 73) zusammengestellt und auf die
ausserordentliche Ähnlichkeit dieser Epigramme
hingewiesen. Und so zeigt auch ein Vergleich weitgehende
Übereinstimmungen. Bei Homer liest man :

äv§po<; [xsv to§£ oTjjra TCaAai xaTaTE0vy)coTOc,

öv tcot' äpicrreüovTa xgctsxtocve cpatSigoi; "ExTcop.

Und auf der korkyräischen Stele steht:

SSfxa toSs 'ApviaSa Xapo-rcot; tovS' öXsasv "Ape?
ßapvapievov TCapa vauHv etc' 'AppaOoio pofatat
tcoAAov äptcrTSu[[T]|ovTa xonra cttovoFect^ocv afurav.

Eng verbunden damit sind zwei weitere Epigramme (Peek,
G.V. 1224 und 321) eines von Athen, schon aus dem sechsten

Jahrhundert :

Et!0', xcd oi'xTipov KpoHo mxpä crip.a 0ocvovto<;

ov tcot' ivl TCpojrayoic; oAscts 0öpo? "Apst;,

das andere aus Thisbe in Böotien wohl auch aus dem sechsten

Jahrhundert, dessen Pentameter die Worte enthält:

oq tcot' äpiCTTeuov sv TCpofrayoLc; [stcsctsv].

Diese enge Beziehungen zwischen der Iliasstelle und
erhaltenen griechischen Steinepigrammen des späten 7. und
6. Jh. legt die Frage nahe, ob der Dichter schon Grabepi-



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 7

gramme vor sich hatte oder ob sich die Epigramme auf die
Homerstelle beziehen, oder ob das enge Verhältnis zwischen
beiden anders zu erklären ist. Am unwahrscheinlichsten
scheint mir die Annahme zu sein, dass Homer ganz unbe-
wusst das Grabepigramm erfand und es dann zufällig in
seinen Gesängen Generationen später entdeckt und auf
Stein aufgezeichnet wurde. Aber die erste Möglichkeit muss
ernsthaft erwogen werden, nämlich die, dass dem Dichter
jener Stelle schon Grabepigramme vorlagen, auf die er sich

bezog. Man könnte behaupten, dass der spätergeborene
Schiffer, der das Grabmal des von Hektor getöteten Griechen
betrachtet, gar nicht wissen konnte, dass der Mann vom
« glänzenden Hektor » erschlagen worden war — wenn er es

nicht auf einer Inschrift las die auf dem Sema stand.
Trotzdem scheint mir diese bestechende Annahme

abwegig zu sein auch wenn es sich herausstellen sollte, dass

die Uiasstelle einen späteren Zusatz darstellt, was ich nicht
glaube. Die zweifache Betonung des Sprechens und nicht
des Lesens : xou tots tic, elnrjai und co; tots tu; eplsi, zeigt doch
dass der Dichter nicht an eine Inschrift dachte, sondern an
einen Ausspruch, und diese Idee, der auch Werner Peek

zustimmt, möchte ich etwas weiter ausführen.
Schon Friedländer hat in seiner schönen Einleitung zum

elegischen Epigramm (Epigrammata 65-70) die einfache und
überzeugende Feststellung gemacht, dass es gut möglich ist
dass die inschriftlich erhaltenen Grabgedichte den mündlich

gesungenen Trauerliedern nachgebildet sind, dass das

Grabepigramm mit der Grabelegie eng verbunden ist.
Friedländer sieht in den längeren Epigrammen eine Verknüpfung
von sachlichen Angaben und lyrischen Reflexionen, und er
dehnt diese Betrachtung vom Grabepigramm auf das

Weihepigramm aus. Diese allgemeinen Beobachtungen lassen sich

an Einzelbeispielen gut belegen.
Eines der ältesten und längsten Epigramme stammt von

einem runden Grabbau in Korfu, der leider bis heute nicht



A. E. RAUBITSCHEK

ordentlich veröffentlicht ist. Die einzeilige Inschrift läuft in
sechs Hexametern unter dem Rande des Sockels auf dem
einst vielleicht die Statue eines Löwen lag. Der Text (Peek
G. V. 42) muss noch immer in der alten Umzeichnung gelesen
werden.

YEoü TXacuaFo MevsxpaTsoi; toSs crapia

OiavGsop yevsav' toSs S'aü-röi Sapiop I7101S1'

I5 yap "po^svfop Sajrou 91X05 • äXX' svt ~6v~o\

ÖXsto, Sapt.6c7t.ov 8e xa9ov [uu— ww — u]
npa^iji.svE5 S'auTOL y[ala]<; dato toxtplSoc; evöov

aüv Sapioi toSs crapla xaaiyve-roio tcovsGs.

Man hat oft bemerkt, dass dieses Epigramm kein grosses
dichterisches Meisterwerk ist, aber gerade darum zeigt es

uns noch klarer die Verbindung zwischen Totenrede in
gebundener Sprache und Inschrift. Man kann sich leicht
vorstellen dass diese sechs Verse, die alles wesentliche über den
Toten aussagten, über seinem Grabe gesprochen wurden
und dann auch auf dem Grabmal aufgezeichnet wurden. Die
Inschrift verewigt demnach ein Ereignis das sich anlässlich
der Begräbnisses oder anlässlich der Fertigstellung des
Grabdenkmals zugetragen hat. Das Gedicht konnte gesprochen
werden ehe es aufgeschrieben wurde.

Ein ähnliches Beispiel unter den Weihepigrammen wurde
in Krissa bei Delphi gefunden und ist leider auch nur in
alten Zeichnungen erhalten. Die Lesung ist klar mit
Ausnahme eines Wortes das aber leider von grosser Bedeutung
ist (S.E.G. 15. 351).

TacrSe y' 'AGxvatat. 8pa[xpt.]a5 Oavapicrro? sGsxe

Hspai ts, bot; xal xsvop s^oi xXsfo? auGi-rov aLFeL

Es mag sich hier um eine Weihung eines Bündels von Spiessen
handeln wie sie als Geld noch im siebenten Jahrhundert ver-



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 9

wendet wurden und die hier, wie auch in der später zu
erwähnenden Inschrift von Perachora, Drachmen, d.h. eine

Plandvoll, genannt werden; doch muss zugegeben werden,
dass die alte Zeichnung SpaFso<; bietet was unverständlich ist.
Die Weihung wurde von Phanaristos an Athena Pronaia und
an Hera gemacht, der ja auch Pheidon um jene Zeit eine
ähnliche Weihung in Argos stiftete. Am Schluss wird der
Zweck erwähnt; Phanaristos wollte immer unvergänglichen
Ruhm haben, so wie auch Piektor in der Ilias (VII, 91) sagte
to 8' sgöv xAeo? outcot' oAecrat,. Das Gedicht, das hier auf dem
Stein steht, auf dem die Drachmen aufgestellt waren, hätte
anlässlich der Weihung laut gesprochen worden sein können,

das heisst, dem Epigramm geht auch hier ein
Denkspruch voraus der durch die Inschrift verewigt wurde ; über
seine Formulierung wird noch später etwas zu sagen sein.

Es ist demnach zulässig anzunehmen, dass das

Denkmalepigramm ursprünglich eine schriftliche Fixierung eines

Ausspruchs enthält, der anlässlich eines Begräbnisses oder
einer Weihung getan wurde. Das heisst dass der in gebundener

Rede abgefasste Grabspruch oder Weihspruch älter
als die ältesten Inschriften sein kann, die ja nur in ein paar
Ausnahmefällen über das siebente Jahrhundert zurückgehen.

Einer dieser Ausnahmefälle bestätig die hier vorgelegte
Überlegung. Es handelt sich um den berühmten Becher des

Nestor dessen Text ich hier mit neuen Lesungen und
Ergänzungen von Albrecht Dihle vorlege die er selber gesondert
besprechen wird (S.E.G. 19. 6zi).

Necrropoi;: e[l[x]i: sütcot[ov] : 7roTspio[v] •

hoc, S'<x(7r)o (tö)8s [7us]cti: 7roTept[o]: aöxlxa xsvov

Ätpepjo?: ÄxLpJeCTSi: xaAAiaTE^ajvo: 'AcppoSixe?.

Wir haben hier zwei Inschriften vor uns die sich beide
auf denselben Gegenstand beziehen aber verschiedenes von
ihm aussagen. Zuerst kommt ein Trimeter der einer einfachen



TO A. E. RAUBITSCHEK

Besitzerinschrift ähnelt; dieser folgen zwei Hexameter die

behaupten, dass wer aus diesem Becher trinkt, den wird
augenblicklich Begierde nach der schönbekränzten Aphrodite
ergreifen. So ein in gebundener Rede gemachter Ausspruch
könnte vom Besitzer des Bechers laut gemacht werden und
brauchte gar nicht eingeritzt zu werden. Wie bei den vorher
besprochenen Grab- und Weihsprüchen handelt es sich auch
hier um ein erst durch die Aufzeichnung zum Epigramm
gemachtes Gedicht. Der besondere Wert dieses Gedichtes

liegt jedoch nicht nur darin dass es ein fast unabhängiger
Ausspruch ist, sondern auch in seinem Alter, denn das

Gefäss wird noch vor 700 v. Chr. datiert und gehört somit
mit der Inschrift auf der Dipylonkanne zu den ältesten

griechischen Inschriften. Übrigens ist sie der Form nach eng
der Dipyloninschrift verwandt, die auch mit dem Relativum
höc, anfängt und keinen sicheren Hinweis auf das Gefäss

auf dem sie eingekratzt wurde enthält. Während man im
Falle der schon lange bekannten Dipyloninschrift ('S.E.G.
22. 83) im Zweifel sein kann ob das Epigramm überhaupt
etwas mit dem Gefäss auf dem es steht zu tun hat, zeigt die
Inschrift auf dem Nestorbecher was dieses Verhältnis wirklich

war. Man kann sich vorstellen dass jemand mit dem
Becher in der Hand die zwei Hexameter aussprach die dann

aufgeschrieben wurden ; und das gleiche könnte auch bei der

Dipylonkanne der Fall gewesen sein. Damit scheint erwiesen

zu sein dass es ursprünglich Kurzgedichte gab, dichterische
Aussprüche, die auf Grabmäler, Weihgeschenke und andere

Gegenstände aufgezeichnet wurden als man der Schreibkunst

kundig wurde. Obgleich es sich hier um Epigramme
handelt wie sie uns von der späteren Tradition des 5. und
4. Jh. wohl bekannt sind, ist mit diesem Typus der Reichtum
der archaischen Denkmalepigramme nicht erschöpft, denn
das wichtigste Element des frühen Epigramms wurde noch
nicht erwähnt, das Epigramm als ein Ausspruch des

Denkmals.



DAS DENKMAL-EPIGRAMM

Die erste Zeile des Nestorepigramms gibt uns ein
einfaches Beispiel eines redenden Epigramms : «Ich bin des

Nestors wohl zu trinkender Becher.» Warum ist hier und in
vielen anderen ähnlichen Fällen, die Friedländer gesammelt
hat (S. 162-165, T77)> ein Trinkgefäss redend eingeführt?
Die meisten dieser redenden Inschriften hat neulich Mario
Burzachechi sorgsam zusammengetragen und eingehend
besprochen (Epigraphica 24 [1962]); leider kann ich mich
seiner Hauptthese nicht anschliessen, nämlich dass hinter
den sprechenden Inschriften sprechende Gegenstände stehen,
die als lebendig betrachtet werden müssen.

Um mit dem wohl ältesten Beispiel, dem Trimeter des

Nestorbechers anzufangen, so ist die Ergänzung von
zwar nicht gesichert aber durch viele spätere Beispiele
höchst wahrscheinlich gemacht. Um den Unterschied
zwischen NecrTopcx; toSe TtoTYjptov und Necrropos stfii 7roT7]p(.ov Zu
verstehen, müssen wir annehmen, dass der Sprecher in dem
einen Fall Nestor selber ist, in dem anderen Fall er den Becher

sagen lässt was er selber nicht sagen kann, da er nicht immer
dabei ist wenn der Becher bewundert und verwendet wird.

Diese Übertragung der Botschaft vom ursprünglichen
Sprecher auf den Gegenstand über den der Ausspruch
gemacht wird lässt sich auch beim Grabmal erkennen, das

zwar zu einer bestimmten Zeit von einem Freund oder
Verwandten dem Verstorbenen errichtet wurde, das aber darüber
hinaus den am Grabe gemachten Spruch späteren Generationen

durch die Inschrift vermitteln soll. Die objektiven
Feststellungen, wie wir sie an einigen Beispielen, nämlich den

Grabepigrammen des Arniades und Menekrates, beobachtet
haben, machen den subjektiven Angaben die vom ursprünglichen

Sprecher dem Grabmal in den Mund gelegt werden
schon früh Platz. Dabei ist es gar nicht so sicher dass die
Grabstatue, sei es nun eine Sphinx, ein Löwe, oder gar ein
Menschenbild eher als sprachfähig betrachtet wurde als eine
einfache Stele oder ein Becher, wie der des Nestor.



12 A. E. RAUBITSCHEK

Eines der ältesten gesicherten Beispiele ist das auf Thasos

gefundene Grabmal des Glaukos, des Sohnes des Leptines,
der in den Gedichten des Archilochos (fr. 115 Lasserre)
erwähnt wird und somit vielleicht noch ins siebente
Jahrhundert gehört. Was dieses grosse Denkmal einst trug, lässt
sich nicht mehr feststellen, da nur das rechteckige Fundament
erhalten ist, eine Stufe deren Quadern aus gewöhnlichem
Kalkstein bestehen mit Ausnahme von zwei Marmorblöcken
die an entsprechenden Stellen in die Längsseiten eingelassen
waren und von denen einer die folgende Inschrift trägt
(,S.E.G. 18. 338) :

rXaüpco slfd [Tvyj-

(TOC TCO Aetctivsco ' s-
Oscrav §e [es col Bpsvr-
so —atSsp.

Beide Sätze sind vom Mnetna selber gesprochen das wohl
das ganze Denkmal und nicht gerade eine sprechende Tierfigur

darstellt. Die ungenannten Söhne oder Mannen des

Brentes lassen also das Denkmal den Grabspruch weitergeben,

der nicht nur den Namen des Verstorbenen sondern
auch die Identität der Errichter des Denkmals angibt. Diese
sprechen durch die Inschrift zu dem Betrachter des Denkmals
und teilen ihm alles mit was ihnen wesentlich erscheint. So

wird die Schrift eine Übertragung und Fortführung der Rede
noch ehe sie das gesprochene Wort völlig ersetzt und ein

Eigenleben erhält. Eine Spur dieser ursprünglichen
Vorstellung ist noch in mancher unserer Anzeigen erhalten die
in unserem Namen Einladungen aussprechen und Hochzeiten

oder Todesfälle bekannt geben. Von einer Lebendig-
machung ist in keinem dieser Fälle die Rede.

Manchmal hat man jedoch den Eindruck, dass der

Sprecher Worte einer Grabstatue in den Mund legt die von
ihr und nur von ihr gesprochen werden können. Aber das

ist eine dichterische Fiktion und es ist nicht erstaunlich, dass



DAS DENKMAL-EPIGRAMM D

unser ältestes und bestes Beispiel als ein Gedicht Homers
bezeichnet wird (Peek, G.V. 1171).

1 XaXx?) TcapOevop elpu, lVK8ou 8' £7U G7)fxaTO<; 3j(i,ai.

2 "Ocpp' (vel ear') av üScop re vay) xai SsvSpsa jraxpa ~s0y]Xv)

3 -qeXioc; S'äviuv cpcdvT] Xapucpa re <tsXt)V7],

4 xai TTorapi-ol —X7)0ü)cti, 7repixXü£yj 8s OaXacrcra

5 ai)Toü TyjSs [rsvoucra 7ioXuxXaÜTip sttl T'jirßw

6 <j7i[iav£<v> —aptoüat, MtSap ort tyjSs rsOa~rca.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass das hier vorliegende
Gedicht in den Mund der Statue eines weiblichen Wesens

gelegt wird, wohl einer Sphinx deren Bronzebild das Grabmal

des Midas krönte (siehe L. Weber, Hermes 52, 1917,
543-544). Historisch betrachtet hat George Huxley (Greek
Roman and Byzantine Studies 2 [1959J 94-96) es wahrscheinlich
gemacht dass der grosse König Midas, um 700 v. Chr. enge
Beziehungen zur Griechenstadt Kyme hatte, aber diese

Verbindung gibt uns keinen Beweis dafür, dass das vorliegende
Gedicht schon zu dieser Zeit geschaffen und auf Stein oder
Bronze eingetragen wurde. Plato zitiert die ersten und letzten

zwei Zeilen (Phaedr. 264 c) und Diogenes Laertius gibt
an (I. 6. 89) dass das Gedicht nach einem Zitat des Simonides

von Kleoboulos von Lindos und nicht von Homer
stammt. Da sich die Verse des Simonides anscheinend
auf unser Epigramm beziehen, ist dieses, so wie wir es

vor uns haben, schon im späten 6. Jh. bekannt gewesen
(siehe aber Weber, loc. cit. 536-545). Schon von Plato wurde
betont dass das Gedicht sowohl von vorn wie von hinten

gelesen werden konnte (oöSev Stäupst auroö irpcorov 4

ücrraTov ti Xeysaöai.). Das trifft aber für sechs untereinander
stehende Hexameter nicht zu, und daher hat man schon seit

langem die zwei mittleren Verse die Plato zwar nicht wieder
gibt die aber durch das Zitat des Simonides beglaubigt sind,
als späteren Zusatz weggestrichen. Es wurde aber, soviel ich



14 A. E. RAUBITSCHEK

weiss, die Frage gar nicht aufgeworfen wie denn dieses

Gedicht tatsächlich aufgezeichnet war, das heisst wie die
Verszeilen auf dem Inschriftträger verzeichnet waren. Die
einzige Angabe die wir darüber besitzen steht in der Vita
Homeri, die dem Herodot zugeschrieben wurde (n), wo es

heisst dass Homer nach dem Tode des Midas auf Ansuchen
der Verwandten noisi TO s7UYpocfXfra toSs TO stl xal vüv ex!

TYj? cjty)X7)i; tou [i,vr)piaTO<; tou TopSlew kTziyiygomiaj. (ütv/oi
Teaarape«;). Wenn man in dem Wort cttyjXtj einen verlässlichen
Hinweis auf die Form des Grabmals sehen darf so würde es

sich wohl um eine Säule handeln wie beim Säulendenkmal
des Xenvares (Peek, G. V. 5 2), das noch gleich zu besprechen
sein wird. Die Sphinx würde also auf einem ionischen

Kapitell gesessen haben, was auch für Kleinasien die passende

Säulenbekrönung wäre, und wie wir sie von der Säule der
Naxier in Delphi und von anderen Weih- und Grabdenkmälern

der Zeit um 600 v. Ch. kennen. Freilich aus dem
frühen 7. Jh. sind uns keine ionischen Säulen bekannt. Was
den Platz der Inschrift selber betrifft, so könnte sie
entweder auf dem Abacus des Kapitells, oder in den Kanne-
luren oder auf dem Postament gestanden haben, ich
glaube aber dass man hier eine Entscheidung treffen kann
die der Form des Gedichtes gerecht wird. Dieses besteht

augenscheinlich aus drei Teilen die miteinander so verbunden
sind dass die mit 0902 oder scrre eingeleiteten drei Zeilen
sowohl auf das vorhergehende xsipiai wie auf das folgende
piivouua bezogen werden können, und dass die erste oder die

letzten beiden Zeilen (in umgekehrter Ordnung) den Anfang
machen können. Diese Überlegung legt die Vermutung
nahe dass das Epigramm so in drei oder vier Kanneluren
eingeschrieben wurde dass der erste Hexameter in einer
stand, die nächsten drei in der links oder rechts
danebenstehenden Kannelur, und die letzten beiden Hexameter in
der darauf folgenden Kannelur (oder den beiden folgenden
Kanneluren). Steht nun der Betrachter vor der Säule so kann



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 15

er entweder mit der linken oder der rechten Zeile zu lesen

anfangen und er erhält in jedem Fall ein vollständiges
Gedicht. Dass es sich hier um ein sehr altertümliches Denkmal

gehandelt haben muss ist ganz klar, obwohl es keineswegs

sicher ist dass es noch aus dem frühen 7. Jh. stammt
(siehe X. I. Kapooi(oo, 'E7UTup.ß!.ov XpyjCTToö Taoüvra 561-562).

Die Frage, ob ein Grabdenkmal eine geraume Zeit nach
dem Tode des Mannes errichtet wurde dessen Andenken es

ehrt, wurde schon anlässlich des sich auf Glaukos, den
Sohn des Leptines, beziehenden Epigrammes erwähnt, und
sie muss auch im Zusammenhang mit dem Midasepigramm
erwogen werden. Während diese Beispiele ziemlich unsicher
sind, besitzen wir noch Reste des Grabmals des Archilochos
das erst eine oder gar zwei Generationen nach seinem Tode
errichtet wurde. Das erst vor fünf Jahren in Paros gefundene

und noch unveröffentlichte ionische Kapitell gehört
wohl der ersten Hälfte des 6. Jh. an und kann mit
früharchaischen samischen Kapitellen wie mit dem berühmten

Kapitell der Naxiersäule verglichen werden. Auf
der Oberseite befindet sich nun eine tiefe Einarbeitung die

zur Aufnahme einer Grabfigur und zwar einer Sphinx diente
wie auch sonst archaische Sphingen mit Zapfen in Kapitelle
eingelassen wurden. Der Inhaber dieses Grabmals das wie

gesagt nicht lange nach 600 v. Ch. anzusetzen ist, wird in
einem Epigramm genannt, das um 400 v. Chr. in den
wagrechten Teil des Voluten canalis eingetragen wurde, nachdem

die Verzierung abgemeisselt worden war. Dieses

Epigramm zeigt nun dass es sich um das Grabdenkmal des

Archilochos handelt (Daux, B.C.H. 85, 1961, 846-847):

'Ap^lAo^o? HäcioQ TsAsotxAeoi; evöaSs xecrai

to Aoxifio? [iv7)(i.r)'iov 6 Nsoxpecovro? toS' sGrjxev.

Ursprünglich wollte man annehmen dass das Epigramm
in die Zeit seiner Eintragung gehört und dass das hoch-



i6 A. E. RAUBITSCHEK

archaische ionische Kapitell daher für das Grab des Archi-
lochos wiederverwendet wurde. Aber Kontoleon, der diesen

Vorschlag während der dem Archilochos gewidmeten
Tagung der Fondation Hardt machte (Archiloque, Entretiens
X, 45-46; XapicrTTjpiov Eip A.K. 'OpXavSov 415-416), hat mir
jetzt brieflich versichert, dass er bereit sei anzunehmen, dass

das Kapitell zum ursprünglichen Grabdenkmal des Archilochos

gehörte, das erst im sechsten Jahrhundert errichtet
wurde, und dass das Epigramm ursprünglich auf einem
anderen Teil des Denkmals stand und anlässlich der Errichtung

des Archilochium (Arstt., Rh. 1398/b 11) um 400 v. Chr.
auf dem Kapitell selber aufgezeichnet wurde.

Wir sind davon ausgegangen die « sprechenden»
Epigramme zu erklären und haben gesehen dass im allgemeinen
das Denkmal den Ausspruch seines Errichters in dessen

Worten wiedergibt, dass aber ein Dichter die Worte eine

Grabfigur selber sprechen lassen kann. Eines der besten und
vielleicht das früheste Zeugnis dieser Art ist das dem Homer
zugeschriebene Midasepigramm das der Grabstatue einer

Sphinx in den Mund gelegt wird. Andererseits gibt es Denkmäler

in denen die Inschrift nicht von einem Abbild einer
lebendig gedachten Figur sondern von einem ganz unlebendigen

Pfeiler oder einer unlebendigen Säule gesprochen
gedacht wird. So steht auf einem hocharchaischem dorischen

Kapitell das auf Korfu gefunden wurde das einfache

Epigramm (Peek G.V. 52).

XraXa SsvFapsop toü Msfipiop sifF etc! rüpioi.

Die Verwendung des Wortes cnraCkx wie des Ausdruckes
E7u -üfi.01 (rupißco) zeigt den Einfluss der epischen Sprache,
wie wir sie zum Beispiel in IL XI, 317 ausgedrückt finden:
crTyjXT) xsxXifxsvop <xvSpoxv]Tcp era -njgßcp; oder in Od. XII, 14:

Tugßov xeüavTep xal sra cn;y)A7)v IpucavTsp. Es unterliegt wohl
keinem Zweifel, dass der Zusammenhang zwischen Epos und



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 17

Epigramm nicht nur formal und sprachlich ist, sondern auch
sachlich sein muss. Es mag dahingestellt bleiben ob Homer
hier auf eine heroische Sitte anspielt oder sich nur auf die zu
seiner Zeit übliche Sitte bezieht, dass aber das homerische
Grab dem archaischen entspricht ist sicher und fur unser
Verständnis des Urprungs der archaischen Kultur aus der

Wiedererweckung der Heroenzeit von grosser Bedeutung.
Zugleich sehen wir in dem Grabmal des Xenvares nicht nur
die heroisch-epische Tradition sondern auch die künstlerische

Neuschöpfung der archaischen Zeit die sich nicht nur in
dem auf Stein eingetragenen Epigramm zeigt, sondern in
dem prächtigen dorischen Kapitell, eines der ältesten und
schönsten seiner Art, so schön dass es allein als ayaXga zu
bezeichnen ist und keiner weiteren Zutaten bedurfte. In so

einem Denkmal hat der heroische Geist einen neuen
Ausdruck gefunden der dann fur die Jahrhunderte der Klassik
massgebend wurde.

Trotzdem dürfen wir uns nicht vorstellen dass die Säule

mit dem schönen dorischen Kapitell als lebendig gedacht
wurde und dass deshalb das Epigramm in der ersten Person

abgefasst ist. Die Säule spricht nicht, sie lässt sich lesen,
sie vermittelt dem Beschauer etwas das ihm sonst nicht
mitgeteilt werden kann, das Epigramm wird zum Teil des Denkmals

und wird daher so ausgedrückt wie es dem Künstler
natürlich scheint. Wenn ein Bildhauer oder ein Maler ein

paar Jahre später ein Bild des Hermes schafft so spricht
dieses Bild auch direkt zum Beschauer und wenn der Künstler
nicht sicher ist dass seine Darstellung ganz klar ist und dass

seine Mitteilung durch das Bild vermittelt wird, dann setzt
er ein paar Worte hinzu wie 'Epfi% eijxl KuXXyjvio? (Kirchner,
Imagines2 6) die nicht mehr und nicht weniger sagen als das

Bild selbst aber es noch verdeutlichen und daher den
Beschauer ebenso direkt ansprechen wie das Bild selber.

Diese Erklärung des sprechenden Epigrammes die auf
den schönen Betrachtungen von Chrestos Karouzos (Aristo-



i8 A. E. RAUBITSCHEK

dikos 33-38) aufbaut, darf noch durch ein weiteres Beispiel
bestätigt werden das mit dem schon vorher erwähnten
Weihepigramm des Phanaristos aus Krissa zu verbinden ist, da

es sich auch hier um die Weihung von Bündelgeld handelt.
In den Ausgrabungen des Heraheiligtums in Perachora
wurde eine Reihe von hochaltertümlichen Inschriften
gefunden, die von den Ausgräbern mit Überzeugung noch
ins dritte Viertel des 7. Jh. gesetzt wurden und die jedenfalls
in die Zeit um 600 v. Chr. gehören in der die Einführung
gemünzten Geldes durch Pheidon von Argos stattfand. Auf
einer dieser Porosblöcke steht nun das Epigramm (S.E.G
15. 193):

Apa^fra eyo, Hepa Xsi>9[6Xsvs, xeipwa Iv ad>]X5«

Die Ergänzung ist zwar nicht sicher, wenn aber ev aüjXäi

angenommen wird so kann dazwischen nur ein Wort wie

xeijiai fehlen. Wir können hier bei aller Kürze das wesentlich
Neue des Epigramms erkennen worin es über die

Aufzeichnung eines mündlich gemachten Ausspruchs hinausgeht

und seine eigene Form und raison d'etre findet — es

ist ein wesentlicher Bestandteil des Denkmals auf dem es

steht, das ohne die Inschrift entweder unverständlich oder
schwer verständlich ist. Dafür hat auch das Epigramm selber

an Unabhängigkeit verloren und kann kaum ohne das Denkmal

auf dem es steht gedacht oder verstanden werden.
Diese zwei Weihinschriften von Krissa und Perachora

erlauben uns den Ursprung des Weihepigramms selber

ganz kurz zu besprechen. Auch hier sind wir berechtigt auf
dieselbe Iliasstelle (VII, 82-83) zurückzugehen die schon

anfangs im Zusammenhang mit dem Grabepigramm
erwähnt wurde. Sagt doch Hektor dass er nach dem Siege
über seinen griechischen Gegner

teuxsix auXf]CTCC<; oI'cto) 7ipoTt "IXiov Epf)v,

xal xpepioco 7ipcm vtjov 'AttoXXwvop exa-roto.



DAS DENKMAL-EPIGRAMM *9

Hektor hätte somit die Waffen des getöteten Griechen
zum Apollotempel getragen und sie dort aufgehängt. Es
handelt sich hier zweifellos um eine Weihung wie wir sie

vom 7. Jh. an durch zahlreiche Beispiele in vielen griechischen

Heiligtümern belegen können. Besonders in Olympia
wurden viele Waffen gefunden die alle wohl von Weihungen
wie der des Hektor stammen. Inschriften tragen diese Waffen

von Olympia erst seit dem 6. Jh. (E. Kunze, VIII. Bericht,

Olympia, 83-110), während sich auf kretischen Waffen des

7. Jh. schon Inschriften finden, die den Namen des Siegers
und somit der Weihenden aber nicht des Besiegten enthalten.
In der früheren Zeit waren die Waffenweihungen und alle
anderen Weihungen namenlos, und als die ersten
Weihinschriften auftraten, hatten sie einen anderen Charakter
als die ältesten Grabinschriften. Diese zeigen ganz klar die

Verbindung mit dem Begräbnis und der damals gesprochenen
oder gesungenen Totenklage, und diese elegische Stimmung
bleibt den Grabepigrammen stets erhalten. Das Weihepigramm

stammt jedoch aus dem Gebet das nach der Weihung
an die Gottheit gerichtet wurde. Auch das kennen wir schon

von Homers Ilias wo Chryses in seinem Gebet an Apollo
darauf hinweist dass er in der Vergangenheit viele Opfer
dargebracht hat und daher jetzt um die Erfüllung seines

Wunsches bittet. So erklärt es sich auch, dass die meisten
Weihinschriften auf die Weihung als in der Vergangenheit
liegend zurückverweisen, aber das Gebet im Optativ
aussprechen.

Als Beispiel mag uns das älteste erhaltene Weihepigramm
dienen das nach dem Stil der Bronzestatuette auf der es

eingetragen wurde ins frühe sechste oder gar ins späte
siebente Jahrhundert datiert wird (Jeffery, Local Scripts of
Archaic Greece 94, No. 1) :

MocvtixXo? fx' avs0sxs FexaßoAoi. apyupoToxam

ta? SsxaTaq* tu 8s tDoißs 8i8ol ^aplfsTrav äfi.oi[ßav].



20 A. E. R \UBITSCHEK

Das Weihgebet war so abgefasst, dass der Weihende
erklarte, er habe etwas dem Gott geweiht, und dann seinen
Wunsch hinzufügte. In der Aufschrift hat dann das

Weihgeschenk die Rolle des Weihenden übernommen und es

erklart seinem Wunsche gemäss: mich hat der Weihende

geweiht, dann wendet es sich m seinem Namen an die Gottheit:

Phoibus, mögest Du ihm seinen Wunsch erfüllen.
Die berühmte, von Mantiklos dem Apollo geweihte

Statuette wird auf Grund ihres Stiles und der Sprache und
Form ihrer Inschrift fur bootisch gehalten, und diese

Zuweisung erinnert uns an die drei berühmten Epigramme
die Herodot im Heiligtum des Ismenischen Apollo m
Theben sah und kopierte (V. 59-61). Sagt er doch von ihnen
dass sie m kadmeischer Schrift geschrieben waren und dass

die KaS|j.y)ia Ypa(i(iara den ionischen Buchstaben recht ahnlich
seien (tcoXXcc öjioia cvra toZai Tamxoiai). Das heisst, dass sie

im altertumlichen bootischen Alphabet abgefasst waren. Die
Inschriften selber standen auf drei Dreifussen, die

Weihungen der mythischen Zeit waren:

a) 'ApitptTpUOV (T ävE0EXS VSÖV d-7TO TsXsßodov.

b) Txcdop 7iuY[iaxsov fie fsxaßöXoi. 'AtoXXov.

vixaaap ävsGsxe xstv TCspixaXXsp a.yaXij.a,

c) AaoSdjiap TpiTioS' carrop suoxottoi. '4ttoXXov(,

fxouvapyeov äveösxe teiv TiEptxaXXsp aYaXfia.

Wenn diese Inschriften auch nicht aus der Heroenzeit
stammen, so waren sie doch in den Tagen der Herodot
schon hochaltertumkch und gehören demnach noch ms
frühe sechste oder spate siebente Jahrhundert. Von einer
Fälschung kann kaum che Rede sein, wohl gaben aber die
Inschriften eine Tradition wieder, die m eine noch frühere
Zeit zurückreichte und sich an die hochaltertumlichen Drei-



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 21

füsse wohl geometrischer Zeit anknüpfte. Als man dann

Inschriften aufzuzeichnen anfing, war es natürlich dass man
die drei Dreifüsse mit Inschriften versah die ihre
überlieferte Bedeutung klar machten. Es ist nicht einmal sicher,
dass Herodot die Sachlage nicht so verstand, denn hier wie
an anderer Stelle (V. 5 8) wo er von ®oivwd]ia ypapipiaTa spricht,
die auch den ionischen ähnlich waren, lässt er erkennen dass

er diese Übernahme der Schrift von den Phönikern nicht in
die heroische Zeit setzt, sondern zwei- oder dreihundert
Jahre vor seiner eigenen Zeit als die Griechen von den

Phönikern die Schrift lernten (oüx sovtoc Ttplv "EXXvjai., ü>c, efiol

Soxei). Obgleich in der Form von Weihinschriften, und daher
dem Weihgeschenk sozusagen in den Mund gelegt, sind
diese Inschriften zugleich auch Beischriften die die Bedeutung

des Gegenstandes auf dem sie stehen erklären.
So dürfen noch ein paar Bemerkungen zu den ältesten

metrischen Beischriften unsere Betrachtungen über das

Denkmalepigramm abschliessen. Beischriften haben den einzigen
Zweck eine bildliche Darstellung zu erklären, und wenn
man bedenkt dass die archaische Kunst noch nicht die später
geläufige mythologische Kunsttypologie entwickelt hat, so
ist es verständlich dass sie sich so oft wie möglich der
Beischriften bediente. Solche einfache Beischriften sind uns von
der frühen Vasenmalerei wohlbekannt und auch die ihr
gleichzeitigen Schildbänder, die um 600 v. Chr. anzusetzen
sind, zeigen gelegentlich Namensbeischriften.

Ein gutes Beispiel aus dem frühen 6. Jh. findet sich auf
einem Gefäss das wir allgemein arrhyballos nennen und das

vor einigen Jahren in Korinth gefunden wurde (SEG 14.

303; AJA 69, 1965, Tafel 56) und in Darstellung und
Inschrift ganz einzigartig ist. Links von dem Flötenspieler
steht sein Name IIoXütsptoi;, und in einer Schlangenlinie um
den springenden und die drei stehenden Tänzer steht der Vers

Ilupftai; TcpoxopeuopiEvoc; aüro 8s F01 ÖXtox.



22 A. E. RAUBITSCHEK

Die ersten zwei Worte « Pyrrhias vortanzend » beziehen
sich zweifellos auf den springenden Jungen, und auch das

Ende des Hexameters muss sich auf ihn beziehen, nach Ausweis

des cxütö 8e das an die wiederholte Verwendung von
aÜTo? im Epigramm des Menekrates erinnert. Die Frage ist
nur ob der Vasenmaler, das von ihm angefertigte Gefäss

eine Olpe nannte und in dem Verse auf die von ihm
dargestellte Szene aus dem Leben des Pyrrhias hinwies und ihm
die Olpe widmete, oder ob wir die Möglichkeit erwägen
sollen, statt oAttoc, (xoXtccc zu lesen um anzunehmen, dass die

Molpe dem Pyrrhias gilt. Jedenfalls haben wir hier ein
treffliches Beispiel für Namens- und Versbeischriften die
Szenen korinthischer Künstler erklärend zur Seite standen.

In jene Zeit gehört auch die berühmte Lade des Kypselos
die von dessen Nachkommen in Olympia gestiftet wurde
(Pausanias V.17.5). Von Kypselidenweihungen wissen wir
auch sonst; eine Goldschale mit der Inschrift Ku^eXtSai ävs0ev

HepaxXstat; (SEG 14. 302) ist ins Museum von Boston
gelangt; auf eine andere spielte schon Piaton an (Phaedr.

236 b), sowie andere Schriftsteller der klassischen Zeit. Sie

wurde in den Piatonscholien zitiert ist uns aber erst im
Lexikon des Photios (s.v. Ku^sAiScov dcvaöspia) erhalten

(Geffcken 36):

Ei po] lyw xpuusop (jcpupfjXaTOi; eipu xoKoggoc,

s^cüAyjp s Kut[isA(.8av yevsa.

Das Gedicht drückt in poetischer Umschreibung aus dass

die Kypseliden eine aus Gold gehämmerte grosse Statue
geweiht haben und daher den Gott um die Erhaltung ihrer
Herrschaft bitten, ein Gedanke der völlig in die Überlieferung
archaischer Weihungen gehört aber nicht der Formelsprache
der anderen Weihepigramme folgt. Die berühmte Lade hatte
anscheinend keine Weihinschrift die dem Pausanias
bemerkenswert genug erschien um sie wiederzugeben, aber es stan-



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 23

den auf ihr viele in Verse gefasste Beischriften die Pausanias

mit grosser Mühe abschrieb da sie in altertümlicher Schrift
geschrieben und oft in Bustrophedon-Ordnung aufgemalt
waren (V. 17.6): Ypa.(j.jX0CCTE. TOI? dpyaloi? ysypxppiva xal xa psv

I? süGü aöxüv si, ox/jpaxa 8s aXXa xcov ypappaxuv ßouarpo-

cpijSöv xaXoüaiv "EXXtjvs?. Zweifellos hat sich also Pausanias

sehr für die Inschriften interessiert und sie so gut er konnte
abgezeichnet. In der Regel gaben die Beischriften nur die
Namen der dargestellten Personen und manchmal hat der
Künstler auch nicht einmal den Namen hinzugefügt; so sagt
dann auch Pausanias enttäuscht (V. 17. 9-10) tocott]? t% yuvat-
xö? s-rclypappa piv a-rcscm YjTi<; scm — und weiter unten — xö 8e

övopa stcI tt) 'AXx^cttiSi ysypauxai povy). Das zeigt dass Pausanias

alle Beischriften als Emypdppaxa bezeichnete. Andrerseits

war die Beischrift bei leicht zu erkennenden Helden wie
Herakles nicht nötig (V. 17. 11): axs 8s toü 'HpaxXsou? Övxo?

oüx äyvdxTTou toü te aGXoo yapiv xal stcI tw ayyjpaxi., to ovopa
oüx ECTTiv etc' aÜTW ysypappsvov. Tod und Schlaf (©avaxov te
xal "Ttcvov) hätte Pausanias auch ohne Beischriften erkannt,
tjuvsivat. 8s xal avso twv STCLypappdxcov (V. 18. 1).

Uns interessieren natürlich vor allem die Versinschriften
die alle auf der zweiten und vierten der fünf Bilderzonen
stehen, die wohl die Hauptzonen des ganzen Kunstwerks
waren. Pausanias sieht hier einen Mann und eine Frau die
erst durch den Hexameter identifiziert werden (V.18.2):
Ta Ss e? tov avSpa te xal yuvaixa ETCopev7)v aüxM xa etct) SrjXot.

xa E^apsxpa * Xsyst. yap Si) oüxco? •

a) "I8a? MdpTCY)(TCTav xaXXlacpupov, av ol 'AtcoXXcov

apTCaas, xav Eüavoü ayst. tcocXlv oöx aexoucrav

Das nächste Bild das einen Vers beigeschrieben hat zeigt
Medea auf einem Thron mit Jason und Aphrodite (V. 18. 3)

ysypaTCxai. 8e xal ETuypappa etc' aüxoi?"

ß) Mv)8Ei.av 'Iacrwv yapssi, xsXexai. 8' 'AtppoSlxa.



24 A. E. RAUBITSCHEK

Die anderen Epigramme mögen schnell zitiert werden
ohne ihren Zusammenhang zu geben (V. 18.4-19.6), doch
darf darauf hingewiesen werden dass wir in fast allen Fällen
bewusst beschreibende und erklärende Sprüche vor uns
haben; das wird dadurch angedeutet, dass in fünf Fällen die

Hauptfigur mit dem hinweisenden Fürwort oüxo<; oder 68s

bezeichnet wird, was zwangslos zu den berühmten beschreibenden

Epigrammen der hellenistischen und der späteren
Zeit überleitet. Aber die Sprache der Epigramme ist episch
und die epischen Formeln sind leicht zu erkennen. Der
Verfasser der Sprüche war eben entweder ein Rhapsode oder
zum mindesten mit der epischen Tradition wohl vertraut.
In derselben Hauptzone wie die Idas- und Medeaepigramme
stehen auch die folgenden zwei:

y) AaxotSa? outoi; xa^' aval; sxaspyo«; 'AtcoXXojv

Moüaat, 8' äjxcp' aüxov, ^apfsi«; xaxapysi.

8) "AtXclc, oüpavov oöx05 syst., xa 8s piaXa ^edyjaei.

Auf der vierten Zone sieht Pausanias das Bild der Dios-
kuren die Helena wegführen während Aithra auf dem Boden

liegt; dazu sagt er (V. 19. 3): IraypajApia 8s S7i' aüxoiq snot; xs

s^apisxpov xal 6v6(xaxo<; saxiv kvoq srcl xcö s^apisxpco 7tpo0Y)X7) *

s) TuvSaplSa 'EXsvav (pspsxov, Ai'Gpav 8' sXxsxov 'A0ava0ev.

Die Frage erhebt sich ob wir hier einen Zusatz zum Hexameter

vor uns haben wie Pausanias angibt und Hommel
durch Beispiele belegt hat (Rh. Mus. 88, 1939, 198-206;
Friedländer, Epigrammata zu 54 e), oder ob ein Hexameter
und ein weiteres ergänzendes Wort aus einem grösseren
Zusammenhang geschnitten wurden.

Q 'IcpiSaptai; ouxcx; xs Kocov 7tspi(j,apvaxai aüxoü.

7)) Oüxoi; gsv <t>oßo£; scixl ßpox&v 6 8' e/cov 'Ayagsfxvcdv.



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 25

0) 'Eppista? 68' 'AXs^avSpw Selxvum Staixrjv

tou s'iSou "Hpav xal 'A0avav xai 'AtppoSLav.

1) AÜa? KaaaavSpav a7r' 'AOavouap Aoxpöp sXxet.

Die Bedeutung all dieser Versbeischriften liegt in der
abschliessenden Bemerkung des Pausanias (V.19.10), dass

der Künstler der Lade unbekannt ist und auch jemand
anders die Epigramme verfasst haben mag, dass aber ihre

Hauptvorlage das Epos des Korinthers Eumelos war, was

man besonders an seinem delischen Prosodion sehen kann:

T7)£ 8s UTTOVOtap TO TtuXu SQ EÜfA7]XoV TOV KoptV0lOV sI^SV 7)|Vv,

aXXcov ts svsxa xal tou rcpocroStou piaXicrTa o e-ttoItjcjev s<; AsX<poöe.

Diese Stelle wurde allgemein als ein Zeugnis für Eumelos
als Verfasser der Epigramme der Kypseloslade aufgefasst und
abgelehnt, zuletzt auch von Bowra (Cl. O. 13, 1963, 147),
aber Pausanias spricht nur von der Ö7rovoia und nimmt
wohl an, dass der Künstler der Lade und der Verfasser der

Epigramme, ob sie nun identisch waren oder nicht, sich auf
das Werk des Eumelos, des einheimischen epischen Dichters
bezogen. Die Bedeutung dieser Überlegung für die Kunst
Korinths und seines Einflussgebietes kann hier nicht weiter
verfolgt werden, aber die bezeugte Verbindung der Epik
des 8. und 7. Jh. mit der Epigrammatik des 7. und 6. Jh.
darf hier ganz kurz verfolgt werden.

Es fallt sofort auf dass viele der ältesten Epigramme aus
dem korinthischen Kreis stammen, aus Megara und Böotien,
aus Delphi und Perachora, und vor allem aus Korfu, und
dies sind gerade auch die Epigramme die viele homerische
Formeln zeigen und im allgemeinen der homerischen
Tradition folgen. Während Paul Friedländer das Vorbild
Homers und der Epik für die frühe Epigrammatik stark
betont hat, wurden von verschiedener Seite neulich
Einwände gemacht, zuerst von Werner Peek (IlstpaTa Teyyrfi,
Wiss. Zt. der Universität Halle, 4, 1954/55, 2. Heft, 235-237),



2 6 A. E. RAUBITSCHEK

der Friedländers Homereinfluss für übertrieben hielt, dann

von T. B. L. Webster (Glotta 38, i960, 251-263), der
zwischen homerischem Wortgut und unhomerischer Dichtersprache

unterscheiden wollte, und schliesslich von James

Notopoulos (Hesperia 29, i960, 194-196), der behauptete
dass sich die Versinschriften jener Frühzeit nicht auf das

Epos beziehen, sondern auf die mündliche Überlieferung,
auf die die Rhapsoden selber zurückgreifen. Jede dieser
Ansichten hat sehr viel für sich und ist auf Beobachtungen
begründet deren Verlässlichkeit sich nicht leugnen lässt.

Das Epigramm verdient aber auch aus sich selbst erklärt
zu werden. Homerische Überlieferung, mündliche Tradition,

zeitgenössische Poesie, Grab- und Weihkult, all diese

Elemente haben zur Formung des Epigramms beigetragen,
sie waren sozusagen das Rohmaterial aus dem das

Denkmalepigramm geschaffen wurde, aber die Schöpfung selbst

darf nicht mit der Summe der Elemente des Geschaffenen
verwechselt werden, und dieser Schöpfung des

Denkmalepigramms müssen wir jetzt in der Diskussion versuchen
näherzukommen.



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 27

DISCUSSION

M. Pfohl: Im Anschluss an Herrn Raubitscheks Hinweis, dass

es im geistigen Bereich keine Schöpfung de nihilo gebe, möchte
ich auf die phönizischen Vorbilder der griechischen Inschriften
verweisen. Die Forschung hat bisher meist nur die Formen und

Verwendungsweisen der Buchstaben berücksichtigt, kaum die

Sprachformeln und die Kompositionsformen der inschriftlichen
Texte. Nun zeigen aber die Inschriften des 8. und des 7. Jh. bereits

ein ausgeprägtes Formular, und wir müssen daran denken, dass

die Griechen mit dem Alphabet auch die Idee, Inschriften auf
Grabsteine (weniger auf Weihdenkmäler) zu setzen, von den

Phöniziern übernommen haben. Wenn wir nun den phönizischen
Bestand betrachten, werden wir erkennen, dass gewisse
griechische Formeln Übersetzungen phönizischer Modelle sind. Ich
mache darauf aufmerksam, dass derlei Forschung erst noch
betrieben werden muss, was jetzt um so eher möglich ist, als

genügend phönizische Dokumente zur Verfügung stehen. Ich
weise u.a. auf die phönizische Grabinschrift aus der ersten Hälfte
des 9. Jh. hin, die man jüngst auf Cypern fand und die Dikaios
in seinem Museumsführer von Nicosia 1953 veröffentlicht hat.

Auf den ganzen Komplex haben bisher nur Paul Friedländer,
Epigrammata, in einer kurzen Anmerkung und Eduard Norden,
Aus altrömischen Priesterbüchern, hingewiesen.

M. Labarbe: M. Raubitschek a souleve le difficile probleme
du rapport entre la litterature ecrite et la litterature orale. Au point
de vue formel, l'epos a certes influence l'epigramme archa'fque

(comme il a influence les premieres productions du lyrisme).
Mais la tradition epique ne suffit pas ä expliquer l'apparition, au

VIIe siecle, de ce genre indubitablement nouveau, caracterise ä la
fois — sans parier du metre — par sa presentation ecrite et par



28 DISCUSSION

un singulier effort de concision. Je ne puis croire que les premieres
epigrammes aient ete la simple transcription, la simple
perpetuation par l'ecriture, de vers recites lors d'une inhumation ou
d'une dedicace. Car, dans cette hypothese, on ne voit pas pour-
quoi le poete aurait renonce ä retirement de l'idee, ä la prolixite,
au delayage meme, si frequents et si comprehensibles dans le

style oral j usque-lä traditionnel. On l'imagine mal disant deux

ou quatre vers devant un auditoire, puis se taisant. Non, ce qu'il
faut admettre, c'est qu'il composait expressement pour le monument.

Le procede qui consiste ä faire parier celui-ci (« Ich-Rede »)

ne s'accommode pas d'une autre explication; par surcroit, il est

remarquable que, dans les dedicaces, on ait l'aoriste (<xve0t]X£), et

non point le present.

M. Raubitschek: Das Verhältnis zwischen Epos und

Epigramm ist so zu verstehen, dass Leute, vielleicht Rhapsoden, die

die Sprache des Epos kannten, die kurzen Gedichte verfassten,
welche auf Grab- und Weihdenkmälern und auf Gegenständen
wie dem Nestorbecher aufgeschrieben wurden.

M. Dihle: Der Unterschied zwischen mündlicher und schriftlicher

Dichtung besteht bekanntlich darin, dass der mündliche
Dichter Formeln, der schriftliche konzipierende Wörter als

Elemente seiner Poesie verwendet. Die Einheit des epischen Stiles

von der mündlichen zur schriftlichen Epoche beruht darauf, dass

der schriftlich erfindende Dichter seine Ausdrücke aus alten und

neuen Wörtern nach den Modellen der alten Formeln bildet. Im
Fall der frühen Inschrift vom Nestorbecher kann man bereits

Indizien für die schriftliche Erfindung erkennen: zwei Mal
verwendet der Verfasser, der doch mit einem in den erhaltenen Epen
nicht belegten aber nach homerischer Konvention gebildeten
Ausdruck xaAAuTTeqjavou 'A<ppoSiT7)<; in epischer Tradition steht,
das Wort 7toT?)piov, das in der ionischen Prosa und bei den Lesbiern

— hier sicherlich als Entlehnung aus der Umgangssprache —
zuerst vorkommt und dem epischen Vokabular fremd ist. (Bei
Homer gibt es xü-sAXov, Silvas und xotüAy), also mehrere Bezeich-



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 29

nungen zur Auswahl.) Wo man derartige Einzelwörter in die

epische Kunstsprache eindringen sieht, liegt der Schluss auf die

schriftliche Entstehung des Textes nahe.

Die Fähigkeit dessen, der die zur Wiedergabe grosser
Zusammenhänge entwickelte Sprachtechnik des Epos erlernt hat,

gelegentlich auch konzis und pointiert mit Hilfe eben dieser

Kunstsprache zu formulieren, ist durch die Gnomen bei Homer
und vor allem bei Hesiod reichlich bezeugt. Wer eine Gnome
wie solche der 'YTroGyjxat, Xeipcovo? prägen konnte, vermochte
auch eine kurze Grabschrift in epischer Sprache zu erfinden.

M. Gentiii: Le locuzioni epiche sono piü frequenti nelle

iscrizioni per persone morte in guerra e che si sono distinte per
atti di valore. £ interessante, sotto questo profilo, rilevare la dif-
ferenza tra l'iscrizione per Arniada morto combattendo presso le

navi sulla riva dell' Aratto e l'epigramma sepolcrale da Corcira

per Menecrate. Nella prima gli epicismi sono piü frequenti, e il
motivo e evidente : per commemorare Yarete di un combattente,
l'autore poteva disporre largamente del repertorio formulare e

lessicale epico. Per il secondo invece, che commemora i meriti
politici di un prosseno di Corcira, la lingua epica non offriva una
identica diponibilitä: Trpo^evfop non e omerico, come non e ome-
rico Sagoaiov xxxov che compare per la prima volta in Solone,

(3,26 D.).
Inoltre per ciö che concerne il grosso problema dei rapporti

tra iscrizioni ed epos, giä a suo tempo posto in chiari termini dal

Wackernagel e ora ripreso in una direzione totalmente opposta
a quella del Leumann da Hoekstra (Mnemos. 1957, 193-225) e

Ruijgh (JJelement achten dans la langue epique, Assen 1957), io credo
che in primo luogo si debba chiarire a quale epos ci si riferisce.
Se ci si vuole riferire solo all'epos omerico, le obiezioni sono
molte : perche pensare a un adattamento ai dialetti locali di forme
omeriche divulgate da rapsodi ionici quando storicamente e piü
verisimile ammettere la presenza di antiche tradizioni epiche
orali (e anche scritte) in regioni della Grecia continentale quali



3° DISCUSSION

l'Argolide e la Beozia Bisognerebbe supporre insostenibil-
mente (l'obiezione e stata ben formulata de Hoekstra) che in
quelle regioni fossero cadute in oblio antiche leggende di dei,
di re e di eroi per essere piü tardi reintrodotte da rapsodi ionici.
E se consideriamo il problema sotto l'altro aspetto del rapporto
poesia-uditorio, c'e ancora da chiedersi se nel VII e nel VI secolo

la societä della Grecia continentale di lingua dorica, tessalica,

beotica ecc. fosse in grado di capire la lingua dell'Omero recitato
dai rapsodi ionici, quando le iscrizioni destinate ad essere lette
dal pubblico di qualsiasi ceto sociale e quindi di diversa cultura
erano scritte nella lingua epicorica. Inline questa presunta ome-
ricitä culturale costringerebbe a considerare ognuno degli autori
di epigrammi, nella maggior parte dei casi mediocri letterati
locali, come un esperto traduttore dal greco di Omero al greco
del suo paese. Dunque e piü ragionevole ammettere con Hoekstra
che in alcuni centri della Grecia continentale, che si trovarono
isolati in seguito all'invasione dei Dori, lo stile orale si sia man-
tenuto sotto forme locali adattate ai dialetti parlati, in sostanza un
adattamento paragonabile alia ionizzazione avvenuta in Asia
Minore.

M. Labarbe : L'emploi des dialectes locaux n'a pas exclu le

recours ä la langue epique. C'est que celle-ci, depuis des siecles,

etait la seule langue de la poesie et que le genre nouveau de l'epi-
gramme exigeait des concessions ä la tradition. II ne faut pas
croire ä de reelles difficultes de comprehension dans les regions
non ioniennes du monde grec: les lieux d'origine des plus recents

poetes du Cycle (Stasinos de Chypre, Hagias de Trezene, Eugam-
mon de Cyrene) indiquent assez quelle diffusion l'epos avait fini

par connaitre. Sa langue artificielle etait une xotvfj, de meme qu'il
y avait, pour le lyrisme choral, une xoivyj dorienne que pratiquerent
les Ioniens Simonide et Bacchylide, le Beotien Pindare.

M. Raubitschek: Das Verhältnis zwischen der gemeingriechischen

epischen Dichtersprache und den oft in epichorischen
Dialekten geschriebenen Epigrammen ist so zuverstehen, dass



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 31

die Verfasser der Epigramme sich der lokal gebräuchlichen
Aussprache und Ausdrücke bedienten.

M. Dihle: Ich möchte mir die dialektische Differenzierung
der frühen, an der epischen Tradition orientierten Versinschriften
etwa folgendermassen erklären : Das grosse Epos wurde bis ins
6. Jh. hinein mündlich gepflegt, denn die Herstellung von
Texten, die viele tausend Verse umfassten, überstieg die
technischen Möglichkeiten des 7. Jh. (vgl. D. L. Page, Archiloque,
Entretiens Hardt 1963, S. 120 ss.). Diese Pflege geschah durch
das Medium einer in ganz Griechenland einheitlichen, mit keinem

gesprochenen Dialekt identischen Kunstsprache, die, wie Hesiod

trotz oder gerade wegen seiner kleinen Anzahl von Boiotismen

zeigen kann, überall verstanden wurde. In dem Masse, in dem

aus der epischen Sprachtradition, aber mit z.T. neuen Wörtern
und für aktuelle Zwecke kurze Texte wie Grab- oder Weihepigramme

schriftlich konzipiert wurden, lag es nahe, sie de mepi-
chorischen Dialekt anzupassen. Dass es echte lokale Varianten
der Sprache des grossen Epos gegeben habe, dafür fehlt jeder
Anhalt. Ganz entsprechend sind die Ionismen der Elegie und
die Mehrschichtigkeit des Dialektes der frühen Chorlyrik zu
erklären. Lyriker wie Alkman und Terpander erwarben ihren
Ruhm in Sparta, stammten aus dem äolischen Osten und

schöpften aus Homer — und alle diese Elemente finden sich in
ihren schriftlich konzipierten Texten.

M. Gentiii: Non comprendo a quale xoivtj si riferisca il prof.
Labarbe. Certamente si puö parlare di una xoivfj formulare, ma

non di una xoivyj linguistica di dialetto ionico. Basteranno due

esempi, il primo, addotto da Hoekstra dall' iscrizione beotica in
esametri (Frie. 35) nella quale l'espressione formulare StSoi xaP'_
fsrxav apoißdcv ha un solo riscontro in Omero {Od. III, 58 StSou

XaplstTuav ägoLßrjv). Ancora, in un' iscrizione tessalica in esametri

(Pe. 217, Frie. 32) si legge nel primo verso vrjma iöa' eflavov xal
oö Xa[ß]ov avöoi; st' r^rx-c,. £ possibile pensare che av0oc, ^ßi]?
che ricorre una sola volta in 11. XIII, 484 (xal 8' 'ijzi ijßa«; av0o?,



32 DISCUSSION

o te xpaTo<; eazi iiiyiGZOv), ma non e infrequente nell'elegia
arcaica (Tirteo 7,28; Solone 12,1; Mimnermo 1,4; 2,3 D.) e

compare in Esiodo (Tb. 988), derivi dall'epopea omerica

M. Giangrande : Geschriebene Poesie, d.h. Gedichte, die für
die Öffentlichkeit berechnet sind, ist ipso facto etwas Künstliches,
das von der gesprochenen Umgangssprache wesentlich
verschieden ist. Abweichung vom homerischen Sprachgebrauch in
den frühen Epigrammen war unvermeidlich, sie lag in der Natur
der Sache. Jeder epichorische Dichter bediente sich zwar eines

schon konstituierten Gemeinguts (ich meine den homerischen

Wortschatz). Abweichungen und« Neuerungen» sind aber nichts
Unerwartetes. Die Frage ist nur, ob sie als «slips of the pen»
zu betrachten sind, die als solche den Heimatdialekt des Dichters

verraten, oder — was ich für wahrscheinlicher halte — als absichtliche

Abweichungen nach dem Prinzip der imitatio cum variatione.

Ein Prinzip, das in der griech. Literatur zu allen Zeiten galt. Um
in der innerepischen Tradition zu bleiben, so haben nicht nur
die Alexandriner (wie man zu glauben pflegte), sondern schon

Antimachos absichtliche Änderungen des homerischen Wortlauts

beim Anspielen auf Homer vorgenommen.

M. Pfohl: Es ist bezeichnend, dass das archaische Hexameterepigramm

gerade dort eine besondere Blüte entfaltete, wo eine

lokale epische Tradition vorliegt, z.B. in Korinth und Kerkyra,
in Böotien, auf Delos. Auf die Existenz lokaler epischer Schulen
schlössen u.a. auf Grund der epigrammatischen Dokumentation
Paul Friedländer und J. A. Notopoulos (Hesperia 29, i960,
S. 195 f.).

Bezüglich der Länge von Epigrammen der Frühzeit erinnere
ich an den überraschenden Neufund eines attischen Epigramms
elegischen Metrums von 6 Versen (F. Willemsen : AM 78 (1963)
S. 141/145(H), Taf. 72L)

M. Robert: A-t-on un seul texte permettant de supposer que,
dans un enterrement grec, on pronon$ait devant la tombe un



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 33

eloge du defunt La coutume de Vepitaphios logos pour un groupe
de guerriers morts est autre chose. II n'y a point de tel texte ä alle-

guer. La coutume parait caracteriser Rome, opposee a la Grece,

et on ne peut la supposer gratuitement pour expliquer l'origine
d'un genre. Un texte comme celui de Lucien, De luctig montre
l'absence d'un eloge individuel dans les funerailles grecques.

M. Duck: Die beiden Verse Ilias VII, 89-90 erinnern so stark

an ein Grabepigramm, dass man im ersten Augenblick erstaunt
ist. Aber wenn man genauer hinsieht, fallen die Unterschiede ins

Auge: 1. nd.Xa.1 xaraTsövyjoyro:; ist vom Standpunkt der Nachwelt

ausgesprochen, viele Jahre nach dem Tode. So etwas kann auf
einer echten Grabschrift nicht stehen. 2. Eine echte Grabschrift

preist den Toten ; hier wird der Mann verherrlicht, der ihn getötet
hat, als wäre es eine grosse Ehre, von Hektor erschlagen zu
werden. 3. Der Name des Toten fehlt; er hat überhaupt keine

Bedeutung. Gewiss, die Form ist epigrammatisch ; das klingt wie
ein Epigramm ; aber wenn es ein Epigramm sein soll, dann

müsste man es eher als eine ganz besondere Art von Weihgedicht

bezeichnen, keinesfalls als Grabschrift.

M. Raubitscbek : Das von Hektor zitierte Epigramm ist zwar

vom typischen Grabepigramm insofern verschieden, dass es eine

dichterische Umgestaltung darstellt, aber gerade darum setzt es

die Normalform voraus ; dem homerischen -jtaXai. entspricht das

später so oft verwendete (und missverstandene) tcote.

M. Pfohl: Bei H.-M. Lumpps Frage: «Verwendet Homer
hier bereits eine geprägte Form der Grabinschrift oder hat er
diese Inschriftenform erst angeregt » mag man sich für die erste

Möglichkeit entscheiden, wenn man die nicht seltenen

«epigrammatischen » Stellen bei Homer und unsere Überlieferung von
Hexameterepigrammen aus homerischer Zeit selber in Erwägung
zieht. Hinter diesem Problem aber steht letztlich die Frage nach

dem Zeitpunkt der Übernahme des Alphabetes aus dem Osten.



34 DISCUSSION

Die Ilias-Stelle VII 87-9 enthält einen Hinweis darauf, dass

das Wesen auch des aufgeschriebenen Epigrammes in der «

Mündlichkeit » besteht. Durch das laute Lesen des Wanderers am Grabe
lebt der Nachruhm jeweils neu auf.

M. Gentiii: Chiedo al prof. Raubitschek la sua opinione sulle
tesi contrastanti del Preger e di Leo Weber a proposito dell'epi-

gramma per Mida. Si tratta davvero di uno « Stein-Epigramm »

Esso e certo anteriore a Simonide che nel carme a Cleobulo di
Lindo polemizza con il pensiero espresso nei versi 3-5 dell'epi-

gramma. Ma Simonide dice Xl0ov Se xal ßpo-rsoi 7iaXap,a Qpoaiov-rt,.

Perciö e da supporre che il primo verso dell'epigramma ^aXxsT)

7tap0evo9 elpu sia stato tramandato in una redazione diversa. Cioe,

come ha suggerito lo Snell, in luogo di n:<xp0svoc, etpl
doveva essere qualcosa come TtapOsvoi; slpl Xt0oio. Non si puö

pensare che con X'l0o<; Simonide abbia inteso riferirsi soltanto alia

stele, perche nell' epigramma e la statua che afferma la sua

perennitä. E ancora qualche altro dubbio : se l'epigramma fu
realmente inciso, come Simonide ha potuto conoscerlo Attra-
verso una tradizione orale o scritta Se scritta, bisognerebbe
postulare almeno all' inizio del V secolo l'esistenza di una raccolta
di epigrammi epigrafici trascritti dalla pietra. E il defunto fu

proprio il re della Frigia, come attesta Piatone (Phaedr. 264 c)

L'autore e Cleobulo di Lindo, attribuzione attestata da Simonide
Ma l'iscrizione arcaica era anonima ; dunque l'assegnazione a

Cleobulo non e antica ma dovrebbe connettersi con l'aneddotica
che fiori intorno ai Sette Sapienti, in particolare intorno a Cleobulo.

Inoltre, se l'epigramma proviene, come e stato supposto,
da Cuma eolica, la forma linguistica tradisce una normalizzazione
nella tradizione letteraria. Tutti questi dubbi e queste ipotesi
inducono a credere che l'epigramma per Mida era l'esemplare
di una serie di epitafi fittizi, non reali.

M. Raubitschek: Das Verhältnis zwischen Midasepigramm und
dem « Lied » des Simonides könnte so zu verstehen sein, dass sich

Kleobulos auf das Midasepigramm bezog — vielleicht in einem



DAS DENKMAL-EPIGRAMM 35

gnomischen Zusammenhang — und Simonides dem Kleobulos

widersprach — vielleicht ohne den Namen des Midas zu kennen.

M. Luck: Ich habe bisher die Erläuterungen Piatons im
Phaidros zur kyklischen Form des Midas-Epigramms so auf-

gefasst, dass man mit jedem beliebigen Vers anfangen kann, also

nicht nur i, 2, 3,4 und 4, 3, 2, 1 sondern auch 2, 3, 4, 1 usw. Das

setzt aber voraus, dass die in der Homer-Vita und bei Diogenes
Laertios überlieferten Verse 2a und b unecht sind; der Text

von Beckby enthält sie z.B. nicht. Dann sehe ich aber nicht ein,

warum die vier Verse nicht rings um eine stattliche Säule geschrieben

sein konnten, auf der die bronzene Sphinx sass Das wäre

dann ein ähnlicher Fall wie die Menekrates-Inschrift (Text Nr. 3).

Man konnte mit irgend einem Vers beginnen und, um das

Monument herumgehend, die Inschrift zu Ende lesen.

Interpunktionen, wie sie auch z.B. auf der Menekrates-Inschrift sichtbar

sind, sorgten dafür, dass man nicht mitten in einem Vers

begann. Die Buchstaben müssen von königlichem Format

gewesen sein.

M. Pfohl: Ich weise auf die Interpretation hin, die H. Fränkel

in Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums dem Midas-

epigramm hat zuteil werden lassen (Stolz auf das neue Material
der Bronze). Dazu passt eine frühe syrakusanische Inschrift, in
der der Künstler selbstbewusst die Verarbeitung eines neuen
Materials hervorhebt.

M. Gentiii: Credo molto dubbia la datazione proposta dal

professor Raubitschek per l'epigramma esametrico 'Apyy.Xoyop

Ilapioi;, xtX. II termine trvrjpiTpov e attestato per la prima volta in
un'iscrizione del V secolo {IG I2 1037 78 Peek) e in Pind.,

Pjth. 5,49.

M. Pfohl: Im Hinblick auf die Datierung des Archilochos-

epitaphs erinnere ich daran, dass im Gesamtvokabular der
Grabinschriften vom 7. bis 5. Jh. v. Chr. in meiner Publikation Greek



36 DISCUSSION

Poems on Stones, Vol. I (Leiden, 1967) das Wort nur einmal in
einer attischen Inschrift des 5. Jahrhunderts begegnet.

M. Giangrande: Man sollte sich davor hüten, Urteile über

Echtheit und dgl. zu fällen, solange eine eingehende
Untersuchung des Sprachgebrauchs der archaischen Epitaphien nicht

vorliegt. Der Gebrauch und die etwaige Frequenz von Formeln,

Wortgruppen und dgl. sind noch nicht abschliessend geklärt
worden : Erst nachdem eine solche konkrete Untersuchung (an
Hand vom Parallelhomer und solchen Werken) gemacht worden
ist, werden wir imstande sein, mit Angaben und nicht mehr mit
Eindrücken zu operieren.


	das Denkmal-Epigramm

