
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: Porfirio commentatore di Platone

Autor: Sodano, Angelo Raffaele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI
ANGELO RAFFAELE SODANO

Porfirio commentatore di Piatone





PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE

II tema, che la Fondazione Hardt ha a me assegnato con
molta benevolenza e, mi sia consentito di aggiungere, con
una fiducia la quale va certamente al di la delle mie effettive

capacitä — perche, sebbene il filologo debba essere compe-
tente dell'argomento, che ha scelto come obietto dei suoi
studi, non e tuttavia meno vero che egb non possa ritenersi
sullo stesso piano dello studioso specialista degli altri
problemi che dalla filologia prendono alimento e vita — il
tema, dicevo, non e indubbiamente molto semplice. Esso

pone, prima di tutto, un complesso problema filologico:
che i commentari che il filosofo di Tiro ha dedicati ai dialoghi
di Platone, almeno quelli di cui abbiamo notizia *, sono
tutti legati alia tradizione indiretta; l'unica eccezione

potrebbe essere il Commento al Parmenide, ma e noto che i
pochi fogli del palinsesto torinese, coinvolti, purtroppo,
nell'incendio che nel 1904 rovinö la biblioteca di Torino,
e percio neppure essi, oggi, a disposizione degli studiosi,
contengono soltanto alcuni frammenti di un' anonima

Erklärung del dialogo platonico, la quale, per via d'ipotesi,
potrebbe essere attribuita al Neoplatonico : le argomenta-

1 Noi abbiamo notizia di un Commento al Cratilo (cfr. Bekker, Anecdota,
Berolini 1821, III, p. 1374, s.v. etu<jt7)[j.7]), dal quale sembra che abbia attinto
Boezio (Commentarii in Librum Aristotelis lisp! epfnr]veia<;, sec. edit. p. 93,
1 sgg. II Meiser, Lipsiae 1880), al Fedone (cfr. Olimpiodoro, In Plat. Phaed.

Comm., ed. W. Norvin, Lipsiae 1913, p. 84, 21 sgg. ecc.), al Timeo (vd. qui
p. 196, nota 3), al Parmenide (cfr. Damascio, De principiis, ed. C. E. Ruelle II
112, 14, notizia, tuttavia, incerta; vd. anche qui sopra, nel testo, p. 196), al

Fileboiyd. qui sopra, nel testo, p. 218-9), alia Politeia (vd. qui sopra, p. 198 e

sgg.) e al Sofista, del quale informa Boezio (Cfr. Liber de divisione col. 875 d, P. L.
LXIV: docet et Andronici, diligentissimi senis, de divisione liber editus,... et in libri
Platonis, qui Sopbistes inscribitur, cotnmentariis a Porphyrio repetitus) ; sull'ar-
gomento, cfr. R. Beutler in PW, XXII 1, col. 280-1 ; A. R. Sodano, Per
un'edisfone critica dei frammenti del commento di Porfirio al Timeo di Platone (Atti
dell' Accademia pontaniana), N.S. XII (1963), p. 92.



196 ANGELO RAFFAELE SODANO

zioni sostenute da P. Hadot1 sono certamente brillanti, in
gran parte esaurienti, ma nessuno vorrä negare che l'ano-
nimita del palinsesto getta, oggettivamente, non scarsa
ombra sulla sua tesi. E la tradizione indiretta presenta, giä
di per se, non poche incognite : P. Courcelle, non so se per
condividere il mio criterio o per giudicarlo estremamente

rigoroso, ha scritto, nella recensione 2 che ha dedicata alia
mia edizione dei commentari di Porfirio al Timeo di Platone 3

(e mi sia consentito di ringraziarlo pubblicamente), che io ho
«tagliato corto», quasi abbia voluto prendere delle pre-
cauzioni, dividendo i frammenti raccolti in frammenti certi
e in frammenti dubbi. Ma, piuttosto che da una preoccupa-
zione di polemica e di critica, io sono stato guidato, soprat-
tutto, da un criterio dicotomico che ho ritenuto l'unico
filologicamente valido: perche la tradizione indiretta
soltanto allora puo avere un valore assoluto di testimonianza,
quando noi leggiamo chiaramente il nome dell'autore, del

quale sono riferite le parole o e citata una parafrasi; e in
quest'ultimo caso chi cura un'edizione critica e a volte
indotto a fare molte riserve sull'esatta estensione del passo, se,

cioe, l'autore che cita non attribuisca all'autore citato qualcosa
che non gli appartiene, specialmente nel caso che l'uno con-
divida l'opinione dell'altro. E questi pericoli, insiti nella
natura stessa della tradizione indiretta, si rivelano in maniera

piü sensibile quando si tratta di uno scrittore come Porfirio,
il quale non solo esercitö un'influenza notevolissima sugli
esegeti di Piatone che immediatamente lo seguirono, ma
ispiro anche per la sua immensa attivitä di erudito, di critico
e di filosofo, nel quale confluirono rivoli multiformi di tutta
la precedente esegesi platonica, gran parte del movimento

1 Fragments d'un commentaire de Porphyre sur le Parmenide (Revue des etudes

grecques LXXIV, 1961), p. 410-438.
2 Latomus XXIII 1964), p. 837-9.
3 Porphyrii in Piatonis Timaeum commentariortim fragmenta collegit et disposuit
A. R. Sodano, Neapoli A.D.MCMLXIV.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 197

culturale che, attraverso Agostino e Boezio, ci porta alle

soglie del medio evo. Citerö un solo esempio delle difficolta
che presenta questa tradizione indiretta. Commentando
Timeo 26 £3 - C4, Proclo l, per chiarire il pensiero di Crizia,
il quale, dopo di aver riferito il mito dell'Atlantide, esclama:

« come e vero che, come si dice volgarmente, quel che noi
impariamo da fanciulli, ha una singolare tenacia nella
memoria 2», adduce tre ragioni plausibili, le quali giusti-
ficherebbero l'affermazione dell'interlocutore del dialogo :

1) nell'anima dei fanciulli, non ancora tocca dalle umane
sventure, l'elemento immaginativo, tö 9avT<x<rox6v, riceve,
sollecito e pronto, le impressioni esteriori; piü lento e

l'elemento dianoetico, intellettivo, il quale s'accresce di
perspicacia e prontezza con il concorso delle nsipou, delle

esperienze;

2) nei fanciulli la Xoywt] £<oy], la vita razionale, e legata
con l'immaginazione, la tpavxaola, piü strettamente di quanto
non awenga in un adulto : sicche le impressioni lasciano,
in loro, impronte piü tenaci e piü salde;

3) l'immaginazione dei fanciulli avverte, in maniera

piü sensibile, le impressioni: una sensazione dolorosa o
piacevole li colpisce molto di piü e, perciö, essi conservano,
piü tenacemente, nella memoria il ricordo delle sensazioni
ricevute. Ora, Proclo, soltanto per la prima delle tre amai, cita
chiaramente Porfirio come fonte della sua esegesi (iAav piv,
&q <pi)cri IIop9ijpio?), ingenerando, nel lettore, il sospetto
che la seconda e la terza giustificazione del pensiero di
Crizia si debbano ritenere frutto di una sua personale
ermeneia; intanto la struttura del passo, il quale s'articola
in tre periodi, l'uno all'altro collegato e rispondente — piav
{Av OTl... STSpaV Ss OTt... TplxiQV §S S7ll TauTaii; OTL —, lo sviluppo

1 In Tim. (soa-b p. 194, 14-195, 12 I Diehl fr. XXV p. 15, 15-16,2 Sodano.
2 Trad, di G. Fraccaroi.1, Piatone, II Timeo, Torino 1906, p. 154.



198 ANGELO RAFFAELE SODANO

concettuale dell'esegesi, la quale, sostanzialmente, mira a

mettere in rilievo l'elemento immaginativo dei fanciulli, la

mancanza, insomma, di qualunque elemento estrinseco

(Proclo, a volte, dopo di aver citata l'esegesi di qualche
predecessore aggiunge qualche tipica espressione, la quale

segna il passaggio alia sua ermeneia *) ed intrinseco indur-
rebbero a credere che, sebbene Porfirio sia citato soltanto
a proposito della prima ou-ua, in realtä Proclo intenda
riferirne l'esegesi anche nel seguito e che, quindi, tutto il
passo si possa ascrivere al filosofo di Tiro.

£ tuttavia ovvio che a questa tradizione indiretta, che

potremmo definire testimonianza diretta, vada affiancata
un'altra specie di tradizione indiretta, la quale, sebbene

anonima, completa ed illumina la prima : essa e soprattutto
il risultato di uno studio di fonti e, sul piano di una metodo-
logia filologica, non e certamente meno valida, anche se il
passo, ricostruito pazientemente, attraverso un' elaborazione
di dati, la quale non deve mai prescindere da un punto di
partenza reale, vada ascritto, per la sua anonimitä, tra i
fragmenta dubia : dubia, s'intende, soltanto per un rigoroso
principio di metodo e non perche, almeno dal punto di
vista del contenuto, si possano avanzare riserve sull'effettiva

appartenenza del pensiero al filosofo neoplatonico. Per non
ripetere i risultati ai quali sono arrivato, applicando questo
metodo, nei lavori preliminari2 all'edizione dei frammenti
dei commentari che Porfirio dedicö al Timeo, mi sia lecito
esemplificarne i principi con la discussione di qualche
frammento dell'esegesi porfiriana della Politeia. Leggiamo
un lungo passo di Proclo, In rem publicam p. 105, 20-108,

30 II Kroll, e un passo di Macrobio, Comm. in Somn. Scip. I 2,

1 sgg., p. 3, 28 sgg. Willis :

1 Cfr., ad esempio, In Tim. -ja p. 19, 29 sgg. I Di. ; ibid. 18c p. 56, 24 sgg. I
Di.; zodp. 64, 11 sgg. I Di., ecc.

2 Cfr. Porphyrii in Platonis ecc., pp. XXIII sg.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 199

PROCLO

xaxiScopiev exetva Xotirdv, oaa xiv4p hy-
XeTv eico06xe? xi]V toü nXaxcovop 91X000-

9lav uxoxpousej elc!>0aaiv Ttepl xG>v ev xco

[J.U063 "I" 4i;7]yY)OeG3V.

'0 [i4v 'EltlHOlipElOS KcoXci-
t 7] <; eyxaXel tw IlXaxcovt, 8x1 X7)V d/,p-
0eiav c^elp xrjv e7uox7)piovixr)v xepl xö

tpeuSot; Staxplßet p.u0oXoycüV 03c 7roL7)x^p,

äXX' OÜX (XrtoSslXVli? 63p 47riOX7)p.COV"

xal 8x1 Trpop eauxöv (xa^optsvcop ev piev

ye TcpooipdoL? xljoSe xtj? 7tpaypiaxelap s-

Xoi86p7]oe xouc xoepxap 63c Tiepl xcov ev

"A18013 9ptxxa [[xoip axoiioooiv]]1 TtXaoav-

xa? xal 0avdxou 9<$ßov evxsxovxap xoip
dexououoiv, end xeXei 84 xal avxop p,e0vjp-

pioaev xyv 91x80090V pioüoav zlc xpayi-
xr]v X63V ev "A1800 xpayixdxojv piuOoXoytav'

xi yäp ax6p.tov to auxwaevov exeT xal
ol 8ta7Tupot (icyptoe xou xopavvoo Syjpitot.

xal 6 Tapxapop xal 80a xoiaüxa xlva,

9Y)olv, xpaycpSioTtoioTp dOToXeXoiTtev u—ep-

ßoX'/]v'

xal x8 xplxov, oxl xoop xoiouoSe p,u0oup

710X8 xo ptdxatov 2/eiv dvayxalov* xoip

15

25

30

35

MACROBIO

Ac... enodandum nobis est a quo genere

hominum... vel irrisam Platonis fabu-
lam... nee enim his verbis vult imperi-
tum vulgus intellegi, sed genus hominum

veri ignarum sub peritiae ostenta-

tione, quippe quos et legisse talia et

ad reprehendendum constaret animatos.

dicemus igitur et quos in tantum phi-
losophum referat quondam censurae e-

xercuisse levitatem... Epicureorum iota

factio... sacrum Volumen et augustis-

sima irrisit naturae seria.

Colotes vero, inter Epicuri auditores

loquacitate notabilior, ait a philo-
sopho fabulam non oportuisse confingi,

quoniam nullum figmenti genus veri pro-
fessoribus conveniret. «cur enim», in-

quit, «si rerum caelestium notionem, si
habitum nos animarum docere voluisti,

non simplici et absoluta hoc insinua-

tione curatum est, sed quaesita persona

casusque excogitata novitas, et composi-

ta advocati scaena figmenti, ipsam quae-

rendi veri ianuam mendacio pollueruntl».

1 Del. Schoell.



200 ANGELO RAFFAELE SODANO

jiiv yap KoXkoTc, ou8k (juvetvat, 8uvajji-

voiq auxcov elatv aa6jjjj.sxpoi, xoT<; 8k oo-

9011; ou 8sojjivot,<; ajxEivoatv ex x&v xoi-
&v8s ylv£a0ai 8si(i.axcov Ttspixxol* 7rpö<;

xlva<; oOv ypc^ovxai, ^ap* auxcov eItteTv

oux e/ovTSt; jj,axaiov a7T09alvouatv xt]v
icepl xa<; jxu0oXoyla<; sauxcov axouSrjv.

'Hjj.sT<; Ss 7cp6t; xou<; xoiouaSe X6youi; oux
60a jj.6vov o cpiXoao<pa)TaTO(; xaxexsivsv

Ilopcpuptot; a7ravxcovxs<;

X6yst.v*

olov 0x1 xaT^ Tuepl tt)^ a0avama<; xcov

4"U/cov aTtoSet^soLv xal Trspl x% ev "At-
8ou Siaxpißyji; auxcov hzzivx xöv 91X600-

90V Xeysiv xal rcepl xcov x6ttcov xcov 8ta-

96pcov xal 7U£pl xcov sv xouxoi? Xyj^ecov,

xaxa xa sl'8v] X7jg £co7j<; TravxoSaTrcov ovxcov

xcov 7rap£7ro(i.£Vcov, 61 89) 7tpooleo0ai 7ravxco<;

<£vayxaTov xoT? TrapaSs^ajiivot.^ aöavaxou?

elvat xa<; 4JUX^> jxavxix9)v 8i86vai

xot<; x9jv 7rp6voiav elvat ©sjjivoic; ax6-
XouOov*

xal 8xt IlXaxcov ou xraoav extcoScov s-
7toIy)0£v (iuOoXoylav, dcXXa xyjv 816c xcov alo-

Xpcov xal a06ojj.cov 7tXaojj.dxcov x^pouoav,
oi'av "Ofj.Y)p6<; xe xal *Holo8o<; eypa^dxrjv,

xal ou8£ xa Selptaxa xauxa <xa>1 ev"Ai-
800 yuptva x£0st.x£v, xac, ^u/ac; 8e8lxx6(J.£-

vo? xal 7rp8<; 0avaxov 7rspi96ßou<; dcxoxe-

Xcov, aXXa xot? aSlxon; auxa Trpoxslvcov

rcpoi; X7)v aStxlav dtaepyd^sxai xobe, axou-

ovxa<; euXaßsu;, jj,ovovouxl ouvy)jj.jj.svov

tcX£xcov «eI xo dSixsTv ujj.Iv alpsxöv, xa

9pixcvSsoxaxa xcov xoXaoxvjplcov 6jj.Tv soxiv

alpexa* xauxa 8s 9suysxs toxvxI o0svei •

40

45

jo
I 2, 13: sciendum esi tarnen non in omnem

disputationem philosopbos admittere

fabulosa vel licita; sed his uti solent

cum vel de anima... loquuniur... ibid.
55 17 \de anima non frustra se nec ut ob-

lectent ad fabulosa convertunt...

60

I 2, 6: nec omnibus fabulis philosophia

repugnaty nec omnibus adquiescit... ibid.
65 ii: aut enim contextio narrationis per

turpia et indigna numinibus ac monstro

similia componitur ut di adulteri, Sa-

turnus pudenda Caeli pairis abscidens

et ipse rursus a filio regni potito
in vincla coniectus, quod genus totum

70 philosophi nescire malunt.

75

1 Add. Usener.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 20I

cpsuxxsov apa upiTv xal xt)v aSixlav»-

xal 8xi xi 7tXaaptaxä8ec; xoüxo xaxä <pü-

mv mo? eaxiv, Siöxi xal -fj xpÜTrxca-

0ai cpiXet xaO' 'HpctxXetxov-

xal dtc ol Saipiove? ol npoaxaxai x5)<; <pü-

aeco? 8id Sri xivoxi xoiouxcov xXaxu-dxojo 7j-

piTv EX9alvouaiv xtjv 4aox£>v S6aiv 8vap

xe xal örcap, Xo5a <p0eyy6[xevoi, &XXtov

äXXa <jY)piaivovxE; piepiopcpcojjiva xcöv äpiop-

tpwxtov äcpojiotcopiaxa xal Sta xöSv dvd Xo-

yov &XXa ax7)pidxcL>v, &v 87) xal xd Eepä tce-

xXrjpojaOai xal xd Spcopieva sv xoT? xeXs-

ax7)pioi<;, & xal Späv aijxqj xö xputplq) xal

äyvcoaxcp xapä xoT? xsXoupivoic,

80

85

90

95

105

TipoaOsxsoM 8k xouxois xal 8x1 xaiq vo-

^ai5 vospaii; pi4v oöaai? xaxä xf)v eau-

xüv öxap^iv xal X6y«v TrXTjpeaiv äarcofidx&iv

xal vospcäv, Ev8uoapi£vais [84]1 x8v (pavxao-
XIXÖV VOÖV xal qTjM ÖVEU XOUXOO (27) Sova-

[ll'jai.c ev xü8e xqj xoxcp xqq yevEastot;

(&oxe xal xüv TtaXatäiv xivae xou? [jlev cpav-

xaalav xauxov eitteiv elvai xal voöv,

xoüp 84 xal Siaxplvavxa? d^dnxaaxov v6r(-

oiv [iv)8e(jilav dxoXclxeiv) — xauxaip 8'

o5v, 8)5 e'mopiEV, yevouivaiq äxaösai xaO'q-

xixaT?, äpiopcpcoxoii; ptoptpcoxixai?, repeTxeov

"5

I 2, 17: quia sciunt inimicam esse

naturae apertam nudamque expositionem

sui, quae sicut vulgaribus homimtm sen-

sibus intellectum sui vario rerum teg-

mine operimentoque subtraxit, ita a pru-
dentibus arcana sua voluit per fabulo-
sa tractari... ibid. 21:... Heraclitus de dis

fabidati sunt...

I 2, 9: in aliis (sc. fabulis) argumentum

quidem fundatur veri soliditate

sed haec ipsa Veritas per quaedam com-

posita et ficta profertur, et hoc iam

vacatur narratio fabulosa, non fabula,
ut sunt cerimoniarum sacra... ibid. 18:
sic ipsa mysteria figurarum cuniculis

operiuntur ne vel haec adeptis nudam

rerum talium natura se praebeat, sed

summatibus tantum viris sapientia

interprete veri arcani consciis... ibid.
20: adeo semper ita se et sciri et coli

numina maluerunt qualiter in vulgus an-

tiquitas fabulata est, quae et imagines

et simulacra formarum talium prorsus
alienis, et aetates tarn incrementi quam
diminutionis ignaris, et amictus orna-

tusque varios corpus non habentibus

adsignavit.

1 Om. Holstenius.



202 ANGELO RAFFAELE SODANO

loxlv xpÖ7rot; 8iSaoxaXta<; stx6xco<; 6 120
StA xtov xottovSe {xuöcov * olq ttoXu {iiv
laxtv ivSov xö voepov xt]<; aX7)0eta<; ^iy-
yoq, 7ipoß^ßX^Tat Si xö 7rXaa(i.axcoSe£, arco-

xpuTcxov exetvo xaxa [xIjxtjctiv X7j<; Iv

•rjpuv qjavxaartas e7rtXoYa£ouo7)<; xöv ptept- 125
xöv vouv. xö ptiv yap (xuÖcoSeg Trav 8aov

TtiTcXaaxat ptövov xol^ xaxa (j.6v7)v x"J)v

cpavxaalav £c5alv iaxtv olxeTov xal &v
iaxtv xö 8Xov o 7ra07)xtxö<; voot;, xö Si
<pavöv X7j<; iTrtax^T]*; xa^ auxocpavec; X7js 130

voepac; <yvcocteco<;> 1 xoT? tSpöoamv ev

vo^aeatv xa0apat? xtjv sauxcov ÖXtjv ivep-

yetav* xö Si aö xaxa ptiv xö !£co 7tXacrp.a-

xcoSe?, xaxa Si xö £aco voepöv 73p.1v S^7rou

Xel7rexat ou^uyov elvat xot? xö ouvajx- 13 5

«pöxepov oöotv xal Stxxöv i/ouat vouv,
xöv ptiv 8v iojjtiv, xöv Si 6v evSooapevot

7rpoßeßX7)fi£0a. xal Sta xouxo Stjttou xal
Xalpojxev oyq ouf^pueot, xot<; p.ö0ot<;* su-

<ppalvexat y&p 6 Stxxös ev "fjplv vout;, xal 14°
8 p,£v riq "fjp,c5v Ö7TÖ x&v SvSov xpacpels

iyivexo 0eaxf)<; xcov dcX7)0a>v, 8 Si Ö7uö x&v

xaxaTrXaysl? eTttx-rjSetos xaxecr/)
7cpö<; x^)v ett; s7rtox^|X7)v oS6v coonrsp Si xal
el <pavxacrax&<; £vepyoup.ev, 8p,cos Set xa- *45

0apal<; xp7)a0at tpavxaotatc; aXX* ou (jte(xia<3-

fjivati; U7r6 xtvcov aloxp&v cpavxaoptaxcov,
oÖxco Stjttou xal xoö? (xu0ou<; TrpeTrouaav

£xstv TTpoo7)xet xal X7jv i£co0ev <rxsu7)v

xot<; ivSov voepoTi; ayaXfiaotv... 150

"Oxt Si xal eiq xouc; ttoXXou^ Spcoatv

ol (jiu0ot, SyjXouctiv at xeXexat. xal yccp 155

aöxat xpcuptevat xoTc; ptuOot.«;, I'va xtjv tts-
pl 0ec5v aXyjOetav öcppTjxov xaxaxXetcootv,

oupixa0eta? elolv a'txtat xat<; (|<uXa^

I 2, 11: aut sacrarum rerum notio sub pio
figmentorum velamine honestis et tecta

rebus et vestita nominibus enuntiatur:

et hoc est solum flgmenti genus quod

cauiio de divinis rebus philosophantis
admittit.

I 2, 18: contenti slnt reliqui ad venera-

tionem figuris defendentibus a vilita-
te secretum.

lAdd. Usenet.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 203

7?£ßl Ta 8pc£>|i.£Va TpÖTTOV ayVtüCJTOV

xal 0£iov* c'oc, toCx; psv xcov tsXouj^vcov 160

xaTa7rX7jTT£o6ai Sfiifxaxcov 0e(cov rrX^pet^

Yffvo^ivouc;, tou? S£ auv§taTt,0£a0ai rot«;

iepoT^ aufißöXois xal Soiut&v sxcrxavTa«;

ÖXou? svi8pua0ai toi<; OcoT? xal ev0Ea-

£ew" rravrox; rrou xal t&v sxoiiivcov au- 165

TOl<£ XßElTTOVCOV YJJjLCOV y&J&V Sia T7)V TrpÖQ

Ta xoiaura auv0Y)paTa piXiav a.vzyeip6v-

tcov Yjjxag eic; rf)v irpo^ xoug 0eou<; 81 au-

tcov <ju(xrca0siav. 7) two? fiex' sxeIvcov [asv

7Z0LC, 6 TCSpl Y7JV t67TO<; (J.ECTTO? fjv toxvtoi- 170

tov aYa0cov, &v 0eoI 7tpo£svouaiv avOpcoTtoic,

#veu IxeIvcov fotvoot xravra xal #^ioipa

•rife Tcov 0ec5v Iotw ^7TtXd(i^£CO(;;

II confronto tra i passi di Proclo e di Macrobio suggerisce
le seguenti considerazioni:

1) Macrobio si riferisce chiaramente alia Politeia di
Piatone e, in modo specifico, al mito di Er (cfr. Comm. in
Somn. Scip. I, i, 9 p. 3, 16-24 W) : quindi, e da escludersi
che il suo commento segua una fonte diversa da un hypo-
mnema alia Repubblica platonica; e se, d'altra parte, Proclo
cita Porfirio (cfr. qui sopra 1. 49), e owio che i commentari
che il Tirio dedicö a quel dialogo di Platone si debbano
ritenere la fonte comune alio scrittore latino e al filosofo

greco. Se poi Porfirio, come informa Stobeo 1, ha trattato
del mito di Er anche nel lisp I tou I9' t;luv, nulla vieta di

pensare che lo scolaro di Plotino possa aver trasferito in
quest'opera, adattandole, naturalmente, al particolare aspetto
dell'argomento, alcune osservazioni e considerazioni giä fatte
nel corso del commentario alia Politeia: e certo, comun-
que, che il problema generale, che ha eco cosl ampia nei

passi di Proclo e di Macrobio, doveva trovare la sua sede

naturale nell'hypomnema alia Politeia :

1II 149, 8 sgg. ; 168, 24 sgg. ; cfr. R. Beutler, I.e. col. 281.



204 ANGELO RAFFAELE SODANO

2) la reciproca indipendenza di Macrobio e di Proclo
rispetto alia fonte comune non solo consente di accertare
esattamente il pensiero di Porfirio e i suoi precisi limiti, ma

permette anche, la dove i testi di Proclo e di Macrobio sono

piü strettamente aderenti tra di loro, di risalire, sebbene in
maniera piuttosto approssimativa, qua e la, all'autentico
testo porfiriano o, quanto meno, a relitti lessicali autentici:
e, in tal caso, potrebbe essere di un certo interesse consi-
derare lo sforzo dello scrittore latino di adeguarsi al testo

greco. Si faccia attenzione, soprattutto, alle seguenti corri-
spondenze verbali: xocuScopiev (l.i) ed enodandum nobis est

(l.i) ; tvjkc, (l.i) e quo genere hominum (1.1-2), genus hominum

(I.4); hykzbi (l.i) e irrisam (I.2), ad reprehendendum... animatos

(I.7), irrisit (l.i2); eiwOots? (I.2), eicoSatiw (I.3) e constaret

(I.7); iiTcoxpoiisiv (I.3) e quandam censurae exercuisse levitatem

(I.9-10) ; ji.u0oXoyc5v (l.i6) e fabulam... confingi (1. 15), composita
advocati scaena figmenti (1. 22-3); etci,(jty](xwv (1. 17) e vert pro-
fessoribus (1. 16-7); tyjv äXv]0ELav... Siarplßsi. (1. 14-6) e non

simplici... est(1. 20-1), ipsam... polluerunt (\. 23-4); rap! a0a-

vadtap t£>v tjjuywv (1. 51-2) e de anima (1. 54); ou Tcacrav

jruOoXoylav (1. 62-3) e nec omnibus fabulis (1. 62); ycopoücrav

(1. 63-4) tcontextio... componitnr (1. 65-67); xpÜ7rre(T0(xi (1. 82) e

subtraxit (1. 85); 8wc... excpalvoucrw (1. 90-1) e per quaedam...

profertur (1. 91-2); pispioptpcdpieva... acpofioicopiara (1. 93-94) e

imagines... taliumQ.. 102-3); apiopoo'jTwv (1. 93) e.alienis (sc. formis)
(1. 104), corpus non habentibus (1. 106) ; (1. 95) e

figurarum cuniculis (1. 95); -reXoupievoi.? (1. 98) e adeptis (1. 96) ;

ra ispa (1. 95) e cerimoniarum sacra (1. 94) ; ra... TsXedv/jploi?

(1. 96) e mjsteria (1. 95); app-yrov (1. 157) e secretum (1. 156);

3) queste premesse, le quali costituiscono due punti di
partenza concreti e reali, consentono di porre la problematica
nei termini seguenti: se il passo di Proclo si debba ritenere
desunto, tutt'intero, dai commentari di Porfirio alia Politeia
o se, invece, debba ascriversi alio scolaro di Plotino soltanto



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 205

una parte di esso; se, inoltre, da Macrobio si possa guada-

gnare qualche altro concetto porfiriano e se lo scrittore
latino, pur servendosi di una topica porfiriana, abbia, tuttavia,
ampliata la sua fonte con elementi estranei ad essa.

Osserviamo, innanzi tutto, che, comunque s'interpreti
l'espressione procliana -qv-zic,... oü^ öcoc piovov... Xeyeiv (1. 47-
5 o), sia che essa voglia significare « noi potremmo obiettare
a queste critiche non tutto ciö che soltanto il sapientissimo
Porfirio scrisse lat. : non omnia quae tantum..i)», quasi che

Proclo intenda limitarsi alle obiezioni del Tirio, senza

riferirle neppure tutte (e, in tal caso, l'awerbio fiovov andrebbe

congiunto con 6 cpiXocotpcoTaTo?... Hopqwpio?, come equiva-
lente di (xovop), sia che, invece, considerando oüy oca piovov

ou [rovov oca, s'interpreti « non soltanto tutto quello che... »,

come se il Diadoco si proponga di aggiungere qualche sua

personale osservazione alia polemica di Porfirio contro
Colote, e qualunque, d'altra parte, sia il valore di 7cpoc0sTeov

8s Toikoip y.cd oti (1. 108), o che s'intenda una semplice
variazione lessicale di oti, usato precedentemente (1. 51,
62, 81), o che si sottintenda fjpiEv Proclo) e, quindi, si

consideri quel che segue un'aggiunta del filosofo di Bisanzio,
il problema non si puö risolvere, sic et simpliciter, sulla base

di un'incerta significazione di termini, ma deve trovare, nella

logica interna del passo, una soluzione soddisfacente : tanto
piü che, ad evitare un desperatum sigmim crucis, si puo contare
sull'aiuto del testo di Macrobio.

E, in primo luogo, consideriamo, a questo scopo, i
termini della polemica di Colote: la coincidenza, non
certamente fortuita, nel testo di Proclo e in quello di Macrobio,

di un preambolo, di una premessa (cfr. 11. 1-12), nella

quale vive l'eco di una posizione antiepicurea, piü vivace,

quanto al tono, nello scrittore latino, ben consapevole
dell'acrimonia ciceroniana nei riguardi di Epicuro e dei
suoi seguaci, giustifica, a parer mio, l'ipotesi che questo
attacco d'abord si leggesse nella fonte comune, cioe in



2o6 ANGELO RAFFAELE SODANO

Porfirio. Ora, il discepolo del xvjTco;, uno dei piü fedeli
Scolari del Maestro, a tal punto che, come informa Plutarco,
scrisse un'opera nella quale affermava che non fosse possibile
neppure vivere senza la dottrina di Epicuro, svolgeva,
secondo la testimonianza di Proclo, la sua acre polemica
contro Platone con le argomentazioni seguenti:

a) introducendo il mito escatologico, il filosofo ateniese
ha abbandonata la dimostrazione scientifica, propria del
filosofo (Platone l'avrebbe detta la zattera di un ragiona-
mento probabile, come si legge nel Fedone), per immettersi
sulla via della favola, alia maniera del poeta (11. 14-7);

b) nella trattazione del fondatore dell'Accademia e

dato cogliere una contraddizione evidente : mentre, cioe, in
qualche parte della Politeia Platone rimprovera i poeti di
creare favole terribili sull'Ade e di contribuire, cosi, a

rendere gli uomini timorosi della morte (si confronti, ad

esempio, 1'inizio del terzo libro, 386 a e sgg.), nell'ultimo
libro (cfr. 615 <? sgg.) il guerriero della Panfilia, discorrendo
dell'eterno castigo al quale sono condannati i piü grandi
scellerati, nella maggior parte tiranni, descrive la voragine
che, con muggito spaventoso, si chiude, per impedire
l'evasione dei malvagi, e l'accorrere di esseri selvaggi, rive-
stiti di flamme, che, afferrate le anime, le trascinano indietro e

le gettano nel Tartaro : la musa filosofica di Platone si e

adattata qui, secondo la critica di Colote, ad una favola
tragica (11. 25-37);

c) i miti sono inutili: sproporzionati all'intelligenza
delle masse, essi non servono neppure all'elevazione morale
dei sapienti (11. 38-46); l'Epicureo, con questa terza argomen-
tazione, rivela, chiaramente, l'antisociale posizione culturale
della sua dottrina.

Ora, questa polemica di Colote, nei termini in cui la
tramanda Proclo, era giä nei commentari di Porfirio alia



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 207

Politeia In altri termini: s'era giä lo scolaro di Plotino
indugiato a dare un cosl ampio resoconto della critica
epicurea oppure e da credere che Proclo l'abbia, egli,
svilnppata e completata E, tradotta la questione in termini
filologici, tutto il passo di Proclo o soltanto una parte di
esso deve far parte di un frammento dei commentari perduti
del Tirio?

A risolvere le aporie puo contribuire il passo di Macrobio.
E lo scrittore latino conferma, innanzi tutto, che il primo
argomento della polemica risale a Porhrio; egli, anzi, sembra
dare particolari piu ampi, fino ad introdurre, con una citazione

diretta, l'interrogativo che Colote, con una fictio retorica,

pone a Platone : « se e stata tua intenzione proporre a noi la

conoscenza dell' al di lä e farci conoscere la condizione in
cui vi si trovano le anime, perche quest'argomento non
e stato trattato con un'esposizione (insinuatio e termine
retorico, cfr. Rhet. ad Herenn. I 4, 6 e 7, 11 ; Cicerone,
De invent. I 15, 20) priva di artificio e completa, ma un
personaggio non comune e l'invenzione di un avvenimento
strano e la fittizia messa in iscena di una finzione presa dal
mito (advocatus aliunde sumptus velut e mythologia; cfr. la

nota di L. Jan) hanno deturpata con la menzogna la ricerca
della veritä proprio al suo inizio?» (11. 17-24). L'opinione
di Colote e citata, senza dubbio, in termini meno sintetici
della breve parafrasi procliana : Er, l'eroe del mito escato-

logico, lo straordinario intreccio della favola, che ha per
iscena il meraviglioso prato dell' oltretomba, dove si

raccolgono le anime, awicina il filosofo al poeta, la filosofia
alia mitologia.

Nel seguito, Macrobio sembra allontanarsi da Proclo :

mancano, nella sua trattazione, il secondo (11. 25-37) e ü
terzo (11. 38-46) argomento della critica dell'Epicureo. Uno
sviluppo procliano della fonte porfiriana o un'omissione di
Macrobio? Esaminiamo le obiezioni che, secondo la testi-
monianza del Diadoco, Porfirio muove a Colote :



zo8 ANGELO RAFFAELE SODANO

a) la dimostrazione dell'immortalitä delle anime e del
loro soggiorno nell'Ade imponeva, a Platone, come logica
conseguenza della trattazione, di parlare anche dei luoghi,
nei quali le anime sarebbero vissute, e delle sorti loro asse-

gnate : la diversitä delle vite e consona con la teoria
dell'immortalitä delle anime, alio stesso modo in cui l'accettazione
della mantica e coerente con il principio della -povoia. Una
ritorsione polemica contro il rigido e schematico mecca-
nismo della fisica epicurea (11. 51-61) ;

b) Platone non condanna tutta la mitologia, ma le

favole empie e vergognose create da Omero (cfr., ad esempio,
Resp. 378 d: « e le catene di Era postele dal figlio, e la volata
di Efesto per opera del padre mentre stava per soccorrere la
madre percossa, e le battaglie degli dei che Omero mise in
versi non si dovranno accogliere nella cittä...1») e da Esiodo
(cfr., ad esempio, Resp. 377 «innanzi tutto... chi disse la

massima menzogna sulle cose massime mentl malamente,
come cioe e Urano fece quello che Esiodo (cfr. Th. w. 154-
159) dice abbia fatto e Crono alia sua volta lo punl...2»);
e i terrori dell'oltretomba non hanno lo scopo di rendere

gli uomini paurosi davanti alia morte, ma di sottrarli,
piuttosto, all'ingiustizia : Platone, cioe, sottopone, con la

sua favola dell'Ade, all'uomo il sillogismo : « se scegli la

via dell'ingiustizia, andrai incontro a tremende punizioni;
queste tu vuoi fuggire con ogni mezzo ; quindi, devi evitare
di commettere azioni ingiuste» (11. 62-80);

c) «la natura ama celarsi», scrisse Eraclito (fr. 10 Byw.);
e il filosofo di Efeso intendeva, cosl, sottolineare che esiste

una razionalitä intima delle cose, la quale si dissimula alia

vista, ma si attua nel profondo; e mediante la favola,

1 Traduzione di G. Fraccaroli, Platone, ha Repubblica, Firenze 1932, p. 109.
2 Traduzione di G. Fraccaroli, op. tit., p. 108.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 209

mediante il mito i sapienti esprimono gli arcani sensi della

natura, che rimangono awolti in un velo impenetrabile alia

gente dall'ingegno grosso : il mito, quindi, e xard cpuatv. Alio
stesso modo, i demoni, i quali soprintendono alia natura,
manifestano a noi, mentre dormiamo e mentre siamo svegli,
la loro Socti? : linguaggio incomprensibile, visioni amorfe,
figure irreali, le quali entrano nelle cerimonie mistiche delle
iniziazioni misteriche. II mito, dunque, e il velame della

tpGcri?: il sapiente lo penetra; cosi la pratica cultuale dei
misteri e il velame che asconde la realtä demonica della

: l'iniziato vi ficca addentro lo sguardo. E cosi il
mito, lungi dall'essere inutile e vano, come sosteneva Co-

lote, pud diventare un utile strumento del Xoyo?: all'interno
del mito e la luce intellettuale della verita, all'esterno, il
TrXatjfiaTwSe?, l'invenzione fittizia; questa acquista valore
soltanto per coloro nei quali il voü? <pavT<xcmx6(; e prevalente;
la prima, invece, risplende a coloro che ripongono tutta la
loro evepystoc nelle pure intuizioni, votjcjsk; xaOapai; ambedue
le componenti del mito coesistono con la coesistenza dei
due vooi; in tal caso, esso diventa una Acppomjvy ed una
Xappio(7ÜV7): perche il voG? 6v kapdv vede la verita, mentre
il voGc, cpavTacmxo?, colpito dalla componente esterna del

mito, dal uuOoAsp, acquista la capacitä di awicinarsi alia
via della scienza. L'elemento essenziale e primo di questo
processo logico consiste nella xaOapoTTj? della favola:
roup piüöoui; upsTcoutjav e^siv 7rpoa7)xei. xai ttjv s^coGsv axeu7)v

Toip fe'vSov voepoli; dydXpiauiv. Utile ai cocpot, il mito agisce
anche sui tuoXXoI, sulla grosse Menge degli uomini: Proclo,
cioe Porfirio, ritorna, alia comparazione con i riti delle
iniziazioni misteriche. Queste nascondono la verita sugli
dei: tuttavia, in maniera inconscia, le anime, nelle cerimonie,
awertono una cru[X7Td0eia con il dio e alcuni iniziati s'atter-
riscono, altri, invece, attraverso una immedesimazione del
loro essere con i sacri simboli, svöed^oucri, sentendo,

prepotente, la divina ispirazione (11. 81-165).



2 IO ANGELO RAFFAELE SODANO

E' evidente che le tre obiezioni di Porfirio rispondono,
puntualmente, ex ordine, alle tre argomentazioni della
critica di Colote : la struttura del passo di Proclo t organica
e coerente. Ma e altrettanto evidente che anche nel testo di
Macrobio si leggono le tre obiezioni porfiriane : al § 13 e al

§ 17 si afferma la liceita di ricorrere alia favola, quando il
filosofo tratta dell'anima (11. 51-6); al § 11 ci si richiama ai

miti empi rigettati da Platone: anche se Macrobio non
nomina Omero ed Esiodo, ne riferisce tuttavia le favole degli
dei adulteri e di Saturno (11. 65-70); al § 17 si pone il problema
della natura, la quale si sottrae vulgaribus hominum sensibus

(11. 81-7); al § 21 e ricordato Eraclito (1. 87-8); al § 9 si accenna
al confronto tra il mito e le cerimonie misteriche, le quali
sono poi ampiamente trattate al § 18 e al § 20 (11.94 e 9 5 -107) ;
al § 11 un vago accenno alia necessitä che i miti siano xadapoi
(11. 148-150) ; al § 20 l'invito alia gran massa degli uomini
a ritenersi paga delle figure misteriche, le quali allontanano
a vilitate il secretum (11. 154-6). Una trattazione, indubbiamente,
disorganica, strutturalmente incomposita, se si confronta con
quella procliana : e evidente che Macrobio non segue la sua
fonte meccanicamente, ma l'elabora sapientemente; lo
scrittore latino coglie l'occasione della polemica epicurea
contro il mito platonico e, consapevole di avere ascoltatori

o lettori non espertissimi della problematica, obbedendo
anche alio scopo didattico del suo commentario, si lascia
andare ad una casistica della favola (§ 6: utfacile secernipossit

quae ex his a se abdicet ac velut profana ab ipso vestibulo sacrae

disputationis excludat, quae vero etiam saepe ac libenter admittat,
divisionum gradibus explicandum est), nella quale egli inserisce
la menzione di Menandro, Petronio, Apuleio, a proposito
della favola che mira a mulcere auditum, o quella di Esopo, di-
scorrendo di quellefictiones nelle quali per mendacia ipse relations

ordo contexitur. U, dunque, naturale che Macrobio si fer-
masse alia prima argomentazione della critica antiplatonica di
Colote e tralasciasse le altre due : da quella egli poteva trarre



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 211

l'incentivo sufficiente a svolgere la sua tesi, tanto piü che

l'accusa di abbandonare la via della ricerca della verita
scientifica e di svanirla nell' invenzione seducente del mito e

la piü notevole della polemica epicurea; intanto, perö, lo
scrittore dei Saturnalia, appunto perche da prova di conoscere
tutta l'incalzante trama degli argomenti porfiriani, conferma,
anche se ex silentio, che nei commentari alia Politeia lo scolaro
di Plotino riferisse, cosi come fa Proclo, e, quanto all'intro-
duzione, con particolari piü ricchi di quanto lasci supporre
il filosofo di Bisanzio, tutte e tre le argomentazioni di
Colote.

Accertata, cosi, ab interno, la paternitä porfiriana di tutto
il passo di Proclo, il quale potra costituire, completato, in
qualche parte, da Macrobio, e quasi sempre da lui confer-

mato, un notevole frammento dell'esegesi perduta del

Tirio, noi siamo in grado di trarre, dalle discussioni sinora
fatte, le seguenti conclusioni:

1) Proclo ha utilizzato, nei suoi commentari alia Politeia,
l'analoga esegesi di Porfirio ;

2) Macrobio, pur non citando mai chiaramente Porfirio,
ha letto ed elaborato la stessa fonte ;

3) la testimonianza diretta (Proclo) e illuminata e com-
pletata dalla testimonianza indiretta (Macrobio).

Mi si vorrä concedere una quarta conclusione : se negli
hypomnemata di Proclo alia Politeia sara possibile rintracciare
qualche passo che si puö confrontare con il testo di Macrobio,
esso, molto probabilmente, risalirä a Porfirio, anche se il
nome dello scolaro di Plotino e taciuto sia dal filosofo di
Bisanzio che dallo scrittore latino, fi evidente che questa,

per cosi dire, libertä filologica sarä usata cum grano salis.

Ne darö un esempio. Si legga Proclo, In rempublic. p. 115,
4-26 I Kroll e Macrobio, Comm. in Somn. Scip. I 7, 4-6

p. 35, 4-23 Willis:



212 ANGELO RAFFAELE SODANO

PROCLO

utcöXoittov Se eaxl |xoi 7repl r/j<; xou
£VU7TvloU TTOptTTrji; slTTStV, ^V U7TO AlÖg

o 7COL7]t^^ yeyovevai Tw 'Ayajii^vovl
cpvjcuv. xal yap xaux7)v o Ecoxpdxy)«;

ercl xeXei xwv nrepi 0eoXoyla£ xu7TC0v

flTidaaxo 8i6xi <to> 0eTov Tcav xal to
Saifi.6vtov dtbsu8£<;, cot; auxoc; xaT<; dTro-

SeixxixaTi; (xe06Soi? auv/jvayxaaev. o 8e

ys 7T0f/)Ty)<; 7)7rax7ja0al cpTjaiv xov 'Aya-
jjinvova Sta xouSe xou IvutcvIou. xalxot.

r:c5<; oüx dxonrov, el xal xö 0vap ex Ato?

eaxtv xaxd xfjv atixou ^CP0V5 touto (j.6-

vov £t]>eua0at axeSov xcov fivrj^c; yjH,tco-

{xevcov, oTrep ex xou Aio? £xet 7tpco-

xtax7]v ysvemv. Xeyecr0co p.ev oi!>v xal
ot? e'td)0acrt.v ol 7roXXol xcov ££y)yv)x5>v

a7ravxav, 6xi to <]/eu8o(; ev xfj 9avxaala
xou 'Ayajiifjivovof; &axev tt)v UTi:6axaaLv.

xou yap Aiöc; sv xot<; 7rpoc; xov ovei-

pov X6yot? xal a5 xou ovelpou §ia xcov

7Cpö<; xöv 'Ayaj-teixvova p7}|i.axcov evfteix-

vu^/ivcov, 8x1, Slot 7cav to (jxpdxeu|i.a xt,-

veTv xal ptexd rcavxcov TrpooßdXXew xot<;

7roXejj,lot(; (touto yap aft S^Xouv exa-

xepcp xo n a o o u 8 t 7] x8v 'Aya-
piifzvova p,y) CTuvevxa xou Trpoaxdy^axoi;

XYjv pteylCTX7)v piotpav xou crxpaxeufxaxo^

7tapiS6vxa xal ty)<; 'AxiXX^gx; ep7]jj.co0ev-

xa xetPQ£ öfxco? emxeipstv xcp 7roXe(j,cp,

xavxau0a xou x£Xou<; piyj xuyxaveiv Sia

X7)v £auxou Trepl ttjv xplaiv xcov 0etcov

9a<rp.axcov a-rceiptav. coaxe oüx o Zeu? e-

<mv 6 ttj? d7cdx7)s atxio^, aXX' o xaxco?
x&v xou Aio^ TTpocTxayptdxcov axouaac;.

MACROBIO

divulgatis etiam docemur exemplify quam

paene semper, cum praedicimtur futura, ita
dubiis observanttir, ut tarnen dt Ilgens... su-
besse reperiat apprebendendae vestigia ve-

5 ritatis, ut ecce Homericum somnium a love

missum ad cornerendam futuro die

cum hostibus manum sub aperta protnis-
sione victoriae spe?n regis animavit:

ille, velut divinum secutus oracuhtm

io commisso proelio amissis suortim pluri-
mis vix aegreque in castra remeavit.

num dicendum est deum mandasse menda-

cium

15 non ita est, sed quia ilium casum Grae-

cis fata decreverant, latuit in verbis

somnii, quod animadversum vel ad vere

vincendum vel ad cavendum saltern po-
tuisset instruere.

20

babuit enim praeceptio ut universus

prodticereiur exercitus,

25 at ille sola pugnandi hortatione con-

tentus non vidit quid de prodttcenda

universitate praeceptum sit, praeter-
missoque Achilky qui tunc recenti la-
cessitus iniuria ab armis cum suo mi-

30 lite feriabatur, rex progressus in

proelium et casum qui debebatur exce-

pit, et absolvit somnium invidia men-

tiendi non omnia de imperatis sequen-

do.

Karl Mras1 ritiene che Macrobio abbia avuto per fonte,
in questa parte della sua trattazione, gli Y.r^r^.x-rx 'O^pixa
1 Macrobius' Kommentar Ciceros Somnium. Ein Beitrag zur Geistesgeschichte
des V. Jahrhunderts n. Chr. (Sitzungsberichte der preussischen Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse VI, 1933), p. 251.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 21}

di Porfirio. Ma e molto probabile che l'opinione dell'insigne
studioso austriaco, il quale ha dato un notevole, decisivo
contribute, con il suo saggio, alia questione delle fonti del
commento di Macrobio al Somnium Scipionis, non si possa
del tutto condividere. E, in primo luogo, mi par validissima
la considerazione di P. Courcelle il quale, opportunamente,
ricorda che « c'est Platon lui-meme qui se referait au passage
en question d'Hom£re » : si tratta precisamente di Resp. 383 a,
in cui Socrate invita il suo interlocutore a riconoscere che non
conviene, degli dei, dire che essi « siano dei prestigiatori da

potersi tramutare ne da trarci in inganno con menzogne, sia

in parole sia in opere(fiY]Ts Y]fxa? nxpiyeiv Iv Xoycp rj sv spycp)

e che, quindi,« mentre di Omero lodiamo molte cose, questa
perö non la loderemo, l'invio del sogno da parte di Zeus ad

Agamennone 2 (vijv toü evutwou toia-tojv uto Aio? t£> 'Aya-
jj.Ep.vovi.)». D'altra parte, se Proclo intitola il capitolo del

suo commentario Tiepi tv)? too Ivu7tviou tco[X7CT)<; Soxouctt]? ^süSoi;

sirl 0soü? avaTTEfXTTEiv 7tw<; a7roXoY7)Teov, to 0eiov Ssixviiouarv

e se il filosofo si richiama, nel passo che segue immediata-

mente, alia condanna espressa da Socrate nel § 383 a della
Politeia, che qui sopra ho riferito, tutto ciö dovrebbe dimo-
strare che, nella tradizione degli hypomnemata alia Politeia,
il falso sogno inviato da Zeus ad Agamennone costituiva
un toto?, al quale era collegata l'aporia se la divinita fosse
effettivamente <xtj;eu8e?. Macrobio, dunque, non aveva
bisogno di ricorrere ad un'altra opera di Porfirio, dal

momento che trovava gia nel commentario dello scolaro
di Plotino alia Politeia la discussione dello stesso argomento.
Consideriamo, inoltre, il passo degli Zetemi omerici, cosl
come esso ci e giunto tramite lo scolio * B a B 8 sgg. 3:
all'inizio le aporie : « pongono la questione come mai Zeus

1 Les lettres greeques en Occident, Paris 1943, p. 23 n. 6.
2 Trad, di G. Fraccaroli, op. cit., p. 116.
3 Porphyrii Qitatstionum Homertcarum ad IHadem pertinenttum reliquias collegit...
H. Schräder, Lipsiae 1880, p. 23-24.



214 ANGELO RAFFAELE SODANO

non dica la verita, promettendo «che adesso potrebbe
espugnare la cittä dalle larghe vie» (B 12), come Agamen-
none sia ingannato e come il sogno sia funesto». Segue la

giustificazione della seconda e della terza aporia; quindi, e

introdotta la citazione del commento di Zenodoto, un'astrusa
spiegazione della veridicitä di Zeus ; subito dopo, Porfirio
cita l'esegesi di Apione: 'Axlcov Si 9yaw cm xpoTEpov...
E7UEIT0C sppy0y xavauSly E^aysw Toup "EXXyvap, o Si (cioe : Aga-
mennone) —apyxsv ou puxpav pisplSa xyv toü 'AyOj.io>p. Un
altro scolio porfiriano che, a quanto pare, Hermann Schräder

ritiene faccia parte dello stesso yetema, reca 1: cbrps-ep Si to
Xeyew x a v a u § 1 y... (B 12 : vd. qui sopra) tö yäp ^EuSsaBac

tov Ala alpyasw pcsXXovTa xyv ttoXw aToxov. y Si Xüai? ocno Ty?

X^ECüp' (Ä (TSV, OTt TO VÖV SyXoi TlXslcO, EV 01? TtSClt/ETM OU [XOVOV

t6 Typcepov aXXdl xal sv toütco to ypovip. ol Si, 8ti to 7tavao81y
aypialvst, pLETa TtavTOJv, coots TcapaXtTccov tov 'AyiXXea -/jpiapTs

(xev. ol Se <xtco toü s0ou<;' xal yap aTpaxyyou; xal ßaaiXeüai

auyxsycopyTai, sit; to xpowpopov tj;sd§£a0ai. xal §y xal tov Ala
siaayei toloutov to s0ei. stcoulsvov. Tre soluzioni dell'apo-
ria, due mediante la Xicj.q (vüv equivarrebbe a xXeIco e,

quindi, comprenderebbe non soltanto l'accezione temporale
dell'oggi, ma anche quella di «in questa circostanza», la
circostanza, cioe, del patto non rispettato dai Troiani, e

xavauSly significherebbe « insieme con tutti» : in ambedue i
casi, sarebbe, cosi, dimostrato che Zeus non mente), una
mediante 1 'ethos (ai comandanti degli eserciti e ai re e

consentito sbagbarsi tico? to ~pda9opov, quando, cioe, si ha
di mira l'opportunitä, l'utilitä, la convenienza), tre soluzioni
le quali, direttamente o indirettamente (la questione sarä

da me affrontata in un prossimo studio), ricalcano gli schemi
aristotebci dei problemi e delle soluzioni. Ritorniamo, per
ora, alia questione che qui ci interessa. Karl Mras 2 scrive

1 Op. cif., p. 24, 2-10.
2 Op. cit., p. 251, n. 2.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 21 5

che Macrobio tralascia la prima esegesi di Porfirio, quella,
cioe, di vijv tuXsico, als eine intern homerische, per i
Romani niente affatto intelligibile. E puö anche darsi che
sia cosl: ma sarebbe Macrobio riuscito a resistere alia
tentazione di fare sfoggio della sua cultura, egli che sembra

cogliere ogni occasione per dar prova della sua competenza
e della sua multiforme ingegnosita, se avesse letto, diretta-
mente, nell'originale, come ritiene Karl Mras, lo externa

porfiriano? Non avrebbe, cioe, lo scrittore latino trovato
opportuno, per ostentare la sua preparazione, citare Zenodoto
e Apione, ambedue ricordati da Porfirio Inoltre: dal

momento che il filosofo di Tiro non sembra, almeno a giu-
dicare doll'Auszug che ci ha trasmesso lo scolio * B (sul
problema di questa trasmissione, cioe sul carattere della sua

epitome e della sua sintesi mi sono fermato in uno studio

apparso recentemente *), non prende posizione chiara su

nessuna delle soluzioni proposte dagli esegeti, perche
Macrobio accetta proprio quella che t, dall'altra parte, svolta
da Proclo II problema, a mio avviso, si puo risolvere ammet-
tendo che Porfirio, il quale, nello scrivere gli Zetemi omerici,

intende, da buon filologo, scolaro di Longino, attenersi ad

una trattazione perfettamente consona alia tradizione, con le

sue aporie grammaticali, sintattiche, lessicali, allegoriche,
anche se, come cercherö di dimostrare altrove, tenta di
inserire in un modello principe, aristotelico, tutta la vasta
problematica dell'ermeneia omerica, quando, nei commentari
alia Politeia, passa a trattare lo stesso argomento, non piü
dal lato, diciamo cosl, tecnico, si limita a quella esegesi che

gli sembra la piu. accettabile, l'esegesi, cioe, che noi oggi
leggiamo in Proclo e in Macrobio, che, del resto, non e sua,

1 Prolegomeniprimi alle fonti delle nQuaestiones Homericae » di Porfirio. Un capitolo
sulla storia dell'antica critica e filologia omerica (Annali del Pontificio Istituto
superiore di Scienze e Lettere « S. Chiata » XIV 1964), p. 53 sgg.;
vd. anche H. Erbse, Beiträge %ur Überlieferung der Iliasscholien, München i960,
p. 22 sgg.



ANGELO RAFFAELE SODANO

ma risale ad Apione. Ed e probabile che lo stesso Proclo
ci faccia consapevoli di questa y.piaip del Tirio quando scrive:
OIQ SLwGafflV 01 TTOXXoi TCOV S^7)Y7]TWV äTtavxäv (11. 16-7). C'e,
infine, la comparatio locorum, da un punto di vista stretta-
mente lessicale: che alcune espressioni di Macrobio si

confrontano, in maniera specifica, con il passo di Proclo e

non trovano, invece, rispondenza alcuna nello scoho di
Porfirio; cosi, ad esempio, somnium a love... missum (1. 5-6)

e eco di -qv (sc. tyjv toü svutvIou 7to(X7iy)v) utzo Aio<;... yeyovsvat
(1. 2-3), in verbis somnii (1. 16-7) s'awicina al greco toü övstpou

Sia lüv... pyjjxaTcov (1. 20-1), universus produceretur exercitus

(1. 22-3) e de producenda universitate (1. 26-7) sono adattamenti
di 7UGCV to CTTpaTeufxa xivefv (1. 22-3), non vidit (1. 26) traduce
[XT] cuvsvtoc (1. 26), progressus in proelium (1. 30-1) equivale
ad smxsipeiv tw ToXepicp (1. 29) e non omnia de imperatis sequendo

(1. 33-4) ad 6 v.ay.oic, iSv... TpoTTayuaTtov ay.oiac/.p, ne sfugga
quanto Macrobio si sia impegnato per rendere il sostantivo
Ttpoa-Tayua (1. 26, 34), traducendolo ora con praeceptio
(1. 22), hortatio (1. 25), imperatum (1. 33), ora ricorrendo al

sintagma quid... praeceptum sit (1. 26-7).

Ma e owio che il tema a me assegnato non pone soltanto
un grosso problema filologico : questo e, naturalmente, di
prima importanza, perche la sorte e, nel caso specifico di
Porfirio, anche gli uomini (alludo all'editto di Giustiniano
che condannö, ufficialmente, al rogo gli scritti dello scolaro
di Plotino) hanno voluto invidiarci il possesso di opere cosi
rieche e cosi notevoli, ma dalla risoluzione di esso, che
si concretizza nella raccolta dei frammenti, e necessario
ricostruire un filone culturale dell'etä ellenistica; un Grund-
thema, perche i commentari di Porfirio ai dialoghi platonici
non appartengono soltanto alia storia del pensiero antico, ma

sono, al tempo stesso, l'espressione di un indirizzo estetico,
che pone il problema in termini di letteratura e di filologia
dell'antichitä.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 217

E, innanzi tutto, la validitä di qualche esegesi porfiriana.
II lungo frammento sul mito di Er, qui sopra ricostruito con
l'aiuto di Proclo e di Macrobio, dovrebbe dimostrare che

l'antitesi tra Piatone filosofo e Platone poeta non appartiene
soltanto ai moderni cultori della letteratura e della filosofia

greca : se Porfirio, nella seconda obiezione che muove a

Colote, afferma che il mito dell'oltretomba, la favola
dell'Ade terribile mira ad allontanare l'uomo dal commettere
ingiustizia, noi potremmo anche vedere, in questa inter-
pretazione del Tirio, in nuce, le premesse della critica
realistica del mito platonico ; intendo, cioe, quella moderna
teoria, secondo la quale il mito, mediante il quale l'uomo
conosce una realtä diversa dalla nostra, ma non meno vera
e concreta, e, per Platone, una realtä soggettiva, la quale
acquista il valore del Xoyoi;, che e realtä oggettiva, teoria la

quale ha condotto lo Stewart1 ad affermare che il mito, in
Platone, si pone come un momento del processo logico.
Alio stesso modo, quando Porfirio pone il mito sullo stesso

piano dell'iniziazione misterica, sembra insistere sulla realtä
obiettiva del mito escatologico, cosl come vero e concreto
e il mondo nel quale, mediante le cerimonie mistiche,
l'iniziato penetra: c'e anche l'intuizione della filosofia
platonica come un orfismo purificato e sublimato, per ripe-
tere la definizione del Söderblom 2

E' tuttavia evidente che questi barlumi dell'ermeneia

porfiriana non debbano essere sopravalutati: si correrebbe
il rischio (e sarebbe, a parer mio, un rischio gravissimo) di
falsare l'esatto valore dei commentari, attribuendo alio
scolaro di Plotino interpretazioni che non gli appartengono
e che possono, nel migliore dei casi, ritenersi felici intuizioni
isolate, alle quali manca una teoria rigorosa. Ne siamo
avvertiti dalla stessa esegesi del Neoplatonico : perche, se la

1 The myths of Plato, London 1905, p. 2.
2 Encyclopaedia of religion and ethics, III 1910, p. 738.



218 ANGELO RAFFAELE SODANO

veritä oggettiva del mito e l'elemento fantastico esterno,
che e soggettivo, possono essere colti da colui nel quale
coesistono il voüc, ov eauiv e il vou? tpavTacrrixog soltanto
quando il mito e adorno di un apparato esteriore (fj
C7XEU7)) puro, cioe soltanto quando la favola non b intessuta di
elementi indecorosi ed indegni degli dei, tutto questo svela

una preoccupazione etica e moralistica. E questa e la vera,
fondamentale, essenziale componente culturale dell'erme-
neia platonica di Porfirio : una componente certamente non
nuova nella storia dell'estetica greca, ma che, probabilmente,
considerando anche il clima religioso e sociale nel quale essa

si afferma, acquista ora, nell'opera di Porfirio, il valore di una
polemica anticristiana, cosl come il divino Platone andava

ogni giorno, sempre piü, nell'intenzione di questi ultimi
difensori della cultura e della libertä pagana e greca, oppo-
nendosi a Cristo : cosi ha scritto J. Bidez h

E quest'interesse etico era, dallo scolaro di Plotino,
denunziato in maniera chiara in una discussione che,
probabilmente, era preliminare all'esegesi del Filebo ; ce ne informa
Damascio in una delle tre dirette testimonianze dei com-
mentari porfiriani, che e possibile guadagnare dalle sue
Letture : 2 « Chi intraprende la via piü accettabile, Porfirio,
il quale assegna il primo posto alia via guidata dall'intel-
ligenza, o Giamblico, il quale preferisce la vita che combina

intelligenza e piacere in effetti, essi non sono realmente
in disaccordo : perche Porfirio intende per intelligenza il
grado piü perfetto dell'intelligenza e per piacere il piacere
irrazionale, mentre Giamblico intende per piacere il piacere
inerente all'intelligenza e, quando parla di intelligenza, vuol
significare soltanto la proprietä conoscitiva di essa, come, per
l'appunto, fa Platone (21 d-e). Porfirio, quindi, preferisce la

1 Vie de Porphyre, lephilosophe neoplatonicien, Gand 1913, p. 35.
2 Cfr. L. G. Westerink, Damascius Lectures on the Philebus, Amsterdam 1959,
10 p. 7.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 219

maniera combinata di vita, vale a dire la vita contemplativa,
la quale evidentemente prova piacere di se stessa e di ciö
che e prima di essa, ma, per niente affatto, delle sue libere
attivitä ; ma egli la chiama vita intellettuale per la caratteristica
in essa prevalente». La lettura di questo frammento e

indicativa: nessuno, io credo, vorra negare l'esattezza

dell'opinione di L. G. Westerink il quale annota che

soltanto la tendenza etica e moralizzatrice della filosofia
di Porfirio puö giustificare questa interpretazione del
Filebo, la quale sembra diametralmente opposta alle opinioni
e alle idee di Platone.

Ma & probabile che Porfirio avesse modo di affermare

questa Interpretationsweise fondamentalmente etica soprat-
tutto nell'esegesi dei proemi dei dialoghi platonici2. Interes-
santi sono, a questo riguardo, le informazioni che ci fornisce
Proclo : esse hanno, in un certo senso, il valore di una pagina
notevolissima della storia dell'ermeneia platonica. E il
Diadoco, in un passo del suo commento al Parmenide

(658 C. sgg.) e in un altro della sua el^yqmc; dell'A.lcibiade

(308 C. sgg.), delineando le diverse posizioni della critica
sull'interpretazione dei proemi dei dialoghi platonici,
afferma che, secondo alcuni l^yy-cd, i proemi di Platone
servivano al drammatico divertimento del lettore; secondo

altri, essi, intesi come narrazioni storiche, ne dovevano,

appunto in questo senso, impegnare l'interesse ; una terza
categoria di esegeti, infine, vedeva, nei proemi, soltanto un
fine pedagogico, di natura etica. Noi potremmo anche,
in termini moderni, vedere in questa differenza di valutazioni
una critica estetica, un orientamento positivista, un indirizzo
pedagogico-filosofico-etico. A questi orientamenti critici

1 Op. tit., p. 6, nota al paragrafo 10.
2 Per queste, come per le altre osservazioni che seguono, cfr. A. R. Sodano,
Grammatica e filologia net commento di Porfirio al Timeo di Platone (Rivista di
Filologia e di istruzione classica 92, 1964), p. 40-58.



220 ANGELO RAFFAELE SODANO

Proclo contrappone il suo o, meglio, quello dei suoi maestri,
Giamblico e Siriano, che potrebbe definirsi un indirizzo
unitario-dogmatico: alia base di ogni dialogo platonico
c'b sic; oxoto;, un Grundthema, come lo definisce Karl
Praechter 1, del quale si deve tener conto nell'interpretazione
anche delle parti singole dell'opera, e quindi del proemio.
Ora questa storia, per cosl dire, della critica, delineata in
sintesi nei commenti al Parmenide, all'Alcihiade, alia Politeia

(p. 6, 26 sg. I; 9 sgg. II), e chiarita, nella sua evoluzione, con
piü precisi particolari, i quali ci mettono in condizione di
conoscere anche i TcpotTTarai dei diversi indirizzi, nelle

pagine che Proclo dedica al commento del proemio del
Timeo: forse per la maggiore importanza che questo assumeva

rispetto agli altri proemi, data la sua estensione, la sintesi,
anche se brevissima, della Repubblica, e, soprattutto, il mito
dell' Atlantide. E cosl noi apprendiamo2 che Longino vedeva
nel proemio del Timeo un mezzo psicagogico, escogitato da

Platone per indurre il lettore ad avvicinarsi, attratto dalla
seduzione di un mito, che trasporta in un'atmosfera irreale e

misteriosa, illuminando di poesia le parti tecniche ed astratte
del dialogo, alia sua opera : ed e chiaro che, in questo caso,
il mito era ritenuto una « fiction pure et simple », conclusione,

questa, alia quale, tra gli altri, e arrivato anche, tra i moderni
studiosi, A. Rivaud 3; Crantore, invece, il primo, cronolo-
gicamente, degli interpreti del dialogo platonico, sempre
secondo la testimonianza di Proclo, avrebbe preluso,
considerando la narrazione di Crizia una Aropta, alia
critica positivista, la quale ha largamente dominato 1'inter-

pretazione del mito dagli ultimi dell'ottocento e ancora
prima, ai primi decenni del novecento, fino al geologo

1 Richtungen und Schulen im Neuplatonis?nus (Genethliakon fur C. Robert, Berlin
1910), p. 128.
2 Cfr. Proclo, In Timaeimi 26c p. 83, 9-25 I Di.
3 Piaton, CEuvres completes, Tome X Timee-Critias, Texte etabli et traduit par
A. Rivaud, Paris, 1956, p. 31.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 221

P. Termier 1; Porfirio, infine, era per un'esegesi allegorico-
etica, sebbene sia molto probabile che di questo orientamento
critico il filosofo tirio non debba essere considerato il vero
e proprio caposcuola 2: comunque, Proclo, soprattutto
perche Giamblico, cui egli stesso si ricollega, aveva polemiz-
zato a lungo, talvolta anche con un tono piuttosto aspro 3,

con l'impostazione metodologica data al problema da

Porfirio, ci fornisce di questa esegesi particolari cosi nume-
rosi, che noi siamo in grado di averne un'idea piuttosto
precisa e completa. Ne citero un solo esempio : altri ne ho
raccolti in un articolo pubblicato l'anno scorso *. Timeo

20 d 8-10 : Crizia s'introduce alia narrazione del mito del-
l'Atlantide. Porfirio commenta 5: nella guerra tra gli Ateniesi
e gli abitanti dell'Atlantide Platone intende significare la

lotta che le anime Iv r5j sE? rljv ysveatv xaOoSco impegnano
con i demoni -ovvjpoE e Xuptocv-nxoE: anche questi, come
l'Atlantide, hanno, infatti, il loro totox; nelle regioni
occidental! della terra ; la storia ha lo stesso significato del mito
di Tifone e di Osiride, dei Titani e di Apollo. Esegesi
allegorico-etica, impregnata di un vivo senso mistico-
religioso, che attinge i suoi elementi al simbolismo egiziano,
applicato alia mitologia greca.

Quest'interpretazione allegorico-etica Porfirio cerca natu-
realmente di estenderla dal proemio alle altre sezioni del
Timeo-, ma dato il carattere proprio del dialogo, compren-
dente, oltre agli argomenti consueti della dialettica platonica
e ai piü ingegnosi e recenti ritrovati della scienza matematica,

1 In una conferenza pubblicata nel Bulletin de /'Institut Oceanographique del
giugno 1913 e ristampata alle pagine 117-46 del volume A la gloire de la
Terre, Paris 1922.
2 Probabilmente Porfirio seguiva, in questo metodo esegetico, Numenio ;

vd. A. R. Sodano, Grammatica ecc., p. 55 n. 2.
3 Vedi i passi citati nella n. 3 di p. 5 5 del mio articolo Grammatica ecc.

* Cfr. Grammatica ecc., p. 55-7.
6 Cfr. Proclo, In Timaeum 24 c-d p. 77, 6 sgg. I Di. jr. 10, p. 6, 6-7, 6 So.



222 ANGELO RAFFAELE SODANO

anche una teologia, un'antropologia, una psicologia,
un'astronomia, una fisica e, persino, una biologia e una
terapeutica, t chiaro che non a tutte le parti il filosofo di
Tiro pud applicare convenientemente la sua metodologia
esegetica, sicche ne risulta una Anschauung., la quale manca
di unitä e di coerenza d'indirizzo : e questo difetto d'impo-
stazione, il quale e sottolineato giä da ProcloJ, e che, molto
probabilmente, trova la sua spiegazione nel fatto che Porfirio,
cedendo, da una parte, alia sua mentalitä di erudito e,

dall'altra, risentendo molto vivacemente l'insegnamento
plotiniano, cerca d'inserire storicamente la sua critica «in
dem Strom der vorplotinischen Erklärung», come osserva
R. Beutler 2, costituisce, appunto, il motivo fondamentale
della polemica che, contro il filosofo tirio, svolgerä Giam-
blico, il quale, convinto della Einheitlichkeit dell'esegesi3,
sarä il ngoaraxTfi di un nuovo indirizzo, che, attraverso
Siriano, si affermerä in Proclo, e poi in Damascio, Simplicio,
fino ad OHmpiodoro.

Questa visione d'insieme, la quale trasferisce anche

nell'esegesi dei dialoghi di Platone la caratteristica propria
della filosofia di Porfirio, t accompagnata costantemente da

un'attenta analisi e da una diligente ermeneutica del testo,
le quali costituiscono l'altra, notevole componente dei
commentari: molti frammenti degli hypomnemata al

Timeo rivelano lo scolaro di Plotino attento ad un rigoroso
studio grammaticale e filologico dei passi che egli va inter-
pretando. A dimostrare cid sarä sufficiente un solo esempio,
il quale & anche viva testimonianza della vivacitä e della

passione con la quale gli antichi interpreti si dedicavano

all'esegesi dei testi platonici 4. Commentando Timeo 37 a

1 Cfr. In Timaeum 63b p. 204, 24 sgg. I Di. fr. 27, p. 17, 8-12 So.
2 Art. cit., p. 282.
3 Cfr. K. Praechter, art. cit., p. 129-30 e la n. 1 di p. 58 di Grammatica ecc.

4 Altri esempi in Grammatica ecc., p. 42-51.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 223

3-8 (axe oüv ex x% xauxoü xal xr,<; Oaxepou <ptiae<0(;... aöxy) (sc.

yj xs ävaxuxXcopivy)... Xeyet, xivoupivy) Sia Tracy)? eauxYj?),

Proclo 1 narra un episodio, che dichiara di attingere da

Porfirio. La scena e da collocarsi, probabilmente, a Roma,
alia scuola di Plotino. AmeHo leggeva il passo da un mano-
scritto che recava la lezione Xyjyei xivoupivy), e, per l'evidente
contraddizione con Timeo 36 e 4 (aüxr; (sc. yj yu/y) ev aüxyj

tjxpecpo(ievy)), non riusciva a dare un'interpretazione soddi-
sfacente: 7rpa.yu.axa eyovxa gyj Suvapievov etpapjiocai xö Xyjyei

xt.vou[i£vy) xiva xal ötuwctoüv e^yyjatv, leggiamo in Proclo. Entra
Porfirio nella sala delle conferenze e fa osservare ad Amelio
che la lezione esatta e Xeyer, non Xf;yei: l'anima discorre,
enuncia proposizioni a se stessa, sia intorno all'intelligibile
che al sensibile2, e il X6y0? e, al tempo stesso, il discorso e la

ragione dell'anima, Xoyov ov aüxyj 7rpo? aüxyv yj '^r/j] Ste^epyexat,

ixepl a>v av axoTcyj, come & scritto in Teeteto 189 e. Porfirio

aveva ragione, ed e significativo che in nessun mano-
scritto di Platone, almeno in quelli citati nell'apparato
critico dal Rivaud e dal Burnet, ritorna la varia lectio Xyjyei.

Ma Amelio rimase molto turbato: Xurojcai ccpoSpa xov

'ApiXrov, e Porfirio si rammarica di aver trovato soltanto

piü tardi, dopo la morte dell'amico, che anche un altro
platonico, Sosicrate, leggesse Xyjyei, perche, cosi, yj<(a07jvat^>

av Tcavu xov yevvatov 'ApiXiov, el eyvco xal aXXov xyjv auxyv §0x1-

jxa^ovxa ypatpyjv.
E con questa vicenda di appassionata polemica filologica

io vorrei concludere il tema della mia ouvoocrla. Sembrero,
probabilmente, troppo audace: ma, se si mettesse da parte lo
schematismo rigoroso, il quale sembra prevalere ancora
oggi, non sarebbe possibile definire piuttosto filologia
quest' attivita di Porfirio commentatore di Platone?

1 In Tim. 233 a-b, p. 300, 23 sgg. II Di. fr. 74, p. 64, 3-14 So.
2 Cfr. A commentary on Plato's Timaeus by A. E. Taylor, Oxford 1928, p. 176.



224 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Callahan: Vorrei porLe una prima domanda, Professore

Sodano, su un problema metodologico. C'e sempre una difficoltä
molto grave quando si cerca di ricostruire il testo originale di
un' opera perduta sulla base di un altro scrittore, che non e mai
del tutto fedele e crea sempre un nuovo complesso di idee,
nel quale le articolazioni e sfumature del testo originale o

scompaiono o vengono trasformate. Nella Sua discussione del

passo del commentario di Macrobio che, paragonato con quello
piü breve di Proclo, risale a Porfirio. Ella ha affermato, con molta

ragione, che Macrobio non segue il testo di Porfirio meccanica-

mente; ora, come si potrebbero facilmente distinguere gli elementi

veramente porfiriani e quelli aggiunti da Macrobio stesso

M. Sodano: Che Macrobio non segua la sua fonte meccanica-

mente, ma l'elabori profondamente e stato messo in rilievo,
prima di me, giä da P. Henry (Plotin et /'Occident, Louvain 1934,

p. 146 sgg.; cfr. specialmente, a p. 192: "... Macrobe n'est pas un
simple compilateur... (II) est, dans toute la force du terme, un com-
mentateur, et ce commentateur fait figure de penseur et d'ecri-

vain») e da P. Courcelle (Les lettres grecques en Occident, Paris

1943 : cfr. il capitolo su Macrobio) ; io stesso ho cercato di
confermare quest'opinione in un articolo (Per un'edisfione critica
dei frammenti del commento di Porfirio al Timeo di Platone, Atti
dell'Accademia pontaniana Napoli, N.S. XII (1963), p. 91-137;
si confronti, specialmente, pp. 136-7). Del resto, che Macrobio

non segua, anche per quanto riguarda Comm. in Somn. Scip. I 2,

1 sgg- (p- 3) 28 sgg- II Willis), in cui egli attinge, manifestamente,
al commentario di Porfirio alia Repubblica di Platone, la sua fonte
meccanicamente, e dimostrato dal fatto che lo scrittore latino,
prendendo occasione dalla polemica di Colote, trova modo di
inserire una casistica della favola (cfr. specialmente il paragrafo 6),
nella quale egli ricorda Menandro, Petronio, Apuleio (i quali



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 225

scrissero favole con lo scopo di dilettare gli ascoltatori) ed Esopo.
Elementi, questi, i quali, certamente, non si trovavano nei com-
mentari di Porfirio.

Passando alia seconda parte della Sua questione, la quale

pone un problema di metodo, vorrei dirLe che l'esatta deter-

minazione dei loci di Macrobio, i quali risalgono all'opera di

Porfirio, non e certamente un problema facile. Attenendomi

all'argomento trattato nella conferenza, posso dirLe che lä dove
Proclo conferma Macrobio, Ii e da vedere, precisamente, alia base

del testo di Macrobio, il commentario porfiriano. Ciö non vuol
significare, perö, che anche qualche espressione del Comm. in
Somn. Scip., la quale non si trova in Proclo, non possa, anche,

riportarsi a Porfirio : mi pare che questo possa dirsi per quanto
riguarda il discorso diretto introdotto da Macrobio per riferire la

critica di Colote (cfr. Colotes vero... ait...).
M. Dörrie: In der Problematik der doppelten Piaton-

Erklärung möchte ich einen Schritt weiter zurückgehen : Dank
Proklos ist gut bezeugt, dass schon Gaios und Albinos zu Plat.

Tim. 29 b-c eine doppelte Erklärung forderten : elxoToXoytx«?
und s7ruTTrjij.ov1.xiM5. Ersichtlich hat Porphyrios dies vielen
Piatonikern vorschwebende Schema konkretisiert und vermutlich
zum Teil neu gewendet. Offenbar versteht Porphyrios die

Forderung an den Interpreten nun so, dass Gegenstände, die den

Bereich des Seelischen — des cpavTacmxov — berühren, in Albinos
Sinne sixoToXoytxw? zu erklären sind ; Gegenstände, die

Intelligenz und Logos berühren, müssen auf dem Erklärungsweg des

Xoyo? erklärt werden. Wahrscheinlich hat Macrobius nicht nur
eine einzelne Stelle im Auge, sondern er referiert über einen

Interpretations Grundsatz in grösserer Allgemeingültigkeit.
M. Sodano: Per quanto riguarda la prima parte delle Sue

osservazioni, sono senz'altro d'accordo con Lei. Circa la defini-
zione che Ella propone per caratterizzare l'esegesi porfiriana dei

dialoghi platonici (psicagogica, piuttosto che etica), essa potrebbe
anche accettarsi, considerando il particolare rilievo che Porfirio
da al problema dell'anima, richiamandolo spesso nelle sue inter-



22Ö DISCUSSION

pretazioni. fL perö evidente che il termine « psicagogico » debba

intendersi nel senso moderno, e non bisogna dare ad esso il
valore che troviamo, ad esempio, in Proclo (In Tim. 26 c p. 83,

9-25 I Di.), quando definisce«psicagogico» il metodo di Longino.
M. Theiler: In Zusammenhang mit der von M. Dörrie

genannten doppelten Erkenntnis — die schon in den Chald. Orakeln

in einem Aufstieg des voü<;, der intellectualis anima, und andererseits,

in der Erhebung der anima spiritalis vorliegt, was in die

Schrift De regressu animae Porphyrios aufgenommen hat (eben
nach Augustin) steht die Aulfassung, dass hinter Mythos und

Kult, deren Formen die Phantasie fingiert und die wieder von der

Phantasie, dem cpocMTocarixoi; voü? des Proklos (In remp. 107, 14)

oder dem 7rv£Ü[ia erfasst werden, ein tieferer, den Sinn sich

erschliessender Intellekt dringt, indem er die Hülle der Fiktion
durchstösst.

Im Vergleich mit Schillers Die Götter Griechenlands (V. 9 f. :

Da der Dichtung Zauberische Hülle sich noch lieblich nur die

Warheit ward) habe ich die Auffassung von verhüllenden Mythos
in der Horizonte der Humanitas betitelten Festschrift für W. Wili
(Bern i960, S. 18 ff.) behandelt. Da ich über die Anfänge einer

Theorie von einer kindlichen oder dem kindlichem Alter und der

grossen Menge angepassten Vor-philosophie, die sich bei Strabon
und bei Maximos von Tyros befindet.

M. Sodano : Prendo atto volentieri delle ulteriori aggiunte con
le quali il prof. Theiler ha voluto confortare l'interpretazione del

pensiero porfiriano, cosi come esso e trädito da Proclo; esse,

anzi, hanno contribuito a risolvere qualche dubbio che io avevo,

per quanto riguarda l'ultima parte del passo procüano, se esso,

cioe, debba interamente riportarsi a Porfirio.
M. Walser: M'interesserebbe molto qualche precisazione

sulle caratteristiche generali del metodo esegetico di Porfirio.
Senza dubbio, Porfirio non seguiva lo stesso metodo quando
commentava Aristotele e quando faceva l'esegesi di Plotino.

M. Sodano: A dire il vero, non ho a mia disposizione elementi
sufficienti per chiarire al prof. Walzer se tra la Interpretationsmise



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 227

che Porfirio applica a Piatone e quella che il Neoplatonico usa

per l'esegesi di Plotino e di Aristotele ci sia qualche differenza.

So benissimo che in Simplicio, ad esempio, ricorrono molte
citazioni dell'ermeneia porfiriana delle opere aristoteliche. Penso,

perö, che non si possa parlare di un differente metodo esegetico :

l'unica differenza potrebbe consistere, a mio avviso, nella diversitä

dell'opera che Porfirio interpreta.
M. Theiler: In diesem Zusammenhang ist besonders

hervorzuheben, dass Porphyrios sogar bei der Kommentierung Piatons

verschiedenen Arbeitsweisen erkennen lässt. Aus den

Kommentaren des Proklos zum Staat und zum Timaios geht ja klar
hervor, dass Porphyrios diese beiden Schriften in ganz
verschiedener Weise erklärt hat. Der Timaios-Kommentar ist gelehrter,
strotzt von Zitaten.

M. Hadot: M. Sodano a compare avec Proclus un certain
nombre de textes tires du chapitre II du livre premier du commen-
taire de Macrobe sur le Sange de Scipion. Je remarque que si on
fit l'ensemble de ce chapitre second, on est frappe par son unite,
sa coherence. Si la plus grande partie de ce chapitre est consacree
ä montrer que les mythes ont leur usage legitime en philosophic,
specialement dans la partie qui s'occupe de l'äme, des demons

et des dieux inferieurs, cet enseignement est integre ä une doctrine

plus vaste. De chaque degre de la realite, on doit s'approcher
avec une methode propre. Au domaine de la nature (c'est-ä-dire
de la physique), avec laquelle sont en rapport l'äme, les demons

et les dieux inferieurs, correspond la connaissance mythique
(appelee traditionnellement cpumoXoYia) parce que la nature aime
ä se cacher sous des enveloppes et des voiles (I 2, 17-21), comme
l'Isis de Plutarque {De hide, 382 e). Au domaine du supranaturel
(c'est-ä-dire de la metaphysique), constitue par le Bien et l'lntel-
ligence nee de lui, correspond la connaissance par analogie
(ad similitudines et exempla, I 2, 14) qui est une des voies tradition-
nelles de la theologie negative. Puisque tout ce chapitre präsente
une doctrine tr£s coherente et conforme ä ce que l'on sait par
ailleurs de la philosophic de Porphyre (il est en particulier remar-



228 DISCUSSION

quable qu'il applique la theologie negative aussi bien ä l'lntel-
ligence qu'au Bien), ne peut-on pas legitimement conclure que
Macrobe, dans le paragraphs 14 (consacre ä cette connaissance

de 1'Intelligible), nous conserve un element du Commentaire de la

Rlpublique de Porphyre qui est disparu dans le developpement
parallele de Proclus, mais qui faisait partie integrante de l'expose
de Porphyre sur l'emploi des mythes en philosophic?

M. Sodano : P. Courcelle (Les lettres grecques en Occident, Paris

1948, p. 23, n. 5) ha confrontato il passo di Macrobio, che Ella
ha sottoposto alia mia attenzione, con Proclo, In Rempublicam

p. 276, 23 sgg. I Kroll, sottolineando il confronto verbale tra
ei (sc. Tayaöw) simillimum... solem repperit (sc. Plato) e cprjalv

(i.e. nXavcov) to plv äyaO« töv yXiov dtvaXoyslv. Ma, sebbene

l'analogia tra i due testi sia molto evidente, debbo riconoscere
che gli elementi concettuali di Macrobio sono troppo organici e

troppo coerenti perche ci si possa accontentare del confronto con
la breve espressione di Proclo. Credo, quindi, che possa cogliere
nel vero la Sua ipotesi e che Proclo abbia potuto riferire in una
sintesi molto abbreviata le idee porfiriane.

M. Plpin: N'y aurait-il pas lieu de comparer la theorie de

Porphyre, apud Macrobe, selon laquelle la connaissance mythique,
reservee au domaine de l'äme est exclue des deux hypostases

superieures, avec la position de Plotin? Plotin recourt en effet ä

l'exposition mythique pour decrire et l'Un et le voüc ; c'est que,
chez Plotin, le mythe sert uniquement de procede d'exposition,
tandis que, chez Porphyre, il est veritablement un instrument de

connaissance.

M. Sodano: Sono perfettamente d'accordo.

M. Was^ink: Per quanto riguarda la ricostruzione del com-
mento di Porfirio sulla Repubblica di Platone, il consenso di
Macrobio e di Proclo mi suggerisce un'osservazione : Macrobio
esprime generalmente i suoi pensieri in maniera molto piü pro-
lissa degli altri commentatori (per esempio, Calcidio). £ dunque
evidente che per questa ricostruzione bisogna osservare unica-

mente il nucleo delle frasi macrobiane.


	Porfirio commentatore di Platone

