Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 12 (1966)

Artikel: Porfirio commentatore di Platone
Autor: Sodano, Angelo Raffaele
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
ANGELO RAFFAELE SODANO

Potfirio commentatore di Platone






PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE

I1 tema, che la Fondazione Hardt ha a me assegnato con
molta benevolenza e, mi sia consentito di aggiungere, con
una fiducia la quale va certamente al di 1a delle mie effettive
capacita — perché, sebbene il filologo debba essere compe-
tente dell’argomento, che ha scelto come obietto dei suoi
studi, non ¢ tuttavia meno vero che egli non possa ritenersi
sullo stesso piano dello studioso specialista degli altri
problemi che dalla filologia prendono alimento e vita — il
tema, dicevo, non ¢ indubbiamente molto semplice. Esso
pone, prima di tutto, un complesso problema filologico:
ché i commentari che il filosofo di Tiro ha dedicati ai dialoghi
di Platone, almeno quelli di cui abbiamo notizia !, sono
tutti legati alla tradizione indiretta; l’'unica eccezione
potrebbe essere il Commento al Parmenide, ma & noto che i
pochi fogli del palinsesto torinese, coinvolti, purtroppo,
nell’incendio che nel 1904 rovino la biblioteca di Torino,
e percid neppure essi, oggi, a disposizione degli studiosi,
contengono soltanto alcuni frammenti di un’ anonima
Erklirung del dialogo platonico, la quale, per via d’ipotesi,
potrebbe essere attribuita al Neoplatonico: le argomenta-

! Noi abbiamo notizia di un Commento al Cratilo (cfr. BeExker, Anecdota,
Berolini 1821, IIT, p. 1374, s.v. émotnuy), dal quale sembra che abbia attinto
Boezio (Commentarii in Librum Aristotelis Tlepl &ppmveiag, sec. edit. p. 93,
1 sgg. II Meiser, Lipsiae 1880), al Fedone (cfr. Olimpiodoro, In Plat. Phaed.
Comm., ed. W. Notvin, Lipsiae 1913, p. 84, 21 sgg. ecc.), al Timeo (vd. qui
p. 196, nota 3), al Parmenide (cfr. Damascio, De principiis, ed. C. E. Ruelle II
112, 14, notizia, tuttavia, incerta; vd. anche qui sopra, nel testo, p. 196), al
Filebo (vd. qui sopta, nel testo, p. 218-9), alla Polifeia (vd. qui sopra, p. 198 e
sgg.) e al Sofista, del quale informa Boezio (Cft. Liber de divisione col. 875 d, P. L.
LXIV: docet et Andronici, diligentissimi senis, de divisione liber editus, ... et in libri
Platonis, qui Sophistes inscribitur, commentariis a Porphyrio repetitus) ; sull’ar-
gomento, cft. R, BEutLer in PW, XXII 1, col. 280-1 ; A. R. Sopano, Per
un’edizione critica dei frammenti del commento di Porfirio al Timeo di Platone (Atti
dell’ Accademia pontaniana), N.S. XII (1963), p. 92.



196 ANGELO RAFFAELE SODANO

zioni sostenute da P. Hadot ! sono certamente brillanti, in
gran parte esaurienti, ma nessuno vorra negare che I’ano-
nimita del palinsesto getta, oggettivamente, non scarsa
ombra sulla sua tesi. E la tradizione indiretta presenta, gia
di per sé, non poche incognite : P. Courcelle, non so se per
condividere il mio criterio o per giudicarlo estremamente
rigoroso, ha scritto, nella recensione ? che ha dedicata alla
mia edizione dei commentari di Porfirio al 77meo di Platone ®
(e mi sia consentito di ringraziarlo pubblicamente), che io ho
« tagliato corto», quasi abbia voluto prendere delle pre-
cauzioni, dividendo i frammenti raccolti in frammenti certi
e in frammenti dubbi. Ma, piuttosto che da una preoccupa-
zione di polemica e di critica, io sono stato guidato, soprat-
tutto, da un criterio dicotomico che ho ritenuto I’unico
filologicamente valido: perché la tradizione indiretta
soltanto allora puo avere un valore assoluto di testimonianza,
quando noi leggiamo chiaramente il nome dell’autore, del
quale sono riferite le parole o & citata una parafrasi; € in
quest’ultimo caso chi cura un’edizione critica ¢ a volte
indotto a fare molte riserve sull’esatta estensione del passo, se,
ciog, 'autore che cita non attribuisca all’autore citato qualcosa
che non gli appartiene, specialmente nel caso che 'uno con-
divida I'opinione dell’altro. E questi pericoli, insiti nella
natura stessa della tradizione indiretta, si rivelano in maniera
piti sensibile quando si tratta di uno scrittore come Potfirio,
il quale non solo esercito un’influenza notevolissima sugli
esegeti di Platone che immediatamente lo seguirono, ma
ispird anche per la sua immensa attivita di erudito, di critico
e di filosofo, nel quale confluirono rivoli multiformi di tutta
la precedente esegesi platonica, gran parte del movimento

Y Fragments d’un commentaire de Porphyre sur le Parménide (Revue des études
grecques LXXIV, 1961), p. 410-438.
2 Latormus XXIII 1964), p. 837-9.

8 Porphyrii in Platonis Timaeum commentariorum fragmenta collegit et disposuit
A. R. Sopano, Neapoli A.D.MCMLXIV.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 197

culturale che, attraverso Agostino e Boezio, ci porta alle
soglie del medio evo. Citero un solo esempio delle difficolta
che presenta questa tradizione indiretta. Commentando
Timeo 26 b3 - ¢4, Proclo 1, per chiarire il pensiero di Crizia,
il quale, dopo di aver riferito il mito dell’Atlantide, esclama:
« come ¢ vero che, come si dice volgarmente, quel che noi
impariamo da fanciulli, ha una singolare tenacia nella
memoria ! 2», adduce tre ragioni plausibili, le quali giusti-
ficherebbero l'affermazione dell’interlocutore del dialogo :

1) nell’anima dei fanciulli, non ancora tocca dalle umane
sventure, I’elemento immaginativo, to ¢avractixdy, riceve,
sollecito e pronto, le impressioni esteriori; piu lento &
’elemento dianoetico, intellettivo, il quale s’accresce di
petspicacia e prontezza con il concorso delle weipa, delle
esperienze ;

2) nei fanciulli la doyuey Cwv, la vita razionale, ¢ legata
con I'immaginazione, la pavracta, pill strettamente di quanto
non avvenga in un adulto: sicché le impressioni lasciano,
in loro, impronte pit tenaci e pilt salde ;

3) immaginazione dei fanciulli avverte, in maniera
pitt sensibile, le impressioni: una sensazione dolorosa o
piacevole li colpisce molto di piu e, percio, essi conservano,
pit tenacemente, nella memoria il ricordo delle sensazioni
ricevute. Ora, Proclo, soltanto per la prima delle tre airio, cita
chiaramente Porfirio come fonte della sua esegesi (ulov pév,
&g enor Ioppiprog), ingenerando, nel lettore, il sospetto
che la seconda e la terza giustificazione del pensiero di
Crizia si debbano ritenere frutto di una sua personale
ermeneia ; intanto la struttura del passo, il quale s’articola
in tre periodi, 'uno all’altro collegato e rispondente — plov
pev 87u... ETépoy 3 8ti... Tpbryy 3 &ml Tabroug Ete —, lo sviluppo

10 Tim. Goa-b p. 194, 14-195, 12 I Diehl = fr. XXV p. 15, 15-16,2 Sodano.
2 Trad. di G. FraccaroL1, Platone, Il Timeo, Torino 1906, p. 154.



198 ANGELO RAFFAELE SODANO

concettuale dell’esegesi, la quale, sostanzialmente, mira a
mettere in rilievo Ielemento immaginativo dei fanciulli, la
mancanza, insomma, di qualunque elemento estrinseco
(Proclo, a volte, dopo di aver citata I’esegesi di qualche
predecessore aggiunge qualche tipica esptessione, la quale
segna il passaggio alla sua ermeneia?) ed intrinseco indut-
rebbero a credete che, sebbene Potfirio sia citato soltanto
a proposito della prima airta, in realta Proclo intenda
riferirne ’esegesi anche nel séguito e che, quindi, tutto il
passo si possa ascrivere al filosofo di Tiro.

E tuttavia ovvio che a questa tradizione indiretta, che
potremmo definite testimonianza diretta, vada affiancata
un’altra specie di tradizione indiretta, la quale, sebbene
anonima, completa ed illumina la prima : essa ¢ soprattutto
il risultato di uno studio di fonti e, sul piano di una metodo-
logia filologica, non ¢ certamente meno valida, anche se il
passo, ricostruito pazientemente, attraverso un’ elaborazione
di dati, la quale non deve mai prescindere da un punto di
partenza reale, vada ascritto, per la sua anonimita, tra i
fragmenta dubia : dubia, s’intende, soltanto pet un trigoroso
principio di metodo e non perché, almeno dal punto di
vista del contenuto, si possano avanzare riserve sull’effettiva
appartenenza del pensiero al filosofo neoplatonico. Per non
ripetere i risultati ai quali sono arrivato, applicando questo
metodo, nei lavori preliminari 2 all’edizione dei frammenti
dei commentari che Potfirio dedicod al 77meo, mi sia lecito
esemplificarne 1 principi con la discussione di qualche
frammento dell’esegesi porfiriana della Politeia. Leggiamo
un lungo passo di Proclo, /n rem publicam p. 105, 20-108,
30 II Kroll, e un passo di Macrobio, Comm. in Somn. Scip. 1 2,
1 sgg., p. 3, 28 sgg. Willis :

1Cft., ad esempio, In Tim. 7a p. 19, 29 sgg. I Di. ; ibid. 18¢ p. 56, 24 sgg. I
Di. ; 20d p. 64, 11 sgg. I Di., ecc.
2 Cfr. Porphyrii in Platonis ecc., pp. XXIII sg.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 199

PROCLO

xotidwpey Exeive Aowwdy, box Twig dy-
Aely elwbéreg v tob IIAdTwvog @uioco-
ptoy dmoxpodew elwbacty wepl Tév év 16

wibe T EEnyhoewy.

‘O pév Koid-
tn¢ Eyxodel ¢ IDdrow, &t Thy -

Enuvxodbperog

Octay doelg Thv EmioTrnpovixdy mepl T
$ebdog SratpiBer puboroydv g mouyThg,
AN odx dmodeiuvdy (g Moty

wol 6Tt Tpdg EauTOv payopéveg v péy
ve mpoowlowg THede TiHg mpayuotetag &-
Aodbpnoe Tolg molnTdg ¢ wepl THV Ev
"Awdov pprxta [[toig dxodovo]]t madouy-
tag xol Oavdtov @bBov évrtexbvrag Toig
dxobouow, énl Téder 8¢ wal adtdg pelhp-
@ooey ThV @uAécopov pobouy el Tpuyt-
v T@v &v "Awdov mpaypdTev pubooyiay
0 Y&p oTéMLOY TO puxOUEvOY Exel ol
ol Jukmwupor dyplol ToD TLPdWOL dfpLOL
xoel 6 Tdotapog xal oo Towbto Tiver,
onoty, Teaywdiomolols dmworédoimey Lrep-
BoAny *

xal 70 Tpltov, 6Tt Tobg Tololede wiboug
oA 7O pdTouov Exewv dvayxaiov' Toig

1 Del, Schoell.

I0

20

25

30

33

MACROBIO

Ae... enodandum nobis est a quo genere
vel irrisam  Platonis  fabu-
lam... nec enim bis verbis wult imperi-
intellegi, sed genus homi-
nupe  veri ignarum sub  peritiae ostenta-
quippe quos et legisse talia et
ad  reprebendendum  constaret  animatos.
dicemus  igitur et quos in rtantum  phi-
losophum  referat  quandam  censurae  e-
xercuisse  levitatem...  Epicureorum  fto-

hominum...
tume  vulgus

tione,

ta factio... sacrum volumen et angustis-
sitna rrisit naturae seria.

Colotes  vero, inter Epicuri auditores
loguacitate notabilior, ait a philo-
sopho  fabulam  non  oportuisse  confingi,

quoniam nullum  figmenti genus veri pro-
Jessoribus  convenivet. <« eur enim», in-
quit, «si rerum caelestium notionem, Si
habitum  nos  animarum  docere  voluisti,
non  simplici et  absoluta hoc insinua-
tione curatum est, sed quaesita  persona
casusque  excogitata novitas, ef composi-
ta advocati scaena figmenti, ipsam quae-
rendi veri iannam mendacio pollyerunt?».



200

uev ydp ToMolg 0032 ocuveivaw Suvopé-
voig adTédv elowy dodpperpol, Toig 8¢ co-
@oig od Scopévolg dueivocy €x TOV TOL-
@&vde  yiveoOour dewpudtwv mepirTol mpdg
wivag olv ypdoovror, mop’ adTdv elmeiv
odx Exovreg pdToov  dmogaivousy  ThHY
mwepl 7og  puboloylag Exutdv  omoudiy.
‘Hyeic 82 mpdg Todg Torobede Abyoug ody
6o pévov 6 @LiocopdTaTOg XoTéTELvey
ITopobprog Exowev av dmavrdvreg
Aeyew'

ofov &t Taic mepl Th¢ &bovaoiag TéV
Juydv dmodeitfeow xal mepl THg &v “Au-
dov BuxtpiBiic adTdV Emeton TOV @QLAdoo-
Qov Aéyety xod mepl TAV TOTWY TEHV Suo-
Pbpwv ol Tepl TEV v TobTolg ANGewv,
xord o €idm ThHg Lol mavtodamdy Svtmv
@y Tapemopévev, & 3N mpocieslur mhvTwg
dvaryxatov Toig mapadebapévorg dbovdtoug
elvor  Tog  uyds, ©¢ povtixdy  Sidbvon
Toig THv mwpbvolay elvar Ospévoig G-
Aoufov’

ol 8tv IDMdtwv od méoav éxmodhv &-
moinoey pubohoyiay, dAA& thv S Tév alc-
xe®v %ol dbéopwv mhaopaTey ¥ wpodoay,
otav "Opmpéds e ol ‘Hotodog Eypadrny,

woil. 008 1o Selpate Tabta <Ta>1 &y “Ar-
Sov yopve téleinev, Tdg Yuyde Seditrépe-
vog ol Tpdg Odvatov meptpbfouvg dmote-
ABY, dAA& voig &dixolg adtd mpoteivev
TpOG TNV ddixiov dmepyaleTon TovG &x0L-
ovrag  edhafeic, povovouyl  cuvnuuévoy
TAéxwY el 7O &Suxelv Vuiv alpetdy, To
ot wdEoTaTo THY *oAxoTEleY VUiV 0Ty

alpetd. TabToe 8¢ gedyere moavtl ofévers

1 Add. Usener.

40

435

50

55

6o

70

75

ANGELO RAFFAELE SODANO

I 2, 13: sciendum est tamen non in omnem
disputationem philosophos admittere
Jabulosa wvel licita; sed bhis uti  solent
cum  wvel de anima... loguuntur... ibid.
17: de anima non frustra se nec ut ob-
lectent ad fabulosa convertunt...

1 2, 6: nec omnibus fabulis philosophia
repugnat, nec ommnibus adquiescit... ibid.
11: aut enim contextio narrationis per
turpia et indigna numinibus ac monstro
similia  componitur ut di adulteri, Sa-

turnus  pudenda  Caeli  patris  abscidens
et ipse rursus a filio regni  potito
in vincla coniectus, quod genus totum

Dhilosophi nescire malunt.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE

gevxtéoy Fpor Opiv xel Y dduxiay »-
wol 8Tt TO mAaouatéddeg ToBTO MaTe Qo=
ow The Eoty, dubTy xol 7 @bolg xpdrrtes-
Oor ouret xod ‘HpaxAettov:

xol G¢ ol Sabpoveg ol mpooTatar THG QU=
cewe Sk 7 TV TOLOVTWY TAXGUATLY 7=
piv éxgalvovow THv Eoutéy dow  Gvap
te wal Gmap, AoEd @Oeyybupevor, 8 &My
M onuaivovtee UEROPQOUEVH TEV dLOp-
PAOTWY GQOUOLOUATE Kul Std TV dvd Ab-
YoV AAx oYnEETwY, OV 87 xal To lepd me-
manpdolor xol Ta dpwuevae év tolg Tele-
otnplotg, & xol Spdv adT@ TR xpueie xol
yYVAGTE THpk TOLG TEAOGLPEVOLS.

mpoohetéov 88 voltorg wal Ot Taic Yu-
xoig voepaic wév oboong xava THv o
&V Urrapy 1ok MGy v TAMPESLY A OULATOY
wod voepdv, evducauévarg [88]1 Tov pavras-
Tiedv vobv xol iy &vev todtou pid) Suve-
pwévong &v T TQ Téme THG Yevécewg
(&ore xol TV Tohondv TIvag Todg ey Qo=
tactoy  TadTov  elmeiv  elver  xod  vobv,
7og 8¢ xal Saxplvavrag dedvractov vén-
ow pndeptoav dmolelmew) — Tadrong &
obv, g elmopey, yevopévarg amabéot moaby-
TIXULG, GUOPPWTOLS [LOPPWTIXAIG, TEETWY

1 Om. Holstenius.

8o

85

90

95

100

105

110

115

201

I 2,
naturae apertam nudamaque

17: ... guia sciunt inimicam  esse
excpositionem
Sui, quae sicut vulgaribus hominum  sen-
rerum  leg-
mine operimentoque subtraxit, ita a pru-

sibus  intellectum  sui  vario
dentibus arcana sua wvoluit per fabulo-
sa tractari,.. ibid. 21:... Heraclitus de dis
Jabulati sunt...

1 2, 9: ... in aliis (sc. fabulis) argumen-
tum  quidem  fundatur  veri  soliditate
sed haec ipsa veritas per quaedam com-
posita et ficta profertur,

vocatur narratio fabulosa,

et hoc iam
non fabula,
ut sunt cerimoniarum sacra... ibid. 18:
sic  ipsa  mysteria  figurarum  cuniculis
operiuntur ne wvel haec adeptis nudam
rerum talium natura se praebeat, sed
tantum sapientia
arcani . consciis.,. ibid.
20: adeo semper ita se et sciri et coli

stmmatibus viris

interprete  veri

numina maluerunt qualiter in vulgus an-
tiquitas fabulata est, quae et imagines
et simulacra  formarum  talinm  prorsus
alienis, et aelates tam incrementi quam

diminutionis  ignaris, et amictus orna-
tusque  varios  corpus non  habentibus
adsignavit.



202

éotlv  tpbmog  Siaouuriog elxbToe 6
S Tév Todvde pibwv' ol mord pév
gotwv EvBov T voepdv THg dAnleluc @éy-
Y06, TEoBEBAnTaL 8L TO mAacuatédSeg, dmo-
xpbmTov  éxeivo ot plunow THg &
NV gavtaciag Emduyalodong Tov pepr-
®0v volv. T pév yop wubddeg miv Soov
némlactor  wévov Tolg watd wévy Ty
pavtaciov Tholv 2oty olxelov xal Qv
gotv 0 8lov & mabnTixdg volg, T 8¢
Pavov THg EmioThunG ol adTopuvdg THG
voeplis <yvdoews™> 1 Tolg iSploacw &v
vofioeow xafopals Ty Eoxvtdv 8y dvép-
et TO 82 o motd pdv T ¥w miacuo-
T6deg, xate 8¢ 16 ¥ow voepdyv Huiv SAmov
Aetmetar  obluyov elvar Toic 10 ouvoy-
@brepov obowv xal Suttdv  Eyoust vody,
Tov udv 8v Zopdy, Tov B¢ Ov évduodyevor
mpoBeBAnueda. xal Six Tolrto Sfmov xal
Yalpopey O¢ ovpguést toig pdbowg® ed-
ppatvetar yop 6 Stttdg Ev Huiv volg, xal
8 pév g Hudv Omd Tév Evdov Tpagelg
gyéveto Oeathg eV dAnddy, & 8¢ dmd Tév
o  xoatamiayelg xotéortn
Tpdg T elg émiaThuny 686y domep 3¢ xal
el pavraoTixds &vepyoluey, 8uwg det o~

gmitndetog

Oapaic ypfiolon Qavrastaig 4AN’ od peprac-
uévong Omé Ty aloypdv QavTACUATWY,
ofrw dAmov xal Tode wibouvg meémovoay
Exew mpoohxer o Ty ¥wlev oxsuiy
Tolg &vdov voepols dydAuactv...

Ot 3¢ xod elg 7Tobg modhodg Spdiouv
ot ulbor, Snrolow of Tedetal. ol ydp
adrtar ypwpevar toig wiboig, Tva Thy me-
pt Oedv dnbeioy dppmTov xaToEiwoty,
eiolv  altion Juyais

ovpmabdetog Tolc

1 Add. Usenet.

120

125

130

135

140

145

155

ANGELO RAFFAELE SODANO

I 2, 11: aut sacrarum rerum notio sub pio
Sfigmentorum tecta
rebus et vestita mominibus  enuntiatur:
et hoc est solum figmenti genus quod
rebus  philosophantis

velamine honestis et

cautio de divinis
admittit.
I 2, 18:

tionenm

contenti sint reliqui ad wvenera-
figuris  defendentibus  a
te secretumr.

vilita-



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE

mepl Te dpdusve TEéTov EYVEOGTOV HUIY
xol Oelov' ¢ Todg pév T@v TEhouuévav
watamanrreotor  deparov Oslov mAhpeg
yuyvopévoug, Todg 88 ouvdiatifieclor Toic
lepoic ouuBérowg xal Eautdv ExoTdvtog
8hovg éwdplchon Tolg Oeoig »al 2v0ed-
Lew® mavtweg wov xol Tdv Emopdvev ad-
TOUG HPELTTOVGY ALY Yevav S THY Tpds
e towlrte ouwbiuate Quilay dveyepdy-
TV Ndg el Ty Tpdg Tobg Beodg 3 ad-
Ty ovprnabeiay, §) ndg uet’ Exelveov piv
nig 6 mepl YAV Témog peotdg AV mavrtoi-
wv dyxddv, dv Oeol mpokevolow dvlpdmore,
dvev 8¢ éxelvav dmvon mdvrte xob duoipn
Tie Tév Oedv Zotv Emadpiewg;

160

170

203

Il confronto tra i passi di Proclo e di Macrobio suggerisce
le seguenti considerazioni :

1) Macrobio si riferisce chiaramente alla Politeia di
Platone e, in modo specifico, al mito di Er (cfr. Comm. in
Sommn. Secip. 1, 1, 9 p. 3, 16-24 W) : quindi, ¢ da escludersi
che il suo commento segua una fonte diversa da un hypo-
mnema alla Repubblica platonica; e se, d’altra parte, Proclo
cita Porfirio (cfr. qui sopra 1. 49), € ovvio che i commentari
che il Tirio dedico a quel dialogo di Platone si debbano
ritenere la fonte comune allo scrittore latino e al filosofo
greco. Se poi Porfirio, come informa Stobeo !, ha trattato
del mito di Er anche nel Tlepi ob 3¢’ Hpiv, nulla vieta di
pensare che lo scolaro di Plotino possa aver trasferito in
quest’opera, adattandole, naturalmente, al particolare aspetto
dell’argomento, alcune osservazioni e considerazioni gia fatte
nel corso del commentatio alla Politeia: & certo, comun-
que, che il problema generale, che ha eco cosi ampia nei
passi di Proclo e di Macrobio, doveva trovare la sua sede
naturale nell’hypomnema alla Politeia :

11T 149, 8 sgg. ; 168, 24 sgg. ; cfr. R. BEUTLER, Z¢. col. 281.



204 ANGELO RAFFAELE SODANO

2) la reciproca indipendenza di Macrobio e di Proclo
rispetto alla fonte comune non solo consente di accertare
esattamente il pensiero di Potfirio e i suoi precisi limiti, ma
permette anche, 1a dove i testi di Proclo e di Macrobio sono
pit strettamente aderenti tra di loro, di risalire, sebbene in
maniera piuttosto approssimativa, qua e la, all’autentico
testo potfiriano o, quanto meno, a relitti lessicali autentici :
e, in tal caso, potrebbe essere di un certo interesse consi-
derare lo sforzo dello scrittore latino di adeguarsi al testo
greco. Si faccia attenzione, soprattutto, alle seguenti corti-
spondenze verbali: xoatidwpev (1.1) ed enodandum nobis est
(L1); wwés (L.1) e guo genere hominum (1.1-2), genus hominum
(L.4) ; dyretv (L.1) e drrisam (1.2), ad reprehendendum... animatos
(L.7), érrisit (l.12); elwbbreg (L.2), elabocwy (1.3) e constaret
(1.7) 5 Smoxpobew (L.3) e guandam censurae exercuisse levitatem
(L.g-10) ; pvboroyav (L.16) e fabulam... confingi (1. 15), composita
adyocati scaena figmenti (1. 22-3); émomipwv (. 17) e veri pro-
fessoribus (1. 16-7); v drf0sziov... SwrpiPer (I 14-6) e non
simplici... est (1. 20-1), ipsam... polluerunt (1. 23-4) ; mepl e &Ba-
vactag tav Quyey (1. s1-2) e de amima (. 54); od wdcav
poboroytay (1. 62-3) e mec ommnibus fabulis (1. 62); thy... ywpobouv
(1. 63-4) e contextio... componitur (1. 65-67); xpdnrechor (1. 82) €
subtraxit (1. 85); Sud... éxpaivovcw (l. 9o-1) e per quaedam...
profertur (1. 91-2); pepoppwpéva... deopordpate (1. 93-94) e
imagines... takinm (1. 102-3); duoppdrawv (1. 93) e alienis (sc. formis)
(I. 104), corpus non habentibus (1. 106); oynuirev (l. 95) e
figurarum cunicnlis (1. 95) ; wedhovpévors (1. 98) e adeptis (1. 96) ;
ve tepa (. 95) e cerimoniarum sacra (1. 94) ; td... TeheoTrpiong
(1. 96) e mysteria (1. 95); dppnrov (L. 157) e secretum (1. 156);

3) queste premesse, le quali costituiscono due punti di
partenza concreti e reali, consentono di porre la problematica
nei termini seguenti : se il passo di Proclo si debba ritenere
desunto, tutt’intero, dai commentari di Potfitio alla Politeia
o se, invece, debba ascriversi allo scolato di Plotino soltanto



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 209§

una parte di esso; se, inoltre, da Macrobio si possa guada-
gnare qualche altro concetto porfiriano e se lo scrittore
latino, pur servendosi di una topica potrfiriana, abbia, tuttavia,
ampliata la sua fonte con elementi estranei ad essa.

Osserviamo, innanzi tutto, che, comunque s’interpreti
Pespressione procliana fpeic... ody &ou pévov... Aéyew (L. 47-
50), sia che essa voglia significare « noi potremmo obiettare
a queste critiche non tutto cio che soltanto il sapientissimo
Potfirio scrisse (= lat. : non ommia quae tantum...)», quasi che
Proclo intenda limitarsi alle obiezioni del Tirio, senza
riferirle neppure tutte (e, in tal caso, 'avverbio wévov andrebbe
congiunto con 6 @uocopdTatos... Iopgiprog, come equiva-
lente di wévog), sia che, invece, considerando obdy 8o pévov =
od pévov 8ou, s’interpreti « non soltanto tutto quello che... »,
come se il Diadoco si proponga di aggiungere qualche sua
personale osservazione alla polemica di Potfirio contro
Colote, e qualunque, d’altra parte, sia il valore di nposfetéov
3¢ 7odroic xet 8 (l. 108), o che s’intenda una semplice
variazione lessicale di 8w, usato precedentemente (L. §1,
62, 81), o che si sottintenda Huiv (= Proclo) e, quindi, si
consideri quel che segue un’aggiunta del filosofo di Bisanzio,
il problema non si pud risolvere, sic et simpliciter, sulla base
di un’incerta significazione di termini, ma deve trovare, nella
logica interna del passo, una soluzione soddisfacente : tanto
piu che, ad evitare un desperatum signum crucis, si pud contare
sull’aiuto del testo di Macrobio.

E, in primo luogo, consideriamo, a questo scopo, i
termini della polemica di Colote: la coincidenza, non
certamente fortuita, nel testo di Proclo e in quello di Macro-
bio, di un preambolo, di una premessa (cfr. 1. 1-12), nella
quale vive I’eco di una posizione antiepicurea, pili vivace,
quanto al tono, nello scrittore latino, ben consapevole
dell’acrimonia ciceroniana nei riguardi di Epicuro e dei
suoi seguaci, giustifica, a parer mio, Pipotesi che questo
attacco d’abord si leggesse nella fonte comune, cio¢ in



206 ANGELO RAFFAELE SODANO

Potfirio. Ora, il discepolo del xfroc, uno dei pit fedeli
scolari del Maestro, a tal punto che, come informa Plutarco,
scrisse un’opera nella quale affermava che non fosse possibile
neppure vivere senza la dottrina di Epicuro, svolgeva,
secondo la testimonianza di Proclo, la sua acte polemica
contro Platone con le argomentazioni seguenti :

a) introducendo il mito escatologico, il filosofo ateniese
ha abbandonata la dimostrazione scientifica, propria del
filosofo (Platone I'avrebbe detta la zattera di un ragiona-
mento probabile, come si legge nel Fedone), per immettersi
sulla via della favola, alla maniera del poeta (ll. 14-7);

b) nella trattazione del fondatore dell’Accademia ¢
dato cogliere una contraddizione evidente : mentre, ciog, in
qualche parte della Politeia Platone rimprovera i poeti di
creare favole terribili sul’Ade e di contribuire, cosi, a
rendere gli uomini timorosi della morte (si confronti, ad
esempio, 'inizio del terzo libro, 386 4 e sgg.), nell’ultimo
libro (cfr. 615 ¢ sgg.) il guerriero della Panfilia, discortendo
dell’eterno castigo al quale sono condannati i pitt grandi
scellerati, nella maggior parte tiranni, descrive la voragine
che, con muggito spaventoso, si chiude, per impedire
I’evasione dei malvagi, e accotrere di esseri selvaggi, rive-
stiti di flamme, che, afferrate le anime, le trascinano indietto e
le gettano nel Tartaro: la musa filosofica di Platone si ¢
adattata qui, secondo la critica di Colote, ad una favola

tragica (Il 25-37);

¢) 1 miti sono inutili: sproporzionati all’intelligenza
delle masse, essi non servono neppure all’elevazione morale
dei sapienti (1. 38-46) ; 'Epicureo, con questa terza argomen-
tazione, rivela, chiaramente, 'antisociale posizione culturale
della sua dottrina.

Ora, questa polemica di Colote, nei termini in cui la
tramanda Proclo, era gia nei commentari di Potfirio alla



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 207

Politeia? In altri termini: s’era gia lo scolaro di Plotino
indugiato a dare un cosi ampio resoconto della critica
epicurea oppure ¢ da credere che Proclo I’abbia, egli,
sviluppata e completata ? E, tradotta la questione in termini
filologici, tutto il passo di Proclo o soltanto una parte di
esso deve far parte di un frammento dei commentari perduti
del Tirio?

A risolvere le aporie puo contribuire il passo di Macrobio.
E lo scrittore latino conferma, innanzi tutto, che il primo
argomento della polemica risale a Potfirio; egli, anzi, sembra
dare particolari piti ampi, fino ad introdurte, con una citazione
diretta, l’interrogativo che Colote, con una fictio retorica,
pone a Platone : « se & stata tua intenzione propotre a noi la
conoscenza dell’ al di 12 e farci conoscere la condizione in
cui vi si trovano le anime, perché quest’argomento non
¢ stato trattato con un’esposizione (wsinuatio & termine
retorico, cfr. Rhet. ad Herenn. 1 4, 6 e 7, 11; Cicerone,
De invent. 1 15, 20) priva di artificio e completa, ma un
petsonaggio non comune e 'invenzione di un avvenimento
strano e la fittizia messa in iscena di una finzione presa dal
mito (advocatus = aliunde sumptus velut e mythologia; cfr. la
nota di L. Jan) hanno deturpata con la menzogna la ricerca
della verita proprio al suo inizio?» (ll. 17-24). L’opinione
di Colote ¢ citata, senza dubbio, in termini meno sintetici
della breve parafrasi procliana : Er, eroe del mito escato-
logico, lo straordinario intreccio della favola, che ha per
iscena il meraviglioso prato dell’ oltretomba, dove si
raccolgono le anime, avvicina il filosofo al poeta, la filosofia
alla mitologia.

Nel seguito, Macrobio sembra allontanarsi da Proclo :
mancano, nella sua trattazione, il secondo (ll. 25-37) e il
terzo (ll. 38-46) argomento della critica dell’Epicuteo. Uno
sviluppo procliano della fonte potfiriana o un’omissione di
Mactobio? Esaminiamo le obiezioni che, secondo la testi-
monianza del Diadoco, Potfirio muove a Colote :



208 ANGELO RAFFAELE SODANO

a) la dimostrazione dell’immortalita delle anime e del
loro soggiorno nell’Ade imponeva, a Platone, come logica
conseguenza della trattazione, di parlare anche dei luoghi,
nei quali le anime sarebbero vissute, e delle sorti loro asse-
gnate : la diversita delle vite ¢ consona con la teoria dell’im-
mortalita delle anime, allo stesso modo in cui ’accettazione
della mantica & coerente con il principio della mpévorx. Una
ritorsione polemica contro il rigido e schematico mecca-
nismo della fisica epicurea (1. 51-61) ;

b) Platone non condanna tutta la mitologia, ma le
favole empie e vergognose create da Omero (cfr., ad esempio,
Resp. 378 d: « e le catene di Era postele dal figlio, e la volata
di Efesto per opera del padre mentre stava per soccorrete la
madre percossa, e le battaglie degli dei che Omero mise in
versi non si dovranno accogliere nella citta...? ») e da Esiodo
(cfr., ad esempio, Resp. 377 ¢: « innanzi tutto... chi disse la
massima menzogna sulle cose massime menti malamente,
come cio¢ e Urano fece quello che Esiodo (cfr. 7h. vv. 154-
159) dice abbia fatto e Crono alla sua volta lo puni... 2»);
e i terrori dell’oltretomba non hanno lo scopo di rendere
gli uomini paurosi davanti alla morte, ma di sottrarli,
piuttosto, all’ingiustizia : Platone, cio¢, sottopone, con la
sua favola dell’Ade, all’'uomo il sillogismo : « se scegli la
via dell’ingiustizia, andrai incontro a tremende punizioni ;
queste tu vuoi fuggire con ogni mezzo ; quindi, devi evitare
di commettere azioni ingiuste» (ll. 62-80) ;

¢) «la natura ama celarsi», scrisse Eraclito (fr.10 Byw.) ;
e il filosofo di Efeso intendeva, cosi, sottolineare che esiste
una razionalita intima delle cose, la quale si dissimula alla
vista, ma si attua nel profondo; e mediante la favola,

! Traduzione di G. FrRaccaroLl, Platone, La Repubblica, Firenze 1932, p. 109.
? Traduzione di G. FRACCAROLI, 0p. cit., p. 108.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 209

mediante il mito i sapienti esprimono gli arcani sensi della
natura, che rimangono avvolti in un velo impenetrabile alla
gente dall’ingegno grosso: il mito, quindi, ¢ xara pdow. Allo
stesso modo, 1 demoni, i quali soprintendono alla natura,
manifestano a noi, mentre dormiamo e mentre siamo svegli,
la loro décw: linguaggio incomprensibile, visioni amotfe,
figure irreali, le quali entrano nelle cerimonie mistiche delle
iniziazioni misteriche. II mito, dunque, ¢ il velame della
ebow: il sapiente lo penetra; cosl la pratica cultuale dei
misteri & il velame che asconde la realta demonica della
pbowc : liniziato vi ficca addentro lo sguardo. E cosi il
mito, lungi dall’essere inutile e vano, come sosteneva Co-
lote, puo diventare un utile strumento del Aéyog: all’interno
del mito ¢ la luce intellettuale della verita, all’esterno, il
mhacpatéddeg, linvenzione fittizia; questa acquista valore
soltanto per coloro nei quali il volg pavractixéc & prevalente ;
la prima, invece, risplende a coloro che ripongono tutta la
loro évépyeix nelle pure intuizioni, vorseg xabapat ; ambedue
le componenti del mito coesistono con la coesistenza dei
due véor; in tal caso, esso diventa una edppocivy ed una
yapwootvy 1 perché il volg év 2ouév vede la verita, mentre
il volc gavtactindg, colpito dalla componente esterna del
mito, dal pvB&des, acquista la capacita di avvicinarsi alla
via della scienza. L’elemento essenziale e primo di questo
processo logico consiste nella xafupérye della favola :
Toug pLloug mpémovcay Exewv mpoonrer xol TNV EEwbev oxeudny
toig &vdov voepoig aydhpacwy. Utile ai cogot, 1l mito agisce
anche sui moirof, sulla grosse Menge degli uomini: Proclo,
cio¢ Porfirio, ritorna, alla comparazione con i riti delle
iniziazioni misteriche. Queste nascondono la verita sugli
dei : tuttavia, in maniera inconscia, le anime, nelle cerimonie,
avvertono una cvurdfei con il dio e alcuni iniziati s’atter-
riscono, altri, invece, attraverso una immedesimazione del
loro essere con i sacti simboli, &vBzalovst, sentendo,
prepotente, la divina ispirazione (1. 81-165).



210 ANGELO RAFFAELE SODANO

E’ evidente che le tre obiezioni di Potfirio rispondono,
puntualmente, ex ordine, alle tre argomentazioni della
critica di Colote : la struttura del passo di Proclo ¢ organica
e coerente. Ma ¢ altrettanto evidente che anche nel testo di
Macrobio si leggono le tre obiezioni potrfiriane : al § 13 e al
§ 17 si afferma la liceita di ricorrere alla favola, quando il
filosofo tratta dell’anima (Il. 51-6); al § 11 ci si richiama ai
miti empi rigettati da Platone: anche se Macrobio non
nomina Omero ed Esiodo, ne riferisce tuttavia le favole degli
dei adulteri e di Saturno (ll. 65-70); al § 17 si pone il problema
della natura, la quale si sottrae wvuigaribus hominum sensibus
(L. 81-7); al § 21 & ricordato Eraclito (I. 87-8); al § 9 siaccenna
al confronto tra il mito e le cerimonie misteriche, le quali
sono poi ampiamente trattateal § 18 eal § 20(ll. 94 € 95-107) ;
al § 11 un vago accenno alla necessita che i miti siano xaBxpot
(1. 148-150); al § 20 l'invito alla gran massa degli uomini
a ritenersi paga delle figure misteriche, le quali allontanano
a vilitate il secretum (1l. 154-6). Una trattazione, indubbiamente,
disorganica, strutturalmente incomposita, se si confronta con
quella procliana : ¢ evidente che Macrobio non segue la sua
fonte meccanicamente, ma lelabora sapientemente; lo
scrittore latino coglie I’occasione della polemica epicurea
contro il mito platonico e, consapevole di avere ascoltatori
o lettori non espertissimi della problematica, obbedendo
anche allo scopo didattico del suo commentario, si lascia
andare ad una casistica della favola (§ 6: ## facile secerni possit
guae ex bis a se abdicet ac velut profana ab ipso vestibulo sacrae
disputationis excludat, quae vero etiam sacpe ac libenter admittat,
divisionum gradibus explicandum est), nella quale egli inserisce
la menzione di Menandro, Petronio, Apuleio, a proposito
della favola che mira a mulcere anditum, o quella di Esopo, di-
scorrendo di quelle ficziones nelle quali per mendacia ipse relatio-
nis ordo contexitur. B, dunque, naturale che Macrobio si fer-
masse alla prima argomentazione della critica antiplatonica di
Colote e tralasciasse le altre due : da quella egli poteva trarre



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 211

P'incentivo sufficiente a svolgere la sua tesi, tanto pit che
’accusa di abbandonare la wvia della ricerca della verita
scientifica e di svanirla nell” invenzione seducente del mito &
la pit notevole della polemica epicurea ; intanto, pero, lo
scrittore dei Saturnalia, appunto perché da prova di conoscere
tutta ’incalzante trama degli argomenti porfiriani, conferma,
anche se ex silentio, che nei commentari alla Po/iteia 1o scolaro
di Plotino riferisse, cosi come fa Proclo, e, quanto all’intro-
duzione, con particolari piti ricchi di quanto lasci supporre
il filosofo di Bisanzio, tutte e tre le argomentazioni di
Colote.

Accertata, cosi, ab interno, la paternita porfiriana di tutto
il passo di Proclo, il quale potra costituire, completato, in
qualche parte, da Macrobio, e quasi sempre da lui confer-
mato, un notevole frammento dell’esegesi perduta del
Tirio, noi siamo in grado di trarre, dalle discussioni sinora
fatte, le seguenti conclusioni :

1) Proclo ha utilizzato, nei suoi commentari alla Politeia,
I’analoga esegesi di Porfirio ;

2) Macrobio, pur non citando mai chiaramente Potfirio,
ha letto ed elaborato la stessa fonte ;

3) la testimonianza diretta (Proclo) ¢ illuminata e com-
pletata dalla testimonianza indiretta (Macrobio).

Mi si vorra concedere una quarta conclusione : se negli
hypomnemata di Proclo alla Polifeia sara possibile rintracciare
qualche passo che si pud confrontare con il testo di Macrobio,
esso, molto probabilmente, risalitd a Potfirio, anche se il
nome dello scolaro di Plotino ¢ taciuto sia dal filosofo di
Bisanzio che dallo scrittore latino. B evidente che questa,
per cosi dire, liberta filologica sara usata cum grano salis.
Ne daro un esempio. Si legga Proclo, fn rempublic. p. 115,
4-26 1 Kroll e Macrobio, Comm. in Somn. Scip. 1 7, 4-6
p. 35, 4-23 Willis:



212 ANGELO RAFFAELE SODANO

PROCLO

bmbrovoy 8¢ Zott por mepl THG TOU
gwrmvlov mount elmelv, v Omd  Audg
0 momThg yeyovévor T& Avyoaupéuvovi
QNoLY.
gnl Téder T®V  Tepl

fnidoato bt <t6> Oelov wav ol T

xol  yap Todty 60 Zexpdtrng

Oeodroyiag THT@Y

Soupdviov ddeudéc, Gg adtdg Talg dmo-
deuxmixalc wpeBbBoig ocuvnvdyxacev. 6 &
ye mounthg Amathclol onow Tov Aye-
pépvovee Sk Todde Tob Evumvion. xaitor
nig ovx dtomov, b xal TO Svap Ex Audg
goTv %otk THY adTod Yoy, TolTo pé-
vov &ebclon oyeddv TdY pvAung HEw-
wéveov, bmep &x Tob Audg Exer TV mpw-
oty  Yéveow. Aevéolo piv odv  wad
olg eldfacty ol moArol TV EENynTdY
dmavtay, 6t 10 Yebdog év T avracio
700 Ayapépvovog Eoyev v Ombortoaciy.
tob ydp Awdg év 7Tolg mpog TOV dver-
pov Abyoic ol ab Tob ovelpov Sk TEHV
wpdg TOV Avyopéuvover SnudTov Evdex-
vopévey, 6tL 8ot miv TO oTpdTELUR Hi-
VeIV %ol METR TAVTEV TposBdAlew Tolg
moAeptorg (Tobto yap ad Snhodv Exa-
wpp T mwaococvdiyn), TV Aye-
péuvove U7 CUVEVTE TOD TROGTAYIATOG
Ty peylotny polpay Tod oTpatedpatog
moprdbvta xol Tie CAxtAAéws Epmuwbiv-
T yewpds Bpweg Emuyepelv TH Tohéue,
wavtabbo Toh Téloug umn TuYydvew S
v Eautol Tepl ThHv xplow tdv Ostwv
PACUATWY dTelplav. Gote ody 6 Zelg é-
ot 6 THg dmdtng altiog, AN 6 naxdg
Téhy Tob Adg TpooTAYLATWY dxolcdc.

10

15

20

25

30

MACROBIO

divilgatis etiam docemur exemplis, quam
paene semper, cum praedicuntur futura, ita
dubits observaniur, ut tamen diligens... su-
besse reperiat  apprebendendae vestigia ve-
ritatis, ut ecce Homericum sommnium a Iove
oo issum  ad  conserendam  futuro die
et hostibus manum sub aperta prowiis-
spem  regis  animavit:
divinum  secutus  oraculum

sione  victoriag
ille,  velut
commisso  proelio amissis  suorum  pluri-
mis  vix aegreque in casira  remeavit.
nm dicendum  est deum mandasse menda-

cirim ¢

non ita est, sed quia illum casum Grae-
¢is  fala
somnit, quod animadversum vel ad vere
vincendum vel ad  cavendum saltemr  po-
tuisset instruere.

decreverant, latuit in  verbis

habuit  enim  praeceptio ut  universus

produceretur exercitus,

at ille sola pugnandi hortatione  con-
tentus non vidit quid de producenda
universitate  praeceptum  sit,  praeter-

missoque  Achille, qui tunc recenti Ja-
cessitus iniuria ab armis cum suo -
lite  feriabatur, rex  progressus  in
proelium et casum qui  debebatur exce-
pit, et absolvit somnium  invidia men-
tiendi non ommnia de imperatis sequen-

do.

Karl Mras! ritiene che Macrobio abbia avuto pet fonte,
in questa parte della sua trattazione, gli Znripara “Opnpxd

Y Macrobius® Kommentar zu Ciceros Sommium. Ein Beitrag ur Geistesgeschichte
des V. Jabrbunderts n. Chr. (Sitzungsberichte der preussischen Akademie der
Wissenschaften, phil.-hist. Klasse VI, 1933), p. 251.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 213

di Potfirio. Ma & molto probabile che I’opinione dell’insigne
studioso austriaco, il quale ha dato un notevole, decisivo
contributo, con il suo saggio, alla questione delle fonti del
commento di Macrobio al Somnium Scipionis, non si possa
del tutto condividere. E, in primo luogo, mi par validissima
la considerazione di P. Courcelle 1, il quale, oppottunamente,
ricorda che « c’est Platon lui-méme qui se référait au passage
en question d’Homere » : si tratta precisamente di Resp. 383 «,
in cui Socrate invita il suo interlocutore a riconoscere che non
conviene, degli dei, dire che essi « siano dei prestigiatori da
potersi tramutare né da trarci in inganno con menzogne, sia
in parole sia in opere (uhre Yudc Pebdeot mapdyew v Abye ) év Epyew)
e che, quindi, « mentre di Omero lodiamo molte cose, questa
petd non la loderemo, I'invio del sogno da parte di Zeus ad
Agamennone 2 (tiv Tob évumviov mopmhy Omd Awwg 76 Aye-
wéuvove) ». D’altra parte, se Proclo intitola il capitolo del
suo commentario mepl t¥g Tol évumviov moumyg doxolong Yeldog
eént Ocolg dvamépney g amoroynTeoy, adeudis 7o Oelov dexviovoty
e se il filosofo si richiama, nel passo che segue immediata-
mente, alla condanna espressa da Socrate nel § 383 2 della
Politeia, che qui sopra ho riferito, tutto cio dovrebbe dimo-
strare che, nella tradizione degli hypomnemata alla Politeia,
il falso sogno inviato da Zeus ad Agamennone costituiva
un témog, al quale era collegata I’aporia se la divinita fosse
effettivamente deudés. Macrobio, dunque, non aveva
bisogno di ricorrere ad un’altra opera di Potfirio, dal
momento che trovava gia nel commentario dello scolaro
di Plotino alla Politeia la discussione dello stesso argomento.
Consideriamo, inoltre, il passo degli Zefemi omerici, cosi
come esso ci € giunto tramite lo scolio * B a B 8 sgg. *:
all’inizio le aporie : « pongono la questione come mai Zeus

Y Les lettres grecques en Oceident, Patis 1943, p. 23 0. 6.
* Trad. di G. FRACCAROLL, 0p. ¢it., p. 116.

3 Porphyrii Quaestionum Homericarum ad Iliadem pertinentinm reliquias collegit...
H. Schrader, Lipsiae 1880, p. 23-24.



214 ANGELO RAFFAELE SODANO

non dica la verita, promettendo «ché adesso potrebbe
espugnare la citta dalle larghe vie» (B 12), come Agamen-
none sia ingannato e come il sogno sia funesto». Segue la
giustificazione della seconda e della terza aporia ; quindi, &
introdotta la citazione del commento di Zenodoto, un’astrusa
spiegazione della veridicita di Zeus ; subito dopo, Potfirio
cita 'esegesi di Apione: ’Amiwv 8 onow &t mpbrepov...
Enevta Eppn0n mavoudty Edyew todg "ENnvag, 6 3¢ (cioe : Aga-
mennone) moupixev od mixpav pepida v Tod ‘Ayiiéwe. Un
altro scolio potfiriano che, a quanto pare, Hermann Schrader
ritiene faccia parte dello stesso gefema, reca ': dmpentg 8¢ 70
Myew mwavoudiy.. (B 12: vd. qui sopra) w6 yap Peddeclo
wov Afa alpoey wéhhovra v moOA &tormov. 7 O Aoig amd THg
MEewe® of pév, 671 T6 vV dMhol mhelw, év olg mepLEyeTar 00 UoVoY
O THuepoy dAA& xol &v TolTw TH Ypbve. ol 3¢, &t O Taveudiy
onuatver peta TAVTLY, Gote TapeAmav Tov CAydAén Huapte
pév. of 8¢ amd 7ol #loug' xal yap oTpatnyols xwl Poctielor
ouyxeywentat elg T0 mpbdopopov Peddeolar. xal SN nal ToV Alw
elodyer Towobtov T¢ #0er Embpevov. Tre soluzioni dell’apo-
ria, due mediante la MEi (Viv equivarrebbe a mieto e,
quindi, comprenderebbe non soltanto I’accezione temporale
dell’oggi, ma anche quella di «in questa circostanzay», la
circostanza, cioe, del patto non rispettato dai Troiani, e
naveudly significherebbe « insieme con tutti» : in ambedue i
casi, sarebbe, cosi, dimostrato che Zeus non mente), una
mediante 1’ethos (ai comandanti degli eserciti e ai re &
consentito sbagliarsi mpde 6 mpdagopoy, quando, ciog, si ha
di mira opportunita, 'utilita, la convenienza), tre soluzioni
le quali, direttamente o indirettamente (la questione sara
da me affrontata in un prossimo studio), ricalcano gli schemi
aristotelici dei problemi e delle soluzioni. Ritorniamo, per
ora, alla questione che qui ci interessa. Karl Mras ? scrive

1 0p. cit., p. 24, 2-10.
500 ot, D. 251 1. 2.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 219

che Macrobio tralascia la prima esegesi di Potfirio, quella,
cioe, di viv = mdslw, dals eine intern homerische, pet i
Romani niente affatto intelligibile. E pud anche darsi che
sia cosi: ma sarebbe Macrobio riuscito a resistere alla
tentazione di fare sfoggio della sua cultura, egli che sembra
cogliere ogni occasione per dar prova della sua competenza
e della sua multiforme ingegnosita, se avesse letto, diretta-
mente, nell’originale, come ritiene Karl Mras, lo getema
potfiriano? Non avrebbe, cio¢, lo scrittore latino trovato
opportuno, per ostentare la sua preparazione, citare Zenodoto
e Apione, ambedue ricordati da Porfirio? Inoltre: dal
momento che il filosofo di Tiro non sembra, almeno a giu-
dicare dall’A4usgug che ci ha trasmesso lo scolio * B (sul
problema di questa trasmissione, cio¢ sul carattere della sua
epitome e della sua sintesi mi sono fermato in uno studio
apparso recentemente '), non prende posizione chiara su
nessuna delle soluzioni proposte dagli esegeti, perché
Macrobio accetta proprio quella che ¢, dall’altra parte, svolta
da Proclo ? Il problema, a mio avviso, si pud risolvere ammet-
tendo che Potfitio, il quale, nello scrivere gli Zetem: omerici,
intende, da buon filologo, scolaro di Longino, attenersi ad
una trattazione petfettamente consona alla tradizione, con le
sue aporie grammaticali, sintattiche, lessicali, allegoriche,
anche se, come cercherd di dimostrare altrove, tenta di
inserire in un modello principe, aristotelico, tutta la vasta
problematica dell’ermeneia omerica, quando, nei commentari
alla Politeia, passa a trattare lo stesso argomento, non piu
dal lato, diciamo cosi, tecnico, si limita a quella esegesi che
gli sembra la pili accettabile, ’esegesi, cio¢, che noi oggi
leggiamo in Proclo e in Macrobio, che, del resto, non & sua,

1 Prolegomeni primi alle fonti delle « Quaestiones Homericae» di Porfirio. Un capitolo
sulla storia dell’antica critica e filologia omerica (Annali del Pontificio Istituto
superiore di Scienze e Lettere « S. Chiara» XIV 1964), p. 53 sgg.;
vd. anche H. Brssg, Beitrdge sur Uberligferung der Iiasscholien, Miinchen 1960,

p. 22 sgg.



216 ANGELO RAFFAELE SODANO

ma risale ad Apione. Ed é probabile che lo stesso Proclo
ci faccia consapevoli di questa xpicig del Tirio quando scrive
oig elmloowy ol molhol tév EEnynrév dmavrtav (. 16-7). Ce,
infine, la comparatio locorus, da un punto di vista stretta-
mente lessicale: ché alcune espressioni di Macrobio si
confrontano, in maniera specifica, con il passo di Proclo e
non trovano, invece, rispondenza alcuna nello scolio di
Potfirio ; cosi, ad esempio, somninm a love... missum (1. 5-6)
¢ eco di v (sc. iy 7ol &vunviov moumRy) Hmd Audg... yeyovévow
(1. 2-3), #n verbis sommii (1. 16-7) s’avvicina al greco tob odveipou
Sux T@v... pnudrov (L. 20-1), wntversus produceretur exercitus
(I. 22-3) e de producenda universitate (1. 26-7) sono adattamenti
di wav 7 orparevpa wwelv (1. 22-3), non vidit (1. 26) traduce
wh owvévra (L 206), progressus in proelium (l. 30-1) equivale
ad gmuyewpeiv 76 mohéuw (1. 29) € non omnia de imperatis sequendo
(I. 33-4) ad 6 xaxdc Tév... mpooTayudTey dxodoag, né sfugga
quanto Macrobio si sia impegnato per rendere il sostantivo
npbotayue (1. 26, 34), traducendolo ora con praeceptio
(L. 22), hortatio (1. 25), imperatum (1. 33), ora ricorrendo al
sintagma guid... praeceptum sit (1. 26-7).

Ma ¢ ovvio che il tema a me assegnato non pone soltanto
un grosso problema filologico: questo ¢, naturalmente, di
prima importanza, perché la sorte e, nel caso specifico di
Potfirio, anche gli uomini (alludo all’editto di Giustiniano
che condanno, ufficialmente, al rogo gli scritti dello scolaro
di Plotino) hanno voluto invidiarci il possesso di opete cosi
ricche e cosi notevoli, ma dalla risoluzione di esso, che
si concretizza nella raccolta dei frammenti, ¢ necessatio
ricostruire un filone culturale dell’eta ellenistica ; un Grund-
thema, perché i commentari di Porfirio ai dialoghi platonici
non appartengono soltanto alla storia del pensiero antico, ma
sono, al tempo stesso, espressione di un indirizzo estetico,
che pone il problema in termini di letteratura e di filologia
dell’antichita.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 217

E, innanzi tutto, la validita di qualche esegesi potfiriana.
Il lungo frammento sul mito di Er, qui sopra ricostruito con
laiuto di Proclo e di Macrobio, dovtebbe dimostrare che
I’antitesi tra Platone filosofo e Platone poeta non appatrtiene
soltanto ai moderni cultori della letteratura e della filosofia
greca: se Potfirio, nella seconda obiezione che muove a
Colote, afferma che il mito dell’oltretomba, la favola
dell’ Ade terribile mira ad allontanare I'uvomo dal commettete
ingiustizia, noi potremmo anche vedere, in questa intet-
pretazione del Titio, i nuce, le premesse della critica
realistica del mito platonico ; intendo, cio¢, quella moderna
teoria, secondo la quale il mito, mediante il quale I'uvomo
conosce una realta diversa dalla nostra, ma non meno vera
e concreta, ¢, per Platone, una realta soggettiva, la quale
acquista il valore del Aéyog, che & realta oggettiva, teoria la
quale ha condotto lo Stewart * ad affermare che il mito, in
Platone, si pone come un momento del processo logico.
Allo stesso modo, quando Potfirio pone il mito sullo stesso
piano dell’iniziazione misterica, sembra insistere sulla realta
obiettiva del mito escatologico, cosi come vero e concreto
¢ il mondo nel quale, mediante le cerimonie mistiche,
I'iniziato penetra: c’¢ anche lintuizione della filosofia
platonica come un orfismo purificato e sublimato, per ripe-
tere la definizione del Soderblom ? 2

E’ tuttavia evidente che questi barlumi dell’ermeneia
potfiriana non debbano essere sopravalutati: si correrebbe
il rischio (e sarebbe, a parer mio, un rischio gravissimo) di
falsare Desatto valore dei commentari, attribuendo allo
scolaro di Plotino interpretazioni che non gli appartengono
e che possono, nel migliore dei casi, ritenersi felici intuizioni
isolate, alle quali manca una teoria rigorosa. Ne siamo
avvertiti dalla stessa esegesi del Neoplatonico : perché, se la

Y The myths of Plato, London 1905, p. 2.
2 Encyclopaedia of religion and ethics, 111 1910, p. 738.



218 ANGELO RAFFAELE SODANO

verita oggettiva del mito e l’elemento fantastico esterno,
che & soggettivo, possono essere colti da colui nel quale
coesistono il vobg &v opév e il volg gavractindg soltanto
quando il mito ¢ adorno di un apparato esteriore (9 &wbev
oxev)) puro, cioe soltanto quando la favola non ¢ intessuta di
elementi indecorosi ed indegni degli dei, tutto questo svela
una preoccupazione etica e moralistica. E questa ¢ la vera,
fondamentale, essenziale componente culturale dell’erme-
neia platonica di Porfirio : una componente cettamente non
nuova nella storia dell’estetica greca, ma che, probabilmente,
considerando anche il clima religioso e sociale nel quale essa
si afferma, acquista ora, nell’opera di Potfirio, il valore di una
polemica anticristiana, cosl come il divino Platone andava
ogni giorno, sempre pit, nell’intenzione di questi ultimi
difensori della cultura e della liberta pagana e greca, oppo-
nendosi a Cristo : cosi ha scritto J. Bidez .

E quest’interesse etico era, dallo scolaro di Plotino,
denunziato in maniera chiara in una discussione che, proba-
bilmente, era preliminare all’esegesi del Filebo ; ce ne informa
Damascio in una delle tre dirette testimonianze dei com-
mentari porfiriani, che ¢ possibile guadagnare dalle sue
Letture : * « Chi intraprende la via pitt accettabile, Potfirio,
il quale assegna il primo posto alla via guidata dall’intel-
ligenza, o Giamblico, il quale preferisce la vita che combina
intelligenza e piacere ? in effetti, essi non sono realmente
in disaccordo : perché Potfirio intende per intelligenza il
grado piu perfetto dell’intelligenza e per piacere il piacere
irrazionale, mentre Giamblico intende per piacere il piacere
inerente all’intelligenza e, quando parla di intelligenza, vuol
significare soltanto la proprieta conoscitiva di essa, come, per
Pappunto, fa Platone (21 d-¢). Potfirio, quindi, preferisce la

1 Vie de Porphyre, le philosophe néoplatonicien, Gand 1913, p. 35.
2 Cfr. L. G. WesTERINK, Damascius Lectures on the Philebus, Amsterdam 1959,
10 D 7.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 219

maniera combinata di vita, vale a dire la vita contemplativa,
la quale evidentemente prova piacere di se stessa e di cio
che ¢ prima di essa, ma, per niente affatto, delle sue libere
attivita ; ma egli la chiama vita intellettuale per la caratteristica
in essa prevalente». La lettura di questo frammento ¢
indicativa : nessuno, io credo, vorra negare [’esattezza
dell’opinione di L. G. Westerink 1, il quale annota che
soltanto la tendenza etica e moralizzatrice della filosofia
di Potfirio puo giustificare questa interpretazione del
Filebo, 1a quale sembra diametralmente opposta alle opinioni
e alle idee di Platone.

Ma ¢ probabile che Porfirio avesse modo di affermare
questa [nterpretationsweise fondamentalmente etica soprat-
tutto nell’esegesi dei proemi dei dialoghi platonici 2. Interes-
santi sono, a questo riguardo, le informazioni che ci fornisce
Proclo : esse hanno, in un certo senso, il valore di una pagina
notevolissima della storia dell’ermeneia platonica. E il
Diadoco, in un passo del suo commento al Parmenide
(658 C. sgg.) e in un altro della sua énynorg dell’ Akibiade
(308 C. sgg.), delineando le diverse posizioni della critica
sull’interpretazione dei proemi dei dialoghi platonici,
afferma che, secondo alcuni &Eyymrai, 1 proemi di Platone
servivano al drammatico divertimento del lettore ; secondo
altri, essi, intesi come narrazioni storiche, ne dovevano,
appunto in questo senso, impegnare l’interesse ; una terza
categoria di esegeti, infine, vedeva, nei proemi, soltanto un
fine pedagogico, di natura etica. Noi potremmo anche,
in termini moderni, vedere in questa differenza di valutazioni
una critica estetica, un orientamento positivista, un indirizzo
pedagogico-filosofico-etico. A questi orientamenti critici

1 0p. ¢it., p. 6, nota al paragrafo 10.

2 Per queste, come per le altre osservazioni che seguono, cfr. A. R. Sopano,
Grammatica e filologia nel commento di Porfirio al Timeo di Platone (Rivista di
Filologia e di istruzione classica 92, 1964), p. 40-58.



220 ANGELO RAFFAELE SODANO

Proclo contrappone il suo o, meglio, quello dei suoi maestri,
Giamblico e Siriano, che potrebbe definirsi un inditizzo
unitario-dogmatico : alla base di ogni dialogo platonico
c’¢ elc oxomée, un Grundtherna, come lo definisce Karl
Praechter 1, del quale si deve tenetr conto nell’interpretazione
anche delle parti singole dell’opera, e quindi del proemio.
Ora questa storia, per cosi dire, della critica, delineata in
sintesi nei commenti al Parmenide, all’ Alcibiade, alla Politeia
(p. 6, 26 sg. I ; 9 sgg. II), & chiarita, nella sua evoluzione, con
pitt precisi particolari, i quali ci mettono in condizione di
conoscere anche 1 mpostatow dei diversi indirizzi, nelle
pagine che Proclo dedica al commento del proemio del
Timeo: forse per la maggiore importanza che questo assumeva
rispetto agli altri proemi, data la sua estensione, la sintesi,
anche se brevissima, della Repubblica, e, soprattutto, il mito
dell’ Atlantide. E cosi noiapprendiamo ? che Longino vedeva
nel proemio del 77meo un mezzo psicagogico, escogitato da
Platone per indurre il lettore ad avvicinarsi, attratto dalla
seduzione di un mito, che trasporta in un’atmosfera irreale e
misteriosa, illuminando di poesia le parti tecniche ed astratte
del dialogo, alla sua opera : ed ¢ chiaro che, in questo caso,
il mito era ritenuto una « fiction pure et simple », conclusione,
questa, alla quale, tra gli altri, & arrivato anche, tra i moderni
studiosi, A. Rivaud 3; Crantore, invece, il primo, cronolo-
gicamente, degli interpreti del dialogo platonico, sempre
secondo la testimonianza di Proclo, avrebbe preluso,
considerando la narrazione di Crizia una {u\y) iovopia, alla
critica positivista, la quale ha largamente dominato I'inter-
pretazione del mito dagli ultimi dell’ottocento e ancora
prima, ai primi decenni del novecento, fino al geologo

Y Richtungen und Schiilen imt Neuplatonisnus (Genethliakon fiit C. Robett, Betlin
1910), p. 128.

2 Cfr. Proclo, In Timaeum 26¢ p. 83, 9-25 1 Di.

% Platon, (Buvtes complétes, Tome X 7imée-Critias, Texte établi et traduit par
A. Rivaup, Paris, 1956, p. 31.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 221

P. Termier *; Porfirio, infine, era per un’esegesi allegorico-
etica, sebbene sia molto probabile che di questo orientamento
critico il filosofo tirio non debba essere considerato il vero
e proprio caposcuola ?: comunque, Proclo, soprattutto
perché Giamblico, cui egli stesso si ricollega, aveva polemiz-
zato a lungo, talvolta anche con un tono piuttosto aspro 3,
con limpostazione metodologica data al problema da
Potfirio, ci fornisce di questa esegesi particolari cosi nume-
rosi, che noi siamo in grado di averne un’idea piuttosto
precisa e completa. Ne citero un solo esempio : altri ne ho
raccolti in un articolo pubblicato I'anno scorso 4. Timeo
20d 8-10: Crizia s’introduce alla narrazione del mito del-
I’ Atlantide. Porfirio commenta 5: nella guerra tra gli Ateniesi
e gli abitanti dell’Atlantide Platone intende significare la
lotta che le anime &v <} elc v yéveory xxb63¢ impegnano
con i demoni movnpot € Auvpavrixoti: anche questi, come
I’Atlantide, hanno, infatti, il loro témoc nelle regioni occi-
dentali della terra ; la storia ha lo stesso significato del mito
di Tifone e di Osiride, dei Titani e di Apollo. Esegesi
allegorico-etica, impregnata di un vivo senso mistico-
religioso, che attinge i suoi elementi al simbolismo egiziano,
applicato alla mitologia greca.

Quest’interpretazione allegorico-etica Porfirio cerca natu-
realmente di estenderla dal proemio alle altre sezioni del
Timeo; ma dato il carattere proprio del dialogo, compren-
dente, oltre agli argomenti consueti della dialettica platonica
e al pitl ingegnosi e recenti ritrovati della scienza matematica,

1In una confetenza pubblicata nel Bulletin de I’Institut Océanographique del
giugno 1913 e ristampata alle pagine 117-46 del volume A /lz gloire de la
Terre, Patis 1922,

2 Probabilmente Potfirio seguiva, in questo metodo esegetico, Numenio ;
vd. A. R. SopaNo, Gravmmatica ecc., p. 55 n. 2.

3 Vedi i passi citati nella n. 3 di p. 55 del mio articolo Grammatica ece.
8 Cfr. Grammatica ecc., p. 55-7.
8 Cft. Proclo, In Timaeum 24 ¢-d p. 77, 6 sgg. 1 Di. = fr. 10, p. 6, 6-7, 6 So.



222 ANGELO RAFFAELE SODANO

anche una teologia, un’antropologia, una psicologia,
un’astronomia, una fisica e, persino, una biologia e una
terapeutica, ¢ chiaro che non a tutte le parti il filosofo di
Tiro puo applicare convenientemente la sua metodologia
esegetica, sicché ne risulta una Awschanung, la quale manca
di unita e di coerenza d’indirizzo : e questo difetto d’impo-
stazione, il quale ¢ sottolineato gia da Proclo?, e che, molto
probabilmente, trova la sua spiegazione nel fatto che Potfitio,
cedendo, da una parte, alla sua mentalita di erudito e,
dall’altra, risentendo molto vivacemente I'insegnamento
plotiniano, cerca d’inserire storicamente la sua critica « in
dem Strom der vorplotinischen Erklirung», come osserva
R. Beutler 2, costituisce, appunto, il motivo fondamentale
della polemica che, contro il filosofo tirio, svolgera Giam-
blico, il quale, convinto della Einheitlichkeit dell’esegesi 3,
sard il mpootdtg di un nuovo indirizzo, che, attraverso
Siriano, si affermera in Proclo, e poi in Damascio, Simplicio,
fino ad Olimpiodoro.

Questa visione d’insieme, la quale trasferisce anche
nell’esegesi dei dialoghi di Platone la caratteristica propria
della filosofia di Porfirio, ¢ accompagnata costantemente da
un’attenta analisi e da una diligente ermeneutica del testo,
le quali costituiscono Ialtra, notevole componente dei
commentari: molti frammenti degli hypomnemata al
Timeo rivelano lo scolaro di Plotino attento ad un rigoroso
studio grammaticale e filologico dei passi che egli va inter-
pretando. A dimostrare cio sara sufficiente un solo esempio,
il quale ¢ anche viva testimonianza della vivacita e della
passione con la quale gli antichi interpreti si dedicavano
all’esegesi dei testi platonici *. Commentando Timeo 37 a

L Ctr. In Timaeum 63b p. 204, 24 sgg. I Di. = fr. 27, p. 17, 8-12 So.

2 Art. cit., p. 282,

3 Cfr. K. PRAECHTER, arf. ¢it,, p. 129-30 e la n, 1 di p. 58 di Grammatica ecc.
4 Altri esempi in Grammatica ecc., p. 42-51.



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 223

3-8 (&re olv éx 7He TadTol xal THe Oatépouv gloewe... adrh (Sc.
N Quxn) TE AvaxurAEEVY... Aéyel xwovpévy S TAGYG EXVTHG),
Proclo ! narra un episodio, che dichiara di attingere da
Potfirio. La scena ¢ da collocarsi, probabilmente, 2 Roma,
alla scuola di Plotino. Amelio leggeva il passo da un mano-
scritto che recava la lezione Myyer xwovpévy, e, per 'evidente
contraddizione con 7imeo 36 e 4 (adth (sc. % Quyh) &v abr
otpepopévy), non riusciva a dare un’interpretazione soddi-
sfacente : mpdypara Eyovra wy Suvapevov Epapudcar TE Myet
xwoupévy) Tk xal dmwcoty EEnynow, leggiamo in Proclo. Entra
Porfirio nella sala delle conferenze e fa osservare ad Amelio
che la lezione esatta & Aéyer, non Mys : anima discotre,
enuncia proposizioni a se stessa, sia intorno all’intelligibile
che al sensibile?, e il Aéyoc &, al tempo stesso, il discorso e la
ragione dell’anima, Aéyov &v adti) mpdg adtiy # Yuyd) SieképyeTon
mepl &v &v oxomy, come & scritto in Zeefeto 189 e. Pot-
firio aveva ragione, ed & significativo che in nessun mano-
scritto di Platone, almeno in quelli citati nell’apparato
critico dal Rivaud e dal Burnet, ritorna la varia lectio Mye.
Ma Amelio rimase molto turbato: Avn¥oar oc@déSpx ToV
*Apénov, e Porfirio si rammarica di aver trovato soltanto
pit tardi, dopo la morte dell’amico, che anche un altro
platonico, Sosicrate, leggesse Myyet, perché, cosi, H<a0fver >
&v Tave TOv yewolov CApéhoy, el Eyve xal &AAov Ty «dThy ot~
nalovra YPapny.

E con questa vicenda di appassionata polemica filologica
10 vorrei concludere il tema della mia cuvousix. Sembrerd,
probabilmente, troppo audace: ma, se si mettesse da parte lo
schematismo rigoroso, il quale sembra prevalere ancotra
oggi, non sarebbe possibile definite piuttosto filologia
quest” attivita di Porfirio commentatore di Platone?

1 In Tim. 233 a-b, p. 300, 23 sgg. IL Di, = fr. 74, p. 64, 3-14 So.
2 Cfr. A commentary on Plato’s Timaeus by A. E. Tavror, Oxford 1928, p. 176.



224 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Callahan : Vorrei porLe una prima domanda, Professore
Sodano, su un problema metodologico. C’¢ sempre una difficolta
molto grave quando si cerca di ricostruire il testo originale di
un’ opera perduta sulla base di un altro scrittore, che non ¢ mai
del tutto fedele e crea sempre un nuovo complesso di idee,
nel quale le articolazioni e sfumature del testo originale o
scompaiono o vengono trasformate. Nella Sua discussione del
passo del commentario di Macrobio che, paragonato con quello
pit breve di Proclo, risale a Potfirio. Ella ha affermato, con molta
ragione, che Macrobio non segue il testo di Porfirio meccanica-
mente; ora, come si potrebbero facilmente distinguere gli elementi
veramente porfiriani e quelli aggiunti da Macrobio stesso ?

M. Sodano : Che Macrobio non segua la sua fonte meccanica-
mente, ma l’elabori profondamente ¢ stato messo in rilievo,
prima di me, gia da P. Henry (Plotin et I’Occident, Louvain 1934,
p. 146 sgg.; cfr. specialmente, a p. 192: ¢
simple compilateur... (I) est, dans toute la force du terme, un com-
mentateur, et ce commentateur fait figure de penseur et d’écri-
vain») e da P. Courcelle (Les lettres grecques en Occident, Paris
1943 : cfr. il capitolo su Macrobio); io stesso ho cercato di
confermare quest’opinione in un articolo (Per un’edigione critica
dei frammenti del commento di Porfirio al Timeo di Platone, Atti
dell’Accademia pontaniana Napoli, N.S. XII (1963), p. 91-137;
si confronti, specialmente, pp. 136-7). Del resto, che Macrobio
non segua, anche per quanto riguarda Comm. in Somn. Scip. 1 2,
1 sgg. (p. 3, 28 sgg. II Willis), in cui egli attinge, manifestamente,
al commentario di Porfirio alla Repubblica di Platone, la sua fonte
meccanicamente, ¢ dimostrato dal fatto che lo scrittore latino,
prendendo occasione dalla polemica di Colote, trova modo di
inserire una casistica della favola (cfr. specialmente il paragrafo 6),
nella quale egli ricorda Menandro, Petronio, Apuleio (i quali

‘... Macrobe n’est pas un



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 225

scrissero favole con lo scopo di dilettare gli ascoltatori) ed Esopo.
Elementi, questi, i quali, certamente, non si trovavano nei com-
mentari di Porfirio.

Passando alla seconda parte della Sua questione, la quale
pone un problema di metodo, vorrei dirLe che I’esatta deter-
minazione dei Joc; di Macrobio, i quali risalgono all’opera di
Potfirio, non & certamente un problema facile. Attenendomi
all’argomento trattato nella conferenza, posso dirLe che 1a dove
Proclo conferma Macrobio, li ¢ da vedere, precisamente, alla base
del testo di Macrobio, il commentario porfiriano. Cid non vuol
significare, perd, che anche qualche espressione del Comzn. in
Sommn. Scip., la quale non si trova in Proclo, non possa, anche,
riportarsi a Porfirio : mi pare che questo possa dirsi per quanto
riguarda il discorso diretto introdotto da Macrobio per riferire la
critica di Colote (cfr. Colotes vero... ait...).

M. Dirrie: In der Problematik der doppelten Platon-
Erklirung mochte ich einen Schritt weiter zuriickgehen : Dank
Proklos ist gut bezeugt, dass schon Gaios und Albinos zu Plat.
Tim. 29 b-c eine doppelte Erklirung forderten: elxotoloyixéc
und Emotyuowxéds. Ersichtlich hat Porphyrios dies vielen
Platonikern vorschwebende Schema konkretisiert und vermutlich
zum Teil neu gewendet. Offenbar versteht Porphyrios die For-
derung an den Interpreten nun so, dass Gegenstinde, die den
Bereich des Seelischen — des gavraostixdv — beriihren, in Albinos
Sinne eixotoloyixds zu erkliren sind ; Gegenstinde, die Intel-
ligenz und Logos beriihren, miissen auf dem Erklirungsweg des
Ayog erklirt werden. Wahrscheinlich hat Macrobius nicht nur
eine einzelne Stelle im Auge, sondern er referiert iiber einen
Interpretations Grundsatz in grosserer Allgemeingiiltigkeit.

M. Sodano : Per quanto riguarda la prima parte delle Sue
osservazioni, sono senz’altro d’accordo con Lei. Circa la defini-
zione che Ella propone per caratterizzare I’esegesi porfiriana dei
dialoghi platonici (psicagogica, piuttosto che etica), essa potrebbe
anche accettarsi, considerando il particolare rilievo che Porfirio
da al problema dell’anima, richiamandolo spesso nelle sue inter-



226 : DISCUSSION

pretazioni. E perd evidente che il termine « psicagogico » debba
intendersi nel senso moderno, e non bisogna dare ad esso il
valore che troviamo, ad esempio, in Proclo (f# Tim. 26 ¢ p. 83,
9-25 I Di.), quando definisce « psicagogico» il metodo di Longino.

M. Theiler : In Zusammenhang mit der von M. Dorrie ge-
nannten doppelten Erkenntnis — die schon in den Chald. Orakeln
in einem Aufstieg des vobe, der intellectualis anima, und anderet-
seits, in der Erhebung der awima spiritalis vorliegt, was in die
Schrift De regressu animae Porphyrios aufgenommen hat (eben
nach Augustin) steht die Auffassung, dass hinter Mythos und
Kult, deren Formen die Phantasie fingiert und die wieder von der
Phantasie, dem qavrastindg volg des Proklos (Iz remp. 107, 14)
oder dem mvelua erfasst werden, ein tieferer, den Sinn sich
erschliessender Intellekt dringt, indem er die Hiille der Fiktion
durchstosst.

Im Vergleich mit Schillers Dize Gotter Griechenlands (V. 9 f. :
Da der Dichtung Zauberische Hiille sich noch lieblich nur die
Warheit ward) habe ich die Auffassung von verhiillenden Mythos
in der Horizonte der Humanitas betitelten Festschrift fiir W. Wili
(Bern 1960, S. 18 f.) behandelt. Da ich tber die Anfinge einer
Theorie von einer kindlichen oder dem kindlichem Alter und det
grossen Menge angepassten Vor-philosophie, die sich bei Strabon
und bei Maximos von Tyros befindet.

M. Sodano : Prendo atto volentieri delle ulteriori aggiunte con
le quali il prof. Theiler ha voluto confortare 'interpretazione del
pensiero potfiriano, cosi come esso ¢ tradito da Proclo; esse,
anzi, hanno contribuito a risolvere qualche dubbio che io avevo,
per quanto riguarda I'ultima parte del passo procliano, se esso,
ciog¢, debba interamente riportarsi a Porfirio.

M. Walzer : M’interesserebbe molto qualche precisazione
sulle caratteristiche generali del metodo esegetico di Porfirio.
Senza dubbio, Porfirio non seguiva lo stesso metodo quando
commentava Aristotele e quando faceva I’esegesi di Plotino.

M. Sodano: A dire il vero, non ho a mia disposizione elementi
sufficienti per chiarire al prof. Walzer se tra la Inferpretationsweise



PORFIRIO COMMENTATORE DI PLATONE 227

che Porfirio applica a Platone e quella che il Neoplatonico usa
per 'esegesi di Plotino e di Aristotele ci sia qualche differenza.
So benissimo che in Simplicio, ad esempio, ricorrono molte
citazioni dell’ermeneia porfiriana delle opere aristoteliche. Penso,
perd, che non si possa parlare di un differente metodo esegetico :
'unica differenza potrebbe consistere, a mio avviso, nella diversita
dell’opera che Porfirio interpreta.

M. Theiler : In diesem Zusammenhang ist besonders hervor-
zuheben, dass Porphyrios sogar bei der Kommentierung Platons
verschiedenen Arbeitsweisen erkennen ldsst. Aus den Kom-
mentaren des Proklos zum Stzat und zum Timaios geht ja klar
hervor, dass Porphyrios diese beiden Schriften in ganz ver-
schiedener Weise erklirt hat. Det Timaios- Kommentar ist gelehrter,
strotzt von Zitaten.

M. Hadot : M. Sodano a comparé avec Proclus un certain
nombre de textes tirés du chapitre II du livre premier du commen-
taire de Macrobe sur le Songe de Scipion. Je remarque que si on
lit ’ensemble de ce chapitre second, on est frappé par son unité,
sa cohérence. Si la plus grande partie de ce chapitre est consacrée
a montrer que les mythes ont leur usage légitime en philosophie,
spécialement dans la partie qui s’occupe de I’dme, des démons
et des dieux inférieurs, cet enseignement est intégré a une doctrine
plus vaste. De chaque degré de la réalité, on doit s’approcher
avec une méthode propre. Au domaine de la nature (c’est-a-dire
de la physique), avec laquelle sont en rapport 'dme, les démons
et les dieux inférieurs, correspond la connaissance mythique
(appelée traditionnellement guoiohoyie) parce que la nature aime
a se cacher sous des enveloppes et des voiles (I 2, 17-21), comme
I'Isis de Plutarque (De Iside, 382 ¢). Au domaine du supranaturel
(c’est-a-dire de la métaphysique), constitué par le Bien et 'Intel-
ligence née de lui, correspond la connaissance par analogie
(ad similitudines et exempla, 1 2, 14) qui est une des voies tradition-
nelles de la théologie négative. Puisque tout ce chapitre présente
une doctrine trés cohérente et conforme 4 ce que I’on sait par
ailleurs de la philosophie de Porphyre (il est en particulier remar-



228 DISCUSSION

quable qu’il applique la théologie négative aussi bien a I’Intel-
ligence qu’au Bien), ne peut-on pas légitimement conclure que
Macrobe, dans le paragraphe 14 (consacré a cette connaissance
de I'Intelligible), nous conserve un élément du Commentaire de la
Républigue de Porphyre qui est disparu dans le développement
paralléle de Proclus, mais qui faisait partie intégrante de I’exposé
de Porphyre sur ’emploi des mythes en philosophie?

M. Sodano : P. Courcelle (Les Jettres grecques en Occident, Paris
1948, p. 23, n. 5) ha confrontato il passo di Macrobio, che Ella
ha sottoposto alla mia attenzione, con Proclo, In Rempublican
p. 276, 23 sgg. I Kroll, sottolineando il confronto verbale tra
ei (sc. tayad&) simillimum... solem repperit (sc. Plato) e ...qnolv
(Ze. IM\dtewwv) 6 pév dayabd tov HAwov avadoyeiv. Ma, sebbene
I’analogia tra i due testi sia molto evidente, debbo riconoscere
che gli elementi concettuali di Macrobio sono troppo organici e
troppo coerenti perché ci si possa accontentare del confronto con
la breve espressione di Proclo. Credo, quindi, che possa cogliere
nel vero la Sua ipotesi e che Proclo abbia potuto riferire in una
sintesi molto abbreviata le idee porfiriane.

M. Pépin: N’y aurait-il pas lieu de comparer la théorie de
Porphyre, apud Macrobe, selon laquelle la connaissance mythique,
réservée au domaine de I’dme est exclue des deux hypostases
supérieures, avec la position de Plotin? Plotin recourt en effet a
Pexposition mythique pour décrire ez I'Un e le volic; C’est que,
chez Plotin, le mythe sert uniquement de procédé d’exposition,
tandis que, chez Porphyre, il est véritablement un instrument de
connaissance.

M. Sodano : Sono perfettamente d’accordo.

M. Wassink : Per quanto riguarda la ricostruzione del com-
mento di Porfirio sulla Repubblica di Platone, il consenso di
Macrobio e di Proclo mi suggerisce un’osservazione : Macrobio
esprime generalmente i suoi pensieri in maniera molto pilt pro-
lissa degli altri commentatori (per esempio, Calcidio). E dunque
evidente che per questa ricostruzione bisogna osservare unica-
mente il ##cleo delle frasi macrobiane.



	Porfirio commentatore di Platone

