
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: Die Lehre von der Seele

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

HEINRICH DÖRRIE
Die Lehre von der Seele





DIE LEHRE VON DER SEELE

I

Der Bereich des Seelischen ist für alle Platoniker das

wichtigste Feld der philosophisch/physiologischen
Forschung. Gewiss ist die Seele von allen als eine Zwischeninstanz

angesehen worden; alle unterziehen sich der
Aufgabe, über den Bereich des Seelischen hinaus recht weit in
den Kosmos der intelligiblen Wesenheiten vorzudringen,
um schliesslich an dessen Spitze das Höchste Eine in
überrationalem Zugriff zu erfassen. Aber diese Aufgabe könnte

gar nicht angegriffen werden, wenn man nicht tief davon

überzeugt wäre, dass die Seele Abbild der höheren Wesenheiten

ist.
Dies Axiom ist von allen Piatonikern vom Beginn der

Rede des Timaios her begründet worden (28^ und 30b);
danach ist die Welt nach dem Vorbild des votjto? xoofxoc
« erschaffen » *, und sie wird gelenkt von der Seele, die den
voü? in sich hat: voov uiv ev ö'jyvj, cwfraen, auv'.azac;

to 7t£v cuvsTEXTatvoTo (jvt. 0 S'/]ij.t,oupy6c). So Piaton, Tim. 30c.

Damit ist für spätere Platoniker, selbstverständlich
auch für Porphyrios, der methodische Ansatz gegeben : Wer
vollkommene und unbestreitbar richtige Kenntnis von der
Seele hat, gewinnt zugleich die Erkenntnis des voüp. Denn die

Seele, an und für sich betrachtet ocütt] xaö'auTTjv cxoTtouasv/j ist
voü?. Sie unterscheidet sich garnicht substantiell vom voüc,

zu dem sie immer wieder zurückkehrt, wenn sie sich von
ihrer Verflechtung mit dem Diesseits löst. Einzig diese

Fähigkeit, mit der Materie in Kontakt zu treten, unterscheidet
die Seele von voö?. Dieser nämlich ist von der Materie durch
eine unübersteigbare Kluft getrennt; nur durch das Medium

1 Über die tiefgreifende Kontroverse, welche dies ysvt)t<5v hervorgerufen hat,
kann hier nicht referiert werden.



168 HEINRICH DÖRRIE

der Seele vermag sich der voü? der Materie mitzuteilen :

Aoyt.cjafi.svoc, oöv Tjupcoxev (sc. o 87][uoupy6<;)... voöv S'aö

äSuvaxov 7rapayevscj0at. tu1) so Piaton, Tim. 30b, parallel
dazu Phdr. 246^ ^0x4 JtXcja TtavTcx; emfisAsm« toü ä^üxou.

Mithin wird in der Seelenlehre der erste Schritt zur
TTpcoTT] qnAoaocpla, zur Metaphysik getan; der Denkbehelf,
vom Abbild auf das Vorbild zu schliessen, wird hier zum
ersten Male angewandt; daher sind alle Platoniker darum
bemüht, eine solche Definition — man möchte im Sinne
moderner Physik sagen: ein solches Modell — von der
Seele zu erarbeiten, dass damit alle Anforderungen erfüllt
werden, welche von der Metaphysik her an die unterste
Hypostase zu richten sind. Die Seele ist die unterste und
darum physiologisch wahrnehmbare Ursache; aber Piaton
hat, indem er sie einführte (jetzt zitiere ich Albinos, Did.
14, 3 ; 169, 29 H.) ganz klar über sie hinaus auf ein im Range
höheres a'mov hingewiesen : ejupalvst t% auToü Ü7tocrTa<jsa>c;

äpxoccoTEpov ti a'mov.

Plutarch ist — mit Attikos — diesem als kanonisch
geltenden Wink nicht gefolgt; nachmals traf ihn der scharfe
Tadel Syrians 2, weil er den voö? nicht ausserhalb der Seele

angesetzt, sondern sich damit begnügt habe, das der Seele

immanente Abbild des voü<; als absoluten Wert anzusetzen.
Wahrscheinlich bezeichnet dieser Tadel durchaus zutreffend
eine dogmatische Sonderstellung, die Plutarch nebst seinen

Anhängern einnahm. Immerhin zweifelte auch er nicht
daran, dass der Seele ontologischer Rang und Wert nur
darum zukommt, weil sie voü? enthält.

Weit entschiedener rückte Albinos die Seele zwischen
die Gegenpole voü? und atopia (Did. 25 ; 177, 24 H.). Die
Seele, die durch den Körper mit der sinnlichen Welt in
Berührung kommt, wird um ihre Ruhe und Harmonie

1 Übernommen von Albinos, Did. 14, 4a; 170, 2 Hermann.
2 Syrian in Arist. Metaph. lojSb 12 ; CAG VI 1 ; 105, 35 ff. Kroll.



DIE LEHRE VON DER SEELE 169

gebracht; passenderweise werden hier die Worte aus dem
Pbaidon jyc EAi-ffta cocntep [isOüouctoc zitiert und eingefügt:
Sie bezeichnen, wie die Seele unter solchem Einfluss um
ihr eigentliches Wesen gebracht wird. Dies aber findet sie

wieder, wenn sie zum votjtov gelangt, dem sie gleicht.
Albinos wagt nicht die Formulierung, sie sei mit dem voü?

identisch, wenn er ihr auch die Eigenschaft voyjty) Did. 25 ;

177,20 beilegt. Auf jeden Fall kommt der Seele der Seinswert

vom vou? her zu.
Indes bot der Mittelplatonismus nur Ansätze. Zu

konsequenter philosophischer Entscheidung ist auch Albinos
nicht gelangt; in seinem systematisch angelegten Lehrbuch
jedenfalls vermochte er sich von mancherlei Überlieferungsgut,

dem längst keine philosophische Relevanz mehr zukam,
nicht zu trennen. Blickt man auf das Material der Lehre, so
erscheint Porphyrios keineswegs als ein Neuerer; sondern

er hat Aufräumungsarbeit geleistet — und hierin war er von
anerkennenswerter Konsequenz. Missverständliches,
Widersprüchliches, Veraltetes hat Porphyrios absichtsvoll bei
Seite gelassen; dabei hat er sich freilich nie auf Polemik

gegen unbrauchbar Gewordenes eingelassen. Sein

stillschweigendes Übergehen des nicht mehr Traditionswürdigen
sollte sich als weit wirkungsvoller erweisen, als es die
lauteste Polemik hätte sein können.

Wenn sich auch stark differierende Platoniker, wie
Plutarch auf der einen und Albinos auf der anderen Seite

darin einig waren, dass allein der voö<; die Seele erleuchtet,
weil er ihr Seh-Organ, ihr Auge ist b so hat es doch durchaus

an einer Formel gefehlt, wie denn Seele und voüp zusammen-
zuorden sind; im Grunde sah man vou? und Seele als

zwei Bereiche an, die wohl eng zusammen gehören, weil der
voü? die Seele bewirkt hat. Aber diese Zusammengehörigkeit

1Von den aus Piaton entnommenen geflügelten Worten ist keines so
verbreitet wie dieses; der Ursprungsort ist Staat VII, 535d.



HEINRICH DÖRRIE

wird nicht näher untersucht — Albinos geht nicht über die

Feststellung hinaus, die Seele sei dem voü? ähnlich. Der
von Piaton herrührende Gedanke, dass der voü? Vorbild, die
Seele Abbild ist, wird im Grunde nicht realisiert — zumindest
führt er zu keinen philosophischen Konsequenzen.

Ganz anders Porphyrios : Er hat die voü^-Bezogenheit
der Seele bis in die letzte Konsequenz hinein durchdacht; er
hat daher — trotz breitester Übernahme mittelplatonischen
Lehrgutes — eine Seelenlehre von fast beängstigender
Rigorosität entwickelt, wobei er in mancher Einzelheit selbst
über Plotin hinausging.

Freilich ist die Seelenlehre des Porphyrios nicht ohne
einen feinen, aber spürbaren Bruch. Auf der einen Seite

hat er die Seelenlehre auf eine Abstraktion hin entwickelt,
die ohne gleichen ist — davon soll zunächst die Rede sein.

Auf der anderen Seite hat er gezögert, im praktischen
Bereich die Folgerungen aus der theoretisch bewiesenene
dbtdGeia der Seele zu ziehen; er hat eine weitgespannte
Erlösungslehre entwickelt, in welcher der Seele der Weg
gewiesen wurde, wie sie aus den Verstrickungen der Materie
zu ihrer Eigentlichkeit zurückkehren kann und soll. Von
diesem praktischen Aspekt der Seelenlehre des Porphyrios
soll im zweiten Teil des Referats die Rede sein.

II

Zunächst also soll von der Perfektion der Seelen-Lehre
im Theoretischen gesprochen werden.

Porphyrios' Verdienst besteht keineswegs nur in einer

Straffung des ohnehin bei den Vorgängern Angelegten;
sondern diese Straffung gelingt ihm, weil er ein Ordnungsprinzip

anwendet, das seinen Vorgängern ganz ersichtlich
nicht zur Verfügung stand. Dieses Ordnungsprinzip ist die
Einslehre.



DIE LEHRE VON DER SEELE

Von dieser Einslehre würde man gewiss nur einen

vordergründigen Aspekt in den Blick bekommen, wenn man
sich darauf beschränken wollte, zu konstatieren, dass über
dem voü? etwas noch Höheres, etwas noch Abstrakteres
angeordnet wurde. Nicht die Übergipflung des voü? durch
eine noch höhere Stufe war das Entscheidende;
entscheidend war der im Methodischen neue Ansatz, dass fortan
alle metaphysischen und physikalischen Prozesse auf das

Schema Einheit — Vielheit zurückgeführt werden können.
Wohl hat Plotin, wohl hat Ammonios Sakkas entscheidende
Schritte auf diese neue Methode hin getan ; aber zur systematischen

Vollendung hat sie Porphyrios gebracht. Im Bereich
der Seelenlehre hat Iamblich bereits dies Prinzip verlassen;
er nahm eine Vielheit von Seelen an — zweifellos um den
kaum erträglichen Paradoxa der porphyrischen Seelenlehre

zu entgehen. Dadurch rückt Porphyrios in dem Bereich, den

wir hier untersuchen, in eine ganz extreme Stellung. Dank
ihr gewinnt der moderne Forscher das Recht, auch Zeugnisse,
die durch den Namen des Porphyrios nicht eigens gesichert
sind, für Porphyrios auszuwerten, sofern sie die typischen
Kennzeichen seiner extremistischen Seelenlehre tragen. So

wird es erlaubt sein, den durch seine Anwendbarkeit vielfach
bewährten Theiler'schen Arbeitssatz 1 durch diese Fussnote

zu erweitern.
Als erstes möchte ich nun versuchen, die plotinisch-

porphyrische Prinzip zu formulieren. Für den jetzigen
Zweck möchte ich empfehlen, sich die Pyramide der Werte
nicht statisch vorzustellen; sie muss als ein System von
Bewegungen verstanden werden. Humanistische Neu-
platoniker haben in der Vorstellung der Emanation die
notwendige Vorstellungs-Hilfe gefunden; damit freilich wird
man Plotin nicht gerecht, der dies Wort nur mit grössten
Kautelen, im Grunde mit innerem Widerstand verwendet.

1 Formuliert von W. Theiler, Porphyrios und Augustin, S. 4.



172 HEINRICH DÖRRIE

Vielmehr scheint es so, als ob jenes Prinzip, auf dessen

Formulierung viel ankommt, von den Neuplatonikern
selbst noch garnicht mit einem Terminus belegt worden sei.

Das ist kein Wunder, denn üblicherweise formuliert ein
Forscher erst seine Ergebnisse, dann reflektiert er über seine

Methode.
Wohl aber werden die Endpunkte jener ständig

stattfindenden metaphysischen und physikalischen xtvyjasip deutlich

bezeichnet. Sofern die Bewegung so stattfindet, dass

keine Wertminderung des Bewegten eintritt, lauten die

wohlbekannten Termini TtpöoSop und sTuciTpocpY).

Nur eine Hypostase, die das Prädikat xitsia. ÜTuocTaui«;

verdient, vermag sich in dieser, ihren Seinswert nicht
herabsetzenden Bewegung zu befinden; das gilt im strengen
Sinne nur vom vou?, der sich in der -pooSop zur Wirksamkeit
entfaltet, in der bucrrpocpY) auf sein Eins-Sein zurückzieht.
Porphyrios' ätpopptal 7tpop toc vo7)-ra dürfen als hinreichendes

Zeugnis dafür dienen, das er diese plotinische Vorstellung
vollauf teilte ; seine eigentlichen Schriften zur Metaphysik
sind ja leider verloren.

Das andere Begriffspaar lautet svwaip und ptsptaptop. Beide

Begriffspaare haben miteinander gemeinsam, dass sie die

Entfaltung des Einen zum Vielen, oder umgekehrt, die
Heimkehr des Zerteilten zur Einheit bezeichnen. Aber die

Begriffe £vcomc, und ptepiffpiop sind in hohem Masse wertende

Begriffe ; wollte man die Defizienz, den Sündenfall mit einem
neuplatonischen Terminus bezeichnen, so müsste man
pispi.a-ii.6p dafür sagen l.

Die Bewegung nun, oder besser der Bezug auf einen
dieser Endpunkte Svwcnp oder ptspi.c7fi.6p wird üblicherweise
mit S7n.crrphpea9a!. bezeichnet; namentlich in den Sententiae

1 Bezeichnend dafür ist Porphyrios' Bericht, Plotin habe seinen ältesten
Schüler statt Amelios gern Amerios genannt: Aus seinem Namen sollte
nicht die apiXaa, sondern die äpepei« herausgehört werden ; vgl. Porphyrios
Vit. Plot. 7, 3.



DIE LEHRE VON DER SEELE 173

ist Porphyrios sehr daran gelegen, diesen Terminus
einzuführen und gebräuchlich zu machen. Da das e7n,arp£<psa6ai in
beide Richtungen weist, ist es dem Werte nach ambivalent
— es ist werthaft, wenn es emporführt, es ist wertwidrig,
wenn es zur Zerteilung und Unvernunft führt (vgl. Plot.
Enn. V 1, 1). Vollkommene Hypostasen vermögen nur über
sich hinauf zu weisen — so Sent. 13. Unvollkommenheit ist
bereits darin begründet, dass ein Wesen sich auf das ihm
an Seins-Wert Nachstehende bezieht. Es ist nicht unnütz, sich
klar zu machen, in wie scharfen Gegensatz sich Porphyrios
mit diesem Axiom zur christlichen Erlösungslehre setzt:
Hiernach kann ein göttliches Wesen nicht daran mitwirken,
das ihm Untergeordnete zu sich emporzuheben, oder gar
zu erlösen ; es kann nur, wenn es eine solche Beziehung
eingeht, selbst erniedrigt und entwertet werden. Ferner

gilt es im Blick zu behalten, dass diese Axiomatik vermutlich
ganz bewusst das expliziert, was in der Metaphysik des

Aristoteles, A 9 angelegt ist: Auch dort kann sich ja der
vollkommene voü? keinem Denkobjekt zuwenden, das ihm
inferior ist — er würde dadurch an Seinswert einbüssen —
o oüSe Oeiiu; scm voyjna'. fügt Albinos der Reproduktion dieses

Gedankenganges hinzu. Stets ist der Piatonismus bei dieser

Konzeption die via eminentiae gegangen. — Endlich erheischt
die Betrachtung des s7uaTpecpscj0at. eine dritte Bemerkung :

Durch das E-nrxpEcpsaOa'. erfährt das Wesen, das sich dieser

Bewegung hingibt, eine WertVeränderung — zum Guten
oder zum Schlechten. Damit nimmt der Begriff sjuaxpscpeiHai

viel von dem auf, was üblicherweise mit öjioioüaGai bezeichnet
wird. Stärker als öpioioüoflai unterstreicht ETUtfrpsipscrOai

die willentliche Bezüglichkeit; aber die beiden Verben
gleichen sich in der Nuance, dass sie deutlich die
Wertveränderung bezeichnen.

Das porphyrische Axiom nun besteht darin, dass die
Fülle der metaphysischen und der physikalischen Vorgänge
auf diese zwei Schemata reduziert werden kann und reduziert



174 HEINRICH DÖRRIE

werden muss : Alles ist entweder werthaft oder wertwidrig,
je nach dem ob es zur Ivokxk; oder zum uspiqioc; hinführt;
dies wahrhaft geschlossene System kennt keine dStacpopa

mehr. Keine Handlung, keine Erkenntnis, keine Forschung
hat ihr Ziel in sich selbst; jede ist in die werthaften oder

wertwidrigen Bewegungsabläufe einbezogen. Denn jede

evspyeia ist auf das über ihr liegende äyaöov gerichtet;
jede Suvapn? trägt den Makel an sich, dass sie diesem
unveränderlichen dyaQov nicht unabänderlich und bruchlos
zustrebt.

Das, was von nun an knapp die Einslehre genannt
werden soll, schliesst also das Postulat in sich, dass in
allem und jedem die Entfaltung des Einen zum Vielen, oder

umgekehrt die Einung des Vielen vor sich geht, dass alle

Erkenntnis und aller Dienst an der Wahrheit darin zu
bestehen hat, diesen grundlegenden, ontologisch allein
relevanten Vorgang sichtbar zu machen. Im Grunde ist jede
Sprache ein kolossaler (iepicr(i6<;. Der riesige Wortschatz
steht uns Menschen im Grunde darum zur Verfügung, dass

wir durch jeden diskursiv formulierten Satz in uns selbst,
oder im Partner, eine punktuelle Evidenz erzeugen. Jede
andere Verwendung der Sprache ist wertwidrig — sowohl
wenn mit ihrer Hilfe inkohaerentes Faktenwissen
aufgehäuft wird, wie auch ganz besonders, wenn mit sprachlichen

Mitteln Emotionen, also tox0y] erzeugt werden. Dies
kleine Beispiel mag zeigen, zu welchem Simplismus diese

Einslehre führen konnte.

III

Wenn diese Eins-Lehre konsequent auf die Seele

angewendet wurde, so ergaben sich eine Reihe von bemerkenswerten

Paradoxa.



DIE LEHRE VON DER SEELE 175

Auf der einen Seite ist das Wesen der Seele als AXeia

o-ocr-aai? dogmatisch unantastbar festgelegt. Piatons Timaios

weist ihr hohen metaphysischen Rang zu ; sie ist durch den

vou? ins Leben gerufen und spiegelt ihn wider. Freilich
ist die Seele im Verhältnis zum Vielen und zum Vielfach-
Werden um eine deutlich bezeichnete Stufe unter dem
voü? angesetzt. Noch Plotin hatte die Seele mit der Formel
lv y.al —o/./.d als ein Wesen bezeichnet, in welchem Eines
und Vieles eine — wie immer geartete — Verbindung
eingehen — wogegen der vou?, als sv 710XXa bezeichnet, als

ein Eines gekennzeichnet ist, in welchem die Möglichkeit
des Vieles-Werdens einen Aspekt bildet.

Es ist sehr die Frage, ob Porphyrios diese Formulierung
akzeptiert hätte; in den erhaltenen Resten verwendet er sie

nicht. Denn auf die Frage, was das Eigentliche an der Seele

ist, durfte nur die Antwort gegeben werden : ev Eines.
Denn darin besteht ihr ontologischer Wert. Wer nur mit
•rcoXXd1 geantwortet hätte, hätte damit auf die mögliche Entartung

der Seele hingewiesen. Und darauf hätte er von
Porphyrios bestimmt die Belehrung empfangen, dass ein Wesen
wohl von den ihm innewohnenden äpsroa her, aber nicht
von seinem Verfall oder von seinem Missbrauch her
definiert werden kann.

Mit bemerkenswertem Eifer hat Porphyrios den Charakter
der Seele als tsXsioc ü-oc-racac verteidigt. Das musste er a) von
der Tradition her, b) von seiner Einslehre her tun. Die
Seele muss ein vollkommenes Wesen sein, denn sie lenkt

1 In leider verlorenem Zusammenhang ist Porphyrios auf die Frage
eingegangen, inwiefern die Seele Vieles ist; die Untersuchung gehört zur
Erklärung von Tim. 35b, wo von der harmonischen Mischung der Seele die
Rede ist. In fast feindlichem Referat macht Proklos In Tim. II 214, 4 - 215, 5

D. den Porphyrios zum Urheber einer geradezu häretisch anmutenden
Vielheitslehre. Sicher zu Unrecht: Jenes Referat hat nicht zuzudecken
vermocht, dass Porphyrios die Seele xaxa -rijv äpiaTqv apjrovfav erschaffen sein
liess. Die beste cippiovia ist aber zweifellos die Svcooi?.



176 HEINRICH DÖRRIE

die Welt, und die Welt — ausdrücklich von Piaton als

vollkommen bezeichnet — wäre unvollkommen, wenn eine
unvollkommene Weltseele sie lenkte. Mit Entschiedenheit
haben sich die Platoniker aller Zeiten gegen die Versuche
Plutarchs und Attikos', das Unvollkommene in der Welt
durch die Wirkung einer bösen Weltseele zu erklären, zur
Wehr gesetzt.

Wenn aber die Weltseele vollkommen ist, dann ist es

auch die Seele des Menschen — wenigstens das Eigentliche
in und an dieser. Denn die Seele des Menschen ist
substantiell mit der Weltseele identisch ; sie ist keineswegs von
dieser abgekapselt oder losgerissen. Sondern es findet im
lebenden Menschen eine dauernde und ununterbrochene
Anwesenheit (vapoualx) der Weltseele statt. So radikal hat
das kein Platoniker vor Porphyrios formuliert. Wohl war
man stets bemüht, eine Vorstellung zu gewinnen, wie denn die
Seele des Menschen mit der Gesamtseele in Verbindung
steht; die Mythen Plutarchs enthalten oft ganz seltsame

VorStellungsbehelfe, durch die dieser stets angenommene
Zusammenhang vorstellbar gemacht werden soll.

Albinos an der oben schon berührten Stelle verzichtet auf
Versuche, wie Plutarch sie anstellt, eine Beziehung der
Seele zur sie hervorbringenden Hypostase anschaulich

zu machen; er begnügt sich damit, die platonische Diktion
von der Ähnlichkeit — op.ot.ov — zu wiederholen. Interessanter

Weise ist auch Porphyrios sehr wohl in der Lage, in
langen Texten wie ein Mittelplatoniker zu sprechen. Das

von Albinos vorgetragene Dogma von der opoioTY]? hat

Porphyrios in der polemischen, gegen Boethos gerichteten
Schrift, Euseb Praep. ev. XI, 28, breit ausgesponnen. Hier,
wo es nur um die polemische Zurückweisung aristotelischer

Vorstellungen geht, war offenbar nicht der Ort, das Neue

vorzutragen. Hier genügte es dem Porphyrios, den peripate-
tischen Angriff mit den konventionellen Waffen der
Schulpolemik zurückzuweisen. Man darf den Porphyrios gewiss



DIE LEHRE VON DER SEELE 177

nicht wegen mangelnder Kongruenz1 seiner Aussagen hierzu

anklagen; was die herkömmliche Dogmatik bot, war ja an
sich in diesem Fall wohl zu gebrauchen, und Porphyrios
hat gewiss kein sacrificium intellectus begangen, wenn er in der
Polemik gegen Boethos nicht, wie sonst gern, als der

strenge Extremist auftritt. Gewiss steigert er das öfioiov fast
katachrestisch zum ojichotcctov. Der in Porphyrios'
Gedankengänge eingeweihte Leser weiss indes, dass jenes oyoioTa-ov
für eine von Porphyrios im Grunde gemeinte Identität steht.

Diese Identität hat Porphyrios in den Su[r[uxTa £*)Ty)[i<xTa,

aus denen Nemesios v. Emesa das für diese Fragestellung
entscheidende Textstück in leichter Verkürzung erhalten

hat, mit aller Entschiedenheit betont. Danach ist die Seele

ohne Einschränkung voy]tt) oixna. Das ist eine Bestimmung,
die seit Xenokrates in der Definition von der Seele verankert

ist; auch Albinos wiederholt sie. Aber erst Porphyrios hat
Ernst gemacht mit den freilich radikalen Folgerungen, die
sich bei strenger Anwendung dieser Bestimmung ergeben2.

Dann nämlich ist das, was vulgo als Äusserung des

Seelischen angesehen wird, garnicht der Seele selbst
zuzurechnen. Das oft wiederholte, von Aristoteles begründete
Schema der Suva^a? verlor nun Wert und Sinn;
als physiologisch wahrnehmbare Äusserungen des Seelischen
hatte Aristoteles aufgezählt3 das Vegetative, die

Ortsbewegung, die Sinneswahrnehmungen, die kombinatorischen
Fähigkeiten, endlich die diskursive Erkenntnis — alles das

1 Diesen Vorwurf erhob als erster Iamblich in seinem Werk Über die Seele, bei
Stobaios Eel I 49 ; I 365, 18.
2 Iamblich a.O. formuliert dies porphyrische Dogma in wünschbarer Knappheit

xoctoc Srj TauT7]v TTjv 86%av von xal ÖEoyj, xai tcov xpecrrövcov yevtov ouSev

rj StevfjVoyy xara ys ttjv oXyv oüaiav.
3 Aristoteles, De an. B 2, 413^ 12. Schon Iamblich, bei Stob. I 369, 20
wies darauf hin, bereits Plotin habe die so bezeichneten Sovilen; vom Wesen
der Seele getrennt; vgl. Enn. IV 3, 18. Nur war es Porphyrios, der
kompromisslos die Folgerungen daraus zog.



i7B HEINRICH DÖRRIE

ordnet Porphyrios nicht mehr der Seele an sich zu, sondern

nur ihrem Unterbau, dem ^uyyxöv oyrjua. Einzig das, was
Aristoteles als den voü<; 8ecop7)Tix6<; bezeichnet hatte, dessen

Herabkunft und dessen Hereinwirken er unerklärt Hess,

— einzig das erkannte Porphyrios als das EigentHche der
Seele an. Dies transzendente Wesen — dcffcogoc-ro? oüHa —
übt allein durch seine Anwesenheit unbestrittene Herrschaft
aus ; solange es freiwillig einem Körper beiwohnt, lebt
dieser. Als intelligibles Wesen ist mithin die Seele keiner
Änderung und keiner Schwächung fähig. Insbesondere kann
ihre Haupt-Eigenschaft, vot)ty| und Xoyw«) zu sein, weder
abhanden kommen, noch ins Gegenteil verkehrt werden.
Diese dogmatisch nun fest geprägte Lehr-Entscheidung
machte es nötig, die Lehre von der Seelenwanderung zu
berichtigen. Galt dieses porphyrische Dogma, so war die

Vorstellung nicht mehr zu akzeptieren, dass ein Mensch
als vernunftloses Tier wiedergeboren werden könne.

IV

Leider ist an den erhaltenen Zeugnissen kaum
darzustellen, wie Porphyrios nun die viel erörterte Frage ttoOsv

•ra y.axa löste. Übhcherweise machte man die aXoyo?

für alles Fehlverhalten verantworthch — das war eine Lehre,
die sowohl auf Piaton wie auf der Stoa aufbaute. BHckt man
auf das Seelengleichnis im Phaidros, so wird der Sturz der
Seele durch das böse der beiden Pferde verursacht, wobei frei-
Hch die Schwäche des Lenkers mitspielt, da er sich aus der
Bahn bringen lässt; bhckt man auf die Stoa, so wird man
an das Dogma erinnert, dass jede fehlhafte Tat auf einen
fehlhafte Entscheidung des Logos zurückgeht, auf ein
äp.dpTTjfia, also auf aXoyia.

An mehreren weit auseinanderhegenden Stellen macht

Porphyrios für die (widernatürhchen) Bindungen, welche die
Seele eingeht, ihre crystn? zum Körper verantworthch. Die



DIE LEHRE VON DER SEELE *79

eine Bezugsstelle ist das Referat bei Nemesios von Emesa,
De nat. hom. 3 ; 139, 5 Matthaei; die andere ist enthalten in
dem Fragment Ilepl tg>v tyj? <|'uX% Suvapiecov, bei Stobaios

I 354, 12 Wachsm. An der letzteren Stelle ist klar davon die
Rede, dass man sich die Seele doppelt vorstellen müsse

TYjv te xa0' eocuT7]v xal tyjv xaxa aykaw.

Möglicherweise ist Iamblichs viel beachteter Vorwurf,
Porphyrios befinde sich im Zwiespalt über das Wesen der
Seele, und er vertrete einander widersprechende Thesen — so
bei Stob. I 365, 17 W. — von hier aus zu verstehen. Tatsächlich

projiziert Porphyrios annähernd den Unterschied, den
Frühere zwischen Xoyixi] uncl aXoyo? machten,
auf das Gegensatzpaar Seele an und für sich (dann ist sie

identisch mit dem voü?) und Seele xaxa aystnv. Die letztere
ist die gefährdete; sie ist auf dem Wege zum pispiqios.
Denn sie lässt Teile aus sich hervorgehen — und so anfechtbar

allen Piatonikern, auch Porphyrios, der genuin
platonische Ausdruck von den Seelenteilen war — in diesem

Zusammenhang konstatiert Porphyrios, Piaton habe recht

getan, Teile an der Seele zu unterscheiden. Denn dadurch
habe er bewiesen, wie notwendig die äpexal seien: Mit
ihrer Hilfe findet die Seele aus ihrer Teilbarkeit zur evoxrn;

zurück. Der seltsame Bruch, den ich bezeichnen möchte,
wird nicht nur deutlich, wenn man verschiedene Schriften
des Porphyrios betrachtet; er verläuft mitten durch die
Sententiae. Dort heisst es 33, 5 p. 27, 16 ganz im Sinne der
Einslehre ...ei T\>yoi... -apov oXov to aSiacTTaxov... —avxl t£>

Öyxco xal toxvtI tö 7rXY)0et, Ttapecrav... oiQ ev api0p.cp — das ist
ein eindeutiges Zeugnis für die konsequente Anwendung
des Axioms von der axaOsta der Seele.

Scharf kontrastiert dazu eine kurz vorher aufgezeichnete
Senten^: 29 ; p. 13, 9 ff. M.: ex 8s t% xpö? tö acopa TCpoarox-

0eta?... evaxopiopyvuTat. Tiino? ty]<; <pavxaaia? zi<; tb xvsöp.a xal
oütgx; scpsXxexai to e'lScoXov ev 'AlSoo 8e Xsysxai, otl x% äetSoü?

(ptiaeco? exiiy/avs to 7rveöfia xal <TxoTsiv9j<;.



i8o HEINRICH DÖRRIE

Das Spiel mit der Etymologie soll zu einer
Art Sinngebung der Proportion führen: Was für den

Körper Erdoberfläche ist, ist für die Seele Hades; es ist das

eine neue Variante in dem Spiel, die verschiedenen
Naturbereiche mit einander zu vertauschen.

Die Folgen jenes Eingehens der Seele in die cyiaic, zur
Körperwelt werden in der Sent. 30, 2 ; p. 16, 3 ff.
geschildert1. Nicht überhört werden darf der Ausdruck 7rpo<;

izoKka. pE7TSLv, d.h. diese Attitude führt zum [lepiaiioc,; zweitens
ist bezeichnend die Wendung xaxo£ yj 0X7 — denn die
Materie bewirkt zum Schaden der Seele ein wertwidriges
s7rt,aTpspecj0Gu. Ja, die Materie bewirkt endlich die schrecklichste

Perversion : sie erweckt gar eine Liebe der Seele :

qnXsiv Taüxa noieZ tüv Tipö auxcov aTcocrTpatpevTa.

Die Materie wirkt also wie eine -ttoow], die einen epcoptsvoi;,

der das eigentlich garnicht will, an sich zieht; die gestern
diskutierte Nemesios-Stelle (s. S. 159) enthält nach meiner
Vermutung eine Variation dieses toto?.

V.

Hier ist nun Bruch, der Porphyrios' Seelenlehre durchzieht,

offenkundig. Denn es kann im Grunde nicht erklärt
werden, was eigentlich die Seele veranlasst, ihre Eigentlichkeit

— to xa0'eauTr)v — zu verlassen und sich in die ihr so

gefährliche vyßmc, zu begeben. Eine äXoyla der Seele, die
sie dazu führen könnte, hat Porphyrios stets geleugnet;
so blieb als Zuflucht der Hinweis auf <p<W<; xal aXoyoc (for/)

(vgl. Iamblich bei Stob. I 375, 17 W.)
So scharf sonst Porphyrios dem Dualismus von Plutarch

und Attikos widersprach — in diesem Fall konnte er kaum
anders, als die Materie oder das 7rpo<; tl zum Widerpart

1 Der entscheidende Satz lautet: ev 8e tcu<; (xspicrraft; UTroaxaaecn... xal 7rpöi;

•nroXXcfc p^Tteiv Suvafxsvai? £veaxt, xal izpoc, yevvTjfxaxa erciaxp^cpetv...



DIE LEHRE VON DER SEELE l8l

von vou? und Seele zu machen. Die hierfür bedeutsame

Senten% Nr. 30 (15, 12 ff. ed. Mommert) drückt das sehr

klar aus : xwv p.ev oXcov xal reXstcov uTcocrraaewv oüSepia npog

to socut% ysvvy)(jloc k-Ksazpcmrxi. Die Materie vermag eine Art
Verführung auszuüben, derart dass die Seele sich dem
Materiellen zuwendet, obwohl sie sich doch dem Göttlichen
zuwenden soll und kann. In einer im Piatonismus singu-
lären Weise ist damit eine von Poseidonios formulierte
Lehre angewendet. Danach ist die Materie eben doch nicht
qualitätslos und inaktiv, sondern sie übt eine Anziehungskraft

aus. Obgleich das Gute ohne Gegensatz ist, — wie
Plotin und Porphyrios immer wieder formulierten — ist im
Bereich des Seelischen diese Anziehung durchaus zu fürchten.

An anderer Stelle hat Porphyrios 1 den Vergleich
gebraucht, Körper und Seele verhielten sich zu einander wie
ein Liebespaar. Damit ist zugleich die Flüchtigkeit und
die Freiwilligkeit der Verbindung bezeichnet, an der

Porphyrios viel liegt, zugleich aber auch das im Grunde
Illegitime. Denn durch diese Verbindung wird die Seele

aus ihrer Eigentlichkeit herausgelockt ; unter der
Einwirkung dieser Anziehung, die das Körperliche ausübt,
erleidet sie eine Verfremdung.

Gewiss — altpythagoreische Gedanken werden damit
wieder aufgenommen — die Assonanz oLya - cr^j-x. steht

dahinter; an Piaton darf erinnert werden : Es geschieht
der Seele ja nicht zu ihrem Heil, sondern zu ihrem Unheil,
dass sie in die Körperwelt eingeht. Im Anschluss an den
Phaidros 247b e-l ttjv yyjv pexrcov hat Porphyrios den Terminus
gebildet yj -poc; ysveatv porcfj. Damit bezeichnet er den
unheilvollen Entstehungswillen der zuvor freien Seele. Bald
meint man Gedanken der Buddhisten, bald meint man
Gedanken Schopenhauers anklingen zu hören, wenn in so

strenger, weltfeindlicher Weise die sündige Lust der Seele,

1 Bei Nemesios v. Emesa, De nat. hom. III, 135, 9 Matthaei.



i8z HEINRICH DÖRRIE

in die Körperlichkeit zu drängen, getadelt wird. Porphyrios
entwirft Deabst. i, 33/34 ein farbiges Bild aller Verführungen
— in allen Einzelheiten eine Variation der kynisch-stoischen
Klagen darüber, wie die 7ia0v) in den Menschen wachgehalten

und grossgezogen werden. Porphyrios freilich
fügt einen Klagepunkt hinzu, den man zuvor vergeblich
sucht: Die vielfach getadelte äxoXocHa rührt her ex

£7ußX£^scoi; —73c; T.poQ tö 0?)Xu. — De abst. 1, 33 Ende. Alle
Affekt-Erregung, alle Produktion sexueller Reize trägt
dazu bei, die Seele tiefer in den Kot der Körperlichkeit
herabzudrücken. Seltsam kontrastiert damit das oft wiederholte

Postulat von der Freiheit der Seele, die sich, wann sie

nur will, vom Körper lösen kann.
Hier offenbar — und nicht in den zuvor berührten

terminologischen Fragen — liegt die Inkonsequenz des

Porphyrios. Theoretische Erörterungen haben ihn zu dem
souverän vorgetragenen Nachweis geführt, dass die Seele

auch im Strudel der Körperlichkeit nichts erleidet; nichts
kann sie um ihr Eigentliches bringen. Aber sowie Porphyrios
auf die erlebte Praxis blickt, führt die offenbar reich gewonnene

Erfahrung zu dem Schluss, dass die Seele, wenn sie

erst einmal den Verlockungen des Diesseits unterliegt, von
ihrer Freiheit keinen Gebrauch mehr macht.

Offenbar hat Porphyrios in der lebhaften Angst gelebt, die

so radikal formulierte Theorie von der dordOsia der Seele

könne nicht stimmen. Ohne diese Theorie preiszugeben,
hat er ihr einen Entwurf angefügt, wie denn die Seele den

Gefahren, die sie eben doch bedrohen, entgehen kann.

Porphyrios ist der Schöpfer einer Erlösungslehre, ja einer

Erlösungswissenschaft geworden.
Das ist darum bemerkenswert, weil ja im Übrigen der

Piatonismus kaum Ansätze zeigt, zur praktischen Philosophie
zu werden. Im Allgemeinen missioniert der Piatonismus
nicht — denn die Erkenntnis der von Piaton formulierten
Wahrheit ist ja doch nur wenigen vorbehalten. Gewiss



DIE LEHRE VON DER SEELE 18 3

waren schon immer einige Grundregeln formuliert, die
namentlich der Anfänger beobachten sollte, damit er die

für philosophische Kenntnis notwendige Reinheit (xocOapai?)

besitzt.
Wie so oft hat Porphyrios aus derartigen pythagoreischplatonischen

Ausgangspunkten ein System gebildet. Dabei
ist fast bezeichnend, dass wir von diesem System bei

griechischen Autoren kaum etwas hören — dieser Aspekt
porphyrischer Seelenführung ist von den Lateinern, namentlich

von Ambrosius und von Augustin fruchtbar gemacht
worden. Augustin schöpft reichlich aus einer Schrift des

Porphyrios, die er als De regressu animae zitiert. Wohl wissen
wir aus Zeugnissen etwa Iamblichs, welches Interesse man
den xaTocyoya lvspyy)(x«T« entgegenbrachte : jenen Kräften
also, die die Seele aus ihrem Vaterland ins Irdische
hinabziehen. Porphyrios hat demgegenüber in offenbar breiter
Systematik untersucht, wie dem gegenüber die svepysia der
Seele zur Heimkehr in eben dies Vaterland tendiert. In kaum
widerlegbarer Weise hat W. Theiler vor 22 Jahren
nachgewiesen, dass die grundsätzliche Schematik dieser

Aufstiegs- oder Erlösungslehre nicht nur in den Zitaten
Augustins in De civitate Dei, sondern ebenso sehr in De
vera religione, ja sogar in den Confessiones zu Tage liegt.

Vielleicht hat Porphyrios diese Gedanken mehrfach

formuliert; auf jeden Fall darf man die Schrift Ilspl toü

yvw0t cjauxov als einen der Orte ansehen, an denen Porphyrios
seine Erlösungslehre vortrug ; in der Festschrift für Th.
Klauser habe ich den Nachweis versucht, dass die fünffache

Stufung, in welcher nach Ambrosius, De Isaac vel anima,
die Erlösung der suchenden Seele verlaufen soll, die fünf
Stufen des Mysteriums nachbildet, durch welche Porphyrios
seine Nachfolger zur Vollendung zu erheben sucht. Gewiss
bleibt es hypothetisch, ob Ambrosius wirklich aus der
Schrift Ilspl toü yvw0i craurov schöpfte; dass Porphyrios
sein Gewährsmann war, darf als sicher gelten. Die knappen,



HEINRICH DÖRRIE

authentischen Zeugnisse aus der Schrift IIspl toü yvwöi ov.u-rov,

die Stobaios erhalten hat, erheben auf jeden Fall zur Sicherheit,

dass sich in dieser Schrift des Porphyrios seine Theorie
und seine Praxis zur Seelenlehre eng berührten:

Mit dem Imperativ yvwOi ctocutov hat der Gott zu Delphi
eine erlösende Offenbarung ausgesprochen. Die Laien
und die Unbelehrbaren, die cmeßsI?, verstehen das nicht;
die Weisen freilich haben es zu allen Zeiten verstanden :

« Erkenne dich selbst» fordert nichts anderes, als das eigene
Wesen auf das Eigentliche hin zu ergründen. Das Eigentliche
am Menschen aber ist seine Seele, und das Eigentliche
an dieser ist der voü?. Wer also den Befehl des Gottes

erfüllt, begibt sich automatisch auf den Weg porphyrischer
Erlösung.

Und diese Erlösung ist nichts anderes als die von
Porphyrios immer wieder geforderte, empfohlene und gepriesene

<7coT7]pioc. Diese ist für Porphyrios nicht — wie vermutlich
für Plotin — eine ab und an erlebte unio mystica. Diese kann

nur dem zu Teil werden, welcher allen fiepiaptoi; hinter
sich lässt, und welcher die nötige xdöaptjt,? gewinnt, weil
er die vielfältige Zerstreutheit in dieser Welt überwindet.
Porphyrios weiss zu berichten, dass Plotin allein in den
sechs Jahren, da Porphyrios als sein Schüler um ihn war,
die mystische Einung viermal erlebte ; Porphyrios, der dies
als 68-jähriger niederschreibt, hat selbst das Erlebnis der

Einung in der mehr als zehnfach längeren Zeit nur einmal
gehabt *. Ganz zweifellos unterstreicht damit Porphyrios,
welchen Abstand er trotz allen Bemühens von seinem Meister
hat.

Was dieser — ohne viel dazu zu tun — wie ein Geschenk
erlebte, ist für Porphyrios eine Aufgabe, die zu erfüllen

1 So in der Vit.Plot. 23, 12. Die überzeugend richtige Deutung dieser
lange missverstandenen Stelle hat Richard Harder vor acht Jahren in diesem
Saale vorgetragen. S. Entretiens Hardt V, S. 325-339.



DIE LEHRE VON DER SEELE 185

er alle Kraft aufbietet. Wahrscheinlich sind jene Schriften

zur Erlösungslehre nur in zweiter Linie als Hilfe für andere
Menschen gedacht — wahrscheinlich hat Porphyrios sich
damit selbst den wichtigsten Dienst geleistet. Die erhaltenen
Reste jener Schrift oder Schriften bezeugen deutlich, wie
jene Erlösungslehre beschaffen war. Wer sich dem Leitfaden
des Porphyrios anvertraut, muss sozusagen täglich und
stündlich dem iiepiaiiöc, der ihn bedroht, entsagen; es

genügt nicht, etwa den Zustand des Weisen zu erreichen,
wie ihn die Stoa forderte; man kann da nicht den Stand
eines electus erreichen, der nach manichaeischer Meinung
den Gefahren des Diesseits für ständig entrückt ist. Sondern
nach Porphyrios befindet man sich in ständiger npoy.o-nrt].

Stets aufs Neue muss das glücklich Erreichte verteidigt
werden; Stillstand, Ausruhen im Erreichten wäre schon
Rückschritt. Die entscheidenden Vorstellungen sind dabei,
dass eine votjtt) oöcna sich nur dem jeweils Höheren
zuwenden darf, und dass ein Wesen — wie z.B. der Mensch

— der die Fähigkeit zu solcher emcrrpocpf) hat 1 sie auch

praktizieren muss. Das Odiose an aller SiSvapu? ist ja der
Umstand, dass sie intermittieren, also sich selbst aufheben
kann. Es bedarf wohl keines weiteren Wortes, warum dieser

Aspekt porphyrischer Seelenlehre bei den Kirchenlehrern
des lateinischen Westens auf fruchtbaren Boden fiel. Ein
solches Heraustreten aus der Theorie einer als statisch

angesehenen Werte-Pyramide war im Piatonismus singulär.
Mit anderen Worten, Porphyrios hat das Problem der

Versuchung gesehen. Wenn in seiner Seelenlehre ein Bruch
klafft, dann darin, dass er diesem Problem mit den rationalen
Mitteln des Piatonismus — obgleich er diese reichlich aufbot
— nicht bewältigt hat. Der eine, theoretische Weg zur
Bewältigung war, es zu leugnen. Wer die Transzendenz
der Seele so hoch spannt, wie Porphyrios, muss ja eigentlich

1 Porphyrios, Sent. 30 ; 15, 12 ff. ed. Mommert.



186 HEINRICH DÖRRIE

leugnen, dass von der Materie und von der Körperlichkeit
her Gefahren drohen. An die Seele an und für sich reichen
diese Gefährdungen nicht heran; diese ist als votjtt) ouHa

von allem tocGo?, ja auch von aller Passivität frei; xpa-rei,
otXk' oü xpaTstToa xpsnec äXX' oü xpiizsttu — so lautet
die herkömmliche, von Porphyrios wieder aufgenommene
Formel.

Aber dann lauert da doch die Gefahr des illegitimen
e-iG-peysaOai. Die gleiche Schwäche, welche die Seele in die

Körperlichkeit zieht, veranlasst die Seele auch während
des irdischen Lebens, die ihr aufgegebene Haltung des

s7uaTpecpea0ou zu depravieren : Wenn sich die Hinneigung
der Seele einem unter ihr stehenden Objekt zuwendet, so
zieht dies die Seele hinab. Flier unterliegt Porphyrios der

Einwirkung oft zitierter platonischer xonoi — namentlich
auf Tim. j~jc ist zu verweisen; das dort Gemeinte hat
Aineias von Gaza, Theophr. p. 12 Boiss. in die Kurzform
gefasst (1> yow wpioicoGr), xaxa toöto cpepsTou. Aineias an dieser
Stelle macht es dem Porphyrios zum bitteren Vorwurf, dass

er dieser altplatonischen Weisheit abgesagt habe — denn

vordergründig-rational hatte Porphyrios ja die Möglichkeit
bestritten, dass die Seele zum Tierischen, zum aXoyov hin
entarten könne. Aineias, der nur die eine Seite der

porphyrischen Äusserungen sah, ahnte nicht, in wie hohem
Masse dieser in Wahrheit der altüberkommenen Wertung
des öscdpeLv Rechnung getragen hatte.

Gewiss ist der Habitus einer paraenetischen Schrift
anders als der eines £r)TY)p.a aus dem Bereiche der Metaphysik.
Man darf aber die auffällige Diskrepanz, die zwischen den
theoretisch erarbeiteten Begriffsbestimmungen und den
kathartisch-asketischen Forderungen klafft, nicht nur aus
der Diskrepanz zweier Genera erklären wollen. In dieser

Diskrepanz wird etwas von der Person des Porphyrios
sichtbar. So kühn der Theoretiker die Identität von Seele,

voüq und Einem behauptete — der Praktiker Porphyrios



DIE LEHRE VON DER SEELE 187

hat sich dem Gebäude dieser Hypothesen über das Wesen
der Seele nicht anvertraut; er hat sein Heil in strenger
Beobachtung kathartischer Vorschriften gesucht, die, wenn
der logisch ermittelte Weg versagen sollte, auf jeden Fall zur
crcoxTipta führen mussten. So gab er durch sein Beispiel dem
Zweifel Ausdruck, ob wirklich — was altes Dogma des

Piatonismus war — ~Koyia\x6<; und Siavoia ausreichen, um
die aciTTjpta zu erlangen. Dies noch nicht formulierte, aber

praktizierte Bedenken hat den nachmaligen Piatonismus tief
beeinflusst.



18 8 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Callahan : May I initiate the discussion of Professor Dörrie's

though-provoking paper with a brief question on one aspect of
the Neo-Platonic philosophy of the soul? One of the most

striking—and at the same time most fruitful—aspects of this

philosophy is surely the notion of the tension and even contradiction

that characterizes the soul because of its crucial position
in the universal scheme.

Indeed, there are many references in this paper to die

seelische Spannung in one form or another. Nowhere, I think, is this

notion better crystallized than in the formula applied by Plotinus

to the soul, Si.acjTV)[i.a dcStaaxaxov. I wonder how far this Plotinian
expression is reflected in the language of Porphyry.

M. Dörrie : Soviel ich sehe, vermeidet Porphyrios eine derart

paradoxe Aussage über die Seele. Das Prädikat dStdcrxaxov legt
er der Seele zweifellos bei, aber eine SirlaTxaic, — die ja ins

Quantitative hineinführen muss — hat Porphyrios von der Seele

an sich nicht ausgesagt.
M. Hadot: Je vous remercie, M. Dörrie, d'avoir si bien ddgage

les lignes mattresses des principes metaphysiques de Porphyre,
qui lui permettent, dans les Sententiae, de formuler les lois generates

de la procession des realites. Je trouve en particulier extra-
ordinairement interessant ce que vous avez dit de l'opposition
entre l'etat de l'äme qui reste « en soi» et l'etat de l'äme ä laquelle
s'ajoute la «relation». Cette opposition est tout ä fait parallele
ä l'opposition entre incoordination et coordination, telle qu'on
la trouve definie notamment dans le Commentaire sur le Parmenide

(folio XIV), dont j'ai parld dans notre precedente discussion. On
constate encore une fois combien Porphyre reste fiddle ä ses

principes fondamentaux. J'ai egalement ete trds interesse par les

allusions que vous avez faites k la psychologie personnelle de

Porphyre. Plotin connaissait lui aussi le probleme psychologique
qui surgit quand on cherche k concilier la vie quotidienne et la



DIE LEHRE VON DER SEELE 189

separation philosophique entre l'äme et le corps. II le resoud par
la «douceur», la patience envers le corps (Enn. I 2, 5, 5 sq. ;

I 2, 5, 21 sq.). U semble bien qu'il y ait sur ce point une grande
difference entre Plotin et Porphyre.

M. Dörrie : Diesen drei Gedankgängen möchte ich mit Dank
zustimmen. In der Tat sind analoge Spannungen bei Plotin
angelegt, aber dank seiner 7tp«6ry)s kommen sie nicht zu
krisenartigem Zusammenprall. Für Porphyrios dagegen war der

bedrohliche Ernst solcher Problematik weit stärker spürbar.
M. Walser: I must confess that I am rather alarmed about

Mr. Dörrie's idea to bring in psychology.
M. Was^ink: Ich möchte demgegenüber hervorheben, dass

man sich auf jeden Fall gestatten darf, die Existenz von Spannungen

zu konstatieren. In dem vorliegenden Falle sind, objektiv
gesprochen, Spannungen auf jeden Fall vorhanden, da Porphyrios'
Aussagen in einem so zentralen Punkte widersprüchlich sind.

Ausserdem zeigen die Anfangs-Kapitel von Acl Marcellam, dass

Porphyrios derartige Spannungen auch wirklich gekannt hat.

Hier liegt ja eine Aussage des Autors über sich selbst vor. Nach
meiner Meinung geht Herr Dörrie also in seinem Deutungsversuch

sicher nicht zu weit.
Wie wird nun Porphyrios der Timaiosstelle (31 a-b), wo es sich

um die Seele handelt, gerecht? Wo sich etwas mischt, müssen
doch mindestens zwei Bestandteile angenommen werden Ich
erinnere an Numenios, der zwei Seelen annimmt — eine gute
und eine böse, von denen in jedem Menschen ein Teil wohnt.

M. Dörrie: Die Frage hat die Platoniker seit Xenokrates
vexiert. Es scheint zwei Lösungs-Versuche zu geben : entweder,
man wertet die beiden Komponenten der Mischung, wie Numenios

es tut, und wie zuvor Plutarch und Attikos es taten, als gut
und böse ; oder man stellt — in grösserer Nähe zu Piatons

Wortlaut — die These auf, dass nur werthafte Bestandteile sich

bei der Erschaffung der Seele mischten. Da diese aber nicht der

Zeit nach vorgestellt wird, kann nach wie vor die Seele als

virtuelle Einheit betrachtet werden.



190 DISCUSSION

M. Was^ink: Was meinen Sie zu der vieldiskutierten Frage,
ob die Seele Teile hat? War das echte Meinung bestimmter
Platoniker — oder ist das früh eine « fa9on de parier » geworden

M. Dörrte: Offensichtlich Letzteres! Dass Aristoteles im
Buche Über die Seele nicht Teile, sondern Suvausi? der Seele

unterschied, war ein niemals bestrittener Fortschritt. Im
Ganzen hat der Piatonismus immer, die im gründe lästige
Tradition, von drei Teilen berichten zu müssen, überwinden
wollen. Ausdrücklich hat Longinos den Terminus Süvapn; an
Stelle von pepo? postuliert. Freilich hat dann Porphyrios eigens
Piatons pädagogisches Geschick gerühmt den (längst
missverständlichen) Ausdruck « Teile » verwandt zu haben, weil er damit

zur Überwindung eben dieses pspiupoi; habe auffordern wollen.

— Eine der kühnen Umwertungen platonischen Wortlautes, an
denen Porphyrios reich ist.

M. Pipin: Existe-t-il un rapport entre la mention de l'Hades
dans Sent. 29, et celle qu'en fait ä plusieurs reprises (I 1, 12 ; IV 3,

27) Plotin ä propos de la dualite entre Heracles et son sl'ScoXov

Et si un tel rapport existe, peut-on en degager une conclusion
touchant la difference entre la psychologie de Plotin et celle

de Porphyre?
M. Dörrte : Hierauf dürfte ich erst nach gründlichem Studium

der von Ihnen bezeichneten Plotin-Stelle antworten. Es scheint

mir alles darauf anzukommen, ob auch dort das etymologische
Spiel "AtSrjp - äetSf)«; gespielt wird. Auf diese pointierte Bedeutung
kam Porphyrios ersichtlich viel an. Im Übrigen hat sich

Porphyrios das damit bezeichnete Problem in der Schrift Ilepl Stuyo?
besonders vorgenommen.

M. Sodano: Mi permetta, professore Dörrie, die porLe un
quesito. A proposito dell'esegesi di Timeo 34 b 3-4, Proclo (In
Tim. 27 b, p. 104, 30-105, 6 II Di.) riferisce una polemica di
Porfirio e di Giamblico contro quegli interpreti i quali intendevano

to (ISC70V in senso locale e SiaoTvjpaTtxco^ ; i due neoplatonici
dänno, dell'espressione platonica, tutt'altra interpretazione : per
loro, cioe, to peoov e da intendersi y-ocra tyjv oualocv...



DIE LEHRE VON DER SEELE 191

perche l'anima e al centro tra le cose intelligibili e quelle sensibili.
Cosa pensa Ella di questa critica di Porfirio?

M. Dörrte: Hier liegt eine der kühnen Umdeutungen des

Porphyrios vor. Eine Aussage über den Ort der Seele ist ihm
unannehmbar ; sein Missbehagen dagegen drückt sich aus in der

Kritik, die Seele werde damit in ein enge Gefäss gepresst. Um
die Erklärung in seinem Sinne möglich zu machen, postuliert
er, Piaton habe die Seele — obgleich das an diesem Ort unnötig
ist — als Mittelwesen zwischen voü<; und Körperlichkeit definieren

wollen; er erblickt in dem Satzteil [xscrov, also den Kernpunkt der

Seelen-Definition. Insofern ist der Hinweis auf diese Stelle ein

Beitrag, der zu meinem ersten Vortrag in ein Verhältnis tritt:
Hierdurch wird die exegetische Methode trefflich erläutert.

M. Walser: Sie haben das Terminus « Erlösungswissenschaft»
gebraucht. Könnten Sie diesen Terminus noch präzisieren?

M. Dörrte: Mir lag daran, zu unterstreichen, dass

Porphyrios einen Weg geht, den der Piatonismus üblicherweise
nicht beschreitet. Seine Vorgänger haben einzig Erkenntnisse, die

durch Xoymp-oi; und Siavot« gewonnen werden, als wertvoll für
die ccoTTjpla angesehen. Porphyrios eröffnet für diejenigen, die

ich als eüaeßsL? bezeichne, einen Weg, der über die kultischen

Verrichtungen, über Zugehörigkeit und Teilnahme an Religionen,
über die Mitgliedschaft an Mysterien ebenfalls «nach oben»
führt. Sowohl der werthafte Abstand der beiden Wege — die

man als den psychischen und als den intellektuellen Weg
bezeichnen dürfte — hat ihn viel beschäftigt — aber auch die

Analogie und die Konvergenz beider Wege. Das ist etwas
durchaus Neues. Die bisher für Laien fest geschlossene Tür wird
damit — zwar nicht weit — geöffnet, — aber doch so dass dem

ernstlich bemühten Laien in philosophicis eine beträchtliche Chance

eingeräumt wird. Damit hält Porphyrios eine mittlere Linie
ein, die gleichen Abstand hält vom Christentum, das jeden für
erlösungsfähig und erlösungswürdig erklärte, und dem Mittel-
platonismus, der Laien rigoros ausschloss — so wie es besonders

markant von Kelsos bezeugt ist.




	Die Lehre von der Seele

