Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 12 (1966)

Artikel: La métaphysique de Porphyre
Autor: Hadot, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

PIERRE HADOT
La métaphysique de Porphyre



LA

uﬁ%ﬁw&m.ﬁﬁiﬁm
3 |l




LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE

« Métaphysique» est le nom donné par la tradition
aristotélicienne 2 la théologie ou a l'ontologie d’Aristote ;
c’est un terme qui suppose la division aristotélicienne des
sciences (physique, mathématique, métaphysique). On peut
donc se demander s’il est légitime de I'utiliser 4 propos d’'un
platonicien comme Porphyre. Mais en fait, depuis le premier
siécle apres Jésus-Christ, la tradition platonicienne avait
fait une place a la métaphysique dans sa classification des
parties de la philosophie. Cela apparait surtout dans une
division de la philosophie qui distingue trois étapes du
progres spirituel : ’éthique, la physique et — terme emprunté
a la terminologie des mysteres d’Eleusis — I’époptique ;
cette derniére partie, la plus élevée, est assimilée a la théologie
ou a la métaphysique d’Aristote. Par exemple, Plutarque nous
dit, dans le De Iside ', que Platon et Aristote « appellent
époptique cette partie de la philosophie dans laquelle ceux
qui ont dépassé, grice a la raison, ce qui n’est qu’objet
d’opinion, mélangé et composé, s’élancent jusqu’a ce qui
est premier, simple et sans matiére et, ayant touché vraiment
la pure vérité au sujet de cette réalit€é premiére, peuvent
posséder, comme dans une initiation supréme, ’achévement
de la philosophie ». On trouve ici 'opposition entre physique
et métaphysique. Chez Théon de Smyrne 2, au sein d’une
classification complexe, qui prétend correspondre aux
degrés de linitiation d’Eleusis, les trois degrés : éthique,
physique, époptique apparaissent ; ’époptique a pour objet
les véritablement étants et les idées. Clément d’Alexandrie ®
distingue trés clairement entre 1’éthique, la physique et la
partie théologique, que Platon, nous dit-il, appelle époptie et

1 De Iside 382 d; je suis le texte de W, Sieveking.
2 Expos. rer. math., p. 14 Hiller.
8 Strom. 1 28, 176, 1-2.



128 PIERRE HADOT

Aristote métaphysique. Chez Origeéne *, I’éthique correspond
a la purification initiale indispensable, la physique 2 la
connaissance des choses sensibles qui nous révele leur vanité,
I’époptique a la contemplation des réalités divines et célestes.
Nous remarquerons que chez Clément comme chez Origene,
la dialectique ? ou logique ne constitue pas une partie spéciale
de la philosophie, mais qu’elle est mélangée avec les trois
autres. C’est cette division de la philosophie selon le progres
spirituel que nous retrouvons dans le plan systématique des
Ennéades tel que Porphyre I’a congu. La premiére Ewnnéade
rassemble les traités qui ont un caractére éthique: ils sont
destinés 4 procurer une purification initiale 3. L.a seconde et
la troisi¢me Emnéades correspondent a la partie physique de
la philosophie ¢ Les quatrieme, cinquieme et sixiéme
Ennéades ont pour objet les choses divines: I’Ame, I'Intel-
ligence et I’'Un; ° elles correspondent a Iépoptique. Cette
classification est différente de celle de Plotin lui-méme qui,
dans son traité Sur /la dialectique, considére la dialectique
comme la partie supréme de la philosophie, sans préciser
clairement 'ordre qu’il établit entre éthique et physique °.
Dans la division porphytrienne, comme chez Clément et
Origeéne, la dialectique est mélée aux trois parties de la
philosophie. Porphyre est donc fidele a cet ordre: éthique,
physique, métaphysique (ou théologie ou époptique), qui
était traditionnel dans tout un courant du moyen-platonisme.
Nous retrouvons trés probablement la doctrine porphyrienne
concernant la division de la philosophie dans deux passages

1 In Cant. cant., p. 75, 6 Baehrens. 1l faut lire epopticen et non enopticen.

2 Chez Clément, Strom. 1 28, 176,3-177,1, la dialectique est surtout mélée
a la métaphysique.

8 Porphyte, Vit. Plot. 24, 17.

4 Tbid. 24, 38 et 25, 9.

5 Pour Potrphyre, les trois degrés du divin sont I’'Un, D'Intelligence et
I’Ame, Hist. phil., fr. XVI, p. 14 Nauck.

8 Em. 1 3, 6, 1-7.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 129

du commentaire de Calcidius sur le 77mée : a la considération
des choses physiques, propre au 7T7mée, est opposée la contem-
plation (époptique) des choses intelligibles, qui correspond
au Parmiénide *. 11 est possible que cette division des parties
de la philosophie soit liée a2 une théorie concernant 1’ordre
de lecture des dialogues de Platon. Dans ses grandes lignes,
Pordre proposé par Jamblique ? correspondra lui aussi a la
suite : éthique, physique, théologie. On peut constater que,
selon 'ordre systématique des Ennéades, le premier traité :
Onw’est-ce que le vivant et qu’est-ce que I’homme, correspond au
probléme de la connaissance de soi que posait 1’ Alkibiade,
premier dialogue dans la liste d’Albinus comme dans celle
de Jamblique. Les derniers traités de la premicre Ennéade
évoquent la problématique du Phédon. Les traités consacrés
a la physique citent trés souvent le Zimée. Le Parménide
joue un role tres important dans plusieurs traités de la cin-
quieme et de la sixietme Enmnéades. Grice aux témoignages
conjugués de Proclus ? et de Calcidius*, nous savons en tout
cas que Porphyre plagait la République avant le Timée et le
Timée avant le Parménide comme des étapes successives dans
la préparation de I’dme 4 la connaissance de la vérité.

On peut donc parler d’une métaphysique de Porphyre.
Comme dans la tradition platonicienne d’un Plutarque, d’un
Clément ou d’un Origene, la théologie est pour lui 2 la fois
une métaphysique au sens aristotélicien et une époptique au
sens platonicien. Elle est une ascension de la pensée qui
s’éleve d’abord du corporel a P'incorporel 5, puis qui, au

YIn Tim., cap. 272 et 335. Cf. sur ces textes, J. H. WasziNg, Studien zum
Timaioskommentar des Calcidius, 1, Leiden 1964, p. 29, n. 1, et Timaeus a Calcidio
translatus, Leiden, 1962, praef. XCVIII-XCIX.

2 Dans Pseudo-Olympiodore, Proleg. Plat. phil., p. 219 Hermann.

8 In Tim. 1, p. 202, 2 Diehl (= Sodano, Porph. In Tim., p. 16).

YCf o n 1

®Ce moment est, chez Porphyre, trés important. Cf. les « Introductions
(dpopuai ou Epodor) aux Intelligibles ».



130 PIERRE HADOT

sein de lincorporel, cherche a atteindre ce qui a le plus
d’unité. Chez Porphyre, cette théologie ne se fonde pas
seulement sur l'exégese de Platon, mais aussi sur celle
des Oracles chaldaiques, considérés comme une révélation
divine.

Pour présenter la métaphysique de Porphyre, je me limi-
terai 2 ’étude du probléme qui me parait étre le plus fonda-
mental dans la pensée du disciple de Plotin. En essayant de
reconstituer la solution que Porphyre apportait a ce probléme,
je m’efforcerai évidemment d’utiliser avant tout les textes,
les fragments, les citations explicitement attribués 2 Porphyre
lui-méme. Mais j’utiliserai également deux autres documents.
Ce sera, tout d’abord, le Commentaire sur le Parménide, dont
les quatorze pages palimpsestes furent éditées par W. Kroll 1
a la fin du siecle dernier, et qui me semble, comme je I’ai
montré récemment, étre une ceuvre de Porphyre 2. Ce
seront, également, certains textes du théologien chrétien
Marius Victorinus qui, par leur contenu et leur structure,
supposent une source néoplatonicienne qui, elle aussi, selon
la vraisemblance historique et les caractéristiques doctrinales,
ne peut étre que Porphyre . Au cas ou 'on n’accepterait
pas ces deux hypothéses, il n’en resterait pas moins vrai que
I'identité de doctrine, que nous constaterons plusieurs fois,
entre le Commentaire sur le Parménide et Victorinus ne peut
s’expliquer que par une source commune qui, ici encote, ne
peut étre que Porphyre. Dans son ouvrage Porphyrios und

1. Kwroiv, Ein neuplatonischer Parmenidescommentar in einem  Turiner
Palimpsest (Rheinisches Museum, 47, 1892), p. 599-627.

2 P. Havor, Fragments d’un commentaire de Porphyre sur le Parménide (REG,
74, 1961), p. 410-438. Je publierai prochainement une nouvelle édition de ce
commentaire, accompagnée d’une traduction.

3 Sur ce sujet, cf. W. THEILER, Gnomon, 10, 1934, p. 495-496 et F. W.
KouNKE, Plato’s conception of odx &vrwe odx 8v (Phronesis, 2, 1957), p. 32-40.
Victorinus sera cité selon les numéros des chapitres et des lignes de I’édition
Henry-Hadot, Sources chrétiennes, n® 68-6g, Patis, 1960.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I31

Auwgustin ', W. Theiler a formulé I’hypothese de travail
suivante : toute doctrine non-plotinienne (mais néoplato-
nicienne), qui se trouve a la fois chez Augustin et chez un
néoplatonicien postérieur, dérive de Porphyre. Je pense que
cette hypothése peut étre acceptée également en ce qui
concerne Victorinus. Il faut notamment souligner que les
coincidences doctrinales entre Victorinus et le Commentaire
sur le Parménide portent sur des points qui, loin d’étre des
lieux communs, sont absolument uniques dans I’histoire de
la pensée antique et qui ne peuvent se comprendre, comme
nous allons le montrer, que dans la problématique porphy-
rienne.

Le probléeme fondamental de la métaphysique de Porphyre
consiste dans Popposition entre «incoordonné» et «coot-
donné » 2,

Dans un fragment de I’Histoire philosophique *, Porphyre
refuse fortement toute coordination et toute connumération
entre Dieu et ce qui vient aprés lui: « Dieu est le premier,
tout en restant toujours seul, bien que toutes choses soient
engendrées par lui, car, par Pexistence qui lui est propre, il
ne peut étre connuméré ni coordonné quant 2 la dignité avec
les autres choses. » Porphyre veut dire ici que Dieu n’est pas
une chose parmi les autres choses : on ne peut donc I’addi-
tionner avec elles, parce qu’on ne peut additionner ensemble
que des choses de méme genre; on ne peut non plus le
coordonner, c’est-a-dire lui donner un rang ou une place
dans une série, qu’elle soit horizontale ou verticale. St Dieu
est le premier, il n’est ni le premier terme d’une somme, ni le
premier rang d’une série: le mot « premier» ne doit pas

Y Porphyrios und Augustin, Halle, 1933, p. 4. Voir également R. BEUTLER,
Porphyrios, dans PW 43, col. 302-303.

2Sur ce point, cf. W. THEILER, Die chalddischen Orakel und die Hymnen
des Synesios, Halle, 1942, p. 7, n. 4.

3 Fr. XVIIL, p. 15, 8-12 Nauck. Les deux mots impottants sont cuveptd-
petolat et ouyxatatatrechor,



132 PIERRE HADOT

s’entendre en un sens arithmétique. Le Commentaire sur Je
Parménide * insiste aussi trés fortement sur cette doctrine :
Dieu a une « préexcellence incommensurable (&odufinTov)
par rapport a toute chose quelle qu’elle soit 2;» «les choses
qui ont leur réalité par lui ne sont rien par rapport a lui, a
cause du caractere incommensurable (&odpBinrtov) de son
hypostase » 2.

Au contraire, dans son commentaire sur les Oracles
chaldaiques, Porphyre, aux dires de Proclus et de Damascius,
« coordonnait » le premier Dieu avec ce qui vient apres lui :
« Faut-il, demandait Damascius 4, faut-il dire avec Porphyre
que le Pere de la triade intelligible est le principe unique de
toutes choses ? Mais comment la cause incoordonnée, abso-
lument ineffable, pourrait-elle donc étre connumérée avec les
intelligibles et étre appelée le Pére de la premiere triade ?
Car la triade n’est que le sommet des étants, tandis que la
cause ineffable les dépasse tous.» Et Proclus 3, faisant
allusion a la méme doctrine, précise bien que c’est une erreur
de confondre le Pere (des Oracles chaldaiques) qui est « sur
la méme ligne que la Puissance et I'Intelligence et forme
une seule triade avec eux » et le premier Dieu « qui est au-dela
de toute contradistinction ¢ et de toute coordination ».

Entre le texte de I'Histoire philosophique et la doctrine
rapportée par Proclus et Damascius, il y 2 donc une contra-
diction formelle.

On peut essayer d’expliquer cette contradiction en sup-
posant que les deux affirmations appartiennent 4 des moments
différents de I’évolution intellectuelle de Porphyre. En soi
Ihypothese serait fort plausible. Deés I’Antiquité, on s’est

1 Cité désormais selon le numéro de folio donné par Kroll et la ligne de ce folio.
ATIL &.

3 VI 19. A la ligne 20, je lis <7 adtod Omoordoews™> aptés dodpBAntov.

4 Dub. et Sol., 1, p. 86, 9 Ruelle.

5 In Parm., p. 1070, 15 Cousin. Cf, W. THEILER, Chald. Or., p. 7-8.

8’ Avtidunpéocwe, cf. Aristote, Cat. 144 33 ; Diog. L. VII 61.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 133

plu a souligner les variations doctrinales de Porphyre .
Pour donner un exemple qui ait un certain rapport avec le
probléme qui nous occupe, on peut citer les deux inter-
prétations tres différentes que Porphyre a données du Dieu
des Hébreux. Dans la Philosophie tirée des Oracles, 1l identifiait
ce Dieu au Dieu supréme 2. Dans son commentaire sur les
Oracles chaldaiques 3, au contraire, il placait ce Dieu au
second rang dans la hiérarchie divine, en Iidentifiant cette
fois au second Dieu des Oracles chaldaiques, que ceux-ci
appellent le « Transcendant sous un mode dyadique»
Dans les deux cas, le Dieu des Hébreux est pour Porphyre
le Démiurge. Mais, dans la Philosophie tirée des Oracles, il
n’hésite pas a identifier ce Démiurge avec le Dieu supréme,
parce qu'avant sa rencontre avec Plotin, il professe une
doctrine analogue a celle d’Origéne le paien qui identifiait le
Roi de toutes choses et le Créateur 5. Dans le commentaire
sur les Oracles chaldaiques, au contraire, il place le Démiurge
au second rang en 'identifiant a ’'Intelligence. Ce changement
révele 'influence plotinienne. Mais en ce qui concerne 'inco-
ordination ou la coordination du Dieu supréme, nous sommes
en présence de deux textes postplotiniens. Proclus et Damas-
cius font en effet tous deux allusion au commentaire de
Porphyre sur les Oracles chaldaiques dont nous venons
de parler et qui, nous I’avons wvu, suppose l'influence de
Plotin. Quant a I’Histoire philosophique, elle appartient 2 la

LCt. G. Wourr, Porphyrii de phil. ex. orac. haur., 1962, p. 37.

2 G. WoLrFrF, p. 142-143 (= Eusebe, Praep. ev. IX 10, 4 ; Augustin, Civ. dei
XIX 23).

3 J. Lydus, De mens. IV 53, p. 110, 18 Wuensch. J. Lydus cite ici le Commen-
taire sur les Oracles (et non la Philosophie tirée des Oracles), cf. R. BEUTLER,
col. 296-297.

% Je traduis ainsi Pexptression chaldaique 3i¢ éméxewn (et par « Transcendant
sous un mode monadique» expression &mwaf Eméxewa) afin d’essayer de faire

comprendre le sens que Porphyre donnait a cette expression. Sur le texte
de Lydus, cf. W, THEILER, Chald. Or., p. 6.

® Potphyte, Vit Plt. 3, 32.



134 PIERRE HADOT

méme période de I’évolution de Porphyre, car elle distingue
trois hypostases divines et décrit la génération de I'Intel-
ligence d’une maniére qui imite, tout en le modifiant, 'ensei-
gnement du maitre de Porphyre *. Nous n’avons donc, dans
le cas présent, aucune raison particuliere qui nous permette
d’expliquer la contradiction inhérente a la métaphysique
porphyrienne par une évolution doctrinale.

Faut-il supposer que cette contradiction n’est qu’une
application de la méthode de théologie négative qui consiste
a attribuer a la divinité des prédicats antithétiques ? Por-
phyre, il est vrai, connait bien cette méthode. Il ’emploie
par exemple pour définir Pincorporel et il remarque a ce
sujet que les Anciens ont décrit incorporel en juxtaposant
volontairement les attributs les plus contraires afin de nous
faire renoncer aux notions d’origine corporelle ; c’est ainsi
qu’ils ont employé en méme temps les expressions « Un»
et« Tout»,« Un» et « Pas un», « Partout » et « Nulle part » 2,
Cest précisément selon cette méthode que le Commentaire
sur le Parménide interpréte ’Oracle chaldaique dans lequel il
est affirmé que le Pere possede une Puissance et une Intel-
ligence # — Oracle qui est donc a Iorigine de la doctrine
porphyrienne de la coordination entre le Pere et la triade
intelligible : « D’autres (il s’agit des Oracles chaldaiques),
bien qu’ils affirment qu’il s’est lui-méme dérobé a toutes les
choses qui sont a lui (c’est-a-dire qu’il est incoordonné),
concedent néanmoins que sa Puissance et son Intelligence
sont co-unifiés en sa simplicité et méme un autre Intellect
encore (c’est-a-dire que Dieu est coordonné avec eux), et
bien qu’ils ne le séparent pas de la triade (c’est-a-dire qu’il

1 Cf. W. TueiLer, Chald. Or., p. 8.
2 Sentent. 38, p. 34, 4-18 Mommertt.

8 Sur cet Otacle, cf. W. Krorr, De orac. chald., Breslau, 1894, (Hilde-
sheim, 1962) p. 13; W. THEILER, Chald. Or., p. 5; H. Lewy, Chaldaean
Oracles, Le Caire, 1956,p. 79, n. 47.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 135§

est connuméré avec elle), ils croient qu’il abolit le nombre
(Cest-a-dire qu’il est incommensurable), en sorte qu’ils
refusent absolument de dire qu’il est Un L. » Le Commentaire
sur le Parménide tésume donc la doctrine des Oracles sous une
forme volontairement antithétique, sans qu’il nous soit
possible d’ailleurs de savoir si ces antitheses existaient déja
dans les Oracles eux-mémes. 1l est en tout cas trés important
de constater que ce sont précisément I'incoordination et la
cootdination, I'incommensurabilité et la connumération, qui
sont juxtaposées par le Commentaire sur le Parménide. On
pourrait donc penser que la contradiction que nous avons
décelée dans la métaphysique porphyrienne n’est qu’une
application de la méthode de théologie négative.

Il est possible d’aller au-dela de cette explication et de
montrer que la contradiction n’est qu’apparente. Pour cela,
nous examinerons successivement les trois points suivants :

10 ce que les Oracles appellent le Pere et que Porphyre
identifie a ’'Un de Plotin constitue le premier moment du
mouvement par lequel I'Intelligence (c’est-a-dire le second
Un ou I’'Un-qui-est) se pose elle-méme ;

20 ce premier moment de I'Intelligence (ou de I’'Un-qui-
est) n’en coincide pas moins avec le premier Un, ce qui
signifie que I'Intelligence (ou I'Un-qui-est) en son otigine
est 'Un lui-méme ;

30 le premier Un peut se définir comme [Iétre de 1’Un-
qui-est. Ainsi défini, il peut étre a la fois incoordonné et
coordonné avec la triade par laquelle se constitue ’Un-qui-
est ou I'Intelligence.

Pour prouver le premier point, nous avons deux étapes a
parcourir : premi¢rement, pour Porphyre, I'Intelligence se

11X 1-8.



136 PIERRE HADOT

constitue par un processus triadique dont les trois moments
sont I’existence, la vie et la pensée ; deuxieémement, Porphyre
a identifié 'existence, la vie et la pensée avec le Pere, la
Puissance et Ilntelligence des Oracles chaldaiques et il en
résulte que le Pére, en tant qu’« existence» correspond au
premier moment de la constitution de I'Intelligence.

Chez Plotin lui-méme, ’étant (&v), la vie et la pensée
étaient trois aspects de I'Intelligence et, sans qu’on puisse
déceler chez lui une doctrine systématique sur ce point
précis, ils jouaient un certain réle dans la constitution de
I'Intelligence. En ce qui concerne Porphyre, on a remarqué,
depuis Zeller 1, que la triade étre-vie-pensée prend une forme
systématique dans sa doctrine et qu’il distingue clairement
ces trois aspects. Mais je pense qu’il faut aller plus loin:
I'Intelligence, chez Porphyre, se constitue elle-méme par une
autogénération et cette autogénération se réalise en trois
moments qui sont 4 la fois nécessairement distincts et néces-
sairement impliqués les uns dans les autres, I’étre, la vie
et la pensée, le premier terme n’étant plus, comme chez
Plotin, I’étant, mais l'existence ou l'étre. L’autogénération
de 'Intelligence est clairement affirmée dans ce fragment de
I’ Histoire philosophique ou, nous 'avons vu, Porphyre attri-
buait au premier Dieu une incoordination absolue. Dans ce
fragment, il est dit que I'Intelligence est son propre géné-
rateur et son propre Pere, qu’elle s’est avancée hors de Dieu
en s’engendrant elle-méme 2. L’idée de P'autogénération de
I'Intelligence est également fondamentale chez Victorinus.
Que Porphyre ait congu cette autogénération comme un
processus triadique dont les trois phases seraient I’étre, la
vie et la pensée, on peut le déduire de la convergence de
témoignages qui existe sur ce point entre Victorinus et le

VE. ZELLER, Phil. Griechen 8, 111 2, 2, p. 705, n.1 ; R. BEUTLER, Porphyrios, col,
304, 38 sqq.
¥ Fr. XVIII, p. 15, 2-5 Nauck.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE E37

Commentaire sur le Parménide. Victorinus * écrit: « Cest
en effet par un mouvement automoteur de I’Esprit (c’est-
a-dire de DlIntelligence), autrement dit, c’est patce que la
Vie parfaite s’est mise en mouvement pour se voir elle-
méme — elle-méme, c’est-a-dire sa puissance, le Pére — que
Iautomanifestation de I’Esprit, automanifestation qui est
et qu’on appelle une génération, s’est réalisée et que I’Esprit
s’est extériorisé... Donc, dans l’instant méme, ... sortant
en quelque sorte de I’étre qu’elle était pour voir ce qu’elle
était... altérité (cC’est-a-dire la Vie) qui venait de naitre est
revenue en hite vers lidentité.» Nous retrouvons tres
nettement ces trois phases dans le Commentaire sur le Par-
miénide ®. « Selon Dexistence, le pensant est aussi le pensé.
Mais lorsque I'Intelligence sort de I’existence pour devenir
le pensant, afin de revenir vers lintelligible et de se voir
elle-méme, alors le pensant est Vie ; c’est pourquoi I'Intel-
ligence est infinie, selon la Vie. Et tous sont des actes, si ’on
considere que selon I’existence, ’acte est immobile, que selon
la pensée, I’acte est tourné vers lui-méme, et que, selon la
vie, P’acte sort de l’existence.» De part et d’autre, chez
Victorinus et dans le Commentaire sur le Parménide, la structure
est la méme : un état d’immobilité initiale, qui est existence
ou étre pur et qui est le Pére, un mouvement de sortie, qui
est vie, altérité, infinité, enfin un mouvement de retour, qui
est pensée. Le processus d’autogénération de I'Intelligence
est nécessairement triadique, parce que la pensée ne peut
saisit ’étre immédiatement : elle doit sortir de lui, se distin-
guer de lui, devenir vie et altérité pour pouvoir le connaitre
en revenant 4 lui. Il apparait clairement chez Victorinus 2
que cette triade est en fait une ennéade, parce que chacun des

Y Adv. Ar. 1 57, 9.

2XIV 16-26,

8 Ady. Ar. 1 54, 8 3 IV 5, 41; 21, 26-31. Fymn. 111 248 : Tres ergo unum, et
ler ergo unumz, ergo ter tres unumi.



138 PIERRE HADOT

termes implique les autres : les trois sont trois fois trois, et
C’est précisément pour cela qu’ils ne font qu’un.

A Dexistence, a la vie, 4 la pensée, Porphyre a fait corres-
pondre dans son exégese des Oracles chaldaiques le Pere,
la Puissance et I'Intelligence. Nous pouvons le prouver de
la maniere suivante. Par différents témoignages, nous savons
que Porphyre 10 plagait au sommet de la « théologie» une
ennéade '; 20 identifiait avec le Dieu supréme ou Bien, le
premier Dieu des Oracles, que ceux-ci appelaient le « Trans-
cendant sous un mode monadique», et identifiait avec
PIntelligence le second Dieu des Oracles, que ceux-ci appe-
laient le « Transcendant sous un mode dyadique» ?;
30 plagait entre le Dieu supréme et IIntelligence un
« medium » * ; 4° coordonnait le Pére avec la Puissance et
I'Intelligence *. De cet ensemble de données, nous pouvons
inférer tout d’abord que Porphyre donnait a la doctrine des
Principes suprémes (premier et second Dieu) dans les
Oracles chaldaiques une structure ennéadique, c’est-a-dire
qu’il utilisait un schéma formé de trois triades, chaque triade
correspondant a un degré de la hiérarchie des divinités
chaldaiques. La premiere triade correspondait donc au
Pere, la seconde au « medium », la troisieme a I'Intelligence.
Selon le principe d’implication mutuelle des termes de toute
triade, les trois triades étaient probablement constituées
toutes les trois par les mémes termes et ne se distinguaient
que par la prédominance d’un terme sur les autres. Nous
connaissons par Proclus et Damascius le contenu de la pre-
miére triade : elle était formée du Pere, de la Puissance et de
IIntelligence. On peut donc reconstituer le schéma suivant
encore incomplet :

1 J. Lydus, De mens., IV 122, p. 159, 5.
=Cfop. 153, 0. 3 5t 4

8 Augustin, Civ. Dei X 23.

$CE p. 132, n, 4 et §.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 139

Premiere triade : Pére  Puissance Intelligence
= Transcendant sous
un mode monadique

ou Peére
Deuxieéme triade : Pére? Puissance? Intelligence?
= medium
Troisieme triade : Pere? Puissance? Intelligence?
= Intelligence

Dans ce schéma, nous voyons quelle était la place du
Pere dans I'exégese porphyrienne des Oracles. 1l représentait
la premiére triade, dans laquelle la Puissance et I'Intelligence
sont confondues avec le Pére. Chez Proclus 1, le Pére se
trouvait a la méme place, mais avant Pennéade intelligible, il
y avait 'Un transcendant et les hénades. Proclus concevait
Iennéade intelligible selon le méme schéma général que
Porphyre. Toutefois, il refusait d’identifier le Pére avec le
« Transcendant sous un mode monadique» et 'Intelligence
intelligible avec le « Transcendant sous un mode dyadique » ;
il reléguait ces deux entités au plan des intellectuels ot il les
identifiait avec Kronos et Zeus 2, Mais, ce qui est tres impoz-
tant pour nous, c’est que, aussi bien au plan des intelligibles
qu’au plan des intellectuels, Proclus plagait entre le Pere et
IIntelligence, ou entre Kronos et Zeus, la Vie. Il semble
bien, comme 'ont montré W. Theiler 2 et H. Lewy ¢, que
c’est Porphyre lui-méme qui ait inauguré cette maniére
d’interpréter les Oracles. Il s’appuyait probablement pour
cela sur la formule chaldaique qui placait le centre d’Hécate

1Sur Pexégése proclienne des Oracles, cf. le tableau général donné par
H. Lewy, Chaldaean Oracles, p. 483.

2Cf. W. TuEILER, Chald. Or., p. 8, citant notamment Proclus, In Crat.,
p. 59, 14 Pasquali.

8¥bid., p-5Et 8.

4 Chaldaean Oracles, p. 455.



140 PIERRE HADOT

(déesse de la vie) entre les deux Peres (les deux Transcen-
dants) 1. Proclus a conservé en la développant la structure
originelle de l’exégése porphyrienne. Le « medium» qui,
selon Augustin, se trouve entre le Pére et I'Intelligence
dans la triade chaldaique porphyrienne n’est autre que la Vie.
On peut remarquer, a titre de confirmation, que chez
Victorinus, la Vie apparait comme une entité féminine entre
le Pere et IIntelligence, cette dernieére étant considérée
comme le Fils masculin du Pere 2. On remarquera d’autre
part que chez Proclus, le premier terme de la triade, le Pere,
est appelé aussi hyparxis, existence. Ceci répond encore une
fois a la terminologie porphyrienne, qui employait hyparxis
au lieu de oz (étant) pour désigner le premier terme de la
triade constitutive de 'Intelligence. L’ennéade que Porphyre
plagait « au sommet de la théologie» apparait donc bien
finalement comme constituée par les trois termes, existence,
vie, intelligence, chacun formant une triade :

Premiére triade : existence vie intelligence
Pere ou existence (= puissance)

Seconde triade : existence vie intelligence
Vie

Troisieme triade : existence vie intelligence
Intelligence

On peut penser que Porphyre a été amené a assimiler la
triade Peére-Puissance-Intelligence a la triade existence-vie
intelligence pour deux raisons. Premierement, il est possible
que les Oracles eux-mémes atent employé le terme hyparxis
pour désigner le Peére . Dans ce cas, Porphyre, se trouvant

1W. Krorr, Chald. Or., p. 27; H. Lewy, p. 142, n. 283 ; W. THEILER,
P 5y 8 et 12,

2 Adv. Ar. 1 51, 19-38.

3 Le témoignage de Damascius, § 61, I, p. 131, 17 et § 221, II, p. 101, 25
semble le laisset entendte.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I41

en présence d’une triade dont le premier et le troisieme terme
étaient l'existence et lintelligence, pouvait étre amené a
confondre la Puissance et la Vie. En second lieu, il est possible
que Porphyre ait considéré que dans la triade Pere-Puissance-
Intelligence, il n’y avait aucune nécessité conceptuelle qui
obligedt 4 concevoir ces trois termes comme une vraie
triade, c’est-a-dire comme une réalité dont les moments sont
nécessairement et seulement trois. L’existence, la vie et
Pintelligence fournissaient au contraire le modele 1déal d’une
telle triade douée d’une nécessité interne. Quoi qu’il en soit,
nous voyons que dans le schéma ennéadique de Porphyre,
le Pere ou l’existence constitue le premier moment de la
constitution de I'Intelligence. Au niveau du Pere, I'Intel-
ligence est réduite 4 un état de pure existence ; vie et intel-
ligence sont confondues avec le premier terme. En sortant
de lexistence, I'Intelligence devient vie, c’est la seconde
triade : elle se trouve alors dans un état d’altérité et d’infinité.
Elle n’est vraiment elle-méme que dans la troisi¢me triade,
lorsqu’elle prédomine sur la vie et sur ’existence. Dans cette
ennéade, le Pére ou l’existence est donc le premier moment
de I'autogénération de I'Intelligence.

Ceci est confirmé par la convergence des témoignages de
Victorinus et de Damascius concernant la notion d’exis-
tence L. Il est possible que les Oracles eux-mémes aient donné
le nom d’hyparxis, c’est-a-dire d’existence, au premier
Dieu. En tout cas, en identifiant Pére et existence, Damascius
donne de Pexistence une définition qui concorde avec celle
que propose Victorinus. Pour Damascius 2, la triade exis-
tence — puissance (= vie) — intelligence sert a décrire le
processus d’autoposition par lequel I'Intelligence passe de
la pure existence a la substance. Le premier moment est donc
Pexistence : elle est le premier commencement, la présuppo-

18Sur cette notion d’existence, chez Porphyre et Proclus, cf. J. M. Rusr,
Mysticism and Trancendence in Later Neoplatonism (Hermes, 92, 1964), p. 213-225.

S ter, I b g1z, 1y squ;



142 PIERRE HADOT

sition, le fondement, de la substance ; elle est ’étre encore
indéterminé, n’ayant pas encote recu les déterminations qui
constitueront la substance. Elle est aussi la simplicité premiere
ou ’'Un, qui précede la composition et la multiplicité propres
a la substance. Cette simplicité premiere veut se déployer.
Ce désir, cette volonté, c’est la Puissance, qui est en quelque
sorte 'épanchement de I’Un. Le troisiéme moment, I'Intel-
ligence, arréte cette effusion, la circonscrit, la limite et la
rameéne a son origine. Or, chez Victorinus !, 'existence est
également opposée 2 la substance comme I’étre pur et encore
indéterminé, sans sujet et sans prédicat, 4 I'étre déterminé,
qualifié, devenu quelque chose. Victorinus appelle Pexis-
tence praeexistens subsistentia ®, ce qui correspond parfai-
tement 4 une expression de Damascius: wpolndpyovoo
dmbotacis, 3, expression par laquelle Damascius désigne lui
aussi l’existence : « Il y a en chaque chose un analogue de
I’Un... a savoir ’hypostase qui préexiste en toute chose selon
I'unité, mieux encore, c’est la racine de toute hypo-
stase. » L’existence apparait donc, chez Damascius et chez
Victorinus, comme une sorte d’unité séminale a partir de
laquelle se déploie la substance, comme le premier moment
de l"autoposition de I'Intelligence.

Si le Peére ou lexistence apparait comme le premier
moment de I'Intelligence, il est tout aussi vrai de dire que
le premier moment de I'Intelligence coincide avec le premier
Un, ce qui signifie que I'Intelligence (c’est-a-dire le second
Un ou I’'Un-qui-est) en son origine est 'Un lui-méme. Ce
sera le second point de notre exposé. Une telle affirmation
signifie tout d’abord que I'Intelligence 2 un double aspect :
un premier aspect, selon lequel elle est encore I’'Un, un
second aspect, selon lequel elle est devenue elle-méme.
Mais une telle affirmation signifie également que 'Un ou le

1 Adv. Ar. 1 30, 20 sqq. ; Cand., Ad Vict. 1 2, 14-27.
2 Ady. Ar. 1 30, 22.
%§34, I, p. 66, 22.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 143

Dieu supréme a lui aussi un double aspect, un premier aspect
selon lequel il est 'Un absolu et incoordonné, un second
aspect selon lequel il est Intelligence réduite 4 son premier
moment. Telles sont les conséquences impliquées dans
affirmation de Proclus et de Damascius : Porphyre a iden-
tifié le Pere de la triade intelligible avec la Cause premiére.

Tout d’abord ce double aspect de I’Intelligence apparait
clairtement dans le Commentaire sur le Parménide et chez
Victorinus. Dans le Commentaire sur le Parménide, la question
est posée 4 propos du texte du Parménide 143a, dans lequel
Platon cherche a isoler par la pensée, dans la notion d’Un-qui-
est, la notion d’Un: « cet Un lui-méme, auquel nous attri-
buons I’étre, si nous le concevons par la réflexion seul et
pour lui-méme sans I’étre, auquel nous disons qu’il a part,
est-ce que, dans ce cas-la, il apparaitra « Un» exclusivement,
ou bien sera-t-il encore plusieurs, mais cette fois en lui-
méme?» Pour un commentateur néoplatonicien se pose la
un probleme difficile : que peut représenter cet Un, pris a
part et en lui-méme (cet adtd tobro comme dit Platon), au
sein de la pluralité qu’est I'Un-qui-est ? Le Commentaire sur
le Parménide * répond a la question en disant : « Tout en étant
Un et Simple, cet adtd vobro differe pourtant de lui-méme
selon P'opposition entre lexistence et lactivité; selon un
point de vue, il est I'Un et Simple, selon un autre point de
vue, il differe de soi... Elle est donc ’'Un et Simple, selon sa
forme premiere, c’est-a-dire la forme qu’est le « Lui-méme »
de ce Lui-méme, cette puissance, ou bien tout autre nom
qu’il faille employer pour indiquer qu’il s’agit de quelque
chose d’indicible et d’inconcevable. Mais elle n’est ni Un ni
Simple, selon l'opposition entre l’existence, la vie et la
pensée. » D’apreés ce texte, il apparait que I’Un isolé dans
’Un-qui-est est absolument un et simple dans la mesure ol
il reste isolé : de ce point de vue, il coincide avec le premier

1XIV 4-16. A la ligne 12, je lis ol < 103> ad7d ToBto adtod to[a]urol i8éav,



144 PIERRE HADOT

Un. Mais ce méme Un, que 'on avait isolé dans I’'Un-qui-est,
devient différent de lui-méme et multiple, dans la mesute
ou on le remet en relation avec la totalité de I’Un-qui-est,
C’est-a-dire avec le triple mouvement de I’existence, de la vie
et de la pensée. Si 'existence est le premier moment de ce
mouvement, il faut considérer qu’elle s’identifie avec cet
Un considéré a part dans 'Un-qui-est ; tant que I’Intelligence
ou I'Un-qui-est demeure dans la pure existence, elle demeure
aussi dans l’absolue simplicité; la multiplicité n’apparait
qu’avec la sortie de I'existence dans I’acte de la vie et dans
le retour vers Vorigine. Le Commentaire sur le Parmiénide
décrit I’état de I'Un purement simple et isolé comme celui
de IIntelligence qui est tellement simple « qu’elle ne peut
rentrer en elleméme» 1; quant 4 P’état de I’'Un devenu
multiple, il correspond a I’état de I'Intelligence qui revient
a elle-méme apres étre sortie de soi, en passant de I'existence
a la vie 2. Le premier état de I'Intelligence est décrit 3 avec
les prédicats tirés de la premiere hypothese du Parménide,
c’est-a-dire des prédicats qui ne peuvent s’appliquer qu’au
premier Un : selon cet état, I'Intelligence n’est ni en repos,
ni en mouvement, ni méme ni autre, ni en soi ni en un autre ;
I'Intelligence en son second état recoit au contraire les prédi-
cats de la seconde hypostase correspondant a la seconde
hypothese : elle est 2 la fois en repos et en mouvement, en
soi et en un autre, méme et autre. Selon le Commentaire sur
le Parménide, 'Intelligence en son premier état, identifiée a
'« Un» de I’« Un-qui-est», coincide donc avec le premiet
Un lui-méme. Sans doute, une certaine distinction s’esquisse
entre cette Intelligence et 'Un, puisqu’il nous est dit * que
I’Un est « la puissance par laquelle voit I’Intelligence qui ne
peut rentrer en soi». Mais la formule méme suppose que cette

LXIII 1. 35.
EXIV 15-26.
3 XIV 27-34.
4 XTIT 34-35.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 145

Intelligence se confond avec I'Un, puisque, pout elle, qui est
absolument simple, « voir» ne peut étre rien d’autre qu’étre
’'Un lui-méme. L’Un par lequel I'Intelligence voit est un
acte absolu : « Chacun des autres actes (c’est-a-dite ’acte du
pensant et l'acte du pensé dans I'Intelligence devenue
multiple) est fixé 4 quelque chose et il est ordonné a cette
chose totalement, selon sa forme et son nom. Mais cet acte
n’est I'acte de rien, c’est pourquoi il n’a ni forme, ni nom,
ni substance. Car il n’est dominé par rien et il n’est pas formé
par quelque chose, étant essentiellement impassible, essen-
tiellement inséparable de soi, n’étant ni intellection, ni
intelligible, ni substance, mais au-dela de tout et cause
incoordonnée de tout.» !

Nous retrouvons la méme doctrine chez Victorinus,
toutefois sans allusion a 'exégese du Parménide. Victorinus
distingue entre une connaissance qui ne peut rentrer en
elle-méme, parce qu’elle est simple et absolue, et une connais-
sance qui sort de soi pour se connaitre 2. Il distingue aussi
entre une Intelligence qui est confondue avec Dieu méme
et une Intelligence qui s’extériorise en se pensant comme
Intelligence, c’est-a-dire en connaissant IIntelligence inté-
rieure qui n’est autre que son état primitif 3. Chez Victorinus
aussi le premier état de l'Intelligence s’identifie donc au
premier Dieu.

Ces données doivent étre comparées avec d’autres rensei-
gnements que nous possédons sur cette doctrine porphy-
rienne. Proclus tout d’abord nous dit ceci: « Porphyre, en
traitant des premiers principes, démontre par des raison-
nements abondants et excellents que [DIntelligence est
éternelle, mais qu’il y a2 en méme temps en elle quelque chose

IXIIT 13-23.
2 Adv. Ar. IV 24, 10-20.

8 Ady. Ar. IV 27, 1 - 29, 12. Cf. également, I 57, 16 : videre semetipsam,
guod est scire vel videre potentiam illam praeexsistentem et patricam.



146 PIERRE HADOT

qui est prééternel et que ce Prééternel unit 'Intelligence 2
I’'Un 1. » Ici « éternel » et « prééternel » semblent bien cotres-
pondre aux deux états que nous avons distingués. Porphyre
a toujours insisté fortement sur le caractere éternel de
IIntelligence. Dans le fragment de U'Histoire philosophique *
que nous avons déja plusieurs fois cité, il affirme que I'Intel-
ligence est antérieure au temps et éternelle. Dans les Znzro-
ductions aux Intelligibles ®, il montre que I'Eternité est une
parhypostasis de DlIntelligence, c’est-a-dire une réalité qui
’accompagne, comme le temps accompagne l'activité de
I'ame. SiI'Intelligence est éternelle, c’est qu’elle pense toutes
choses et elle-méme dans une intuition immédiate: selon
I'un et dans 'un. La partie prééternelle de 'Intelligence est
donc encore supérieure a cette intuition instantanée :
en elle il n’y a pas encore de distinction entre le pensant et
le pensé; par elle, I'Intelligence coincide avec I'Un. Le
témoignage de Proclus confirme donc ce que Victorinus et
le Commentaire sur le Parménide nous révélent concernant la
coincidence du premier moment de Ilntelligence avec
’Un.

D’autre part, dans UHistoire philosophique ¢, Porphyre
nous dit lui-méme que «lIntelligence prééternelle (ou
prééternellement) a procédé en s’élangant a partir du Dieu-
cause ». Il est probable que Porphyre veuille ici souligner
le fait suivant: si Eternité nait avec IIntelligence, il
s’ensuit que l'«instant» de la naissance de I'Intelligence
est lui-méme prééternel. Porphyte ajoute d’ailleurs immé-
diatement que DI'Intelligence est a elle-méme son propre
générateur et son propre pere: en définissant la naissance
de [DlIntelligence comme une autogénération, Porphyre

Y Proclus, Theol. plat. 1 11, p. 27, 33 Portus (Pour le texte, cf. P. Hapor,
Fragments d’un commentaire, p. 424, 0. 72).

2 Fr. XVIII, p. 15, 8-14.

3 Sent. 44, p. 45, 3.
4 Fr. XVIII, p. 15, 1. Au lieu de mpoordviog, mpoamvicwg ?



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 147

affirme implicitement que DIntelligence préexiste dans le
« Dieu-cause ». Pour s’engendrer elle-méme, I'Intelligence
doit préexister a elle-méme et passer d’un état de non-
manifestation a un état de manifestation. Ce processus est
« prééternel », puisque Déternité n’apparait qu’avec l’ache-
vement de l'Intelligence. Ici encore, deux états de I’Intel-
ligence sont distingués: DlIntelligence préexistante et
prééternelle dune part, Dlntelligence manifestée, auto-
engendrée et éternelle d’autre part; la premiere préexiste
dans ’Un et est originellement confondue avec lui.

S’il y a un double aspect de I'lntelligence, il s’ensuit
qu’il y a2 un double aspect de 'Un : selon son premier aspect,
'Un est absolu et incoordonné, selon son second aspect,
I’Un est coordonné avec la vie et la pensée, parce qu’on le
considere alors comme le premier moment de I'Intelligence,
comme 'existence a partir de laquelle elle se déploie, comme
I’'Un isolé dans I'Un-qui-est. Ce double aspect de I’'Un est
attesté aussi bien dans le Commentaire sur le Parménide que chez
Victorinus. Le premier, aprés avoir développé en plusieurs
pages la doctrine de la transcendance absolue de I'Un, aprés
avoir insisté fortement sur I'incoordination qui existe entre
Dieu et ce qui vient apres lui, n’hésite pas a affirmer ensuite
que Dieu a une connaissance absolue qui se confond avec
lui-méme 1, ou encote que I’Un est I'Etre pur qui est I'idée
de PEtant?, c’est-a-dire de IIntelligence, ou enfin que
I'Intelligence, en son premier état, se confond avec I’Un 2.
Quant a Victorinus, il juxtapose un long exposé de théologie
négative qui décrit 'Un comme une réalité absolument
transcendante, avec un autre exposé dans lequel I’'Un est
défini comme «Pere», comme « préexistence», comme
« préintelligence» et dans lequel on lit cette formule:

LV 6.« V12,
2XII 22-35.
¥XIO 1 = XTIV 186,



148 PIERRE HADOT

«Etant Un en sa simplicité, il co-unifie pourtant en lui-méme
ces trois puissances : I’existence, la vie et la béatitude (c’est-
a-dire Dintelligence).» ?

Nous arrivons ainsi 2 notre troisiéme point: le Dieu
supréme de Porphyre peut étre a la fois incoordonné et
coordonné a la triade de I'Intelligence parce qu’il est défini
par Porphyre comme I« Etre », absolument pur et indéter-
miné. Pour comprendre le sens de cette affirmation, il nous
faut parcourir deux étapes: tout d’abord, montrer que le
premier Un est, pour Porphyre, '« Btre de 'Un-qui-est»
(c’est-a-dire du second Un ou de Intelligence ou de ’Etant) ;
en second lieu, établir que cet « Btre de I’Un-qui-est» est
simple et absolu, précisément parce qu’il est antérieur a la
premiere détermination, cette premiére détermination n’appa-
raissant qu’au niveau de I’Un-qui-est (ou de I'Intelligence).

En disant que le premier Un est I« Etre de ’'Un-qui-est »,
je fais allusion a la formule aristotélicienne o éxdore eivou
et a la distinction entre I’étre-de-la-chose et la chose elle-
méme. Cette notion d’étre-de-la-chose me parait tout
d’abord éclairer la notion porphyrienne de lexistence 2
laquelle nous avons souvent fait allusion. L’existence était
définie comme I’étre seulement étre, comme ’étre isolé
de toute détermination et qualification, antérieur a toute
composition entre sujet et accident: selon lexistence, la
substance était encore réduite a son étre pur. Cette opposition
entre I’étre encore indéterminé ou sans qualités et Pétre
déterminé et qualifié correspond en fait a ’opposition
aristotélicienne entre 1’étre-de-la-chose et la chose elle-
méme, telle que certains platoniciens la comprenaient. Pour
Aristote lui-méme 2, cette opposition correspondait 4 une
distinction entre le concept d’une chose et sa réalité concréte.
Dans la perspective platonicienne, cette opposition est

L Ady. Ar. 1 49, 9 - 50, 21, notamment §0, T0-11.
 Atistote, Metaph. VII 6, 10312 15 sqq. et VIII 3, 11430 2.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 149

comprise comme une distinction entre I'idée de la chose et
sa réalité concrete. Mais le passage de l'idée a la réalité
s’effectue par 'addition de déterminations, de différences, de
qualités, qui particularisent la notion universelle. Aristote
refusait de distinguer entre I’étre-de-la-chose et la chose
elle-méme dans les réalités simples et premieres comme Ame
par exemple, et il reprochait aux platoniciens de séparer les
idées de I’étre-des-idées, de telle sorte que celles-ci devenaient
inconnaissables. Plotin refusera lui aussi de distinguer entre
’ame et I’étre-de-’Ame, mais il est intéressant de constater
que, dans 'argumentation par laquelle il réfute cette distinc-
tion, il fait allusion a une conception de I’étre-de-I'dme qui
est tout a fait analogue a la conception porphyrienne de
'« existence ». Plotin ! commence par constater que I’dme
est une unité multiple, en tant qu’elle est une « raison »
productrice de formes. Mais, se demande-t-il, I’dme est-elle
encore une unité multiple, lorsqu’on la considere en elle-
méme, indépendamment de son activité productrice? La
question de Plotin est analogue a la question du Parménide
concernant 1’Un isolé dans 1’Un-qui-est. Développant sa
question, Plotin se demande ensuite si 'Ame n’est pas une
simplicité totale, dans la mesure o elle est étre pur. Une telle
formule évoque le vocabulaire de Porphyre concernant
Pexistence. Mais, répond Plotin, il ne faut pas s’imaginer
qu’il y ait d’abord Pétre pur, auquel viendrait s’ajouter
ensuite une différence grice a laquelle I’étre-de-I’ame devien-
drait I’étre-dme. Ce que Plotin refuse ici, c’est précisément
ce que Porphyre admet concernant les rapports entre
I’existence de 'Intelligence et la substance de I'Intelligence.
L’ame et I’étre-de-I'ame ne font qu’un, poursuit Plotin.
La détermination ne s’ajoute pas de Pextérieur a Iétre de
I’Ame, mais elle est intérieure 4 lui. L’étre-de-I’Ame est donc
en lui-méme une unité multiple. Cette argumentation de

Y Emn, VI 2, 5, 9-24.



150 PIERRE HADOT

Plotin nous permet de mieux comprendre la doctrine de
Porphyte. Pour Porphyre, I'Intelligence (comme I’ame)
est une unité multiple ; mais, prise en son premier moment,
C’est-a-dire réduite a sa pure existence, au pur étre-de-
PlIntelligence, elle est unité et simplicité absolues. Cette
unité et simplicité absolues ne sont autres que le premier Un
lui-méme en tant qu’il est 'existence, c’est-a-dire I’étre-de-
PlIntelligence. Les différences: la vie et la pensée, par lesquelles
cet étre pur se concrétise pour devenir la substance-Intel-
ligence, ne sont pas toutefois extérieures a I’étre, elles sont
contenues en lui, mais selon son mode, c’est-a-dire selon
un état de simplicité absolue.

Dieu apparait également comme I’étre de I’Un-qui-est
(ou de 'Intelligence) dans la doctrine commune a Victorinus
et au Commentaire sur le Parménide, selon laquelle I'Un est
PBtre pur antérieur i I’Etant, Clest-a-dite antérieur 2
I’'Un-qui-est. Dans le Commentaire sur le Parménide *, il s’agit
d’expliquer comment le second Un (I’'Un-qui-est) peut, selon
affirmation explicite de Platon ®, « participer» a I’Etre.
Puisque ce second Un n’a avant lui que le premier Un, le
second Un ne peut participer 4 'Etre qu’en participant au
premier Un et le premier Un doit étre lui-méme cet Etre
auquel participe le second Un: « Vois donc si Platon n’a
pas P'air de quelqu’un qui laisse entendre un enseignement
caché : car I’'Un qui est au-dela de la substance et de I’Etant,
n’est ni BEtant, ni substance, ni acte, mais plutét agit et est
lui-méme P’agit put, en sorte qu’il est lui-méme I'Etre, celui
qui est avant ’Etant. Clest en patticipant 2 cet étre que
I’Un (c’est-a-dire le second Un) regoit de celui-ci un étre qui
est différent et détourné par rapport au premier : c’est cela
participer a I’Etant. Ainsi PBtre est double: le premier
préexiste 2 UEtant, le second est produit par 'Un qui est

1X1 22-35.
2 Parm. 142b.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I51

transcendant, qui est I’Etre absolu et en quelque sorte I'idée
de TEtant.» Quant & Victorinus !, il définit le premier
Dieu ou 'Un comme I'Etre, antérieur i I'Etant, qui est
« préexistence » plutoét qu’existence, et qui est universel et
absolument originel. I.a convergence des témoignages de
Victorinus et du Commentaire sur le Parménide est ici encote
exttémement importante : cet Etre antérieur a I'Etant est
décrit par eux comme « idée de ’Etant », comme « universel
et absolument originel ». Ceci suppose que cet Etre est, par
rapport 4 'Etant, ’étre-de-Etant, ’est-a-dire 'idée d’Etre
que 'Etant conctétise, en patticipant 4 elle. Ici encore le
premier Dieu apparait comme I’étre de I’'Un-qui-est, c’est-
a-dire comme ’étre de I'Intelligence.

Il faut signaler également une doctrine rapportée par
Proclus 2 et qui me semble également d’origine porphy-
rienne parce qu’on la retrouve chez Victorinus: «Il y a
certains philosophes qui pensent qu’il faut distinguer Dieu
et D’étre-de-Dieu, téserver au Premier la dénomination
d’étre-de-Dieu et faire connaitre ainsi comme telle la propriété
de I’Un. » Victorinus ® nous dit de son coté : « Si autre est
Iétre-de-Dieu, autre ’étre-Dieu, alors I'étre-de-Dieu pré-
existe a ’étre-Dieu, puisqu’il est en puissance par rapport a
Iétre qui est le plus étre. En eflet, ’étre-de-Dieu est la
puissance qui est tout, en étant avant toutes choses ; il est
le pré-principe, il est avant le véritablement Etant. » Dans la
formule étre-de-Dieu, « Dieu» semble désigner Iensemble
de la réalité intelligible, c’est-a-dire I'Intelligence, selon
Plotin et Porphyre. L’Un, défini comme étre-de-Dieu,
correspond donc a I'idée de la Déité dont I'Intelligence et le
monde intelligible sont la réalisation concréte, la substan-
tialisation. L’Un est la Déité dans sa simplicité absolue,

1 Adv. Ar. IV 19, 4-20.
2 Proclus, In Parm., p. 1106, 33 - 1107, 9 Cousin,
8 Adv. Ar. 1 33, 4-9.



I52 PIERRE HADOT

avant toute détermination et qualification. Nous retrouvons
donc toujours le méme schéma, que ce soit dans cette
doctrine rapportée par Proclus et Victorinus, que ce soit
dans le Commentaire sur le Parménide, que ce soit enfin dans
I’exégese porphyrienne des Oracles: 1’Un ou le premier
Dieu est I’étre de ’Un-qui-est, C’est-a-dire I'Btre pur, 2
partir duquel la substance de I'Intelligence se déploie.

Si I'Un est le premier moment de IIntelligence, ce
premier moment est donc transcendant et incoordonné ;
Pexistence est en fait une préexistence, I’Etre est une idée
transcendante. En son premier moment, 1'Intelligence est
donc supérieure a elle-méme, elle est 'Un lui-méme. Et,
considéré en lui-méme, ce premier moment est incoordonné,
transcendant et absolu. Il n’en est pas moins vrai, dira-t-on,
que PIntelligence sort de cet état, qu’elle se déploie dans le
mouvement de la vie et de la pensée et que de ce point de
vue lexistence est « coordonnée» avec cette vie et cette
pensée. Mais ce double aspect de I'Etre («incoordonné »
et « coordonné») correspond tout simplement aux deux
aspects de toute idée a laquelle participent des inférieurs.
Pour qu’un prédicat puisse étre attribué a un sujet, il faut
que ce prédicat préexiste tout d’abord en lui-méme d’une
maniere absolue. Porphyre lui-méme, dans son Commentaire
sur les Catégories 1, désigne ces deux aspects par les termes,
d’«incoordonné»  (dxatdraxtov) et de «coordonné»
(vatareraypévov). Par exemple, cette distinction lui servait
a expliquer comment «animal» pouvait étre attribué 2
« homme » comme 2 un sujet différent d’« animal », alors que
« homme » comprend dans sa notion la notion d’« animal ».
C’est que, dans ce cas, I'on attribue la notion d’« animal»
non-coordonnée, c’est-a-dire considérée en sa seule compré-
hension, a la notion d’« animal» coordonnée, c’est-a-dire
particularisée, devenue « tel animal». La méme distinction

1 Simplicius, fn Categ., p. 53, 6-9 Kalbfleisch.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 153

A\

sert 4 expliquer qu’un terme homonyme ait un sens en
lui-méme, indépendamment des sujets auxquels il est
attribué d’une maniere homonyme: il a un sens en lui-
méme dans la mesure méme ol il n’est pas attribué, c’est-
a-dire ou il reste incoordonné 1. Cette distinction est encore
utilisée pour distinguer entre espéce et individu dans les
réalités (comme le soleil) dont ’espece n’a précisément qu’un
individu 2. Pour un aristotélicien, cette distinction n’a aucune
signification ontologique. Mais un néoplatonicien était
naturellement conduit 2 identifier la notion incoordonnée
avec l'idée préexistante, avec le genre transcendants3
(8Enenuévov), absolu ¢ (&oyerov), non-participé ® (uébextov),
qui est le principe absolument pur des attributs auxquels
participeront les espéces, puis les individus. Le passage de
I'incoordonné au coordonné correspond 2 une concrétisation
et a une particularisation ; le genre « animal» par exemple
devient sensible et visible ¢ en devenant «tel animal raison-
nable », « tel homme ».

A T'aide de cette distinction porphyrienne, on comprendra
mieux le rapport qui existe entre ’Btre absolu et "'Un-qui-
est. Dans I’'Un-qui-est, « est» est un prédicat qui est mélé et
attribué a2 « Un»; ce prédicat doit donc subsister en lui-
méme sous un mode absolu et incoordonné pour pouvoir
ensuite étre attribué a 1’Un-qui-est. Plus encore, c’est un
prédicat essentiel : en effet, 'Un-qui-est, cest I’Etant,
C’est-a-dire ce qui a, pour essence, d’étre. Il s’ensuit que
I’étre de ’Etant (ou I’étre de "'Un-qui-est), son concept, son
idée, n’est autre que I'Btre en soi, pris absolument. Nous

1 Simplicius, p. 27, 23.

2 Ibid., p. 56, 2.

3 Ibid., p. 69, 23 et p. 82, 35-83, 10.
41bid., p. 119, 22.

SIbid. p. 219; 5.

8 Ibid., p. 79, 26.



154 PIERRE HADOT

avons la un premier mode de I’Etre, 'Etre incoordonné, idée
de I’Etant. Le second mode, C’est ’étre prédicat de I’Etant,
Pétre auquel participe 'Un-qui-est. Cet étre est coordonné a
IEtant, mais il dérive de I’Etre absolu, il est produit pat lui.
Ces deux modes d’étre sont clairement distingués pat
Victorinus et par le Commentaire sur le Parménide. Victorinus 2
écrit : « L’étre doit se prendre sous deux modes, I'un qui
est tel que I’étre soit universel et originellement originel et
que de lui provienne I’étre pour tous les autres, le second,
selon lequel tous les autres ont I’étre : il s’agit alors de Iétre
de tous ceux qui viennent apres Dieu, gentes, espéces ou
autres choses de ce genre.» Quant au Commentaire sur le
Parménide 2, il nous dit : « Ainsi I’étre est double : le premier
préexiste 2 I’Etant, le second est produit par 'Un qui est le
Transcendant, qui est I’Etre absolu et en quelque sorte 'idée
de I’Etant; clest en participant a cet Etre qu'un autre Un
a été engendré auquel est accouplé ’étre qui provient de cet
Etre ». On temarquera ici 'ambiguité du mot « patticipet ».
« Participer», c’est tout d’abord recevoir un prédicat:
en ce sens, c’est au second mode d’étre, c’est a I’étre dérivé,
que I'Un-qui-est participe. « Participer», c’est également
recevoir d’une Idée transcendante la réalité a laquelle on
participe, c’est-a-dire le prédicat qui s’accouple avec le
sujet : en ce sens, c’est au premier mode d’étre que I'Un-qui-
est participe. IEtre « coordonné» est dérivé de I'Etre
« incoordonné ». Plus exactement, aprés ce que nous avons
dit sur la génération de I'Intelligence chez Porphyre, 'Etre
« coordonné» se distingue par son propre mouvement de
I'Etre «incoordonné», il sort de 1’état d’incoordination
et d’indétermination dans lequel il se trouve a son origine,
et il entre en relation avec lui-méme : il se « coordonne »
3 lui-méme. Cette entrée en relation de I’Etre avec lui-

1 Adv. Ar. IV 19, G-9.
2XII 29-35.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 155

méme n’est autre que la connaissance : elle se réalise dans le
mouvement de sortie de soi et de retour a soi qui constitue
I'Intelligence.

On se demandera quel peut étre le contenu, la compré-
hension, de la notion d’étre sous son mode absolu et inco-
ordonné : qu’est-ce que l’étre-de-I’Etant, qu’est-ce que le
«est» pris en lui-méme? Comme le remarque Dexippe,
dans son Commentaire sur les Catégories ', probablement a la
suite de Porphyre, I’étre n’ajoute rien aux notions auxquelles
on lattribue. Il s’ensuit que, prise absolument, la notion
d’étre n’a pas de contenu intelligible, qu’elle est absolument
indéterminée. C’est pourquoi nous trouvons chez Victo-
rinus 2 une théologie négative appliquée a I'Etre : « L’Etre
premier est tellement imparticipé que I'on ne peut méme pas
Pappeler un ou seul, mais plutdt, par prééminence, avant
Pun, avant le seul, au-dela de la simplicité, préexistence
plutét qu’existence, universel de tous les universels, infini,
sans limites. » On comprend donc que Porphyre ait pu consi-
dérer que la notion d’étre ainsi congue pouvait, aussi bien
que la notion d’un, assurer I’absolue simplicité du premier
Dieu. Si Plotin pouvait imaginer un instant que ’étre de ’ame
fat absolument simple, en tant qu’antérieur a toute différence,
a plus forte raison, létre-de-I’Etant, C’est-a-dire 1’Etre
antérieur 3 toute détermination (la premiére étant I’Etant
lui-méme), pouvait apparaitre a Porphyre comme une
absolue simplicité.

Le Dieu de Porphyre n’est-il donc qu’une abstraction
logique, une notion absolument vide et indéterminée?
Ben au contraire. Le Commentaire sur le Parménide ® affirme
que I’Etre antérieur 2 PEtant est un agir pur et Victorinus 4

1 In Categ., p. 35, 16-22 Busse.

3 Ady. Ar. 1V 19, 10-20.

X1 25.

4 Adv. Ar. IV 19, 17; IV 8, 26-29.



156 PIERRE HADOT

définit 'Etre comme un acte de vivte, comme un agit, comme
un mouvement immobile et tourné vers soi. C’est que, dans
une perspective néoplatonicienne, le maximum d’univer-
salité, s’il est un maximum d’indétermination, est aussi un
maximum d’activité et de force. Un tel principe, appliqué a
la notion d’étre conduisait 4 concevoir 'Etre comme une
activité d’autant plus intense que la notion d’étre elle-méme
était plus indéterminée. Il est possible également que nous
soyons en présence ici d’une transposition platonicienne du
stoicisme qui opposait I’existence actuelle, mais incorporelle,
a2 la substance corporelle 1. Pour un néoplatonicien, cette
activité incorporelle devait apparaitre comme supérieure
a la substance, comme un au-dela de la substance.

Avec cette conception porphyrienne de I’Etre comme
maximum d’activité et comme maximum d’indétermination,
nous touchons peut-étre aux origines de la distinction entre
lacte d’étre et Dessence. La distinction entre I'Etre et
I’Etant peut avoir été transmise au Moyen Age pat Boece.
Celui-ci, dans le De hebdomadibus, distingue entre Desse
et le guod est 2. L’esse ne participe a rien, ne se méle a rien,
n’est ni sujet ni prédicat; il n’est pas encore, c’est-a-dire
il n’est pas encore substance. Le grod est, C’est-a-dire I'Etant,
participe a I’étre pour étre ; il devient substance, lorsqu’une
forme particuliere vient s’ajouter a I’étre pur pour le
déterminer. A la question initiale de son livre : comment les
étants peuvent-ils étre bons substantiellement sans étre

1 Je fais allusion ici a l'opposition entre Gmapfic et Sméotacis dans le
stoicisme ; les incotporels, par exemple le présent ou le vrai, existent, les
réalités corporelles, par exemple la vérité, subsistent (Plutarque, Comm. not.
1081 f; Sextus Empiticus, Pyrr. Hyp. 11 80). Sur la distinction entre ces deux
termes dans le stoicisme, cf. H. DorrIE, “Tréoracts, (Nacht. d. Akad. d. Wiss.
Gottingen, Phil.-Hist. K1. 1955, 3), p. 51-54 et p. 63.

% De hebd., lignes 28-44 Rand. Cf. P. Havpor, La distinction de Pétre et de
DPétant dans le De hebdomadibus de Boéce (Miscellanea Mediaevalia, 2, Betlin,
1903), p. 147-153 et Annuaire de I’ Ecole pratique des Hantes Etudes (Sciences
religienses), année 1964-1965, Patis, 1965, p. 126-128.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 1§57

le Bien subsistant, Boece répond d’une maniére qui évoque
la doctrine porphyrienne que nous avons exposée. Les
étants sont bons substantiellement parce que Iétre des
étants est originellement identique a I’Etre en soi et donc
au Bien en soi. Les étants sont donc bons substantiellement
en leur idée, selon leur étre en Dieu. Mais ils ne sont pas le
Bien en soi, parce que précisément ils se sont distingués de
leur idée, parce que leur étre est dérivé de létre divin.
L’étre des étants est donc a la fois « incoordonné » en tant
qu’il coincide avec Pétre divin et « coordonné» en tant
qu’il dérive de I’étre divin. Comme chez Porphyre, il y 2 une
continuité dynamique entre les deux modes de I’étre.



158 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Pépin : Si Porphyre a parlé a la fois d’incoordination et de
coordination, comment se fait-il que Proclus et Damascius, qui
connaissaient bien Porphyre, aient pu ne parler que de sa doctrine
concernant la coordination du premier Dieu avec la triade
intelligible ?

M. Hadot : En fait, Proclus n’a pas ignoré la solution pot-
phyrienne, mais il n’a pas admis que cette solution assure I’inco-
ordination du premier Dieu. Le texte de Proclus, I# Parm. 1106,
33 C. est trés clair 2 ce sujet. Proclus refuse d’admettre qu’une
distinction entre I’étre de Dieu et Dieu soit applicable au monde
intelligible et spécialement aux rapports entre 'Intelligence et
I'Un.

M. Walzer: 11 serait intéressant de préciser les détails de
doctrine propres a Plotin, Porphyre, Proclus, et, en général, aux
néoplatoniciens postérieurs pour étre capable de dire avec plus
de précision a quelle doctrine ou quelle école les philosophes
arabes se rattachent. On ne peut pas étudier la philosophie arabe
si cette histoire du néoplatonisme reste obscure.

M. Hadot : En ce qui concerne le probléme de la métaphysique
de Porphyre, je puis vous signaler I’article de J. M. Rist, Mysticism
and Transcendence in Later Neoplatonism (Hermes 1964, p. 213),
qui précise les détails de doctrine propres a Plotin, Porphyre et
Proclus, notamment en rapport avec la doctrine du « sommet
de l'intelligence ». D’une maniere générale, je pense que Proclus
a voulu étre et a été plus fidele a I'esprit de Plotin que Porphyre,
ce dernier restant souvent plus proche que Plotin du moyen-
platonisme, notamment en confondant souvent I’Intelligence et
I'Un.

M. Dirrie : Vielleicht kann Folgendes zur Beantwortung der
Frage beitragen, die Herr Walzer stellte: Im spiteren Neu-



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 159

platonismus lassen sich zwei Tendenzen fetstellen: Die eine
sucht durch immer subtilere Formulierungen die Jenseitigkeit,
Qualititslosigkeit und {iberseiende Uberrationalitit des Hochsten
zu bestimmen. Die andere Tendenz liuft darauf hinaus, diese
Formulierungen, die unverstindlich zu werden drohen, verein-
fachend in eine Verstindlichkeit zuriickzutibersetzen.

An M. Hadot mochte ich diese Frage richten: In der Stoa
bezeichnet der Terminus Umapfig eine Stufe nicht materieller,
darum nicht realer Existenz. Im Grunde kann nur vom materielle
Unbegriindeten — Rauch, Regenbogen, Spiegelbild — gesagt
werden : Omapyet wovov. Substantielles Sein muss die Merkmale
bptotachor und Omdpystv aufweisen. Nun scheint mir die
Bedeutung, die ich eben skizzierte, in Porphyrios’ Diktion erhalten
zu sein, aber die Wertung ist auf den Kopf gestellt. Der gleiche
Ausdruck, der in der Stoa abwertend gebraucht wird, bezeichnet
nun die hochste ontologische Wertigkeit. Lisst sich wohl der
Punkt bezeichnen, wo diese Umwertung vorgenommen wurde?
Liegt er vor oder bei Porphyrios?

M. Hadot : Je n’ai pas trouvé avant Porphyre de traces de cette
revalorisation, dont Victorinus est 2 mon avis un précieux
témoin lorsqu’il réserve au Pere les verbes esse — vivere — intel-
legere — et au Fils les substantifs existentia — vita — intellegentia,
C’est-a-dire lorsqu’il place l’acte (esse) avant la substance, donc
Pexister avant la substantialité.

M. Waszink: Je me demande s’il ne conviendrait pas de
rapprocher la conception de I’autogénération de I'intelligence
du fr. 25 de Numénius 6 +vyap debrepog, dutTog v, wdroTorel
v Te 10éav EauTol xal TOV xbopov, ol le terme adromorel est
I'objet de sérieuses difficultés d’interprétation. Y a-t-il ici peut-
étre une contamination de deux expressions possibles: adtdg
ToLEl ExuTOY et Totel ThHY i8éav xal TOV xboumov ?

M. Hadot : La doctrine de I'autogénération de I'Intelligence
peut venir des Oracles Chaldaiques qui emploient le mot odro-
vévebhog (p. 25 Kroll) 2 propos du voic. Nous rencontrons encore
une fois une étroite parenté des Oracles avec Numénius.



160 DISCUSSION

M. Wasgink: Je dois confesser que je n’ai jamais compris
enti¢rement 4 quel moment la triade cesse d’étre une triade
« horizontale » pour devenir une hiérarchie « verticale ».

M. Hadot : Chez Porphyre cette triade n’est pas une hiérarchie
« verticale» d’hypostases, comme elle le sera dans le néoplato-
nisme postérieur : elle correspond simplement 4 des actes ou 2
des genres au sens platonicien, les deux points hypostatiques
étant ’'Un et D'Intelligence, dans la hiérarchie « verticale ».

M. Theiler : Sehr schon die Beobachtung von M. Hadot,
wonach Porphyrios das Werk Plotins an 1 Buch Ethik, 2 Biichern
Physik und 3 Biichern dialektischer Epopteia bestehen liess.

Proklos, in Parm. 1070, 15 C. und Damaskios, D#bit. 1, 86, 9,
die denselben Vorwurf wiedergeben, haben den erst von M. Hadot
voll entwickelten Sinn der Lehre von der obersten Hypostase
nicht ganz verstanden. Ich mochte diese Auffassung mit der des
Plotins vergleichen, die dort zur 2. Hypostase gehort, wonach
der aus dem Einen iberfliessende noch unbestimmte Geist (in
gewissen Beziehung vergleichbar mit der intellegiblen Materie)
durch Epistrophe auf das Eine geformter Geist wird ; das mittlere
Prinzip ist wie in der von Porphyrios abhingigen horizontalen
Reihe, die Augustin durchaus im richtigen orthodoxem Sinne
fur die Trinitit gebrauchen konnte, wesblich. — Hieran mochte
ich einen gewissen Zweifel anschliessen, ob der Turiner Papyrus
dem Porphyrios selbst zu zuweisen ist. Wie die von M. Hadot
aufgewiesenen Parallelen bei Marius Victorinus deutlich machen,
ist freilich der grosse Teil des Inhalts porphyrisch. In fo/. o,
init., glaube ich, dass mit of eimévreg und of wapadedwrbreg Tabra
nicht der Verfasser Julian, sondern neuplatonische Interpreten
gemeint sind, die gerade die porphyrische, weiter fortgeschrittene
Auflassung eines Orakels im Sinne wie es M. Hadot vorgefiihrt
hat, kennen ; aber gegen diese Auffassung wendet sich der Autor,
nur ein toller Freund der Orakel — der nach meiner Meinung
nicht auch noch Porphyrios sein kann — so sehr dieser Autor
im Weiteren bei der Auffassung der dyvwoia Ozob eine por-
phyrische Lehre benutzt, die uns durch die 7#binger Theologie



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 161

bekannt ist (183, 26 Erbse): Zotwv adtob (tol mpdtov aitiov)
YVdolg 7 ayveoto.

M. Hadot : Selon I'interprétation de M. Theiler, le commenta-
teur du Parménide s’attaquerait ici 4 Porphyre lui-méme désigné
par of eimdvreg et ol mwapudedwxdTeg, en tant que commentateur
des Oracles chaldaigues. Mais le commentateur ne s’attaque pas
a ces mapadedwxéres. Il reconnait qu’il est possible que, comme le
« disent ceux qui rapportent ces traditions» (c’est-a-dire 'auteur
du recueil des Oracles, Julien le Théurge), les dieux aient fait des
révélations vraies au sujet du Dieu supréme et qu’ils aient dit
vrai(fol. IX 8 et 28); seulement la faiblesse humaine nous empéche
de comprendre ces révélations et il faut donc préférer finalement
la théologie négative a cette théologie affirmative (X 4). Il apparait
clairement que Vauteur du Commentaire sur le Parménide ne vise
pas avec mapadedwxdteg un commentateur des Oracles (qui serait
Porphyre). S’il avait visé un autre philosophe, I’auteur lui aurait
reproché de mal commenter les Oracles, de faire une erreur d’inter-
prétation. Or il se contente de dire que nous ne sommes pas
capables de comprendre cette révélation divine. Il est peu pro-
bable d’autre part qu’un néoplatonicien postporphyrien ait
dit: «¢’il est vrai que des dieux ont révélé ces choses». Tous
les néoplatoniciens postporphyriens savaient que les Oracles
chaldaiques se présentaient comme une révélation divine.
Porphyre au contraire, premier commentateur des Oracles,
pouvait étre amené a I’annoncer avec précaution a ses lecteurs
en distinguant entre I'auteur du recueil (Julien) et la révélation
divine elle-méme. M. Theiler lui-méme (Die chaldiischen Orakel
p. 2) avait admis nagueére que ol mapadedwnéteg désignait Julien.
Comme je ’ai dit dans mon article de la Revue des études grecques,
'attitude de Porphyre a I'égard des Oracles chaldaiques est tout
a fait analogue ici a celle qu’il adopte dans le De regressu animae.
Si la présentation de la révélation chaldaique sur le Dieu supréme
est faite d’une maniére qui concorde avec ce que nous savons du
systéme porphyrien, c’est simplement que Porphyre arrange cette
présentation de maniére a Paccorder avec son propre systéme.



162 DISCUSSION

Il ne cite pas textuellement les Oracles mais les résume en les
interprétant.

M. Sodano : Ella, professore Hadot, ha delineata, in maniera
sistematica e precisa, la metafisica porfiriana, servendosi soprat-
tutto degli Oracula chaldaica, della Philosophica historia, della
Philosophia ex oraculis banrienda e del commentario di Potfirio
al Parmenide.

Vorrei, pero, richiamare la Sua attenzione su tre frammenti
dei commentari di Porfirio al Z7meo di Platone : 1) fr. XL (p. 26,
15 sgg. Sodano), nel quale il padre ¢ definito colui che genera
da sé (&g’ éxvtol) le universe cose (t0 8hov); 2) fr. XLI (p. 26,
19 sgg. So.), nel quale Porfirio chiama il demiurgo « I’anima
sopracosmica» ; 3) fr. XLII (p. 27, 8 sgg. So.), nel quale si
ritorna sullo stesso problema del fr. XLI e per demiurgo
Potfirio intende I’anima duéfextog. Di qui le mie domande :
quale contributo possono dare i frammenti citati al problema
della metafisica porfiriana? E, ancora, il concetto dei tre fram-
menti s’accorda con i diversi aspetti della teoria che Ella ha cosi
sistematicamente delineata ?

M. Hadot : Bien que j’aie donné ce matin Pimpression d’inter-
préter Porphyre d’une maniére trés systématique, je pense en
méme temps qu’il est impossible de réduire 4 un systéme abso-
lument cohérent toutes les exégeses que Porphyre a été amené 2
donner dans son activité de commentateur de Platon.

M. Callaban : Le mot « vie» a-t-il vraiment une plus grande
flexibilité chez Plotin que chez Porphyre? Quand Plotin, par
exemple, distingue I’éternité et le temps, la notion de vie sert de
fond pour énumérer les difiérences qu’il trouve entre eux, ce qui
aboutit 4 en faire deux formes ou modes de vie. Au fond la « vie »
se retrouve a tous les niveaux de la dialectique plotinienne. Chez
saint Augustin aussi, viz est un terme qui peut étre considéré en
un certain sens comme « transcendant» ; mais pourquoi, chez
Porphyre, Pemploi du mot semble-t-il plus restreint que chez
Plotin?

M. Hadot : On trouve dans les Sentences de Porphyre (XII) un



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 163

texte qui expose une conception analogique de la notion de vie,
conception tout 2 fait semblable a celle qu’on trouve chez Plotin.
En général, la notion de vie est liée chez Porphyre, comme dans
certains textes de Plotin, 4 la notion d’infinité.



%
faty

=g TN

N

TSI S
.&%W‘%ﬂ%@_mwh_f H




	La métaphysique de Porphyre

