
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: La métaphysique de Porphyre

Autor: Hadot, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV
PIERRE HADOT

La metaphysique de Porphyre





LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE

«Metaphysique» est le nom donne par la tradition
aristotelicienne ä la theologie ou ä l'ontologie d'Aristote;
c'est un terme qui suppose la division aristotelicienne des

sciences (physique, mathematique, metaphysique). On peut
done se demander s'il est legitime de l'utiliser ä propos d'un
platonicien comme Porphyre. Mais en fait, depuis le premier
siecle apres Jesus-Christ, la tradition platonicienne avait
fait une place ä la metaphysique dans sa classification des

parties de la philosophic. Cela apparait surtout dans une
division de la philosophic qui distingue trois etapes du
progrfes spirituel: l'ethique, la physique et — terme emprunte
a la terminologie des mysteres d'Eleusis — l'epoptique;
cette derniere partie, la plus elevee, est assimilee ä la theologie
ou a la metaphysique d'Aristote. Par exemple, Plutarque nous
dit, dans le De Iside \ que Piaton et Aristote « appellent
epoptique cette partie de la philosophic dans laquelle ceux

qui ont depasse, grace a la raison, ce qui n'est qu'objet
d'opinion, melange et compose, s'.elancent jusqu'a ce qui
est premier, simple et sans matiere et, ayant touche vraiment
la pure verite au sujet de cette realite premiere, peuvent
posseder, comme dans une initiation supreme, l'achevement
de la philosophic ». On trouve ici l'opposition entre physique
et metaphysique. Chez Theon de Smyrne 2, au sein d'une
classification complexe, qui pretend correspondre aux
degres de l'initiation d'Eleusis, les trois degres : ethique,
physique, epoptique apparaissent; l'epoptique a pour objet
les veritablement etants et les idees. Clement d'Alexandrie 3

distingue tres clairement entre l'ethique, la physique et la

partie theologique, que Platon, nous dit-il, appelle epoptie et

1 De Iside 382 d; je suis le texte de W. Sieveking.
2 Expos, rer. math., p. 14 Hiller.
3 Strom. I 28, 176, 1-2.



128 PIERRE HADOT

Aristote metaphysique. Chez Origene 1, l'ethique correspond
a la purification initiale indispensable, la physique a la
connaissance des choses sensibles qui nous revele leur vanite,
l'epoptique a la contemplation des realites divines et celestes.

Nous remarquerons que chez Clement comme chez Origene,
la dialectique 2 ou logique ne constitue pas une partie speciale
de la philosophic, mais qu'elle est melangee avec les trois
autres. C'est cette division de la philosophic selon le progres
spirituel que nous retrouvons dans le plan systematique des

Enneades tel que Porphyre l'a congu. La premiere Enneade

rassemble les traites qui ont un caractere ethique : ils sont
destines ä procurer une purification initiale 3. La seconde et
la troisieme Enneades correspondent a la partie physique de

la philosophic 4. Les quatrieme, cinquieme et sixieme
Enneades ont pour objet les choses divines: l'Ame, l'lntel-
ligence et l'Un; 5 elles correspondent ä l'epoptique. Cette
classification est differente de celle de Plotin lui-meme qui,
dans son traite Sur la dialectique, considere la dialectique
comme la partie supreme de la philosophic, sans preciser
clairement 1'ordre qu'il etablit entre Ethique et physique 6.

Dans la division porphyrienne, comme chez Clement et

Origene, la dialectique est melee aux trois parties de la

philosophic. Porphyre est done fiddle ä cet ordre: ethique,
physique, metaphysique (ou theologie ou epoptique), qui
etait traditionnel dans tout un courant du moyen-platonisme.
Nous retrouvons tr£s probablement la doctrine porphyrienne
concernant la division de la philosophic dans deux passages

1 In Cant, cant., p. 75, 6 Baehrens. II faut lite epopticen et non enopticsn.
2 Chez Clement, Strom. I 28, 176,3-177,1, la dialectique est surtout mel6e
ä la metaphysique.
3 Porphyre, Vit. Plot. 24, 17.
4 Ibid. 24, 38 et 25, 9.
5 Pour Porphyre, les trois degres du divin sont l'Un, l'Intelligence et
l'Ame, Hist. phil.,fr. XVI, p. 14 Nauck.
6 Enn. I 3, 6, 1-7.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I29

du commentaire de Calcidius sur le Timee : ä la consideration
des choses physiques, propre au Timee, est opposee la contemplation

(epoptique) des choses intelligibles, qui correspond
au Parmenide 1. II est possible que cette division des parties
de la philosophic soit liee ä une theorie concernant l'ordre
de lecture des dialogues de Piaton. Dans ses grandes lignes,
l'ordre propose par Jamblique 2 correspondra lui aussi ä la

suite : ethique, physique, theologie. On peut constater que,
selon l'ordre systematique des Enneades, le premier traite :

Qu'est-ce que le vivant et qu'est-ce que l'homme, correspond au

probleme de la connaissance de soi que posait 1'Alcibiade,

premier dialogue dans la liste d'Albinus comme dans celle
de Jamblique. Les derniers traites de la premiere Enneade

evoquent la problematique du Phedon. Les traites consacres
ä la physique citent tres souvent le Timee. Le Parmenide

joue un role tres important dans plusieurs traites de la cin-
quieme et de la sixieme Enneades. Grace aux temoignages
conjugues de Proclus3 et de Calcidius4, nous savons en tout
cas que Porphyre plagait la Republique avant le Timee et le
Timee avant le Parmenide comme des etapes successives dans
la preparation de l'äme ä la connaissance de la verite.

On peut done parier d'une metaphysique de Porphyre.
Comme dans la tradition platonicienne d'un Plutarque, d'un
Clement ou d'un Origene, la theologie est pour lui a la fois
une metaphysique au sens aristotelicien et une epoptique au
sens platonicien. Elle est une ascension de la pensee qui
s'eleve d'abord du corporel a l'incorporel 5, puis qui, au

1 In Tim., cap. 272 et 335. Cf. sur ces textes, J. H. Waszink, Studien %um
Timaioskommentar des Calcidius, I, Leiden 1964, p. 29, n. i, et Timaeus a Calcidio
translatus, Leiden, 1962, praef. XCVIII-XCIX.
2 Dans Pseudo-Olympiodore, Proleg. Plat, phil., p. 219 Hermann.
3 In Tim. I, p. 202, 2 Diehl Sodano, Porph. In Tim., p. 16).

4Cf. n. 1.
6 Ce moment est, chez Porphyre, tres important. Cf. les «Introductions
(atpoppat ou ScpoSoi) aux Intelligibles».



PIERRE HADOT

sein de l'incorporel, cherche a atteindre ce qui a le plus
d'unite. Chez Porphyre, cette theologie ne se fonde pas
seulement sur l'exegese de Piaton, mais aussi sur celle
des Oracles chaldaiques, consideres comme une revelation
divine.

Pour presenter la metaphysique de Porphyre, je me limi-
terai a l'etude du probleme qui me parait etre le plus fonda-
mental dans la pensee du disciple de Plotin. En essayant de

reconstituer la solution que Porphyre apportait ä ce probleme,
je m'efforcerai evidemment d'utiliser avant tout les textes,
les fragments, les citations explicitement attribues a Porphyre
lui-meme. Mais j'utiliserai egalement deux autres documents.
Ce sera, tout d'abord, le Commentaire sur le Parmenide, dont
les quatorze pages palimpsestes furent editees par W. Kroll1
a la fin du siecle dernier, et qui me semble, comme je l'ai
montre recemment, etre une ceuvre de Porphyre 2. Ce

seront, egalement, certains textes du theologien chretien
Marius Victorinus qui, par leur contenu et leur structure,
supposent une source neoplatonicienne qui, eile aussi, selon
la vraisemblance historique et les caracteristiques doctrinales,
ne peut etre que Porphyre 3. Au cas ou l'on n'accepterait
pas ces deux hypotheses, il n'en resterait pas moins vrai que
l'identite de doctrine, que nous constaterons plusieurs fois,
entre le Commentaire sur le Parmenide et Victorinus ne peut
s'expliquer que par une source commune qui, ici encore, ne

peut etre que Porphyre. Dans son ouvrage Porphyrios und

1W. Kroll, Ein neuplatonischer Parmenidescommentar tn einem Turiner
Palimpsest (Rheinisches Museum, 47, 1892), p. 599-627.
2 P. Hadot, Fragments d'un commentaire de Porphyre sur le Parmenide (REG,
74, 1961), p. 410-438. Je publierai prochainement une nouvelle edition de ce

commentaire, accompagnee d'une traduction.
3 Sur ce sujet, cf. W. Theiler, Gnomon, 10, 1934, p. 495-496 et F. W.
Kohnke, Plato's conception of oux Svtcoi; oüx 8v (Phronesis, 2, 1957), p. 32-40.
Victorinus sera cit6 selon les numeros des chapitres et des lignes de l'£dition
Henry-FIadot, Sources chretiennes, n° 68-69, Paris, 1960.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 131

Augustin 1, W. Theiler a formule l'hypothese de travail
suivante: toute doctrine non-plotinienne (mais neoplato-
nicienne), qui se trouve a la fois chez Augustin et chez un
neoplatonicien posterieur, derive de Porphyre. Je pense que
cette hypothese peut etre acceptee egalement en ce qui
concerne Victorinus. II faut notamment souügner que les

coincidences doctrinales entre Victorinus et le Commentaire

sur le Parmenide portent sur des points qui, loin d'etre des

lieux communs, sont absolument uniques dans l'histoire de

la pensee antique et qui ne peuvent se comprendre, comme
nous allons le montrer, que dans la problematique porphy-
rienne.

Le probleme fondamental de la metaphysique de Porphyre
consiste dans 1'opposition entre «incoordonne » et «coor-
donne » 2.

Dans un fragment de 1'Histoire philosophique 3, Porphyre
refuse fortement toute coordination et toute connumeration
entre Dieu et ce qui vient apres lui: « Dieu est le premier,
tout en restant toujours seul, bien que toutes choses soient

engendrees par lui, car, par l'existence qui lui est propre, il
ne peut 6tre connumere ni coordonne quant a la dignite avec
les autres choses. » Porphyre veut dire ici que Dieu n'est pas
une chose parmi les autres choses : on ne peut done l'addi-
tionner avec elles, parce qu'on ne peut additionner ensemble

que des choses de meme genre; on ne peut non plus le

coordonner, e'est-a-dire lui donner un rang ou une place
dans une serie, qu'elle soit horizontale ou verticale. Si Dieu
est le premier, il n'est ni le premier terme d'une somme, ni le

premier rang d'une serie : le mot « premier» ne doit pas

1 Porphyrias und Augustin, Halle, 1933, p. 4. Voir egalement R. Beutler,
Porphyrios, dans PW 43, col. 302-303.
2 Sur ce point, cf. W. Theiler, Die chaldäischen Orakel und die Hymnen
des Synesios, Halle, 1942, p. 7, n. 4.
3 Fr. XVIII, p. 15, 8-12 Nauck. Les deux mots importants sont ouvapiö-
(xeta0ai et cuyxaxaTaTTeaOa'..



132 PIERRE HADOT

s'entendre en un sens arithmetique. Le Commentaire sur le

Parmenide 1 insiste aussi tres fortement sur cette doctrine :

Dieu a une «preexcellence incommensurable (äcrü(j.ßAr(Tov)

par rapport ä toute chose quelle qu'elle soit2;»«les choses

qui ont leur realite par lui ne sont rien par rapport ä lui, ä

cause du caractere incommensurable (ätjüfißXYjrov) de son
hypostase » 3.

Au contraire, dans son commentaire sur les Oracles

chaldaiques, Porphyre, aux dires de Proclus et de Damascius,
« coordonnait» le premier Dieu avec ce qui vient apres lui:
« Faut-il, demandait Damascius 4, faut-il dire avec Porphyre
que le Pere de la triade intelligible est le principe unique de

toutes choses Mais comment la cause incoordonnee, abso-
lument ineffable, pourrait-elle done etre connumeree avec les

intelligibles et etre appelee le Pere de la premiere triade
Car la triade n'est que le sommet des etants, tandis que la

cause ineffable les depasse tous.» Et Proclus 5, faisant
allusion a la meme doctrine, precise bien que e'est une erreur
de confondre le Pere (des Oracles chaldaiques) qui est « sur
la meme ligne que la Puissance et l'Intelligence et forme
une seule triade avec eux » et le premier Dieu « qui est au-dela
de toute contradistinction 6 et de toute coordination».

Entre le texte de YHistoire philosophique et la doctrine

rapportee par Proclus et Damascius, il y a done une contradiction

formelle.
On peut essayer d'expliquer cette contradiction en sup-

posant que les deux affirmations appartiennent ä des moments
differents de l'evolution intellectuelle de Porphyre. En soi

l'hypothese serait fort plausible. Des l'Antiquite, on s'est

1 Cit6 d6sormais selon le numero de folio donne par Kroll et la ligne de ce folio.
2 III 7.
3 VI 19. A la ligne 20, je lis < au-rou uTroaTafTEcj? > apres äou(j.ßX7)Tov.
4 Ditb. et Sol., I, p. 86, 9 Ruelle.
5 In Parm., p. 1070, 15 Cousin. Cf. W. Theiler, Chald. Or., p. 7-8.
8 'AMTiSiottpEriEoK, cf. Aristote, Cat. 14b 33 ; Diog. L. VII 61.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I 3 3

plu a souligner les variations doctrinales de Porphyre 1.

Pour donner un exemple qui ait un certain rapport avec le

probleme qui nous occupe, on peut citer les deux
interpretations tres differentes que Porphyre a donnees du Dieu
des Hebreux. Dans la Philosophie tiree des Oracles, il identifiait
ce Dieu au Dieu supreme 2. Dans son commentaire sur les

Oracles chaldaiques3, au contraire, il plagait ce Dieu au
second rang dans la hierarchie divine, en l'identifiant cette
fois au second Dieu des Oracles chaldaiques, que ceux-ci

appellent le «Transcendant sous un mode dyadique»4.
Dans les deux cas, le Dieu des Hebreux est pour Porphyre
le Demiurge. Mais, dans la Philosophie tiree des Oracles, il
n'hesite pas a identifier ce Demiurge avec le Dieu supreme,
parce qu'avant sa rencontre avec Plotin, il professe une
doctrine analogue ä celle d'Origene le paien qui identifiait le

Roi de toutes choses et le Createur 5. Dans le commentaire

sur les Oracles chaldaiques, au contraire, il place le Ddmiurge
au second rang en l'identifiant ä l'Intelligence. Ce changement
revele l'influence plotinienne. Mais en ce qui concerne l'inco-
ordination ou la coordination du Dieu supreme, nous sommes
en presence de deux textes postplotiniens. Proclus et Damas-
cius font en effet tous deux allusion au commentaire de

Porphyre sur les Oracles chaldaiques dont nous venons
de parier et qui, nous l'avons vu, suppose l'influence de

Plotin. Quant ä l'Histoire philosophique, eile appartient ä la

1 Cf. G. Wolff, Porphyrie de phil. ex. orac. haur., 1962, p. 37.
2 G. Wolff, p. 142-143 Eusebe, Praep. ev. IX 10, 4 ; Augustin, Civ. dei

XIX 23).
3 J. Lydus, De mens. IV 53, p. 110, 18 Wuensch. J. Lydus cite ici le Commentaire

sur les Oracles (et non la Philosophie tiree des Oracles), cf. R. Beutler,
col. 296-297.
4 Je traduis ainsi l'expression chaldaique SI4 knbusiva. (et par « Transcendant
sous un mode monadique » l'expression a-a; snixemoi) afin d'essayer de faire
comprendre le sens que Porphyre donnait ä cette expression. Sur le texte
de Lydus, cf. W. Theiler, Chald. Or., p. 6.
5 Porphyre, Vit. Plot. 3, 32.



134 PIERRE HADOT

meme periode de revolution de Porphyre, car eile distingue
trois hypostases divines et decrit la generation de l'lntel-
ligence d'une maniere qui imite, tout en le modifiant, l'ensei-

gnement du maitre de Porphyre 1. Nous n'avons done, dans

le cas present, aucune raison particuliere qui nous permette
d'expliquer la contradiction inherente a la metaphysique
porphyrienne par une evolution doctrinale.

Faut-il supposer que cette contradiction n'est qu'une
application de la methode de theologie negative qui consiste

a attribuer ä la divinite des predicats antithetiques
Porphyre, il est vrai, connait bien cette methode. II l'emploie
par exemple pour definir l'incorporel et il remarque ä ce

sujet que les Anciens ont decrit l'incorporel en juxtaposant
volontairement les attributs les plus contraires afin de nous
faire renoncer aux notions d'origine corporelle ; e'est ainsi

qu'ils ont employe en meme temps les expressions « Un»
et« Tout»,« Un » et « Pas un »,« Partout» et « Nulle part» 2.

C'est precisement selon cette methode que le Commentaire

sur le Parmenide interprdte l'Oracle chaldai'que dans lequel il
est affirme que le Pere possede une Puissance et une
Intelligence 3 — Oracle qui est done a l'origine de la doctrine
porphyrienne de la coordination entre le Pere et la triade

intelligible: «D'autres (il s'agit des Oracles chaldai'ques),

bien qu'ils affirment qu'il s'est lui-meme derobe ä toutes les

choses qui sont ä lui (e'est-a-dire qu'il est incoordonne),
concedent neanmoins que sa Puissance et son Intelligence
sont co-unifies en sa simplicite et meme un autre Intellect
encore (e'est-a-dire que Dieu est coordonne avec eux), et
bien qu'ils ne le separent pas de la triade (e'est-a-dire qu'il

1 Cf. W. Theiler, Chald. Or., p. 8.

2 Sentent. 58, p. 34, 4-18 Mommert.
3 Sur cet Oracle, cf. W. Kroll, De orac. chald., Breslau, 1894, (Hildesheim,

1962) p. 13 ; W. Theiler, Chald. Or., p. 3 ; H. Lewy, Chaldaean

Oracles, Le Caire, 1956,p. 79, n. 47.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE J35

est connumere avec eile), ils croient qu'il abolit le nombre
(c'est-ä-dire qu'il est incommensurable), en sorte qu'ils
refusent absolument de dire qu'il est Un h » Le Commentaire

sur le Parmenide resume done la doctrine des Oracles sous une
forme volontairement antithetique, sans qu'il nous soit
possible d'ailleurs de savoir si ces antitheses existaient dejä
dans les Oracles eux-memes. II est en tout cas tres important
de constater que ce sont precisement l'incoordination et la

coordination, l'incommensurabilite et la connumeration, qui
sont juxtaposees par le Commentaire sur le Parmenide. On
pourrait done penser que la contradiction que nous avons
decelee dans la metaphysique porphyrienne n'est qu'une
application de la methode de theologie negative.

II est possible d'aller au-dela de cette explication et de

montrer que la contradiction n'est qu'apparente. Pour cela,

nous examinerons successivement les trois points suivants :

i° ce que les Oracles appellent le Pere et que Porphyre
identifie a l'Un de Plotin constitue le premier moment du
mouvement par lequel l'Intelligence (c'est-a-dire le second
Un ou l'Un-qui-est) se pose elle-meme ;

2° ce premier moment de l'Intelligence (ou de l'Un-qui-
est) n'en coincide pas moins avec le premier Un, ce qui
signifie que l'Intelligence (ou l'Un-qui-est) en son origine
est l'Un lui-meme;

3° le premier Un peut se definir comme l'etre de l'Un-
qui-est. Ainsi defini, il peut etre a la fois incoordonne et
coordonne avec la triade par laquelle se constitue l'Un-qui-
est ou l'Intelligence.

Pour prouver le premier point, nous avons deux etapes ä

parcourir : preincrement, pour Porphyre, l'Intelligence se

JIX i-8.



i36 PIERRE HADOT

constitue par un processus triadique dont les trois moments
sont l'existence, la vie et la pensee ; deuxiemement, Porphyre
a identifie l'existence, la vie et la pensee avec le Pere, la
Puissance et l'Intelligence des Oracles chaldaiques et il en
resulte que le Pere, en tant qu'« existence » correspond au
premier moment de la constitution de l'Intelligence.

Chez Plotin lui-meme, l'etant (öv), la vie et la pensee
etaient trois aspects de l'Intelligence et, sans qu'on puisse
deceler chez lui une doctrine systematique sur ce point
precis, ils jouaient un certain role dans la constitution de

l'Intelligence. En ce qui concerne Porphyre, on a remarque,
depuis Zeller 1, que la triade etre-vie-pensee prend une forme
systematique dans sa doctrine et qu'il distingue clairement
ces trois aspects. Mais je pense qu'il faut aller plus loin :

l'Intelligence, chez Porphyre, se constitue elle-meme par une
autogeneration et cette autogeneration se realise en trois
moments qui sont ä la fois necessairement distincts et neces-
sairement impliques les uns dans les autres, l'etre, la vie
et la pensee, le premier terme n'etant plus, comme chez

Plotin, l'etant, mais l'existence ou l'etre. L'autogeneration
de l'Intelligence est clairement affirmee dans ce fragment de

VIIistoire philosophique ou, nous l'avons vu, Porphyre attri-
buait au premier Dieu une incoordination absolue. Dans ce

fragment, il est dit que l'Intelligence est son propre gene-
rateur et son propre Pere, qu'elle s'est avancee hors de Dieu
en s'engendrant elle-meme 2. L'idee de 1'autogeneration de

l'Intelligence est egalement fondamentale chez Victorinus.
Que Porphyre ait con$u cette autogeneration comme un
processus triadique dont les trois phases seraient l'etre, la
vie et la pensee, on peut le deduire de la convergence de

temoignages qui existe sur ce point entre Victorinus et le

1 E. Zeller, Phil. Griechen 6, III 2, 2, p. 705, n.i ; R. Beutler, Porpbyrios, col.

3°4, 38 sqq.
2 Fr. XVIII, p. 15, 2-5 Nauck.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 137

Commentaire sur le Parmenide. Victorinus 1 ecrit: «C'est
en effet par un mouvement automoteur de l'Esprit (c'est-
a-dire de l'Intelligence), autrement dit, c'est parce que la
Vie parfaite s'est mise en mouvement pour se voir elle-
meme — elle-meme, c'est-a-dire sa puissance, le Pere —• que
l'automanifestation de l'Esprit, automanifestation qui est

et qu'on appelle une generation, s'est realisee et que l'Esprit
s'est exteriorise... Done, dans l'instant meme, sortant
en quelque sorte de l'etre qu'elle etait pour voir ce qu'elle
etait... l'alterite (c'est-ä-dire la Vie) qui venait de naitre est

revenue en häte vers l'identite.» Nous retrouvons tres
nettement ces trois phases dans le Commentaire sur le

Parmenide 2. « Selon l'existence, le pensant est aussi le pense.
Mais lorsque l'Intelligence sort de l'existence pour devenir
le pensant, afin de revenir vers l'intelligible et de se voir
elle-meme, alors le pensant est Vie; c'est pourquoi
l'Intelligence est infinie, selon la Vie. Et tous sont des actes, si l'on
considere que selon l'existence, l'acte est immobile, que selon
la pensee, l'acte est tourne vers lui-meme, et que, selon la

vie, l'acte sort de l'existence.» De part et d'autre, chez

Victorinus et dans le Commentaire sur le Parmenide, la structure
est la meme : un etat d'immobilite initiale, qui est existence

ou etre pur et qui est le Pere, un mouvement de sortie, qui
est vie, alterite, infinite, enfin un mouvement de retour, qui
est pensee. Le processus d'autogeneration de l'Intelligence
est necessairement triadique, parce que la pensee ne peut
saisir l'etre immediatement: eile doit sortir de lui, se distin-

guer de lui, devenir vie et alterite pour pouvoir le connaitre
en revenant a lui. II apparait clairement chez Victorinus 3

que cette triade est en fait une enneade, parce que chacun des

1 Adv. Ar. I 57, 9.
2 XIV 16-26.
3 Adv. Ar. I 54, 8 ; IV 5, 41 ; 21, 26-31. Hymn. III 248 : Tres ergo tmum, et

ter ergo unum, ergo ter tres tmum.



i38 PIERRE HADOT

termes implique les autres : les trois sont trois fois trois, et
c'est precisement pour cela qu'ils ne font qu'un.

A l'existence, a la vie, ä la pensee, Porphyre a fait corres-
pondre dans son exegese des Oracles chaldaiques le Pere,
la Puissance et l'lntelligence. Nous pouvons le prouver de
la maniere suivante. Par differents temoignages, nous savons

que Porphyre i° plagait au sommet de la «theologie» une
enneade 1; z° identifiait avec le Dieu supreme ou Bien, le

premier Dieu des Oracles, que ceux-ci appelaient le « Trans-
cendant sous un mode monadique», et identifiait avec

l'lntelligence le second Dieu des Oracles, que ceux-ci
appelaient le «Transcendant sous un mode dyadique»2;
3° pla$ait entre le Dieu supreme et l'lntelligence un
« medium» 3; 40 coordonnait le Pere avec la Puissance et

l'lntelligence 4. De cet ensemble de donnees, nous pouvons
inferer tout d'abord que Porphyre donnait a la doctrine des

Principes supremes (premier et second Dieu) dans les

Oracles chaldaiques une structure enneadique, c'est-a-dire

qu'il utilisait un schema forme de trois triades, chaque triade
correspondant ä un degre de la hierarchie des divinites
chaldaiques. La premiere triade correspondait done au
Pere, la seconde au « medium », la troisieme a l'lntelligence.
Selon le principe d'implication mutuelle des termes de toute
triade, les trois triades etaient probablement constitutes
toutes les trois par les memes termes et ne se distinguaient
que par la predominance d'un terme sur les autres. Nous
connaissons par Proclus et Damascius le contenu de la
premiere triade : eile etait formee du Pere, de la Puissance et de

l'lntelligence. On peut done reconstituer le schema suivant
encore incomplet:

1 J. Lydus, De mens., IV 122, p. 159, 5.
2 Cf. p. 133, n. 3 et 4.
3 Augustin, Civ. Dei X 23.
4 Cf. p. 132, n. 4 et 5.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 139

Premiere triade: Pere Puissance Intelligence
Transcendant sous

un mode monadique
ou Pere

Deuxieme triade : Pere Puissance Intelligence
medium

Troisieme triade : Pere? Puissance? Intelligence?

Intelligence

Dans ce schema, nous voyons quelle etait la place du
Pere dans l'exegese porphyrienne des Oracles. II representait
la premiere triade, dans laquelle la Puissance et l'Intelligence
sont confondues avec le Pere. Chez Proclus 1, le Pere se

trouvait a la meme place, mais avant l'enneade intelligible, il
y avait l'Un transcendant et les henades. Proclus concevait
l'enneade intelligible selon le meme schema general que
Porphyre. Toutefois, il refusait d'identifier le Pere avec le

« Transcendant sous un mode monadique » et l'Intelligence
intelligible avec le « Transcendant sous un mode dyadique » ;

il releguait ces deux entites au plan des intellectuels ou il les

identifiait avec Kronos et Zeus 2. Mais, ce qui est tres important

pour nous, c'est que, aussi bien au plan des intelligibles
qu'au plan des intellectuels, Proclus plagait entre le Pere et

l'Intelligence, ou entre Kronos et Zeus, la Vie. II semble

bien, comme l'ont montre W. Theiler 3 et H. Lewy 4, que
c'est Porphyre lui-meme qui ait inaugure cette maniere

d'interpreter les Oracles. II s'appuyait probablement pour
cela sur la formule chaldaique qui plapait le centre d'Hccate

1 Sur l'exegese proclienne des Oracles, cf. le tableau general donne par
H. Lewy, Chaldaean Oracles, p. 483.
2 Cf. W. Theiler, Chald. Or., p. 8, citant notamment Proclus, In Crat.,
p. 59, 14 Pasquali.
3 Ibid., p. 5 et 8.

4 Chaldaean Oracles, p. 455.



140 PIERRE HADOT

(deesse de la vie) entre les deux Peres (les deux Transcen-

dants) 1. Proclus a conserve en la developpant la structure
originelle de l'exegese porphyrienne. Le «medium» qui,
selon Augustin, se trouve entre le Pdre et l'Intelligence
dans la triade chaldaique porphyrienne n'est autre que la Vie.
On peut remarquer, ä titre de confirmation, que chez

Victorinus, la Vie apparait comme une entite feminine entre
le Pere et l'Intelligence, cette derniere etant consideree

comme le Fils masculin du Pere 2. On remarquera d'autre

part que chez Proclus, le premier terme de la triade, le Pere,
est appele aussi hyparxis, existence. Ceci repond encore une
fois ä la terminologie porphyrienne, qui employait hyparxis
au lieu de on (etant) pour designer le premier terme de la
triade constitutive de l'Intelligence. L'enneade que Porphyre
plajait « au sommet de la theologie» apparait done bien
finalement comme constitute par les trois termes, existence,
vie, intelligence, chacun formant une triade :

Premitre triade: existence vie intelligence
Pere ou existence puissance)

Seconde triade: existence vie intelligence
Vie

Troisieme triade: existence vie intelligence

Intelligence

On peut penser que Porphyre a ete amene ä assimiler la

triade Pdre-Puissance-Intelligence ä la triade existence-vie

intelligence pour deux raisons. Premierement, il est possible

que les Oracles eux-memes aient employe le terme hyparxis

pour designer le P&re 3. Dans ce cas, Porphyre, se trouvant

1W. Kroll, Chald. Or., p. 27; H. Lewy, p. 142, n. 283 ; W. Theiler,
p. 5, 8 et 12.
2 Adv. Ar. I 51, 19-38.
3 Le tÄmoignage de Damascius, § 6i, I, p. 131, 17 et § 221, II, p. 101, 25
semble le laisser entendre.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 141

en presence d'une triade dont le premier et le troisieme terme
etaient l'existence et l'intelligence, pouvait etre amene ä

confondre la Puissance et la Vie. En second lieu, il est possible

que Porphyre ait considere que dans la triade Pere-Puissance-

Intelligence, il n'y avait aucune necessite conceptuelle qui
obligeät ä concevoir ces trois termes comme une vraie
triade, c'est-ä-dire comme une realite dont les moments sont
necessairement et seulement trois. L'existence, la vie et

l'intelligence fournissaient au contraire le modele ideal d'une
telle triade douee d'une necessite interne. Quoi qu'il en soit,
nous voyons que dans le schema enneadique de Porphyre,
le Pere ou l'existence constitue le premier moment de la

constitution de l'intelligence. Au niveau du Pere,
l'intelligence est reduite ä un etat de pure existence; vie et
intelligence sont confondues avec le premier terme. En sortant
de l'existence, l'intelligence devient vie, c'est la seconde

triade : elle se trouve alors dans un etat d'alterite et d'infinite.
Elle n'est vraiment elle-meme que dans la troisieme triade,
lorsqu'elle predomine sur la vie et sur l'existence. Dans cette
enneade, le Pere ou l'existence est done le premier moment
de l'autogeneration de l'intelligence.

Ceci est confirme par la convergence des temoignages de

Victorinus et de Damascius concernant la notion d'exis-
tence \ II est possible que les Oracles eux-memes aient donne
le nom d'hyparxis, c'est-a-dire d'existence, au premier
Dieu. En tout cas, en identifiant Pere et existence, Damascius
donne de l'existence une definition qui concorde avec celle

que propose Victorinus. Pour Damascius 2, la triade
existence — puissance vie) — intelligence sert ä decrire le

processus d'autoposition par lequel l'intelligence passe de

la pure existence ä la substance. Le premier moment est done
l'existence : elle est le premier commencement, la presuppo-
1 Sur cette notion d'existence, chez Porphyre et Proclus, cf. J. M. Rist,
Mysticism andTrancendence in Later Neoplatonism (Hermes, 92, 1964), p. 213-225.
2 § 121, b P- 312, 15 sqq.



142 PIERRE HADOT

sition, le fondement, de la substance; eile est l'etre encore
indetermine, n'ayant pas encore regu les determinations qui
constitueront la substance. Elle est aussi la simplicite premiere
ou l'Un, qui precede la composition et la multiplicite propres
a la substance. Cette simplicite premiere veut se deployer.
Ce desir, cette volonte, c'est la Puissance, qui est en quelque
sorte l'epanchement de l'Un. Le troisieme moment, l'lntel-
ligence, arrete cette effusion, la circonscrit, la limite et la

ramene a son origine. Or, chez Victorinus \ l'existence est

egalement opposee a la substance comme l'etre pur et encore
indetermine, sans sujet et sans predicat, ä l'etre determine,
qualifie, devenu quelque chose. Victorinus appelle l'existence

praeexistens subsistentia 2, ce qui correspond parfai-
tement ä une expression de Damascius : Trooü-apyouc-a
ÜTrocTTacTi?, 3, expression par laquelle Damascius designe lui
aussi l'existence : «II y a en chaque chose un analogue de

l'Un... ä savoir l'hypostase qui preexiste en toute chose selon

l'unite, mieux encore, c'est la racine de toute hypo-
stase.» L'existence apparait done, chez Damascius et chez

Victorinus, comme une sorte d'unite seminale ä partir de

laquelle se deploie la substance, comme le premier moment
de l'autoposition de l'Intelligence.

Si le Pere ou l'existence apparait comme le premier
moment de l'Intelligence, il est tout aussi vrai de dire que
le premier moment de l'Intelligence coincide avec le premier
Un, ce qui signifie que l'Intelligence (c'est-a-dire le second

Un ou l'Un-qui-est) en son origine est l'Un lui-meme. Ce

sera le second point de notre expose. Une telle affirmation
signifie tout d'abord que l'Intelligence a un double aspect:
un premier aspect, selon lequel elle est encore l'Un, un
second aspect, selon lequel elle est devenue elle-meme.
Mais une telle affirmation signifie egalement que l'Un ou le

1 Adv. Ar. I 30, zo sqq. ; Cand., Ad Vict. I 2, 14-27.
2 Adv. Ar. I 30, 22.
3 § 34, I, p. 66, 22.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 143

Dieu supreme a lui aussi un double aspect, un premier aspect
selon lequel il est l'Un absolu et incoordonne, un second

aspect selon lequel il est l'Intelligence reduite ä son premier
moment. Teiles sont les consequences impliquees dans

raffirmation de Proclus et de Damascius : Porphyre a iden-
tifie le Pere de la triade intelligible avec la Cause premiere.

Tout d'abord ce double aspect de l'Intelligence apparait
clairement dans le Commentaire sur le Parmenide et chez

Victorinus. Dans le Commentaire sur le Parmenide, la question
est posee ä propos du texte du Parmenide 143a, dans lequel
Piaton cherche a isoler par la pensee, dans la notion d'Un-qui-
est, la notion d'Un : « cet Un lui-meme, auquel nous attri-
buons l'etre, si nous le concevons par la reflexion seul et

pour lui-meme sans l'etre, auquel nous disons qu'il a part,
est-ce que, dans ce cas-la, il apparaitra «Un» exclusivement,
ou bien sera-t-il encore plusieurs, mais cette fois en lui-
meme?» Pour un commentateur neoplatonicien se pose la

un probUme difficile : que peut representer cet Un, pris a

part et en lui-meme (cet ocütö toöto comme dit Platon), au
sein de la pluralite qu'est l'Un-qui-est Le Commentaire sur
le Parmenide 1 repond ä la question en disant: « Tout en etant
Un et Simple, cet aü-ö toüto differe pourtant de lui-meme
selon 1'opposition entre l'existence et l'activite ; selon un
point de vue, il est l'Un et Simple, selon un autre point de

vue, il differe de soi... Elle est done l'Un et Simple, selon sa

forme premiere, e'est-a-dire la forme qu'est le « Lui-meme »

de ce Lui-meme, cette puissance, ou bien tout autre nom
qu'il faille employer pour indiquer qu'il s'agit de quelque
chose d'indicible et d'inconcevable. Mais eile n'est ni Un ni
Simple, selon l'opposition entre l'existence, la vie et la

pensee.» D'apres ce texte, il apparait que l'Un isole dans

l'Un-qui-est est absolument un et simple dans la mesure ou
il reste isole : de ce point de vue, il coincide avec le premier

1 XIV 4-16. A la ligne 12, je lis xal < toü> aür b toüto aÜToü To[a]uToü ISsav.



144 PIERRE HADOT

Un. Mais ce meme Un, que l'on avait isole dans l'Un-qui-est,
devient different de lui-meme et multiple, dans la mesure
ou on le remet en relation avec la totaüte de l'Un-qui-est,
c'est-a-dire avec le triple mouvement de l'existence, de la vie
et de la pensee. Si l'existence est le premier moment de ce

mouvement, il faut considerer qu'elle s'identifie avec cet
Un considere ä part dans l'Un-qui-est; tant que l'Intelligence
ou l'Un-qui-est demeure dans la pure existence, eile demeure
aussi dans l'absolue simplicite; la multiplicite n'apparait
qu'avec la sortie de l'existence dans l'acte de la vie et dans

le retour vers l'origine. Le Commentaire sur le Parmenide

decrit l'etat de l'Un purement simple et isole comme celui
de l'Intelligence qui est tellement simple « qu'elle ne peut
rentrer en elle-meme» 1; quant a l'etat de l'Un devenu

multiple, il correspond a l'etat de l'Intelligence qui revient
ä elle-meme apres etre sortie de soi, en passant de l'existence
ä la vie 2. Le premier etat de l'Intelligence est decrit3 avec
les predicats tires de la premiere hypothese du Parmenide,
c'est-ä-dire des predicats qui ne peuvent s'appliquer qu'au
premier Un : selon cet etat, l'Intelligence n'est ni en repos,
ni en mouvement, ni meme ni autre, ni en soi ni en un autre ;

l'Intelligence en son second etat regoit au contraire les predicats

de la seconde hypostase correspondant a la seconde

hypothese : elle est a la fois en repos et en mouvement, en
soi et en un autre, meme et autre. Selon le Commentaire sur
le Parmenide, l'Intelligence en son premier etat, identifiee ä

1'« Un» de 1'« Un-qui-est», coincide done avec le premier
Un lui-meme. Sans doute, une certaine distinction s'esquisse
entre cette Intelligence et l'Un, puisqu'il nous est dit4 que
l'Un est « la puissance par laquelle voit l'Intelligence qui ne

peut rentrer en soi». Mais la formule meme suppose que cette

1 XIII i. 35.
2 XIV 15-26.
3 XIV 27-34.
4 XIII 34-35-



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 145

Intelligence se confond avec l'Un, puisque, pour eile, qui est
absolument simple, « voir » ne peut etre rien d'autre qu'etre
l'Un lui-meme. L'Un par lequel l'Intelligence voit est un
acte absolu : « Chacun des autres actes (c'est-ä-dire l'acte du

pensant et l'acte du pense dans l'Intelligence devenue

multiple) est fixe ä quelque chose et il est ordonne ä cette
chose totalement, selon sa forme et son nom. Mais cet acte
n'est l'acte de rien, c'est pourquoi il n'a ni forme, ni nom,
ni substance. Car il n'est domine par rien et il n'est pas forme

par quelque chose, etant essentiellement impassible, essen-
tiellement inseparable de soi, n'etant ni intellection, ni
intelligible, ni substance, mais au-delä de tout et cause
incoordonnee de tout.» 1

Nous retrouvons la meme doctrine chez Victorinus,
toutefois sans allusion a l'exegese du Parmenide. Victorinus
distingue entre une connaissance qui ne peut rentrer en
elle-meme, parce qu'elle est simple et absolue, et une connaissance

qui sort de soi pour se connaitre 2. II distingue aussi

entre une Intelligence qui est confondue avec Dieu meme
et une Intelligence qui s'exteriorise en se pensant comme
Intelligence, c'est-a-dire en connaissant l'Intelligence inte-
rieure qui n'est autre que son etat primitif3. Chez Victorinus
aussi le premier etat de l'Intelligence s'identifie done au

premier Dieu.
Ces donnees doivent etre comparees avec d'autres rensei-

gnements que nous possedons sur cette doctrine porphy-
rienne. Proclus tout d'abord nous dit ceci: « Porphyre, en
traitant des premiers principes, demontre par des raison-
nements abondants et excellents que l'Intelligence est

eternelle, mais qu'il y a en meme temps en eile quelque chose

lXIII 13-23.
2 Adv. Ar. IV 24, 10-20.
3 Adv. Ar. IV 27, 1 - 29, 12. Cf. egalement, I 57, 16: videre semetipsam,
quod est scire vel videre potentiam illam praeexsistentem et patricam.



146 PIERRE HADOT

qui est preeternel et que ce Preeternel unit l'Intelligence a

l'Un 4. » Ici « eternel» et« preeternel» semblent bien
corresponds aux deux etats que nous avons distingues. Porphyre
a toujours insiste fortement sur le caractere eternel de

l'Intelligence. Dans le fragment de l'Histoire philosophique 2

que nous avons dejä plusieurs fois cite, il affirme que
l'Intelligence est anterieure au temps et eternelle. Dans les
Introductions aux Intelligibles 3, il montre que l'Eternite est une
parhjpostasis de l'Intelligence, c'est-a-dire une realite qui
l'accompagne, comme le temps accompagne l'activite de

l'äme. Si l'Intelligence est eternelle, c'est qu'elle pense toutes
choses et elle-meme dans une intuition immediate : selon
l'un et dans l'un. La partie preeternelle de l'Intelligence est
done encore superieure ä cette intuition instantanee:
en elle il n'y a pas encore de distinction entre le pensant et
le pense; par elle, l'Intelligence coincide avec l'Un. Le
temoignage de Proclus confirme done ce que Victorinus et
le Commentaire sur le Parmenide nous revelent concernant la
coincidence du premier moment de l'Intelligence avec
l'Un.

D'autre part, dans VHistoire philosophique 4, Porphyre
nous dit lui-meme que «l'Intelligence preeternelle (ou
preeternellement) a procede en s'elangant ä partir du Dieu-
cause». II est probable que Porphyre veuille ici souligner
le fait suivant: si l'Eternite nait avec l'Intelligence, il
s'ensuit que 1'« instant» de la naissance de l'Intelligence
est lui-meme preeternel. Porphyre ajoute d'ailleurs imme-
diatement que l'Intelligence est ä elle-meme son propre
generateur et son propre p£re : en definissant la naissance
de l'Intelligence comme une autogeneration, Porphyre

1 Proclus, Theol. plat. I n, p. 27, 33 Portus (Pour le texte, cf. P. Hadot,
Fragments d'un commentaire, p. 424, n. 72).
2 Fr. XVin, p. 15, 8-14.
3 Sent. 44, p. 43, 3.
4 Fr. XVIII, p. 15, I. Au lieu de Ttpoatcovios, -rcpoaiovlcoi;



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 147

affirme implicitement que l'lntelligence preexiste dans le

« Dieu-cause». Pour s'engendrer elle-meme, l'lntelligence
doit preexister ä elle-meme et passer d'un etat de non-
manifestation a un etat de manifestation. Ce processus est
« preeternel», puisque l'eternite n'apparait qu'avec l'ache-
vement de l'lntelligence. Ici encore, deux etats de

l'lntelligence sont distingues: l'lntelligence preexistante et
preeternelle d'une part, l'lntelligence manifestee, auto-
engendree et eternelle d'autre part; la premiere preexiste
dans l'Un et est originellement confondue avec lui.

S'il y a un double aspect de l'lntelligence, il s'ensuit

qu'il y a un double aspect de l'Un : selon son premier aspect,
l'Un est absolu et incoordonne, selon son second aspect,
l'Un est coordonne avec la vie et la pensee, parce qu'on le

considere alors comme le premier moment de l'lntelligence,
comme l'existence ä partir de laquelle eile se deploie, comme
l'Un isole dans l'Un-qui-est. Ce double aspect de l'Un est

atteste aussi bien dans le Commentaire sur le Parmenide que chez

Victorinus. Le premier, apr£s avoir developpe en plusieurs
pages la doctrine de la transcendance absolue de l'Un, apr£s
avoir insiste fortement sur l'incoordination qui existe entre
Dieu et ce qui vient apres lui, n'hesite pas ä affirmer ensuite

que Dieu a une connaissance absolue qui se confond avec
lui-meme 1, ou encore que l'Un est l'fitre pur qui est l'idee
de l'Etant 2, c'est-ä-dire de l'lntelligence, ou enfin que
l'lntelligence, en son premier etat, se confond avec l'Un 3.

Quant a Victorinus, il juxtapose un long expose de theologie
negative qui decrit l'Un comme une realite absolument
transcendante, avec un autre expose dans lequel l'Un est
defini comme « Pere», comme «preexistence», comme
«preintelligence» et dans lequel on lit cette formule:

1V 6 - VI i2.
2 XII 22-35.
3 XIII 1 - XIV 16.



148 PIERRE HADOT

« fitant Un en sa simplicite, il co-unifie pourtant en lui-meme
ces trois puissances : l'existence, la vie et la beatitude (c'est-
a-dire l'intelligence).» 1

Nous arrivons ainsi ä notre troisieme point: le Dieu

supreme de Porphyre peut etre ä la fois incoordonne et
coordonne a la triade de l'intelligence parce qu'il est defini

par Porphyre comme 1'« fitre », absolument pur et indeter-
mine. Pour comprendre le sens de cette affirmation, il nous
faut parcourir deux etapes : tout d'abord, montrer que le

premier Un est, pour Porphyre, 1'« fitre de l'Un-qui-est»
(c'est-a-dire du second Un ou de l'intelligence ou de l'fitant) ;

en second lieu, etablir que cet « fitre de l'Un-qui-est» est

simple et absolu, precisement parce qu'il est anterieur ä la

premiere determination, cette premiere determination n'appa-
raissant qu'au niveau de l'Un-qui-est (ou de l'intelligence).

En disant que le premier Un est 1'« fitre de l'Un-qui-est»,
je fais allusion a la formule aristotelicienne to exauTco elvai

et ä la distinction entre l'etre-de-la-chose et la chose elle-

meme. Cette notion d'etre-de-la-chose me parait tout
d'abord eclairer la notion porphyrienne de l'existence a

laquelle nous avons souvent fait allusion. L'existence etait
definie comme l'etre seulement etre, comme l'etre isole
de toute determination et qualification, anterieur a toute
composition entre sujet et accident: selon l'existence, la
substance etait encore reduite ä son etre pur. Cette opposition
entre l'&tre encore indetermine ou sans qualites et l'etre
determine et qualifie correspond en fait ä l'opposition
aristotelicienne entre l'etre-de-la-chose et la chose elle-

meme, telle que certains platoniciens la comprenaient. Pour
Aristote lui-meme 2, cette opposition correspondait a une
distinction entre le concept d'une chose et sa realite concrete.
Dans la perspective platonicienne, cette opposition est

1 Adv. Ar. I 49, 9 - 50, 21, notamment 50, 10-11.
2 Aristote, Metaph. VII 6, 103ia 15 sqq. et VIII 3, 1143b 2.



LA MEXAPHYSIQUE DE PORPHYRE 149

comprise comme une distinction entre l'idee de la chose et
sa realite concrete. Mais le passage de l'idee ä la realite
s'effectue par 1'addition de determinations, de differences, de

qualites, qui particularisent la notion universelle. Aristote
refusait de distinguer entre l'etre-de-la-chose et la chose
elle-meme dans les realites simples et premieres comme l'äme

par exemple, et il reprochait aux platoniciens de separer les

idees de l'etre-des-idees, de telle sorte que celles-ci devenaient
inconnaissables. Plotin refusera lui aussi de distinguer entre
l'äme et l'etre-de-l'äme, mais il est interessant de constater

que, dans l'argumentation par laquelle il refute cette distinction,

il fait allusion ä une conception de l'etre-de-l'äme qui
est tout ä fait analogue ä la conception porphyrienne de

1'« existence». Plotin 1 commence par constater que l'äme
est une unite multiple, en tant qu'elle est une « raison»
productrice de formes. Mais, se demande-t-il, l'äme est-elle

encore une unite multiple, lorsqu'on la considere en elle-

meme, independamment de son activite productrice? La
question de Plotin est analogue ä la question du Parmenide

concernant l'Un isole dans l'Un-qui-est. Developpant sa

question, Plotin se demande ensuite si l'äme n'est pas une
simplicite totale, dans la mesure oü eile est etre pur. Une teile
formule evoque le vocabulaire de Porphyre concernant
l'existence. Mais, repond Plotin, il ne faut pas s'imaginer
qu'il y ait d'abord l'etre pur, auquel viendrait s'aj outer
ensuite une difference grace ä laquelle l'etre-de-l'äme devien-
drait l'etre-äme. Ce que Plotin refuse ici, c'est precisement
ce que Porphyre admet concernant les rapports entre
l'existence de l'Intelligence et la substance de l'Intelligence.
L'äme et l'etre-de-l'äme ne font qu'un, poursuit Plotin.
La determination ne s'aj oute pas de l'exterieur ä l'etre de

l'äme, mais eile est interieure ä lui. L'etre-de-l'äme est done

en lui-meme une unite multiple. Cette argumentation de

1 Enn. VI 2, 5, 9-24.



150 PIERRE HADOT

Plotin nous permet de mieux comprendre la doctrine de

Porphyre. Pour Porphyre, l'Intelligence (comme l'äme)
est une unite multiple; mais, prise en son premier moment,
c'est-ä-dire reduite ä sa pure existence, au pur etre-de-

l'Intelhgence, elle est unite et simplicite absolues. Cette
unite et simplicite absolues ne sont autres que le premier Un
lui-meme en tant qu'il est l'existence, c'est-a-dire l'etre-de-
l'lntelligence. Les differences: la vie et la pensee, par lesquelles
cet etre pur se concretise pour devenir la substance-Intelligence,

ne sont pas toutefois exterieures ä l'etre, elles sont
contenues en lui, mais selon son mode, c'est-ä-dire selon

un etat de simpbcite absolue.
Dieu apparait egalement comme l'etre de l'Un-qui-est

(ou de l'Intelligence) dans la doctrine commune ä Victorinus
et au Commentaire sur le Parmenide, selon laquelle l'Un est
l'fitre pur anterieur ä l'fitant, c'est-ä-dire anterieur a

l'Un-qui-est. Dans le Commentaire sur le Parmenide 1, il s'agit
d'expliquer comment le second Un (l'Un-qui-est) peut, selon
l'affirmation explicite de Platon 2, «participer» a l'fitre.
Puisque ce second Un n'a avant lui que le premier Un, le
second Un ne peut participer a l'fitre qu'en participant au

premier Un et le premier Un doit etre lui-meme cet fitre
auquel participe le second Un : « Vois done si Platon n'a

pas l'air de quelqu'un qui laisse entendre un enseignement
cache : car l'Un qui est au-delä de la substance et de l'fitant,
n'est ni fitant, ni substance, ni acte, mais plutot agit et est
lui-meme l'agir pur, en sorte qu'il est lui-meme l'fitre, celui

qui est avant l'fitant. C'est en participant a cet etre que
l'Un (c'est-a-dire le second Un) regoit de celui-ci un etre qui
est different et detourne par rapport au premier : c'est cela

participer a l'fitant. Ainsi l'fitre est double : le premier
preexiste ä l'fitant, le second est produit par l'Un qui est

Jxn 22-35.
2 Partn. 142b.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE

transcendant, qui est l'fitre absolu et en queique sorte l'idee
de l'Etant.» Quant ä Victorinus 1, il definit le premier
Dieu ou l'Un comme l'fitre, anterieur ä l'fitant, qui est
« preexistence» plutot qu'existence, et qui est universel et
absolument originel. La convergence des temoignages de
Victorinus et du Commentaire sur le Parmenide est ici encore
extremement importante : cet fitre anterieur ä l'fitant est
decrit par eux comme « idee de l'fitant», comme « universel
et absolument originel». Ceci suppose que cet fitre est, par
rapport ä l'Etant, l'etre-de-l'fitant, c'est-ä-dire l'idee d'fitre
que l'fitant concretise, en participant ä eile. Ici encore le

premier Dieu apparait comme l'etre de l'Un-qui-est, c'est-
a-dire comme l'etre de l'Intelligence.

II faut signaler egalement une doctrine rapportee par
Proclus 2 et qui me semble egalement d'origine porphy-
rienne parce qu'on la retrouve chez Victorinus : «II y a

certains philosophes qui pensent qu'il faut distinguer Dieu
et l'etre-de-Dieu, reserver au Premier la denomination
d'etre-de-Dieu et faire connaitre ainsi comme telle la propriete
de l'Un.» Victorinus 3 nous dit de son cote : « Si autre est

l'etre-de-Dieu, autre l'etre-Dieu, alors l'etre-de-Dieu pre-
existe ä l'etre-Dieu, puisqu'il est en puissance par rapport ä

l'etre qui est le plus etre. En effet, l'etre-de-Dieu est la

puissance qui est tout, en etant avant toutes choses ; il est

le pre-principe, il est avant le veritablement fitant.» Dans la

formule etre-de-Dieu, « Dieu » semble designer 1'ensemble

de la realite intelligible, c'est-a-dire l'Intelligence, selon

Plotin et Porphyre. L'Un, defini comme etre-de-Dieu,
correspond done a l'idee de la Deite dont l'Intelligence et le

monde intelligible sont la realisation concrete, la substan-
tialisation. L'Un est la Deite dans sa simplicite absolue,

1 Adv. Ar. IV 19, 4-20.
2 Proclus, In Parm., p. 1106, 33 - 1107, 9 Cousin.
3 Adv. Ar. I 33, 4-9.



152 PIERRE HADOT

avant toute determination et qualification. Nous retrouvons
done toujours le meme schema, que ce soit dans cette
doctrine rapportee par Proclus et Victorinus, que ce soit
dans le Commentaire sur le Parmenide, que ce soit enfin dans

l'exegese porphyrienne des Oracles-. L'Un ou le premier
Dieu est l'etre de l'Un-qui-est, c'est-ä-dire l'Etre pur, ä

partir duquel la substance de l'Intelligence se deploie.
Si l'Un est le premier moment de l'Intelligence, ce

premier moment est done transcendant et incoordonne;
1'existence est en fait une preexistence, l'Etre est une idee
transcendante. En son premier moment, l'Intelligence est
done superieure ä elle-meme, eile est l'Un lui-meme. Et,
considere en lui-meme, ce premier moment est incoordonne,
transcendant et absolu. II n'en est pas moins vrai, dira-t-on,
que l'Intelligence sort de cet etat, qu'elle se deploie dans le

mouvement de la vie et de la pensee et que de ce point de

vue l'existence est « coordonnee» avec cette vie et cette

pensee. Mais ce double aspect de l'fitre («incoordonne»
et «coordonne») correspond tout simplement aux deux

aspects de toute idee ä laquelle participent des inferieurs.
Pour qu'un predicat puisse etre attribue ä un sujet, il faut

que ce predicat preexiste tout d'abord en lui-meme d'une
maniere absolue. Porphyre lui-meme, dans son Commentaire

sur les Categories ', designe ces deux aspects par les termes,
d'« incoordonne» (äxaTaTaxTov) et de «coordonne»
(xocTotTSTaypivov). Par exemple, cette distinction lui servait
ä exphquer comment «animal» pouvait etre attribue ä

« homme » comme ä un sujet different d'« animal», alors que
« homme » comprend dans sa notion la notion d'« animal».
C'est que, dans ce cas, l'on attribue la notion d'« animal»
non-coordonnee, e'est-a-dire consideree en sa seule
comprehension, ä la notion d'« animal» coordonnee, e'est-a-dire

particularisee, devenue «tel animal». La meme distinction

1 Simplicius, In Categ., p. 53, 6-9 Kalbfleisch.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I 5 }

sert a expliquer qu'un terme homonyme ait un sens en
lui-meme, independamment des sujets auxquels il est
attribue d'une maniere homonyme : il a un sens en lui-
meme dans la mesure meme oü il n'est pas attribue, c'est-
ä-dire oü il reste incoordonne 1. Cette distinction est encore
utilisee pour distinguer entre espece et individu dans les
realites (comme le soleil) dont l'espece n'a precisement qu'un
individu 2. Pour un aristotelicien, cette distinction n'a aucune
signification ontologique. Mais un neoplatonicien etait
naturellement conduit ä identifier la notion incoordonnee
avec l'idee preexistante, avec le genre transcendant3
(lipip'/jfiivov), absolu 4 (aaysTov), non-participe 6 (ajreOsxfov),

qui est le principe absolument pur des attributs auxquels
participeront les especes, puis les individus. Le passage de

l'incoordonne au coordonne correspond ä une concretisation
et ä une particularisation; le genre « animal» par exemple
devient sensible et visible6 en devenant «tel animal raison-
nable », « tel homme ».

A l'aide de cette distinction porphyrienne, on comprendra
mieux le rapport qui existe entre l'ßtre absolu et l'Un-qui-
est. Dans l'Un-qui-est, « est» est un predicat qui est mele et
attribue ä « Un»; ce predicat doit done subsister en lui-
meme sous un mode absolu et incoordonne pour pouvoir
ensuite etre attribue a l'Un-qui-est. Plus encore, c'est un
predicat essentiel: en effet, l'Un-qui-est, c'est l'ßtant,
c'est-ä-dire ce qui a, pour essence, d'etre. II s'ensuit que
l'etre de l'ßtant (ou l'etre de l'Un-qui-est), son concept, son
idee, n'est autre que l'ßtre en soi, pris absolument. Nous

1 Simplicius, p. 27, 23.
2 Ibid., p. 56, 2.
3 Ibid., p. 69, 23 et p. 82, 33-83, 10.
4 Ibid., p. 119, 22.
5 Ibid., p. 219, 5.
6 Ibid., p. 79, 26.



154 PIERRE HADOT

avons la un premier mode de l'fitre, l'fitre incoordonne, idee
de l'Etant. Le second mode, c'est l'etre predicat de l'Etant,
l'etre auquel participe l'Un-qui-est. Cet etre est coordonne ä

l'Etant, mais il derive de l'fitre absolu, il est produit par lui.
Ces deux modes d'etre sont clairement distinguds par
Victorinus et par le Commentaire sur le Parmenide. Victorinus 1

ecrit: « L'etre doit se prendre sous deux modes, l'un qui
est tel que l'etre soit universel et originellement originel et

que de lui provienne l'etre pour tous les autres, le second,
selon lequel tous les autres ont l'etre : il s'agit alors de l'etre
de tous ceux qui viennent apres Dieu, genres, espfeces ou
autres choses de ce genre.» Quant au Commentaire sur le

Parmenide 2, il nous dit: « Ainsi l'etre est double : le premier
preexiste a l'Etant, le second est produit par l'Un qui est le

Transcendant, qui est l'Etre absolu et en quelque sorte l'idee
de l'Etant; c'est en participant ä cet Etre qu'un autre Un
a ete engendre auquel est accouple l'etre qui provient de cet
Etre ». On remarquera ici l'ambiguite du mot « participer ».

«Participer», c'est tout d'abord recevoir un predicat:
en ce sens, c'est au second mode d'etre, c'est ä l'etre derive,

que l'Un-qui-est participe. «Participer», c'est egalement
recevoir d'une Idee transcendante la realite a laquelle on
participe, c'est-a-dire le predicat qui s'accouple avec le

sujet: en ce sens, c'est au premier mode d'etre que l'Un-qui-
est participe. L'fitre «coordonne» est derive de l'fitre
«incoordonne». Plus exactement, apres ce que nous avons
dit sur la generation de l'Intelligence chez Porphyre, l'fitre
« coordonne» se distingue par son propre mouvement de

l'fitre «incoordonne», il sort de l'etat d'incoordination
et d'indetermination dans lequel il se trouve a son origine,
et il entre en relation avec lui-meme : il se « coordonne»
ä lui-meme. Cette entree en relation de l'fitre avec lui-

1 Adv. Ar. IV 19, 6-9.
2 XII 29-35.



LA MIiTAPHYSIQUE DE PORPHYRE 155

meme n'est autre que la connaissance : eile se realise dans le

mouvement de sortie de soi et de retour a soi qui constitue
l'Intelligence.

On se demandera quel peut etre le contenu, la
comprehension, de la notion d'etre sous son mode absolu et inco-
ordonne : qu'est-ce que l'etre-de-l'fitant, qu'est-ce que le

« est» pris en lui-meme Comme le remarque Dexippe,
dans son Commentaire sur les Categories 4, probablement a la
suite de Porphyre, l'etre n'ajoute rien aux notions auxquelles
on l'attribue. II s'ensuit que, prise absolument, la notion
d'etre n'a pas de contenu intelligible, qu'elle est absolument
indeterminee. C'est pourquoi nous trouvons chez Victo-
rinus 2 une theologie negative appliquee a l'fitre : « L'fitre
premier est tellement imparticipe que l'on ne peut meme pas
l'appeler un ou seul, mais plutot, par preeminence, avant
l'un, avant le seul, au-delä de la simplicite, preexistence
plutot qu'existence, universel de tous les universels, infini,
sans limites. » On comprend done que Porphyre ait pu consi-
derer que la notion d'etre ainsi congue pouvait, aussi bien

que la notion d'un, assurer l'absolue simplicite du premier
Dieu. Si Plotin pouvait imaginer un instant que l'etre de l'äme
füt absolument simple, en tant qu'anterieur ä toute difference,
a plus forte raison, l'etre-de-l'fitant, e'est-a-dire l'fitre
anterieur ä toute determination (la premiere etant l'fitant
lui-meme), pouvait apparaitre a Porphyre comme une
absolue simplicite.

Le Dieu de Porphyre n'est-il done qu'une abstraction

logique, une notion absolument vide et indeterminee
Ben au contraire. Le Commentaire sur le Parmenide 3 affirme

que l'fitre anterieur ä l'fitant est un agir pur et Victorinus 4

1 In Categ., p. 35, 16-22 Busse.
2 Adv. Ar. IV 19, 10-20.
3 XII 25.
4 Adv. Ar. IV 19, 17 ; IV 8, 26-29.



156 PIERRE HADOT

definit l'ßtre comme un acte de vivre, comme un agir, comme
un mouvement immobile et tourne vers soi. C'est que, dans

une perspective neoplatomcienne, le maximum d'univer-
salite, s'il est un maximum d'mdetermination, est aussi un
maximum d'activite et de force. Un tel principe, applique ä

la notion d'etre conduisait ä concevoir l'ßtre comme une
activite d'autant plus intense que la notion d'etre elle-meme

etait plus mdeterminee. II est possible egalement que nous

soyons en presence ici d'une transposition platonicienne du
stoicisme qui opposait l'existence actuelle, mais incorporelle,
a la substance corporelle 1. Pour un neoplatonicien, cette
activite incorporelle devait apparaitre comme superieure
a la substance, comme un au-delä de la substance.

Avec cette conception porphynenne de 1'Etre comme
maximum d'activite et comme maximum d'mdetermination,
nous touchons peut-etre aux ongines de la distinction entre
l'acte d'etre et l'essence. La distinction entre l'ßtre et
l'Etant peut avoir ete transmise au Moyen Age par Boece.

Celui-ci, dans le De hebdomadibus, distingue entre 1 'esse

et le quod esta. L'esse ne participe ä rien, ne se mele ä nen,
n'est ni sujet ni predicat; ll n'est pas encore, c'est-a-dire

il n'est pas encore substance. Le quod est, c'est-a-dire l'Etant,
participe ä l'etre pour etre ; il devient substance, lorsqu'une
forme particuliere vient s'aj outer ä l'etre pur pour le

determiner. A la question initiale de son livre : comment les

etants peuvent-ils etre bons substantiellement sans etre

1 Je fais allusion ici a l'opposition entre ÖTtap^i? et 67t6aTaai<; dans le

stoicisme; les incorporels, par exemple le present ou le vrai, existent, les

realites corporelies, par exemple la verite, subsistent (Plutarque, Comm. not

ioBi /; Sextus Empincus, Pyrr Hyp II 80). Sur la distinction entre ces deux
termes dans le stoicisme, cf H. Dorrie, 'T7t6oTaoi<;, (Nachr. d. Akad. d. Wiss.

Gottingen, Phil.-Hist Kl. 1955, 3), p. 51-34 et p. 63.
2 De hebd., lignes 28-44 Rand Cf. P. Hadot, La distinction de l'etre et de

l'etant dans le De hebdomadtbus de Boece (Miscellanea Mediaevalia, 2, Berlin,
i963)> P i47"i53 et Annuatre de l'Ecole pratique des Hautes Etudes (Sciences

rehgieuses), annee 1964-1965, Pans, 1965, p. 126-128.



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE I 5 7

le Bien subsistant, Boece repond d'une maniere qui evoque
la doctrine porphyrienne que nous avons exposee. Les

etants sont bons substantiellement parce que l'etre des

etants est originellement identique ä l'Etre en soi et done
au Bien en soi. Les etants sont done bons substantiellement

en leur idee, selon leur etre en Dieu. Mais ils ne sont pas le
Bien en soi, parce que precisement ils se sont distingues de

leur idee, parce que leur etre est derive de l'etre divin.
L'etre des etants est done a la fois «incoordonne» en tant
qu'il coincide avec l'etre divin et «coordonne» en tant
qu'il derive de l'etre divin. Comme chez Porphyre, il y a une
continuite dynamique entre les deux modes de l'etre.



i58 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Pipin : Si Porphyre a parle ä la fois d'incoordination et de

coordination, comment se fait-il que Proclus et Damascius, qui
connaissaient bien Porphyre, aient pu ne parier que de sa doctrine

concernant la coordination du premier Dieu avec la triade

intelligible
M. Hadot: En fait, Proclus n'a pas ignore la solution por-

phyrienne, mais il n'a pas admis que cette solution assure l'inco-
ordination du premier Dieu. Le texte de Proclus, In Parm. 1106,

33 C. est tres clair a ce sujet. Proclus refuse d'admettre qu'une
distinction entre l'etre de Dieu et Dieu soit applicable au monde

intelligible et specialement aux rapports entre l'Intelligence et
1'Un.

M. Walter: II serait interessant de preciser les details de

doctrine propres ä Plotin, Porphyre, Proclus, et, en general, aux

neoplatoniciens posterieurs pour etre capable de dire avec plus
de precision ä quelle doctrine ou quelle ecole les philosophes
arabes se rattachent. On ne peut pas etudier la philosophic arabe

si cette histoire du neoplatonisme reste obscure.

M. Hadot: En ce qui concerne le problüme de la metaphysique
de Porphyre, je puis vous signaler Particle de J. M. Rist, Mysticism
and Transcendence in Pater Neoplatonism (Hermes 1964, p. 213),

qui precise les details de doctrine propres ä Plotin, Porphyre et

Proclus, notamment en rapport avec la doctrine du « sommet
de l'intelligence ». D'une mani&re generale, je pense que Proclus

a voulu etre et a ete plus fidele ä l'esprit de Plotin que Porphyre,
ce dernier restant souvent plus proche que Plotin du moyen-
platonisme, notamment en confondant souvent l'Intelligence et

l'Un.
M. Dörrie: Vielleicht kann Folgendes zur Beantwortung der

Frage beitragen, die Herr Walzer stellte : Im späteren Neu-



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 159

platonismus lassen sich zwei Tendenzen fetsteilen: Die eine

sucht durch immer subtilere Formulierungen die Jenseitigkeit,
Qualitätslosigkeit und überseiende Überrationalität des Höchsten

zu bestimmen. Die andere Tendenz läuft darauf hinaus, diese

Formulierungen, die unverständlich zu werden drohen,
vereinfachend in eine Verständlichkeit zurückzuübersetzen.

An M. Hadot möchte ich diese Frage richten : In der Stoa

bezeichnet der Terminus ümxplh? eine Stufe nicht materieller,
darum nicht realer Existenz. Im Grunde kann nur vom materielle

Unbegründeten — Rauch, Regenbogen, Spiegelbild — gesagt
werden : u-apy£'. povov. Substantielles Sein muss die Merkmale

üqxcrraaöai und ü-apyjxv aufweisen. Nun scheint mir die

Bedeutung, die ich eben skizzierte, in Porphyrios' Diktion erhalten

zu sein, aber die Wertung ist auf den Kopf gestellt. Der gleiche

Ausdruck, der in der Stoa abwertend gebraucht wird, bezeichnet

nun die höchste ontologische Wertigkeit. Lässt sich wohl der

Punkt bezeichnen, wo diese Umwertung vorgenommen wurde?

Liegt er vor oder bei Porphyrios?
M. Hadot: Je n'ai pas trouve avant Porphyre de traces de cette

revalorisation, dont Victorinus est ä mon avis un precieux
temoin lorsqu'il reserve au Pere les verbes esse — vivere —
intellegere — et au Fils les substantifs existentia — vita — intellegentia,

c'est-ä-dire lorsqu'il place l'acte (esse) avant la substance, done

l'exister avant la substantiality.

M. Wasyjnk: Je me demande s'il ne conviendrait pas de

rapprocher la conception de l'autogeneration de l'intelligence
du fr. 25 de Numenius 6 yap SeÜTepo?, Sitto<; &v, aüxor.ot.sX

ty)v re ».Ssav socotoü xca tov xoapov, oü le terme aÜT07toiei est

l'objet de sdrieuses difficultes d'interpretation. Y a-t-il ici peut-
etre une contamination de deux expressions possibles : ocüxo?

motet eocutov et tcoieI tt)v tSeav xal riv x6ctuov

M. Hadot: La doctrine de l'autogeneration de l'intelligence
peut venir des Oracles Chaldatques qui emploient le mot auxo-
ysvE0Xot; (p. 25 Kroll) ä propos du voü?. Nous rencontrons encore

une fois une etroite parente des Oracles avec Numenius.



i6o DISCUSSION

M. Was^ink: Je dois confesser que je n'ai jamais compris
entierement ä quel moment la triade cesse d'etre une triade
« horizontale » pour devenir une hierarchie « verticale ».

M. Hadot: Chez Porphyre cette triade n'est pas une hierarchie
« verticale» d'hypostases, comme elle le sera dans le neoplato-
nisme posterieur : elle correspond simplement ä des actes ou ä

des genres au sens platonicien, les deux points hypostatiques
etant l'Un et l'lntelligence, dans la hierarchie « verticale ».

M. Theiler: Sehr schön die Beobachtung von M. Hadot,
wonach Porphyrios das Werk Plotins an i Buch Ethik, 2 Büchern

Physik und 3 Büchern dialektischer Epopteia bestehen liess.

Proklos, In Parm. 1070, 15 C. und Damaskios, Dubit. I, 86, 9,
die denselben Vorwurf wiedergeben, haben den erst von M. Hadot
voll entwickelten Sinn der Lehre von der obersten Hypostase
nicht ganz verstanden. Ich möchte diese Auffassung mit der des

Plotins vergleichen, die dort zur 2. Hypostase gehört, wonach
der aus dem Einen überfliessende noch unbestimmte Geist (in
gewissen Beziehung vergleichbar mit der intellegiblen Materie)
durch Epistrophe auf das Eine geformter Geist wird ; das mittlere
Prinzip ist wie in der von Porphyrios abhängigen horizontalen
Reihe, die Augustin durchaus im richtigen orthodoxem Sinne

für die Trinität gebrauchen konnte, weiblich. — Hieran möchte
ich einen gewissen Zweifel anschliessen, ob der Turiner Papyrus
dem Porphyrios selbst zu zuweisen ist. Wie die von M. Hadot
aufgewiesenen Parallelen bei Marius Victorinus deutlich machen,
ist freilich der grosse Teil des Inhalts porphyrisch. In fol. 9,

init., glaube ich, dass mit ot sItcovtzq und oi TtapaSsSoiKOTS? TaÜTa

nicht der Verfasser Julian, sondern neuplatonische Interpreten
gemeint sind, die gerade die porphyrische, weiter fortgeschrittene
Auffassung eines Orakels im Sinne wie es M. Hadot vorgeführt
hat, kennen ; aber gegen diese Auffassung wendet sich der Autor,
nur ein toller Freund der Orakel — der nach meiner Meinung
nicht auch noch Porphyrios sein kann — so sehr dieser Autor
im Weiteren bei der Auffassung der txyvoo'ux. 0so5 eine

porphyrische Lehre benutzt, die uns durch die Tübinger Theologie



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE l6l

bekannt ist (183, 26 Erbse) : scmv aüroü (toü Trpiorou amou)
yvÜOT? 7) ayvcouia.

vWl Hadot: Selon ^interpretation de M. Theiler, le commenta-
teur du Parmenide s'attaquerait ici ä Porphyre lui-meme designe

par oi si-rowsc, et ot 7tapa8sS«x6T£?, en tant que commentateur
des Oracles chaldaiques. Mais le commentateur ne s'attaque pas
ä ces TOxpaSsStoxors«;. II reconnait qu'il est possible que, comme le

« disent ceux qui rapportent ces traditions » (c'est-ä-dire l'auteur
du recueil des Oracles, Julien le Theurge), les dieux aient fait des

revelations vraies au sujet du Dieu supreme et qu'ils aient dit
vrai(/b/. IX 8 et 28); seulement la faiblesse humaine nous empeche
de comprendre ces revelations et il faut done preferer finalement
la theologie negative ä cette theologie affirmative (X 4). II apparait
clairement que l'auteur du Commentaire sur le Parmenide ne vise

pas avec TtapaSsStoxoxsi; un commentateur des Oracles (qui serait

Porphyre). S'il avait vise un autre philosophe, l'auteur lui aurait

reproche de mal commenter les Oracles, de faire une erreur d'inter-
pretation. Or il se contente de dire que nous ne sommes pas

capables de comprendre cette revelation divine. II est peu
probable d'autre part qu'un neoplatonicien postporphyrien ait
dit: « s'il est vrai que des dieux ont revele ces choses ». Tous
les neoplatoniciens postporphyriens savaient que les Oracles

chaldaiques se presentaient comme une revelation divine.

Porphyre au contraire, premier commentateur des Oracles,

pouvait etre amene ä l'annoncer avec precaution ä ses lecteurs

en distinguant entre l'auteur du recueil (Julien) et la revelation
divine elle-meme. M. Theiler lui-meme (Die chaldäischen Orakel

p. 2) avait admis naguere que ol 7rapoc§s§«x6T£i; designait Julien.
Comme je l'ai dit dans mon article de la Revue des Itudes grecques,

l'attitude de Porphyre ä l'egard des Oracles chaldaiques est tout
ä fait analogue ici ä celle qu'il adopte dans le De regressu animae.

Si la presentation de la revelation chaldaique sur le Dieu supreme
est faite d'une manidre qui concorde avec ce que nous savons du

Systeme porphyrien, e'est simplement que Porphyre arrange cette

presentation de maniere a l'accorder avec son propre Systeme.



IÖ2 DISCUSSION

II ne cite pas textuellement les Oracles mais les resume en les

interpretant.
M. Sodano: Ella, professore Hadot, ha delineata, in maniera

sistematica e precisa, la metafisica porfiriana, servendosi soprat-
tutto degli Oracula chaldaica, della Philosophica historia, della

Philosophia ex oraculis haurienda e del commentario di Porfirio
al Parmenide.

Vorrei, pero, richiamare la Sua attenzione su tre frammenti
dei commentari di Porfirio al Timeo di Piatone : i) fr. XL (p. 26,

15 sgg. Sodano), nel quale il padre e definito colui che genera
da se (ot/f eauxoü) le universe cose (to oaov) ; 2) fr. XLI (p. 26,

19 sgg. So.), nel quale Porfirio chiama il demiurgo «l'anima
sopracosmica»; 3) fr. XLII (p. 27, 8 sgg. So.), nel quale si

ritorna sullo stesso problema del fr. XLI e per demiurgo
Porfirio intende l'anima äpiöexTOi;. Di qui le mie domande :

quale contributo possono dare i frammenti citati al problema
della metafisica porfiriana? E, ancora, il concetto dei tre
frammenti s'accorda con i diversi aspetti della teoria che Ella ha cosi
sistematicamente delineata

M. Hadot: Bien que j'aie donne ce matin l'impression d'inter-

preter Porphyre d'une maniere trds systematique, je pense en

meme temps qu'il est impossible de reduire ä un Systeme abso-

lument coherent toutes les exegeses que Porphyre a et6 amene 4

donner dans son activite de commentateur de Platon.
M. Callahan: Le mot « vie » a-t-il vraiment une plus grande

flexibility chez Plotin que chez Porphyre? Quand Plotin, par
exemple, distingue l'eternite et le temps, la notion de vie sert de

fond pour enumerer les differences qu'il trouve entre eux, ce qui
aboutit 4 en faire deux formes ou modes de vie. Au fond la « vie »

se retrouve a tous les niveaux de la dialectique plotinienne. Chez

saint Augustin aussi, vita est un terme qui peut etre considere en

un certain sens comme «transcendant»; mais pourquoi, chez

Porphyre, l'emploi du mot semble-t-il plus restreint que chez

Plotin
M. Hadot: On trouve dans les Sentences de Porphyre (XII) un



LA METAPHYSIQUE DE PORPHYRE 163

texte qui expose une conception analogique de la notion de vie,

conception tout a fait semblable ä celle qu'on trouve chez Plotin.
En general, la notion de vie est liee chez Porphyre, comme dans

certains textes de Plotin, ä la notion d'infinite.



«Jt6* -.^=

_ - - * ..3 ,r^ ^ y k

>nr ." jJ. ^
k c-i -^J.

V^r>T>'

-W:
r-L -j.-—\j

*-T*?
^n?.%

s _j .• _.-v_ - ^ ii~, --. » :L -v


	La métaphysique de Porphyre

