
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: Ammonios und Porphyrios

Autor: Theiler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
WILLY THEILER

Ammonios und Porphyrios



«r



AMMONIOS UND PORPHYRIOS

In Alexandria, dem Sammelpunkt alter und neuer
religiöser Sehnsüchte, hat der um 175 n. Chr. geborene
Ammonios Sakkas etwa 200 seine philosophische Schule

eröffnetx, in der er gegen die gnostische Lehre von dem

nichtguten, höchstens gerechten Weltschöpfer (über den
der gute Vater oder der nur dem Gnostiker erkennbare

Abgrund, ßuGö?, steht) den höchsten geistigen Weltschöpfer
darstellt, der in ewigem Prozess die ewige Welt schafft
einschliesslich der Materie, anders als der menschliche
Techniker; dieser Gott ist zugleich gut und gerecht. Die
Güte zeigt sich im Bau der vollkommenen Welt, über
deren Ringe, den der göttlichen feurigen Sterne, den der
dämonischen Luftwesen und den der irdischen Menschen
der Gott der Götter herrscht, mit seiner Providenz eine

Stufenordnung einrichtet, um die Individualität aller nach
ihm kommenden Wesen besorgt ausser beim untersten
Kreis, dem der Tiere und Pflanzen, die dem Zufall
unterworfen und im Dienste menschlichen Bedürfnisses nur
einen gattungsmässigen Fortbestand haben und als Nicht-
individualitäten auch nicht Abbilder des einzigen höchsten
Gottes sind — wie die Sterngötter, die Dämonen, die
Menschen — und nicht den Vater Gott erkennen, sich ihm
nicht angleichen. Die Gerechtigkeit aber des höchsten
Geistes — man könnte von einer Noodizee sprechen —
verrät sich eben in der sinnvollen Anordnung 2 der Ringe,
die nach dem Abstand höherer oder niedrigerer Ehre teilhaft

1 Für das folgende ist für nähere Nachweise die Abhandlung Ammonios
der Lehrer des Origenes einzusehen ; vor zwei Jahren abgeschlossen, wird sie

im Sammelband Forschungen %um Piatonismus der Kaiserzeit im Verlag Walter
de Gruyter erscheinen.

2 Über den neuplatonischen Begriff der ;: Porphyrios und Augustin,
Schriften d. Königsb. Gel. Ges. 1953, 17 f.



88 WILLY THEILER

sind. Mit dem Abstand wird die Wandlungsfähigkeit der

zugehörigen Wesen grösser und die nicht dauernde Erhaltung
des göttlichen Bildes durch Angleichung. In den Ringen
selbst gibt es auch wieder Ränge: es gibt Sterne, die mehr
leuchten oder weniger, Dämonen, die Engel oder Heroen
sein können, Menschen, je nach ethnischer Zugehörigkeit
vollkommener oder unvollkommener. Beim Menschen, der

einzig von allen Wesen nach seinem Willen einem höheren
oder niedrigeren Rang angehört und der selber sozusagen
den Abstand von Gott bestimmt, äussert sich die göttliche
Gerechtigkeit als die providentielle Gerechtigkeit, auch
Heimarmene genannt. Mit der grossen kosmischen
Gesetzmässigkeit läuft das Gericht der menschlichen Schickung
in gleicher Richtung, die Noodizee zu erweisen. Schickung
ist Anpassung des äusseren Lebensloses, besonders auch eines

sonst unbegreiflichen frühen Todes, an ethische
Entscheidung und Willensrichtung, derart, dass dafür in der

Hauptsache nicht das gegenwärtige Leben zählt, sondern
das Vorleben, die rtpoßioTT) in einer früheren Einkörperung.
Die Lehre von der Wiedereinkörperung, (reTevawjxdcTwat«;,

wie der Ausdruck lautet, wird aufgenommen, und was die
verschiedenen platonischen Berichte im Phaedo, Staat,
Phaedrus, Timaeus bieten, wird systematisiert. Nach vielen
allmählichen Aufstiegsperioden geheilt durch sozusagen
psychotherapeutische Kur, die mit körperlicher Heilung
mittels Brennen oder Schneiden verglichen wird, geläutert
und erzogen, Fortschritte erzielend ist die Seele schliesslich

soweit, dass sie in der sogenannten Apokatastasis ver-
göttlicht wird, nicht zwar von Natur Gott wird — die
Grenzen der Ringe werden bewahrt —, aber doch selig
durch unmittelbare Gottesschau, bis sie wegen Nachlässigkeit,

äfiiAeia, einem neuen Kreislauf der Geburten verfällt.
Vorweggenommen kann der jenseitige Ab- und Aufstieg
auch schon im gegenwärtigen Leben, indem der Mensch
durch Sünde dem Tod der Gottesferne unterliegen, aber



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 89

in einem innerseelischen Prozess auch wieder aufleben und
die geistige Apokatastasis erlangen kann.

Dies in grossen Zügen die Noodizee des Ammonios, der

nun nicht mehr der grosse Schatten ist, wie ich es selber
einmal ausgedrückt habe und wie es E. R. Dodds in unseren
Entretiens V vom Jahre 1957 am Schluss seines Vortrages
aufgenommen hat. Anknüpfen durfte ich an frühere Beobachtungen

von F. Heinemann, R. Cadiou, besonders auch

H. Langerbeck, die nur nie energisch den Weg zuende

gegangen sind und deshalb von kompetenten Beurteilern
(wie Dodds oder H. Dörrie) auf begreifliche Ablehnung
stiessen. Jetzt können wir folgenden neuen Arbeitssatz
formulieren: wo Origenes der Kirchenlehrer zusammenstimmt

mit dem alexandrinischen Platoniker Hierokles, dem

Zeitgenossen Augustins, ist Abhängigkeit von Ammonios
indiziert. Hierokles liegt uns vor in den beiden von Suidas

im Hieroklesartikel genannten Werken über Providenz,
Heimarmene und freien Willen im Bezug auf die göttliche
Leitung (die Begriffe sind eben schon genannt worden) l,
uns durch Photios in zwei Auszügen erhalten, Bibl. cod. 214
und 251, ferner in dem vollständig überlieferten Kommentar

vpum Goldenen Gedicht (ed. Mullach1 1853); das

erstgenannte Werk behandelt Auf- und Abstieg mehr im
transexistentiellen Sinne, das zweite, entsprechend der
kommentatorischen Notwendigkeit, eher als innerseelischen Prozess.

Der Kommentar kann nicht eigentlich systematisch sein,
bemüht sich aber wie der Timaeuskommentar des Calcidius

gewisse Themen geschlossen abzuhandeln. Die Disposition
der Providenzschrift ist uns aus Photios cod. 214 bekannt; sie

1 Zu den drei Begriffen z.B. Proklos, De prov. 34 ff. S. 142 ff. Boese, der
unter Heimarmene nicht wie hier die Strafprovidenz versteht, sondern im
alteren Sinn die kosmisch-astrologische Einwirkung wie gelegentlich Plotin,
der in der Fähigkeit, den Zug der Planeten(seelen) zu uberwinden Anzeichen
einer höheren überkosmischen Seele im Menschen erkennt. Von meiner
Schülerin I. Hannemann ist eine Arbeit über das Schicksal bei Plotin zu
erwarten.



9° WILLY THEILER

ist verständlich aus einer Vortragsreihe — Xoyoi heissen die
einzelnen Teile—, und schon Ammonios konnte eine solche
Reihe von Vorträgen gehalten haben. Am Anfang das

Vorwort an einen Olympiodor gerichtet mit Nennung des

Ammonios des Gottbelehrten (d.h. man kannte des «

Sackträgers » Lehrer nicht), der die Einheit der wichtigsten
platonischen und aristotelischen Lehren erwies und gegen
Gegner in der Heimarmenelehre polemisierte; eine

vorläufige Zusammenfassung seiner Lehre folgt, dann die

Beurteilung durch Photios, zuletzt der Inhalt der sieben
Teile, i) Die Lehre des Ammonios; 2) die Lehre des Plato;
3) Entkräftung der angeblichen Widersprüche; 4)
Symphonie von Logia und hieratischen Sätzen (solchen der
chaldäischen Orakel) mit Plato; 5) Übereinstimmung von
Orpheus und Homer mit Plato; 6) Lehrgleichheit von
Aristoteles an bis Plotin und Origenes dem Platoniker mit
Plato; 7) die Schule des Ammonios bis Plutarch von Athen,
dem Lehrer des Hierokles. Nach dem zweiten Bericht bei

Photios, cod. 251, legte Hierokles dem Olympiodor am
Anfang die richtige Auffassung des Demiurgen dar, nannte
den gottbelehrten Ammonios in Ausführungen, die nach
der Inhaltsangabe im 6. Logos wiedererscheinen; es folgt
fast wörtlich gleich die genannte vorläufige Zusammenfassung

und dann 1 stehen 461/? 32 Auszüge aus dem

1. Logos, 463^ 30 solche aus dem 2., 465 a 13 solche aus dem

10. Kapitel (xecpaAouov) des 3. Logos.
Von Origenes, dem Kirchenlehrer, der durch wundersame

Fügung Schüler desjenigen griechischen Philosophen
wurde, dessen Lehre der christlichen am nächsten steht, ist
besonders wichtig die Frühschrift De principiis, fassbar

ausser durch griechische Zitate besonders aus der Zeit des

Origenisten-Streites unter Julian, in der Übersetzung des

1Vgl. A. Elter, Rhein. Mus. 65 (1910), 195 innert ausfuhrlicher Ver-
gleichung von Phot. cod. 214 und 251.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 91

Rufin, der wenn auch in Einzelheiten genau, wie fast
«wörtliche» Übereinstimmungen mit Hierokles zeigen,
doch einige der Orthodoxie anstössige Partien weggelassen
oder geändert hat, wie ihm Hieronymus, als er vom
Origenisten zum Antiorigenisten geworden war, vorwirft
und für viele Stellen genaue Übersetzungen gibt, besonders
im 124. Brief ad Avitum (fast alles Material bei Koetschau).
Aber auch andere Schriften geben zum ammonischen

System gehörige Formulierungen, weniger als erwartet die

Gegenschrift gegen den vorammonischen Platoniker Celsus,
überraschend viele die über das Unservater; manches bieten
die Kommentare zum Johannesevangelium (z.B. über die
innerseelische Apokastastasis) und zu den Psalmen, während
andere für die Gemeinde bestimmte Exegesen unter der
masslosen Flut der allegorischen Auslegung nur selten
noch ein Trümmerstück der ammonischen Noodizee an
die Oberfläche bringen. Einiges Schöne hat aus dem Geiste
des Origenes sein Verehrer Euagrios von Pontos erhalten 1.

Dürfen wir den Arbeitssatz erweitern und behaupten, alles

Philosophische, das bei Hierokles oder Origenes steht,
stammt aus Ammonios Die nicht durch Origenes gedeckten
Stücke bei Hierokles machen tatsächlich auch keine

Schwierigkeiten. Es gehört dazu aus dem 2. Plato
gewidmeten Logos der Providen^schrift (Phot. 462^ 1 -464a 13)
die Interpretation einer Stelle des platonischen Phaedrus-.

der truglos Philosophierende (Phaedr. 249a) gibt sich den

reinigenden Tugenden hin, vollzieht den Aufstieg zur
heiligen Vollendung (vgl. 4650 12); er wird unterschieden

— eine solche Unterscheidung findet sich bei Plotin nicht —
von dem Erotiker, Paederasten, dem von politisch-pädagogischem

Eros Ergriffenen; zitiert wird Plato Staat 501b mit
dem aus Homer, II. I 131 geholten idealen Gottesabbild,

1 Darüber und über den Origenistenstreit interessant A. Guillaumont,
Les «Kephalaia Gnostikati d'Bvagre le Pontique (Patristica Sorbonnensia 5)

Paris 1962.



92 WILLY THEILER

OsosExsXov. Für den Pädagogen, den Geist, ist Knabe, tw.Iq l,
die berückende sinnliche Wahrnehmung. Er ist durch
Menschenfreundlichkeit dem Theoretiker mit seiner
individualistischen Gerechtigkeit (ELo-payL, das Wort in
der Dankrede des Gregor Thaumaturgos auf Origenes c. u,
138 f. und bei Porphyrios, Sent. 39,8 Momm. Wie bei Gregor
die ammonische Lehre bei Plotin I 2, 6 f.) überlegen;
beide aber sind der Apokatastasis würdig. Von Ammonios
könnte z.B. auch stammen bei Hierokles im Kommentar das

Kapitel über die pythagoreische Vierzahl; «Quelle der

ewigen Weltordnung» nach der Formulierung im Goldenen

Gedicht 48 (die ursprüngliche pythagoreische Formel z.B.
bei Sextus Emp., Adv. math. 4, 2, anklingend Plotin VI 6,

9, 38). In diesem Abschnitt verrät Behandlung der Einzahl
und Siebenzahl deutlich das bei Philo, De op. mundi 100

benutzte hellenistische Handbuch über die Zahlen, das

auch bei Calcidius Kap. 36 f. vorliegt (nach j. H. Waszink,
Stud. Tim. Konm. d. Calc. 1, Leiden 1964, 19 ff. aus Adrast,
nicht Porphyrios), ebenso bei Macrob, Somn. Scip. 1, 6, 10 ff.

41, wo K. Mras, Sit%. Ber. Berlin 1933, 251 Vermittlung
durch Porphyrios annimmt. Dass neben der Philosophie
auch Physik und Mathematik bei Origenes gepflegt wurden,
was auf Ammonius rückprojiziert werden kann, lehrt der
enthusiastische Preis des Gregor Thaum. c. 9, 112 ff.; er
nennt Physiologie und die heilige Mathematik, Geometrie
und Astronomie, wodurch der Himmel ersteigbar wird.
Dass Origenes mit mathematischen Büchern von Neu-
pythagoreern wie Moderat und Nikomachos umging,
berichtet Euseb, Hist. eccl. 6, 19, 8. So ist nicht abzuweisen,
dass bei Origenes physikalische Stücke vorkommen, worüber
es in der Schule des Ammonios Diskussionen gab. Dazu
gehört die Aufzählung der Theorien über die materiellen

1 Etwas ahnlich nach Plato, Pbaedo ~ije Potphynos, Abst. 119, 24 (und
Scholion) «Knabe» und Pädagogen nebeneinander auch Simplicius, In
Euch. 116 Schw., wonach «Knabe» die Irrationalität bedeutet.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 93

Elemente, Princ. 357, 12; eine ähnliche ausgeführtem
Liste z.B. bei Euseb, Praep. ev. 14, 23, Hippolyt, Elench. 10,
6, 5 f., Sextus Emp., Adv. math. 9, 363 und Calcidius Kap.
214 f. hier im Zusammenhang langer doxographischer
Erörterungen über die Seelenstruktur. Zur Physik gehört
auch die Ablehnung des aristotelischen 5. Elementes bei

Origenes, Princ. 288, 21 wie bei Plotin II 1, 8, 15, wo
Ammonios vorangegangen sein dürfte. Auch Porphyrios
wollte das 5. Element nicht in den platonischen Timaeus

hineinlesen, wie es offenbar andere Platoniker getan hatten
und später Proklos — freilich sich selbst widersprechend —
tat (« der Himmel sei den Elementen mit gerader Bewegung
enthoben und sei keines von den Elementen auf der Erde »),
darüber Philoponos, Aet. mund. 521, 23 ; 524, 16 ; 477, 22.

Auf Erörterungen im Kreise des Ammonios leiten die

von Gregor von Nyssa, De an. et resurr. 46, 112 Migne;
Koetschau 102 ff. auf Origenes zurückgeführten Erwägungen
über die Wanderung der Seele auch in Tiere und Pflanzen.
Aus Hierokles und anderen Stellen des Origenes ersehen wir,
dass Ammonios im Unterschied zu Plotin nur den Übergang
von Mensch zu Mensch anerkannte; das ganz anders geartete
unindividuelle Tier musste ausgeschlossen werden. Nur
discussionisgratia (Princ. 105, 12 K., vgl. Hieronymus, Ep. 124,
S. 101, 2 Hilg.) konnte Origenes die Tierwanderung
behandelt haben. Von Porphyrios wissen wir, dass er in
seiner Auffassung unter den von Ammonios dargelegten
Möglichkeiten schwankte f

Ebenso weisen auf Erörterungen in der Ammonios-
schule gewisse Doppellehren des Origenes, so wenn
C. Cels. 7, 38 Gott als Geist (so Princ. 21, 14 K. und öfters)
oder jenseits des Geistes und der Seinsheit (vgl. 6, 64)

gefasst wird. Aus den meisten Stellen des Origenes, aus
allen des Hierokles, ferner aus der Auffassung des treuen

1 Vgl. H. Dörrie, Hermes 85 (1957), 414 ff. Z.B. Porphyrios bei Stob. I 446,

4 W. für; Augustin, Civ. Dei 10, 30, gegen die Tierwanderung.



94 WILLY THEILER

Ammoniosschülers, des Platonikers Origenes, der eine
Schrift verfasste Dass einzig Schöpfer der König, der oberste

Gott, ist (Porph., Vit. Plot. 3) und (nach Proklos, Theol.

Plat. 2, 4, 89 Portus) zuoberst den Geist ansetzte und das

Eine jenseits des Geistes und der Seinsheit vernachlässigte
(es also wohl kannte) geht hervor, dass Ammonios Gott
mit dem Geist, nicht dem Übergeist oder Überseienden
identifiziert hat. Aber man kann an Varianten bei Ammonios
denken, sei es dass dieser selber schwankte und in
verschiedenen Vorlesungen Verschiedenes lehrte, sei es, dass

er, und dies ist wahrscheinlicher, die verschiedenen schon
älteren Thesen diskutierte und den Hörern überliess, das

ihnen Passende auszusuchen. Es ist im Grunde verwunderlich,

dass das spätplatonische Dreieck der Urgründe mit
der Spitze im Einen und dem Feld seiner Betätigungen, der
unbestimmten Zweiheit, der Materie, nicht grössere
Berücksichtigung gefunden hat.

Man hätte erwarten können, dass es zu einer exaltierten
Übergeist-Theologie kam, in dem die Gründe Piatos und
seiner Schüler theologisch zu Götter wurden, wie es zwar
nicht bei Plato begegnet, aber seit Eudor, der nach Simpli-
cius, Phjs. 181, 19 das Eine umspavw 0e6<; nennt 2, aber nicht

1 Vgl. Parusia, Festgabe Hirschberger, Frankfurt 1965, 211 (206 über das

Dreieck).
a Xenokrates hat es nicht getan. Movä? und Aua? sind in fr. 15 H. nicht

die Grunde, sondern, in den Himmel und den Raum unter dem Monde
(fr. 18) projiziert, der platonische Geist und die Weltseele. Dazu fHS 77

Eines

intellegible Materie

körperhafte Materie

unbestimmte
Zweiheit



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 95

Geist und Seele daran anschliessen lässt. Die im II.
Jahrhundert einflussreiche platonische Schule des Gaius hat das

übergeistige überseiende Eine nicht anerkannt; über dem
Geist der Weltseele steht der erste Gott (Albin 167, 19

Herrn.). Das gilt auch für Numenios ; obgleich er den« Vater»
vom « Schaffer» scheidet (bei Proklos, Tim. I 303, 27, test. 24

Leem.) und jenen gnosisnah als dcyvooufrsvoi; bezeichneter. 26

Leem.), spricht er vom ersten und zweiten Geist. Er kann
sich so ausdrücken — was beim plotinischen Einen nicht
möglich wäre —, dass auch der Vater Demiurg ist, nämlich
der intellegiblen Wesenheit, also des intellegiblen Kosmos,
der Ideenwelt, des an sich seienden Lebewesens (vgl. Euseb,
Praep. ev. 11, 22, 3, fr. 25 Leem.). Der untere Demiurg
unserer Welt blickt entweder nach oben oder nach unten zur
Materie hin, ist befasst mit dem Sinnlichen und Intellegiblen L

Ähnliches gilt von den chaldäischen Orakeln, die der

Menge vorwerfen, dass sie den zweiten Geist für den

ersten, den Vater halten, wie es scheint nach Numenios

(fr. 26 Leem.). Nach der Meinung Julians, ihres Verfassers,

(1957), 130. H. J. Kramer, der in dem hochgelehrten Werke Der Ursprung
der Geistmetaphysik, Amsterdam 1964 (erschienen Mitte 1965) 37 u.a. dem nicht
folgen wollte und bei H. Happ m der vortrefflichen Abhandlung Parusia,
Festgabe Hirschberger 178 Anm. 101 Zustimmung fand, hat darum die Linien
hier nicht ganz richtig gezogen.

1 Die drei Demiurgen (drei nach Plato, Ep. 2, 313c), die uns aus Proklos,
Tim. III 103, 28 bekannt sind, sind nicht ganz klar. Sie scheinen nach Plotin
II 9, 6 und III 9, i und nach dem spateren, sich an Ammomos anschliessenden
Theodor von Asme (Proklos, Tim. I 309, 14) dem dcmiurgischen Geist der
zweiten Stufe anzugehören. Etwas anders schliesst die interessante Darstellung
bei Kramer 84 ff. Aber vielleicht hat sich Plotin (von Amelios tauschen
lassen und soll der erste Demiurg, den Numenios in dem seienden Lebewesen

von Plato, Tim. 39« findet, wirklich der «Vater» sein, der wie bemerkt dieses

intellektuelle Lebewesen schafft, sollte « Geist» (der Timaeusstelle) auf den
zweiten Demiurgen deuten und Siccvosixat (der Timaeusstelle) ware die
Beseelung unserer Welt. Von : Vater-Sohn (vgl. auch Euseb, Praep. ev. ix, 18,

25)-Enkelsohn oder: Konig-Architekt-Selbstwerker spricht Proklos, Tim. I
304, 4 (der Vater und oberstes Gute bei Numenios falsch gleichgesetzt findet),
vergl. I 361, 26 (Amelios nach Numenios Das Vierte ware dann die bose
Weltseele der Materie.



96 WILLY THEILER

ist der Vater oder väterliche Geist (rzcur^p, Tio-pv/.bc, voüc;)

selbstgeboren, aÜToyeveOXo«; (Kroll 25) x.

Erst bei Plotin und bei Porphyrios (bei diesem nicht in
der mehr volkstümlichen Epistel an seine Frau Marcella und
in seiner Einleitung zu Plotin, den Sententiae) wird vor den

demiurgischen Geist das jenseits von Geist und Seiendem
bestehende Eine und Gute gestellt; vereinzelt ohne systematische

Betonung Vater genannt (I 6, 8, 21 ; VI 9, 9, 39). Das
Eine Plotins kann mit sehr kühner Metapher Erzeuger des

Geistes heissen — denn wie sollte ein höchstens über-
fliessendes, aber nicht denkendes und nicht wollendes
Wesen zeugen —, aber noch heisst es im Systemzusammenhang

nicht Gott; dies ist Plato gemäss, aber in der Variante
des Origenes ist es Gott; Variante des Ammonios
Dieser mochte vom Demiurgen aus den Gottesnamen wie
die Erzeugungsmetapher (vgl. Hierokles bei Phot. 461 b 38 ;

462a 25) leichter auf das Überseiende übertragen. Plotin
wäre ihm dann mit der Metapher (ysvvwv, ysvvcogsvov, usw.)
gefolgt. Sie findet sich mehrfach in V 1, so Kap. 5,4; 6, 30-38;
7, 3 und in der chronologisch zusammenhängenden Schrift
V 2, 1, 6 ; früher schon in V 4, 2, 3. Das Erzeugte als Bild,
eixwv, des Erzeugenden, als ihm gleichend — auch
überkühn, wo das Eine ävslSsov (VI 9, 3, 4) ist — erscheint
mehrfach, V 1, 6, 33 und 7, 1. In anderen Zusammenhang
2, 37 heisst es entsprechend, dass die Seele sich dem
erzeugenden Vater (dem Geist) angleicht. Ähnlich als Bilder hat
Ammonios nach Hierokles (bei Phot. 462a 26 f. und Carm.

aur. 26, 3 ; 28, 3) die Erzeugnisse des Demiurgen
gekennzeichnet. Wenn nun Macrob an einigen Stellen des

Kommentars s>um Traum des Scipio die Ausdrücke aufgreift,

1 Der erste und zweite Geist vielleicht gemeint mit dem Orakel : nach dem
väterlichen Denkakten wohnt die Seele, Kroll S. 28. Die Interpretation des

Arnob 2, 25 stellt es freilich, indem Vater und väterlicher Geist nicht identifiziert

werden, folgendermassen dar : anima... post deum principem rertm et post
mentes geminas locum optinens quartum.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 97

benutzt er am wahrscheinlichsten eine Schrift des Porphy-
rios (der in der IIist. philos. 14. 4 ff. N. den obersten Gott
das Gute — den Demiurgen — die Weltseele unterscheidet),
vielleicht seinen Kommentar zu Plotin V 1 und 2 (wie
er unter Nennung Plotins 1, 8, 5; 2, 12, 7 ff.; 1, 13, 9 einen

Porphyrioskommentar benutzt). Aber nach dem, was schon
bemerkt ist, kann die Möglichkeit nicht ausgeschaltet
werden, dass Porphyrios gelegentlich auf Ammonios oder
seine Variante zurückgeht; so wenn das Oberste ohne
weiteres, wie in der Variante des Origenes, Gott heisst.
Stellen bei Plotin mit der Gottesbezeichnung liegen abseits

wie I 1, 8, 19 ; I 8, 2, 25 ; V 1, 11, 8 ; vgl. V 5, 3, 3.

Macrobius also schreibt 1, 14, 6 deus qui prima causa est...

unus omnium quaeque sunt (d.h. vo-yjTa) quaeque videntur esse

(aco^ocTLxd) origo est. hic superabundanti maiestatis fecunditate
de se mentem creavit (ysvvav). haec mens, quae voü? vocatur, qua

patrem inspirit, plenam similitudinem servat auctoris, animam vero

de se creat posteriora respiriens. rursum anima patrem (d.h. Geist),
qua intuetur, induitur ac paulatim regrediente respectu (sraCTTpocpyj)

in fabricam corporum incorporea ipsa degenerat. habet ergo et

purissimam ex mente, de qua est nata, rationem Aoyixov) et

ex sua natura aeeipit praebendi sensus praebendique incrementi

seminarium <xEct0y]ti.x6v, cpu-uxov), sed... Aoytxov sicut vere

divinum est, ita solis divinis aptum. reliqua duo ata07)Tixov et <pu-nxov

ut a divinis recedunt, ita convenientia sunt caducis. Die Doppel-
heit der Seele auch bei Plotin V 1, 7, 41 ff.: «als Erzeugnis
(yevv"/]fia) des Geistes ist die Seele zum Teil mit dem Geist
zusammen und denkend, zum Teil hängt sie an dem Nachihr-
kommenden und erzeugt selber Geringeres»; ähnlich V 2,

1, 19 f. wo al'o07)ot? und sücnc genannt sind. Zur Theorie
der doppelten Seele auch unten S. 104 Anm. 1. Bei Macrob
gibt es auch sonst die Reihen, die mit Gott und dem aus

ihm erzeugten Geiste gipfeln (wobei dieser selber wieder
die Ideen erzeugt, vgl. Plotin V 1, 7, 28 f.) : 1, 6, 8 f. ;

1, 6, 19 f. ; 1, 17, 12 ; 1, 2, 14-16.



98 WILLY THEILER

Zu vergleichen sind zwei Stellen inmitten von
Lehrstücken der Gaiusschule bei Calcidius ; die Hypostasenreihe
zeigt hier eine eigenartige Veränderung, steht nicht im
Dienste der Plotinkommentierung. Im Kap. 176 wird die

Behandlung des fatum versprochen; darauf erwartet man,
was Kap. 177 am Anfang steht, fatum lex divina promulgata
intellegentiae sapienti modulamine ad rerum omnium gubernationem.
huic opsequitur [ea quae secunda mens dicitur, id esf\ anima

mundi tripertita, ut supra comprehensum est: ut si quis periti
legum latoris animam legem vocet. Unterschieden wird offenbar

fatum in actu und fatum in substantia, nach typischer Lehre
der Gaiusschule wie in Kap. 143 f., worauf mit supra

zurückgewiesen wird, und so bei [Plutarch] Fat. 568 d-e

und Nemesios 303 Matth. Das Eingeklammerte passt nicht
dazu, passt zu dem bisher ausgelassenen Hauptteil von
Kap. 176. Beidemale liegt sozusagen eine Selbstinterpolation
des Calcidius vor (denn konnte etwa Porphyrios so grob mit
dem Gaiustext umgehen Das zweite Mal ist davon
betroffen die nicht der Gaiusschule zugehörige Reihe:
summus deus qui est summum bonum, ultra (enexsiva) omnem

substantiam... intellectu melior... nullius societatis indiguus

(äxoivcovTjTo«; Numenios bei Lydos, Mens. 110, 2 W. vom
Judengott) — Providentia quem voüv Graeci vocant; est autem

intellegibilis essentia (vot)ty] oüala) aemulae bonitatis propter
indefessum ad summum deum conversionem (sTucnrpocp-y), zu
erinnern an Porph., Sent. 16, 8; 15, 13. Vgl. die früher
ausgeschriebene Macrobstelle) — secunda mens: kann als

drittes Glied erwartet werden, wie dieses in der wiederholten
Reihe wirklich vorkommt, Calc. Kap. 188 f., auch hier in
einer Selbstinterpolation : summus et ineffabilis deus —
Providentia eius, secundus deus — tertia substantia secunda mens —
rationabiles animae. Hier ist secundus deus wie auch von
Plotin V 5, 3, 3 f. für den Geist als Zusammenfassung der
Ideen gebraucht, offenbar gleich prima mens. In der
verschiedenen Zählung wird der Unterschied zu Numenios



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 99

deutlich wie eben auch darin, dass das Oberste nicht mehr
Geist ist und die an vierter Stelle stehende Seele offenbar
nicht mehr böse. Gegenüber Plotin ist die Reihe um ein
Glied secunda mens verlängert (trotz der Warnung Plotins
vor einem Zwischenglied zwischen Geist und Seele II 9,
1, 32), nach Numenios der freilich hätte tertia mens sagen
müssen (vgl. S. 95, Anm. 1 ; die Reihe König — Architekt —
Selbstwerker könnte bei Calcidius eben 188 Ende
nachwirken : summus deus iubet, secundus ordinat, tertius intimat),
oder den chaldäischen Orakeln, wo der erste und zweite
Geist (vgl. S. 96, Anm. 1) heimisch ist. Da Porphyrios
aus den Orakeln eine andersartige Reihe herausinterpretiert
(vgl. S. 101, Anm. 1) liegt die Frage nahe: ist er an unserer
Stelle einer anderen Interpretation der Orakel gefolgt und
ist es die im Dienste der Variante des Ammonios Dass

Ammonios die Orakel kannte, wird unten deutlicher.
Das zitierte Stück über das absolute Gute und das imitierende
Gute passt zu Numenios, nach welchem (bei Euseb, Praep.
ev. 11, 23 (22) 9) der erste Gott äyaGoü, d.h. des zweiten
Gottes, ISsa ist, der also nicht aü-roayaGov ist. Ebenso ist
bei Origenes der Sohn zweiter Gott (C. Cels. 5, 39) und als

Bild Gottes zugleich Bild der Güte Gottes (unter Benutzung
der Sap. Sal. 7, 26), nicht das Gute selbst, aü-roayaGov.

Merkwürdig ist Calcidius Kap. 176 auch die Hypostase
von Providentia und voluntas als sapiens tutela für den zweiten
Gott. Darf man erinnern, dass nach Origenes, Princ. 35, 3,

imago patris deformatur in filio qui utique natus ex eo est velut

quaedam voluntas eius ex mente procedens vgl. 35, 6, und der
Sohn wird 36, 5 mit sapientia bezeichnet (die wie der ploti-
nische Geist alle Ideen umfasst). Wenn Origenes 33,1 ferner
bemerkt: aeterna generatio sicut splendor generatur ex luce,

gehört das zu Plotin V 1, 6, 28 : der Geist wie das Sonnenlicht
ein vom Überseienden immer Erzeugtes (ael yewcojrevov).

Porphyrios, zu dem ohne Zweifel Calcidius hier gegriffen
hat, referiert also z.T. im Sinne des Ammonios, für den



IOO WILLY THEILER

die Übereinstimmung zwischen Plotin und Origenes spricht.
Auch sonst lässt sich einiges Ammonische im Referaten
des Porphyrios bei Calcidius feststellen. In Kap. 189 könnte
secundum fatum vitam exigunt dorne paeniteat die ammonische
eijxapjrevT) und (xe-ravoia (vgl. Hierokles bei Phot. 463/; 17)
enthalten. Deutlicher die paenitudo-Stelle, Kap. 130; nach

Hierokles, Carm. aur. 26, 9 f. verfallen die dem Menschen

überlegenen Gestirne (mit Rängen : Sonne, Mond) nie der

Schlechtigkeit, geraten nie ins Vergessen des guten Gottes.
Anschliessend Kap. 131 ist die Hervorhebung der
Mittelstellung der Dämonen zwischen Sterngöttern und Menschengeschlecht

im Sinne des Ammonios. Besonders auch Kap. 198

gehört hieher wieder mit dem paenitudo-lAotbr und dem
Satz anima hominis neqtiaquam transit ad bestias secundum

Platonem.

Doch nachdem wir zum Haupttext oder der Variante
des Ammonios einiges bemerkt haben, gehen wir zu einem
sichereren Punkt ammonischer Einwirkung bei Calcidius
über : die Lehre von der intellegiblen Materie (voyjty] üAtj).

In dem oben genannten Dreieck-Schema macht sie das

obere Feld der Betätigung des Einen aus; Aristoteles,
Phys. 10ja 29 f. meint mit dem Grossen und Kleinen im
Intellegiblen den oberen Teil der unbegrenzten Zweiheit.
Es liegt alte platonische Hypothese vor. Nachdem Calcidius
in Kap. 276 Origenes genannt hat, der den Anfang der
Genesis nach Aquila, Symmachos und einem zeitgenössischen
Juden zitiert hat, wird Kap. 278 nach Darbietung der

Auffassung des Philo (aus Origenes?) nochmals die

Übersetzung des Symmachos und des Juden zitiert und dann

fortgefahren : quod si facta est a deo silva corporea quondam

informis, quam Scriptura terram vocat, non est, opinor, desperandum

incorporei quo que generis fore intellegibilem silvam, quae caeli

nomine 1 sit nuneupata. Nach unserem erweiterten Arbeitssatz

1 Umgekehrt haben nach Proklos, Tim. III 173, to Exegeten yvj bei Plato,
Tim. 40ö, im Sinn der intellegiblen Materie interpretiert.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS XOI

muss die philosophische Lehre aus Ammonios stammen und
hier ist Stütze Plotin, der in der Schrift II 4 neben der im
Körperbereich vorhandenen Materie auch die intellegible
Materie behandelt, besonders II 4, 4, 8 : « wenn es dort
einen intellegiblen Kosmos gibt und der Kosmos hier ein
Abbild jenes ist, der hier aber zusammengesetzt und aus

Materie, so muss es auch dort Materie geben » ; II 4, 4, 24
wird sie intellegibel genannt. Dass die gewöhnliche Materie
bei Ammonios von Gott geschaffen ist, wurde bemerkt. Plotin
fragt Kap. 2, 9 und 3, 16, ob die intellegible Materie ewig,
also mit Gott aequaeva, gleichaltrig ist, wie es Numenios
bei Calcidius Kap. 295 ausdrückte, und er weist ihr (nicht
zeitliche) Herkunft von einem andern zu, vom Ersten, das

sie begrenzt, II 4, 5, 26 ff.; er lässt das Eine, die intellegible
Materie begrenzen, wodurch der intellegible Kosmos
entsteht (interessant, dass im Zusammenhang Plotin nicht
bloss die geistige Materie, sondern auch Ideen und Ideenwelt
als erzeugt, wenn auch nicht als immer werdend, sondern
als immer seiend, nach einer Lesart von Plato Tim. 28«,

bezeichnet). Bei Origenes kann darum Calcidius Kap. 278,
S. 282, 14 Wz., unter Himmel auch die incorporea natura,
die ätTtifraro? ouata, also die intellegible Materie nach ihrer
Begrenzung meinen. Insbesondere hat Plotin die Lehre
ausgebildet, dass der noch unbestimmte Geist (eben
sozusagen als intellegible Materie) durch Hinwendung zum
Einen eigentlicher Geist wird V 3, 11, 5 ff. u.a. \ Für die

1 Vgl. Isonomia, Akademie-Verlag Berlin 1964, 108 ff. und nun ausfuhrlicher

Kramer 312 ff. Von dieser plotinischen Lehre ausgehend
interpretierte Porphyrios ein chaldaisches Orakel im Sinn einer horizontalen,
die Akte des einheitlichen Urgrundes bezeichnenden Reihe Vater — Kraft —
väterlicher Geist, wobei die mutterliche Kraft sozusagen die intellegible
Materie vertritt, die mit dem Vater den Sohn zeugt. Damascios, Dubitat.
II 86,9 R. und Proklos InParm. 1070,15 C. erwähnt polemisch die porphyrische
Meinung, dass der eine Urgrund des Alls der Vater der intellegiblen Dreiheit
sei, also nicht darüber noch das Eine angesetzt werde. Vertikal unter dem

Urgrund konnte bei Porphyrios der 2. Geist aüfo£<jSov) stehen, dann die



I02 WILLY THEILER

gewöhnliche Materie fordert Plotin II 4, 8, 19 und II 4,

15, 20 ein vorgängiges Schaffendes. Sonst kann er gelegentlich

als Hauptfrage der alten Philosophen bezeichnen

(V 1, 6, 4) : wie wird aus Einem Menge oder Zweiheit. Das
scheint für die Herkunft der unbegrenzten Materie von dem
Einen zu sprechen; das Eine Begrenzer der Zweiheit
(V i, 5, 7). Freilich IV 8, 6, 18 ff. zeigt, wie für Plotin die

Frage, ob die Materie ewig sei oder auf ältere Gründe
zurückgehe, nicht sehr wichtig ist. Er braucht die Materie
zur Erklärung des Übels1, wobei er sie totz des schon im
Altertum erregten Anstosses an u.pyul auow I 8, 6, 33

nicht als gleichberechtigt dem Einen, Guten, auffasst, ist
sie doch negativ Unmass, Unbegrenztheit, aber sie doch

sozusagen ethisch substantialisiert, während Ammonios
und dann Porphyrios das Übel gänzlich in die falsche

Willensintention legen.
Doch zurück zu der am Anfang der Genesis gefundenen

intellegiblen Materie, der sozusagen weiblichen Zweiheit,
die übrigens auch bei Ammonios die Rolle des männlichen
Einen als Ideeprinzips erschliessen lässt. Kaum dass schon
Ammonios den Anfang der Genesis zitierte und im Sinne des

Origenes schon allegorisierte, obgleich ihm die Stelle
bekannt sein musste; von Porphyrios bei Euseb, Hist. eccl. 6,

19, 7 wird er übrigens als ursprünglicher Christ bezeichnet,
wohl irrtümlich. Man denke an das Genesiszitat beim Autor
Uber das Erhabene 9, 9, und auf Umwegen dürfte auch
Plotin V 1, 2, 1 ff. davon Kenntnis gehabt haben. Und wenn
sich schon zu Plotin nach Porphyrios, Vit. Plot. 16, christliche

Haeretiker begaben und ihn zu Widerlegungen trieben,

Weltseele Demiurg), Prokl. I 307, 1 ff; 322,1 ff. Die horizontale Dreiheit
spielte eine wichtige Rolle in Porphyrios' De regressu animae, von Augustin,
der die Ähnlichkeit mit der christlichen Trinitat richtig spurte, zitiert Cw.
Dei 10, 23. Vgl. auch Die chaldäischen Orakel und die Hymnen des Synesios

(Schriften d. Königsb. Gel. Ges. 1942, 12) zum weiblichen Mittelglied.

1 Über das Böse bei Plotin, F. P. Hager, Mus. Helv. 19, 1962, 85 ff.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS

erinnert das an die Schilderung des Origenes in einem Brief
bei Euseb, Hist. eccl. 6, 19, 12, wie zu ihm in Alexandria
Haeretiker, aber auch griechische Gebildete kamen und er
sich deshalb mit ihren Lehren abgeben musste, und gern
stellt man sich solche Besuche auch bei dem damals noch
jugen Ammonios vor. Was Calcidius anbetrifft, könnte
man die Vermutung wagen, dass er die Origenesstelle dem

Porphyrios entnommen hat (der nach Euseb, Hist. eccl. 6, 19,

3, 5 in seiner Jugendzeit ihm begegnet war). Denn dass sich

Porphyrios mit jüdischer Literatur bekannt machte — wenn
auch die Stelle aus der Schrift gegen die Christen bei Euseb,
Hist. eccl. 6, 19, 4 betont missgünstig ist — ergibt sich aus der
fälschlich Galen zugeschriebenen, Porphyrios gehörenden
Schrift A.d Gaur. 48, 15 Kalbfleisch, die den 'Eßpoäo? OsoAoyo?

lobend erwähnt: otocv... toü ävOpcomvou achp«to?... <xtts0a\-

90x05 tcoloocj ty)V CTC0(raxtX7)V Syjpuoopylav epuputrfjcrat. xov 0s&v aüx<9

zlt; ^wcrav Asyy) xo Ttvsöfxa1.
Weiter erwähnt Calcidius, vielleicht nach derselben

Vorlage wie die Stelle über die intellegible Materie, die
doctrina sectae sanctions (Juden), Kap. 55, wonach Gott den

Körper des Menschen nach dem Bild des Makrokosmos
gestaltet habe (bei Porphyrios nach Stob. III 580, 12 H. ist
der Mensch eine kleine Welt, nach Macrob, Somn. Scip. 2,

12, 11 die Welt ein grosser Mensch), die vita (die vitale
Seele) aus dem Himmelsraum (der Sonne und Planeten,

vgl. Kap. 100) und die höhere ratio durch Inspiration ihm
zugeteilt habe. Damit sind dem Menschen neben dem

Körper zwei Stufen des Seelischen zugwiesen. Man kann

vergleichen einerseits Marc Aurel 2, 2, 1, Clemens, Strom. 6,

135, 3 ff., andererseits Plotin IV 3, 27, 1 ff. und Jamblich,

1 Ilveüpa steht für Ttvof) ijcoTjc von Genesis 2, 7 und meint den Geist. Nichts
führt darauf, dass Porphyrios die Genesisstelle aus Numenios kennt, wenn
dieser auch Ad Gaur. 34, 26 in einer Allegorese genannt ist (wie er ja tatsächlich
inferiore Kenntnisse des Alten Testamentes besitzt, vgl. Porphyrios, Antr.
S. 70, 8 N. und besonders Origenes, C. Cels. 4, 51).



I04 WILLY THEILER

Myst. 269, 1 ff. P., wo die gottschauende Seele von der aus
dem Umschwung des Himmels unterschieden ist. Auch die
Hebraei bei Calcidius Kap. 219, wo dieselben Bibelstellen
benutzt sind wie bei Philo, Det. ins. 79 ff. (Beutler PW
Suppl. 7, 675), unterscheiden die irrationalis anima und den
divinus Spiritus quo ratiocinamur; etwas vergleichbar Calc.

Kap. 300 L

Trotz allem wird mancher vielleicht die Hebraerstellen
gerade direkt aus Origenes, dem Ammoniosschüler,
ableiten 2.

Wir haben dank unserem Arbeitssatz und dem erweiterten
Arbeitssatz einige Themen des Ammonios berührt, die es

manchmal nahelegten, dass Porphyrios an ihn sich

angeschlossen hat, indem er (wie es in unseren Entretiens V 5 8

ausgedrückt wurde) in den Strom der Tradition zurücksank.
Immer schon ist angenommen worden, dass Porphyrios
auch der Gaiusschule verpflichtet ist; sein traditionssüchtiger

und zugleich systematische Ordnung suchender
Geist fand dort oft in Klarheit, was er bei Plotin vermisste.
Das erschwert die Antwort bei der Frage nach den Vorlagen
des Calcidius oder Nemesios. So ist H. Dörrie in seinem

wichtigen Symmikta Zetemata 30 ff. geneigt, bei Calcidius

Kap. 221 (z.T. ähnlich 227) die die an sich stoische Einteilung
in TOxpaOeau;, Kpaa»,; als mittelplatonisches Schulstück

1 Gewisse Ähnlichkeit auch Calc. Kap. 29 und 31 in der Interpretation
von Plato, Tim. 35a : Aus der logischen Seele einerseits und aus der Pflanzen-
und Tierseele (also mit <puTix6v und alaS^xixov, vgl. oben S. 97) andererseits
entsteht eine dritte wechselseitige Seele bald zu Gott blickend, bald terrenis

providentiam zuteilend ; ahnlich Kap. 34 vor der schon zitierten Hebraerstelle :

gemina iuxta meliorem naturam veneratione < deum contemplatur, iuxta peiorem >
Providentia»! nativis impertiens. Waszink denkt an Numenios als Vorlage (Calc.
Praef. XLIV ff.). Er erwagt an sich Kenntnis des Origenes bei Porphyrios
Praef. CII ff.)

2 Waszink ist geneigt, die Hebraerstellen über Porphyrios aus Numenios
abzuleiten. Fur direkte Übernahme aus Numenios tritt, ohne auf Kap. 176

einzugehen, I. C. M. van Winden im Anhang des Neudruckes seiner
Dissertation Calcidius on matter, Leiden 1965, 7* f. ein.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 105

anzusehen, während J. H. Waszink (nach Krause, Studia

Neoplatonica, Diss. Leipzig 1904) an Porphyrios Vermischte
Untersuchungen denkt und Priscian, Ad Chosr. 44, 16 ff.

Byw. beizieht. Die Fortsetzung steht 50, 24 ff, und da wird
die Parallele zu Nemesios 125 ff. enger. Statt der stoisieren-
den Scheidung tritt die in svcooit; (wo beide Teile vergehen),
y.oact? (wo die Möglichkeit zur Trennung betont wird;
da ist Nemesios 128 Prise. 51, 8 so nahe, dass beim Experiment

mit dem öldurchtränken Schwamm ein Übersetzungsfehler

bemerkt werden kann) und TtapdGeen.?. Die Schwierigkeit

formuliert Priscian 51, 9 tale igitur mirabile in anima,

quomodo id ipsum et miscetur alteri ut ea quae sunt concorrupta

(Fall Ivwa'.p) et manet sui salvans essentia (Fall TOxpaGsai,?). Die
Lösung wird mit den Worten des Ammonios gegeben
Nem. 129: Er sagt, dass das Intellegible eine solche Natur
habe, dass es sich mit dem, das es aufnehmen kann, einigt
wie das, was vergeht, und dass es geeinigt ungemischt und
unvergehend bleibt wie das, was einem andern beiliegt.
Zweierlei ist deutlich : hinter der eben zitierten Formulierung
des Priscian steht schon die Antwort des Ammonios, und
die Antwort verlangt auch die Vorbereitung bei Nemesios

125 ff. 1; also schon da liegt Ammonios vor, wenn auch noch
nicht im Wortlaut, dem Nemesios und Priscian vermittelt
durch Porphyrios Vermischte Untersuchungen (Nem. 139).
Auf das Problem der Verbindung von Körperlichem und
Unkörperlichem führt auch die wie bemerkt etwas andere

Einteilung Calc. Kap. 221, 227 ; Prise. 44, 16 ff. In diesen

Stücken könnte eine Variante der Darlegung des Ammonios
liegen. Besonders Calc. 227 steht sonst Ammonios bei
Numenios nahe ; der Vergleich mit dem Licht, das den
Äther durchdringt, Calc. S. 242, 21 Wz., der Satz von der
inneren und äusseren Bewegung der Körper S. 243, 7 Wz.

1 Das Thema, wie sich die Seele mit dem Korper einigt, hat Porphyrios
auch in dreitatigem Gesprach mit Plotin beschäftigt, Vit. Plot. 13, vgl. auch
A.d Gaur. 53, 18.



io6 WILLY THEILER

gehören zu Nem. 134 bezw. 72. Ein solches Zusammentreffen

von Nemesios und Calcidius indiziert sicher Ammonios
überliefert durch Porphyrios, wie wir sonst solche Fälle
bei Calcidius gefunden haben.

Auch Priscian nennt in seinem A.utorenkatalog 42, 15

Ammonios mit Porphyrios zusammen : aestimatus est autem

et Theodotus nobis oportunas occasiones largiri ex Collectione

Ammonii scholarum et Porphjrius ex Commixtis quaestionibus.

Es ist die Stelle, auf die glänzend H. von Arnim, Rhein. Mus.

42, 1887, 276 ff. hingewiesen hat1; sie erklärt, wie
Porphyrios von mündlichen Mitteilungen abgesehen, die ihm
die Lehrer Longin und Plotin machen konnten, für die
Vermischten Untersuchungen und andere Werke auf grosse
Strecken das System des Ammonios ausnutzen konnte (und
wie der Alexandriner Hierokles zu seinen Ammonios-
kenntnissen kam).

Nun noch einige Bemerkungen zu den Ammonios-
abschnitten bei Nemesios. Ausser dem von 129 (oder wie
jetzt deutlich wurde 125) bis 137 liegt ein solcher vor 70 bis

72, eingebettet in eine Doxographie, über die ich mich nun
nicht aussprechen will. Neben Ammonios ist an der

letztgenannten Stelle Numenios genannt, und alle
Wahrscheinlichkeit führt darauf, dass Ammonios den Numenios
beifällig zitiert hat, von dem auch ein ähnliches Stück
über die Defizienz des Körperlichen erhalten ist (fr. 13

Leem.). Die beiden Ammoniosstücke sind nie richtig berücksichtigt

worden, weil man die — allerdings offenbar ganz
selten zugänglichen — axoXod, Vorlesungshefte, des

Theodotos (ein solcher bei Porphyrios, Vit. Plot. 20 genannt)
ausser Acht gelassen hat; nur einmal ist uns auch als Editor
von tryoXai Vorlesungsheften des Poseidonios ein Phanias

bezeugt, Diog. Laert. 7, 41. Man meinte in den Stücken

1 Ed. Zeller hat sich Arch. f. Philos. 7, 1894, 295 ff.— ein seltener Fall bei
ihm — vom Richtigen nicht überzeugen lassen und dadurch bei Spätem die
entscheidende Erkenntnis von Arnims ablehnen lassen.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 107

porphyrische Wendungen festzustellen, so auch H. Dörrie.
Die Beobachtung stimmt, aber wir erkennen nun, dass die
Stücke zu dem, was wir von Ammonios wissen, passen, so
dass nicht Ammonios in porphyrischer Formulierung
vorliegt, sondern wo Porphyrios ähnliche Wendungen bietet,
dieser hinter Plotin zurück zu Ammonios gegriffen hat. Ein
ammonisch-porphyrianischer Begriff ist z.B. bei der Behandlung

des Körperlichen und Unkörperlichen (der Seele, die

nur sekundär dreidimensional ist, Nem. 71 ; Porph., Abst.
166, 7) CTyecn?, ein interessanter Begriff: «Zuwendung»,
fast gleich «Intention», wodurch die oücha des subtantieller
denkenden Plotin zurückgedrängt wird. Das Wort bei
Nem. 135 ; Porph., Sent. 1, 8 : das für sich Unkörperliche
liegt nicht räumlich den Körpern bei, sondern durch Zuwendung,

ayiczi; dafür auch SAikoic, wie Sent. 12,4 und 12,6;
beides 14, 8 ff. und po-vj, auch Sent. 1, 13 ff. Nem. 135

lehnt ab, dass die Seele im Körper wie in einem Gefäss oder
Schlauch sei; in der Parallelstelle Prise. 52,7 neque ut in sacco

concluditur. Das ähnliche Bild von einem Käfig bei Porphyrios,
Sent. 12, 10: «auch könnte der Körper die Seele nicht
einschliessen wie ein Schlauch eine Flüssigkeit». Auch

sagt er Ad Gaur. 54, 28, dass die Seele nicht durch ein Band,
SecTfxoi; (der Körper Sepia; auch bei Origenes, Princ. 97, 3)

oder ein Käfig eingeschlossen wird (es folgt Proklos, Tim. I
153, 8). Dem Porphyrios verpflichtet ist auch Augustin,
De Gen. ad litt. 261, 8 Z. : cum anima non sit natura corporea

nec locali spatio corpus impleat sicut aqua utrem... sed... ipso

incorporeo nutu {pyk<sz\) commixta sit. Der Ausdruck 0uyxeicr0oa

kommt bei Nemesios vor, 134 dcruyxÜTw; apia xal xexopivco;

(vgl. Hierokles bei Photios 1720 39 äc-üyyuxov xy svcoaei, 131

aauy/üxco; yvwxai; bei Plotin nicht Vergleichbares aber etwa
Porphyrios, Sent. 32, 3 oü auyxeyupiivai. Wenn Nemesios 135
sehr überraschend bemerkt, dass wir sagen, die Seele werde

vom Körper gebunden, wie wir sagen von der Geliebten
sei der Liebhaber gebunden, nicht körperlich und nicht



io8 WILLY THEILER

räumlich, so gehört dazu Gregor Thaumaturgos und
bestätigt unsere Ammonioshypothese, wenn er im schon
erwähnten Zusammengang, 6, 85, von der Liebe (epcop) zu

Origenes spricht und als — wie er bemerkt nachträgliche —
Bestätigung seiner Liebesbindung I. Sam. (Regn.) 18, 1

zitiert: ctuvsSeOtj 4 yuyfj 'lowaöxv AaulS und weiterfährt: die
Seele nämlich ist frei und nicht eingeschlossen, auch wenn
man sie in einem Häuschen eingepfercht bewahrt (die
Reminiszenz von Demosthenes XVIII, 97) K Andererseits

nennt Ammonios bei Nemesios 129 —- denn wie bemerkt
schon da liegt der gleich nachher genannte vor — den Körper
/itwv, spricht vom Anziehen des Körpers 2 im Zusammenhang

der Behandlung der Einheit von Körper und Seele.

Vielleicht dass er an die yj.rorjsc, Ssppa-uvoi von Genesis 3, 21

erinnert wie Origenes bei Epiphan., Panar. 64, 4, 9 und Por-
phyrios, Abst. 109, 15 ff.; von yi-<A allein Antr. S. 66,13 N.

Die Ammoniosstücke sind, wenn Porphyrios ihnen nahe

steht, nicht etwa plotinwidrig. Plotin, der von Ammonios,
ähnlich wie wenig später Gregor Thaumaturgos von
Origenes, blitzartig gepackt worden ist, hat in seinen
Jugendschriften IV 7 und IV 2 die ammonische Theorie der Un-
körperüchkeit der Seele weiterentwickelt. Er spricht IV
3,20, 16 auch vom Gefäss der Seele, IV 7, 9, 10 ähnlich wie
Nem. 70 von dem Regress in infinitiwn im Falle der Ablehnung
des Unkörperlichen. Oder im Anschluss an Ammonios bei

1 Vgl. J. Pepin, Rev. et. am. 86, 1964, 24. Übet die Bilder vom Claustrum
der Seele jetzt P. Coürcelle in Parttsia (s. S. 94, Anm. 1) 110 f.

2 Nemesios 135 (vgl. 70) hebt mit frühern stark hervor, dass die Seele

zusammenhält, nicht zusammengehalten wird. Das gilt auch von der Weltseele,

an die Plato, Tim. 33a (oben S. 104, Anm. 1) dachte und die jedenfalls
Ammonios annehmen musste, wenn er die Weit als Lebewesen ansah

(Origenes, Princ. 108, 13 : sicut corpus nostrum... ab una anima continetur, ita et
Universum mundum velut animal quoddam immensum atque immane opinandum puto).
Dann kann man fragen, ob Porphyrios bei Nem. 182, wenn er in einer Doxo-
graphie der Wahrnehmung behauptet, es erkenne die Seele, dass sie selbst
das Sichtbare sei, insofern die Seele alles Seiende zusammenhält, sich auf
Ammonios stutzt.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS

Nem. 135, der schreibt, wie die Seele bald in sich ist, wenn
sie diskursiv überlegt, bald im Geiste, wenn sie denkt,
bemerkt Plotin in der frühen Schrift IV 8, 1, 7 : in die
Überlegung aus dem Geiste herabsteigend frage ich mich, wie ich
denn auch jetzt herabsteige und wie mir einstens einmal die
Seele in den Körper hineingekommen ist. Hier also die von
uns erwähnte Scheidung einer innerseelischen und einer
transexistentiellen Auffassung des Auf- und Abstiegweges,
die man darum auf Ammonios zurückführen darf. Origenes
hat den Gedanken so gewendet, dass Seele, Erkaltung
des Feuereifers des Geistes (der in den chaldäischen Orakeln
für feurig gehalten wird) ist, Princ. 157, 15 ff. 161, 2.

Die Ammoniosstücke bei Nemesios sind uns aber auch
deshalb wichtig, weil sie bestätigen, was sich aus der Nutzung
des erweiterten Arbeitssatzes ergab, dass sich Ammonius
nicht nur der Noodizee hingab, worauf Hierokles führen
könnte, sondern z.B. auch die Traummantik behandelte,
Nem. 131 f. ; Prise. 52, n ; 46, 14 und 59, 29. Plotin kommt
nur einmal bei der Bekämpfung der aristotelischen Seelenen-

telechie auf den Rückzug der Seele im Schlaf zu sprechen,
IV 13, 9, während dann Porphyrios das Thema sucht, vgl.
auch Macr., Somn. Scip. 1, 3,17. Da wo Plotin mit Stellen aus
Numenios oder Origenes oder Hierokles übereinstimmt,
besteht immer die Möglichkeit, dass er am besten Ammonios
widergibt, sei es seinen Grundtext, oder die Variante. Jedenfalls

werden wir von da aus das Eigentümliche Plotins besser

würdigen können. Die Beziehung zu Origenes dem Kirchenlehrer

ist früher von de Jong, Plotinus of Ammonius Saccus,

Leiden 1941 vorbildlich knapp behandelt worden. Es war
damals aber nicht viel Sicheres zu gewinnen : H.-R. Schwyzer
PW 21, 480 f. referiert darüber. Der schönste Fall, von uns

genannt, ist die Überreinstimmung in der Lehre von der

intellegiblen Materie aber auch die Bezeichnungen der
Konstellation als Himmelsschrift bei Origenes (Euseb,
Praep. ev. 6, n, 45) und Plotin II 3, 7, 4 ist hervorzuheben.



no WILLY THEILER

Interessanter ist die Beziehung zu Hierokles. Ein Stück in
der Schrift Über die Providentj III z und 3 läuft tatsächlich —
wie in « Ammonios der Lehrer des Origenes » angedeutet —
parallel zu den Ausführungen des Hierokles. Einzigartig bei
Plotin wird eine doppelte Providern: und ihre Verflechtung
zugleich mit dem freien Willen behauptet. In der unteren
Providenz erkennen wir leicht den Strafausgleich, den

Ammonios mit Heimarmene bezeichnet (das Wort auch
einmal bei Plotin in diesem Zusammenhang III 3, 5, 13)

anders als sonst, wo damit der Einfluss der Gestirn (götter)
auf die von ihnen geschaffenen Seelen gemeint ist (nach
Plato, Tim. 42 d). Also nicht in einem der frühesten Werke,
sondern in einem Alterswerk hat sich Plotin am fassbarsten

an seinen Lehrer angeschlossen. Ich habe es darauf
zurückgeführt, dass damals gegen 268 Theodots ammonische

Vorlesungshefte veröffentlicht worden sind und in ihrem
Banne Plotin die alten Worte seines Meisters wörtlicher als

sonst reproduziert. Ammonios' Denkrichtung entsprach
auch den Untersuchungen der letzten Jahre, in denen die

Spekulation von weiter geistiger Ferne mehr auf die Erde
zurückkehrte.

Auf ähnlichem Wege könnte Plotin auch mit andern
Ammoniosschülern, Longin, Origenes dem Neuplatoniker,
konfrontiert werden. Aber das Material ist gering, und es

ist eher überraschend, dass K. O. Weber (Origenes der

Neuplatoniker, Zetemata 27, München 1962), aus den spärlichen
Fragmenten dieses Origenes, des Freundes des Plotin —
wie es auch Hierokles hervorhebt — verhältnismässig viel
herausholen konnte, was zu unserem Ammoniosbild passt.
Aber noch ein anderer Weg ist für unser Thema zu erwägen :

Sollte alles Philosophische bei Porphyrios, soweit es nicht
auf Plotin zurückzuführen ist, wo indirekt auch immer
Ammonios in Erscheinung treten kann, Ammonios gehören
Es mag eine übermütige Frage scheinen, die auch deswegen
nicht leicht zu beantworten ist, weil das Vorneuplatonische



AMMONIOS UND PORPHYRIOS III
der Gaiusgruppe, des Numenios und der chaldäischen Orakel
eben in Ammonios zum « Neuplatonismus » übergeht, aber

nicht immer leicht abzutrennen ist. Alle drei genannten
kennt Ammonios, aber alle drei kennt auch Porphyrios,
und man kann nicht leugnen, dass er ohne Umweg über
Ammonios direkt auf sie zurückgreifen konnte. Die
Gaiusgruppe lieferte Ammonios, freilich noch ohne die von ihm
ausgestattete Differenzierung, den ringförmigen Kosmosaufbau

; noch fehlt die abstufende Providenz, das Gerichtetsein

aller logischen Wesen zur Erkenntnis und Angleichung
Gottes, wo nur der erste Ring der individualitätslosen
Tiere und Pflanzen herausfällt, der bei der Gaiusgruppe
offenbar noch nicht Berücksichtigung gefunden hat.
Wahrscheinlich hat Ammonios wie die Gaiusgruppe in den Geist
des obersten Gottes und Demiurgen auch die Gründe der

Welt, als Ideen gefasst, gelegt. Hierokles bleibt freilich für
dieses Thema wenig ergiebig, doch vgl. Carm. aur. 27, 19 ff.,
wo die transzendente Ordnung der Weisheit (tjotpfa) und der
Gedanke (votqcti«;) Gottes als Idee vorkommen, weiter 125,6;
127, 6, bei Photios 464^ 17 napdSeiyixa. Etwas mehr bietet

Origenes der in Christus, der Sapientia, alle Logoi zusam-
mengefasst sieht.

Von der Abhängigkeit des Ammonios von Numenios

zeugt das Stück bei Nemesios 70, und andere Berührungspunkte

stehen fest. Dass noch Plotin Numenios schätzte, ist
vielleicht Erbe der ammonischen Unterweisung (Porphyrios,
Vit. Plot. 14, 16, 21). In der Trennung von Demiurg und
Vater folgte Ammonios ihm nicht. Die Vorbereitung der

Apokatastasis, die sich ähnlich bei Origenes und Hierokles
findet, also Ammonios gehört, bietet Numenios bei Porph.,
Antr. S. 79,20 N. in einer bezeichnenden Allegorese: Odysseus
sei für Homer das Bild des durch aufeinanderfolgende Geburten

Hindurchgehenden und so zu denen Zurückkehrenden
(aTtoxaQiCTTajiivou), die ausser allem Wogenschwall sind;
ähnlich sind Ilias und Odyssee aufgefasst bei Hermeias, In



112 WILLY THEILER

Phaedr. 214,19 Couvr.: Odysseus kehrt schliesslich ins Vaterland

zurück (alte Proptreptikosformel, vgl. Plotin I 6, 8, 16),
d.h. ins Intellegible.

Die Kenntnis der chaldäischen Orakel, die ungefähr um
die Zeit der Geburt des Ammonios veröffentlicht wurden,
geht wohl sicher aus dem 4. Teil der Providenzschrift des

Hierokles hervor, wo nach Phot. 173# 14 von der Symphonie
der sog. Logia und der hieratischen Sätze mit Piaton

gesprochen wird ; die Logia sind die später oft so genannten
chaldäischen Orakel, und wir glaubten früher schon eine

ammonische Interpretation eines Orakels zu finden.
Symphonie mit Plato zu finden war bei diesem mystifizierendem
und platonisierendem Erzeugnis nicht allzu schwer, schwerer
könnte es scheinen, was das 5. und 6. Teil des Hierokles
darstellen will, einerseits Orpheus und Homer mit Plato im
Übereinstimmung zu bringen (man kann aber die eben

genannte Allegorese von Ilias und Odyssee erwähnen ; auch

Proklos, Resp. 171,4 spricht von einer Synopse von Homer
und Plato, und andererseits Plato und Aristoteles, sein

Hauptanliegen. Und hier hat wieder Porphyrios das Signal
aufgenommen — in manchen Einzelheiten war schon die
Gaiusschule vorangegangen, ja bis Antiochos von Askalon
können wir zurückweisen —, wenn er (nach Suidas unter
Porphyrios) ein Werk schrieb über die Einheit der Schulrichtung

des Plato und Aristoteles (vgl. In Ptol. Harm. 494 Dür.
ofiocpcovoi, Augustin, Ac. 3, 42). Sklavisch haben freilich beide
die These nicht durchgefochten — Ammonios hat nach
Photios 172a 7 auch nur die notwendigsten Lehren in
Harmonie gesehen, und er hat z.B. das 5. Element nicht
anerkannt, sowenig, wie gesagt, Porphyrios, der z.B. auch
in der Seelenlehre die Entelechie angreift. Aber z.B. der

Kampf des Plotin (der sonst vieles, vielleicht mit Ammonios,
von Aristoteles übernimmt, wie die Potenz-Akt-Lehre)
gegen die Kategorienlehre, hinter dem platonische Motive
stehen, ist von Porphyrios abgeblasen worden, und durch



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 113

seine Kommentare hat er den beispiellosen Sieg in der

spätantiken Bildung vorbereitet. Doch zurück zu den
Orakeln. Dass sie nicht erst von Porphyrios wiederentdeckt
und zu einem unbegreiflichen Erfolg bei den späteren Neu-
platonikern Iamblich, Proklos, Damaskios geführt wurden,
wie bisher angenommen werden musste, dafür zeugt auch

Plotin, der am ehesten aus dem Munde des Ammonios
gehörte Termini der Orakeln verwendet ((jXtj mxpa, 6ma-

OoßapT)?, d(A«p£oTOji.o<;), freilich in seiner Art solchen Historica
gegenüber ohne Nachdruck und Pathos. Zu fragen ist dann,
ob schon Ammonios wie Porphyrios (bei Augustin, Civ.

Dei, 10, 9) auf die Orakel zurückgriff, indem er neben der

geistigen Erkenntnis Gottes eine « hieratische, theurgische »

sozusagen kultische anerkannte. Man könnte Hierokles,
Carm. aur. 176, 4 ff. trauen, der in der Interpretation von
Vers 67 f. sv Ts xaöapfxoi? sv ts Aüaei die «Reinigungen»
mit den mathematischen Wissenschaften, die
«hinaufführende Lösung » mit der dialektischen Mysterienschau des

Seienden zusammenstellt (zu s7ro7iTSLa vgl. Origenes, In
cant. cant. 75, 8 f. ; Calcidius Kap. 272, S. 277, 4 Wz.) und
dem Intellekt entgegengesetzt den lichtartigen Seelenträger
einführt (auyosiSsp oder auyoeiSep acopia Hierokles 166, 6

unter Verweis auf die Orakel; Augustin braucht den
Ausdruck spiritalis anima, d.h. 7tvsup,aTtxY] ijmxv), wie sie Synesios
in dem von Porphyrios abhängigen Traumbuch 156, 8 T.
neben ^uyixov Ttvsüpia nennt). Einweihende Reinigungen
(vgl. 178, 9) und hieratische Hinaufführung rät er an.
Nach Porphyrios bei Augustin, Civ. Dei 10, 28, S. 446, 13 D.
kann freilich die spiritalis anima auch sine theurgicis artibus

et sine teletis gereinigt werden, und das mag die wahre

Meinung des Ammonios gewesen sein. Auf die von
Porphyrios weitergeführte Theorie, dass Kult und Mythus im
Unterschied zu dem durch diese verhüllten esoterischen, dem
Intellektzugänglichen Sinn das cpavTacmxov betreffe, bei Proklos
Resp. 108,10; vgl. Macr., Somn. Scip. 1,2, 13 ff., sei verwiesen.



ii4 WILLY THEILER

Aber die ganze Verwickeltheit der Frage kann nicht
aufgerollt werden. Origenes braucht den lichtartigen
Körper 1, den er C. Cels. 2, 60 unter diesem Namen kennt,
auch zur Erklärung der Auferstehung. Als Astralleib hat er
bei den späten Neuplatonikern Bedeutung gehabt. Auch bei

Porphyrios, der ihn im Abstieg der Seele durch die Planetensphäre

bilden lässt, indem jeder Planet sozusagen ein Kleid
mitgibt; totidem mortibus quot sphaeras transit ad banc pervenit

quae in terris vita vocitatur, referiert Macrob, Somn. Scip. 1, 1,

12; eine ähnliche Ausführung 1, 12, 13, wo luminosum

corpus genannt ist. Hier darf man nicht nach der übermütigen
Frage denken, dass Ammonios zugrunde liegt; seinen Auf-
und Abstiegsweg kennen wir genügend. Es hegt ja auch nicht
eine neuplatonische Anschauung vor, sondern nach einem
orientalischen Märchen chaldäische Lehre (ob auch solche
des Numenios, ist umstritten); vgl. Lydos, Mens. 80, 20 ff.

W., und die Orakel und Porphyrios werden denn auch

zusammen genannt bei Proklos, Tim. III 234, 18-26. Sicher
hat Porphyrios die Orakel auch zugezogen, wenn er die
Materie nicht gleich alt wie Gott, sondern von Gott
geschaffen sein lässt (racTpoYevY)!; heisst die Materie in den

Orakeln, Lydos 175, 9). Im Grund ist das spätplatonisch, wie
die das früher berühte Dreieck der Urgründe aufzeigte.
Porphyrios nach Aeneas von Gaza, Theophr.. 51 Boiss. 45,5
Colonna zitiert für die Lehre die Chaldäer, und Porphyrios
zusammen. Nach Porphyrios schreibt Proklos, Tim. I 396, 26:
« der demiurgische Logos vermag alles zu schaffen, ohne für
das Sein der Materie zu bedürfen», vgl. dazu auch die

porphyrische Interpretation des «Vaters» als alles

Erzeugenden 306, 21 und die porphyrische Darlegung 156, 7,
dass über Gott und Materie (vgl. 391, 13) als Urgründe ein
Höheres stehen müsste. Bei all dem hat sich Porphyrios

1 Uber die mannigfache Vorstellung vom ÖxY][ra, Dodds in Proclus, the

Elements of Theology append. II, vgl. auch Porphyrios und Augustin 37 f.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 11 5

kaum die genauere Ausfuhrung des Ammonios entgehen
lassen, die wir aus Hierokles bei Photios 460^ 23 ff. und

Origenes bei Euseb, Praep. ev. 7, 20 rekonstruieren können1.
Die Allmacht göttlichen Willens bei Ammonios (sufficit
voluntas, Orig., Princ. 35, 5; äpxefv tö ßoüXTjpta, Hieroki. bei
Phot. 469) imponierte Porphynos, wahrend Plotin
dem obersten Gott das Wollen genommen hatte, V 1, 6, 26

(oder in VI 8, 13, 21 nur als Selbstwollen gelten liess).
Und auch der menschliche Wille war bei Ammonios
massgeblicher fur Heil- und Unheil als bei Plotm; wie es Origenes
uberbietend ausdruckt (nach Hieronymus, Ad Ruf. 21, 443

Migne), dass der Teufel nicht nach seiner Substanz, sondern
nach dem Willen gestürzt sei, und dem folgt auch Augustm :

De Genes, ad litt. 225, 1 Z.: male vivere non est naturae sed

perversae voluntatis, quam iusta poena sequitur.
Allen möglichen Einflüssen steht Porphyrios offen, dem

Malkus (Melek), Konig, wie ihn sein Vater in Tyros nannte.
Er war nicht reiner Grieche, und das machte ihn offenbar
unsicher und ging ihm nach. Die Gabe griechischer
Zusammenschau fehlte ihm, anders als dem Ammonios, der doch
auch oft auf dieselben Vorganger zurückgreift: Gaiusschule,
Numenios, chaldaische Orakel2. Er ersetzte sie durch
Anhäufung der Zeugnisse fur eine transzendente Welt (denn
die hiesige war ihm verleidet). Immer wieder griff er zu
neue Weisheit, etruskischer, romischer, ägyptischer, chal-
daischer. Nie gelang ihm völliger Ausgleich, er war auch
nicht eigentlich ein origineller Geist mag ihm auch manchmal

1 Über die Auffassung des Porphynos von der Materie, (noch ohne an
Ammonios 211 denken, der übrigens bei Augustin nur über Porphyrios
nachwirkt) Porphyrins und Augustm 14 ff Da 73 die Parallelen bei Hierokles, die fur
Ammonios zeugen. K. Praechter, Byz Z. 24, 1912, 5 ff. wollte Hierokles
besonders wegen der Schöpfung aus dem Nichts christlich beeinflusst sein
lassen.

2 Dass die ammomsche Auffassung von der Seelenwanderung, nicht durch
Tierleiber hindurch, auch schon in einem Orakelvers (Kroll S. 62) ausgedruckt
war, sei angemerkt.



WILLY THEILER

Schönes gelungen sein, die Ausführung bei Proklos, Tim. I
207, 23 ff. oder Stücke der Sententiae, wo er die direkten
Spuren Plotin verlässt, 37, 11 ff. M. u.a. Als er sich zu Plotin
fand, war er auch nicht voll befriedigt, schielte darum auch
nach Ammonios, oder er fühlte sich nun vollends als geistig
inferior. Jedenfalls Plotin in seiner Serenität und menschlichen

Überlegenheit musste ihm als wahrer Seelenarzt

Weggang empfehlen ; er ging nach Sizilien, schrieb dort die
Bücher gegen die Christen, mehr aus dem Umschlag
enttäuschter Sehnsucht oder aus Hassliebe *, wie er auch die

Juden schmähte. Seine ewige Unruhe bezeugt der Brief an

Anebo, den er nicht mehr ganz jung schrieb. All die magischen
Praktiken, die ihn beunruhigten, samt Exorzismen im
Krankheitsfall, hatte Plotin II 9, 14 gegenüber den Gnosti-
kern mit sicherer Hand weggestossen; nach Photios 172 b 12

könnte schon Ammonios wie Plotin geurteilt haben. Und
als Porphyrios sich in De regressu animae zur ewigen Heimkehr
der Seele zum Vater durchrang (unter dem Beifall Augustins),
so resignierte er doch und wollte nicht einen einzigen Weg
zum Heil sehen. Dagegen zeigt Augustin, als er sich zum
christlichen Neuplatonismus bekehrt hatte, enthusiastische
Entdeckerfreuden über die geistigen Welten und behält im
Alter gesetzte Sicherheit.

Von Ammonios kennen wir nur die Lehre. Sie greift im
Kampf gegen die Gnosis in das zeitgenössische religiöse
Leben ein. Darum der Demiurg der höchste Gott, und dieser
ist gerecht und gut; darum auch die Materie von Gott
geschaffen; darum die Betonung des freien Willens : Auf-
und Abstieg ist dem Willen anheimgegeben. Der Weltbau
scheint dafür da zu sein, dass der Mensch wie auf einer

grossen Bühne seinen Auf- und Abstieg vollzieht zum Erweis
der Freiheit der Wahl, aber auch der Bindung durch den

Spruch der Gerechtigkeit. Der Mensch ist individuell
1 Wegen schlechter Behandlung soll er vom Christentum abgefallen sein,

Tiib. Theosophie § 85 ; Zonaras, Hist. Eccl. 3, 23.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS

gehoben, bringt durch Fortschritt, von Engeln unterstützt,
und Erziehung einen herzbewegenden Ton in die ewige
Weise des kosmischen Ganges.

Mit Leidenschaft sucht er, mehr als die Schönheit der
intellektuellen Welt, die gerechte Vergeltung und den
Ausgleich von Willen und Geschick, was Plato nur im Mythus
zu behaupten wagte und Porphyrius nicht übernahm.
So rational bei Ammonios alles konstruiert ist, es fehlt der
Schrecken vor der Grenze und Gefahr der Natur — und die

Ergebung in ihren Lauf. Wenn der Hader mit dem Geschick
abgelehnt wird (Origenes, De orat. 379, 2 ; Hierokles, Carm.

aur. 79, 18, also Ammonios) erinnert das an Marc Aurel, bei
dem die SuwxpsoTTjffK; verboten wird; bei Ammonios ist sie

unerlaubt, weil der Mensch selber die Schuld für sein

Missergehen, für Krankheit und frühen Tod trägt, bei den
Stoikern des II. Jahrhunderts hat die grosse Natur recht,
gegenüber allen egoistischen Wünschen des Menschen, der
vielmehr hic et nunc ohne Himmel und Hölle sein Leben zu
erfüllen hat; was wesentlich ist, steht ihm zur freien
Verfügung, das äussere fatum wird durch Haltung überwunden.

Wenn wir die beiden bedeutendsten Schüler des

Ammonios, Origenes und Plotin, betrachten, so sehen sie zunächst
sehr verschieden aus; deshalb war es bis jetzt auch nicht
gelungen, aus ihnen das System des Ammonios zu
rekonstruieren. Der 20 Jahre ältere Origenes verliess übrigens die
Schule ein Jahr bevor Plotin beitrat; beide haben sich wohl
nie gesehen. Der Unterschied dürfte aber kaum auf eine

Lehrentwicklung des Ammonios hinweisen. Davon dass

Plotin in der späten Schrift Über die Providern^ ein Stück
ammonischer Lehre paraphrasieren konnte, ist gesprochen
worden. Die Frage war für Porphyrios zu erdennah; er
berücksichtigt III 2,3 in den Sententiae nicht. Früher
schon hatte sich Plotin in II 9 mit der Gnosis auseinandergesetzt

(also wie Ammonios). Er preist da besonders die
Weltseele (die Konkurrentin der gnostischen Eocpta); in ihr



118 WILLY THEILER

ist der Mensch stets sozusagen aufgehoben (seine Psychologie
analysiert er grossartig in IV 3-5), mag er auch nicht zum
Geist und Einem aufsteigen : die Hypostasenreihe wird ohne

gnostische Exuberanz festgelegt. Gegenüber Ammonios
kann Plotin in schlichter stoisierender Weise die Ungleichheit
des Menschlichen hinnehmen; die Seelenwanderung
anerkennt er, auch in Tieren, ohne den Strafcharakter zu
übertreiben und ohne das abgründige Interesse des Porphyrios.
Schliesslich steht über unserer Welt die geistig archetypische ;

ihre totale Schönheit zu preisen wird er nicht müde. Seine

Wanderung ins Reich des Denkens führt ihn schliesslich über
dieses hinaus hin zum Einen, das das Untere nicht kennt und
das seinen Willen nicht nach diesem richtet. Da kann ihm
dann die ganze sinnliche und geistige Welt, mag sie objektiv
bestehen bleiben, versinken, in seiner ganz individuellen
Apokatastasis.

Für Origenes, der manchmal als Gnostiker dargestellt
wurde, ist der Kampf gegen die Gnosis wichtig; er übernimmt
die Waffen von seinem Lehrer Ammonios. Ein Gott und
Demiurg, gut und gerecht, die logischen Wesen nach Ringen
und Rängen wohlgeordnet; Vorleben in früheren Perioden,
nach freiem Willen Sinken oder Steigen durch Reinigung und
Erziehung, Fortschritt bis zur Apokatastasis, die in unserem
Leben im überseelischen Aufstieg vorweggenommen werden
kann. Dazu dann aber der gewaltige Gedanke, den

Porphyrios nicht fasste : zu sehr noch waren die Grenzen der
Natur für ihn verbindlich. Wenn die Stoa die Welt durch

Ekpyrosis zugrunde gehen liess, so blieb doch das alte

Ursachengerüst bestehen, ja in bestimmter Hinsicht blieb
sie selbst bestehen (Philo, Aet. 4, 9), und jedenfalls die Welt
konnte sich genau gleich wiederholen. Für Ammonios waren
die Ringe fest, der Mensch wurde nicht Gott und
umgekehrt. Das war für Origenes schon eine Einschränkung
der Gleichberechtigung aller Wesen (deren Nichtanerkennung

die Gnostiker zur Annahme verschiedenen Ursprunges



AMMONIOS UND PORPHYRIOS II9
der Menschenklassen führte) und eine Beeinmächtigung der
absoluten Freiheit zum Guten. — So konnte ihm die ganze
äussere Welt verschwinden und alle Wesen gottnah zu
Einem werden, bis Nachlässigkeit einen Abstieg einleitete,
die Verwirrung immer mehr sich ausbreitete, die Wesen
staffelte : die neue bunte Welt konnte nichts anderes als

Strafort sein, in dem der Geist zur Seele erkaltete und noch
weiter der Erstarrung verfiel. Unsere Welt, noch bei Plotin
als Reflex des allschönen Geistigen verteidigt, bei Ammonios
das Werk des guten Gottes und ruhender Hintergrund
für die unruhig auf- und absteigenden individuellen Seelen,
nimmt Origenes scheinbar gnostisierend als negative Grösse

in einen überindividuellen Verlauf hinein, der in einer All-
apokatastasis gipfelt. Aber der kühne Gedanke von der
bösen Welt und dem kosmischen Drama, das sich zyklisch
wiederholt, ist doch nur die Übersteigerung des Gedankens
des Ammonios, dass jeder Mensch für sich seinen Strafort
findet oder zur Seligkeit in einer individuellen Apokatastasis
aufsteigt.

Porphyrios aber, der ängstliche, Traditionen verhaftete,
der, von andern Einflüssen abgesehen, über Longin und
Plotin Enkelschüler des Ammonios war und im Besitz der

Vorlesungshefte, die Theodot einem kleinen Kreise zugänglich

gemacht hatte, musste erschrecken, hat er den erstaunlichen

Gedanken des Kirchenlehrers Origenes, dem er in der

Jugend einmal begegnet war, kennen gelernt, nach welchem
auf eine All-apokatastasis « wo Gott alles in allem ist und
selbst der Teufel für das Erkennen Gottes sich ihm
angleicht», durch geistigen Fall immer neu die Welt als

Strafort entsteht.



120 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dörrie: Vermuten Sie als Herausgeber der E^oXod des

Ammonios den Platoniker Theodotos, der im Briefe des Longinos
bei Porphyrios, Vit. Plot. 20, als Schulhaupt zu Athen genannt
wird?

M. Theiler: Man sollte das Jahr 268 als terminus ad quem der

Herausgabe vermuten, 1) weil offenbar Plotin noch Kenntnis

von dieser Publikation erhielt, b) weil Longin, der um jene Zeit
Athen verliess, diesen Theodotos noch zu denen rechnet, die

nichts schrieben.

M. Dörrie: Nur muss aber an die Übereinkunft der drei

Platoniker erinnert werden (Porphyrios, Vit. Plot. 3). War diese

sinnvoll, wenn die drei Vertragspartner vermuten mussten, nicht
im ausschliesslichen Besitz von Ammonios' geistiger
Hinterlassenschaft zu sein?

M. Theiler: Dieser « Klub » der drei Platoniker konnte offenbar

nicht verhindern, dass aus anderem Kreise oder anderer Zeit
Nachschriften im Umlauf waren.

M. Hadot: Dans plusieurs systemes antignostiques des Chretiens

(Irenee, Clement d'Alexandrie) on trouve dejä l'idee d'un
dieu bon et juste, d'une providence et d'une ä-oxarauTac!.;. Je

voudrais demander ä M. Theiler quelle est, a son avis, la relation

entre ce Systeme et le Systeme d'Ammonius.
M. Theiler: Gewiss stehen die zwei Genannten in platonischen

Traditionen, vor allem weil die Gaius-Gruppe z.T. ihre gemeinsame

Grundlage ist. Aber in den Fragen der systematischen
Darstellung, in Hinblick auf Denk- und Darstellungs-Stil, hebt sich

Origenes spürbar von den anderen ab ; vermutlich steht Clemens,
den ich näher untersucht habe, nicht in einem entfernteren
Verhältnis zu seinem Schüler Origenes als Irenaeus ; zuzugeben
ist, dass für die Aü-änoxocro'.GTXGic; des Origenes die avaxscpaAodwoti;-



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 121

Lehre des Irenaeus von Bedeutung war. Hierzu weist Herr
Waszink auf Calcidius, Comm. 118 Ende hin — eine Stelle, die aus

Porphyrios stammt — hier wird indes aTroxavauxaffi.? im
physikalisch-astrologischen Sinne verstanden.

M. Hadot Oriente la discussion sur laportee du terme xnoxtxTxavotau;.

L'usage de ce terme che^ Irinie provient prohablement de saint Paul

(ävaxe9aXa loü(j0ai).
M. Theiler: Offenbar ist eine Harmonisierung von christlicher

Substanz mit den Ausdruckmitteln des Ammonius besonders

leicht gewesen; hierin hat Origenes besonderes Genie gezeigt.
M. Sodano: Desidererei richiamare l'attenzione del prof.

Theiler su un passo di Calcidio, ed esattamente sul cap.

CCXXVIII : qui lo scrittore polemizza con coloro i quali vedono

una contraddizione nel pensiero platonico, nel senso che, mentre
nel Fedro Piatone avrebbe affermato che l'anima « e senza alcuna

composizione, e perciö indissolubile », nel Timeo, invece, il filosofo
ateniese avrebbe sostenuto che l'anima e una res composita. Calcidio
continua dando una definizione del compositum e della ratio
compositions. Ora questo e un concetto desunto da Porfiro : lo possiamo
determinare, in maniera precisa, dal confronto con Filopono,
De aeternitate mundi VI 8 (p. 148, 25 - 149, 2 Rabe). Ora questa
teoria porfiriana del composto risale ad Ammonio

M. Theiler: Der Abschnitt ist sicher aus Porphyrios. Indes ist
ernstlich mit der Möglichkeit zu rechnen, dass hier Ammonisches

zu finden ist; zudem Hegt eine Übereinstimmung vor mit der im
Vortrag erwähnten Stelle Plotin II 4.

M. Sodano: Mi scusi, professore Theiler, se debbo rivolgerLe
ancora una altra domanda. In De aet. mundi VI 14 (p. 164, 18-165,6
Rabe Fr. XLVII p. 30, 9-32, 7 Sodano), Filopono, citando
testualmente i commentari di Porfirio al Timeo, riferisce un fram-

mento, nel quale il Tirio sostiene che c'e differenza tra la xocrpou

nolf]Gi<; e la ucoparoi; ocrxacnc e che le äpyai del corpo non
sono identiche a quelle del mondo. Anche in questa teoria di
Porfirio & possibile rintracciare, secondo Lei, un'influenza del

pensiero di Ammonio? O non e essa, piuttosto, piü antica?



122 DISCUSSION

M. Theiler: In diesem Fall ist es viel weniger wahrscheinlich
dass sich spezifisch Ammonisches greifen lässt. Denn hier handelt

es sich vor allem um oft bezeugtes Traditionsgut.
M. Was^ink: Um der Information willen möchte ich fragen,

wie sich Ammonios neben Numenios zur Traummantik stellt.

M. Theiler: Es lassen sich zwei Richtungen aufweisen:
d) Poseidonios, dessen Gedanken zur Traummantik liegen vor bei

Philon, Cicero und bei Iamblichos. b) Die zweite Linie wird
dort gefunden, wo das t|;oxixov Öx>)[ia als Träger des tpavracmxov
bestimmt wird. In der Schwebe muss bleiben, ob Numenios diese

Lehre vom anwandte, wie Leemans annahm. Die von
Porphyrios ausgebaute Lehre liegt vor bei Synesios von Kyrene
De insomniis und bei Augustin, De Genesi ad litt.

M. Wasspnk : Würden Sie bitte kurz erklären, was Sie mit dem

Ausdruck « Doppel-Lehre » bezeichnen

M. Theiler: Ammonios vermied es im allgemeinen aus anti-

gnostischen Gründen, über den gerechten und guten Gott ein

höheres, etwa überseiendes Wesen zu stellen; J. Krämer in
seiner Ursprung der Geistesmetaphysik, Amsterdam 1964, S. 187,
fasst Origenes nur nach der Variante seines Ausdruckes etwas

einseitig als Anhänger des überseienden, übergeistigen ersten

Gottes, von den er höchstens in der Trinitätslehrej günstigen
Gebrauch machen konnte (oben S. 99).

M. Pepin: M. Theiler attribue la paternite de la representation
cosmologique des cercles concentriques ä Ammonius Saccas. II
me semble que l'on pourrait trouver quelque chose d'analogue
d6jä chez Philon, et notamment l'idee que le ciel corporel est par
rapport au ciel spitiruel comme la terre par rapport au ciel

(cf. p. ex. De Spec. leg. I, 8, ed. Cohn-Wendland p. 73, 9-10).
M. Theiler: Die Elemente dieser Auffassung liegen zweifellos

bei Philon vor.
M. Dörrie: Man darf daran erinnern, dass der frühe Mittel-

platonismus die Kombination mehrerer Platon-Stellen liebte:
Hier ist offenbar das Sonnengleichnis, Resp. VI, 509 a-b mit dem

Ausdruck 01 c, ixXrßSu; yvj aus dem Phaidon in c-d in engen Zu-



AMMONIOS UND PORPHYRIOS I23

sammenhang gebracht. Eine Variation der Vorstellung ist bei

Plutarch, De gen. Soor. 26-7 nachzuweisen.

M. Pipin: On admet que les doctrines d'Origene ont pu venir

par deux voies ä la connaissance de saint Augustin : par la traduction

latine des Homilies sur la Genese et par les renseignements
contenus dans la correspondance de saint Jerome.

M. Theiler dankt für die Ergänzungen, die die bleibenden

Aufgaben berühren, nähmlich die Vorgeschichte des ammo-
nischen Piatonismus und seine Weiterenkwicklung über Theo-

doros-Porphyrios einerseits, über Origenes andererseits, oder wie
bei Augustin und andern über diese beiden Wege genauer zu
untersuchen.




	Ammonios und Porphyrios

