Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 12 (1966)

Artikel: Ammonios und Porphyrios
Autor: Theiler, Willy
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II1
WILLY THEILER

Ammonios und Porphyrios






AMMONIOS UND PORPHYRIOS

In Alexandria, dem Sammelpunkt alter und neuer
religioser Sehnsiichte, hat der um 175 n. Chr. geborene
Ammonios Sakkas etwa 200 seine philosophische Schule
erdfinet !, in der er gegen die gnostische Lehre von dem
nichtguten, hochstens gerechten Weltschopfer (iiber den
der gute Vater oder der nur dem Gnostiker erkennbare
Abgrund, Bubég, steht) den hochsten geistigen Weltschopfer
darstellt, der in ewigem Prozess die ewige Welt schafft
einschliesslich der Materie, anders als der menschliche
Techniker; dieser Gott ist zugleich gut und gerecht. Die
Gite zeigt sich im Bau der vollkommenen Welt, iiber
deren Ringe, den der gottlichen feurigen Sterne, den der
dimonischen Luftwesen und den der irdischen Menschen
der Gott der Gotter herrscht, mit seiner Providenz eine
Stufenordnung einrichtet, um die Individualitit aller nach
ihm kommenden Wesen besorgt ausser beim untersten
Kreis, dem der Tiere und Pflanzen, die dem Zufall unter-
worfen und im Dienste menschlichen Bedirfnisses nur
einen gattungsmissigen Fortbestand haben und als Nicht-
individualititen auch nicht Abbilder des einzigen hochsten
Gottes sind — wie die Sterngétter, die Dimonen, die
Menschen — und nicht den Vater Gott erkennen, sich ihm
nicht angleichen. Die Gerechtigkeit aber des hochsten
Geistes — man konnte von einer Noodizee sprechen —
verrit sich eben in der sinnvollen Anordnung ? der Ringe,
die nach dem Abstand hoherer oder niedrigerer Ehre teilhaft

! Fiir das folgende ist fiir nihere Nachweise die Abhandlung Ammonios
der Lebrer des Origenes einzusehen ; vor zwei Jahren abgeschlossen, wird sie
im Sammelband Forschungen um Platonismus der Kaiserzeit im Verlag Walter
de Gruyter erscheinen.

2 Uber den neuplatonischen Begriff der tdfiwc: Porphyrios und Augustin,
Schriften d. Koénigsb. Gel. Ges. 1933, 17 f.



88 WILLY THEILER

sind. Mit dem Abstand wird die Wandlungsfihigkeit der
zugehorigen Wesen grosser und die nicht dauernde Erhaltung
des gottlichen Bildes durch Angleichung. In den Ringen
selbst gibt es auch wieder Ringe: es gibt Stetne, die mehr
leuchten oder weniger, Dimonen, die Engel oder Heroen
sein konnen, Menschen, je nach ethnischer Zugehorigkeit
vollkommener oder unvollkommener. Beim Menschen, det
einzig von allen Wesen nach seinem Willen einem hoheren
oder niedrigeren Rang angehort und der selber sozusagen
den Abstand von Gott bestimmt, dussert sich die gottliche
Gerechtigkeit als die providentielle Gerechtigkeit, auch
Heimarmene genannt. Mit der grossen kosmischen Gesetz-
massigkeit lduft das Gericht der menschlichen Schickung
in gleicher Richtung, die Noodizee zu erweisen. Schickung
ist Anpassung des dusseren Lebensloses, besonders auch eines
sonst unbegreiflichen frithen Todes, an ethische Ent-
scheidung und Willensrichtung, derart, dass dafiir in der
Hauptsache nicht das gegenwirtige Leben zihlt, sondetn
das Vorleben, die mpofroty in einer fritheren Einkorperung.
Die Lehre von der Wiedereinkdrperung, perevowpdrwstg,
wie der Ausdruck lautet, wird aufgenommen, und was die
verschiedenen platonischen Berichte im Phaedo, Staat,
Phaedrus, Timaeus bieten, wird systematisiert. Nach vielen
allmidhlichen Aufstiegsperioden geheilt durch sozusagen
psychotherapeutische Kur, die mit korperlicher Heilung
mittels Brennen oder Schneiden verglichen wird, geldutert
und erzogen, Fortschritte erzielend ist die Seele schliesslich
soweit, dass sie in der sogenannten Apokatastasis ver-
gottlicht wird, nicht zwar von Natur Gott wird — die
Grenzen der Ringe werden bewahrt —, aber doch selig
durch unmittelbare Gottesschau, bis sie wegen Nachlissig-
keit, quérewx, einem neuen Kreislauf der Geburten verfillt.
Vorweggenommen kann der jenseitige Ab- und Aufstieg
auch schon im gegenwirtigen Leben, indem der Mensch
durch Sitinde dem Tod der Gottesferne untetliegen, aber



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 89

in einem innerseelischen Prozess auch wieder aufleben und
die geistige Apokatastasis erlangen kann.

Dies in grossen Ziigen die Noodizee des Ammonios, der
nun nicht mehr der grosse Schatten ist, wie ich es selber
einmal ausgedriickt habe und wie es E. R. Dodds in unseren
Entretiens 17 vom Jahre 1957 am Schluss seines Vortrages
aufgenommen hat. Ankniipfen durfte ich an frithere Beobach-
tungen von F. Heinemann, R. Cadiou, besonders auch
H. Langerbeck, die nur nie energisch den Weg zuende
gegangen sind und deshalb von kompetenten Beurteiletn
(wie Dodds oder H. Dorrie) auf begreifliche Ablehnung
stiessen. Jetzt konnen wir folgenden neuen Arbeitssatz
formulieren: wo Origenes der Kirchenlehrer zusammen-
stimmt mit dem alexandrinischen Platoniker Hierokles, dem
Zeitgenossen Augustins, ist Abhidngigkeit von Ammonios
indiziert. Hierokles liegt uns vor in den beiden von Suidas
im Hieroklesartikel genannten Werken tber Providenz,
Heimarmene und freien Willen im Bezug auf die gottliche
Leitung (die Begriffe sind eben schon genannt worden) Y,
uns durch Photios in zwei Ausziigen erhalten, Bibl. cod. 214
und 251, ferner in dem vollstindig tberlieferten Kommentar
zum Goldenen Gedicht (ed. Mullach ' 1853); das erst-
genannte Werk behandelt Auf- und Abstieg mehr im trans-
existentiellen Sinne, das zweite, entsprechend der kommen-
tatorischen Notwendigkeit, eher als innerseelischen Prozess.
Der Kommentar kann nicht eigentlich systematisch sein,
bemiiht sich aber wie der Z7maenskommentar des Calcidius
gewisse Themen geschlossen abzuhandeln. Die Disposition
der Providenzschrift ist uns aus Photios cod. 214 bekannt; sie

1 Zu den drei Begriffen z.B. Proklos, De prov. 34 ff. S. 142 ff. Boese, det
unter Heimarmene nicht wie hier die Strafprovidenz versteht, sondetn im
ilteren Sinn die kosmisch-astrologische Einwirkung wie gelegentlich Plotin,
der in der Fahigkeit, den Zug der Planeten(seelen) zu iiberwinden Anzeichen
einer hoheren iiberkosmischen Seele im Menschen etkennt, Von meiner
Schiilerin I, Hannemann ist eine Arbeit Uber das Schicksal bei Plotin zu
erwatten.



9o WILLY THEILER

ist verstindlich aus einer Vortragsrethe — Aéyor heissen die
einzelnen Teile—, und schon Ammonios konnte eine solche
Reihe von Vortrigen gehalten haben. Am Anfang das
Vorwort an einen Olympiodor gerichtet mit Nennung des
Ammonios des Gottbelehrten (d.h. man kannte des « Sack-
trigers» Lehrer nicht), der die Einheit der wichtigsten
platonischen und aristotelischen Lehren erwies und gegen
Gegner in der Heimarmenelehre polemisierte; eine vor-
liufige Zusammenfassung seiner ILehre folgt, dann die
Beurteilung durch Photios, zuletzt der Inhalt der sieben
Teile. 1) Die Lehre des Ammonios; 2) die Lehre des Plato;
3) Entkriftung der angeblichen Widerspriiche; 4) Sym-
phonie von Logia und hieratischen Sitzen (solchen der
chalddischen Orakel) mit Plato; §) Ubeteinstimmung von
Orpheus und Homer mit Plato; 6) Lehrgleichheit von
Aristoteles an bis Plotin und Origenes dem Platoniker mit
Plato; 7) die Schule des Ammonios bis Plutarch von Athen,
dem Lehrer des Hierokles. Nach dem zweiten Bericht bei
Photios, c¢od. 251, legte Hierokles dem Olympiodor am
Anfang die richtige Auffassung des Demiurgen dar, nannte
den gottbelehrten Ammonios in Ausfithrungen, die nach
der Inhaltsangabe im 6. Logos wiedererscheinen; es folgt
fast wortlich gleich die genannte vorliufige Zusammen-
fassung und dann ! stehen 4614 32 Ausziige aus dem
1. Logos, 4636 30 solche aus dem 2., 465 @ 13 solche aus dem
10. Kapitel (xepdrarov) des 3. Logos.

Von Origenes, dem Kirchenlehrer, der durch wunder-
same Fugung Schiiler desjenigen griechischen Philosophen
wurde, dessen Lehte der christlichen am nichsten steht, ist
besonders wichtig die Frithschrift De principiis, fassbar
ausser durch griechische Zitate besonders aus der Zeit des
Origenisten-Streites unter Julian, in der Ubersetzung des

1Vgl. A. Evter, Rbein. Mus. 65 (1910), 195 innert ausfiithtlicher Vet-
gleichung von Phot. cod. 214 und 251.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 91

Rufin, der wenn auch in Einzelheiten genau, wie fast
« wortliche» Ubereinstimmungen mit Hierokles zeigen,
doch einige der Orthodoxie anstossige Partien weggelassen
oder gedndert hat, wie ihm Hieronymus, als er vom
Origenisten zum Antiorigenisten geworden war, vorwitft
und fiir viele Stellen genaue Ubersetzungen gibt, besonders
im 124. Brief ad Avitum (fast alles Material bei Koetschau).
Aber auch andere Schriften geben zum ammonischen
System gehorige Formulierungen, weniger als erwartet die
Gegenschrift gegen den vorammonischen Platoniker Celsus,
tiberraschend viele die tiber das Unservater ; manches bieten
die Kommentare zum Jobhannesevangelinm (z.B. tber die
innerseelische Apokastastasis) und zu den Psa/men, wihrend
andere fir die Gemeinde bestimmte Exegesen unter der
masslosen Flut der allegorischen Auslegung nur selten
noch ein Trimmerstiick der ammonischen Noodizee an
die Oberfliche bringen. Einiges Schone hat aus dem Geiste
des Origenes sein Verehrer Euagrios von Pontos erhalten 1.
Diirfen wir den Arbeitssatz erweitern und behaupten, alles
Philosophische, das bei Hierokles oder Origenes steht,
stammt aus Ammonios ? Die nicht durch Origenes gedeckten
Stiicke bei Hierokles machen tatsichlich auch keine
Schwierigkeiten. Es gehort dazu aus dem 2. Plato ge-
widmeten Logos det Providenzsehrift (Phot. 462b 1-464a 13)
die Interpretation einer Stelle des platonischen Phaedrus:
der truglos Philosophierende (Phaedr. 2494) gibt sich den
reinigenden Tugenden hin, vollzieht den Aufstieg zur
heiligen Vollendung (vgl. 4652 12); er wird unterschieden
— eine solche Unterscheidung findet sich bei Plotin nicht —
von dem Erotiker, Paederasten, dem von politisch-pidago-
gischem Eros Ergriffenen; zitiert wird Plato Staat 5015 mit
dem aus Homer, 7/ 1T 131 geholten idealen Gottesabbild,

1 Dariiber und iiber den Origenistenstreit interessant A. GUILLAUMONT,
Les « Kephalaia Gnostika» d’Evagre le Pontique (Patristica Sorbonnensia )
Patis 1962,



02 WILLY THEILER

Beocinerov. Fiir den Pidagogen, den Geist, ist Knabe, maig 1,
die beriickende sinnliche Wahrnehmung. Er ist durch
Menschenfreundlichkeit dem  Theoretiker mit seiner
individualistischen Gerechtigkeit (i3iompayie, das Wort in
der Dankrede des Gregor Thaumaturgos auf Origenes c. 11,
138 f. und bei Porphyrios, Senz. 39,8 Momm. Wie bei Gregor
die ammonische Lehre bei Plotin I 2, 6 f.) iibetlegen;
beide aber sind der Apokatastasis wiirdig. Von Ammonios
konnte z.B. auch stammen bei Hierokles im Kommentar das
Kapitel iiber die pythagoreische Vierzahl; « Quelle der
ewigen Weltordnung » nach der Formulierung im Goldenen
Gedicht 48 (die urspriingliche pythagoreische Formel z.B.
bei Sextus Emp., Adv. math. 4, 2, anklingend Plotin VI 6,
9, 38). In diesem Abschnitt verrit Behandlung der Einzahl
und Siebenzahl deutlich das bei Philo, De op. mundi 100
benutzte hellenistische Handbuch iiber die Zahlen, das
auch bei Calcidius Kap. 36 f. vorliegt (nach J. H. Waszink,
Stud. 3. Tim. Komm. d. Cale. 1, Leiden 1964, 19 ff. aus Adrast,
nicht Porphyrios), ebenso bei Macrob, Somn. Scip. 1, 6, 10 fl.
41, wo K. Mras, Sitz. Ber. Berlin 1933, 251 Vermittlung
durch Porphyrios annimmt. Dass neben der Philosophie
auch Physik und Mathematik bei Origenes gepflegt wurden,
was auf Ammonius riickprojiziert werden kann, lehrt der
enthusiastische Preis des Gregor Thaum. c. 9, 112 ff.; er
nennt Physiologie und die heilige Mathematik, Geometrie
und Astronomie, wodurch der Himmel etsteighar wird.
Dass Origenes mit mathematischen Biichern von Neu-
pythagoreern wie Moderat und Nikomachos umging,
berichtet Euseb, Fist. ecel. 6, 19, 8. So ist nicht abzuweisen,
dass bei Origenes physikalische Stiicke vorkommen, woriiber
es in der Schule des Ammonios Diskussionen gab. Dazu
gehort die Aufzidhlung der Theorien tiber die materiellen

! Etwas dhnlich nach Plato, Phaedo 77¢ Porphyrios, Abst. 119, 24 (und
Scholion) « Knabe» und Pidagogen nebeneinander auch Simplicius, Zn
Ench. 116 Schw., wonach « Knabe » die Irrationalitit bedeutet.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 93

Elemente, Princ. 357, 12; eine zhnliche ausgefiihrtere
Liste z.B. bei Euseb, Praep. ev. 14, 23, Hippolyt, Elench. 10,
6, 5 f., Sextus Emp., Ady. math. 9, 363 und Calcidius Kap.
214 f. hier im Zusammenhang langer doxographischer
Erorterungen iiber die Seelenstruktur. Zur Physik gehort
auch die Ablehnung des aristotelischen 5. Elementes bei
Origenes, Princ. 288, 21 wie bei Plotin II 1, 8, 15, wo
Ammonios vorangegangen sein diirfte. Auch Porphyrios
wollte das 5. Element nicht in den platonischen 77maens
hineinlesen, wie es offenbar andere Platoniker getan hatten
und spiter Proklos — freilich sich selbst widersprechend —
tat (« der Himmel sei den Elementen mit gerader Bewegung
enthoben und sei keines von den Elementen auf der Erde »),
dariiber Philoponos, Aet. mund. 521, 23 ; 524, 16 ; 477, 22.

Auf Erorterungen im Kreise des Ammonios leiten die
von Gregor von Nyssa, De an. et resurr. 46, 112 Migne ;
Koetschau 102 ff. auf Origenes zuriickgefithrten Erwigungen
iiber die Wanderung der Seele auch in Tiere und Pflanzen.
Aus Hierokles und anderen Stellen des Origenes ersehen wir,
dass Ammonios im Unterschied zu Plotin nur den Ubergang
von Mensch zu Mensch anerkannte; das ganz anders geartete
unindividuelle Tier musste ausgeschlossen werden. Nur
discussionis gratia (Princ. 105, 12 K., vgl. Hieronymus, Ep. 124,
S. 101, 2 Hilg.) konnte Origenes die Tierwanderung
behandelt haben. Von Porphyrios wissen wir, dass er in
seiner Auffassung unter den von Ammonios dargelegten
Moglichkeiten schwankte .

Ebenso weisen auf Erorterungen in der Ammonios-
schule gewisse Doppellehren des Origenes, so wenn
C. Cels. 7, 38 Gott als Geist (so Prine. 21, 14 K. und ofters)
oder jenseits des Geistes und der Seinsheit (vgl. 6, 64)
gefasst wird. Aus den meisten Stellen des Origenes, aus
allen des Hierokles, ferner aus der Auffassung des treuen

1 Vgl. H. DORRIE, Hermes 85 (1957), 414 fI. Z.B. Porphytios bei Stob. I 446,
4 W. fur; Augustin, Civ. Dei 10, 30, gegen die Tierwanderung.



04 WILLY THEILER

Ammoniosschiilers, des Platonikers Origenes, der eine
Schrift verfasste Dass eingig Schipfer der Kinig, der oberste
Gost, ist (Porph., Vit. Plt. 3) und (nach Proklos, Theol.
Plat. 2, 4, 89 Portus) zuoberst den Geist ansetzte und das
Eine jenseits des Geistes und der Seinsheit vernachlissigte
(es also wohl kannte) geht hervor, dass Ammonios Gott
mit dem Geist, nicht dem Ubergeist oder Uberseienden
identifiziert hat. Aber man kann an Varianten bei Ammonios
denken, sei es dass dieser selber schwankte und in ver-
schiedenen Vorlesungen Verschiedenes lehrte, sei es, dass
er, und dies ist wahrscheinlicher, die verschiedenen schon
alteren Thesen diskutierte und den Horern {iibetliess, das
ihnen Passende auszusuchen. Es ist im Grunde verwunder-
lich, dass das spitplatonische Dreieck der Utrgriinde mit
der Spitze im Einen und dem Feld seiner Betitigungen, der
unbestimmten Zweiheit, der Matetie, nicht grossere Bertick-
sichtigung gefunden hat.

Fines

~~~~~~~~~~~ intellegible Matetie

T %anizit_nmte
ce " 7 t

i we KOTpethatte Matcrie s

Sinnending

Man hitte erwarten konnen, dass es zu einer exaltierten
Ubergeist-Theologie kam, in dem die Griinde Platos und
seiner Schiiler theologisch zu Gotter wurden, wie es zwar
nicht bei Plato begegnet, aber seit Eudor, der nach Simpli-
cius, Phys. 181, 19 das Eine dmepdvew Océc nennt 2, aber nicht

1Vgl. Parusia, Festgabe Hirschberger, Frankfurt 1965, 211 (206 iiber das
Dreieck).

2 Xenokrates hat es nicht getan. Movdg und Avdg sind in fr. 15 H. nicht
die Griinde, sondetn, in den Himmel und den Raum unter dem Monde
(fr. 18) projiziert, der platonische Geist und die Weltseele. Dazu JHS 77



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 95

Geist und Seele daran anschliessen lisst. Die im II. Jaht-
hundert einflussreiche platonische Schule des Gaius hat das
tibergeistige iiberseiende Eine nicht anerkannt; iiber dem
Geist der Weltseele steht der erste Gott (Albin 167, 19
Herm.). Das gilt auch fiir Numenios ; obgleich et den « Vater»
vom « Schaffer» scheidet (bei Proklos, 77#. 1 303, 27, fest. 24
Leem.) und jenen gnosisnah als dyvoobuevog bezeichnet (f7. 26
Leem.), spricht er vom ersten und zweiten Geist. Er kann
sich so ausdriicken — was beim plotinischen Einen nicht
moglich wire —, dass auch der Vater Demiurg ist, nimlich
der intellegiblen Wesenheit, also des intellegiblen Kosmos,
der Ideenwelt, des an sich seienden Lebewesens (vgl. Euseb,
Praep. ev. 11, 22, 3, fr. 25 Leem.). Der untere Demiurg
unserer Welt blickt entweder nach oben oder nach unten zur
Materie hin, ist befasst mit dem Sinnlichen und Intellegiblen 1.

Ahnliches gilt von den chaldiischen Orakeln, die der
Menge vorwetfen, dass sie den zweiten Geist fiir den et-
sten, den Vater halten, wie es scheint nach Numenios
(fr. 26 Leem.). Nach der Meinung Julians, ihres Verfassers,

(1957), 130. H. J. KrRAMER, det in dem hochgelehrten Werke Der Ursprung
der Geistmetaphysik, Amsterdam 1964 (etschienen Mitte 1965) 37 u.a. dem nicht
folgen wollte und bei H. Harr in der vortrefflichen Abhandlung Parusia,
Festgabe Hirschberger 178 Anm. 101 Zustimmung fand, hat darum die Linien
hier nicht ganz richtig gezogen.

1 Die drei Demiutgen (drei nach Plato, Ep. 2, 313¢), die uns aus Proklos,
Tim. 111 103, 28 bekannt sind, sind nicht ganz klat. Sie scheinen nach Plotin
1I 9, 6 und III 9, 1 und nach dem spiteren, sich an Ammonios anschliessenden
Theodor von Asine (Proklos, 77m. 1 309, 14) dem demiurgischen Geist der
zweiten Stufe anzugehoren. Etwas anders schliesst die interessante Darstellung
bei KrRAMER 84 ff. Aber vielleicht hat sich Plotin (von Amelios ?) tduschen
lassen und soll det erste Demiurg, den Numenios in dem seienden Lebewesen
von Plato, Tiém. 39¢ findet, wirklich det « Vater» sein, detr wie bemerkt dieses
intellektuelle Lebewesen schafft, sollte « Geist» (det Timaeusstelle) auf den
zweiten Demiurgen deuten und Swwvoeitar (der Timaeusstelle) wite die
Beseelung unserer Welt. Von : Vater-Sohn (vgl. auch Euseb, Praep. ev. 11, 18,
25) - Enkelsohn oder: Konig-Architekt-Selbstwerker spricht Proklos, 77. I
304, 4 (det Vater und oberstes Gute bei Numenios falsch gleichgesetzt findet),
vergl. I 361, 26 (Amelios nach Numenios ?). Das Viette wire dann die bose
Weltseele der Matetie.



96 WILLY THEILER

ist der Vater oder vitetliche Geist (mat#p, maroxds voic)
selbstgeboren, adroyévebroc (Kroll 25) .

Erst bei Plotin und bei Potrphyrios (bei diesem nicht in
der mehr volkstiimlichen Epistel an seine Frau Marcella und
in seiner Einleitung zu Plotin, den Senfentiae) wird vor den
demiurgischen Geist das jenseits von Geist und Seiendem
bestehende Eine und Gute gestellt; vereinzelt ohne systema-
tische Betonung Vater genannt (I 6, 8, 21; VI 9, 9, 39). Das
Eine Plotins kann mit sehr kithner Metapher Erzeuger des
Geistes heissen — denn wie sollte ein hochstens iiber-
fliessendes, aber nicht denkendes und nicht wollendes
Wesen zeugen ? —, aber noch heisst es im Systemzusammen-
hang nicht Gott; dies ist Plato gemiss, aber in der Variante
des Origenes ist es Gott; Variante des Ammonios ?
Dieser mochte vom Demiurgen aus den Gottesnamen wie
die Erzeugungsmetapher (vgl. Hierokles bei Phot. 4614 38 ;
462a 25) leichter auf das Uberseiende iibertragen. Plotin
wire ihm dann mit der Metapher (yewdv, yewdpevov, usw.)
gefolgt. Sie findet sich mehrfachin V 1, so Kap. 5, 4; 6, 30-38;
7, 3 und in der chronologisch zusammenhingenden Schrift
V 2, 1, 6; friher schon in V 4, 2, 3. Das Erzeugte als Bild,
eixav, des Erzeugenden, als ithm gleichend — auch {iber-
kithn, wo das Eine dveideov (VI 9, 3, 4) ist — erscheint
mehrfach, V 1, 6, 33 und 7, 1. In anderen Zusammenhang
2, 37 heisst es entsprechend, dass die Seele sich dem erzeu-
genden Vater (dem Geist) angleicht. Ahnlich als Bilder hat
Ammonios nach Hierokles (bei Phot. 4624 26 f. und Carm.
anr. 26, 3 ; 28, 3) die Erzeugnisse des Demiurgen gekenn-
zeichnet. Wenn nun Macrob an einigen Stellen des Kom-
mentars um Trauwm des Scipio die Ausdriicke aufgreift,

1 Det etrste und zweite Geist vielleicht gemeint mit dem Otrakel : nach dem
vitetlichen Denkakten wohnt die Seele, Ktoll S. 28. Die Intetpretation des
Arnob 2, 25 stellt es freilich, indem Vater und vitetlicher Geist nicht identi-
fiziert werden, folgendermassen dar : amima... post deum principem revum et post
mentes geminas locum optinens quartun.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 97

benutzt er am wahrscheinlichsten eine Schrift des Porphy-
rios (der in der Hist. philos. 14. 4 . N. den obersten Gott
das Gute — den Demiurgen — die Weltseele unterscheidet),
vielleicht seinen Kommentar zu Plotin V 1 und 2 (wie
er unter Nennung Plotins 1, 8, 5; 2, 12, 7 ff.; 1, 13, 9 einen
Porphyrioskommentar benutzt). Aber nach dem, was schon
bemerkt ist, kann die Moglichkeit nicht ausgeschaltet
werden, dass Porphyrios gelegentlich auf Ammonios oder
seine Variante zuriickgeht; so wenn das Oberste ohne
weiteres, wie in der Variante des Origenes, Gott heisst.
Stellen bei Plotin mit der Gottesbezeichnung liegen abseits
wiel s, 8, 19;18,2,25;V 1,11, 8:vgel V5, 3, 3

Macrobius also schreibt 1, 14, 6 deus qui prima causa est...
unus omninm  quaeque sunt (d.h. vontd) quaeque videntur esse
(cwporind) ... origo est. hic superabundanti maiestatis fecunditate
de se mentem creavit (yewav). haec mens, quae vodc vocatur, qua
patrem inspicit, plenam similitudinem servat auctoris, animan vero
de se creat posteriora respiciens. rursum anima patrem (d.h. Geist),
qua intuetur, induitur ac paulatim regrediente respectu (dmiotpopih)
in fabricam corporum incorporea ipsa degenerat. habet ergo et
purissimam ex mente, de qua est nata, rationem (... hoyix6v) ef
ex Sna natura accipit praebendi sensus praebendique incrementi
seminarinm (... oaloOnmindy, urindv), sed... hoywxbv ... sicul vere
divinum est, ita solis divinis aptum. reliqua duo wicOnrindy et Qurindy
ut a divinis recedunt, ita convenientia sunt caducis. Die Doppel-
heit der Seele auch bei Plotin V 1, 7, 41 ff.: «als Erzeugnis
(vévwnua) des Geistes ist die Seele zum Teil mit dem Geist
zusammen und denkend, zum Teil hingt sie an dem Nachihr-
kommenden und erzeugt selber Geringeres»; dhnlich V 2z,
1, 19 f. wo alofnoig und @icg genannt sind. Zur Theorie
der doppelten Seele auch unten S. 104 Anm. 1. Bei Macrob
gibt es auch sonst die Reihen, die mit Gott und dem aus
ihm erzeugten Geiste gipfeln (wobei dieser selber wieder
die Ideen erzenot, wvek: Plotin V' 1, 7, 28 £yv 1,6, § £ ;
B0, o E5 %, 1712 1 572, 14750,



98 WILLY THEILER

Zu vergleichen sind zwei Stellen inmitten von Leht-
stiicken der Gaiusschule bei Calcidius ; die Hypostasenreihe
zeigt hier eine eigenartige Verdnderung, steht nicht im
Dienste der Plotinkommentierung. Im Kap. 176 wird die
Behandlung des fatum versprochen ; darauf erwartet man,
was Kap. 177 am Anfang steht, fatum lex divina promulgata
intellegentiae sapienti modulamine ad rerum ommninm gubernationem.
huic opsequitur ea quae secunda mens dicitur, id est| anima
mundi tripertita, ut supra comprebensum est: ut si quis periti
legum latoris animam legem vocer. Unterschieden wird offenbar
fatum in actu und fatum in substantia, nach typischer Lehte
der Gaiusschule wie in Kap. 143 f., worauf mit supra
zuriickgewiesen wird, und so bei [Plutarch| Faz. 568 d-e
und Nemesios 303 Matth. Das Eingeklammerte passt nicht
dazu, passt zu dem bisher ausgelassenen Hauptteil von
Kap. 176. Beidemale liegt sozusagen eine Selbstinterpolation
des Calcidius vor (denn konnte etwa Porphyrios so grob mit
dem Gaiustext umgehen ?). Das zweite Mal ist davon
betroffen die nicht der Gaiusschule zugehorige Reihe:
summaus deus qui est summum bonum, ultra (Enéxewe) omnem
stbstantiam... intellectn  melior... nullins  societatis  indiguus
(dxowmvnroc Numenios bei Lydos, Mens. 110, 2 W. vom
Judengott) — providentia quem volv Graeci vocant; est autem
intellegibilis  essentia (vomrh odcte) aemulae bonitatis propter
indefessum  ad  summum  deum  conversionem (émiotpogh, zZu
erinnern an Porph., Sent. 16, 8; 15, 13. Vgl. die frither aus-
geschricbene Macrobstelle) — secunda mens: kann  als
drittes Glied erwartet werden, wie dieses in der wiederholten
Reihe witklich vorkommt, Calc. Kap. 188 f., auch hier in
einer Selbstinterpolation : summus et ineffabilis dews — pro-
videntia eius, secundus dens — ftertia substantia = secunda mens —
rationabiles animae. Hier ist secundus dews wie auch von
Plotin V 5, 3, 3 f. fir den Geist als Zusammenfassung der
Ideen gebraucht, offenbar gleich prima mens. In der vet-
schiedenen Zihlung wird der Unterschied zu Numenios



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 99

deutlich wie eben auch darin, dass das Oberste nicht meht
Geist ist und die an vierter Stelle stehende Seele offenbar
nicht mehr bose. Gegeniiber Plotin ist die Reihe um ein
Glied secunda mens verlingert (trotz der Warnung Plotins
vot einem Zwischenglied zwischen Geist und Seele II o,
1, 32), nach Numenios der freilich hitte fertia mens sagen
miussen (vgl. S. 95, Anm. 1 ; die Reihe Konig — Architekt —
Selbstwerker konnte bei Calcidius eben 188 Ende nach-
witken : summus deus iubet, secundus ordinat, tertius intimat),
oder den chalddischen Orakeln, wo der erste und zweite
Geist (vgl. S. 96, Anm. 1) heimisch ist. Da Porphyrios
aus den Orakeln eine andersartige Reihe herausinterpretiert
(vgl. S. 1o1, Anm. 1) liegt die Frage nahe: ist er an unserer
Stelle einer anderen Interpretation der Orakel gefolgt und
ist es die im Dienste der Variante des Ammonios ? Dass
Ammonios die Orakel kannte, wird unten deutlichet.
Das zitierte Stiick tiber das absolute Gute und das imitierende
Gute passt zu Numenios, nach welchem (bei Euseb, Praep.
ev. 11, 23 (22) 9) der erste Gott dyxol, d.h. des zweiten
Gottes, idéx ist, der also nicht adroayafév ist. Ebenso ist
bei Origenes der Sohn zweiter Gott (C. Cels. 5, 39) und als
Bild Gottes zugleich Bild der Giite Gottes (unter Benutzung
der Sap. Sal. 7, 206), nicht das Gute selbst, adroayahév.
Merkwiirdig ist Calcidius Kap. 176 auch die Hypostase
von providentia und voluntas als sapiens tutela fiir den zweiten
Gott. Darf man erinnern, dass nach Origenes, Princ. 35, 3,
imago patris deformatur in filio qui utique natus ex eo est velnt
quaedam voluntas eins ex mente procedens vgl. 35, 6, und der
Sohn wird 36, 5 mit sapientia bezeichnet (die wie der ploti-
nische Geist alle Ideen umfasst). Wenn Origenes 33, 1 ferner
bemerkt : aeterna generatio sicut splendor gemeratur ex luce,
gehort das zu Plotin V 1, 6, 28 : der Geist wie das Sonnenlicht
ein vom Uberseienden immer FErzeugtes (del yewdpevov).
Porphyrios, zu dem ohne Zweifel Calcidius hier gegriffen
hat, referiert also z.T. im Sinne des Ammonios, fiit den



I00 WILLY THEILER

die Ubereinstimmung zwischen Plotin und Origenes spricht.
Auch sonst lisst sich einiges Ammonische im Referaten
des Porphyrios bei Calcidius feststellen. In Kap. 189 konnte
secundum fatum vitam exigunt donec paeniteat die ammonische
eipapuévy und perdvorr (vgl. Hierokles bei Phot. 4636 17)
enthalten. Deutlicher die paenitudo-Stelle, Kap. 130 ; nach
Hierokles, Carm. aur. 26, 9 f. verfallen die dem Menschen
tiberlegenen Gestirne (mit Ringen : Sonne, Mond) nie der
Schlechtigkeit, geraten nie ins Vergessen des guten Gottes.
Anschliessend Kap. 131 ist die Hervorhebung der Mittel-
stellung der Ddmonen zwischen Sterng6ttern und Menschen-
geschlecht im Sinne des Ammonios. Besonders auch Kap. 198
gehort hieher wieder mit dem paenitudo-Motiv und dem
Satz anima hominis nequaguam transit ad bestias secundum
Platonem.

Doch nachdem wir zum Haupttext oder der Variante
des Ammonios einiges bemerkt haben, gehen wir zu einem
sichereren Punkt ammonischer Einwirkung bei Calcidius
tber : die Lehre von der intellegiblen Materie (vonty $An).
In dem oben genannten Dreieck-Schema macht sie das
obere Feld der Betitigung des Einen aus; Aristoteles,
Phys. 207a 29 f. meint mit dem Grossen und Kleinen im
Intellegiblen den oberen Teil der unbegrenzten Zweiheit.
Es liegt alte platonische Hypothese vor. Nachdem Calcidius
in Kap. 276 Origenes genannt hat, der den Anfang der
Genesis nach Aquila, Symmachos und einem zeitgenossischen
Juden zitiert hat, wird Kap. 278 nach Darbietung der
Auffassung des Philo (aus Origenes?) nochmals die Ubet-
setzung des Symmachos und des Juden zitiert und dann
fortgetahren : quod s5i facta est a deo silva corporea guondam
informis, quam Scriptura terram vocat, non est, opinor, desperandum
incorporei  quoque generis fore intellegibilemr silvam, quae caeli
nomine * sit nuncupata. Nach unserem erweiterten Arbeitssatz

1 Umgekehrt haben nach Proklos, 77z. 111 173, 10 Exegeten v7 bei Plato,
Tim. 40a, im Sinn der intellegiblen Materie interpretiett.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS I0I

muss die philosophische Lehre aus Ammonios stammen und
hier ist Stiitze Plotin, der in der Schrift IT 4 neben der im
Korperbereich vorhandenen Materie auch die intellegible
Materie behandelt, besonders II 4, 4, 8: « wenn es dort
einen intellegiblen Kosmos gibt und der Kosmos hier ein
Abbild jenes ist, der hier aber zusammengesetzt und aus
Materie, so muss es auch dort Materie geben» ; II 4, 4, 24
witd sie intellegibel genannt. Dass die gewohnliche Materie
bei Ammonios von Gott geschaffen ist, wurde bemerkt. Plotin
fragt Kap. 2, 9 und 3, 16, ob die intellegible Materie ewig,
also mit Gott aeguaeva, gleichaltrig ist, wie es Numenios
bei Calcidius Kap. 295 ausdriickte, und er weist ihr (nicht
zeitliche) Herkunft von einem andern zu, vom Ersten, das
sie begrenzt, II 4, 5, 26 ff.; er lasst das Eine, die intellegible
Materie begrenzen, wodurch der intellegible Kosmos
entsteht (interessant, dass im Zusammenhang Plotin nicht
bloss die geistige Materie, sondern auch Ideen und Ideenwelt
als erzeugt, wenn auch nicht als immer werdend, sondern
als immer seiend, nach einer Lesart von Plato 7im. 284,
bezeichnet). Bei Origenes kann darum Calcidius Kap. 278,
S. 282, 14 Wz., unter Himmel auch die zncorporea natura,
die dodpatog odsta, also die intellegible Materie nach ihrer
Begrenzung meinen. Insbesondere hat Plotin die Lehre
ausgebildet, dass der noch unbestimmte Geist (eben sozu-
sagen als intellegible Materie) durch Hinwendung zum
Einen eigentlicher Geist witd V 3, 11, 5 ff. w.a. . Fur die

1 Vgl. Isonomia, Akademie-Verlag Berlin 1964, 108 ff. und nun ausfiiht-
licher Krimer 312 ff. Von dieser plotinischen Lehte ausgehend inter-
pretierte Porphyrios ein chaldaisches Orakel im Sinn einer horizontalen,
die Akte des einheitlichen Urgrundes bezeichnenden Reihe Vater — Kraft —
viterlicher Geist, wobei die miitterliche Kraft sozusagen die intellegible
Materie vertritt, die mit dem Vater den Sohn zeugt. Damascios, Dubitat.
11 86, 9 R.und Proklos In Parm. 1070, 15 C. erwihnt polemisch die porphyrische
Meinung, dass der eine Urgrund des Alls det Vater der intellegiblen Dreiheit
sei, also nicht datiiber noch das Eine angesetzt werde. Vertikal unter dem
Urgrund konnte bei Porphytios der 2. Geist (= adroléov) stehen, dann die



I02 WILLY THEILER

gewohnliche Materie fordert Plotin II 4, 8, 19 und II 4,
15, 20 ein vorgingiges Schaffendes. Sonst kann er gelegent-
lich als Hauptfrage der alten Philosophen bezeichnen
(V 1, 6, 4) : wie wird aus Einem Menge oder Zweiheit. Das
scheint fiir die Herkunft der unbegrenzten Materie von dem
Einen zu sprechen; das FEine Begrenzer der Zweiheit
(V 1, 5, 7). Freilich IV 8, 6, 18 fI. zeigt, wie fiir Plotin die
Frage, ob die Materie ewig sei oder auf dltere Griinde
zuriickgehe, nicht sehr wichtig ist. Er braucht die Materie
zur Erklirung des Ubels?, wobei er sie totz des schon im
Altertum erregten Anstosses an dpyal dpugon I 8, 6, 33
nicht als gleichberechtigt dem FEinen, Guten, auffasst, ist
sie doch negativ Unmass, Unbegrenztheit, aber sie doch
sozusagen ethisch substantialisiert, wihrend Ammonios
und dann Porphyrios das Ubel ginzlich in die falsche
Willensintention legen.

Doch zuriick zu der am Anfang der Genesis gefundenen
intellegiblen Materie, der sozusagen weiblichen Zweiheit,
die tibrigens auch bei Ammonios die Rolle des minnlichen
Einen als Ideeprinzips erschliessen ldsst. Kaum dass schon
Ammonios den Anfang der Genesis zitierte und im Sinne des
Origenes schon allegorisierte, obgleich ihm die Stelle
bekannt sein musste; von Porphytios bei Fuseb, Hist. eccl. 6,
19, 7 wird er iibrigens als urspriinglicher Christ bezeichnet,
wohl irrtiimlich. Man denke an das Genesiszitat beim Autor
Uber das Erhabene 9, 9, und auf Umwegen diitfte auch
Plotin V 1, 2, 1 fl. davon Kenntnis gehabt haben. Und wenn
sich schon zu Plotin nach Porphyrios, 177¢. Plt. 16, christ-
liche Haeretiker begaben und ihn zu Widerlegungen trieben,

Weltseele (= Demiurg), Prokl. I 307, 1 ff ; 322,1 ff. Die horizontale Dreiheit
spielte eine wichtige Rolle in Porphyrios’ De regressu animae, von Augustin,
der die Ahnlichkeit mit der christlichen Trinitit richtig spiitte, zitiert Ciz.
Dei 10, 23. Vgl. auch Die chaldéischen Orakel und die Hymnen des Synesios
(Schriften d. Koénigsb. Gel. Ges. 1942, 12) zum weiblichen Mittelglied.

1 Uber das Bose bei Plotin, F. P. HAGER, Mus. Helv. 19, 1962, 85 ff.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 103

erinnert das an die Schilderung des Origenes in einem Brief
bei Buseb, Hist. eccl. 6, 19, 12, wie zu ihm in Alexandria
Haeretiker, aber auch griechische Gebildete kamen und er
sich deshalb mit ihren Lehren abgeben musste, und gern
stellt man sich solche Besuche auch bei dem damals noch
jugen Ammonios vor. Was Calcidius anbetrifft, konnte
man die Vermutung wagen, dass er die Origenesstelle dem
Porphyrios entnommen hat (der nach Euseb, FHisz. eccl. 6, 19,
3, 5 in seiner Jugendzeit ihm begegnet war). Denn dass sich
Porphyrios mit judischer Literatur bekannt machte — wenn
auch die Stelle aus der Schrift gegen die Christen bei Euseb,
Hist. eccl. 6, 19, 4 betont missgiinstig ist — ergibt sich aus der
filschlich Galen zugeschriebenen, Porphyrios gehorenden
Schrift Ad Gaur. 48, 15 Kalbfleisch, die den *Efpdaiog Oeoréyog
lobend erwihnt: 8rav... 100 avlpwmivov cdpatog... dmelhy-
@bTog TAGAY THY coUaTIXNY dnutovpyiay Epguaiicat Tov Osdv adTd
elg Yuynv Cdoav Myy 10 mveduoal.

Weiter erwihnt Calcidius, vielleicht nach derselben
Vorlage wie die Stelle uber die intellegible Materie, die
doctrina sectae sanctioris (Juden), Kap. 55, wonach Gott den
Korper des Menschen nach dem Bild des Makrokosmos
gestaltet habe (bei Porphyrios nach Stob. III 580, 12 H. ist
der Mensch eine kleine Welt, nach Macrob, Somn. Scip. 2,
12, 11 die Welt ein grosser Mensch), die »ifa (die vitale
Seele) aus dem Himmelsraum (der Sonne und Planeten,
vgl. Kap. 100) und die hohere ratio durch Inspiration ihm
zugeteilt habe. Damit sind dem Menschen neben dem
Korper zwei Stufen des Seelischen zugwiesen. Man kann
vergleichen einerseits Marc Aurel 2, 2, 1, Clemens, S#rom. 6,
135, 3 ff., andererseits Plotin IV 3, 27, 1 ff. und Jamblich,

! TIvebpo steht fiir mvon Ewiig von Genesis 2, 7 und meint den Geist. Nichts
fihrt darauf, dass Porphyrios die Genesisstelle aus Numenios kennt, wenn
dieser auch .Ad Gaur. 34, 26 in einer Allegorese genannt ist (wie et ja tatsidchlich
interiore Kenntnisse des Alten Testamentes besitzt, vgl. Potphytios, Ansr.
S. 70, 8 N. und besonders Origenes, C. Cels. 4, 51).



104 WILLY THEILER

Myst. 269, 1 fl. P., wo die gottschauende Seele von der aus
dem Umschwung des Himmels unterschieden ist. Auch die
Hebraei bei Calcidius Kap. 219, wo dieselben Bibelstellen
benutzt sind wie bei Philo, Dez. ins. 79 ff. (Beutler PW
Suppl. 7, 675), unterscheiden die irrationalis anima und den
divinus spiritus guo ratiocinamur; etwas vergleichbar Calc.
Kap. 3001,

Trotz allem wird mancher vielleicht die Hebraerstellen
gerade direkt aus Origenes, dem Ammoniosschiiler,
ableiten 2.

Wir haben dank unserem Arbeitssatz und dem erweiterten
Arbeitssatz einige Themen des Ammonios beriihrt, die es
manchmal nahelegten, dass Porphyrios an ihn sich an-
geschlossen hat, indem er (wie es in unseren Entretiens V 58
ausgedriickt wurde) in den Strom der Tradition zuriicksank.
Immer schon ist angenommen worden, dass Porphyrios
auch der Gaiusschule verpflichtet ist; sein traditions-
stichtiger und zugleich systematische Ordnung suchender
Geist fand dort oft in Klarheit, was et bei Plotin vermisste.
Das erschwert die Antwort bei der Frage nach den Vorlagen
des Calcidius oder Nemesios. So ist H. Dorrie in seinem
wichtigen Symmikta Zetemata 30 ff. geneigt, bei Calcidius
Kap. 221 (2.T. dhnlich 227) die die an sich stoische Einteilung
in mapdbeoig, peibic, xpdoig als mittelplatonisches Schulstiick

! Gewisse Ahnlichkeit auch Calc. Kap. 29 und 31 in der Interpretation
von Plato, 7im. 35a : Aus der logischen Seele einetseits und aus der Pflanzen-
und Tierseele (also mit gurtixév und alsOqrindv, vgl. oben S. 97) andererseits
entsteht eine dritte wechselseitige Seele bald zu Gott blickend, bald ferrenis
providentiam zuteilend ; dhnlich Kap. 54 vor der schon zitierten Hebrierstelle :
gemina iuxta meliorem naturam veneratione < dewm contemplatur, iuxta peiorem >
providentiam nativis impertiens. Waszink denkt an Numenios als Vorlage (Calc.
Praef. XLIV ff.). Er erwigt an sich Kenntnis des Origenes bei Potphytios
Praef. CII f1.)

2 WasziNk ist geneigt, die Hebrierstellen iiber Porphyrios aus Numenios
abzuleiten. Fiir direkte Ubernahme aus Numenios tritt, ohne auf Kap. 176
einzugehen, I[.C.M. van WinpEN im Anhang des Neudruckes seiner
Dissertation Caleidius on matter, Leiden 1965, 7% f. ein.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 105§

anzusehen, wihrend J. H. Waszink (nach Krause, S#dia
Neoplatonica, Diss. Leipzig 1904) an Porphyrios Vermischte
Untersuchungen denkt und Priscian, Ad Chosr. 44, 16 ff.
Byw. beizieht. Die Fortsetzung steht 5o, 24 ff., und da wird
die Parallele zu Nemesios 125 fl. enger. Statt der stoisieren-
den Scheidung tritt die in évwoig (wo beide Teile vergehen),
xpiog (wo die Moglichkeit zur Trennung betont wird ;
da ist Nemesios 128 Prisc. 51,8 so nahe, dass beim Experi-
ment mit dem o6ldurchtrinken Schwamm ein Ubetsetzungs-
tehler bemerkt werden kann) und wapdOecis. Die Schwierig-
keit formuliert Priscian 51, 9 fale igitur mirabile in anima,
gromodo id ipsum et miscetur alteri ut ea quae sunt concorrupita
(Fall évwoig) ef manet sui salvans essentia (Fall rapdfecic). Die
Losung wird mit den Worten des Ammonios gegeben
Nem. 129: Er sagt, dass das Intellegible eine solche Natur
habe, dass es sich mit dem, das es aufnehmen kann, einigt
wie das, was vergeht, und dass es geeinigt ungemischt und
unvergehend bleibt wie das, was einem andern beiliegt.
Zweietrlei ist deutlich : hinter der eben zitierten Formulierung
des Priscian steht schon die Antwort des Ammonios, und
die Antwort verlangt auch die Vorbereitung bei Nemesios
125 fI. 1; also schon da liegt Ammonios vor, wenn auch noch
nicht im Wortlaut, dem Nemesios und Priscian vermittelt
durch Porphyrios Vermischte Untersuchungen (Nem. 139).
Auf das Problem der Verbindung von Kérperlichem und
Unkorpetlichem fithrt auch die wie bemerkt etwas andere
Einteilung Calc. Kap. 221, 227; Prisc. 44, 16 fl. In diesen
Stiicken konnte eine Variante der Darlegung des Ammonios
liegen. Besonders Calc. 227 steht sonst Ammonios bei
Numenios nahe; der Vergleich mit dem Licht, das den
Ather durchdringt, Calc. S. 242, 21 Wz., det Satz von det
inneren und dusseren Bewegung der Korper S. 243, 7 Wz.

1 Das Thema, wie sich die Seele mit dem Korper einigt, hat Potrphyrios
auch in dreititigem Gesptach mit Plotin beschiftigt, 1772, Plot. 13, vgl. auch
Ad Gaur. 53, 18.



106 WILLY THEILER

gehoren zu Nem. 134 bezw. 72. Fin solches Zusammentreften
von Nemesios und Calcidius indiziert sicher Ammonios
tiberliefert durch Porphyrios, wie wir sonst solche Fille
bei Calcidius gefunden haben.

Auch Priscian nennt in seinem .Awutorenkatalog 42, 15
Ammonios mit Porphyrios zusammen : aestimatus est auntem
et Theodotus nobis oportunas occasiones largiri ex Collectione
Ammonii scholarum et Porphyrius ex Commixtis quaestionibus.
Es ist die Stelle, auf die glinzend H. von Arnim, Rbein. Mus.
42, 1887, 276 fl. hingewiesen hat *; sie erkldrt, wie Por-
phyrios von miundlichen Mitteilungen abgesehen, die ihm
die Lehrer Longin und Plotin machen konnten, fiir die
Vermischten Untersuchungen und andere Werke auf grosse
Strecken das System des Ammonios ausnutzen konnte (und
wie der Alexandriner Hierokles zu seinen Ammonios-
kenntnissen kam).

Nun noch einige Bemerkungen zu den Ammonios-
abschnitten bei Nemesios. Ausser dem von 129 (oder wie
jetzt deutlich wurde 125) bis 137 liegt ein solcher vor 7o bis
72, eingebettet in eine Doxographie, tiber die ich mich nun
nicht aussprechen will. Neben Ammonios ist an der letzt-
genannten Stelle Numenios genannt, und alle Waht-
scheinlichkeit fiithrt darauf, dass Ammonios den Numenios
beifillig zitiert hat, von dem auch ein dhnliches Stiick
tiber die Defizienz des Korperlichen erhalten ist (f7. 13
Leem.). Die beiden Ammoniosstiicke sind nie richtig bertick-
sichtigt worden, weil man die — allerdings offenbar ganz
selten zuginglichen — oyohai, Votlesungshefte, des
Theodotos (ein solcher bei Porphyrios, 7£. Plot. 20 genannt)
ausser Acht gelassen hat ; nur einmal ist uns auch als Editor
von oyohxi Vorlesungsheften des Poseidonios ein Phanias
bezeugt, Diog. Laert. 7, 41. Man meinte in den Stiicken

1 Ep. ZeLLER hat sich Arch. f. Philos. 7, 1894, 295 ff.— ein seltener Fall bei
ihm — vom Richtigen nicht tiberzeugen lassen und dadurch bei Spitern die
entscheidende Erkenntnis von ArNiMs ablehnen lassen.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 107

porphyrische Wendungen festzustellen, so auch H. Dortie.
Die Beobachtung stimmt, aber wir erkennen nun, dass die
Stiicke zu dem, was wir von Ammonios wissen, passen, so
dass nicht Ammonios in porphyrischer Formulierung vor-
liegt, sondern wo Porphyrios dhnliche Wendungen bietet,
dieser hinter Plotin zuriick zu Ammonios gegriffen hat. Ein
ammonisch-porphyrianischer Begriff ist z.B. bei der Behand-
lung des Korperlichen und Unkoérperlichen (der Seele, die
nur sekundir dreidimensional ist, Nem. 71 ; Porph., Absz.
166, 7) oyéow, ein interessanter Begriff: « Zuwendung »,
fast gleich « Intention», wodurch die odstx des subtantieller
denkenden Plotin zuriickgedringt wird. Das Wort bei
Nem. 135 ; Porph., Sent. 1, 8: das fiir sich Unkd&rperliche
liegt nicht rdumlich den Korpern bei, sondern durch Zuwen-
dung, oyéoe:; dafur auch Sukbecic wie Sent. 12,4 und 12,6;
beides 14, 8 ff. und gom#, auch Sext. 1, 13 ff. Nem. 135
lehnt ab, dass die Seele im Korper wie in einem Gefiss oder
Schlauch sei ; in der Parallelstelle Prisc. 52, 7 neque ut in sacco
concluditur. Das dhnliche Bild von einem Kifig bei Porphyrios,
Sent. 12, 10: «auch konnte der Korper die Seele nicht
einschliessen wie ein Schlauch eine Flussigkeit». Auch
sagt er .Ad Gaunr. 54, 28, dass die Seele nicht durch ein Band,
deopdg (der Korper dépag auch bei Origenes, Princ. 97, 3)
oder ein Kifig eingeschlossen wird (es folgt Proklos, 77m. 1
153, 8). Dem Porphyrios verpflichtet ist auch Augustin,
De Gen. ad litt. 261, 8 Z.: cum anima non sit natura corporea
nec locali spatio corpus impleat sicut aqua wutrem... sed... ipso
incorporeo nutu (cyéoer) commixta sit. Der Ausdruck cuyyeicOon
kommt bei Nemesios vor, 134 dovyydtwg &po ol xeyvpéveg
(vgl. Hierokles bei Photios 1724 39 dobyyvrov t§ é&vdoer, 131
govyydteg fvera ; bel Plotin nicht Vergleichbares aber etwa
Porphytios, Sent. 32, 3 0d cuyxeyvpéven. Wenn Nemesios 135
sehr iiberraschend bemerkt, dass wir sagen, die Seele werde
vom Korper gebunden, wie wir sagen von der Geliebten
sei der Liebhaber gebunden, nicht korperlich und nicht



108 WILLY THEILER

raumlich, so gehort dazu Gregor Thaumaturgos und
bestitigt unsere Ammonioshypothese, wenn er im schon
erwihnten Zusammengang, 6, 85, von detr Liebe (¢pwq) zu
Origenes spricht und als — wie er bemerkt nachtrigliche —
Bestitigung seiner Liebesbindung 7. Sam. (Regn.) 18, 1
zitiert : ouvedély 7 Yuyn Tevdday Aavtd und weiterfihrt: die
Seele ndmlich ist frei und nicht eingeschlossen, auch wenn
man sie in einem Hiuschen eingepfercht bewahrt (die
Reminiszenz von Demosthenes XVIII, 97) *. Andererseits
nennt Ammonios bei Nemesios 129 — denn wie bemerkt
schon da liegt der gleich nachher genannte vor — den Korper
xrtév, spricht vom Anziehen des Korpers 2 im Zusammen-
hang der Behandlung der Einheit von Korper und Seele.
Vielleicht dass er an die yirdveg deppstivor von Genesis 3, 21
erinnert wie Origenes bei Epiphan., Panar. 64, 4, 9 und Pot-
phyrios, Abst. 109, 15 fI.; von yirov allein Antr. S. 66, 13 N.

Die Ammoniosstiicke sind, wenn Porphyrios ihnen nahe
steht, nicht etwa plotinwidrig. Plotin, der von Ammonios,
dhnlich wie wenig spiter Gregor Thaumaturgos von
Origenes, blitzartig gepackt worden ist, hat in seinen Jugend-
schriften IV 7 und IV 2 die ammonische Theorie der Un-
korperlichkeit der Seele weiterentwickelt. Er spricht IV
3,20, 16 auch vom Gefiss der Seele, IV 7, 9, 10 dhnlich wie
Nem. 70 von dem Regtess i infinitium im Falle der Ablehnung
des Unkorpetlichen. Oder im Anschluss an Ammonios bei

1Vgl. J. PépiN, Rev. éf. anc. 86, 1964, 24. Uber die Bilder vom Claustrum
der Seele jetzt P. CourcELLE in Parusia (s. S. 94, Anm. 1) 110 £,

2 Nemesios 135 (vgl. 70) hebt mit friithern stark hetvor, dass die Seele
zusammenhilt, nicht zusammengehalten wird. Das gilt auch von der Welt-
seele, an die Plato, T7#. 354 (oben S. 104, Anm. 1) dachte und die jedenfalls
Ammonios annehmen musste, wenn er die Welt als Lebewesen ansah
(Origenes, Princ. 108, 13 : sicut corpus nostrum... ab una anima continetur, ita et
universum mundum velut animal guoddam immensum atque immane opinandum pitto).
Dann kann man fragen, ob Potphyrios bei Nem. 182, wenn et in einetr Doxo-
graphie detr Wahrnehmung behauptet, es erkenne die Seele, dass sie selbst
das Sichtbare sei, insofern die Seele alles Seiende zusammenhilt, sich auf
Ammonios stiitzt.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 109

Nem. 135, der schreibt, wie die Seele bald in sich ist, wenn
sie diskursiv iiberlegt, bald im Geiste, wenn sie denkt,
bemerkt Plotin in der frithen Schrift IV 8, 1, 7: in die Uber-
legung aus dem Geiste herabsteigend frage ich mich, wie ich
denn auch jetzt herabsteige und wie mir einstens einmal die
Seele in den Korper hineingekommen ist. Hier also die von
uns erwihnte Scheidung einer innerseelischen und einer
transexistentiellen Auffassung des Auf- und Abstiegweges,
die man darum auf Ammonios zuriickfithren darf. Origenes
hat den Gedanken so gewendet, dass Seele, Juy#h, Erkaltung
des Feuereifers des Geistes (der in den chaldidischen Orakeln
fur feurig gehalten wird) ist, Princ. 157, 15 ff. 161, 2.

Die Ammoniosstiicke bei Nemesios sind uns aber auch
deshalb wichtig, weil sie bestitigen, was sich aus der Nutzung
des erweiterten Arbeitssatzes ergab, dass sich Ammonius
nicht nur der Noodizee hingab, worauf Hierokles fiihren
konnte, sondern z.B. auch die Traummantik behandelte,
Nem. 131 f. ; Prisc. 52, 11 ; 46, 14 und 59, 29. Plotin kommt
nur einmal bei der Bekimpfung der aristotelischen Seelenen-
telechie auf den Riickzug der Seele im Schlaf zu sprechen,
IV 13, 9, wihrend dann Porphyrios das Thema sucht, vgl.
auch Macr., Somn. Scip. 1, 3, 17. Da wo Plotin mit Stellen aus
Numenios oder Origenes oder Hierokles iibereinstimmt,
besteht immer die Moglichkeit, dass er am besten Ammonios
widergibt, sei es seinen Grundtext, oder die Variante. Jeden-
falls werden wir von da aus das Eigentiimliche Plotins besser
wiirdigen konnen. Die Beziehung zu Origenes dem Kirchen-
lehrer ist frither von de Jong, Plotinus of Ammonins Saccas,
Leiden 1941 vorbildlich knapp behandelt worden. Es war
damals aber nicht viel Sicheres zu gewinnen : H.-R. Schwyzer
PW 21, 480 f. referiert dariiber. Der schonste Fall, von uns
genannt, ist die Ubetreinstimmung in der Lehre von der
intellegiblen Materie aber auch die Bezeichnungen der
Konstellation als Himmelsschrift bei Origenes (Euseb,
Praep. ev. 6, 11, 45) und Plotin II 3, 7, 4 ist hervorzuheben.



I1I0 WILLY THEILER

Interessanter ist die Beziehung zu Hierokles. Ein Stiick in
der Schrift Uber die Provideng 111 2 und 3 lduft tatsichlich —
wie in « Ammonios der Lehrer des Origenes » angedeutet —
parallel zu den Ausfuhrungen des Hierokles. Einzigartig bei
Plotin wird eine doppelte Providenz und ihre Verflechtung
zugleich mit dem freien Willen behauptet. In der unteren
Providenz erkennen wir leicht den Strafausgleich, den
Ammonios mit Heimarmene bezeichnet (das Wort auch
einmal bei Plotin in diesem Zusammenhang III 3, 5, 15)
anders als sonst, wo damit der Einfluss der Gestirn (gotter)
auf die von ihnen geschaffenen Seelen gemeint ist (nach
Plato, T7m. 42 d). Also nicht in einem der frithesten Werke,
sondern in einem Alterswerk hat sich Plotin am fassbarsten
an seinen Lehrer angeschlossen. Ich habe es darauf zuriick-
gefiihrt, dass damals gegen 268 Theodots ammonische
Votlesungshefte veroffentlicht worden sind und in ihrem
Banne Plotin die alten Worte seines Meisters wortlicher als
sonst teproduziert. Ammonios’ Denkrichtung entsprach
auch den Untersuchungen der letzten Jahre, in denen die
Spekulation von weiter geistiger Ferne mehr auf die Erde
zurtickkehrte.

Auf idhnlichem Wege konnte Plotin auch mit andern
Ammoniosschiilern, Longin, Origenes dem Neuplatoniker,
konfrontiert werden. Aber das Material ist gering, und es
ist eher tberraschend, dass K. O. Weber (Origenes der Neu-
platoniker, Zetemata 27, Miinchen 1962), aus den spirlichen
Fragmenten dieses Origenes, des Freundes des Plotin —
wie es auch Hierokles hervorhebt — verhiltnismissig viel
herausholen konnte, was zu unserem Ammoniosbild passt.
Aber noch ein anderer Weg ist fiir unser Thema zu erwigen :
Sollte alles Philosophische bei Porphyrios, soweit es nicht
auf Plotin zurtickzufiihren ist, wo indirekt auch immer
Ammonios in Erscheinung treten kann, Ammonios gehoren?
Es mag eine tibermiitige Frage scheinen, die auch deswegen
- nicht leicht zu beantworten ist, weil das Vorneuplatonische



AMMONIOS UND PORPHYRIOS ITI

der Gaiusgruppe, des Numenios und der chaldidischen Orakel
eben in Ammonios zum « Neuplatonismus » iibergeht, aber
nicht immer leicht abzutrennen ist. Alle drei genannten
kennt Ammonios, aber alle drei kennt auch Porphyrios,
und man kann nicht leugnen, dass er ohne Umweg iber
Ammonios direkt auf sie zuriickgreifen konnte. Die Gaius-
gruppe lieferte Ammonios, freilich noch ohne die von ihm
ausgestattete Differenzierung, den ringférmigen Kosmos-
aufbau ; noch fehlt die abstufende Providenz, das Gerichtet-
sein aller logischen Wesen zur Erkenntnis und Angleichung
Gottes, wo nur der erste Ring der individualititslosen
Tiere und Pflanzen herausfillt, der bei der Gaitusgruppe
offenbar noch nicht Berticksichtigung gefunden hat. Wah-
scheinlich hat Ammonios wie die Gaiusgruppe in den Geist
des obersten Gottes und Demiurgen auch die Griinde der
Welt, als Ideen gefasst, gelegt. Hierokles bleibt freilich fiir
dieses Thema wenig ergiebig, doch vgl. Carm. aur. 27, 19 fL.,
wo die transzendente Ordnung der Weisheit (cootx) und der
Gedanke (vénow) Gottes als Idee vorkommen, weiter 125, 6;
127, 6, bei Photios 4646 17 mupaderypx. Etwas mehr bietet
Origenes der in Christus, der Sapientia, alle Logoi zusam-
mengefasst sieht.

Von der Abhingigkeit des Ammonios von Numenios
zeugt das Stiick bei Nemesios 70, und andere Beriihrungs-
punkte stehen fest. Dass noch Plotin Numenios schitzte, ist
vielleicht Erbe der ammonischen Unterweisung (Porphyrios,
Vit. Plot. 14, 16, 21). In der Trennung von Demiurg und
Vater folgte Ammonios ihm nicht. Die Votrbereitung der
Apokatastasis, die sich dhnlich bei Origenes und Hierokles
findet, also Ammonios gehort, bietet Numenios bei Porph.,
Antr. S. 79,20 N.in einer bezeichnenden Allegorese: Odysseus
sei fiir Homer das Bild des durch aufeinanderfolgende Gebut-
ten Hindurchgehenden und so zu denen Zuriickkehrenden
(éroxabiotapévov), die ausser allem Wogenschwall sind ;
dhnlich sind Z/as und Odyssee aufgefasst bei Hermeias,



12 WILLY THEILER

Phaedr. 214, 19 Couvt. : Odysseus kehrt schliesslich ins Vater-
land zuriick (alte Proptreptikosformel, vgl. Plotin I 6, 8, 16),
d.h. ins Intellegible.

Die Kenntnis der chaldiischen Orakel, die ungefihr um
die Zeit der Geburt des Ammonios verdffentlicht wurden,
geht wohl sicher aus dem 4. Teil der Providenzschrift des
Hierokles hervor, wo nach Phot. 1734 14 von der Symphonie
der sog. Logia und der hieratischen Sitze mit Platon
gesprochen wird ; die Logia sind die spiter oft so genannten
chalddischen Orakel, und wir glaubten friher schon eine
ammonische Interpretation eines Orakels zu finden. Sym-
phonie mit Plato zu finden war bei diesem mystifizierendem
und platonisierendem Erzeugnis nicht allzu schwer, schwerer
konnte es scheinen, was das 5. und 6. Teil des Hierokles
darstellen will, einerseits Orpheus und Homer mit Plato im
Ubeteinstimmung zu bringen (man kann aber die eben
genannte Allegorese von //ias und Odyssee erwihnen ; auch
Proklos, Resp. 1 71, 4 spricht von einer Synopse von Homer
und Plato, und andererseits Plato und Aristoteles, sein Haupt-
anliegen. Und hier hat wieder Porphyrios das Signal auf-
genommen — in manchen FEinzelheiten war schon die
Gaiusschule vorangegangen, ja bis Antiochos von Askalon
konnen wir zurickweisen —, wenn er (nach Suidas unter
Porphyrios) ein Werk schrieb iiber die Einheit der Schulrich-
tung des Plato und Aristoteles (vgl. /nz Ptol. Harm. 494 Diir.
bubpwvor, Augustin, Ae. 3, 42). Sklavisch haben freilich beide
die These nicht durchgefochten — Ammonios hat nach
Photios 1722 7 auch nur die notwendigsten Lehren in
Harmonie gesehen, und er hat z.B. das 5. Element nicht
anerkannt, sowenig, wie gesagt, Porphyrios, der z.B. auch
in der Seelenlehre die Entelechie angreift. Aber z.B. der
Kampf des Plotin (der sonst vieles, vielleicht mit Ammonios,
von Aristoteles ibernimmt, wie die Potenz-Akt-Lehre)
gegen die Kategorienlehre, hinter dem platonische Motive
stehen, ist von Porphyrios abgeblasen worden, und durch



AMMONIOS UND PORPHYRIOS I13

seine Kommentare hat er den beispiellosen Sieg in der
spitantiken Bildung vorbereitet. Doch zuriick zu den
Orakeln. Dass sie nicht erst von Porphyrios wiederentdeckt
und zu einem unbegreiflichen Exfolg bei den spiteren Neu-
platonikern Iamblich, Proklos, Damaskios gefithrt wurden,
wie bisher angenommen werden musste, dafiir zeugt auch
Plotin, der am ehesten aus dem Munde des Ammonios
gehorte Termini der Orakeln verwendet (6An muxpd, émic-
BoBapie, dpptatopoc), freilich in seiner Art solchen Historica
gegeniiber ohne Nachdruck und Pathos. Zu fragen ist dann,
ob schon Ammonios wie Porphyrios (bei Augustin, Civ.
Dei, 10, 9) auf die Orakel zuriickgriff, indem er neben der
geistigen Erkenntnis Gottes eine « hieratische, theurgische »
sozusagen kultische anerkannte. Man koénnte Hierokles,
Carm. aur. 176, 4 fl. trauen, der in der Interpretation von
Vers 67 f. & te xabappoic & te Moer Yuyic die « Reinigungen»
mit den mathematischen Wissenschaften, die « hinauf-
fiuhrende Losung » mit der dialektischen Mysterienschau des
Seienden zusammenstellt (zu érmomreia vgl. Origenes, 7
cant. cant. 75, 8 f.; Calcidius Kap. 272, S. 277, 4 Wz.) und
dem Intellekt entgegengesetzt den lichtartigen Seelentriger
einfiihrt (adyoedéc dynpa oder adyoedic cdpa Hierokles 166, 6
unter Verweis auf die Orakel ; Augustin braucht den Aus-
druck spiritalis anima, d.h. mvevpatien Yoyn, wie sie Synesios
in dem von Porphyrios abhingigen Traumbuch 156, 8 T.
neben Juywov nvelua nennt). Einweihende Reinigungen
(vgl. 178, 9) und hieratische Hinauffiihrung rit er an.
Nach Porphyrios bei Augustin, Cv. Dei 10, 28, S. 446, 13 D.
kann freilich die spiritalis anima auch sine thewrgicis artibus
et sine feletis gereinigt werden, und das mag die wahre
Meinung des Ammonios gewesen sein. Auf die von Por-
phyrios weitergefiihrte Theorie, dass Kult und Mythus im
Unterschied zu dem durch diese verhiillten esoterischen, dem
Intellektzuginglichen Sinn das gavraaticéy betreffe, bei Proklos
Resp. 108, 10; vgl. Macr., Somn. Scip. 1, 2, 13 f., sel verwiesen.



114 WILLY THEILER

Aber die ganze Verwickeltheit der Frage kann nicht
aufgerollt werden. Origenes braucht den lichtartigen
Korper 1, den er C. Cels. 2, 6o unter diesem Namen kennt,
auch zur Erklirung der Auferstehung. Als Astralleib hat er
bei den spiten Neuplatonikern Bedeutung gehabt. Auch bei
Porphyrios, der ihn im Abstieg der Seele durch die Planeten-
sphire bilden lisst, indem jeder Planet sozusagen ein Kleid
mitgibt ; fotidem mortibus quot sphaeras transit ad hanc pervenit
quae in terris vita vocitatur, referiert Macrob, Sommn. Scip. 1, 1,
12 ; eine #hnliche Ausfithrung 1, 12, 13, WO /Juminosum
corpus genannt ist. Hier darf man nicht nach der ibermiitigen
Frage denken, dass Ammonios zugrunde liegt ; seinen Auf-
und Abstiegsweg kennen wir gentigend. Es liegt ja auch nicht
eine neuplatonische Anschauung vor, sondern nach einem
orientalischen Mirchen chalddische Lehre (ob auch solche
des Numenios, ist umstritten) ; vgl. Lydos, Mens. 8o, 20 fl.
W., und die Orakel und Porphyrios werden denn auch
zusammen genannt bei Proklos, 77m. III 234, 18-26. Sicher
hat Porphyrios die Orakel auch zugezogen, wenn er die
Materie nicht gleich alt wie Gott, sondern von Gott
geschaffen sein ldsst (mavpoyevic heisst die Materie in den
Orakeln, Lydos 175, 9). Im Grund ist das spitplatonisch, wie
die das friher beriihte Dreieck der Urgriinde aufzeigte. Pot-
phyrios nach Aeneas von Gaza, Theophr.. 51 Boiss. = 45,5
Colonna zitiert fiir die Lehre die Chaldéder, und Porphyrios
zusammen. Nach Porphyrios schreibt Proklos, 77. 1 396, 26:
« der demiurgische Logos vermag alles zu schaffen, ohne fiir
das Sein der Materie zu bediirfen», vgl. dazu auch die
porphyrische Interpretation des « Vaters» als alles Erzeu-
genden 306, 21 und die porphyrische Darlegung 156, 7,
dass iiber Gott und Materie (vgl. 391, 13) als Urgriinde ein
Hoheres stehen miisste. Bei all dem hat sich Porphyrios

1 Uber die mannigfache Vorstellung vom &ymue, Dopps in Proclus, the
Elements of Theology append. 11, vgl. auch Porphyrios und Augustin 37 £.



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 115

kaum die genauere Ausfiihrung des Ammonios entgehen
lassen, die wir aus Hierokles bei Photios 460f 23 ff. und
Origenes bei Buseb, Praep. ev. 7, 20 rekonstruieren kénnen.
Die Allmacht gottlichen Willens bei Ammonios (s#jfcit
voluntas, Orig., Princ. 35, 5; apxeiv 16 Boddnua, Hierokl. bet
Phot. 4616 9) imponierte Porphyrios, wihrend Plotin
dem obersten Gott das Wollen genommen hatte, V 1, 6, 26
(oder in VI 8, 13, 21 nur als Selbstwollen gelten liess).
Und auch der menschliche Wille war bei Ammonios mass-
geblicher fiir Heil- und Unbheil als bei Plotin ; wie es Origenes
iiberbietend ausdriickt (nach Hieronymus, Ad Ruf. 21, 443
Migne), dass der Teufel nicht nach seiner Substanz, sondern
nach dem Willen gestiirzt sei, und dem folgt auch Augustin :
De Genes. ad litt. 225, 1 Z.: male vivere non est naturae sed
perversae voluntatis, quam iusta poena sequitur.

Allen moglichen Einflissen steht Porphyrios offen, dem
Malkus (Melek), Konig, wie ihn sein Vater in Tyros nannte.
Er war nicht reiner Grieche, und das machte ihn offenbar
unsicher und ging ihm nach. Die Gabe griechischer Zusam-
menschau fehlte ihm, anders als dem Ammonios, der doch
auch oft auf dieselben Vorginger zuriickgreift : Gaiusschule,
Numenios, chalddische Orakel 2, Et ersetzte sie durch An-
hiufung der Zeugnisse fiir eine transzendente Welt (denn
die hiesige war ihm verleidet). Immer wieder griff er zu
neue Weisheit, etruskischer, romischer, dgyptischer, chal-
daischer. Nie gelang ihm volliger Ausgleich, er war auch
nicht eigentlich ein origineller Geist mag ihm auch manchmal

1 Uber die Auffassung des Porphyrios von der Matetie, (noch ohne an
Ammonios zu denken, der iibrigens bei Augustin nur iiber Porphyrios nach-
witkt) Porphyrius und Augustin 14 ff. Da 73 die Parallelen bei Hierokles, die fiir
Ammonios zeugen. K. PRAECHTER, Byz. Z. 24, 1912, 5 fl. wollte Hierokles
besondets wegen der Schopfung aus dem Nichts christlich beeinflusst sein
lassen.

2 Dass die ammonische Auffassung von der Seelenwanderung, nicht dutch
Tietleiber hindutch, auch schon in einem Orakelvers (Kroll S. 62) ausgedriickt
wat, sei angemerkt.



116 WILLY THEILER

Schones gelungen sein, die Ausfithrung bei Proklos, 77». 1
207, 23 fl. oder Stiicke der Sewtentiae, wo er die direkten
Spuren Plotin verldsst, 37, 11 f. M. u.a. Als er sich zu Plotin
fand, war er auch nicht voll befriedigt, schielte darum auch
nach Ammonios, oder er fiihlte sich nun vollends als geistig
inferior. Jedenfalls Plotin in seiner Serenitit und mensch-
lichen Ubetlegenheit musste ihm als wahrer Seelenarzt
Weggang empfehlen ; er ging nach Sizilien, schrieb dort die
Biicher gegen die Christen, mehr aus dem Umschlag ent-
tauschter Sehnsucht oder aus Hassliebe 1, wie er auch die
Juden schmihte. Seine ewige Unruhe bezeugt der Brief an
Anebo, den er nicht mehr ganz jung schrieb. All die magischen
Praktiken, die ihn beunruhigten, samt Exorzismen im
Krankheitsfall, hatte Plotin II 9, 14 gegentiber den Gnosti-
kern mit sicherer Hand weggestossen ; nach Photios 1724 12
konnte schon Ammonios wie Plotin geurteilt haben. Und
als Porphyrios sich in De regressu animae zur ewigen Heimkehr
der Seele zum Vater durchrang (unter dem Beifall Augustins),
so resignierte er doch und wollte nicht einen einzigen Weg
zum Heil sehen. Dagegen zeigt Augustin, als er sich zum
christlichen Neuplatonismus bekehrt hatte, enthusiastische
Entdeckerfreuden iiber die geistigen Welten und behilt im
Alter gesetzte Sicherheit.

Von Ammonios kennen wir nur die Lehre. Sie greift im
Kampf gegen die Gnosis in das zeitgendssische religidse
Leben ein. Darum der Demiurg der hochste Gott, und dieser
ist gerecht und gut; darum auch die Materie von Gott
geschaffen ; darum die Betonung des freien Willens : Auf-
und Abstieg ist dem Willen anheimgegeben. Der Weltbau
scheint dafiir da zu sein, dass der Mensch wie auf einer
grossen Biithne seinen Auf- und Abstieg vollzieht zum Erweis
der Freiheit der Wahl, aber auch der Bindung durch den
Spruch der Gerechtigkeit. Der Mensch ist individuell

1 Wegen schlechter Behandlung soll er vom Christentum abgefallen sein,
Tiih. Theosophie § 85 ; Zonaras, Hist, Eecl. 3, 23,



AMMONIOS UND PORPHYRIOS ELT

gehoben, bringt durch Fortschritt, von Engeln unterstiitzt,
und Erziehung einen herzbewegenden Ton in die ewige
Weise des kosmischen Ganges.

Mit Leidenschaft sucht er, mehr als die Schonheit der
intellektuellen Welt, die gerechte Vergeltung und den Aus-
gleich von Willen und Geschick, was Plato nur im Mythus
zu behaupten wagte und Porphyrius nicht ibernahm.
So rational bei Ammonios alles konstruiert ist, es fehlt der
Schrecken vor der Grenze und Gefahr der Natur — und die
Ergebung in ihren Lauf. Wenn der Hader mit dem Geschick
abgelehnt wird (Origenes, De orat. 379, 2 ; Hierokles, Carm.
anr. 79, 18, also Ammonios) erinnert das an Marc Aurel, bei
dem die dvoupéotnoig verboten wird ; bei Ammonios ist sie
unerlaubt, weil der Mensch selber die Schuld fiir sein
Missergehen, fiir Krankheit und frithen Tod trigt, bei den
Stoikern des II. Jahrhunderts hat die grosse Natur recht,
gegeniiber allen egoistischen Wiinschen des Menschen, der
vielmehr hic et nunc ohne Himmel und Holle sein Leben zu
erfiillen hat; was wesentlich ist, steht ihm zur freien Ver-
figung, das dussere fafum wird durch Haltung tiberwunden.

Wenn wir die beiden bedeutendsten Schiiler des Am-
monios, Origenes und Plotin, betrachten, so sehen sie zunichst
sehr verschieden aus; deshalb war es bis jetzt auch nicht
gelungen, aus ihnen das System des Ammonios zu rekon-
struieren. Der 20 Jahre dltere Origenes verliess tibrigens die
Schule ein Jahr bevor Plotin beitrat ; beide haben sich wohl
nie gesehen. Der Unterschied diirfte aber kaum auf eine
Lehrentwicklung des Ammonios hinweisen. Davon dass
Plotin in der spiten Schrift Uber die Provideny ein Stiick
ammonischer Lehre paraphrasieren konnte, ist gesprochen
worden. Die Frage war fiir Porphyrios zu erdennah; er
betiicksichtigt III 2,3 in den Senfentiae nicht. Friher
schon hatte sich Plotin in II 9 mit der Gnosis auseinander-
gesetzt (also wie Ammonios). Er preist da besonders die
Weltseele (die Konkurrentin der gnostischen Zogia) ; in ihr



118 WILLY THEILER

ist der Mensch stets sozusagen aufgehoben (seine Psychologie
analysiert er grossartig in IV 3-5), mag er auch nicht zum
Geist und Einem aufsteigen : die Hypostasenreihe wird ohne
gnostische Exuberanz festgelegt. Gegentiber Ammonios
kann Plotin in schlichter stoisierender Weise die Ungleichheit
des Menschlichen hinnehmen ; die Seelenwanderung an-
erkennt er, auch in Tieren, ohne den Strafcharakter zu iiber-
treiben und ohne das abgriindige Interesse des Porphyrios.
Schliesslich steht tiber unserer Welt die geistig archetypische ;
ihre totale Schonheit zu preisen wird er nicht mude. Seine
Wanderung ins Reich des Denkens fiithrt ihn schliesslich tiber
dieses hinaus hin zum Einen, das das Untere nicht kennt und
das seinen Willen nicht nach diesem richtet. Da kann ihm
dann die ganze sinnliche und geistige Welt, mag sie objektiv
bestehen bleiben, versinken, in seiner ganz individuellen
Apokatastasis.

Fir Origenes, der manchmal als Gnostiker dargestellt
wurde, ist der Kampf gegen die Gnosis wichtig; er tibernimmt
die Waffen von seinem Lehrer Ammonios. Fin Gott und
Demiurg, gut und gerecht, die logischen Wesen nach Ringen
und Ringen wohlgeordnet ; Vorleben in fritheren Perioden,
nach freiem Willen Sinken oder Steigen durch Reinigung und
Erziehung, Fortschritt bis zur Apokatastasis, die in unserem
Leben im tberseelischen Aufstieg vorweggenommen werden
kann. Dazu dann aber der gewaltige Gedanke, den Pot-
phytios nicht fasste : zu sehr noch waren die Grenzen der
Natur fiir ihn verbindlich. Wenn die Stoa die Welt durch
Ekpyrosis zugrunde gehen liess, so blieb doch das alte
Ursachengeriist bestehen, ja in bestimmter Hinsicht blieb
sie selbst bestehen (Philo, Ae?. 4, 9), und jedenfalls die Welt
konnte sich genau gleich wiederholen. Fiir Ammonios waren
die Ringe fest, der Mensch wurde nicht Gott und um-
gekehrt. Das war fiir Origenes schon eine Einschrinkung
der Gleichberechtigung aller Wesen (deren Nichtanerken-
nung die Gnostiker zur Annahme verschiedenen Ursprunges



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 119

der Menschenklassen fithrte) und eine Beeinmichtigung der
absoluten Freiheit zum Guten. — So konnte ihm die ganze
dussere Welt verschwinden und alle Wesen gottnah zu
Einem werden, bis Nachlissigkeit einen Abstieg einleitete,
die Verwirrung immer mehr sich ausbreitete, die Wesen
staffelte : die neue bunte Welt konnte nichts anderes als
Strafort sein, in dem der Geist zur Seele erkaltete und noch
weiter der Erstarrung verfiel. Unsere Welt, noch bei Plotin
als Reflex des allschonen Geistigen verteidigt, bei Ammonios
das Werk des guten Gottes und ruhender Hintergrund
fir die unruhig auf- und absteigenden individuellen Seelen,
nimmt Origenes scheinbar gnostisierend als negative Grosse
in einen tberindividuellen Verlauf hinein, der in einer All-
apokatastasis gipfelt. Aber der kithne Gedanke von der
bosen Welt und dem kosmischen Drama, das sich zyklisch
wiederholt, ist doch nur die Ubersteigerung des Gedankens
des Ammonios, dass jeder Mensch fiir sich seinen Strafort
findet oder zur Seligkeit in einer individuellen Apokatastasis
aufsteigt.

Porphyrios aber, der dngstliche, Traditionen verhaftete,
der, von andern Einflissen abgesehen, iiber Longin und
Plotin Enkelschiiler des Ammonios war und im Besitz der
Vorlesungshefte, die Theodot einem kleinen Kreise zuging-
lich gemacht hatte, musste erschrecken, hat er den erstaun-
lichen Gedanken des Kirchenlehrers Origenes, dem er in der
Jugend einmal begegnet war, kennen gelernt, nach welchem
auf eine All-apokatastasis « wo Gott alles in allem ist und
selbst der Teufel fiir das FErkennen Gottes sich ihm
angleicht », durch geistigen Fall immer neu die Welt als
Strafort entsteht.



120 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dirrie: Vermuten Sie als Herausgeber der Zyohai des
Ammonios den Platoniker Theodotos, der im Briefe des Longinos
bei Porphyrios, 7it. Plt. 20, als Schulhaupt zu Athen genannt
witd ?

M. Theiler : Man sollte das Jahr 268 als terminus ad quem der
Herausgabe vermuten, 1) weil offenbar Plotin noch Kenntnis
von dieser Publikation erhielt, 4) weil Longin, der um jene Zeit
Athen verliess, diesen Theodotos noch zu denen rechnet, die
nichts schrieben.

M. Dirrie: Nur muss aber an die Ubereinkunft der drei
Platoniker erinnert werden (Porphyrios, Vi£. Plot. 3). War diese
sinnvoll, wenn die drei Vertragspartner vermuten mussten, nicht
im ausschliesslichen Besitz von Ammonios’ geistiger Hinter-
lassenschaft zu sein?

M. Theiler : Dieser « Klub » der drei Platoniker konnte offenbar
nicht verhindern, dass aus anderem Kreise oder anderer Zeit
Nachschriften im Umlauf waren.

M. Hadot : Dans plusieurs systémes antignostiques des Chré-
tiens (Irénée, Clément d’Alexandrie) on trouve déja I'idée d’un
dieu bon et juste, d’une providence et d’une dmoxardortacis. Je
voudrais demander a M. Theiler quelle est, a son avis, la relation
entre ce systéme et le systéme d’Ammonius.

M. Theiler : Gewiss stehen die zwei Genannten in platonischen
Traditionen, vor allem weil die Gaius-Gruppe z.T. ihre gemein-
same Grundlage ist. Aber in den Fragen der systematischen Dat-
stellung, in Hinblick auf Denk- und Darstellungs-Stil, hebt sich
Origenes splirbar von den anderen ab ; vermutlich steht Clemens,
den ich nidher untersucht habe, nicht in einem entfernteren
Verhiltnis zu seinem Schiiler Origenes als Irenaeus ; zuzugeben
ist, dass fiir die All-amoxaracracig des Origenes die dvaxepatatwoig-



AMMONIOS UND PORPHYRIOS 121

Lehre des Irenaeus von Bedeutung war. Hierzu weist Herr
Waszink auf Calcidius, Comm, 118 Ende hin — eine Stelle, die aus
Porphyrios stammt — hier wird indes amoxardctacig im physi-
kalisch-astrologischen Sinne verstanden.

M. Hadot oriente la discussion sur la portée du terme amoxatdoractc.
L’usage de ce terme chex Irénée provient probablement de saint Paul
(qvoxeparatodobdat). |

M. Theiler : Offenbar ist eine Harmonisierung von christlicher
Substanz mit den Ausdruckmitteln des Ammonius besonders
leicht gewesen ; hierin hat Origenes besonderes Genie gezeigt.

M. Sodano: Desidererei richiamare D’attenzione del prof.
Theiler su un passo di Calcidio, ed esattamente sul cap.
CCXXVIII : qui lo scrittore polemizza con coloro i quali vedono
una contraddizione nel pensiero platonico, nel senso che, mentre
nel Fedro Platone avrebbe affermato che I’anima « & senza alcuna
composizione, e percio indissolubile », nel 77#zeo, invece, il filosofo
ateniese avrebbe sostenuto che ’anima € una res composita. Calcidio
continua dando una definizione del compositum e della ratio compo-
sitionis. Ora questo & un concetto desunto da Porfiro : lo possiamo
determinare, in maniera precisa, dal confronto con Filopono,
De acternitate mundi V1 8 (p. 148,25 - 149, 2 Rabe). Ora questa
teoria potfiriana del composto risale ad Ammonio?

M. Theiler : Der Abschnitt ist sicher aus Porphyrios. Indes ist
ernstlich mit der Moglichkeit zu rechnen, dass hier Ammonisches
zu finden ist ; zudem liegt eine Ubereinstimmung vor mit der im
Vortrag erwihnten Stelle Plotin II 4.

M. Sodano: Mi scusi, professore Theiler, se debbo rivolgerLe
ancora una altra domanda. In De aet. mandi VI 14 (p. 164, 18-165,6
Rabe = Fr. XLVII p. 30, 9-32, 7 Sodano), Filopono, citando
testualmente i commentari di Potfitio al T7meo, riferisce un fram-
mento, nel quale il Tirio sostiene che c’¢ differenza tra la xéopov
moincwg € la cdparog dmbotacig e che le qpyai del corpo non
sono identiche a quelle del mondo. Anche in questa teoria di
Porfirio & possibile rintracciare, secondo Lei, un’influenza del
pensiero di Ammonio? O non & essa, piuttosto, pilt antica?



122 DISCUSSION

M. Theiler : In diesem Fall ist es viel weniger wahtscheinlich
dass sich spezifisch Ammonisches greifen lisst. Denn hier handelt
es sich vor allem um oft bezeugtes Traditionsgut.

M. Waszink : Um der Information willen mochte ich fragen,
wie sich Ammonios neben Numenios zur Traummantik stellt.

M. Theiler : Es lassen sich zwei Richtungen aufweisen :
a) Poseidonios, dessen Gedanken zur Traummantik liegen vor bei
Philon, Cicero und bei Iamblichos. #) Die zweite Linie wird
dort gefunden, wo das Juyixdy 8ymua als Triger des pavracTixdy
bestimmt wird. In der Schwebe muss bleiben, ob Numenios diese
Lehre vom &ymue anwandte, wie Leemans annahm. Die von
Porphyrios ausgebaute Lehre liegt vor bei Synesios von Kyrene
De insomniis und bei Augustin, De Genesi ad litt.

M. Wasgink : Wirden Sie bitte kurz erkliren, was Sie mit dem
Ausdruck « Doppel-Lehre » bezeichnen?

M. Theiler : Ammonios vermied es im allgemeinen aus anti-
gnostischen Griinden, iiber den gerechten und guten Gott ein
hoheres, etwa iiberseiendes Wesen zu stellen; J. Krimer in
seiner Ursprang der Geistesmetaphysik, Amsterdam 1964, S. 187,
fasst Origenes nur nach der Variante seines Ausdruckes etwas
einseitig als Anhédnger des iiberseienden, tibergeistigen ersten
Gottes, von den er hochstens in der Trinititslehre| gilinstigen
Gebrauch machen konnte (oben S. 99).

M. Pépin : M. Theiler attribue la paternité de la représentation
cosmologique des cercles concentriques a Ammonius Saccas. Il
me semble que I’on pourrait trouver quelque chose d’analogue
déja chez Philon, et notamment I’idée que le ciel corporel est par
rapport au ciel spitiruel comme la terte par rapport au ciel
(cf. p. ex. De Spec. leg. 1, 8, éd. Cohn-Wendland p. 73, 9-10).

M. Theiler : Die Elemente dieser Auffassung liegen zweifellos
bei Philon vor.

M. Dirrie: Man datf daran erinnern, dass der frithe Mittel-
platonismus die Kombination mehrerer Platon-Stellen liebte :
Hier ist offenbar das Sonnengleichnis, Resp. VI, 509 a-b mit dem
Ausdruck &g danBéc v aus dem Phaidon 111 ¢-d in engen Zu-



AMMONIOS UND PORPHYRIOS I23

sammenhang gebracht. Eine Variation der Vorstellung ist bei
Plutarch, De gen. Socr. 26-7 nachzuweisen.

M. Pépin : On admet que les doctrines d’Origene ont pu venir
par deux voies a la connaissance de saint Augustin : par la traduc-
tion latine des Homélies sur la Genése et par les renseignements
contenus dans la correspondance de saint Jérome.

M. Theiler dankt fiir die Erginzungen, die die bleibenden
Aufgaben beriihren, nihmlich die Vorgeschichte des ammo-
nischen Platonismus und seine Weiterenkwicklung tber Theo-
doros-Porphyrios einerseits, iiber Origenes andererseits, oder wie
bei Augustin und andern iiber diese beiden Wege genauer zu
untersuchen.



i

{

; ﬂ P T ki
a@h{ﬁiﬁ% e




	Ammonios und Porphyrios

