
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: Porphyrios und Numenios

Autor: Waszink, J.-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660812

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660812
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II
J.-H. WASZINK

Porphyrios und Numenios





PORPHYRIOS UND NUMENIOS

Nach der Erörterung der Bedeutung der allgemeinen
Schultradition des mittleren Piatonismus für die Bildung
und die weitere Entwicklung des Porphyrios soll jetzt der
Versuch unternommen werden, den Einfluss, den das

Schrifttum des Numenios auf sein Denken ausgeübt hat,
so genau zu bestimmen wie es auf Grund unserer heutigen
Kenntnisse noch möglich ist.

Bevor wir zu der Besprechung dieses Themas übergehen,
sind einige einleitende Bemerkungen unerlässlich. An
allererster Stelle möchte ich bemerken, dass, wenn auch eine

Beeinflüssung des Porphyrios durch Numenios ausser
Zweifel steht, wir uns dafür hüten sollen, die Bedeutung
eines in diesem Zusammenhang bis zum Überdruss
angeführten Satzes aus dem Timaioskommentar des Proklos zu
überschätzen. Es heisst dort bei der Besprechung der
verschiedenen von Piatonikern gegebenen Deutungen des

Krieges zwischen den Athenern und Atlantern, wie er in
Tim. 24 e 1 ff. beschrieben wird : « eine derartige Meinung
— es handelt sich um eine Kombination der von Numenios
und von dem Neuplatoniker Origenes gegebenen
Interpretationen — hat der Philosoph Porphyrios, über den man
sich wundern muss, wenn er in seinen Aussprüchen von dem

von Numenios Überlieferten abweicht» (6v xod Baufxaasiev av

vi?, s! erspa Xeyei ty)s NoupiTjvlou TrapaSdcrEw? I, S. 77, 22 ff.

Diehl). Betrachtet man diesen Satz ohne weiteres als die

Feststellung einer Tatsache, und dazu noch als eine

allgemeine Charakterisierung *, so ist man gezwungen, einen

1 Die Fragmente des Numenios werden zitiert nach E.-A. Leemans, Studie

over den ivijsgeer Numenius van Apamea met uitgave der fragmenten (Mem. de
l'Acad. roy. de Belgique, Ci. des lettres, XXXVII z, 1937). Die besten

bibliographischen Angaben über Numenios jetzt bei H. J. Krämer, Der
Ursprung der Geistmetaphysik. Untersuchungen %ur Geschichte des Piatonismus



36 J. H. WASZINK

Einfluss des Numenios auf Porphyrios anzunehmen, der
nach Ausdehnung und Intensität dem Einfluss Plotins auf
sein Denken kaum nachstehen kann. Wie nun aber Lewy
richtig vermutet hat ist dieser Satz nicht das geistige Eigentum

des Proklos, sondern vielmehr dem Numenios und
Porphyrios feindlich gesinnten Jamblichos zuzuschreiben.
Es handelt sich hier somit offenbar um eine keineswegs
wohlwollende Übertreibung, die auf keinen Fall
automatisch zu dem Schluss et pd] yap -}jv NouptTjvtop, oüx av Ijv

üopcpuptot; führen darf; andererseits aber zeigt der Ausspruch,
dass für einen Autor, dem die Schriften der beiden
Philosophen noch zugänglich waren, der Einfluss des Numenios
auf Porphyrios evident war.

Das Problem ist für uns somit nicht das Bestehen dieser

Beeinflüssung, sondern vielmehr ihre Eigenart und ihre
Intensität. Ich möchte hierbei bemerken, dass nicht daran

gedacht werden kann, das ganze einschlägige Material hier
zu erörtern, da vieles noch einer sorgfältigen Interpretation
bedarf; ich beschränke mich also auf die Besprechung einer
Reihe von Gegenständen, die ich entweder als besonders

wichtig oder als noch immer besonders problematisch
betrachte. Dass ich dem bei den fünften Entretiens gehaltenen
Vortrag von Dodds, Numenius and A.mmonius 2, viel verdanke,

^wischen Piaton und Plotin (Amsterdam 1964), 64, Anm. 142. — Als Beweis
einer sowohl ausführlichen wie allgemeinen Benutzung der Schriften des

Numenios durch Porphyrios wird der Satz aus Proklos z.B. betrachtet
von A. R. Sodano, Giorn. ital. di filol. 16 (1963), 345, Anm. 34. Für eine
andere Deutung, nach der es sich, auf Grund des Zusammenhangs, in dem der
Satz bei Proklos steht, nur um die Dämonologie handeln sollte, vgl. die
Praefatio der Ausgabe des Calcidius (Plato Latinus IV), LXXII.

1 Chaldaean Oracles and Theurgy. Mysticism, Magic and Platonism in the Late
Roman Empire (Publ. de l'Inst. franp. d'archeol. orient., XIII. Le Caire 1956)

503, Anm. 23. Vgl. auch meine Studien zum Timaioskommentar des Calcidius,
1 (Philosophia Antiqua, XII. Leiden 1964), 78, Anm. 2.
2 Les sources de Plotin (Entretiens sur l'antiquite classique V, Vandceuvres-
Geneve i960), 1-32. Der Vortrag wird im Folgenden zitiert als «Dodds, a.a.O.».



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 37

auch da, wo ich von ihm abweiche, brauche ich wohl kaum
zu sagen. Da Dodds dort den Einfluss des Numenios auf
Plotin besprochen hat — dazu kommen nun einige sehr

wichtige Bemerkungen in seinem neuen Buch Pagan and

Christian in an Age of Anxiety1 —, kann ich mich in dem
zweiten Teil meines Vortrags, wo es sich hauptsächlich um
indirekte, zum Teil auch durch Plotin vermittelte, Einflüsse
des Numenios auf Porphyrios handeln wird, im allgemeinen
kurz fassen.

Es ist nach meinem Dafürhalten noch immer nicht
überflüssig, einige Worte der schon in den antiken Zeugnissen
zum Ausdruck kommenden Frage zu widmen, ob wir
Numenios primär als Neupythagoreer zu betrachten haben,
wie Dodds, a.a.O., xi annimmt, oder als Vertreter des

mittleren Piatonismus. In den meisten Fällen wird er
bekanntlich im Altertum als Pythagoreer gekennzeichnet
(s. test. 4 Leem.), aber Proklos nennt ihn in seinem
Kommentar %um Staat (II, S. 96, 11 Kroll) als ersten in einer
Aufzählung der wichtigsten Platoniker (twv nXarwvixwv oi

xopocpaio'.; s. weiter test. 5 Leem.). Origenes, der seine

Schriften gut gekannt hat, wie gerade Porphyrios (bei Euse-
bios Hist, eccles. VI 19, 8) bezeugt, beschreibt ihn in Contra
Celsum IV 51 erst als Pythagoreer, dann sowohl als

Piatonkommentator wie als Kenner der Lehre des Pythagoras.
Zeller (III.2", 235), der annimmt, dass Numenios sich
selbst als Pythagoreer bezeichnet hat, erwähnt ihn dennoch
erst in seiner Besprechung des mittleren Piatonismus, da

ja, wie er sagt,«in seinen Ansichten das platonische fast noch
stärker hervortritt als das neupythagoreische». Eine
umfassende Erklärung des Sachverhalts brachte indessen erst
die bekannte Untersuchung von Puech, Nnmenius d'Apamee

1 The Wiles Lectures 1962-1963 (Cambridge University Press 1965). Zum
Einfluss des Numenios auf Plotin vgl. noch besonders G. Martano, Numenio

d'Apamea. Un precursore del Neo-PIatonismo 2 (Napoli i960), 99-115.



38 J. H. WASZINK

et les theologies orientales au second siecle 1, in der der Zusammenhang

der verschiedenen uns bekannten Äusserungen des

Numenios über die Geschichte der Philosophie zum ersten
Mal deutlich gemacht wird, und wo zugleich die Antithese
der zwei Deutungen der Philosophie des Numenios als rein
griechisch oder als orientalisierend, wie sie von Festugiere
und Beutler einerseits, von Norden andrerseits vertreten
wurden, abgelöst wird durch eine Synthese, in der beide

Interpretationen zu ihrem Recht kommen. Es handelt sich

hier, innerhalb des Rahmens der mittelplatonischen Spekulationen

über die Auswirkung des Logos in der Geschichte,
um einen gross angelegten Versuch, die reinste noch erreichbare

Form menschlicher Weisheit wiederzugewinnen. Zu
diesem Zweck musste nach der Überzeugung des Numenios
zunächst die Philosophie Piatons von allen späteren Flinzu-
fügungen durch seine Schüler gereinigt werden 2; sodann

war — in Fortführung einer Tendenz, die in dieser Form 3

bekanntlich mit Eudoros von Alexandria anfängt — der

1 Melanges Bidez (Annuaire de l'Inst. de philologie et d'histoire orientales II,
1934), 745-778. Vgl. weiter Dodds, a.a.O., 4-11, und die sehr besonnene
kritische Besprechung der verschiedenen einschlägigen Ansichten durch
Cl. Moreschini, La postpone di Apuleio e delta scuola di Gaio nell'ambito del

Medioplatonismo (Ann. Schuola Norm. Sup. di Pisa, Lettere, Storia e Filosofia,
Ser. II, 33 (1964), 17-56), 46-50.
2 Das geschah bekanntlich in der Schrift üepl -rij? tüv 'AxaSrigoaxSiv irp05
nxäxuva Siaa-räaecx;, in der er besonders Arkesilaos und Karneades als

«Verderber der Lehre Piatons» angriff (vgl. dazu vor allem Martano,
69-83). Damit ist indessen noch nicht gesagt, dass er, wie Krämer, 65 mit
Anm. 144, annimmt, sich nicht nur zu Piaton, sondern auch zur alteren
Akademie, und dann besonders zu Xenokrates bekannte.
3 Vgl. dazu H. Dorrie, Der Plaiomker Eudoros von Alexandreia, Hermes 79
(1944), 25-39; Theiler, Philo von Alexandria und der Beginn des kaiser^eitlichen
Piatomsmus (Parusia... Festg. J. Hirschberger, Frankfurt Main 1965), 204-205
(s. fur weitere Literatur ebd., 204). — Ich fuge die Worte «in dieser Form »

hinzu, weil ein Einfluss des Pythagoreismus sich ja schon in der alten Akademie
(Speusippos, Xenokrates) sehr deutlich zeigt; vgl. dazu z.B. Ph. Merlan,
From Platonism to Neoplatonism 2 (Haag 1963), passim; Krämer, 35 ff.; interessant

auch F. P. Hager, Zur philosophischen Problematik der sogenannten
ungeschriebenen Lehre Piatos, Stud. Philos. 24 (1964), 90-117.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 39

wertvolle Kern seines Systems auf Grund seiner
Übereinstimmung mit den Lehren des Pythagoras festzustellen,
und schliesslich diese reinste noch erreichbare Form
griechischer Philosophie mit der Weisheit der alten Barbarenvölker

in Verbindung zu bringen. Wenn Numenios nun im
allgemeinen das Pythagoreische auf Grund seines höheren
Alters als wertvoller betrachtet haben mag als das
Platonische — in diesem Zusammenhang ist es beachtenswert,
dass er nicht nur Piaton selbst, sondern auch Sokrates als

«pythagoreisierend» auftreten lässt (fr. i, S. 115, 19 ff.;
gut dazu Martano, a.a.O., 71, Anm. 3) —, so war die nun
einmal viel weiter ausgebaute Lehre der Platoniker doch
durchgehends der Ausgangspunkt für seine Ausführungen;
in diesem Zusammenhang kann die von Zeller beobachtete
Tatsache nicht wundernehmen, dass in den Fragmenten
seiner Schriften die platonischen Elemente bedeutend
zahlreicher sind als die pythagoreischen \ Mit anderen Worten,
Numenios hat sich vermutlich für sein eigenes Bewusstsein 2

durch seine Richtung auf was er als die älteren und « reineren»

Lehren des Pythagoras betrachtete — während das

nicht selten rein oder doch zum grössten Teil platonisch
gewesen sein mag — stärker von der durchschnittlichen Form
des mittleren Piatonismus unterschieden als es tatsächlich
der Fall war : in der Praxis wurzelt seine Philosophie doch
hauptsächlich im Piatonismus, und ganz besonders in der

spezifischen, immer als Piatondeutung auftretenden,
Problematik des mittleren Piatonismus 3. Dabei ist selbstver-

1 So auch Martano, 84 und 89.
2 Zum Gegensatz zwischen dem bewussten Streben und den im Unter-
bewusstsein lebenden Uberzeugungen vgl. meine Abhandlung Lucretius and

Poetry (Mededel. Kon. Ned. Akad. v. Wet., Afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks,
17.8 ; Amsterdam 1954), 14-15.
3 Vgl. dazu meine Praefatio zu der Ausgabe des Calcidius (Plato Latinus IV,
London-Leiden 1962), L-LI, und unten, S. 40. Vgl. auch Doods, a.a.O., 3 :

« The answers of Numenius differ from the answers of Plotinus but at least

they are answers to the same questions .»



4° J. H. WASZINK

ständlich das Interesse für den als ausgesprochen
pythagoreisch geltenden Timaios 1 ganz zentral.

Numenios leitet nun durch seine Lehre von der Hierarchie

der drei, durch den Begriff der 7tp6crxpY)<ns miteinander
verbundenen, göttlichen Wesen, die, wie Ph. Merlan in
Fortführung einer schon von Festugiere ausgesprochenen

Vermutung nachgewiesen hat 2, als eine Interpretation der

berühmten und im Mittelplatonismus oft zitierten Stelle im
zweiten platonischen Brief (312 e) über den ßaertAsü? und den
zweiten und dritten Gott zu betrachten ist3, eine neue
Phase in der Entwicklung des mittleren Piatonismus ein. Ich
bin nämlich mit Herrn Dörrie 4 darüber ganz einig, dass diese

1 Die neuplatomschen Kommentatore waren bekanntlich uberzeugt von der
Historizität des von Piaton als Hauptsprecher des Timaios eingeführten
Pythagoreers Timaios von Lokroi und betrachteten die ihm zugeschriebene
Schrift Ilepl tjiux«? zdojxoi xai tpuctio? als die wichtigste Vorlage dieses

Dialogs (vgl. dazu z.B. F.M. Cornford, Plato's Cosmology 2 (London 1948),
2-3). Es darf als sicher betrachtet werden, dass auch Numenios, der sich ja so

eingehend mit den im Ttmaios behandelten Problemen beschäftigt hat (vgl.
dazu noch Martano, a.a.O., 89-90), diese Ansicht ebenfalls vertrat.
2 A.-J. Festugiere, La Revelation d'Hermes Trismegiste, IV. Le dien tmonnu

(Paris 1951), 128; Ph. Merlan, Drei Anmerkungen zu Numenios (Philo-
logus 106 (1962), 137-145), 137-141.
3 Das dieses Zitat betreffende Material wurde gesammelt und besprochen
von J. Danielou, Message evangelique et culture hellenistique (Tournai 1961),
io6-iii. Hinzuzufügen ist als eine Hauptstelle Porphyrios, Hist, philos., fr. 17
Nauck. — P. P. Matter, Zum Einfluss des platonischen « Timaios» auf das

Denken Plotins (Winterthur 1964), 91, sieht in den drei Stufen der Vorsehung,
die in der mittelplatonischen Schicksalslehre eine Rolle spielen (mehr dazu

unten, S. 66) eine Vorbereitung der Dreigotterlehre (vgl. dazu auch Theiler,
Vorbereitung des Neuplatonismus, 49 f.). Es ist hier aber auf die gerade von
Numenios vorgenommene Umdeutung zu einer Zweigötterlehre (s. gleich
unten im Text) hinzuweisen. Numenios mag allerdings durch diese Lehre
auf den Gedanken gekommen sein, im Unterschied z.B. zur Gaiosschule
mehrere Hypostasen anzunehmen.
4 Die Frage nach dem Transzendenten im Piatonismus (Les sources de Plotin, 193-223),
205-206. Vgl. auch Moreschini, a.a.O. (S. 38. Anm. 1), 49. Es ist diese von
Numenios innerhalb des Mittelplatonismus eingeführte Neuerung, die von
Kramer,a.a.O.(Anm. 1),74, ubersehen oder doch jedenfalls unterschätzt wurde;
infolgedessen zog er aus der Tatsache, dass der Mittelplatonismus im
allgemeinen eine zweite transzendente Wesenheit, die zwischen dem höchsten



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 41

Lehre von den höchsten Wesen — die in Wirklichkeit, wie
Merlan a.a.O. dartut, infolge der Identifikation des zweiten
und dritten Gottes (fr. 20), eine Umdeutung zu einer
Zweigötterlehre ist — die frühere mittelplatonische Lehre von den
drei Prinzipien, die nicht alle göttlich sind, nämlich Gott-
Vorbilder-Materie, ablöst. Es soll aber nicht aus dem Auge
verloren werden, dass Numenios sich nicht nur mit im
mittleren Piatonismus ziemlich allgemein akzeptierten
Lehrstücken auseinandersetzt, sondern daneben auch
Fragestellungen mitsamt ihrer Beantwortung aus dem
Lehrbetrieb des mittleren Piatonismus einfach übernimmt.
Einige wenige Beispiele mögen hier genügen. Sowohl
Albinos (Kap. 10, 4) wie Numenios (fr. 26) nennt das höchste

göttliche Wesen appY)To<;, und beide bezeichnen es — ebenso

wie die chaldäischen Orakel und verschiedene andere Mittel-
platoniker wie z.B. Maximos von Tyros (s. Zeller III. 24,

223), Apuleius (De dogm. Plat. I 6) und der hierzu zu stellende

Origenes (De princ. I 1, 6) — als voü<;, wenn auch, wie Herr
Dörrie im Fall des Albinos und Festugiere und Dodds im
Fall des Numenios hervorgehoben haben x, beide sich
klärlich bemühen um das höchste von ihnen angenommene
Wesen über den vouc, hinauszuheben. Ebenso ist Numenios'

Lehre von den Tupocnpuoptsva der Seele nicht, wie meistens

getan wird, zunächst von den Gnostikern, sondern vielmehr
von Albinos Epit. 16, 2 her zu verstehen.

Wesen und dem Kosmos anzusetzen ware, ausschliesst, die Folgerung, dass

Numenios unmöglich zwei transzendente Wesenheiten angenommen haben

kann, was ihn dann weiter zu der Annahme fuhrt, dass der zweite Gott des

Numenios mit der Weltseele identisch sein muss. Mehr dazu unten, S. 67.

1 Dorrie, a.a.O. (S. 40, Anm. 4), 211-213, und Hermes 82 (1954), 340;
Festugiere, a.a.O. (S. 40. Anm. 2), 124 ; Dodds, a.a.O., 14 (auf Grund von
(est. 25 : -6v (iN TtptoTov... 7rpoaxpY]C£i toü Seutfpou voctv; ganz anders dazu

Kramer, 85 ff.). Dass es sich um ein damals aktuelles Problem handelt, zeigt
sich auch darin, dass Origenes in Contra Celsum VII 3 8 beide Möglichkeiten
nebeneinander erwähnt: voüv xolvuv t) Inlxeiva. voü xal oüa£a? Xfyovxei; etvai
xöv xöv 8X<ov 0e6v.



42 J. H. WASZINK

Und wenn sowohl Numenios wie Plotin das alte dichterische
Wort äyAata anwenden um die Schönheit bzw. des Guten
und der intelligiblen Welt anzudeuten (vgl. dazu Dodds,
a.a.O., 18), eine Vorstellung, die durch Vermittlung des

Porphyrios auch zu Calcidius {Comm. 176 : quae ipso auctore

honestantur) durchgedrungen ist, so lässt sich dieser Gedanke
auch bei Albinos (Kap. 10,3) nachweisen. Das Wesentliche,
das wir im Rahmen unseres Themas im Auge zu behalten
haben, ist die Tatsache, dass die verschiedenen Richtungen
des mittleren Piatonismus nicht alle bis in alle Einzelheiten
hinein einen eigenen Lehrgehalt besessen haben: es hat
hier sicher ein recht beträchtliches Quantum von gemeinsamem

Gut gegeben, und auch im Schrifttum des unter allen

Mittelplatonikern wohl am meisten eigenwilligen Numenios
lässt sich das gelegentlich noch nachweisen, wie denn auch
Beutler (Art. Numenios, PW, Suppl. VII, 670 f. und Festu-

giöre, La Revelation d'Hermes Trismegiste, iv, 135-140, die

Übereinstimmungen zwischen den Lehrgebäuden des Numenios

und Albinos, soweit sie uns bekannt sind, deutlich
hervorgehoben haben. Daraus dürfen wir aber den Schluss

ziehen, dass, wenn wir Elemente des vorplotinischen Plato-
nismus bei Porphyrios nachweisen können, es sicher nicht
immer möglich sein wird, die invididuellen Vermittler
solcher Elemente jeweils mit Sicherheit anzugeben.

Eine weitere Schwierigkeit liegt in dem Umstand, dass

die verschiedenen Berichte über die ohnehin nur durch zu
dürftige Fragmente bekannte Lehre des Numenios nicht
immer miteinander im Einklang sind. So ist es z.B. recht
auffällig, dass in dem von Numenios verfassten und von
Calcidius in den Kapiteln 295-299 seines Kommentars
übersetzten Referat der Prinzipienlehre des Pythagoras, das

sicher weitgehend eigene Ansichten des Numenios wiedergibt,

entweder die Materie selbst oder ihre Bewegungsseele
als böse dargestellt wird, während kein Wort darüber fällt,
dass er, wie aus fr. 13 einwandfrei hervorgeht, die Materie



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 43

zu den (xtj ovtoc gerechnet hat (s. weiter dazu unten S. 67).
Dieser selbe Umstand macht es öfters unsicher, ob wir
Widersprüche in der Überlieferung über die Lehre des

Numenios eben dieser Überlieferung oder dem Numenios
selbst zuzuschreiben haben. Es darf nämlich als sicher
betrachtet werden, dass Numenios nicht immer seine

Gedanken mit logischer Schärfe und Konsequenz
ausgearbeitet und miteinander koordiniert hat, wie denn schon

Longin bemerkt (bei Porphyr. Vit. Plot. 20, 74 ff.) : « denn
keine der Schriften des Numenios, Kronios, Moderatus oder

Thrasyllos reichen auch nur von ferne an die wissenschaftliche
Präzision der Arbeiten des Plotinos über dieselben Gegenstände

» 1. Im allgemeinen lässt sich sagen, dass Numenios
öfters mehr in einfachen und lapidären Gegensätzen gedacht
hat, was im Folgenden auch öfters festzustellen sein wird;
nur ist immer mit der Möglichkeit zu rechnen, dass eine

uns auffallende Inkonsequenz in Wirklichkeit durch die

Mangelhaftigkeit der Überlieferung verursacht worden ist.
Sodann ist an den Stellen, an denen mit einer wirklichen

Beeinflüssung des Porphyrios durch Numenios zu rechnen
ist, noch zu unterscheiden zwischen einem direkten und
einem indirekten Einfluss. Im letztgenannten Fall handelt es

sich um die Verkettung einer Tradition, wobei dann besonders

die Frage auftaucht, ob zwischen Numenios und
Porphyrios Plotin oder die chaldäischen Orakel die
Vermittlerrolle gespielt haben — wie Sie sehen, schliesse ich
mich der mehr üblichen Ansicht an, wonach der Ver-

1 Ich zitiere den Satz in der Harderschen Übersetzung. Daneben ist zu stellen
der Ausspruch des Amelios über Numenios bei Porphyr. Vit. Plot. 17, 36-39 :

toü ßou>,r;;j.xTOQ toü... dcvSpic; oü [xccXk Ttpoxeipoo eXetv urtccpyov-op 8ux ti)v äXXote

ätXXcop 7tEpl tcöv aüxcöv wp äv 865sts cpopccv. Sehr gut hat Martano die
Unausgeglichenheit von Numenios' Lehre von der Materie dargestellt (s. dazu

unten, S. 67 ff.). Auf eine Inkonsequenz in der Behandlung des Verhältnisses
zwischen höchstem Gott und Ideen macht aufmerksam A. H. Armstrong,
The Architecture of the Intelligible Universe in the Philosophy of Plotinus (Cambridge
1940), 8.



44 J. H. WASZINK

fasser der chaldäischen Orakel aus Numenios schöpft;
später hoffe ich etwas mehr hierzu zu sagen. Auch soll nicht
aus dem Auge verloren werden, dass öfters Numenios auf
Grund wichtiger Initiativen — ich denke hier besonders

an seine neue Deutung der dem Piaton zugeschriebenen
« Dreigötterlehre » und an seine Wertung des Weltschöpfers
— sowie mehr im allgemeinen durch die Atmosphäre, die

er durch sein «prophetenhaftes Sendungsbewusstsein»
wie Herr Theiler es im Art. «Demiurgos», RAC III 701,
schön formuliert hat, geschaffen hatte, für Porphyrios
bedeutsam geblieben sein mag, auch nachdem dieser seine

Lehre unter dem Einfluss des Plotin und seiner eigenen
aristotelischen Studien mit strengerer Logik aufzubauen

gelernt hatte. Bei einem grossen Leser, wie Porphyrios es

eben war, gibt es sicher öfters mehrere Möglichkeiten
nebeneinander, die sich nicht gleich auf einen Nenner
bringen lassen.

Schliesslich — und hiermit erreiche ich den Endpunkt
der Vorbemerkungen — haben wir uns immer wieder so

genau wie möglich zu vergegenwärtigen, in welche Periode
des langjährigen Schaffens des Porphyrios ein Zeichen seiner

Beeinflüssung durch Numenios gehört. Wir wissen ja,
dass Porphyrios seine Meinungen über viele Dinge im
Laufe seines Lebens geändert hat. Es sei hier nur daran

erinnert, dass er bei der Lehre von der Seelenwanderung
erst die Möglichkeit eines Eintritts menschlicher Seelen in
Tierkörper angenommen hat — Jamblichos hat ihn ja
deswegen heftig angegriffen 1 — während er später, jedenfalls

im Timaioskommentar, nur einen Übergang von menschlichen

Seelen in Menschenkörper annehmen wollte. Auch
ist er in seiner Lehre von den drei Hypostasen sicher nicht
immer ausschliesslich Plotin gefolgt; es sei nur erinnert an

1 Vgl. dazu H. Linke, Abb. für Mart. Hert% (Breslau 1888), 247 ; B. Domanski,
Die Psychologie des Nemesios (Münster i.W. 1900), 49, Anm. 3 ; W. Jaeger,
Rez. von Bidez, La vie de Porphyre, in Berl. Phil. Woch. 35 (1915), 1425-1432.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 45

die Änderungen in seinen Ansichten vom Demiurgen l.
Um Missverständnissen vorzubeugen, möchte ich hier
hervorheben, dass ich die übliche Frühdatierung der

«Philosophie der Orakel» unterschreibe 2, und dass ich
daher auch die gewöhnliche Einteilung des Schaffens des

Porphyrios in drei Perioden annehme, nämlich die vor-
plotinische, der die ebengenannte Schrift zuzuschreiben
ist, die plotinische und die nachplotinische, in der jedenfalls
in der Schrift De regressu animae eine Verschmelzung von
plotinischer Mystik und « chaldäischer» Theurgie zustande

gebracht worden ist.
Aus dem bisher Angeführten geht hervor, dass es sich

in diesem Vortrag auf keinen Fall um die Beschreibung einer
statischen Grösse handeln wird: was für die eine Periode
im Schaffen des Porphyrios völlig annehmbar gewesen sein

mag, kann für eine andere recht wohl unakzeptabel gewesen
sein. Wo unzweideutige Zeugnisse fehlen, wird
voraussichtlich das Erzielen von sicheren Ergebnissen nur selten

gelingen : bestenfalls wird es sich dort um den Nachweis
eines gewissen Grades von Wahrscheinlichkeit handeln
können.

Zunächst wollen wir unsere Aufmerksamkeit richten
auf die Aussprüche der beiden Philosophen über die Herkunft
der Philosophie. Hier hat Numenios also für die
Wiedergewinnung der reinsten erreichbaren Form menschlicher
Weisheit nach der Feststellung des Konsensus zwischen
dem " Kern " der platonischen Philosophie und der Lehre
des Pythagoras ein weiteres Vordringen in die Vergangen-

1 Vgl. dazu Bidez, La vie de Porphyre, 34, Anm. 2 ; Beutler, Art. Porphyrios,

304; Theiler, Art. Demiurgos, RAC III 703.
2 Ich kann mich also nicht der von J. J. O'Meara in seiner Schrift Porphyry's
Philosophy from Oracles in Augustine (Paris 1959) aufgestellten Hypothese
anschliessen, wonach dieses Buch mit der späteren Schrift De regressu animae

identisch sein sollte. Vgl. die ausführliche Widerlegung dieser Hypothese
durch P. Hadot, Citations de Porphyre che% Augustin (ä propos d'un ouvrage
recent), Rev. Et. Augustin. 6 (i960), 205-244.



46 J. H. WASZINK

heit für notwendig gehalten. Es handelt sich um ein Heranziehen

der Lehren der « berühmten (alten) Völker», toc s'Ovti t&
eü8oxi[xoi>vTa, wobei es sich handeln muss — um es in
seinen eigenen Worten zu sagen — um xolc, teXet^ xal ra
Soypiaxa ra? te ISpüasii; ouvTsAoupivoo; IlAdTwvi. optoAoyoujiivto^,
oTTÖaap Bpayptavs? xal 'IouSaloi xal Mayot. xal Abftmioi Siedevro.

{fr. 9 a). Es sei hier hingewiesen auf eine Tatsache, die bei der

Deutung dieser Stelle nicht genügend beachtet zu werden
pflegt, und zwar, dass es sich für Numenios bei diesen

Völkern nicht, wie später bei Pythagoras und Piaton,
um eine voll ausgebildete Philosophie handelt, sondern um,
allerdings nach dem Wortlaut mit Soypiaxa verbundene,
TsXsxal und ISpiiaei«;, die zeigen, dass diese Völker eine

richtige Vorstellung vom Wesen der Gottheit besassen,
indem sie die Existenz eines unkörperlichen Gottes
annahmen h Ich möchte im Vorübergehen bemerken, dass ich
diese Telexed und ISpüosK; nicht mit Dodds, a. a. O. 10, auf die

Anfertigung von magischen Kultbildern, wie sie im fr. 33
des Numenios zur Sprache kommt, beziehen möchte:
schon die in der Mitte der Aufzählung erwähnten Soypiara

genügen m. E. um diese Deutung zu widerraten. Weiter
ist noch hervorzuheben, dass die Worte nXaram ofroAoyoufiivax;

mit aller Deutlichkeit zeigen, dass, wie oben schon bemerkt
wurde (S. 39), für Numenios die Lehre Piatons der
Ausgangspunkt für seine Ausführungen ist, wenn auch sein
Streben stärker auf die Lehre des Pythagoras — oder

wenigstens was er dafür ansah — und die Gottesvorstellung
der alten Barbarenweisheit gerichtet gewesen sein mag.
Wenn Karl Mras recht hatte mit seiner Vermutung 2, dass

1 Leemans z. St. schliesst mit Recht aus fr. 9 b (Otig. Contra Cels. I 15):
«Numenium eas gentes ciaras appellasse quae Deum incorporeum esse

putarent.» Es handelt sich im Grunde darum, dass für Numenios nur
Unkörperliches wirklich seiend sein kann(/r. 16 Anf.) — die Körper ebenso wie die
Materie gehören ja für ihn zu den pd) ovtct(fr. 13; s. weiter unten, S. 67).

2Zu Attikos, Porphyrios und Eusebios (Glotta 25 (1936), 183-188), 188.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 47

die Versicherung des Platonikers Attikos «als Grieche
für Griechen zu sprechen» einen verdeckten Angriff auf
Numenios enthielt, dann haben wohl auch die damaligen
Platoniker die Bedeutung der archaischen und
fremdländischen Hülle der Lehre des selbst auch fremdländischen
Numenios etwas überschätzt.

Nun hat bekanntlich das Streben, die reine Wahrheit
in einer entfernten Vergangenheit zu finden, keineswegs
mit dem mittleren Piatonismus, geschweige denn mit
Numenios, angefangen. Es ist hier zuerst zu erinnern
an verschiedene Äusserungen von Piaton selbst 1 und
auch ganz besonders an die in Aristoteles' Ilepl cpiAocrocpfa?

enthaltene Philosophiegeschichte, in der bekanntlich
Zoroaster eine wichtige Rolle spielte 2. Im mittleren Plato-
nismus handelt es sich dann, in Fortführung sowohl dieser

Spekulationen wie unter dem Einfluss der Lehre des Posei-
donios 3, um einen Versuch, durch Untersuchung der

vopufxa ßapßaptxa zu einer Einsicht in die Auswirkung des

Logos in der Geschichte zu geraten — es genügt, hier die

Namen des Kelsos und Justin zu nennen 4. Numenios

1 Vgl.Philebos 16 c 5 ff. und die weiteren von Matter, a.a.O. (S.40, Anm. 3), 1-2,
angeführten Stellen. Matter hat ebd. sehr richtig die geschichtliche
Einstellung Plotins beschrieben. Ein sehr bedeutender Faktor in diesem

Zusammenhang ist der in der griechischen Philosophie im allgemeinen auffallig
starke Respekt fur die Tradition, der besonders bei Aristoteles eine
entscheidende Rolle spielt; vgl. dazu W. J. Verdenius, Traditional and Personal

Elements in Aristotle's Religion, Phronesis 5 (i960), 56-70.
2 Hier ist an erster Stelle hinzuweisen auf die bekannten Ausführungen
Werner Jaegers, Aristotle 2 (Oxford 1948), 133 ff.
3 Vgl. dazu besonders O. Gigon, Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit
Ciceros (Recherches sur la tradition platonicienne, Entretiens sur l'antiquite
classique, III (Vandceuvres-Geneve 1957), 25-59), 3° > s- auch dens., Das
Prooemmm des Diogenes Laertios: Struktur und Probleme, Festschr. W. Wili,
Bern i960, 37-64; Reinhardt, Art. Poseidonios, PW. XXII, 905 ff.
1 Vgl. dazu Dörrie in diesem Band, S. 20. Fur Kelsos vgl. noch besonders
C. Andresen, Logos und Nomas. Die Polemik des Kelsos wider das Christentum

(Berlin 1955), fur Justin meine Aufsätze Some Observations on the Appreciation
of the " Philosophy of the Barbarians " in Early Christian Literature (Melanges



48 J. H. WASZINK

hat nun, ohne in irgendeiner Einzelheit ursprünglich zu
sein 1, das in diesem Zusammenhang als notwendig betrachtete

avax«pY]<T°OT0at in der Zeit am ausführlichsten beschrieben,
indem er eine fortlaufende Linie von den späteren Platoni-
kern über Piaton und Pythagoras zu den ältesten Barbarenvölkern

zog. Zweitens hat er so gut wie sicher die Reihe
der eüSoxigoüv-ra £0v») in der schon früher die Ägyptier und
die Magier ihren festen Platz hatten, weiter ausgedehnt —
gleich dazu mehr. Die Verbindung der Lehre Piatons mit
der alten «Barbarenweisheit» durch die Vermittlung des

Pythagoras finden wir nun verschiedentlich im Neu-
platonismus wieder — gelegentlich wird sie in concreto
hergestellt durch die Annahme von Reisen des Pythagoras
zu den orientalischen Völkern. Zunächst finden wir
wenigstens einen Teil dieser Spekulationen wieder in dem
bekannten Wunsch Plotins, zu den Indern und Persern zu
reisen, was er, wie Herr Dörrie richtig bemerkt hat (a.a.O.

(S. 40, Anm. 4), 198), sicher nicht gewollt hat, «um die neueste

Wendung orientalischer Religiosität kennenzulernen,
sondern um recht altes Gut zu sammeln ». Bei Plotin finden
wir nun aber nicht die vollständige Form der bezüglichen
Theorie, in der Pythagoras fungiert als die Brücke zwischen

platonischer Philosophie und alter Barbarenweisheit2. Bei

Porphyrios ist das dagegen ganz deutlich der Fall.
Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass Porphyrios in

seinem Interesse für die Persönlichkeit des Pythagoras, wie

Chr. Mohrmann, Utrecht/Anvers 1963, 41-56) und Bemerkungen %u Justins
Lehre vom Logos Spermatikos (Mullus, Festschr. Th. Klauser, Munster i.W.
1964, 380-390).

1 So findet sich die Annahme einer Abhängigkeit des Pythagoras von judischer
Weisheit schon bei Aristobulos (Euseb. Praep. ev. XIII 12, 3-4), Josephus
C. Apton. I 22, 163-165 (wo Hermippos angeführt wird) und Antonios
Diogenes (s. dazu unten, S. 52) ; dagegen spricht Philon, der die Pythagoreer
öfters erwähnt, niemals über Pythagoras sebst; vgl. aber Jos. C. Apion. I 22,
163-5.
2 Plotin erwähnt Pythagoras nur zweimal, Enn. IV 8, 1, 21 und V 1, 9, 28.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 49

es in der von ihm verfassten Biographie zum Ausdruck
kommt, und im allgemeinen für alles als Pythagoreisch
Betrachtete sehr viel weiter geht als Plotin, ebenso wie
Numenios sich in dieser Hinsicht von der Gaiosschule
unterscheidet. Es handelt sich hier um Allbekanntes, das keiner
weiteren Erörterung bedarf, und das selbstverständlich
nicht gleich auf eine direkte Beeinflüssung durch Numenios
zurückgeführt werden darf. Dagegen werden wir schon
mehr an Numenios erinnert, wenn wir sehen, dass in den

Fragmenten der Jugendschrift Über die aus den Orakeln

schöpfende Weisheit dreimal Orakel zitiert werden, in denen
neben den Chaldäern die Hebräer als die einzigen Besitzer
der richtigen Gotteserkenntnis erwähnt werden, denn eben

um die richtige Gotteserkenntnis handelt es sich auch in
den zwei einschlägigen Fragmenten (9 a und 9 b) des Numenios.

Ich zitiere die zwei Hexameter, in denen das am
deutlichsten ausgesprochen wird (Vss. 135-136, S. 141

Wolff):

MoGvot. XaXSatoi aocpi-qv Xa/ov 7)S' ap' 'Eßpatot,
auxoyeveOXov avaxxa aEßa^opisvoi. 0söv ayvSx;.1

Es ist nun zu bemerken, dass von der Weisheit der von
Numenios erwähnten Völker die der Juden offenbar auf ihn
den stärksten Eindruck gemacht hat, da er Piaton ja einen
attisch schreibenden Moses und nicht z.B. einen attisch
schreibenden Zoroaster genannt hat. In diesem Zusammenhang

liegt die Vermutung auf der Hand, dass die «

Philosophie der Hebräer» für ihn am leichtesten erreichbar und
auch am ergiebigsten gewesen sein mag. Dass tatsächlich
seine Kenntnisse sich nicht auf einige damals in weiteren
Kreisen bekannt gewordene Schriftstellen, wie die Anfangsverse

von Genesis, beschränkt haben müssen, kann schon

einigermassen gezeigt werden durch seine Erwähnung

1 Vgl. noch ebd. Vss. 134 und 139.



5° J. H. WASZINK

(fr. 18) der Zauberer Jannes und Jambres, denn während
der Erstgenannte in der damaligen allgemeinen
Zauberliteratur eine Rolle spielt, wird Jambres nur in 2 Tim. 3,8

und von christlichen Schriftstellern erwähnt h Schwerer aber

wiegen hier die Worte des Origenes, der ja den vollständigen

Text der Schrift des Numenios Über das Gute'zur
Verfügung hatte. Dieser bemerkt nun (Contra Celsum 115,=
Num./r. 9 b), und zwar anerkennend2, dass Numenios «kein
Bedenken trug, in seiner Schrift Äusserungen der Propheten
zu benutzen und allegorisch zu erklären (TpoTtoXoyvjaai)»; ein

gleichartiges Lob für seine « nicht unglaubwürdige Allego-
rese» findet sich an einer anderen Stelle derselben Schrift

(IV 51 Num. fr. 3 2) wo noch hinzugefügt wird, dass

er diese allegorische Interpretation in drei seiner Schriften
("EtcoJj, IIspl äpi6[i.wv und IIspl tottou) betrieb. Nun spricht
aber recht viel dafür, dass Numenios eine solche allegorische
Deutung von Stellen des Alten Testaments, die er in der
heidnischen Antike allem Anschein nach als erster

vorgenommen hat3, nicht ganz suo Marte unternahm, sondern
dass er hier Schriften des eben diese Form der Bibelerklärung

ständig pflegenden Philon heranzog 4, der ja von

1 Jannes wird erwähnt bei Plinius, N.H. XXX 11 und Apuleius, Apol. 90 ;

vgl. weiter A. Abt, Die Apologie des Apuleius von Madaura und die antike Zauberei

(RVV..IV 2, Giessen 1908), 247 ff. ; M. Dibelius, Handbuch zum NT, Anm. zu
2 Tim. 3, 8 (S. 73). S. noch Dodds, a.a.O., 6, Anm. x.
2 Ich füge diese Worte hier absichtlich hinzu weil Dodds, a.a.O., 5, nach der
Beschreibung der üblichen griechischen Deutung orientalischer Mythen
schreibt:« Now this is just what Origen accused Numenius of doing (F. 9 b)».
Aber Origenes betont gerade, dass Numenios in seiner Deutung des Alten
Testaments viel richtiger war als Kelsos.
3 Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety, 130 Anm. 2 : « Allegorical
interpretation of the Old Testament was introduced to the pagan world by
Numenius (frs. 19 and 32 Leemans Origen, c. Cels., 4. 51), who perhaps
drew on Philo.»
4 Positiv dazu E. W. Möller, Gesch. der Kosmologie in der griechischen Kirche
bis auf Origenes (Halle i860), 92 ; B. W. Switalski, Des Chalcidius Kommentar

ZU Plato's Timaeus (Münster i.W. 1902), 43 f.; Theiler, Plotin und die antike



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 51

Origenes an der zweiten soeben angeführten Stelle in diesem

Zusammenhang neben Numenios genannt wird, und der
auch die Lehren des Alten Testaments mehr als einmal als

eine Philosophie bezeichnet hat L Schliesslich handelt es

sich in der philonischen Allegorese ebenso wie in der des

Numenios um die Erklärung eines nichtgriechischen Buches
im Lichte griechischer Philosophie : Numenios interpretiert
Genesis 1, 2 mit Hilfe von Heraklits Ausspruch über die
feuchten Seelen 2, genau so wie Philon ständig Gedanken
des mittleren Piatonismus, wofür seine Schriften ja die
frühesten uns zur Verfügung stehenden direkten Quellen

Philosophie, Mus. Helvet. 1 (1944), 216 (mit mehr Zurückhaltung in Gott und
Seele im katser^eitluhen Denken (Rech, sur la tradition platonicienne, 65-90), 74;
s. aber auch Art. Demiurgos, 702). Auf einige Ubereinstimmungen weist auch
hin Festugiere, a.a.O. (S. 40, Anm. 2), III, 44, Anm. 2-4; vgl. auch noch
Martano, a.a.O., 93, und Kramer, a.a.O., 65 ; fur die Ansicht von Dodds s.

die vorige Anm. Ganz skeptisch Lewy, a.a.O. (S. 36, Anm. 1), 314, Anm. 7 :

« His (sc. Numenius') knowledge of Philo is no more demonstrable than that
of Plotinus.» Als besonders wichtig betrachte ich Numenios' Bezeichnung
des ersten Gottes als 0 eaxcfx; (fr. 24; vgl. auch das gaxTjxev in fr. 13, S. 132, 22
und 133, 20), die sich auch bei Philon De mutat. nom. 7 findet (s. dazu Moller,
a.a.O., 94, Anm. 3) sowie die grosse Wahrscheinlichkeit eines Einflusses von
Philons Lehre vom Sixxöc; Xoyos (De vita Mosis II (III) 127) auf Numenios
(s. Moller, 107). Auch die Bezeichnung des höchsten Gottes in Num. fr. 22
als 0 <Sv mag von Philon stammen (vgl. Festugiere, a.a.O., 44, Anm. 2;

Kramer, 83, Anm. 2x3 ; unwahrscheinlich Deutung und Konjektur von
Dodds, a.a.O., 15). Schliesslich möchte ich die Frage erheben, ob der fur
Numemos so wichtige Begriff der Ttpiaypijau; (test. 25) nicht auch durch
Philon veranlasst oder doch wenigstens beeinflusst worden ist, vgl. z.B.
Leg. alleg. III 96 : axia 0eoü Sk 6 Xöyo- auxou eax'.v, w xaOditsp opydvu ~poa-
Xpv)odp.Evo<; exoaptoTColei (in gleichartigem Zusammenhang Quod deus sit
immut. 57 und De mutat. nom. 116). Das Substantiv, das sehr selten ist (ganz
gleichartig Marc Aurel VII 5 xaxa 7tp6<jxpv)aiv xoü spioü fiyepiovixou) findet
sich allerdings bei Philon nicht.

1 Vgl. z. B. Legat, ad Gai. 245: xiva... svaüaptaTa -riji; 'IouSa'.xrjc <piXoaocpla<; xal
eüaeßela9. Öfters f) Ttdxpto? cnXoaoqua (sc. xöiv 'IouSaicov); Legat, ad Gai.
156; De vtta Mosis II (III) 216; De somn. II 127; De vita contempl. 28;
vgl. auch Quod omn. prob. hb. 43 und De vita contempt. 26.
2 Test. 46 (Porph. De antra nymph. 10).



52 J. H. WASZINK

sind *, und der Stoa zur Deutung des Alten Testaments

heranzieht. Der Wortlaut bei Origenes weist nun deutlich
auf eine eingehende Heranziehung des Alten Testaments

hin, und aus diesem Grunde dürfen wir annehmen, dass die
Weisheit der Hebräer in den Schriften des Numenios eine

grössere Rolle gespielt hat als die der Magier, der Ägyptier
und der Brahmanen. Was nun seinen Einfluss auf Por-
phyrios betrifft, so dürfen wir wohl zunächst, wenn in einer
frühen Schrift des Porphyrios, sei es denn auch in von ihm
angeführten Orakeltexten, die Hebräer mit Anerkennung
erwähnt werden, vermuten, dass die Bereitheit, derartige
Orakel überhaupt anzuführen, durch den Einfluss des

Numenios mitveranlasst ist. Sodann ist zu bemerken, dass

wir die schon erwähnte numenianische Deutung von
Gen. i, 2 eben durch Porphyrios {De antro nympharum 10)
kennen. Dodds, a.a.O., 6, bemerkt hierzu, dass unsere Kenntnisse

dieser von Numenios betriebenen Allegorese nicht
weiter reichen als dieses Zeugnis, aber nach meiner
Überzeugung können wir hier einen weiteren Schritt tun, der uns
sowohl über die Eigenart dieser Allegorese wie über ihre
Heranziehung durch Porphyrios belehrt. Es handelt sich
hier um drei Stellen aus nicht direkt miteinander zusammenhängenden

Schriften, die sich alle beziehen auf denselben

Gegenstand, nämlich die Lehre von den Träumen. Zuerst
ist zu erwähnen ein Satz aus Porphyrios' Vita Pythagorae

(Kap. ii, S. 22, 20-23 N.), in dem gesagt wird, dass Antonios
Diogenes in seinem Buch Über die Wunder jenseits Thüle

erzählte, wie Pythagoras auf seinen Reisen die Araber
besuchte, und weiter die Chaldäer und Hebräer (also die

gleiche Kombination, die wir in den soeben angeführten

1 Gleichviel ob man den Mittelplatonismus nun mit Antiochos von Askalon
oder mit Eudoros anfangen lasst. Fur die Bedeutung des mittleren Piatonismus
für Philon, s. besonders C. Andresen Justin und der mittlere Piatonismus, Zeitschr.
fur die neutest. Wiss. 44 (1952-1953), 44 ff; R. Holte, Logos Spermatikos
(Studia Theol. 12 (1958)), 120, Anm. 36).



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 53

Orakelsprüchen vorfanden), und dass er bei den

Letztgenannten eine genaue Lehre von den Träumen kennen
lernte xod "Eßpatooc;, 7rap' d>v xou ttjv irspi övstpcov yvcoaiv

Y)xp(.ßcocraTo. Dazu ist nun zu stellen Kap. 256 aus dem Timaios-

kommentar des Calcidius, wofür Porphyrios sicher die
unmittelbare Vorlage war, und in dem eine Fünfteilung der
Träume in somnium — uisum — admonitio — spectaculum und
reuelatio erwähnt wird, von der es heisst, dass sie sich ebenfalls

in der Hebraica philosophia findet. Diese Gruppen von
Träumen lassen sich nun aber, wie ich früher nachgewiesen
zu haben glaube 1, in Philons Schrift Von den Träumen

aufzeigen. Es ist vielleicht nicht überflüssig hervorzuheben,
dass es sich hier offenbar um eine der später am besten

bekannten Schriften Philons handelt, da Origenes in Contra
Celsum VI 21 auch die dort gegebene Deutung vom Traum
Jakobs {Gen. 28, 12-13) lobt. Da es nun einerseits, wie

gesagt, höchstwahrscheinlich ist, dass Numenios Schriften
Philons herangezogen hat, der seiner Vorüebe für allegorische
Deutung ein wahres Arsenal zur Verfügung stellte, und wir
andererseits gesehen haben, dass Porphyrios Gen. 1, 2 aus
einer Schrift des Numenios anführt, so ist meines Erachtens
die Vermutung statthaft, dass Porphyrios hier seine Kenntnisse

der Hebraica philosophia der Vermittlung des Numenios
verdankt. Dann ist es aber besonders bemerkenswert, dass

er in seiner Lebensbeschreibung des Pythagoras gerade bei
dem Gegenstand der Träume eine direkte Linie von Pythagoras

zu der Weisheit der Hebräer zieht, denn diese

Verbindung ist ja sozusagen das Zentrum der ganzen äva/wp'/jcri?-

Theorie des Numenios. Die gleiche Verbindung von
Pythagoras und den Hebräern in Verbindung mit der Lehre

von den Träumen finden wir nun aber auch noch bei Neme-
sios von Emesa, S. 201 Matthaei, wo dieser über das seelische

1 Die sogenannte Fünfteilung der Träume bei Chalcidius und ihre Quellen (Mnemosyne,
Ser. III, 9 (1940), 65-85); vgl. besonders 84-85. Über Porphyrios als unmittelbare

Vorlage von Calcidius Kap. 250-256, vgl. Mras. (s. S. 54, Anm. 2), 8-9.



54 J. H. WASZINK

Pneuma sagt: « Das ist die dianoetische Kraft, die uns auch

in Träumen die Zukunft weissagt, jene Mantik, die die

Pythagoreer im Anschluss an die Hebräer für die einzig
wahre gelten Hessen ». Da es nun aber völlig sicher ist, dass

Nemesios weitgehend aus Porphyrios geschöpft hat l, dürfen
wir diese Stelle zu den zwei soeben genannten stellen.
Schliesslich können wir in diesem Zusammenhang noch

hinzufügen, dass die Abhandlung des Macrobius über
die Träume (Comm. in Somn. Scip. I 3), in der Porphyrios
auch genannt wird § 17), nach Mras 2

ganz aus den 'Ofr/jpixa
£y]T7)fxaTa des Porphyrios stammt, und weiter, dass dieser
sich nach dem Brief an Anebo 2, 1 Sodano über prophetische
Träume ausgesprochen hat (vgl. auch De abstin. II 53). Auch
ist hier noch auf den bekannten von Macrobius a.a.O. I 2, 19
erwähnten Traum des Numenios hinzuweisen.

Was die sonstigen «angesehenen Völker» betrifft, so
lässt sich jedenfalls mit Bidez und Cumont 3 numenianische
Plerkunft annehmen für die Beschreibung der Geschichte
der mithräischen spelaea bei Porphyrios De antro nympharum 5.

Dieselben Untersucher nehmen an (a.a.O., I, 249-250), dass

das Fragment des Ostanes (8 a), nach dem bei den Persern
Mithra der eigentliche Name des Sonnengottes ist, von
Numenios herrühren mag. Sicher hat er verschiedenes über
die Inder mitgeteilt, wie denn das schon genannte Interesse
Plotins für die Inder durch seine Schriften mitveranlasst sein

mag. Dagegen stammt Porphyrios' ausführliche Beschreibung
der Samanäer, die wohl sicher mit den Buddhisten
gleichzusetzen sind, in De abstinentia IV 17h von Dar Daisan, wie

1 Vgl. zum Ganzen W. Lang, Das Traumbuch des Synesios von Kyrene (Tübingen
1926), 75, Anm. 3, wo die Stelle aus Nemesios schon mit Porph. Vit. Pyth. 11

verbunden wird.
2 Macrobius' Kommentar t>u Ciceros Somnium. Ein Beitrag %ur Geistesgeschichte des

5. Jahrh. n. Chr. (Sitzungsber. der preuss. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Kl. 1933,
VI), 9.
3 Les mages hellenises II (Paris 1938), 29-30.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 5 5

es selber sagt l. Sein Interesse für diesen Gegenstand mag
indessen durch Numenios angeregt sein.

Von hier aus rücken nun auch verschiedene andere Stellen
in das rechte Licht. So finden wir in einem sicher auf Por-

phyrios zurückgehenden Abschnitt von Macrobius'
Kommentar sptm Somnium Scipionis (I 10, 9) in echt numenianischer
Weise die « Präphilosophen » erwähnt, qui per diuersas gentes

auctores constituendis sacris caerimoniarum fuerunt, worauf dann

später die Ansichten des Pythagoras und der Platoniker
folgen 2. Recht interessant sind auch mehrere Stellen in der
ohnehin stark von Numenios beeinflussten Schrift über die

Nymphengrotte, z.B. in Kap. 8, wo es nach der Anführung
eines Apollonhymnus heisst: «Davon ausgehend zeigten
sowohl die Pythagoreer wie nach ihnen Piaton, dass der
Kosmos eine Grotte und eine Höhle ist.» Wir befinden uns
hier ganz in der Atmosphäre der numenianischen Betrachtung
der Geschichte der Philosophie. Auch ist noch hinzuweisen
auf die pseudogalenische Schrift Über die Beseelung des Embryos,
die, wenn sie nicht mit Kalbfleisch regelrecht dem Porphyrios
zuzuschreiben ist3, jedenfalls, wie Beutler hervorgehoben
hat 4, viel porphyrianisches Gedankengut enthält. Hier
finden wir nun einerseits eine Erwähnung der allegorischen
Deutung der Unterweltsflüsse durch Numenios (fr. 48),
andrerseits einen Hinweis auf Moses, der, wie noch zwei-

1 Vgl. dazu A. Dihle, Indische Philosophen bei Clemens Alexandriniis (Mullus,
Festschrift Th. Klauser, Münster i.W. 1964, 60-69), 63.
2 Die Stelle wird von Dodds, a.a.O., 8-9, angeführt als Argument fur die

Annahme, dass der mit I 10, 8 anfangende Abschnitt des Macrobius aus
Numenios stammt, wahrend Leemans sein Testimonium 47 erst mit I n, 10

anfangen lässt. Nach meinem Dafürhalten ist die Vorlage des Macrobius hier
nicht Numenios, sondern Porphyrios; ich hoffe mich bald ausführlicher
hierzu zu äussern.
3 < Porphyrius, > IIspl toü rao? Eu'^uyouTa». -ra gpißpuoe, ed. K. Kalbfleisch
(Abhandl. preuss. Akad. d. Wiss. 1895,1), 33-62 (wichtig die Ubersetzung mit
vielen Textverbesserungen bei Festugiere, La Revelation d'Hermes Trismegiste

III, 269-302). Auch Festugiere halt die Schrift fur authentisch.
4 Art. Porphyrios, PW XXII 290.



5 6 J. H. WASZINK

mal bei Philon 1,als GsoXoyo? bezeichnet wird. Wenn nicht alles

täuscht, stammt das aus Porphyrios, der es dann, ebenso

wie die genannte allegorische Deutung, die ganz zu der aus

De antro nympharum bekannten Eigenart der numenianischen

Allegorese passt, aus Numenios entnommen haben mag.
Wir finden also bei Porphyrios nicht nur in der

Frühschrift Über die aus den Orakeln cyi schöpfende Weisheit, sondern
auch in späteren Schriften wie De vita Pythagorae und
De antro nympharum deutliche Spuren des Einflusses der
numenianischen ävaxwpTjcr^-Theorie, wobei wir annehmen

dürfen, dass ihm durch die Vermittlung des Numenios
mehrere Einzelheiten aus der « Philosophie der Hebräer»
bekannt geworden sind. In diesem Zusammenhang ist es

nun besonders interessant, dass, wie Dodds nachgewiesen
hat 2, in Plotins frühester Schrift, der Abhandlung über die
Schönheit (Enn. I 6), Kap. 7, 4 ff., die Vorbereitung der
Seele für die unio mystica verglichen wird mit jenem Ablegen
von Kleidungsstücken, das von denen verlangt wird, die
einen heiligen Bezirk betreten, und zwar in einer Form, die
sich genau so in der philonischen Schrift Legum allegoriae

(II 56) findet. Dodds erwägt Vermittlung durch die Gnostik
oder durch Numenios ; die zweite Möglichkeit scheint mir
bei weitem die wahrscheinlichere zu sein, da ja auch eine

Vermittlung von Einzelheiten des philonischen Schrifttums
durch Gnostiker keineswegs auf der Hand liegt, während,
wie schon bemerkt wurde, eine Beeinflüssung des Numenios
durch Philon durch mehrere Indizien nahegelegt wird;
für ein weiteres recht merkwürdiges Beispiel, s. unten S. 57s.

Es ist nun aber die Frage — und hier werden wir uns der

1 De vita Mos. II (III) 115 und De praem. et poen. 5 3 (sonst findet das Wort
sich bei ihm nicht). Das Verbum ÖeoXoyeiv hat er einmal, De opif. mundi 12,
(mit Moses als Subjekt), auch für einen Einfluss Philons auf Albinos und
Plotin: H.A. Wolfson, Harv. Theol. Rev. 45 (1952), 115-130.
2 Pagan and Christian in an Age of Anxiety, 94-96.
3 Vgl. S. 50, Anm. 4.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 57

Beschränktheit unserer Kenntnisse des so stark variierten
Schrifttums des Porphyrios wieder deutlich bewusst —,
inwieweit und wie lange Porphyrios dem Numenios in einer

jedenfalls nicht negativen Wertung der Weisheit der Hebräer

gefolgt ist. Es steht nämlich fest, dass es in seinen Schriften
auch an Kritik und sogar an Bekämpfung dieser Weisheit
nicht gefehlt hat. Hier ist zunächst hinzuweisen auf die
bekannte Mitteilung des Lydos, De mensibus S. xio, 18

Wünsch, dass Porphyrios in seinem Kommentar den

chaldäischen Oralkeln sagte, dass der zweite Gott dieser

Orakel, der AI? e-exstva, der Demiurg und damit der Gott der

Juden war, der also seiner Meinung nach unter dem in diesen

Orakeln, und damit auch von Porphyrios selbst, angenommenen

höchsten Gott stand (dagegen hatte er in der frühen
Schrift Philos. orac. keine Schwierigkeiten um zuzugeben,
dass der Gott der Hebräer sowohl ein Schöpfergott wie ein
höchster Gott war; vgl. Hadot, Rev. Et. A.ugustin. VI (i960),
214, Anm. 36). Dann muss er aber seine anfängliche hohe

Wertung der « Philosophie der Hebräer » doch in wenigstens
einer Hinsicht modifiziert haben, wie denn auch später Kaiser
Julianus (bei Cyrillus Contra Julianiim, P.G. 76, 648 a-b)
wahrscheinlich auf ihn zurückgriff, als er die Tatsache, dass

die mosaische Gotteslehre keinen höheren Gott kennt als

den Weltschöpfer, nachdrücklich als einen Mangel dieser
Lehre bezeichnete K Dagegen mag Numenios hier keine

Veranlassung zu einem weniger günstigen Urteil gefunden
haben, wenigstens wenn er Philon hier als Vorlage benutzt
hat, da dieser ja in einem von Eusebios Praep. ev. VII 13, 1

bewahrten Fragment seiner rLy\xr\\xa.xa. vsA Xücrei? den Logos-
Weltschöpfer selbst als den zweiten Gott bezeichnet und
somit die Existenz eines höheren Gottes anerkennt 2.

Während also Numenios bei Philon eine Lehrmeinung

1 S. Theiler, Art. Demiurgos, RAC III 702.
2 Vgl. dazu Theiler, Mus. Helvet. i (1944), 216,



58 J. H. WASZINK

vorfinden konnte, die mit der wichtigsten von ihm selbst
innerhalb des Piatonismus durchgeführten Neuerung 1 im
Einklang war, hat Porphyrios in der « hebräischen
Philosophie» nur die entgegengesetzte Annahme einer Identität
von Schöpfer und höchstem Gott gefunden, die er natürlich
abgelehnt hat.

Unklar bleibt auch, inwieweit Porphyrios in seinen
fünfzehn Büchern gegen die Christen in seiner Polemik gegen
das Alte Testament gegangen ist. Eusebios sagt wörtlich (Praep.
ev. X 9, 11), dass er dort «nicht nur uns (d.h. die Christen)
sondern auch die Hebräer und Moses selbst und die nach ihm
kommenden Propheten in gleicher Weise verleumdete
(sc/j.r lacxiQ 67T7)Ydy£To Sufi(p'/][j.tai.c)», aber abgesehen von den

Fragmenten des ausführlichen Beweises der Unechtheit des

Buches Daniel ist das Material, das sich auf eine Bestreitung
des Alten Testaments bezieht, nur recht gering 2. Für unser
jetziges Thema ist das Wichtigste, dass wir nicht mehr mit
Sicherheit erkennen können, ob Porphyrios dort seine

früheren anerkennenden Aussprüche über die Weisheit der
Hebräer in irgendeiner Form widerrufen hat, und wenn ja,
ob er in gleichzeitigen und späteren Schriften, und besonders

in seinem Timaioskommentar3, dasselbe getan hat. Diese

Frage ist besonders wichtig in Bezug auf die Erforschung
der von Calcidius benutzten Vorlagen. Wir finden nämlich
in dessen Timaioskommentar einige Male am Ende längerer
Abschnitte, für die sich öfters porphyrianische Herkunft
nachweisen lässt, einen Verweis auf die Hebraica philosophia,
die dann für die vorhergehende Ausführung die Bestätigung

1 Numenios hat ja doch wohl hier als erster den Weltschopfer vom höchsten
Gott getrennt; s. Theiler, a.a.O. (S. 57, Anm. 2). Auf einen wirklich höchsten
Gott bezieht sich ja auch sein Ausspruch über den höchsten Gott der Juden
(fr- 24)-
2 Vgl. dazu z. B. L. Vaqueray, Art. Porphyre (Diet, de theol. cathol. XII 2,
2575)-
s Der Kommentar wurde jedenfalls verfasst nach dem Tode des Amelios, der
Plotin von 246 bis 269 hörte (Beutler, Art. Porphyrios, PW XXII 281).



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 59

liefert, wie z.B. am Ende der Ausführung über die Weltseele
in Kap. 55 oder nach dem Referat einer der beiden

Deutungen, und qwar der numenianischen, von Piatons Lehre

von der Materie in Kap. 300 ; dazu ist jedenfalls noch zu
stellen die Abschliessung der Ausführung über das Y)YS(j.ovi.jt6v

(animae principale) in Kap. 219. Herr Sodano hat nun die

Vermutung ausgesprochen1, dass diese Abschnitte dem
Calcidius selbst zuzuschreiben sind, der ja als Christ über
genügende Kenntnisse des Alten Testaments verfügt haben

soll, um die jeweils einschlägigen Stellen selbständig
heranzuziehen. Diese Lösung der Frage scheint mir aber aus dem
Grunde ausgeschlossen zu sein, dass an verschiedenen dieser
Stellen das Bibelzitat mit einer unverkennbar philosophischen
Ausdeutung verbunden ist, die unmöglich dem Calcidius
selbst zugeschrieben werden kann. So wird in dem Referat
der doctrina sectae sanctions 2 in Kap. 5 5, wobei es sich um
Gen. 2, 7 handelt, zunächst bemerkt, dass nach der
Erschaffung der sensiblen Welt Gott den menschlichen Körper
in der Weise bildete, dass er Erde nahm und diese nach dem
Bilde der sensiblen Welt gestaltete; van Winden bemerkt
dazu mit Recht3, dass hier offenbar an den Parallelismus von
Makro- und Mikrokosmos gedacht wird. Darauf wird gesagt,
dass Gott das Leben — das bezieht sich auf die in Kap. 54

genannten uitales uigores — des ersten Menschen vom Himmel
(ex conuexis... caelestibus) nahm, und ihm sodann durch
seinen Atem consilium animae rationemque einatmete; am Ende

von Kap. 300, wo die gleiche Bibelstelle in völlig gleicher
Deutung als Bestätigung einer Erklärung von Piatons Lehre

von der Materie, das heisst aber der aus Kap. 297 wiederholten

Lehre des Numenios, angeführt wird, wird diese

1 Giorn. ital. di filol. 16 (1963), 345 mit Anm. 35.
2 Das bezieht sich auf die Juden, nicht auf die Christen, wie richtig bemerkt
wurde von Switalski, a.a.O. (S. 50., Anm. 4), 42, Anm. 2; s. auch meine Anm.
z. St. in der Calcidius-Ausgabe (S. 103, 1).
3 Calcidius on Matter2 (Leiden 1965), 106, Anm. 2.



6o J. H. WASZINK

Einatmung als « himmlisch » gekennzeichnet (homini quidem

a deo datam esse animatn ex inspiratione caelesti, quam rationem

et animam rationabilem appellant, sc. Hebraei). Das geht, wie
schon Switalski bemerkt hat 1, irgendwie auf Philon zurück,
der öfters sagt, dass das in Gen. 2, 7 erwähnte £fj.<puacofxevov

ein vom Himmel stammendes Pneuma, und mit dem voü?

identisch ist (Hauptstelle Quis rer. div. her. 184 : dcAAdt yap xai.

Trfc ijjuxvj«; to jrev «fuys? xai axpaxov pipo? o äxpa'.<pvs<jxaxo<; voüt;

eaxiv... ärc' oopavoü xaxaTCvsocrOeL avcoösv; vgl. weiter noch
z.B. Leg. allegor. III 161; De somn. I 34; Quis rer. div. her. 274).
Der Einfluss Philons zeigt sich ebenfalls in Kap. 219, wo
es sich darum handelt, dass die Hebraei ebenso wie Empe-
dokles das Blut als den Sitz des principale animae betrachten,
was belegt wird mit denselben Stellen aus dem Alten
Testament, die Philon in einem gleichen Zusammenhang
in Quod det. pot. ins. 79 f. anführt (s. Switalski, 44, Anm. x ;

Beutler, Art. Numenios, Kol. 675). Die Frage ist somit,
auf welchem Weg der Inhalt der Ausführungen Philons
Calcidius erreicht hat. Man kann hier zunächst an Origenes
denken, der die Schriften Philons ja gut gekannt hat, und
der von Calcidius sicher in Kap. 276-278 benutzt worden
ist (sein Name wird genannt Kap. 276, S. 280, 9), wo auch
Philon erwähnt wird (Kap. 278, S. 282, 8). Es ist aber zu

erwarten, dass, wenn Calcidius den Origenes an diesen
Stellen direkt benutzt hätte, er dessen Namen auch häufiger
erwähnt hätte. Da nun ausserdem, wie eben bemerkt wurde,
in Kap. 300 die Hebraica philosophia angeführt wird als

Bestätigung der numenianischen Deutung von Piatons
Lehre von der Materie, ist eher anzunehmen, dass Numenios
auch an diesen Stellen die Vermittlerrolle zwischen Philon
und Calcidius gespielt hat. Ich habe nun in der Praefatio der

Ausgabe, XLIII, Anm. 2, und CV, die Vermutung aus-

1 A.a.O., 43, Anm. 2. Auf die Geschichte der Interpretation von Gm. 2, 7 hoffe
ich andernorts einzugehen. Vgl. dazu meine Bemerkungen in meiner Ausgabe
von Tertullian De anima (Amsterdam 1947), 193-195.



PORPHYRJOS UND NUMENIOS

gesprochen, dass Calcidius überall wo er « die Weisheit der
Hebräer» anführt, direkt auf Numenios zurückgreift, da

ich es für unwahrscheinlich hielt, dass der Christenfeind
Porphyrios das Alte Testament zur Bestätigung
philosophischer Ausfuhrungen herangezogen haben könnte. Da
nun aber die Kapitel 295-299 ein Referat der Lehre des

Numenios von den Prinzipien enthalten, das Calcidius wohl
sicher nicht diesem selbst, sondern dem Porphyrios
verdankt *, und in Kap. 301 die porphyriamsche Deutung von
Piatons Lehre von der Materie referiert wird, liegt die

Vermutung doch mehr auf der Hand, dass Calcidius in dem

ganzen dazwischenliegenden Kapitel 300, dessen Anfang ja
eine Rekapitulation von Kap. 297 (Num.!), gibt also auch
in dem Hinweis auf die Hebraica philosophia am Ende, dem

Porphyrios folgt. In diesem Zusammenhang ist es nun
1 Ich halte das fur mehr als wahrscheinlich aus dem Grunde, dass Calcidius,
der seine direkten Vorlagen, wenigstens die heidnischen, wie besonders
Adrastos und Porphyrios, nie namentlich anfuhrt (den Christen Ongenes, den

er fur die Kapitel 276-278 herangezogen hat, nennt er Kap. 276, S 280, 9),

in Kap. 295-299 den Numenios gleich am Anfang, und dann weiter noch
viermal erwähnt; vgl. dazu meine Studien zum Timaioskommentar des Calcidius,

I, 24-25 Dagegen bemerkt J. C. M. van Winden, a a.O., Supplementary Notes
to the Photographic Reprint, 254, dass Calcidius m diesen Kapiteln den Namen
des Numenios genannt haben mag, weil es sich dort um einen historischen
Uberblick über die Lehre des Pythagoras handelt, der also nicht mit
Abschnitten des Kommentars, wo Calcidius die Lehre des Numenios ubernimmt,
auf einer Linie zu setzen ist. Daraus zieht er den Schluss, dass Calcidius hier
doch ein von Numenios verfasstes Referat direkt, und also nicht durch
Vermittlung des Porphyrios, gekannt und ubersetzt haben mag. Demgegenüber
ist nun aber zu bemerken, dass das in diesen Kapiteln gebene Referat offenbar
zugleich die eigene Ansicht des Numenios wiedergibt, was in Kap. 297
zweimal zum Ausdruck kommt, und noch deutlicher durch den Umstand, dass

m Kap. 299 (S. 301, 10) ein Urteil ausgesprochen wird über einen von Numenios

aus der vorgetragenen Lehre selbständig gezogenen Schluss. Deniqtie
negat inuemri Numenius — et rede negat — immunem a intus usque qttaque generato-
rum fortunam. Eine solche Beurteilung ist nun aber nach meinem Dafürhalten
von Calcidius selbst auf keinen Fall zu erwarten. Ich bleibe somit dabei, dass

der Abschnitt Kap. 295-299 von Porphyrios stammen muss, erkenne aber die

Richtigkeit an von van Windens weiterem Schluss: « Porphyry can only be

reasonably accepted as Calcidius' spokesman here when the Hebraica are his
too. » Das fuhrt dann zu der im Text gegebenen Darstellung des Sachverhalts.



6z J. H. WASZINK

wichtig, dass auch in der vermutlich porphyrianischen Schrift
Ad Gaurum, die wir schon einmal angeführt haben (s. S. 55,
Anm. 3), xi, 1, Gen. 2, 7 angeführt wird und dass auch

dort 7rveij[j.a statt des tcvoyjv der LXX steht. Dann ist es aber

wahrscheinlich, dass Calcidius in den inhaltlich verwandten

Kapiteln 5 5 und 219 dasselbe getan hat — es ist noch
hervorzuheben, dass die in Kap. 55 vorausgesetzte Vorstellung
vom Mikrokosmos sich auch in dem sicher porphyrianischen
Kapitel 202 (S. 222, 6) findet. Das alles führt zu der Annahme,
dass die Kapitel, in denen Calcidius die Hebraica philosophia

anführt, nicht direkt, sondern durch Vermittlung des

Porphyrios auf Numenios zurückgehen. Ich hoffe die Frage
demnächst im zweiten Faszikel meiner Calcidiusstudien
ausführlicher zu besprechen.

Neben den Ausführungen über die Weisheit alter
Barbarenvölker, die mit der als einheitlich betrachteten
pythagoreischen und platonischen Philosophie in Verbindung
gebracht wird, ist als zweites Gebiet, wo ein direkter Einfluss
des Numenios auf Porphyrios sich mit Sicherheit nachweisen

lässt, zu erwähnen die Praxis der allegorischen Ausdeutung
von griechischen und anderen Mythen. Zwei Beispiele
können wir sofort nennen: die durch Porphyrios von
Numenios zum Teil übernommene Interpretation des

Mythos des Kampfes der Atlanter und Athener in Tim. 24« ff.,
und zweitens die handgreifliche und weitgehende Benutzung
des Numenios in der Schrift De antro nympharum. Dazu
kommt doch wohl sicher eine Benutzung der von Numenios
gegebenen Deutung des Mythos des Er durch Porphyrios ;

beide werden ja von Proklos in diesem Zusammenhang im
gleichen Satz erwähnt {In Rempubl. II 97, 10 ff. Diehl).
Da ich aber hier dem Thema sehr nahe komme, das Herr
Pepin für uns besprechen wird, will ich auf Einzelheiten
nicht weiter eingehen.

Wenden wir uns jetzt dem Inhalt der Philosophie des

Porphyrios, und zwar zunächst seiner Metaphysik zu, so



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 63

soll gleich gesagt werden, dass sich hier eine direkte
Beeinflussung durch Numenios nicht entfernt in dem Maasse
feststellen lässt, wie es bei den beiden vorher genannten
Gegenständen der Fall war : meistens kann es sich hier nur
handeln um ein indirektes Weiterwirken von einzelnen
Gedanken des Numenios und überhaupt seiner Art, die Welt
zu sehen. Da es für eine richtige Beurteilung der vielen
Fragen, die sich hier vortun, jedenfalls notwendig ist, den

Vortrag von Herrn Hadot über die Metaphysik des Por-
phyrios gehört zu haben, beschränke ich mich auf einige
Bemerkungen, die sich auf das Wichtigste beziehen. Was
zunächst Numenios betrifft, so ist es nach meiner

Überzeugung nicht überflüssig, noch einmal (vgl. oben, 43)
hervorzuheben, dass Numenios nur selten seine Gedanken
in strikt logischer Weise zur letzten Klarheit gebracht hat,
wie er denn auch gewohnt war, in verhältnismässig
einfachen Gegensätzen zu denken; nach meinem Dafürhalten
zeigt sich hier am deutlichsten, dass er kein gebürtiger
Grieche war. Was sodann Porphyrios betrifft, so ist die

Hauptschwierigkeit, dass wir von seiner Metaphysik jedenfalls

zwei Formen, sagen wir der Bequemlichkeit zuHebe

eine plotinische und eine «chaldäische», kennen, ohne
indessen Sicherheit darüber zu besitzen, ob es sich hierbei
um eine Entwicklung in seinem Denken handelt, und, wenn
das schon so sein sollte, was mir indessen nicht wahrscheinlich
ist, welcher der Verlauf dieser Entwicklung gewesen ist.
Einerseits gibt es jedenfalls die Form, die wir in den 'Acpopfxod

npö? Ta vot)t<x antreffen, in denen Porphyrios sich im
allgemeinen an die plotinische Lehre von den drei Hypostasen
hält, wenn es auch, wie Beuder, a.a.O., Kol. 287, betont,
einige bezeichnende Unterschiede gibt, und zwar erstens
« die Betonung der kluftartigen Trennung von sinnhcher
und geistiger Welt», und zweitens die starke Hervorhebung
der Bedeutung des Willensakts, wodurch die Seele sich
entweder der intelhgiblen oder der sinnlichen Welt zuneigen



64 J. H. WASZINK

kann. Was das erste Moment betrifft, so darf sicher die

Frage erhoben werden, ob hier nicht etwas zu verspüren
ist von der Atmosphäre des scharfen Dualismus des Nume-
nios. Bezüglich des zweiten Punktes kann bemerkt werden,
dass Spekulationen über Wesen und Bedeutung des Willens,
die übrigens auch bei Plotin nicht fehlen \ sich in den
Fragmenten des Numenios nicht nachweisen lassen, während
dagegen eine ausdrückliche Gleichsetzung von gottlicher
Vorsehung und göttlichem Willen sich findet in der bei
Pseudo-Plutarch De fato, Calcidius und Nemesios bewahrten

mittelplatonischen Schicksalslehre, die Herr Theiler in
einer bekannten Abhandlung dem Gaios zugeschrieben hat 2.

Im allgemeinen steht Porphyrios hier doch Plotin sehr nah;
ich mochte hier noch hinzufügen, dass, wenn er unter dem

Demiurgen nicht den Nus, sondern den höheren Teil der
Weltseele versteht, ich das nicht mit Beutler, a.a.O., Kol. 304,
als eine leichte Abweichung von Plotin betrachten mochte,
da dieser ja sein zweites Prinzip befreit hatte von der

doppelten Funktion, die es bei Numenios noch hatte, und
seine schöpferische Funktion eben der Weltseele zuwies 3.

Beträchtlich mehr Einzelheiten der numeniamschen
Metaphysik lassen sich aber bei Porphyrios mithören, wo dieser
sich an die Lehre der chaldäischen Orakel anschliesst, wie das

1 Vgl. dazu besonders Theilers eingehende Rezension des Buches von E.
Benz, Marius Victorinus und die Entwicklung der abendländischen Willensrneta-

phystk (Stuttgart 1932), m Gnomon 10 (1934), 493-499, und weiter C. W.
van Essen-Zeeman, De plaats van de wil in de philosophic van Plotmus (Diss.
Amsterdam, Assen 1946). Es ist selbstverständlich möglich, dass Numenios
sich über den Willen geäussert hat, und dass diese Äusserungen verloren
gegangen sind; aber auch dann ist hier ein tiefergehender Einfluss von ihm
auf Porphyrios aus dem Grunde weniger wahrscheinlich, dass Porphyrios
gerade diesen Gegenstand viel ausfuhrlicher erörtert hat als Plotin (s. dazu

Beutler, Art. Porphyrios, 306) Wichtig ist der Wille auch fur Ammonios,
bei dem aber der höchste Gott Weltschopfer und Vorsehung ist (s. dazu

Schwyzer, PW XXI, Kol. 479); mehr dazu bald.
2 Tacitus und die antike Schicksalslehre (Phyllobolia fur Peter von der Muhll,
Basel 1946), 33-90.
3 Vgl. dazu Dodds, a.a.O., 20; Theiler, Art. Demiurgos, 703.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 65

sicher der Fall ist in der Schrift De regressu animae 1 und
weiter, wenigstens nach der Ansicht von Herrn Sodano und
mir selbst 2, in einem über das Schicksal handelnden
Abschnitt, vermutlich seines Timaioskommentars, der die
unmittelbare Vorlage war für die Erörterung dieses Gegenstands

in dem Kommentar des Calcidius (Kap. 142-190).
Dort finden wir in den Kapiteln 176-177 und 188 eine

Beschreibung der drei höchsten Hypostasen, in der in einer

ganz merkwürdigen Weise die soeben genannte
mittelplatonische Lehre vom Schicksal mit der Lehre der
chaldäischen Orakel harmonisiert wird 3.

In dem Ergebnis dieses Harmonisierungsversuches finden
sich nun verschiedene Einzelheiten, die in die Richtung des

Numenios weisen, und die entweder direkt oder durch
Vermittlung der chaldäischen Orakel zu Porphyrios gelangt
sein mögen. Ich muss mich hier darauf beschränken zwei
Beispiele anzuführen — eine ausführliche Erörterung hoffe
ich andernorts geben zu können 4. Calcidius nennt in diesen

Kapiteln die folgende Reihe der höchsten Hypostasen:
erstens den höchsten Gott, der das höchste Gut und über
jede Substanz erhaben ist, zweitens dessen Geist, der zugleich
seine Vorsehung und sein Wille ist, und drittens die Weltseele,

die er « den zweiten Geist» nennt (Kap. 177, S. 206,

3 und Kap. 188, S. 213, 1-2) mit einem Terminus, der sich
auch in den chaldäischen Orakeln findet, dort aber nicht
als Andeutung der dritten, sondern der zweiten Hypostase,

1 S. fur diese Schrift Beutler, a.a.O., 292, der auch mit Recht hervorhebt,
dass die plotinische und die « chaldaische » Hypostasenreihe bei Porphyrios
sich nicht miteinander in Einklang bringen lassen.
2 Vgl. Sodano a.a.O. (S. 35, Anm. 1) und meine Praefatio zur Ausgabe des

Calcidius, LXIII; ich muss mich hier darauf beschränken, auf die dort
gegebenen Argumentationen hinzuweisen.
3 Vgl. dazu Theiler, Die chaldäischen Orakel und die Hymnen des Synesios (Sehr,
der Königsb. gel. Ges., Geisteswiss. Kl., 18. Jahr, Heft 1, Halle 1942), 7;
s. auch meine Studien (s. S. 36, Anm. 1) 22, Anm. 2.
4 Im zweiten Faszikel meiner Studien zum Timaioskommentar des Calcidius.



66 J. H. WASZINK

die auch vou vou? und xocrptou ts/vItt)!; -uplou, also Demiurg,
genannt wird 1. Porphyrios, der ja nach dem Vorbild
Plotins den voG? von der ersten Hypostase entfernt hatte,
hatte ohne Zweifel den racTpudx; voG? der chaldäischen Orakel,
der dort zur ersten Hypostase gehörte, zur zweiten degradiert,
und nun weiter folgerichtig den SsuTepo? voG? der dritten
Hypostase zugerechnet — auf diese Weise erklärt sich auch
die sicher auf Porphyrios zurückgehende Reihe deus princeps

rerum — mentesgeminae bei Arnobius II 25, wie ich andernorts
nachzuweisen hoffe. Das für unser Thema Interessante ist

nun aber die Gleichsetzung der dei mens, also klärüch des

roxTpixo? voG? der chaldäischen Orakel in der porphyria-
nischen Deutung, also als zweite Hypostase, mit der proui-
dentia dei. Hier mag zunächst ein Einfluss vorliegen der Lehre

von den drei Vorsehungen (nämlich die des höchsten Gottes,
der « zweiten Götter» und der Dämonen), die sich in der
schon erwähnten mittelplatonischen Schicksalslehre findet2,
und von der sich bei Calcidius auch noch einige bescheidene

Spuren nachweisen lassen3; dazu kommt nun aber noch ein
zweiter Faktor. In dem «numenianischen» Referat der
Lehre von den Prinzipien finden wir den folgenden Satz

(Kap. 296) : denique ex prouidentia et necessitate progenitum

(sc. mundum) ueterum theologorum scitis haberi, wo die
Heranziehung der ueteres theologj die numenianische Herkunft des

Satzes nochmal besonders deutlich zeigt. Das Ganze ist nun
klärlich eine Ausdeutung von Tim. 48 a 1-2 : rj toGSs toG

xocyp-ou y^vsoti; kZ, avdyxT)? ts xou voü mnxöt-azasc, 4 tnit an-

1 S. dazu W. Kroll, De oraculis Chaldaicis (Breslau 1894 ; Nachdruck Hildesheim

1962), 13.
2 S. A. Gercke, Eine platonische Quelle des Neuplatonismus (Rh. Mus., N. R. 41
(1886), 269-291), 285-287. Auf die Lehre von den drei Vorsehungen wird ganz
deutlich angespielt in der Apologie des Athenagoras, s. dafür den Index
der Ausgabe von Ed. Schwartz s.v. 7tp6voia.
3 Und zwar in der Erwähnung der dii secundi am Ende von Kap. 146 (s. meine
Anm. z. St.).
4 Vgl. die Praefatio der Calcidlus-Ausgabe, XL.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 67

deren Worten : Numenios hat die Vorsehung als identisch
betrachtet mit dem von Piaton selbst hier genannten Geist.
Das ist nun aber gerade, was wir hier bei Calcidius — das

heisst, wie eben ausgeführt wurde, bei Porphyrios — in der
Gleichsetzung von dei mens und dei prouidentia wiederfinden.

Auch besteht die Möglichkeit, dass, wenn der

anonyme Turiner Parmenideskommentar wirklich, wie Hadot
annimmt, das geistige Eigentum des Porphyrios ist, sich hier
in XX 32 (die erste Hypostase «a-sp ESsa toü ovto?) ein
direkter Einfluss von Numenios fr. 29 zeigt (s. dazu

Hadot, REG 74 (1961), 418).
Zum Abschluss dieser Ausführungen möchte ich den

im Piatonismus regelmässig miteinander verbundenen

Begriffen der Seele, der Materie und des Bösen einige
Bemerkungen widmen. Am besten gehen wir von dem
Problem der Beziehungen zwischen der Materie und dem

Prinzip des Bösen aus, weil sich von dort aus leicht der
Anschluss an die Seelenlehre des Numenios findet.

Sowohl Martano wie F. P. Hager haben darauf
hingewiesen, dass die diesbezügliche Lehre des Numenios,
soweit sie uns in den Fragmenten entgegentritt, uneinheitlich

ist, und dabei — was die Uneinheitlichkeit nur noch
deutlicher hervortreten lässt — zwei verschiedene
Gegensätzlichkeiten innerhalb dieser Lehre aufgezeigt 1. Zunächst
hat Martano hervorgehoben, dass nach fr. 13 Numenios
die Materie mitsamt den Körpern zu den jat) Övxa gerechnet
hat (wie er denn nur das Unkörperliche als wirklich seiend

betrachtete, was sich auch zeigt in seiner Hochschätzung
der Völker, die einen unkörperlichen Gott verehren,
s. S. 46. Anm. 1), während er sie andrerseits als böse definiert
hat. Aber auch hier herrscht keine Einheit, denn nach
Calcidius Comm. 297 charakterisierte er sie selbst als « voll-

1 Martano, 89 und 108-112 ; F. P. Hager, Die Materie und das Böse im antiken
Piatonismus (Mus. Helvet. 19 (1962), 73-103), 84.



68 J. H. WASZINK

kommen schlecht», während er andrerseits dazu neigte,
das Böse nicht in ihr selbst zu suchen, sondern in einer in
ihr wirkenden ungeordneten, und eo ipso bösen, Bewegungsseele

(s. weiter Hager, a.a.O). Das ist eine Lehre, die sich
auch bei Attikos und Plutarch findet (auf eine gewisse
Abweichung bei Numenios komme ich gleich zu sprechen).
Ist es nun aber auf Grund dieser Annahme einer
ungeordneten Bewegung der Materie sicher, dass sie eine
ungeordnete, und damit eine böse Seele hat, so folgt für diese

Platoniker daraus, im Einklang mit dem bekannten Ausspruch
im zehnten Buch der Gesetze (897 b ff.), der dort von Piaton

allerdings nur als Hypothese vorgetragen*, von den

Späteren aber wörtlich genommen wurde, dass es zwei

Weltseelen, eine gute und eine böse, geben muss. Es finden
sich nun aber einige Unterschiede zwischen den bezüglichen
Lehren des Plutarch und des Numenios. Erstens setzt
Plutarch die dem vou? entgegengesetzte avayxy) des Timaios

(48 a 1) der bösen Weltseele gleich, während Numenios

sie als mit der Materie selbst identisch betrachtet 2.

Damit hängt nun unmittelbar zusammen, dass Numenios
nicht immer deutlich zwischen dieser bösen Bewegungsseele
der Materie und der Materie selbst unterscheidet. So heisst

es in dem von Calcidius sicher wörtlich übersetzten Referat
seiner Lehre, wo es sich um die Zweiseelenlehre in den

Gesetzen handelt (Kap. 297, S. 299, 15-16) : duas mundi

animas..., unam beneficentissimam, malignam alteram, scilicet

siluam. Beutler, a.a.O., Kol. 673, hat die Möglichkeit erwogen
(positiver Herr Theiler, Entretiens III, 74), hier siluae zu
lesen, und das gestützt durch einen Hinweis auf die Zusam-

1 Vgl. dazu schon A. Boeckh, Über die Bildung der Weltseele im Timaeos des

Piaton, Kl. Sehr. III, 124 ; O. Apelt, Jb. f. class. Philol. 1895, 269 f. ; s. auch
Theiler in Plotins Schriften, V b, 402-403.
2 Calcidius Comm. 299: ipsum illud quod ex egestione itacuatum est animo considerari
iubet {sc. Numenius) eamque siluam et necessitatem cognominat; vgl. die Praefatio
der Ausgabe, XXXIX-XL.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 69

menfassung dieser Lehre in Kap. 300 (S. 302, 5-6) : duas...

mundi animas..., unam malignam ex silua, alteram beneficam

ex deo. Demgegenüber ist nun aber zu beachten, dass wir
genau dieselbe Gleichsetzung antreffen in Kap. 175, wo es

von den bösen Dämonen heisst: habentque nimiam cum silua

communionem, quam malignam animam ueteres uocabant. Hier
spricht nun aber die Erwähnung der ueteres ganz deutlich

zugunsten einer Ableitung dieser Behauptung aus Numenios ;

wir sahen ja soeben, dass im Referat seiner Lehre auch fur
die Gleichsetzung von Geist und Vorsehung die ueteres

theologi als Gewährsmänner angerufen wurden (Kap. 296

a.E.). Um es in anderen Worten zu sagen : wenn Numenios
auch über eine, in einer ungeordneten Bewegung bestehende,
Seele der Materie spricht, so bleibt doch fur ihn die Materie,
und nicht ihre Seele, der dominierende Begriff l. Das stimmt
nun aber zu der von Hager, a.a.O., 84, hervorgehobenen
Tatsache, dass Numenios, der sich auch hier wieder als

guten Platoniker erweist, unter dem Einfluss der Lehre
des Meisters von der Unfreiwilligkeit des Unrechttuns, das

Übel nicht aus der menschlichen Seele ableiten wollte. Er
hat also offenbar die Begriffe « Übel» und « Seele»
auseinanderhalten wollen, und somit auch lieber die Materie
selbst als ihre Seele böse genannt; und wo, auf Grund der
Stelle aus dem zehnten Buch der Gesetze, der Ausdruck « böse

Weltseele» unvermeidbar war, hat er deutlich den Nachdruck

auf das rein physische Moment der Bewegung gelegt.
Auch bei Porphyrios finden wir über die Materie einander

widersprechende Äusserungen 2; besonders merkwürdig

1 Vgl. dazu van Winden, a.a.O., 113-114, der noch hinweist auf R. M. Jones,
The Platomsm of Plutarch (Diss. Chicago 1916), 87 f., wo ausgeführt wird, dass

Numenios die Begriffe « Materie» und « Seele der Materie» nicht deutlich
unterschieden zu haben scheint.
2 Vgl dazu Martano, II concetto dt materia nelle 'AC&OPMAI Porfiriane (Riv.
cnt. dl stona della filos 5 (1950), 277-280 ; Hager, a.a.O., 93 ; s. auch das

von mir gesammelte Material in der Praefatio der Calctdius-Ausgabe, CHI,
Anm 1.



7° J. H. WASZINK

ist hier, dass diese Divergenzen sich nicht nur, wie es bei
ihm ja öfters der Fall ist, in verschiedenen Schriften,
sondern auch innerhalb einer und derselben Schrift, und
zwar der Sententiae, finden. Einerseits übernimmt Porphyrios
die plotinische Bestimmung der Materie als Grund des

Übels, wie in der von Hager a.a.O. hervorgehobenen
Stelle (Sent. 30,2), wo es von den unvollständigen
Substanzen, den [xepixal u-ocTaasi?, heisst, dass die Materie sie

« schlecht macht», weil sie sie dazu antreibt, sich zu ihr
hinzuwenden, und weiter an mehreren Stellen wo ohne
weiteres — man möchte sagen : nach altplatonischer Art —
davon ausgegangen wird, dass die Materie eben wie das

Körperliche schlecht ist 1. Andrerseits wird nun aber im
zwanzigsten Kapitel der Sententiae, das die «offizielle»
Erörterung der Materie bringt, diese definiert als aXvjOtvov jry
ov und als SXXeiiJx? tzuvzoq toG 'övtoq. Das ist ein Weiterbauen
auf der Ansicht Plotins, wie sie in dessen Abhandlung
über die Herkunft des Bösen (Enn. I 8) zum Ausdruck
kommt (Kap. 5). Danach ist die Materie to övtco? xaxov, das

« kein Stückchen vom Guten an sich hat», also eine s'XXenJm;,

nicht rcavToc toü ovToc, sondern ttxvtoc tou äyaGoG. Wenn

nun auch Porphyrios durch diese Verflüchtigung des

Begriffs der Materie, womit er, wie Beutler bemerkt hat

(Art. Porphyrios, Kol. 303), « der (sonst spezifisch
christlichen) Ansicht einer Schöpfung aus dem Nichts
nahezukommen scheint», vor allem in der direkten Nachfolge
Plotins steht, so ist es doch keineswegs ausgeschlossen,
dass er hier von Numenios mitbeeinflusst worden ist. Auch
in zwei anderen Einzelheiten der einschlägigen Ausführungen
des Porphyrios glaube ich ein, wenn auch schwächeres,
Echo der Ansichten des Numenios verspüren zu können.
Einerseits ist das der Fall wo Porphyrios die Materie

1 So z.B. an der von Hager, a.a.O., 93, angeführten Stelle De abstin. I 30, wo
als eine der zwei Vorbereitungen für den Aufstieg der Seele das Ablegen von
7Tctv t6 üXixöv xal 0v7)t6v genannt wird.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 71

beschreibt als das böse Element, das eben böse macht indem
es zu sich hinzieht (Porphyrios benutzt auch in Sent. 30 in
diesem Zusammenhang das Verbum e7ciarp£<pecr0ai — vgl.
auch ebd. 15, 13 und 16, 8 1

—, das auch bei Numenios eine
Rolle spielt, z.B. fr. 21, S. 138, 21 Leem.), andrerseits

wo er, bei der Annahme einer durchaus negativen Materie,
die Ursache des Bösen bei den bösen Dämonen sucht, wie
das bekanntlich in De abstinentia und ganz besonders in der

späten Schrift A.d Marcellam der Fall ist. Diese Schriften
stammen aus seiner nachplotinischen Periode a, in der er,
wie u.a. Puech vermutet hat3, sich wieder dem vorploti-
nischen Piatonismus genähert zu haben scheint. In diesem

Zusammenhang darf auch darauf hingewiesen werden, dass

sich in dem sicher direkt auf Porphyrios zurückgehenden
Abschnitt über die Dämonenlehre im Kommentar des

Calcidius (Kap. 128-136) ein deutlicher Einfluss des Numenios

zeigt; ein unverkennbares Numenianum (Gleichsetzung

von silua und mundi anima maligna) konnten wir
soeben aus diesem Abschnitt des Kommentars anführen 4.

Wir finden also, wo es sich um die Materie und das

Böse handelt, bei Porphyrios jedenfalls einige Spuren eines

1 Vgl fur den Gedanken der ^TuoxpotpT), der sich bei Plotm III 4, 1, 8 ff. findet,
von Porphyrios aber scharfer gefasst wurde, Kl. Zintzen, Die Wertung von

Mystik und Magie in der neuplatomschen Philosophie (Rh. Mus., N. F. 108 (1965),
71-100), 94, Anm. 82. Fur Numenios vgl. fr. 21 (S. 138, 21).
2 Vgl. z.B. Bidez, Vie de Porphyre, 102 ; fur die Schrift Ad Marcellam s. ebd.,

Kap. 12.
3 In Les sources de Plotm, 39 : « Pour en revenir ä Porphyre, )e croirais assez

volontiers qu'il s'est produit chez lui une sorte d'affaiblissement de l'influence
rationaliste de Plotin, apres la mort de celui-ci. Devolution religieuse de

Porphyre meriterait d'etre etudi£e pour elle-m£me. II faudrait temr compte des

rapports tr£s Stroits qui le relient ä Numfauus.» Fur die Quellen der Erörterung
der Dämonologie durch Calcidius s. die Praefatio der Ausgabe, LXX-LXXII;
ausführlicher wird diese Frage von meinem Schuler M. A. Elferink untersucht
werden.
* Vgl. dazu oben, S. 69.



72 J. H. WASZINK

direkten oder indirekten Einflusses des Numenios. Viel
schwieriger zu bestimmen ist die Sachlage, wo es

sich um die Weltseele handelt. Das Problem erfordert eine

ausführliche Erörterung, die sich hier unmöglich geben
lässt; ich muss mich daher jetzt auf einige Bemerkungen
beschränken. Zunächst ist zu beachten, dass, während bei

Porphyrios die Weltseele nach plotinischer Lehre als unterste
der drei Hypostasen ihren festen Platz innerhalb des ganzen
Systems hat *, Numenios {test. 24 und fr. 25) als dritte
göttliche Hypostase nicht die Weltseele, sondern den

Kosmos genannt hat, was ohne Zweifel mit Weber 2 dem
Umstand zuzuschreiben ist, dass Piaton in Tim. 34 b 8 den

Kosmos süSal^iova 0sov nennt. Daneben finden wir im
Referat bei Calcidius (Kap. 297 a.E.) erwähnt, dass Numenios
Piaton lobte, weil dieser im zehnten Buch der Gesetze zwei
Weltseelen annahm. Die Stelle ist oben, S. 68, schon zur
Sprache gekommen; ich möchte hier nur noch dazu
bemerken, dass sich in dem Referat deutlich die Hinneigung
des Numenios zu einem radikalen Dualismus zeigt, denn
während bei Piaton erstens eine böse Weltseele nur hypo-

i'Aipopgai 31. Vgl. Beutler, Art. Porphyrios, 303, wo noch besonders
hingewiesen wird auf die Mitteilung des Proklos {In Tim. I 391, 4 ff. D.), dass

Porphyrios Versuche, die Dreizahl der Prinzipien zu uberschreiten,
ausdrücklich ablehnte.
2 K. O. Weber, Origenes der Neuplatoniker. Versuch einer Interpretation (Zete-
mata, Heft 27, München 1962), 89. Ich kann aus dem im Text angegebenen
Grunde nicht mit Beutler, Art. Numenios, 672, annehmen, dass in der

Mitteilung, dass der Kosmos der dritte von Numenios angenommene Gott ist,
« eine Vergroberung der Lehre des N.» vorzuliegen scheint, oder auch mit
Festugiere, La Revelation d'Hermes Trismegiste IV, 124, dass unter Kosmos
nicht «le monde concret» zu verstehen ist, sondern «le monde tel qu'il
subsiste dans la pensee du Demiurge» (s. auch ebd. III, 43, Anm. 4). Gegen
Festugiere's Interpretation richtet sich mit Recht Dodds, a.a.O., 13-14;
seine eigene Deutung wird gleich unten im Text besprochen. Akzeptiert
wird die Uberlieferung mit Recht von Theiler, Art. Demiurgos, 702, und
Martano, 32 und 89. Wichtig ist auch in diesem Zusammenhang, dass der hier
jedenfalls von Numenios direkt beeinflusste Harpokration nach Proklos
In Tim. I 304, 28 D. als dritten Gott oüpav&v v.al xoauov annahm.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 73

thetisch angenommen wird, und zweitens deutlich
ausgesprochen wird, dass die gute Weltseele ihr überlegen ist,
da nur jene die Sorge für den ganzen Kosmos hat *, werden
in dem von Calcidius übersetzten Referat die beiden Seelen

ohne weiteres als ebenbürtig beschrieben. Wir haben nun
schon gesehen, dass diese böse Weltseele eben die
ungeordnete Bewegungsseele der Materie ist, aber es ist keineswegs
klar, wo die positive Weltseele zu suchen ist. Nach Dodds,
a.a.O., 13-14, figuriert sie im System des Numenios als

dritte Hypostase, was er folgendermassen nachzuweisen
versucht: nach test. 2 5 ist der dritte Gott « auf der Stufe der
Stdvoia (xaxd xov Stavoougsvov)». Das führt zu der folgenden
Argumentation : « The Third God is characterised solely
by Sidvowt, and thus corresponds not to the material
cosmos but to the Plotinian world-soul. As Plotinus says,
Siavota is ou voö Ipyov, aXXa (III 9 [13] 1, 35)».
Demgegenüber möchte ich nun bemerken, erstens, dass es

noch keineswegs sicher ist, dass, wenn ein Schluss für die
Lehre Plotins gilt, er auch für die Lehre des Numenios
Gültigkeit besitzt, und zweitens, dass nach dem Referat
bei Calcidius (Kap. 297 a.E.) der Kosmos (iste mundus)

geschaffen worden ist ex deo et silva. Es wird nun in dem

gleichen Zusammenhang mit Anerkennung bemerkt, dass

es nach Piaton zwei Weltseelen gibt, unam beneficentissimam,

matignam alteram, oder, wie es in der sich beim Referat
anschliessenden Ausführung in Kap. 300 heisst, unam

malignam ex silua, alteram beneficam ex deo 2. Der Kosmos ist
also das Resultat der Einwirkung der guten, aus dem deus,

d.h. aus dem Demiurgen, hervorgegangenen Seele auf die

1 Vgl. dazu besonders F. Solmsen, Plato's Theology (Ithaca-New York 1942),
116 und 148, Anm. 28.
2 Die oben, S. 69, besprochene Tatsache, dass die Begriffe « Materie» und
« Seele der Materie » von Numenios nicht immer deutlich von einander
unterschieden sein mögen, ist in diesem Zusammenhang von untergeordneter
Bedeutung.



74 J. H. WASZINK

Materie, deren böse Bewegungsseele sich der Ordnung der
Materie widersetzt, und die unter den drei göttlichen
Hypostasen steht. Aus diesem Grunde darf nun aber nach
meinem Dafürhalten vermutet werden, dass die gute oder

positive Weltseele in der Nähe nicht der dritten, sondern
der zweiten Hypostase, das heisst also des Demiurgen, zu
suchen ist. Ich komme hiermit der zuerst von Puech 1 und
sodann neulich mit grosser Ausführlichkeit von Krämer 2

verteidigten Deutung nahe, nach der der zweite Gott
des Numenios, also der Demiurg, mit der Weltseele identisch
sein soll. Eine formelle Identifikation möchte ich allerdings
nicht annehmen, da man die gerade hier auffällig inkoheren-
ten Angaben nicht zu stark pressen darf — ausführlicher
hoffe ich mich zur ganzen Frage andernorts zu äussern.
Soviel aber scheint mir doch deutlich zu sein, dass Por-
phyrios bei Numenios wenigstens einen Ansatz finden
konnte zu seiner eigenen Lehre, nach der der höhere Teil
der Weltseele als Demiurg fungierte. Auch zeigt sich wohl
eine gewisse Nachwirkung dieser Lehre des Numenios bei
Plotin und Porphyrios in der Tatsache, dass beide eine

Zweiteilung der Weltseele annehmen; dass man indessen

nicht so weit gehen darf, bei Plotin eine Lehre von zwei
Weltseelen anzunehmen, hat Dodds, a.a.O., zz, richtig
hervorgehoben 3.

1 A.a.O. (s. S. 38, Anm. i), 758.
2 A.a.O. (s. S. 35, Anm. 1), 69-75.
3 Zu der Annahme von zwei Weltseelen in der Lehre Plotins kam z.B. Zeller
III 24, 593 ff (vgl. dazu auch Merlan, a.a.O. (s. S. 40, Anm. 2), 141). Den
unteren Teil nannte Plotin 96019, vgl. dazu H. F. Muller, Physis bei Plotin
(Rh. Mus., N. F., 71 (1916), 232-245) und Lewy, a.a.O. (s. S. 36, Anm. 1), 356,
Anm. 172. Für Porphyrios s. Beutler, Art. Porphyrios, 304; vgl. auch Zeller,
a.a.O., 705 f. In der Spatschrift Em. II 3 lasst Plotin in Kap. 18 sowohl die
obere wie die untere Weltseele als Demiurgen auftreten, s. Theiler, Art.
Demiurgos, 703. Es ist sehr wohl möglich, dass auch in der anima stirpea, wie
sie von Calcidius in Kap. 54 und in einem Teil von Kap. 31 beschrieben wird,
die untere Weltseele des Porphyrios wiederzufinden ist (dagegen zeigt die



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 75

Wir müssen noch kurz sprechen über den Proklostext
{test. 31), wo Numenios genannt wird in einer grossen
Gruppe von Timaiosexegeten (0! Ttepl 'AptoravSpov xal Nou-

xai aAAot izkzia-M tüv die annehmen, dass

« die Weltseele, die zwischen den natürlichen und den
übernatürlichen Dingen in der Mitte steht, ihrem Wesen nach
eine Zahl ist, die zusammengesetzt ist aus der Eins, der
unteilbaren Substanz, und der unbegrenzten Zwei, die die
teilbare Substanz ist». Da nun aus dem Referat bei Calcidius,
Kap. 295, hervorgeht, dass von Pythagoras, wir dürfen
also wohl sicher sagen von Numenios selbst, die Eins mit
Gott und die unbegrenzte Zwei mit der Materie
gleichgesetzt wurde, finden wir nach dieser Stelle für Numenios
die Annahme einer einzigen, aus einem göttlichen und
einem materiellen Bestandteil zusammengesetzten, Weltseele

belegt. Hier handelt es sich aber, wie die Erwähnung
der ungeteilten und der geteilten Substanz zeigt, um die

Erklärung der Erschaffung der Weltseele durch Mischung
in Tim. 35 a 1 ff, und an jener Stelle — wie überhaupt im
Timaios — handelt es sich ja um eine Weltseele. Die m.W.
nur von Martano deutlich gestellte Frage 1, ob und inwieweit
Numenios diese Interpretation in seine eigene Lehre
integriert hat, lässt sich aus Mangel an zuverlässigen Zeugnissen
nicht beantworten ; am wahrscheinlichsten kommt es mir

Beschreibung in Kap. 31, S. 80, 20-81, 7, die Kennzeichen der bösen
Bewegungsseele des Numenios). Ich hoffe auf diese Frage im zweiten Faszikel meiner
Studien %im Timaioskommentar des Calcidius zurückzukommen ; vgl. dazu jetzt
auch van Winden in den Supplementary Notes in der Neuauflage seiner Dissertation

(s. S. 39, Anm. 3), 255-259.

1 A.a.O., 51 ff. Mit der von Martano vertretenen Ansicht, dass allein die eben

angeführte Stelle aus Proklos die Lehre des Numenios wiedergibt, kann ich
mich allerdings nicht einverstanden erklären. Dass dieselbe Deutung der
Timaiosstelle sich bei Plutarch De an. proer. in Tim. findet, und dass er nach
1012 c « nicht unberührt von Xenocrates » war, « wie später etwa Numenius
bei Proklos » wird bemerkt von Theiler, Einheit rnd unbegrenzte Zweiheit von

Plato bis Plotin (in : Isonomia, Berlin 1964, 89-109), 104.



76 J. H. WASZINK

vor, dass es zu einer durchdachten Koordination bei
Numenios nie gekommen ist.

Auch in Bezug auf die Lehre des Numenios von der
menschlichen Seele finden wir zwei voneinander abweichende
Berichte. Einerseits berichtete nach Stobaios Porphyrios
in seiner Schrift Über die Kräfte der Seele, und Jamblichos
in der Schrift Über die Seele {fr. 35-36), dass nach Numenios
der Mensch zwei Seelen hat, eine vernünftige und eine

unvernünftige. Hager, a.a.O., 84, bemerkt dazu : «

Konsequenter innerhalb des einmal angenommen Dualismus
zweier Weltseelen wäre es allerdings gewesen, bloss von
zwei nach dem Einfluss der guten bzw. der bösen Weltseele
bestimmten Bereichen der menschlichen Seele zu sprechen. »

Nun finden wir tatsächlich, wie von Hager auch
hervorgehoben wird, in dem Referat bei Calcidius unmittelbar
nach dem schon besprochenen Satz über Piatons von
Numenios gelobte Annahme zweier Weltseelen den

folgenden Satz : quae (nämlich die Materie) etiam patibilis
animae partis, in qua est aliqitid corpulentum mortaleque et

corporis simile, auctrix est et patrona, sicut rationabilis animae

pars auctore utitur ratione ac deo '. Wir finden hier also die

Einführung einer Einheit, wie wir sie soeben für die Weltseele

bei der Interpretation von Tim. 35 a 1 ff. feststellen
konnten. Van Winden, a.a.O., 1x4, nimmt an, dass Calcidius
hier die Wiedergabe der Lehre des Numenios geändert hat

um sie mit seiner eigenen christlichen Ansicht von der
menschlichen Seele im Einklang zu bringen. Dieser an
sich erwägenswerte Lösungsversuch ist mir aus dem Grunde
doch weniger wahrscheinlich, dass es sich hier um die

Übersetzung eines Referats handelt; eher möchte ich
annehmen, entweder dass bei Numenios die Platoninter-

1 Dass es sich hier um die menschliche, nicht um die Weltseele handelt,
wird gezeigt durch mortale und durch die Tatsache, dass die Materie auctrix
et patrona dieses Seelenteils genannt wird.



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 77

pretation — die hier ja die Existenz von Seelenteilen zu
erklären, und nicht zur Frage zu stellen hatte — und seine

eigene Ansicht nicht klar von einander getrennt, oder dass

sie in irgendeiner Weise koordiniert waren.
Ich kann hier nicht mehr eingehen auf die von Leemans

(a.a.O., Anm. zu S. 94, 12 ff.) gegebene Erklärung, nach
der, « weil Numenios ja eine Zweiseelenlehre vertrat», das

corpulentum et mortale identisch sein muss mit dem Pneuma,
womit die Seele bei ihrer Niederfahrt aus den himmlischen
Höhen in den Planetensphären bekleidet wird. Leemans
ist nämlich davon überzeugt, dass die Lehre vom « pneumatischen

Ochema», die bei Porphyrios bekanntlich eine

überragend wichtige Rolle spielt 4, schon von Numenios
in ihrer vollständigen Form vertreten wurde. Ich bin
überzeugt, dass Numenios die Vorstellung des oyj\\xo. als

Andeutung des unteren Seelenteils, die sich im Mittel-
platonismus ja überall findet2, gekannt und regelmässig
verwendet hat. Es bleibt aber die Frage, ob er dieses

Seelengefährt auch schon als ein Pneuma gedacht hat. Aber
auch wenn das, wie mit Leemans Dodds und Mazza
annehmen 3, der Fall sein sollte, so wäre daraus noch kein
besonderer Einfluss des Numenios auf Porphyrios zu
beweisen, denn diese Vorstellung findet sich ja öfters in der
Zeit des Numenios, z.B. im Corpus Hermeticum und bei
Kelsos, wie Beutler 4 schon hervorgehoben hat.

Der Schluss muss also sein, dass in der Lehre von der
menschlichen Seele keine deutliche Beeinflüssung des

Porphyrios durch Numenios festzustellen ist.

1 Vgl. dazu Beutler, Art. Porphyrios, 307-310.
2 S. dazu H. Dorrie, Porphyrios'' Symmikta Zetemata (Zetemata, Heft 20,
München 1958), 168, Anm. 1.

3 Dodds, a.a.O., 8-9; Mazza, Helikon 3 (1963), 136 mit Anm. 47.
Zu dem ganzen Problemkreis wird sich mein Schuler M. A. Elferink äussern
in einer Abhandlung über den Abstieg der Seele nach Macrobius.
4 Art. Numenios, 676-677.



7« J. H. WASZINK

Wir fassen zusammen. Dass Numenios für Porphyrios
eine beträchtliche Bedeutung gehabt hat ist nicht zu
bezweifeln K Direkt hat Numenios auf Porphyrios gewirkt
durch sein tiefgehendes Interesse für die Weisheit alter
Barbarenvölker — eine Weisheit, die er indessen nur aus

griechischen Mittelquellen gekannt haben wird, und die er
in durchaus griechischer Weise deutete — und weiter durch
die, mit seiner Ehrfurcht für diese Weisheit direkt zusammenhängende,

allegorische Deutung alter Mythen, deren
Einfluss besonders in Porphyrios' Schrift Über die Nymphengrotte

zum Ausdruck kommt. In der Lehre von den drei

göttlichen Hypostasen und in der von der Materie und dem

Ursprung des Bösen zeigt sich öfter als ein direkter ein
indirekter Einfluss, der entweder durch Plotin oder durch
die chaldäischen Orakel vermittelt sein kann. Persönlich
hat Numenios sicher die nicht streng logische, sagen wir
einfach: die nicht-plotinische Seite des Porphyrios,
selbstverständlich in verschiedenen Perioden mit verschiedener
Kraft, angezogen durch seine Hinneigung zum Dualismus
und im allgemeinen zu einfachen und lapidären Antithesen,
und weiter wohl auch durch die öfters prophetische Form
seiner Aussagen. Den ganzen Umfang und die Eigenart
sowohl des direkten wie des indirekten Einflusses wird
indessen nur durch eine umsichtige Interpretation
allmählich festgestellt werden können.

1 Eine besondere Bedeutung erhalten in diesem Zusammenhang die von
Arnobius II 11 an die uiri noui gerichteten Worte : Vos Piatoni, uos Cromo,
uos Numenio itel cui libuerit creditis, wenn, wie Courcelle sehr wahrscheinlich
gemacht hat (Les Sages de Porphyre et les « Viri novi » d'Arnobe (Rev. Et. Lat. 31

(1953)), 257-271), mit diesen uiri noui in Wirklichkeit Porphyrios gemeint
ist (vgl. auch Mazza, a.a.O., 133 (f.).



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 79

DISCUSSION

M. Dörrie: Darf ich daran erinnern, dass die Fragestellung
bei Aristoteles Fiep! tpiXocrotpia? nicht lautet: Was ist das Göttliche

sondern: Wie kam es unter den Menschen zur 7tduty) evvoia
xoü 0slou

Damit ist ein Weg vorgezeichnet, der dazu führt, die eüSoxt-

pioüvToc S0V7) auf ihre Kenntnis des Göttlichen hin zu befragen.
M. Wassfnk : Wenn ich recht sehe, sind hier zwei verschiedene

Gedanken auseinanderzuhalten. Erstens gibt es die einfache

Konstatierung, dass bei den verschiedensten Völkern Vorstellungen
von einem höchsten Wesen vorkommen ; aus dieser problemlos
hingenommenen Konstatierung wurden dann weitere Schlüsse

gezogen. Die zweite Möglichkeit ist, dass die Frage entsteht,
wie es unter den Menschen zu einer solchen Vorstellung gekommen

ist. Offenbar hat Aristoteles die zweite Fragestellung im
Auge gehabt, während die erste dem Mittelpiatonismus, möglicherweise

schon der zugehörigen Konzeption des Poseidonios,

zugrunde liegt.
M. Dörrie: Ausserdem möchte ich auf den Terminus

(XTroSuaaaOat. zurückkommen. Sein Verständnis ist vom Mythos im
Gorgias (523 e ff.) her geprägt; nachmals aber ist daraus das

geworden, was man einen platonischen Topos nennen könnte.
Die Umdeutung besteht darin, dass die Seele alles ablegt, was ihr
zugewachsen ist — das kann das oyvjira sein, kann aber

auch auf ihre vitia bezogen sein. Auf jeden Fall wird sie durch das

ixTroSüaaaöai. wieder sie selbst.

M. Wassfnk : Nach meinem Dafürhalten haben die von Dodds
(Pagans and Christians in an Age of Anxiety, 94-96) aus Philon und
Plotin angeführten Stellen doch ein zu stark individuelles

Gepräge um als nicht weiter auffällige Formulierungen eines

locus communis betrachtet zu werden.



8o DISCUSSION

M. Theiler: Ich möchte hier noch hinweisen auf den

verwandten, bei Plotin vorkommenden Ausdruck —poaapTäaOou.

Von gnostischen Einflüssen ist hier m.E. abzusehen — das Wort
wird von Marc-Aurel 12, 3,4 (zusammen mit dem von Porphyrios
gebrauchten Trpoaroxflaa) verwendet. Viel weitere Verwendung
— bei grösserer Unschärfte — hat das ebenfalls von Piaton her

umgedeutete Wort oyyira, das bei Piaton Tim. 41 e und 69 c den

Körper bezeichnet.

M. Dörrie: Hierzu möchte ich auf Porphyrios bei Stobaios

I 354, 14 W. hinweisen, wo am Samen-Vergleich das —powpikufla',

deutlich gemacht wird. Vermutlich handelt es sich hier um ein

ausführliches Darlegen des Bildes von 07tspp.aTi.x6p Xoyop.

M. Theiler: Ich will auf Plotin IV 4, 39, 7 verweisen, wo
hinter dem a~epu.aTt.xop Xoyop ein umfassender, der Zusammenhänge

bewusster Xoyop steht. Den Nachweis von Kalbfleisch halte

ich für gelungen, dass Porphyrios der Autor der Schrift Fiept, toü
7tcöp epiJtuxoÜTat. rix spßpua ist. Der Ausdruck Slp S7isxei.va,

nehme ich an, stammt aus dem in Prosa verfassten Kommentar,
den Julian der Chaldäer seinen Orakeln-Gedichten beigab.

Ich vergleiche die beiden Stellen bei Lydus, De mens. 110, 2,

wo nach Numenios der Judengott dxowcovyjTop genannt wird
(vgl. Orph. hymn. 10, 9) und Calcidius, Comm. Kap. 176, wo der

Ausdruck societatis indigms fällt, und weise auf F. Altheim
(Spätantike und Christentum, Tübingen 1951, S. xo ff.) hin, der

vermutete, dass Porphyrius bei seiner Wertung von Sol "HXiop
als zentralem Gott über diesem zentralen Sonnengott einen

höheren Gott annahm.

Porphyrios gestand der jüdischen Philosophie zu (Lydus,
De mens. 110, 18), zum Sip srexsiva bennanten Gotte
emporzureichen, nicht aber zum höchsten ana£ Xsyopsvop.

Um Materie und Seele zu trennen, habe ich früher bei Calcidius
Comm. S. 299, 16: silvae Statt silvam und S. 176, 11 -12 [animam\

(vgl. 299, 2 ; 302, 6) vorgeschlagen.
M. Was^ink: Was die letzgenannte Textänderung betrifft,

so möchte ich erneut betonen, was ich schon in meinem Vortrag



PORPHYRIOS UND NUMENIOS 8l

gesagt habe, nämlich dass nach meiner Überzeugung die zwei
Stellen bei Calcidius silvam S. 299, 16 und S. 176, 11-12 silvam

malippam animam einander gegenseitig stützen, und dass man eher

diese Lesung hinnehmen als zwei Konjekturen für zwei in der

Überlieferung zueinander stimmenden Stellen machen muss.

M. Sodano: Mi permetta, professore Waszink, di rivolgerLe
qualche domanda a proposito dell'esegesi allegorica di Numenio.

Vorrei, cioe, richiamare la sua attenzione su due passi di Proclo :

1) In Tim. 24 (p. 77, 3-6 I Di.) ; 2) ibid. 24 a (p. 77, 22-24 I Di.
Fr. X p. 7, 6 Sodano). Dal secondo passo risulta chiaro che Vorbild
della interpretazione allegorica data da Porfirio e Numenio.
Intercorre qualche rapporto tra il termine e^rffrpic, del primo
passo e 7rapa8o<7i<; del secondo E qual e il significato del vocabolo

7tpo<n:<xT7)<; usato nel primo passo di Proclo Si deve forse intendere
che Numenio iniziö, egli per il primo, un'allegorica Interpretationsweise

del testo platonico?
M. Waszink: Proclo dice soltanto che Numenio fu un difen-

sore (~poaTaT7j<;) di questa forma di esegesi, non che sia stato

il primo ad introdurla e a sostenerla.

M. Sodano : Ma, a Suo parere, Numenio deve esser riguardato
come il primo interprete allegorizzante di Piatone?

M. Was-spnk : Certamente no : una tale interpretazione si trova
prima di Numenio, per esempio, nel De Iside et Osiride di Plutarco.

M. Walser: Es ist, im Hinblick auf Herrn Waszinks

Ausführungen (s. S. 46) interessant sich daran zu erinnern, dass

Porphyrios' vierbändige (iHXoaocpoc icToala mit Plato als dem

Vollender der frühgriechischen Philosophie endet. Er folgt
darin dem von Numenios gewiesenen Weg, dem es darauf

ankam, die Lehre Piatons von den unangebrachten späteren
Zutaten (TrpoucpußsvTa) der 'AxaS'/jpiwol zu befreien. Er beschränkt
sich also auf diejenigen Philosophen, die zu kennen ihm wie
Numenios allein wichtig sind. Diese Haltung zur Philosophiegeschichte

steht im Gegensatz zu der nur antiquarisch sammelnden

Darstellung des Diogenes Laertius, die niemals « engagee» ist.

Die Araber kannten Diogenes Laertius überhaupt nicht, haben



82 DISCUSSION

aber die Philosophiegeschichte des Porphyrios weitgehend benutzt.

M. Wasjnk: Die Beobachtung Herrn Walzers, dass die

Tatsache, dass die Philosophiegeschichte des Porphyrios nicht
über Piaton hinausweist, im Zusammenhang unseres Themas

von Bedeutung ist, ist durchaus richtig : diese Haltung ist im
Einklang mit den schwerwiegenden Worten ÜXcctcovi opoXoyou-

pivax; des Numenios (Jr. 9 a Leem.). Eine ähnliche Beschränkung

zeigt sich übrigens in der Bemerkung in fr. 16 der

Philosophiegeschichte, dass nach Piaton tpicov 07i:oaTacj£«v... rrjv
too 0elou 7rposX0eLV oücsfav.

M. Hadot: II me semble que, dans ce fragment de YHistorie

Philosophique la formule -rqv toü Oetou (ou plutot 6eoü, atteste
chez Cyrille) oüatav pose un probleme. Je doute qu'une teile

formule soit conforme ä la philosophic de Plotin qui n'aurait pas

parle, me semble-t-il, a propos de la procession des hypostases,
d'une procession de la substance divine. Faut-il supposer que
Cyrille a christianise sa citation porphyrienne Ou bien faut-il

supposer que nous avons lä une formule authentiquement
porphyrienne qui supposerait alors une theorie de la consubstantialite
des hypostases Celle-ci pourrait venir de Numenius, qui semble

bien avoir affirme une teile consubstantialite entre les hypostases

(Jr. 28 Leemans; Eusebe, Praep. ev. XI 22, 4 : aüpcpuTov -rrj oüma).

II reste qu'une teile formule porphyrienne fait penser ä la celebre

formule de la theologie trinitaire chretienne teile qu'on la trouve
formulee chez Victorinus (Adv. Ar. III 4, 38) : sie y.i5.c, oö<rla<;

Tpsslvai ra? Ü7io(7Tdc(7Et^.

M. Dörrie: Nach allem, was wir aus der Frühgeschichte des

Mittelplatonismus wissen, sind immer drei Götter in der Diskussion

gewesen. Dies Bewusstsein von drei göttlichen Wesen,
immer genährt durch die Stelle im Plat. Epist. II, 312 c dürfte alte

Lehrtradition reproduzieren.
M. Pepin: Une circonstance pourrait indiquer que la formule

<5cypi Y<*P UTtOffTaCECdV... T7]V TOU 0EIOO TTpQsXOsiV OUolaV,

pretee ä Porphyre par Cyrille, n'est pas due ä une manipulation
de celui-ci dans un sens chretien. C'est que cette expression de la



PORPHYRIOS UND NUMERIOS 83

theologie trinitaire n'etait probablement pas orthodoxe a l'epoque
de Cyrille. En effet, Basile, Epist. 52, 1, PG 32, 393 a, estime

dejä que le mot opooocnop est mauvais parce qu'il laisse

entendre une distinction entre la substance et les choses qui
en proviennent; or il n'y a pas d'oucrfa divine anterieure au
Pere et au Fils : "Ecpaaav yap exefvoi xrjv xoü optoouafou cpwvrjv

TrapiuTocv evvoiav oüaiap xe xod xwv c/.iz aüxfjp... Im Si 0soG xaxpop xal
Osoij uloü oux o'W.a Trpeaßuxspa. Dans ces conditions, la formule de

YHist. philos. a toutes les chances d'etre bien de Porphyre, et

pourrait en effet attester l'influence de Numenius.
M. Hadot: Revenant ä l'allusion que M. Theiler a faite tout

ä l'heure ä Ad-Ad assimile chez Proclus au Sip eixexeiva,

puis-je faire remarquer que chez Victorinus, le deuxieme Un est

appele Unum Unum {Adv. Ar. I 50, 22 et 51, 1), ce qui correspond

exactement ä l'etymologie de Ad-Ad {unus unus, Macrobe,
Saturn. I 23, 17 et Proclus, In Parm. 60, 3 Klibansky-Labowsky).

M. Walter: Sie haben gezeigt, dass der Demiurg des Timaeus,

dem das Ttot^ua der Welt verdankt wird — der dem biblischen
Gott gleichgesetzt wird — ein niederer Gott für Numenios ist.
Vielleicht kann man das in Beziehung setzen zu der Übersetzung
des hebräischen bara' in Gen. I, 1 (das nur von einer solchen
göttlichen Handlung gebraucht werden kann) durch

(chech) das genau so von jedem Handwerker ausgesagt werden
kann. Es ist bekannt aus den Fragmenten von Origenes' Hexapla,
dass Aquila an der Übersetzung eTCofojae Anstoss nahm und
dafür exxiae schrieb (cf. Patristic Greek Eexikon S. 782 f.). Hat

Aquila die LXX Übersetzung in Kenntnis dieser
heidnischchristlichen Kontroverse über die Stellung des Weltschöpfers
unter den Göttern geändert? Es scheint immerhin möglich.

MM. Dörrie et Theiler attirent encore Tattention sur l'ampleur

prise dans les siecles posterieurs, par les discusions sur les couples

7Toc7]x6p / xxtaxop et factus/creatus.




	Porphyrios und Numenios

