Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 12 (1966)

Artikel: Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios
Autor: Dorrie, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I
HEINRICH DORRIE

Die Schultradition im Mittelplatonismus
und Porphytios






DIE SCHULTRADITION IM MITTELPLATONISMUS
UND PORPHYRIOS

I

An der geistigen Leistung vor allem Plotins, aber auch
des Porphyrios ist mit Recht stets das Neue, in die Zukunft
Weisende gesehen und hervorgehoben worden. Dennoch
darf Porphyrios in bestimmtem Sinne der letzte Mittelpla-
toniker genannt werden — zunichst schon einmal darum,
weil er das gesamte Wissen des an Gelehrsamkeit reichen
IT. und III. Jahrhunderts in sich vereinigte. BufhioBfixy g
fv Euduyos xol mepimatoby Movseiov — diese Charakteristik,
die Eunapios von Porphyrios’ Lehrer Longinos gab, hat
auch fir Porphyrios volle Giltigkeit. Ganz gewiss wire
Potphyrios als Vermittler dieses ungeheuren Wissens
auch dann eine wichtige Gestalt in der Wissenschafts-
geschichte geworden, wenn er nie in ein Verhiltnis zu
Plotin getreten wire. Aber diese zweite Schiilerschaft
— die bei Plotin — hat nun bewirkt, dass alles Wissen,
das Porphyrios in sich aufgespeichert hatte, einen neuen
Sinn bekam.

Vielleicht ist es wichtig, sich dies von Anfang an vor
Augen zu halten: es geschah hier etwas ganz anderes als
damals, da die Mittlere Akademie an Stelle der Alten, oder
die Neue Akademie an die Stelle der Mittleren trat. Damals
sind offenbar Entscheidungen gefallen, die vieles von
der Schule bisher Betriebene schlechthin entwerteten;
ganz gleich, wie man die Ansitze des Arkesilas oder des
Antiochos von Askalon bewertet — auf jeden Fall bedeuten
sie einen Neubeginn, dem Vieles, und auf jeden Fall
Wichtiges, das bisher galt, geopfert wurde.

Die Anfinge des Neuplatonismus waren damit ver-
glichen viel sanfter. Vielleicht war Ammonios Sakkas ein
Oppositioneller — Plotin und Porphyrios aber waren



4 HEINRICH DORRIE

weit davon entfernt, zum bestehenden Leht-Gut des
Platonismus in erklirte Opposition zu treten. Im Gegenteil,
Plotin entwickelte seine Lehren — man mochte fast sagen,
geflissentlich — an Hand von Lehtschriften, die hohe
Geltung unter Platonikern hatten *.

Zunichst einmal ist es von Plotins Situation aus gesehen
vollauf verstindlich, dass er grossen Wert darauf legte,
sich innerhalb der Tradition und damit innerhalb der
platonischen Legitimitit zu befinden: Als Neugriindung
musste seine Schule diesen Legitimititsanspruch noch
viel eifriger wahren als die seit langem angesehenen Schulen.

Aber damit ist die Traditionsgebundenheit nur im Vor-
dergriindigen bezeichnet. Lingst wirkte im Hintergrunde
das — noch kaum formulierbare — Bewusstsein, dass die
Wahrtheit nicht von der Tradition, und die Tradition nicht
von der Wahrheit abweichen konne. Die Kontinuitit des
Logos wire ja in Frage gestellt, wenn in bestimmtem
historischem Augenblick eine neue Wahrheit — wie ein
Evangelium — aufgefunden und verkiindet wiirde, — ein
Kerygma also, das alle bisherige Wahrheit entwertete. Das
sollte einer der wichtigsten Kontrovers-Punkte dem Christen-
tum gegeniiber werden; weder Plotin noch Porphyrios
konnten und durften je einen analogen Anspruch erheben.
Enn. 11 9 (33) 6,11 stellt Plotin mit Nachdruck die Gleichung
auf xawotopely = i8ta uhocogpta = #Ew tHe aindeloc.

In den voraufgehenden Jahrhunderten, — ganz gewiss
seit dem Missetfolg des Poseidonios, der ja fast der Achtung
durch traditionsgebundene Stoiker verfallen war — war
es mehr und mehr anriichig geworden, neue aipéoerg zu
bilden. Zwar richtet sich die Polemik gegen den, der eine
die Wahrheit verdunkelnde afpeoig begriindet, zunichst
gegen Epikur; aber dann wird die Klage iiber das Ausein-
anderfallen der Philosophie ganz im Allgemeinen vor-

! Porphytios, Vita Plot. 14 zihlt sie auf — eine fast vollstindige Autoren-
liste, die die Platoniker und Peripatetiker der letzten 100 Jahre umfasst.



SCHULTRADITION 5

getragen — immer aber mit dem Vorwurf gegen den
Obskurantismus der Hiresiarchen: Unfdhig, das Ganze
zu sehen, haben sie den von ihnen erkannten Teil der
Philosophie zum Mittelpunkt gemacht oder als allein
giiltig angesehen. Diese nicht mehr zurechnungsfihigen
Séhne der Philosophie haben ihre Mutter zerrissen —
nicht anders als die Tochter des Pentheus * im Wahn ihren
Vater zerrissen und zerstiickelten. Hierokles 2 gibt nach-
mals — vielleicht auf der Basis einer porphyrischen Schrift
— eine ganze Pathologie derjenigen, die die Einheit der
Philosophie spalten: Die es vorsitzlich tun, haben sich &g
und &mévorx, die es fahrldssig tun, haben sich mpéindig und
dpobie zu Schulden kommen lassen, d.h. die Kontrolle ihrer
Taten durch den Logos striflich unterlassen.

Porphyrios — auch wenn die eben angezogene Ausserung
nicht von ihm herzuleiten sein sollte — steht deutlich
erkennbar im Banne solchen Denkens. Obwohl es am
leichtesten in der Polemik gegen Neuerer erkennbar wird,
muss doch unterstrichen werden, wieso diese Einstellung,
welche die Freiheit philosophischer Entscheidung merk-
wiirdig zu beeintrichtigen scheint, positiv begriindet ist:

Wenn der Logos Eines ist, dann muss auch die Philo-
sophie, die auf ihn hinfithrt und die von ihm herkommt,
Eine sein. Sie muss aber nicht nur in der Gegenwart Eine
sein; sondern der Logos muss sich seit Urzeiten in den
Worten und Lehren weiser Ménner widergespiegelt haben.
Wohl sind nur wenige dazu befihigt; dass der Logos von
vielen nur verdunkelt oder nur in Teilen erkannt witd,
kann nicht abgestritten werden. Im Gegenteil, dass sich
die Menschen in verschiedener Logos-Nihe befinden, ist

1 Dieser pathetisch ausgefiihrte Vergleich — zweifellos ein Topos kaiserzeit-
licher Philosophiegeschichte — wurde verwendet von Attikos bei Euseb, PEXI
2,2 ; 509 ¢ Vig. und von Numenios ebda. XIV 5, 8 ; 729 @ Vig. Zu vergleichen
ferner Boethius, Consol. phil. 1 pr. 3 Mitte.

% So Hietokles bei Photios, Bib/. cod. 214, 171 b 38 ff.



6 HEINRICH DORRIE

von der npévora so gewollt — darin driickt sich die Gerechtig-
keit der Welt-Seele aus, die die Menschen entsprechend
ihren apapthpare weiter oder weniger weit vom Logos
entfernt. Aber es dirfen nur Grad-Unterschiede, nur
Intensitits-Unterschiede zugelassen werden. Der Logos
kann niemandem als etwas qualitativ anderes erscheinen.
Wer also den Logos etwa als materiell ansieht?, ist damit
eines garnicht entschuldbaren Irrtums tiberfiihrt. Es ist mithin
undenkbar, dass ein legitimer Weg philosophiegeschicht-
licher Entwicklung von Platon und Aristoteles tiber die
Stoa zum Neuplatonismus gefithrt habe. Wohl wies Por-
phyrios nachmals den Stoikern auf, dass sie ja nur ein
winziger Schritt vom Richtigen trenne — aber es ist der
Schritt, der vom Falschen zum Richtigen fihrt. Porphyrios
kann also Philosophiegeschichte nur so betreiben, dass
er nachweist, wie da und dort das Richtige aufleuchtet.
Diese al@bypara, diese scintillae veritatis machen es sinn-
fillig, dass der Logos, wenn auch nur omeppatixéds, im
ganzen Platonismus anwesend war.

Der nachmals sammelnde Philosoph, der sich ja nach
Platons Empfehlung nicht mit dem Studium des ¢ebdoc
aufhalten oder zersplittern soll, kann also einiges, ja vieles
daraus gewinnen, wenn er diese oméppata und «ifbypata
des Richtigen bei seinen Vorgingern aufsucht und nutzt.
So jedenfalls hat Porphyrios seine Aufgabe den Vorgingern
gegeniiber verstanden. Im Unterschied zu Plotin, der
offenbar im Bewusstsein ruhte, das von den Vorgingern
tiberkommene Erbe bruchlos und angemessen weitet-
zufiihren 2, hat Porphyrios daran gearbeitet, sich und den

1 Plotin schliesst VI g (8), 5 Anf. mit Entschiedenheit diejenigen, die materielle
altiar zulassen, von der weiteren philosophischen Unterweisung aus: Wer das
meint, ist aus der Nihe Gottes und der Eins-Erkenntnis ausgestossen. In
solcher Ferne vom Seienden vermag er nur Irriges zu denken.

2 Anlisslich der 5. Entretiens der Fondation Hardt (1957) Les sources de
Plotin wurde viel an Erkenntnissen gewonnen, wie sehr und in welcher
Modalitit Plotin seinen Vorgingern verpflichtet ist.



SCHULTRADITION 7

Nachfolgern die Gewissheit dariiber zu verschaffen, dass
keines der nachstehend formulierten Postulate verletzt sei:

1) Die Erkenntnis der von Platon vorgetragenen
Wahrheit ist niemals weder vollig etloschen noch je einer
qualitativen d&M\otwowg unterwortfen worden: Substantiell
ist der Logos immer mit sich identisch geblieben.

2) Also hat sich der Platonismus nicht etwa in gerader
Linie von Platon fort-entwickelt (dies der von Plotin
pethorreszierte Entwicklungssbegriff). Die Logos-Nihe (und
damit Nihe zu Platon) aller genuinen Platoniker ist beweis-
bar.

3) Dennoch ist selten zuvor eine solche Fiille an Logos-
Erkenntnis gewonnen worden wie jetzt, dank Ammonios
Sakkas und Plotin. So reich das Erbe ist, das die Vorginger
hinterliessen, so ist doch erst jetzt so etwas wie ein Ordnungs-
prinzip, ein metaphysisches Grundgesetz gefunden worden,
durch das alles bisher Gewusste oder Geahnte in neuem
und verldsslichem Licht iiberschaubar und erkennbar witd.

Durch solche Axiomatik ist Porphyrios gebunden,
wenn er den Mittelplatonikern gegentiber tritt. Er wird
expressis verbis kein Iota des Herkommlichen aufheben — statt
dessen wird er Umdeutungen vornehmen oder sprachliche
Missverstindnisse vermuten. Er wird sich aber auch nie
einer Tradition — so hoch er sie schitzt — unterordnen,
weil sie Tradition ist; sondern er wird stets fithlen lassen,
dass die alten Traditionen jetzt erst, da neues Licht auf sie
gefallen ist, bis ins Letzte sinnvoll werden.

Er will konservativ sein. Diese Intention wird oft genug
unglaubwiirdig, wenn man ihn mit geradezu kithnen
Umdeutungen hantieren sieht. Trotzdem darf man ihm
nicht leichthin den Vorwutf det mala fides machen; das
bisher Vorgetragene macht ja vielleicht verstindlich, wieso
sich Porphyrios zu recht weit gehender Selbstindigkeit



8 HEINRICH DORRIE

legitimiert sah, wenn es darum ging, die oméppara und die
albbypmora, die Kornlein und die Finklein, die er bei Vot-
gingern fand, zu etwas Sinnvollem zu vereinigen.

Zur Methode des Porphyrios ist vorwegzunehmen:
Wo er ein von der Tradition gebotenes Lehrstiick modifi-
ziert, tut er es nach Moglichkeit mit philologischen Mitteln.
Sehr ungern opponiert er in substantiellen Fragen der
Tradition auf philosophischem Gebiet und mit philo-
sophischen Argumenten — das wiirde ja den Verdacht
eines Traditionsbruches heraufbeschworen. Sondern auf
tieferer Ebene, da wo der Bereich des Philosophischen
noch garnicht erreicht ist, sondern wo es sich darum handelt,
festzustellen, ob denn auch beide Seiten von dem selben
Gegenstande sprechen — da ist das Feld fiir Porphyrios’
Argumentationen. Geradezu grundsitzlich werden philo-
sophische Diskrepanzen als in Wahrheit nur sprachliche
Missverstindnisse entlarvt, und mit philologischen Mitteln,
detr Methode alexandrinischer Gelehrsamkeit folgend, schligt
Porphyrios Heilung oder Begegnung auf der mittleren
Linie vor. Fiir den, der selbst sich der Dame Philologia
verpflichtet fiihlt, ist es ein reizvolles und manchmal
belustigendes Studium, was alles mit den Mitteln dieser
Philologie bewirkt und gerechtfertigt werden kann. Im
Grunde hat Porphyrios den Ubergang vom Mittel- zum
Neu-Platonismus vorwiegend philologisch untetbaut.

Nach dieser einleitenden Betrachtung soll nun Por-
phyrios’ Verhidltnis zu den Mittelplatonikern in drei ein-
zelnen Untersuchungen dargestellt werden:

A. Am leichtesten erschliessen sich diejenigen festimonia,
wo Porphyrios (oder ein in seiner Nachfolge stehender
Platoniker) einen Mittelplatoniker nennt und zu einer so
bezeichneten Lehrentscheidung Stellung nimmt. Hier gilt
es also, eine recht grosse Zahl von Einzelbeobachtungen
zusammenzufassen und einzuordnen.



SCHULTRADITION 9

B. Nach der Wertung des Details soll nun die Gesamtheit
der Lehre ins Blickfeld geriickt werden mit der Frage:
Inwiefern hat Porphyrios die Lehre der Mittelplatoniker
in ihren Hauptpunkten iibernommen oder umgedeutet ?

C. Man tite dem Mittelplatonismus wie dem Porphyrios
unrecht, wollte man daran voriibergehen, dass ein wohl
umrissenes Missions- und Kultur-Bewusstsein kultiviert
wurde — ein Bewusstsein, das dann schroff zum analogen
Bewusstsein der Christen in Kontrast trat. Eine abschlies-
sende Untersuchung soll daher zeigen, wie Porphyrios
auch hierin zu seinen Vorgingern in engem Verhiltnis
steht.

II.

(A). Zunichst soll also von den Nachrichten die Rede
sein, die Porphyrios expressis verbis von mittelplatonischen
Vorgingern gibt.

Dabei gilt es, deren Reichhaltigkeit und Verlisslichkeit
hervorzuheben.

Reichhaltigkeit: Porphyrios ist fiur unsere Kenntnis
die wichtigste Mittel-Quelle fiir den Platonismus der
Kaiserzeit. An Porphyrios liegt es, dass Plotins Schriften
im vollen Umfang erhalten sind; an Porphyrios liegt es,
dass systematisierende Nachrichten tiber Mittelplatoniker
in ganz erheblicher Breite erhalten sind.

Wenn man einmal die Gegenrechnung aufmacht, welche
Bezeugungen eigentlich ohne Porphyrios’ Vermittlung
auf uns gekommen sind, so kommt man auf eine sehr
kurze Liste von weniger als 1o Textstiicken !, unter denen aller-

1 Hier rasch die Liste:

1. Albinos, Didaskalikos.
2. Kalvisios Tauros, Stiicke aus dem Kommentar zum Timaios, ethalten
bei Johannes Philoponos, De aef. mundi.



10 HEINRICH DORRIE

dings ein so wichtiger Text wie der des Albinos aufzufiihren
ist. Linger ist die Liste von Texten, die man « paraplatonisch »
nennen diirfte, weil ihre Autoren dem Schul-Platonismus
nicht angehorten t. Wahrscheinlich wiirde sich aus diesen
Zeugnissen kein in sich zusammenhidngendes Bild des
Mittelplatonismus ergeben; die moderne Forschung ist
— mehr als oft zugegeben wird — darauf angewiesen, ihre
Rekonstruktions-Arbeit mit Hilfe von Daten zu leisten,
die durch Porphyrios’ Vermittlung gewonnen sind.
Ausgiebig haben aus Porphyrios geschopft Iamblich,
Hierokles und Proklos; ja man darf sagen, dass Porphyrios
seinen Nachfolgern das wissenschaftliche Material, soweit
es Informationen iiber die mittelplatonischen Vorginger
enthielt, bereitgelegt hat. Von keinem der Nachfolger ist
bekannt, dass er Versuche machte, dies Material zu erweitern.
Selbst Simplikios, der noch selbstindige Forscher-Arbeit
am Empedokles und am Parmenides leistete, hatte entweder

3. Bruchstiicke eines Kommentars zum Theaetes, erhalten auf dem Pap.
Berlin 9782 = Berl. Klass. Texte 11.

4. Die Zitationen des Origenes aus dem *Aln0hg Abyog des Kelsos.

Neben diesen primiren Zeugnissen stehen Referate von Nicht-
Platonikern :

5. Areios Didymos, a. aus der Schrift TIepl t@v tob IIAdtwvog Soyudrtov,
am besten zuginglich bei Diels, Doxogr. 447. b. Referat iiber die
Gliederung der Ethik nach Eudoros, erhalten bei Stobaios II 42 ff.

6. - Diog. Eacet. 3, 67 &

7. Seneca, Ep. 58 und 65.

1 Selbst Plutarch und Attikos sind — unter dem Einfluss des Porphyrios —
unter die Paraplatoniker eingereiht worden. Tatsichlich sind beide fur die
Kenntnis des Schul-Platonismus von nicht sehr grosser Bedeutung — Plutarch,
weil seine Darstellungsart nur selten zuldsst, dogmatisch festzulegen, fiir
welche Lehte er sich entscheidet, Attikos, weil die von Euseb ethaltenen
stark polemischen Stiicke nur mit grossen Schwierigkeiten mit schulpla-
tonischem Lehrgut zusammen gehalten werden konnen. Ferner ist einiges
Wenige zu gewinnen :

1) aus Philon von Alexandreia ;

2) aus Apuleius, namentlich De Platone et eius dogmate ;

3) aus Maximos von Tyros, namentlich aus der Rede Tic 6 0edg xata

Tov I\ dTwve.



SCHULTRADITION T1

keinen Grund oder keine Moglichkeit, iiber das von Por-
phyrios Gebotene hinaus auf mittelplatonische Lehr-
schriften zuriickzugehen — das gleiche gilt fiir Proklos
und seine athenische Schule .

Nun ist es kein Zufall, dass Porphyrios in eine solche
Position riickte: Die  Auswahl aus mittelplatonischem
Lehrgut — das sei nochmals betont — wurde von Por-
phyrios so geschickt angelegt, dass der Leser zu der Schluss-
folgerung gedringt wurde, weitere Beschiftigung mit der
nun tuberholten Periode vor Plotin lohne nicht. Gerade
dadurch, dass Porphyrios in gewisser Breite tiber Leht-
entscheidungen der Mittelplatoniker referiert — gerade
dadurch lisst er erkennen, dass nihere Beschiftigung mit
diesem historisch gewordenen Fundament erlibrigt. Offenbar
hat es nicht nur an Plotins Leistung gelegen, die den Mittel-
platonismus weit tberragte, sondern ebenso sehr an Por-
phyrios’ gerithmter ? ‘Epp#vein, dass der Mittelplatonismus
aus dem Gesichtskreis der spiteren Neuplatoniker ver-
schwand. So wenig Porphyrios hatte zugeben mogen, dass
mit Plotin ein Neu-Ansatz erfolgte, so sehr hat seine
Berichterstattung bewirkt, im Grunde bis heute bewirkt,
dass Plotin in einsamer Grosse zu leuchten schien.

Porphyrios hat die Stellungnahme zu seinen Vorgingern
keineswegs gleichmaissig iiber sein Werk verstreut. Sondern
solchem Bericht iiber das zuvor Geleistete ist ein bestimmter
Ort zugewiesen: iiblicherweise setzt ein Zwtue damit ein,
dass die Thesen Fritherer zur ins Auge gefassten Frage
referiert werden. Damit folgt Porphyrios — zweifellos
bewusst — der von Aristoteles begriindeten und in Alexan-
dreia fortgefiihrten Tradition; dies Stiick formaler Schulung

1 Ein Gegner des Proklos freilich, Johannes Philoponos, ging zum letzten
Male auf die Quellen zurtck : Thm war det Timaios-Kommentar des Kalvisios
Tauros noch zuginglich, dessen Formulierungen Joh. Philoponos gegen
Proklos ins Feld fiihrt.

2 So Eunap, Vitae soph. p. 9 Boiss.



12 HEINRICH DORRIE

weist deutlich auf das zuriick, was Porphyrios in der Schule
des Longinos gelernt hatte.

Damit ist zugleich gesagt: In der Polemik wie in der
Paraenese fehlt der Blick auf die Fritheren durchweg.
In der Polemik wiirde es nur verwirren, wenn etwa an
Hand der Vorginger dargestellt wiirde, wie vieler Abschattie-
rungen eine These fihig ist; wo es gilt, einem Irrtum frontal
entgegenzutreten, referiert Porphyrios nicht tber irgend-
welche Vorginger, da er sich ja mit keinem identifiziert,
aber auch keinen vollig ablehnt. Anders steht es in den
paraenetischen Schriften, die zur Askese auffordern. Da
konnen natiirlich Philosophen fritherer Zeit — die Sieben
Weisen etwa oder Pythagoras — als exempla emptfohlen
werden. Aber in dieser Gattung sind nur Philosophen, die
man etwa Klassiker nennen dirfte, fahig und wirdig,
exempla zu sein — keiner hat je einen Albinos oder einen
Kalvisios Tauros, einen Severos oder einen Harpokration
unter die Heroen der Philosophie gerechnet.

So bleiben nur Zythpare — freilich im weiteren Sinne
— als der iibliche Ort fiir eine Berichterstattung tiber die
Mittelplatoniker ; hierbei gilt es zu bedenken, dass ein
Kommentar iiblicherweise eine Serie von Znmjuore zum
untersuchten Text umfasst; moglicherweise war ja Por-
phyrios der erste, der fortlaufende Kommentare zu Werken
Platons schrieb. Und noch dem 77waios-Kommentar des
Proklos sieht man es an, wie sehr er sich den Charakter
als Sammlung von Zythuxrte bewahrte ; bei jeder Erklirung
eines Satzes kann neu aufgerollt werden, was die Vorginger
zu seinem Verstindnis beitrugen.

Solch ein Referat iiber die Leistungen der Vorginger
ist gewohnlich nicht historisch gegliedert; fast immer
wird eine systematische Gliederung vorgezogen. D.h. die
bisher vertretenen Positionen sind systematisch rational
geordnet; die Doxographie wird damit tibersichtlich gemacht.
Durch Ciceros Zeugnis ist von der Methode des Karneades



SCHULTRADITION 13

Analoges bekannt: die Siwxipeoic des jeweils untersuchten
Begriffes dient dazu, die moglichen Losungen des Problems
systematisch zu ordnen. Man darf vermuten, dass die
Schulung zu solchem 8&uwupsiv im Platonismus fortlebte,
lange nachdem die Akademie die Skepsis wieder auf-
gegeben hatte; die fiir Porphyrios gesicherten, wie die ihm
nahe stehenden Zntfuara lassen die gleiche methodische
Schulung erkennen. Ab und an hat eine solche Jwipeoic
eine regelrechte Doxographie zur Grundlage.

Selbstverstindlich gibt sich der doxographisch-kritische
Uberblick iiber die Mittelplatoniker der Kaisetzeit als
durchaus objektiv. Der Leser gewinnt den Eindruck, dass
ihm niichterne und verlissliche Informationen geboten
werden. Das trifft auf die einzelnen Notizen auch durchaus
zu; in allem Detail hat Porphyrios durchaus gewissenhaft
berichtet. Von einer einzigen Ausnahme abgesehen® lisst
sich — soviel ich seche — dem Porphyrios nirgends ein
Irrtum oder eine Inkorrektheit im Detail nachweisen. In
diesen Bereichen ist er eine Informationsquelle erster
Ordnung.

Blickt man dagegen auf sein Prinzip der Auswahl und
der Auswertung, so erkennt man die Absicht, die Meinung
des Lesers im Voraus zu beeinflussen. Im Ganzen sind drei
Typen der Berichterstattung zu unterscheiden, die ich
bezeichnen mochte a) als den schlicht referierenden, b) als
den polemischen, c) als den aporetischen Typ.

a) Am wenigsten ist zu den schlicht referrierenden
Notizen anzumerken. Sie sind fiir den modernen Forscher
die wichtigste Informationsquelle fiir die Erforschung des

1 1In Porphyrios’ Bericht iiber den Kirchenlehrer Origenes, den Euseb HE
VI 19 zitiert und bekampft, ist zweifellos Unvereinbares zusammengeflossen ;
im Eifer des Polemisierens hat Porphyrios Behauptungen aufgestellt, die
Euseb mit Leichtigkeit widerlegt. Es muss dabei unterstrichen werden, dass
der Gegenstand der Polemik ja in der Hauptsache ausserhalb det Philosophie
liegt.



14 HEINRICH DORRIE

Mittelplatonismus ; denn hier will Porphyrios nichts anderes,
als die Grundrichtung bisheriger Erklirung Platons auf-
zeigen. Gewiss steht die Auswahl solcher Notizen in
engem Zusammenhang mit Porphyrios® Wunsch, die
bruchlose constantia des Platonismus zu erweisen; aber dank
Porphyrios’ grosser Belesenheit sind diese Hinweise so
geschickt ausgewihlt, dass deren Aussage mit Porphyrios’
Beweisziel zusammentillt.

b) Die Polemik des Porphyrios und der von ihm
beeinflussten Spiteren trifft vor allem Plutarch und Attikos 1;
in zweiter Linie Harpokration, den Schiiler des Attikos.
Harpokration hatte Anstoss erregt, weil er — lange vor der
dreifachen Stufung der Hypostasen durch Plotin — selbst
zu einer Art Hypostasen-Lehre gelangt war. In dieser hatte
er jeweils eine dreifache Unterteilung der Haupt-Hypostasen
vorgenommen, und diese hatte er mit z.T. recht gesuchten
mythologischen Namen benannt. Proklos richtet die
ironische Frage an ihn, ob er denn wohl selbst mit solcher
dihairetischer Leistung zufrieden sei. Offenbar ist Harpo-
kration wegen seiner eifrig getibten Swxipesig von eben dem
Porphyrios verspottet wotden, der ja nicht voraussehen
konnte, dass dieser Spaltpilz der fortgesetzten Teilungen
nachmals so wuchern werde. Plotin hatte ja den Gnostikern
gegeniiber nachgewiesen, dass es wohl drei, aber niemals
mehr als diese drei Hypostasen geben konne, — ein Grund-
satz, den Porphyrios sehr sorgfiltig, die Spiteren seit
Iamblich aber nicht mehr im Auge behielten.

Weit bedeutsamer ist die Polemik gegen Plutarch und
Attikos. Porphyrios hat mit unbestreitbarer Exaktheit
erkannt, in welchen Punkten diese beiden sich vom Gros
der Platoniker unterscheiden. Es war ihnen vorzuwerfen,

1 Mehtfach wird diesen beiden platonischen Hiretiketrn ein sonst nicht
bekannter Platoniker Demokritos beigesellt, der nur in diesen kritischen
Notizen kenntlich witd.



SCHULTRADITION 1§

dass sie einem unverhiillten Dualismus anhingen, denn sie
lehnten es ab, die im Bereich des Seelischen manifesten
Gegensitze in der hoheren Ebene des volc zu versdhnen.
In den erhaltenen Schriften beider wird diese Abweichung,
die Porphyrios schatf geisselt, kaum sichtbar — vor allem
nicht das Motiv, von dem beide ausgingen: Einbeziehung
des volc in die Weltseele. Porphyrios hat mit seinen wieder-
holten Beanstandungen etwas durchaus Richtiges hervor-
gehoben. Man darf sich dieser Kritik als einer Interpretations-
hilfe bedienen; denn sie hebt Merkmale an Plutarch und
Attikos hetrvor, die der moderne Forscher, da nicht als
Schulplatoniker ausgebildet und darum fir Abweichungen
nicht hellhorig, hiufig tbersieht. So erfihrt die moderne
Klassifikation, die gerade diese beiden als « orthodoxe
Platoniker » stempeln wollte, durch Porphyrios die seht
notwendige Korrektur.

¢) Am bedeutendsten ist die dritte Variante pot-
phyrischer Berichterstattung: Da werden Leistungen der
Vorginger — oft von Platonikern und Nicht-Platonikern
— so zusammengeordnet, dass der Leser erfihrt: Keiner
vermochte das Problem zu lésen. Ich nenne diese Form der
Berichterstattung die aporetische, weil der Uberblick tibet
die bisherigen aboerg die Aporie, vor der man stand,
erldutert und zu dem FErgebnis fihrt: Keiner der Fritheren
vermochte einen Ansatz zur Losung zu bieten. Damit wird
nicht nur eine Spannung im Leser erzeugt, wie es denn bei
so auswegloser Lage weiter gehe; sondern es wird damit
erwiesen, dass man ein Recht hatte, eine Neuschoépfung
zu wagen; denn keine der bewihrten Autorititen half
weiter 1. Gern rihmt dann Porphyrios das Verdienst des

1 Es gibt zu denken, dass die islamische Theologie dies Vetfahten geradezu
vorschreibt: Zu neuer, eigenstindiger Entscheidung (die auch wieder be-
stimmten Regeln unterworfen ist) datf erst geschritten werden, wenn dutch
sorgfiltige Untersuchung erhartet ist, dass keine der kanonischen Autorititen
die Sache entschieden hat.



16 HEINRICH DORRIE

Ammonios oder des Plotin, die von keinem zuvor gefundene
Losung vorgetragen zu haben; hierher zu rechnen ist auch
die von Hierokles angewendete Figur, durch den Streit
der Fritheren sei der Zwiespalt in der Philosophie schlimmer
und immer schlimmer geworden — dann habe Ammonios
die Losung aller Konflikte gebracht, weil er den Sreit
der Philosophenschulen auf hoherer Ebene versohnte.
Dieser témoc detr Jaudatio ist alt; man erkennt hinter ihr
ein rhetorisches Schema, das zunidchst die Widrigkeiten
vergtossert, um dann deren Uberwindung vergrdssetn
zu konnen. Bezeichnenderweise wendet Plutarch eine
analoge /audatio an, um Platons Verdienst zu preisen, da
er die Dimonenlehre in die Philosophie eingefiihrt habe.
Aber das geschieht ohne Abwertung derer, denen dieser
Wurf nicht gelang. So war es wohl erst Porphyrios, der
diese Form des Lobes — auf Kosten derer, die sich fruchtlos
bemiihten — in die Berichterstattung tiber die Vorginger
einfihrte. Er gewinnt damit ein wirkungsvolles Mittel,
um die Leistung des Neuplatonismus von der des Mittel-
platonismus abzuheben, dabei aber doch darzutun, dass
das stets inkriminierte vewrepilewv nie stattgefunden hat.
Vollig zugedeckt hat dagegen Porphyrios die garnicht
abzustreitende Tatsache, dass es — weit {iber die Abweichun-
gen des Plutarch und des Attikos hinaus — viele Differenz-
punkte im Mittelplatonismus gab. Viele Mittelplatoniker
waren streitbare Herren, und die Katheder-Polemik bliihte.
Sie durfte es, weil kaum je etwas davon in die Aussenwelt
drang. Dagegen fiir Porphyrios — und vermutlich fiir viele
seiner Zeitgenossen — wire die Legitimation der Suxdoy,
d.h. die Legitimation der platonischen Philosophie, die
volle und ganze Wahrheit authentisch zu umfassen und
zu vertreten, bedenklich in Frage gestellt worden, hitte
man zugegeben, dass Platoniker in diametralen Gegensatz
zu einander treten konnten. Das datf es nicht geben — und
darum werden die unleugbaren Fehden, die es gab, als etwas



SCHULTRADITION 17

ganz Unphilosophisches, als ein Streit um Termini darge-
stellt.

Ganz gewiss erblickt Porphyrios im Mittelplatonismus
die legitime und authentische Fortfithrung von Platons
Philosophie; er bedarf des Mittelplatonismus als eines
Traditionstrigers, der nicht weggedacht werden kann.
In diesem Sinne referiert er tiber ihn. Aber er kennt die
Vertreter des Mittelplatonismus zu gut, um sie iiber Gebiihr,
geschweige denn ohne Kritik, zu bewundern. Vielmehr ist
er der erklirten Meinung, dass Ammonios Sakkas und
Plotin einen ganz wesentlichen Schritt ber die Fritheren
hinaus getan haben, und er ist weiter der Meinung — die
er freilich nicht laut werden liess — dass dieser so erheblich
weiterfihrende Schritt eine Menge des oft disparaten
Traditionsgutes entbehrlich gemacht habe.

I11.

(B). Porphyrios’ Einstellung zum Mittelplatonismus im
Ganzen muss daher von folgender Antithese aus verstanden
werden :

Auf der einen Seite ist Porphyrios traditionsfreudig, ja
traditionsgebunden. Er kennt die Ubetlieferung griindlich
und kntipft an sie an, wo es nur geht. Der wichtigste Grund
dafiir wurde mehrfach genannt: Der Logos, der aus Platon
sprach, war gleichfalls in allen seinen Nachfolgern anwesend ;
seine unverdinderliche Gultigkeit wird durch die Un-
verinderlichkeit der Ubetlieferung erwiesen.

Auf der anderen Seite weiss sich Porphyrios im Besitz
eines Kriterion, das den Platonikern vor Ammonios nicht
zur Verfigung stand. Dies Kriterion — die Einslehre —
erlaubt, alles Uberlieferte daraufhin zu sichten, ob es zur
Einheit und damit zur Wahrheit und compeix, oder zur
Zerteilung und Zersplitterung fithrt. Im Besitz dieses



18 HEINRICH DORRIE

Kriterion hat Porphyrios seine Vorginger — nie aus-
driicklich, aber oft stillschweigend — des Irrtums geziehen.
Er durfte es — denn wenn die beiden Prinzipien — Aussage
der Ubetlieferung hie — Postulat der Einslehre dott — in
Konflikt gerieten, dann hat Porphyrios, ohne zu zogertn,
dem Postulat der Einslehre den Vorrang gegeben. So steht
Porphyrios — meist mit Plotin zusammen — der mittel-
platonischen Ubetlieferung mit einet ganz bestimmten
Reserve gegeniiber. Man kann und will nicht auf sie ver-
zichten; aber man trifft eine Auswahl, die von eben jenem
Prinzip der Finslehre bestimmt wird.

Thm sind eine ganze Reihe von Positionen, die der Mittel-
platonismus herkommlicher Weise einnahm, zum Opfer
gefallen ; sie werden stillschweigend gerdumt:

In erster Linie ist da die Drei-Prinzipien-Lehre zu
nennen, welche die ainia der Welt benannte. Sie wird
abgelost durch eine Stufungsreihe von 2 X3 o«lta, unter
denen die causa generalis obenan steht. Diese ist fortan durch
kein schon immer als listig empfundenes Nebeneinander
anderer, aitiologisch gleichwertiger «itia eingeengt.

Undenkbar ist fortan, dass das Reich der Ideen gesonder-
ten Bestand neben dem vobg hat; ein jegliches mapupicrachor
ist fur einen entschiedenen Verfechter der Eins-Lehre
unertriglich. Diese Entscheidung Plotins, det zuzustimmen
dem jungen Porphyrios bei seinem Eintritt in die Schule
zu Rom abgefordert wurde, hat er sich dann vollauf zu
eigen gemacht.

Geopfert wird die Definition des Xenokrates, die
Seele sei odato voymy xat’ dptBudy Evapubviov xwoupévy. Diese
Definition involviert, dass die Seele von zwei Prinzipien
het — odota und Zahl — bestimmt wird. Diese Komplikation
wird als tberflissig aufgegeben; festgehalten wird der
erste Teil der Definition: Die Seele sei voyty) odota. Das ist
genug. Von den iibrigen ganz erheblichen Verinderungen,
welche die Seelenlehre unter dem Einfluss der Einslehre



SCHULTRADITION 19

erfuhr, soll in besonderem Referat berichtet werden.

Dem Mittelplatonismus war vor allem kausale Betrach-
tungsweise zu eigen. Das ist verstindlich, wenn man sich
vor Augen hilt, in wie hohem Masse er aus der Erklirung
des Zimaios erwachsen war. Porphyrios, zweitellos auf
Plotin aufbauend, erginzt die kausale durch die finale
Betrachtungsweise : Das hochste Eine ist nicht nur un-
bewegter Ausgangspunkt von wwvioceig, welche als Griinde
in den Bereich unter ihm fithren, weil unter ihm die Hypo-
stasen als seine Manifestationen ins Dasein treten. Wichtiger
ist im Grunde fir Porphyrios die Umkehrung : Das Hochste
Eine ist téhog, auf das alle Bewegungen der unteren Hypo-
stasen hinweisen; denn deren 2vépyerr, deren mpwrovpyol
wwvioeig haben das Hochste Eine als Zielpunkt. Fir diese
wichtige Konzeption bot — soviel wir sehen — der Mittel-
platonismus nichts. Kein Mittelplatoniker konnte mit solcher
Sicherheit vom Hochsten Einen als einem objektiv gege-
benen Fixpunkt ausgehen: Dieser geradezu atchimedische
Punkt ausserhalb der Welt stand ihnen nicht zur Verfiigung.
Vielmehr waren viele von ihnen in tastendem Suchen nach
solcher causa generalis begriffen. Porphyrios’ Haltung ihnen
gegeniiber ist weitgehend davon bestimmt, dass er eine
Losung in Hinden hilt, nach denen sie vergebens suchten.

1V.

(C). Wiirde diese Untersuchung sich auf die Betrachtung
des Dogmatischen beschrinken, so hitte sie an dieser Stelle
mehr den Bruch zu betonen, den das Bewusstsein eines
philosophisch-theologischen Fortschrittes bewirkte, als die
Fortdauer einer von Platon herriihrenden Einheit.

Indes reichen die Traditionen des Mittelplatonismus
tiefer als eine n#r aufs Dogmatische gerichtete Untersuchung
in den Blick riicken wiirde. Gewiss, manche Vertreter des



20 HEINRICH DORRIE

Mittelplatonismus diirften reine Katheder-Philosophen ge-
wesen sein, und ihnen gegeniiber wire die Frage berechtigt,
ob sie sich in ihren vordergriindig-diskursiven Distinktionen
erschopften, oder ob ihr Bewusstsein und ihre Interessen
tiefer reichten.

Aber man darf nicht dariiber hinweggehen, dass der
mittlere Platonismus Gestalten wie Plutarch und wie
Kelsos, dazu wie Numenios aufzuweisen hat (auf den
letzteren gehe ich hier nicht ein, da Herr Waszink {iber ihn
referieren wird) — Gestalten also, die in Respekt er-
heischender Weise zur Synthese der iiberreichen Detail-
Beobachtungen gelangten, welche sich ihnen in den
« Fichern» Physik und Ethik aufdringten. Wahtscheinlich
darf diesen Namen der des Kalvisios Tauros zugestellt
werden; freilich kennen wir seine Leistungen durch die
Berichte des Gellius allzu unvollkommen; dieser berichtet,
sichtlich tief beeindruckt, von den Oavpdoix, diec es in
Tauros’ Schule zu erlernen gab. Von der dahinter stehenden
Einheit hat Gellius nichts gesehen und nichts begriffen.

Von dieser zu sprechen, war allerdings nur unter Kautelen
statthaft, damit keine &pponra profaniert wurden. Offenbar
ist ein Gellius nicht zum Kreise derer zugelassen worden,
denen man solche &ppnra erschloss. Auch Plutarch zieht
jene Verbindungslinie expressis verbis nie, und Kelsos sagt
es 7,42 ganz offen, dass es nutzlos sei, solche &ppnra einer
verstindnislosen, nicht vorgebildeten Menge darzubieten.
Er macht sogar die Probe darauf, indem er in platonisierender
Verschliisselung eine summa theologiae* gibt; er nennt einige

1 Diese Stelle 7, 42/3 enthilt den biindigen Beweis, dass der Kirchenlehrer
Origenes kein geschulter Platoniker und darum mit dem Mitschiiler Plotins
nicht identisch war. Denn Origenes in seiner Replik auf das von Kelsos
Vorgetragene geht an dessen Aussage in radikalem Unverstande vorbei. Er
liefert damit den Beweis, dass er zu den von Kelsos verspotteten Lahmen und
Blinden gehort, die den Weg der Wahrheit nicht gehen und das Licht der
Wahrheit nicht sehen konnen. Ein solches Nicht-Verstehen hitte einem
geschulten Platoniker gewiss nicht unterlaufen koénnen.



SCHULTRADITION 21

Kernsitze, von denen her alle Fragen der Physik und der
Ethik ihre Auflésung erfahren.

Im Grunde machen die genannten Platoniker FErnst
mit der von Poseidonios — soviel wit heute zu sehen ver-
mogen als erstem — erhobenen Forderung, es gelte von
bestimmter Weltsicht zu bestimmter Lebensfihrung zu
gelangen ; denn in beiden Bereichen waltet der gleiche Logos.
Der Platoniker hat dem hinzuzufiigen, dass hoywspéde und
Suwvore die legitimen Mittel sind, den Sinn-Gehalt, d.h. den
Logos-Gehalt all’ der vielen Erscheinungen am Himmel
und auf Etden, in den Briuchen und Kulten sowie in den
Lehtr-Entscheidungen der Philosophen aufzusptiren. Freilich
besteht der Platoniker weniger rigoros als der Stoiker auf
der Forderung, es gelte unter allen Umstinden derlei ins
rationale Bewusstsein zu erheben. Die Toleranz denen
gebeniiber, die zu derart integraler philosophischer Durch-
dringung der Welt nicht fihig sind, driickt der Platonismus
durch den Terminus edoéBer aus. Nie kann edgéfera zur
Vernunft-Erkenntnis in Gegensatz geraten; denn nach
wie vor ist Platonismus eine Philosophie des Werthaften,
und wer die Einsicht in die Wertwelt vom Logos her
gewinnt, wird sie mit umso tieferer Frommigkeit verehren.
Anzuerkennen ist aber auch die edoéBeix dessen, der den
Logos-Bezug nur ahnt, ohne ihn rational aufzuspiiren.
Zudem erhebt kein platonischer Philosoph den Anspruch,
die Allwissenheit des stoischen Weisen zu erreichen; sowohl
Plutarch wie Albinos * lassen deutlich erkennen, dass sie
sich bewusst sind, wohl eine ganz bestimmte, aber nicht
die hochste Stufe der Erkenntnis erreicht zu haben; auch
sie sehen sich Manifestationen von volc und Aéyog gegen-
iiber, die fromme Verehrung erheischen.

Der Logos wirkt auch im Tier- und im Pflanzenreiche,
wo et schwer zu erkennen ist. Plutarch hat in manchen

1 So vor allem im Kap. 10 des Didaskalikos, wo mit der Existenz noch hoherer
Stufen des volg gerechnet wird, die bisher unerkennbar blicben.



22 HEINRICH DORRIE

seiner naturwissenschaftlichen Schriften derlei zuvor ver-
kannte Logos-Zusammenhinge aufgedeckt. Diese brauchen
nicht eindeutig zu sein — oft diirfen zwei oder mehr Deu-
tungen erwogen werden — aber alle weisen auf eine Logos-
Beziehung. Das gilt vor allem bei der Erklirung von
Kultformen und Gottes-Vorstellungen aussergriechischer,
alter Kulturvolker. Die Untersuchung der vépipa BopPuprxd
fordert viele zuvor verborgene Erkenntnisse zu Tage, in
welchen Aspekten sich der Logos jenen Volkern offenbarte.
Denn alle edoéBeu, so seltsam ihre Ausserungen fiir Griechen
sein mochten, ist auf den Logos der Welt bezogen. In einem
inneren Kreise philosophischer Kommunikation ist alles
Bemiithen um Verstindnis s#ricfe an toyiopdg und Sudvoux
gebunden. Im weiteren Sinne, und ohne Bindung an philo-
sophische Schulung, umfasst piefas = edcéfer alle positiv
zu wertenden Menschen.! EdcéBeix datf also definiert werden
als ein noch nicht rationales Vorverstindnis vom Werthaften,
das loyiopds und Swivore vollig kliren werden. Eine so
definierte edoéPerr wird tiblicherweise den Menschen zum
praktischen Mitvollzug iiberkommener Kultformen fiihren;
aber schon das Gewihren-Lassen, das Nicht-Antiithren, die
Neutralitit dem Bestehenden gegeniiber kann edcéBera
genannt werden ; denn edcéBeix = piefas ist eine ungemein
konservative Tugend.

Bei Plutarch liegt noch kein Anzeichen dafiir vor, dass
diese Wertvorstellungen gegen irgend jemand gerichtet
sind ; noch ruht diese Wertwelt in sich, ginzlich ohne offen-
sive Spitze. Rund 50 Jahre nach Plutarch, und im geistig
unruhigen Alexandreia, sind diese Vorstellungen im *Air6ic
Aoyog des Kelsos zu scharfkantiger Apologetik entwickelt.

! Man braucht nur die Negationen dazu zu bilden — 8uooefic impius —
um sich zu vergegenwirtigen, wer aus dem Kreise der derart werthaften
Menschen ausgeschlossen ist. Zu erinnern ist an den Bedeutungsumfang, den
eboéBeix in der Sprache der Mysterien hat : Ublicherweise bezeichnet das Wort
diejenigen, die dem betr. Mysterium zugehoren oder eingeweiht sind.



SCHULTRADITION 23

Jetzt war ja der Gegner aufgetreten, der alle bisherige
edoéPea in allen ihren Formen als listerlichen Gotzendienst
ablehnte.

Im Grunde war der Platonismus auf solche Attacke
wohl geriistet; die Argumente, mit welchen das nun in
Frage gestellte Weltbild von der zeitlosen Herrschaft des
Logos verteidigt werden konnte, lagen ja bereit. Die nun
selbstverstindlich notige, dem Platoniker iiblicherweise
nicht geldufige rhetorisch-publizistische Ausgestaltung
dessen, was gesagt werden musste, hat Kelsos eher tradi-
tionell als originell bewdiltigt *. So neu innerhalb des Platonis-
mus die apologetische Form mit der Wendung an Aussen-
stehende war?, so streng hilt sich der *Axn0i¢ Aéyoc an die
Schultraditionen — wenn je ein Platoniker, dann durfte
dieser Apologet dem Vorwurf des vewrepilewv nicht verfallen.

Dieser Grund-Satz gilt gleichfalls fiir Porphyrios. Wohl
ging er in seinem Werk gegen die Christen, was die Detail-
Beobachtung anlangt, weit iiber das hinaus, was Kelsos
leistete : Kritik an den einzelnen Jingern Jesu, Kritik an
einzelnen Stellen des /N7 scheint Kelsos noch nicht vor-
getragen zu haben. Wahrscheinlich war es dies Detail, das
Porphyrios’ Werk nachmals so verhasst machte.

Porphyrios hatte selbstverstindlich keinen Grund, in
diesem Werk etwas von seiner Einslehre vorzutragen, die
ja im Ubrigen den Einschnitt gegeniiber dem Mittel-
platonismus so stark bezeichnet. Sondern in der Ausein-
andersetzung mit den Christen tritt deutlich hervor, in wie
starker Weise Porphytios den von Plutarch und von Kelsos
bezeugten Traditionen verpflichtet ist. Im 3. Buche von
ITepl Tig &% Aoytwv @uhogoptag — freilich einem Jungendwerk

1TIm Grunde vetfuht Kelsos nach dem Schema des pro ef contra dicere, — ex
liess einen Juden, einen Christen und einen hellenischen Philosophen zu
Worte kommen.

2 Apologetische Schriften gegen andere philosophische Schulen diirfte es
gegeben haben, wenn auch keine bekannt ist.



24 HEINRICH DORRIE

— spricht Porphyrios den Christen rundweg die Fihigkeit
ab, an det Logos-Welt teilzunehmen ; sie sind den blind
machenden Aéyix ihtes Heros Christus derart verfallen, dass
sie nie wieder zur Logos-Erkenntnis gelangen konnen; sie
koénnen also auch nie wieder zum Kreise der edoeBeic gehoren.
— Gewiss, aus dem Werke Kata Xpiomavéy sind Bekun-
dungen derart allgemeiner Tragweite nicht erhalten; manches
Detail — namentlich der Angriff gegen die Vorstellung von
zeitlicher Erschaffung der Welt und von historisch fixierter
Offenbarung eines nexen Heiles, lassen mit Gewissheit darauf
schliessen, dass Porphyrios den im Vorstehenden bezeich-
neten mittelplatonischen Traditionen treulich angehangen hat.

Wahtscheinlich ist mit dem zuletzt behandelten Punkt die
grosste geistig-kulturelle Leistung des Mittelplatonismus
bezeichnet. Durch die Verbindung der poseidonischen
Logoslehre mit den altiiberlieferten platonischen Elementen
ist es schon im Mittelplatonismus zu einer ganz bestimmten
Erfullung des Satzes &v ta wdvra gekommen. Die Einsicht,
dass der Logos nicht nur im Bereich der iibermenschlichen
Natur — der Bewegungen am Himmel — und nicht nur
im Bereich des éxmxév und des qurmixdy, sondern gerade
unter den Menschen wirkt, hat zu jenem Bewusstsein von
der Zusammengehorigkeit und Einheit alles im kulturellen
Sinne Werthaften gefiithrt, Gewiss, der Platonismus — und
mit ihm Porphyrios — sind einer kultutgeschichtlichen
Betrachtungsweise nicht zugeneigt, denn die Wirkung des
Logos kann nicht ab- und nicht zunehmen 2.

Gerade darum war diese Konzeption so wuchtig;
gerade darum wurde jenes Bewusstsein von der Einheit
und Zusammengehorigkeit alles Werthaften zu einer
! Eine allgemeine Depravationstheoric im Sinne des Poseidonios scheint
keiner der uns bekannten Platoniker geteilt zu haben. Eine spezielle Deprava-
tionstheorie — z.T. auf Poseidonios aufbauend — hat man zu Ungunsten
des Christentums nur allzu gern entwickelt : Nach Kelsos sind mosaischer

véuog und christlicher Aéyog, weil zeitlich dem Hellenischen postetior, dem
Wert nach inferior.



SCHULTRADITION 25

kulturgeschichtlich wirksamen Macht, die alle um edcéBein
Bemiihten einte. Dank dieser Konzeption wurde der Platonis-
mus zum einzigen Gefiss, in das die gesamte spitantike
Religiositdt zusammenstromte. So konnte so Jahte nach
dem Tode des Porphyrios der Kaiser Julian den Versuch
unternehmen, diese Macht in den Dienst seiner Politik
zu stellen.

Die Grundlagen fir das, was da herangewachsen war,
sind in der Generation des Plutarch, des Tauros und des
Kelsos gelegt worden. Auf diesen Grundlagen haben
Plotin und namentlich Porphyrios als traditionsbewusste
Platoniker recht zielbewusst weitergebaut: Der dogmatische
Oberbau wurde gestrafft; die im Grunde lingst konzipierte
Eins-Lehre wurde bis in ihre letzten rationalen Konsequenzen
hinein entwickelt; dabei war unausweichlich, dass det
Platonismus mit einem tiichtigen Mass an Scholastik zu
einem geschlossenen Lehrgebiude geformt wurde. Dieser
Ubetgang von einem zuvor offenen zu einem nun recht
radikal geschlossenen System ist das Merkmal des Neuen,
das die Sonderung des Neuplatonismus vom Mittel-
platonismus rechtfertigt.

Dieser Ubergang zur Geschlossenheit war aber in der
Substanz des Platonismus angelegt — und diese Substanz
liegt dem Platonismus etwa seit den Zeiten des Eudoros von
Alexandreia mit geringen Variationen zu Grunde. Als diese
Substanz mochte ich bezeichnen: Die religios empfundene,
theologisch begriindete Bindung des Philosophierenden
an das Mysterium des Logos, der seit Urzeiten und ohne
Anfang die Welt durchwaltet, der alles Werthafte in ihr
hervorbringt, und der die Kommunikation aller edoefeic
untereinander und mit der als vol¢ und Aéyoc verstanden
Gottheit bewirkt.

In seinem Bemiihen, diese Substanz nach Kriften zu wah-
ren und zu mehren, hat sich Porphyrios als konsequenter und
tatkriftiger Sachwalter des mittelplatonischen Erbes erwiesen.



26 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Waszgink : Ich mochte gern etwas genauer horen, was Sie
unter den zwei Reihen von afrix im Neuplatonismus verstehen.

M. Doirrie: Klirung des ganzen Sachverhaltes verdanken
wit Herrn Theiler, Vorbereitung des Neuplatonismus S. 18. Nach
Porphyrios heisst die Reihe der aitia: tehixov, mapaderypatinéy,
Snutovpyixby, darunter die wapabtic:  eldixdv,  Gpyovixdy,
Shixév. Die  mittelplatonische Doxographie weist regel-
missig als aftie aus : Oebg, mapdderypa, UAv. Die Diskussion
iiber die Richtigkeit und Endgiiltigkeit dieser Reihe war seit
Philon und Seneca im Gange.

M. Sodano : Ella, professore Dorrie, ha accennato, nel corso
della Sua conferenza, all’importanza di Posidonio. Potrebbe,
La prego, precisare i rapporti tra Posidonio e Potfirio? Crede
Ella ad una influenza diretta del Commentario di Posidonio al
Timeo di Platone sull’analoga esegesi di Porfirio?

M. Dirrie: Non ci sono testimonianze che consentono di
affermare una diretta influenza di Posidonio su Porfirio. Bisogna
invece suporre che i concetti di Posidonio ebbero un certo
influsso sul medio platonismo ; soltanto tramite una tale media-
zione Porfirio entrava in contatto con alcuni elementi della
filosofia posidoniana.

M. Walzer : It may be questioned whether all the later informa-
tion about Middle Platonism must be derived from mostly lost
work of Porphyry. It looks as if the Arabs were aware of a non-
neoplatonic tradition of Platonism which has disappeared in its
original Greek form. Mention may be made of Galen’s Swm-
maries of Plato’s dialogues (cf. Plato Arabus 1, Galeni Compendinm
Timaei Platonis, edd. P. Kraus-R. Walzer, London 1951) of
Al-Farabi’s book on Plato’s philosophy (cf. Plato Arabus 11,
Alfarabius De Platonis Philosophia edd. F. Rosenthal-R. Walzer,
London 1943) of Averroes’ Commentary on Plato’s Republic (ed.



SCHULTRADITION 2/

E. I. J. Rosenthal, Cambridge 1956). Much more middle-
platonic texts were still available when the Arabs came into
contact with later Greek philosophy.

M. Dirrie : Hierzu mochte ich beitragen, dass neben klarem
porphyrischem FEinfluss bei Calcidius sicher einer oder mehrere
mittelplatonische Uberlieferungsstringe sichtbar sind. Ich méchte
das vorhin Gesagte in dem Sinne einschrinken, dass unter den
auf griechisch erhaltenen Zeugnissen des Platonismus vor Por-
phyrios keines mehr nachweisbar ist, das nicht unter Porphyrios’
Einfluss stiinde : Aus den platonischen Schulen zu Athen und
Alexandreia wurde der Mittelplatonismus verdringt — in die
Akademie, z.B. fihrt Plutarch von Athen (ca 400 n. Chr.) die
von Porphyrios geprigte Richtung ein.

M. Walzer: Alexander of Aphrodisias became most influential
in later centuries, possibly because he was appreciated and
studied by Plotinus. The Theaetetus-Commentary on papyrus and
the well reasoned Galen’s . Paraphrase of the Timaens deserve to
be considered in this connection. They are the work of second
or third rate thinkers and presuppose, I think, the existence of a
much better tradition of Plato reading long before Porphyry.

Are there really no commentaries on Plato’s dialogues before
Porphyry? It seems astonishing, especially in view of the so
much older tradition of commentaries on Aristotle—it is well
known that Alexander of Aphrodisias is by no means the first,
although, no earlier commentaries have come down to us. More
could be said, perhaps, about the increasing importance of ebaéfeta
in middle platonic tradition, in Plutarch’s essay on Isis and Osiris
for instance, and the ultimately platonic origin of the idea that all
the various religions are symbolic expressions of one and the
same philosophical truth.

M. Sodano : Mi si permetta di osservare qualcosa a proposito
del concetto della edoéfea (pietas) : a parer mio, non si dovrebbe
ravvisare in esso un’ astratta speculazione teoretica, ma occorre
tener conto, soprattutto, della posizione che, nello ambiente e nel
clima storico-sociale-religioso, Porfirio assume nei confronti del



28 DISCUSSION

Cristianesimo ; in tal caso, il concetto di edoéfeix non acquista,
piuttosto, il valore di una polemica etica anticristiana ?

M. Dedrrie: Questa coscienza collettiva che chiamiamo
cupfolixddc : edoéfeie era importante gia prima di Porfirio ;
non & stata promossa dalla lotta contro il Cristianesimo, ma
preesisteva a questa lotta.

M. Sodano : 11 Commento al Timeo di Porfirio ha gia un carat-
teristico svolgimento in questo senso e la nozione di edoéfeia
vi ¢ gia importante.

M. Dirrie: Consento senz’altro.

M. Theiler : Ich mochte zunichst hervorheben, dass man bei
Platon den Begriff der edoéfeiax nicht isoliert betrachten soll,
sondern als den Teil einer grossen Symphonie wiirdiger Seelen-
haltungen, zu denen, z.B. auch Hingabe an Politik gehort,
eingeschrinkt schon bei Philippos von Opus, Epinom. 99o a
(OcocéPer = dortpovopin). Platon selbst hat weder das & noch
die Ideen als gottlich gekennzeichnet. Eudoros hat das &v den
Omepave Osbg genannt. Wichtig ist in diesem Zusammenhang,
dass Eudoros vielleicht in Alexandreia der Lehrer Philos gewesen
ist. In dieser Zeit und Atmosphire fingt an die Theologisierung
der philosophischen Lehre (Vgl. Parusia, Festgabe f. J. Hirsch-
berger, Frankfurt 1965, 199 fI.).

Was die Kenntnisse der spiteren Platoniker vom Mittel-
platonismus betrifft, so ist (obgleich Albinos bis ins Mittelalter
gekannt war und wohl auch die I'aiov oyorat) stark mit Ver-
mittlung durch Porphyrios zu rechnen: so hat Proklos seine
Kenntnisse des Albinos wohl sicher aus Porphyrios, und es ist
m.E. sehr wohl moglich, dass diese Kenntnisse auch durch
Porphyrios zu den Arabern gelangt sind.

Als unsicher betrachte ich die Existenz eines richtigen 77maios-
Kommentars aus der Hand des Poseidonios ; sicher hat er {yrhupate
zum 7imaios geschrieben. Gelehrte fortlaufende 7imaioskon-
mentare sind vor Porphyrios nicht zu fassen. Plutarch hat eine
ganz eigene Stelle in der Timaiosinterpretation. In De pro-
creatione animae in 1imaeo hat er zwel Cnripota zu zwel Timaios-



SCHULTRADITION 29

stellen, 1012 ¢ und 1027 # behandelt, wihrend er in De Iside et
Osiride eine eigene Ausarbeitung des Gedankes gibt, dass sich
schon in alten Mythen, auch des Iran und Aegypten, ein Stiick
der Wahrheit findet, wie sie von Platon dann nachher beschrieben
wurde. Mit Recht hat Herr Dorrie in der fraditio Platonica, wie
sie sich besonders deutlich bei Porphyrios zeigt, auch Plotin
seinen Platz gegeben, insofern er nicht originell sein wollte.

Was Ammonios betrifft, so hat einmal den seienden und
tberseienden (iibergeistigen) Gott zur Wahl Gestellt (Aristoteles
Uber das Gebet S. 57 Ross 6 Bede ) volg oty %) éméxeva T TOU VoD
ist mehr atisserlich dhnlich). Hierokles entnimmt ihm, wie ich
morgen auszufihren hoffe, Material direkt, nicht durch Ver-
mittlung des Porphyrios.

M. Dirrie : Es ist gewiss kein Zufall, dass Eudoros nicht tber
Lehren referiert, die unter Platonikern, sondern iiber solche,
die unter Pythagoreern diskutiert wurden. Dort gelang die Uber-
gipfelung des traditionellen Gegensatzpaares durch ein hochstes
Eines, das sogleich als Ymepave 0Ocdg bezeichnet wird. Im Grunde
ist hier die neuplatonische Eins-Lehre priformiert worden.

M. Hadot : Je tiens a souligner mon accord avec M. Dérrie
lorsqu’il nous dit que le néo-platonisme (avec Porphyre) apporte
une systématisation qui n’existait pas encore dans le moyen-
platonisme. Je voudrais seulement faire sur ce sujet les remarques
suivantes. Il me semble qu’il faut distinguer entre la théorie
d’un systeme cohérent de la vérité et sa réalisation. L’idéal d’une
systématisation de la philosophie existe par exemple trés nettement
chez Clément d’Alexandrie qui pense que seul le logos, possédé
par les chrétiens, peut permettre 'unification de la vérité dispersée
dans la philosophie grecque (S#rom. 1 13, 57,1-58, 4) : alors que les
philosophes grecs ne possédent la vérité que oroyaaTindc, ils la
connaitront xatahyrrinde (Strom. 1 20, 100, §5) lorsqu’ils auront
été instruits par le logos. Il me semble que pour cette théorie de la
systématisation, le modele était la philosophie stoicienne elle-
méme, et je ne sais §’il faut faire appel 4 une conception du logos
propre a Posidonius. En ce qui concerne la réalisation de cet idéal, je



30 DISCUSSION

pense qu’elle n’a été vraiment possible qu’a partir de Plotin, parce
que Plotin cherche 4 expliquer par une nécessité intelligible la
procession des hypostases. Cette conception dynamiste de la
réalité permet de donner aux concepts suffisamment de souplesse
et de fluidité pour qu’ils puissent réellement entrer dans un
systeme.

Pour me résumer, je dirai: avec Porphyre commence a se
réaliser une systématisation consciente de l’enseignement tradi-
tionnel platonicien ; la théorie de cette systématisation suppose
que, dans le moyen-platonisme, ’idéal stoicien d’une philosophie
fortement systématisée s’est maintenu; la réalisation de cette
systématisation suppose la philosophie plotinienne et notamment
sa théorie de I'Intelligence comme systéme d’idées.

M. Dirrie: Um hierauf zu antworten, miisste man den
Monismus der Stoa heranziechen. Der Mittelplatonismus war
zweifellos nicht monistisch — man hatte den Gipfelpunkt der
Wert-Pyramide nicht in festem Besitz. Plotin und Porphyrios
dringen zu platonischem Monismus vor ; darum konnen sie viele
Denkformen, die der stoische Monismus bereithielt, mit gering-
figiger Variation verwenden.

M. Wasgink : Je voudrais observer que pour la conception du
logos chez Clément d’Alexandrie, Justin est au moins aussi
important que la doctrine stoicienne. Cela a été justement souli-
gné par M. Reyner Holte dans son livre Béatitude et Sagesse
(Paris 1962).

Je veux aussi renvoyer a 'article de M. Holte, Studia Theologica
12 (1958) et a mon article sur le Adyog omeppatindg de Justin dans
la Festschrift Th. Klauser. Je crois qu’on peut dite que pour la
conception du logos de Justin on doit assumer au moins trois
sources: a) le prologue de I’Evangile selon saint Jean; b) le logos
philonien ; c) le logos stoicien.

M. Theiler : Dass der neuplatonische Logos Entwicklung des
stoischen ist, ist an einigen Stellen bei Plotin sehr deutlich;
vgl. dazu R. E. Witt, The Plotinian Logos and its Stoics basis, Class.
Quart. 25, 1931, 103 ff.



SCHULTRADITION 31

Mme Hannemann : Zu der Depravationslehre, die, wie Herr
Dorrie bemerkte, im Mittelplatonismus wie bei Plotin fast nicht
vorkommt, fillt mir eine Stelle bei Plotin ein ; er beriihrt diesen
Gedanken in der Schrift Gegen die Astrologen 11 3 [52] 16, 27.
Plotin diskutiert dort die Arbeitsweise der Physis und erwigt
vorliufig, ob sie vielleicht ihre Erzeugnisse jeweils ein Stiick
weit sich selbst iiberldsst und dann wieder eingreift, sodass ein
Geflecht aus gelenkten und ungelenkten Prozessen entstinde ;
damit liesse sich die schleichende Degeneration z.B. der Menschen
erkliren (80ev Towg del yelpw Ta Epekig olov &vwdpeg &Ahot Twahat,
viv 3¢ &Aiot) da sich die Logoi nach und nach gleichsam
abnutzen und ermatten. Fiir Parallelen dieses « wohl poseido-
nischen Gedankens » vergleiche man W. Theiler, Plotins Schriften
Bd. Vb, S. 433.

M. Pépin: Cette distinction entre l'intention de systématiser
et la systématisation réalisée est pleine d’intérét, et il est en effet
probable que Plotin a joué un roéle essentiel dans le passage de
'une a Pautre. Mais ne pourrait-on joindre a son nom celui
d’Origéne le chrétien, qui semble bien avoir élaboré en fait une
Weltanschanung systématique, méme s’il n’a écrit aucun traité
scolastique (car l’existence d’une pensée systématique n’est pas
forcément liée 4 la rédaction d’ouvrages scolastiques) ? La
question de savoir si Origene est ou non « systématique » a été
agitée en France ces dernieres années. Comment convient-il
d’y répondre? Par laffirmative, me semble-t-il.

M. Hadot: Je pense qu’Origéne ne posseéde pas encore les
¢léments conceptuels permettant de réaliser une véritable systéma-
tisation philosophique. Comme chez Clément, on peut reconnaitre
chez lui I’idéal d’une pensée systématique. Mais il n’a pas encore
I’idée plotinienne et porphyrienne de lois générales de la réalité
permettant de comprendre la procession des hypostases.

M. Pépin : Je voudrais demander 2 M. Dorrie son avis sur une
doctrine qu’il n’a pas mentionnée expressis verbis, mais qui se
rattache 2 la théorie du volg et 2 laquelle M. Theiler vient de
faire allusion. Il s’agit de la conception de Dieu comme &méxewva



32 DISCUSSION

7 700 vob. On la trouve évidemment chez Plotin et ses succes-
seurs, mais aussi dans le moyen platonisme (Albinus Did. X 2 ;
Celse ap. Origene, C. Cels. VII 38 ; cf. Ph. Merlan, Monopsychism,
Mysticism, Metaconsciousness..., pp. 7-8; H. J. Krimer, Der
Ursprung der Geistmetaphysik, p. 286-287 et 381). Simplicius la
rapporte au Ilepl edy¥c d’Aristote. Cette doctrine n’offre-t-elle
pas un exemple intéressant, a la fois pour la formation du moyen
platonisme et pour son role dans I’élaboration du néoplatonisme ?

M. Dirrie: Die Geschichte der énéxeswa-Formel ist viel-
schichtig ; die Basis dieser Formel ist Platon, Staat VI, 509 a-b ;
sie ist immer wieder von Platonikern verwendet worden ;
moglicherweise schon vor Aristoteles in Ilepi =0y¥g. Unter den
Mittelplatonikern ist sie seit Eudoros nachweisbar, dessen
Referat iiber den Omepdver Oeég der Pythagoreer ja diese Vor-
stellung neu zur Diskussion stellt. Es darf nicht {ibersehen werden,
dass je linger je mehr dies &méxewa den Beigeschmack des
Geheiligten, Sacrosankten bekommt, wohl ein gnostischer Hin-
fluss. Alles in allem stellt sich mit der Formel éméxewve... dem
Mittelplatonismus die sehr ernst genommene, wiewohl paradoxe
Aufgabe, das Jenseitige, eigentlich Unerforschbare, doch zu
erforschen.



	Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios

