
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 12 (1966)

Artikel: Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
HEINRICH DÖRRIE

Die Schultradition im Mittelplatonismus
und Porphyrios





DIE SCHULTRADITION IM MITTELPLATONISMUS
UND PORPHYRIOS

I
An der geistigen Leistung vor allem Plotins, aber auch

des Porphyrios ist mit Recht stets das Neue, in die Zukunft
Weisende gesehen und hervorgehoben worden. Dennoch
darf Porphyrios in bestimmtem Sinne der letzte Mittelpia-
toniker genannt werden — zunächst schon einmal darum,
weil er das gesamte Wissen des an Gelehrsamkeit reichen
II. und III. Jahrhunderts in sich vereinigte. BtßXLoOfjXT] ti?
•?]v y.ou. •rcspi.TcotToüv Mouctelov — diese Charakteristik,
die Eunapios von Porphyrios' Lehrer Longinos gab, hat
auch für Porphyrios volle Gültigkeit. Ganz gewiss wäre
Porphyrios als Vermittler dieses ungeheuren Wissens
auch dann eine wichtige Gestalt in der Wissenschaftsgeschichte

geworden, wenn er nie in ein Verhältnis zu
Plotin getreten wäre. Aber diese zweite Schülerschaft

— die bei Plotin — hat nun bewirkt, dass alles Wissen,
das Porphyrios in sich aufgespeichert hatte, einen neuen
Sinn bekam.

Vielleicht ist es wichtig, sich dies von Anfang an vor
Augen zu halten: es geschah hier etwas ganz anderes als

damals, da die Mittlere Akademie an Stelle der Alten, oder
die Neue Akademie an die Stelle der Mittleren trat. Damals
sind offenbar Entscheidungen gefallen, die vieles von
der Schule bisher Betriebene schlechthin entwerteten;
ganz gleich, wie man die Ansätze des Arkesilas oder des

Antiochos von Askalon bewertet — auf jeden Fall bedeuten
sie einen Neubeginn, dem Vieles, und auf jeden Fall
Wichtiges, das bisher galt, geopfert wurde.

Die Anfänge des Neuplatonismus waren damit
verglichen viel sanfter. Vielleicht war Ammonios Sakkas ein
Oppositioneller — Plotin und Porphyrios aber waren



4 HEINRICH DÖRRIE

weit davon entfernt, zum bestehenden Lehr-Gut des

Piatonismus in erklärte Opposition zu treten. Im Gegenteil,
Plotin entwickelte seine Lehren — man möchte fast sagen,
geflissentlich — an Hand von Lehrschriften, die hohe

Geltung unter Piatonikern hatten *.

Zunächst einmal ist es von Plotins Situation aus gesehen
vollauf verständlich, dass er grossen Wert darauf legte,
sich innerhalb der Tradition und damit innerhalb der

platonischen Legitimität zu befinden: Als Neugründung
musste seine Schule diesen Legitimitätsanspruch noch
viel eifriger wahren als die seit langem angesehenen Schulen.

Aber damit ist die Traditionsgebundenheit nur im
Vordergründigen bezeichnet. Längst wirkte im Hintergrunde
das — noch kaum formulierbare — Bewusstsein, dass die
Wahrheit nicht von der Tradition, und die Tradition nicht
von der Wahrheit abweichen könne. Die Kontinuität des

Logos wäre ja in Frage gestellt, wenn in bestimmtem
historischem Augenblick eine neue Wahrheit — wie ein

Evangelium — aufgefunden und verkündet würde, — ein

Kerygma also, das alle bisherige Wahrheit entwertete. Das
sollte einer der wichtigsten Kontrovers-Punkte dem Christentum

gegenüber werden; weder Plotin noch Porphyrios
konnten und durften je einen analogen Anspruch erheben.
Enn. II 9 (33) 6,11 stellt Plotin mit Nachdruck die Gleichung
auf xatvoTOfisüv 181a cpiAocjocpla 0 äX7)0e(ai;.

In den voraufgehenden Jahrhunderten, — ganz gewiss
seit dem Misserfolg des Poseidonios, der ja fast der Ächtung
durch traditionsgebundene Stoiker verfallen war — war
es mehr und mehr anrüchig geworden, neue a.loiozir zu
bilden. Zwar richtet sich die Polemik gegen den, der eine
die Wahrheit verdunkelnde atpeai? begründet, zunächst

gegen Epikur; aber dann wird die Klage über das
Auseinanderfallen der Philosophie ganz im Allgemeinen vor-
1 Porphyrios, Vita Plot. 14 zahlt sie auf — eine fast vollständige Autorenliste,

die die Platoniker und Peripatetiker der letzten 100 Jahre umfasst.



SCHULTRADITION 5

getragen — immer aber mit dem Vorwurf gegen den
Obskurantismus der Häresiarchen: Unfähig, das Ganze

zu sehen, haben sie den von ihnen erkannten Teil der

Philosophie zum Mittelpunkt gemacht oder als allein

gültig angesehen. Diese nicht mehr zurechnungsfähigen
Söhne der Philosophie haben ihre Mutter zerrissen —
nicht anders als die Töchter des Pentheus 1 im Wahn ihren
Vater zerrissen und zerstückelten. Hierokles 2 gibt nachmals

— vielleicht auf der Basis einer porphyrischen Schrift
— eine ganze Pathologie derjenigen, die die Einheit der

Philosophie spalten: Die es vorsätzlich tun, haben sich Ipi?
und oot6voioc, die es fahrlässig tun, haben sich TtpoXr^it; und
äfiaOla zu Schulden kommen lassen, d.h. die Kontrolle ihrer
Taten durch den Logos sträflich unterlassen.

Porphyrios — auch wenn die eben angezogene Äusserung
nicht von ihm herzuleiten sein sollte — steht deutlich
erkennbar im Banne solchen Denkens. Obwohl es am
leichtesten in der Polemik gegen Neuerer erkennbar wird,
muss doch unterstrichen werden, wieso diese Einstellung,
welche die Freiheit philosophischer Entscheidung
merkwürdig zu beeinträchtigen scheint, positiv begründet ist:

Wenn der Logos Eines ist, dann muss auch die
Philosophie, die auf ihn hinführt und die von ihm herkommt,
Eine sein. Sie muss aber nicht nur in der Gegenwart Eine
sein; sondern der Logos muss sich seit Urzeiten in den
Worten und Lehren weiser Männer widergespiegelt haben.
Wohl sind nur wenige dazu befähigt; dass der Logos von
vielen nur verdunkelt oder nur in Teilen erkannt wird,
kann nicht abgestritten werden. Im Gegenteil, dass sich
die Menschen in verschiedener Logos-Nähe befinden, ist

1 Dieser pathetisch ausgeführte Vergleich — zweifellos ein Topos kaiserzeitlicher

Philosophiegeschichte—wurde verwendet von Attikos bei Euseb, PEXI
2,2 ; 509 c Vig. und von Numenios ebda. XIV 5, 8 ; 729 a Vig. Zu vergleichen
ferner Boethius, Consol. phil. 1 pr. 3 Mitte.
2 So Hierokles bei Photios, Bibl. cod. 214, 171 b 38 ff.



6 HEINRICH DORRIE

von der ttpovoia so gewollt — darin druckt sich die Gerechtigkeit

der Welt-Seele aus, die die Menschen entsprechend
ihren ä[iapTY)p,aTa weiter oder weniger weit vom Logos
entfernt. Aber es dürfen nur Grad-Unterschiede, nur
Intensitats-Unterschiede zugelassen werden. Der Logos
kann niemandem als etwas qualitativ anderes erscheinen.
Wer also den Logos etwa als materiell ansieht1, ist damit
eines garnicht entschuldbaren Irrtums uberfuhrt. Es ist mithin
undenkbar, dass ein legitimer Weg philosophiegeschichtlicher

Entwicklung von Piaton und Aristoteles über die
Stoa zum Neuplatonismus geführt habe. Wohl wies Por-
phyrios nachmals den Stoikern auf, dass sie ja nur ein

winziger Schritt vom Richtigen trenne — aber es ist der

Schritt, der vom Falschen zum Richtigen fuhrt. Porphyrios
kann also Philosophiegeschichte nur so betreiben, dass

er nachweist, wie da und dort das Richtige aufleuchtet.
Diese odOuyuaTa, diese scintillae veritatis machen es

sinnfällig, dass der Logos, wenn auch nur a7TEpp.aTixc5<;, im
ganzen Piatonismus anwesend war.

Der nachmals sammelnde Philosoph, der sich ja nach
Piatons Empfehlung nicht mit dem Studium des iJieüSo?

aufhalten oder zersplittern soll, kann also einiges, ja vieles
daraus gewinnen, wenn er diese o-Epaa-a und aEOüypaTa

des Richtigen bei seinen Vorgängern aufsucht und nutzt.
So jedenfalls hat Porphyrios seine Aufgabe den Vorgängern
gegenüber verstanden. Im Unterschied zu Plotin, der
offenbar im Bewusstsein ruhte, das von den Vorgängern
überkommene Erbe bruchlos und angemessen
weiterzuführen 2, hat Porphyrios daran gearbeitet, sich und den

1 Plotin schliesst VI 9 (8), 5 Anf. mit Entschiedenheit diejenigen, die materielle
ahicci zulassen, von der weiteren philosophischen Unterweisung aus: Wer das

meint, ist aus der Nahe Gottes und der Eins-Erkenntnis ausgestossen. In
solcher Ferne vom Seienden vermag er nur Irriges zu denken.
2 Anlasslich der 5. Entretiens der Fondation Hardt (1957) Les sources de

Plotm wurde viel an Erkenntnissen gewonnen, wie sehr und in welcher
Modalitat Plotin seinen Vorgängern verpflichtet ist.



SCHULTRADITION 7

Nachfolgern die Gewissheit darüber zu verschaffen, dass

keines der nachstehend formulierten Postulate verletzt sei:

i) Die Erkenntnis der von Piaton vorgetragenen
Wahrheit ist niemals weder völlig erloschen noch je einer

qualitativen aXAotwan; unterworfen worden: Substantiell
ist der Logos immer mit sich identisch geblieben.

z) Also hat sich der Piatonismus nicht etwa in gerader
Linie von Piaton fort-entwickelt (dies der von Plotin
perhorreszierte Entwicklungssbegriff). Die Logos-Nähe (und
damit Nähe zu Piaton) aller genuinen Platoniker ist beweisbar.

3) Dennoch ist selten zuvor eine solche Fülle an Logos-
Erkenntnis gewonnen worden wie jetzt, dank Ammonios
Sakkas und Plotin. So reich das Erbe ist, das die Vorgänger
hinterliessen, so ist doch erst jetzt so etwas wie ein Ordnungsprinzip,

ein metaphysisches Grundgesetz gefunden worden,
durch das alles bisher Gewusste oder Geahnte in neuem
und verlässlichem Licht überschaubar und erkennbar wird.

Durch solche Axiomatik ist Porphyrios gebunden,
wenn er den Mittelpiatonikern gegenüber tritt. Er wird
expressis verbis kein Iota des Herkömmlichen aufheben — statt
dessen wird er Umdeutungen vornehmen oder sprachliche
Missverständnisse vermuten. Er wird sich aber auch nie
einer Tradition — so hoch er sie schätzt — unterordnen,
weil sie Tradition ist; sondern er wird stets fühlen lassen,
dass die alten Traditionen jetzt erst, da neues Licht auf sie

gefallen ist, bis ins Letzte sinnvoll werden.
Er will konservativ sein. Diese Intention wird oft genug

unglaubwürdig, wenn man ihn mit geradezu kühnen
Umdeutungen hantieren sieht. Trotzdem darf man ihm
nicht leichthin den Vorwurf der mala fides machen; das

bisher Vorgetragene macht ja vielleicht verständlich, wieso
sich Porphyrios zu recht weit gehender Selbständigkeit



8 HEINRICH DÖRRIE

legitimiert sah, wenn es darum ging, die orcpfxaTa und die

ai0ÜY(iaia, die Körnlein und die Fünklein, die er bei

Vorgängern fand, zu etwas Sinnvollem zu vereinigen.
Zur Methode des Porphyrios ist vorwegzunehmen:

Wo er ein von der Tradition gebotenes Lehrstück modifiziert,

tut er es nach Möglichkeit mit philologischen Mitteln.
Sehr ungern opponiert er in substantiellen Fragen der
Tradition auf philosophischem Gebiet und mit
philosophischen Argumenten — das würde ja den Verdacht
eines Traditionsbruches heraufbeschwören. Sondern auf
tieferer Ebene, da wo der Bereich des Philosophischen
noch garnicht erreicht ist, sondern wo es sich darum handelt,
festzustellen, ob denn auch beide Seiten von dem selben

Gegenstande sprechen — da ist das Feld für Porphyrios'
Argumentationen. Geradezu grundsätzlich werden
philosophische Diskrepanzen als in Wahrheit nur sprachliche
Missverständnisse entlarvt, und mit philologischen Mitteln,
der Methode alexandrinischer Gelehrsamkeit folgend, schlägt
Porphyrios Heilung oder Begegnung auf der mittleren
Linie vor. Für den, der selbst sich der Dame Philologia
verpflichtet fühlt, ist es ein reizvolles und manchmal

belustigendes Studium, was alles mit den Mitteln dieser

Philologie bewirkt und gerechtfertigt werden kann. Im
Grunde hat Porphyrios den Übergang vom Mittel- zum
Neu-Platonismus vorwiegend philologisch unterbaut.

Nach dieser einleitenden Betrachtung soll nun
Porphyrios' Verhältnis zu den Mittelpiatonikern in drei
einzelnen Untersuchungen dargestellt werden:

A. Am leichtesten erschliessen sich diejenigen testimonia,

wo Porphyrios (oder ein in seiner Nachfolge stehender

Platoniker) einen Mittelplatoniker nennt und zu einer so
bezeichneten Lehrentscheidung Stellung nimmt. Hier gilt
es also, eine recht grosse Zahl von Einzelbeobachtungen
zusammenzufassen und einzuordnen.



SCHULTRADITION 9

B. Nach der Wertung des Details soll nun die Gesamtheit
der Lehre ins Blickfeld gerückt werden mit der Frage:
Inwiefern hat Porphyrios die Lehre der Mittelplatoniker
in ihren Hauptpunkten übernommen oder umgedeutet

C. Man täte dem Mittelplatonismus wie dem Porphyrios
unrecht, wollte man daran vorübergehen, dass ein wohl
umrissenes Missions- und Kultur-Bewusstsein kultiviert
wurde — ein Bewusstsein, das dann schroff zum analogen
Bewusstsein der Christen in Kontrast trat. Eine abschliessende

Untersuchung soll daher zeigen, wie Porphyrios
auch hierin zu seinen Vorgängern in engem Verhältnis
steht.

II.

(A). Zunächst soll also von den Nachrichten die Rede

sein, die Porphyrios expresses verbis von mittelplatonischen
Vorgängern gibt.

Dabei gilt es, deren Reichhaltigkeit und Verlässlichkeit
hervorzuheben.

Reichhaltigkeit: Porphyrios ist für unsere Kenntnis
die wichtigste Mittel-Quelle für den Piatonismus der
Kaiserzeit. An Porphyrios liegt es, dass Plotins Schriften
im vollen Umfang erhalten sind; an Porphyrios Hegt es,
dass systematisierende Nachrichten über Mittelplatoniker
in ganz erhebUcher Breite erhalten sind.

Wenn man einmal die Gegenrechnung aufmacht, welche

Bezeugungen eigentlich ohne Porphyrios' Vermittlung
auf uns gekommen sind, so kommt man auf eine sehr

kurze Liste von weniger als i o Textstücken1, unter denen aller-

1 Hier rasch die Liste :

i. Albinos, Didaskalikos.

z. Kalvisios Tauros, Stücke aus dem Kommentar zum Timaios, erhalten
bei Johannes Philoponos, De aet. mundi.



IO HEINRICH DÖRRIE

dings ein so wichtiger Text wie der des Albinos aufzuführen
ist. Länger ist die Liste von Texten, die man« paraplatonisch»
nennen dürfte, weil ihre Autoren dem Schul-Platonismus
nicht angehörten 1. Wahrscheinlich würde sich aus diesen

Zeugnissen kein in sich zusammenhängendes Bild des

Mittelpiatonismus ergeben; die moderne Forschung ist
— mehr als oft zugegeben wird — darauf angewiesen, ihre
Rekonstruktions-Arbeit mit Hilfe von Daten zu leisten,
die durch Porphyrios' Vermittlung gewonnen sind.

Ausgiebig haben aus Porphyrios geschöpft Iamblich,
Hierokles und Proklos; ja man darf sagen, dass Porphyrios
seinen Nachfolgern das wissenschaftliche Material, soweit
es Informationen über die mittelplatonischen Vorgänger
enthielt, bereitgelegt hat. Von keinem der Nachfolger ist
bekannt, dass er Versuche machte, dies Material zu erweitern.
Selbst Simplikios, der noch selbständige Forscher-Arbeit
am Empedokles und am Parmenides leistete, hatte entweder

3. Bruchstücke eines Kommentars zum Theaetet, erhalten auf dem Pap.
Berlin 9782 Berl. Klais. Texte II.

4. Die Zitationen des Origenes aus dem 'AX^Sr)? Xoyoc; des Kelsos.
Neben diesen primären Zeugnissen stehen Referate von Nicht-

Platonikern:
5. Areios Didymos, a. aus der Schrift Ilepl toü ÜXcctcovo? SoYpdrrav,

am besten zugänglich bei Diels, Doxogr. 447. b. Referat über die
Gliederung der Ethik nach Eudoros, erhalten bei Stobaios II 42 ff.

6. Diog. Laert. 3, 67 ff.

7. Seneca, Ep. 58 und 65.

1 Selbst Plutarch und Attikos sind — unter dem Einfluss des Porphyrios —
unter die Paraplatoniker eingereiht worden. Tatsachlich sind beide fur die
Kenntnis des Schul-Platonismus von nicht sehr grosser Bedeutung — Plutarch,
weil seine Darstellungsart nur selten zulässt, dogmatisch festzulegen, fur
welche Lehre er sich entscheidet, Attikos, weil die von Euseb erhaltenen
stark polemischen Stucke nur mit grossen Schwierigkeiten mit
schulplatonischem Lehrgut zusammen gehalten werden können. Ferner ist einiges
Wenige zu gewinnen :

1) aus Philon von Alexandreia ;

2) aus Apuleius, namentlich De Piatone et eius dogmate ;
3) aus Maximos von Tyros, namentlich aus der Rede Tl; 0 Oso; xoctcc

töv ÜXciTcova.



SCHULTRADITION 11

keinen Grund oder keine Möglichkeit, über das von Por-
phyrios Gebotene hinaus auf mittelplatonische
Lehrschriften zurückzugehen — das gleiche gilt für Proklos
und seine athenische Schule1.

Nun ist es kein Zufall, dass Porphyrios in eine solche
Position rückte: Die Auswahl aus mittelplatonischem
Lehrgut — das sei nochmals betont — wurde von
Porphyrios so geschickt angelegt, dass der Leser zu der
Schlussfolgerung gedrängt wurde, weitere Beschäftigung mit der

nun überholten Periode vor Plotin lohne nicht. Gerade

dadurch, dass Porphyrios in gewisser Breite über
Lehrentscheidungen der Mittelplatoniker referiert — gerade
dadurch lässt er erkennen, dass nähere Beschäftigung mit
diesem historisch gewordenen Fundament erübrigt. Offenbar
hat es nicht nur an Plotins Leistung gelegen, die den Mittel-
platonismus weit überragte, sondern ebenso sehr an
Porphyrios' gerühmter 2 'EpfAjveta, dass der Mittelplatonismus
aus dem Gesichtskreis der späteren Neuplatoniker
verschwand. So wenig Porphyrios hatte zugeben mögen, dass

mit Plotin ein Neu-Ansatz erfolgte, so sehr hat seine

Berichterstattung bewirkt, im Grunde bis heute bewirkt,
dass Plotin in einsamer Grösse zu leuchten schien.

Porphyrios hat die Stellungnahme zu seinen Vorgängern
keineswegs gleichmässig über sein Werk verstreut. Sondern
solchem Bericht über das zuvor Geleistete ist ein bestimmter
Ort zugewiesen: üblicherweise setzt ein ZrjTTjpia damit ein,
dass die Thesen Früherer zur ins Auge gefassten Frage
referiert werden. Damit folgt Porphyrios — zweifellos
bewusst — der von Aristoteles begründeten und in Alexandria

fortgeführten Tradition; dies Stück formaler Schulung

1 Ein Gegner des Proklos freilich, Johannes Philoponos, ging zum letzten
Male auf die Quellen zurück : Ihm war der Timaios-Kommentar des Kalvisios
Tauros noch zuganglich, dessen Formulierungen Joh. Philoponos gegen
Proklos ins Feld fuhrt.
2 So Eunap, Vttae soph. p. 9 Boiss.



12 HEINRICH DÖRRIE

weist deutlich auf das zurück, was Porphyrios in der Schule
des Longinos gelernt hatte.

Damit ist zugleich gesagt: In der Polemik wie in der
Paraenese fehlt der Blick auf die Früheren durchweg.
In der Polemik würde es nur verwirren, wenn etwa an
Hand der Vorgänger dargestellt würde, wie vieler Abschattie-

rungen eine These fähig ist; wo es gilt, einem Irrtum frontal
entgegenzutreten, referiert Porphyrios nicht über irgendwelche

Vorgänger, da er sich ja mit keinem identifiziert,
aber auch keinen völlig ablehnt. Anders steht es in den

paraenetischen Schriften, die zur Askese auffordern. Da
können natürlich Philosophen früherer Zeit — die Sieben

Weisen etwa oder Pythagoras — als exempla empfohlen
werden. Aber in dieser Gattung sind nur Philosophen, die

man etwa Klassiker nennen dürfte, fähig und würdig,
exempla zu sein — keiner hat je einen Albinos oder einen
Kalvisios Tauros, einen Severos oder einen Harpokration
unter die Heroen der Philosophie gerechnet.

So bleiben nur Z^-fj^aTa — freilich im weiteren Sinne

— als der übliche Ort für eine Berichterstattung über die

Mittelplatoniker; hierbei gilt es zu bedenken, dass ein
Kommentar üblicherweise eine Serie von Z^-f^ara zum
untersuchten Text umfasst; möglicherweise war ja
Porphyrios der erste, der fortlaufende Kommentare zu Werken
Piatons schrieb. Und noch dem Timaios-Kommentar des

Proklos sieht man es an, wie sehr er sich den Charakter
als Sammlung von Zr)Tf)jxaTa bewahrte; bei jeder Erklärung
eines Satzes kann neu aufgerollt werden, was die Vorgänger
zu seinem Verständnis beitrugen.

Solch ein Referat über die Leistungen der Vorgänger
ist gewöhnlich nicht historisch gegliedert; fast immer
wird eine systematische Gliederung vorgezogen. D.h. die
bisher vertretenen Positionen sind systematisch rational
geordnet; die Doxographie wird damit übersichtlich gemacht.
Durch Ciceros Zeugnis ist von der Methode des Karneades



SCHULTRADITION 13

Analoges bekannt: die Siafpsox? des jeweils untersuchten
Begriffes dient dazu, die möglichen Lösungen des Problems

systematisch zu ordnen. Man darf vermuten, dass die

Schulung zu solchem Siaipsüv im Piatonismus fortlebte,
lange nachdem die Akademie die Skepsis wieder
aufgegeben hatte; die für Porphyrios gesicherten, wie die ihm
nahe stehenden Zy]-nfjgaTa lassen die gleiche methodische

Schulung erkennen. Ab und an hat eine solche Stafpeai?

eine regelrechte Doxographie zur Grundlage.
Selbstverständlich gibt sich der doxographisch-kritische

Überblick über die Mittelplatoniker der Kaiserzeit als

durchaus objektiv. Der Leser gewinnt den Eindruck, dass

ihm nüchterne und verlässliche Informationen geboten
werden. Das trifft auf die einzelnen Notizen auch durchaus

zu; in allem Detail hat Porphyrios durchaus gewissenhaft
berichtet. Von einer einzigen Ausnahme abgesehen1 lässt
sich — soviel ich sehe — dem Porphyrios nirgends ein
Irrtum oder eine Inkorrektheit im Detail nachweisen. In
diesen Bereichen ist er eine Informationsquelle erster
Ordnung.

Blickt man dagegen auf sein Prinzip der Auswahl und
der Auswertung, so erkennt man die Absicht, die Meinung
des Lesers im Voraus zu beeinflussen. Im Ganzen sind drei
Typen der Berichterstattung zu unterscheiden, die ich
bezeichnen möchte a) als den schlicht referierenden, b) als

den polemischen, c) als den aporetischen Typ.

a) Am wenigsten ist zu den schlicht referrierenden
Notizen anzumerken. Sie sind für den modernen Forscher
die wichtigste Informationsquelle für die Erforschung des

1 In Porphyrios' Bericht über den Kirchenlehrer Origenes, den Euseb HE
VI 19 zitiert und bekämpft, ist zweifellos Unvereinbares zusammengeflossen ;
im Eifer des Polemisierens hat Porphyrios Behauptungen aufgestellt, die
Euseb mit Leichtigkeit widerlegt. Es muss dabei unterstrichen werden, dass

der Gegenstand der Polemik ja in der Hauptsache ausserhalb der Philosophie
liegt.



14 HEINRICH DÖRRIE

Mittelplatonismus; denn hier will Porphyrios nichts anderes,
als die Grundrichtung bisheriger Erklärung Piatons
aufzeigen. Gewiss steht die Auswahl solcher Notizen in
engem Zusammenhang mit Porphyrios' Wunsch, die
bruchlose constantia des Piatonismus zu erweisen; aber dank

Porphyrios' grosser Belesenheit sind diese Hinweise so

geschickt ausgewählt, dass deren Aussage mit Porphyrios'
Beweisziel zusammenfällt.

b) Die Polemik des Porphyrios und der von ihm
beeinflussten Späteren trifft vor allem Plutarch und Attikos 1;

in zweiter Linie Harpokration, den Schüler des Attikos.
Harpokration hatte Anstoss erregt, weil er — lange vor der
dreifachen Stufung der Hypostasen durch Plotin — selbst

zu einer Art Hypostasen-Lehre gelangt war. In dieser hatte

er jeweils eine dreifache Unterteilung der Haupt-Hypostasen
vorgenommen, und diese hatte er mit z.T. recht gesuchten
mythologischen Namen benannt. Proklos richtet die
ironische Frage an ihn, ob er denn wohl selbst mit solcher
dihairetischer Leistung zufrieden sei. Offenbar ist Harpokration

wegen seiner eifrig geübten Sialpeoi? von eben dem

Porphyrios verspottet worden, der ja nicht voraussehen

konnte, dass dieser Spaltpilz der fortgesetzten Teilungen
nachmals so wuchern werde. Plotin hatte ja den Gnostikern
gegenüber nachgewiesen, dass es wohl drei, aber niemals
mehr als diese drei Hypostasen geben könne, — ein Grundsatz,

den Porphyrios sehr sorgfältig, die Späteren seit
Iamblich aber nicht mehr im Auge behielten.

Weit bedeutsamer ist die Polemik gegen Plutarch und
Attikos. Porphyrios hat mit unbestreitbarer Exaktheit
erkannt, in welchen Punkten diese beiden sich vom Gros
der Platoniker unterscheiden. Es war ihnen vorzuwerfen,

1 Mehrfach wird diesen beiden platonischen Häretikern ein sonst nicht
bekannter Platoniker Demokritos beigesellt, der nur in diesen kritischen
Notizen kenntlich wird.



SCHULTRADITION 15

dass sie einem unverhüllten Dualismus anhingen, denn sie

lehnten es ab, die im Bereich des Seelischen manifesten

Gegensätze in der höheren Ebene des voüc zu versöhnen.

In den erhaltenen Schriften beider wird diese Abweichung,
die Porphyrios scharf geisselt, kaum sichtbar — vor allem
nicht das Motiv, von dem beide ausgingen: Einbeziehung
des voü? in die Weltseele. Porphyrios hat mit seinen wiederholten

Beanstandungen etwas durchaus Richtiges
hervorgehoben. Man darf sich dieser Kritik als einer Interpretationshilfe

bedienen; denn sie hebt Merkmale an Plutarch und
Attikos hervor, die der moderne Forscher, da nicht als

Schulplatoniker ausgebildet und darum für Abweichungen
nicht hellhörig, häufig übersieht. So erfährt die moderne

Klassifikation, die gerade diese beiden als «orthodoxe
Platoniker» stempeln wollte, durch Porphyrios die sehr

notwendige Korrektur.

c) Am bedeutendsten ist die dritte Variante
porphyrischer Berichterstattung: Da werden Leistungen der

Vorgänger — oft von Piatonikern und Nicht-Platonikern
— so zusammengeordnet, dass der Leser erfährt: Keiner
vermochte das Problem zu lösen. Ich nenne diese Form der

Berichterstattung die aporetische, weil der Überblick über
die bisherigen Licrsi? die Aporie, vor der man stand,
erläutert und zu dem Ergebnis führt: Keiner der Früheren
vermochte einen Ansatz zur Lösung zu bieten. Damit wird
nicht nur eine Spannung im Leser erzeugt, wie es denn bei

so auswegloser Lage weiter gehe; sondern es wird damit
erwiesen, dass man ein Recht hatte, eine Neuschöpfung
zu wagen; denn keine der bewährten Autoritäten half
weiter h Gern rühmt dann Porphyrios das Verdienst des

1 Es gibt zu denken, dass die islamische Theologie dies Verfahren geradezu
vorschreibt: Zu neuer, eigenständiger Entscheidung (die auch wieder
bestimmten Regeln unterworfen ist) darf erst geschritten werden, wenn durch
sorgfältige Untersuchung erhärtet ist, dass keine der kanonischen Autoritäten
die Sache entschieden hat.



i6 HEINRICH DÖRRIE

Ammonios oder des Plotin, die von keinem zuvor gefundene
Lösung vorgetragen zu haben; hierher zu rechnen ist auch
die von Hierokles angewendete Figur, durch den Streit
der Früheren sei der Zwiespalt in der Philosophie schlimmer
und immer schlimmer geworden — dann habe Ammonios
die Lösung aller Konflikte gebracht, weil er den Sreit
der Philosophenschulen auf höherer Ebene versöhnte.

Dieser to-o<; der laudatio ist alt; man erkennt hinter ihr
ein rhetorisches Schema, das zunächst die Widrigkeiten
vergrössert, um dann deren Überwindung vergrössern
zu können. Bezeichnenderweise wendet Plutarch eine

analoge laudatio an, um Piatons Verdienst zu preisen, da

er die Dämonenlehre in die Philosophie eingeführt habe.

Aber das geschieht ohne Abwertung derer, denen dieser

Wurf nicht gelang. So war es wohl erst Porphyrios, der
diese Form des Lobes — auf Kosten derer, die sich fruchtlos
bemühten — in die Berichterstattung über die Vorgänger
einführte. Er gewinnt damit ein wirkungsvolles Mittel,
um die Leistung des Neuplatonismus von der des Mittel-
platonismus abzuheben, dabei aber doch darzutun, dass

das stets inkriminierte vscovspK^etv nie stattgefunden hat.

Völlig zugedeckt hat dagegen Porphyrios die garnicht
abzustreitende Tatsache, dass es — weit über die Abweichungen

des Plutarch und des Attikos hinaus —• viele Differenz-
punkte im Mittelplatonismus gab. Viele Mittelplatoniker
waren streitbare Herren, und die Katheder-Polemik blühte.
Sie durfte es, weil kaum je etwas davon in die Aussenwelt
drang. Dagegen für Porphyrios — und vermutlich für viele
seiner Zeitgenossen — wäre die Legitimation der SiaSox^,
d.h. die Legitimation der platonischen Philosophie, die
volle und ganze Wahrheit authentisch zu umfassen und
zu vertreten, bedenklich in Frage gestellt worden, hätte
man zugegeben, dass Platoniker in diametralen Gegensatz
zu einander treten konnten. Das darf es nicht geben — und
darum werden die unleugbaren Fehden, die es gab, als etwas



SCHULTRADITION 17

ganz Unphilosophisches, als ein Streit um Termini dargestellt.

Ganz gewiss erblickt Porphyrios im Mittelplatonismus
die legitime und authentische Fortführung von Piatons

Philosophie; er bedarf des Mittelplatonismus als eines

Traditionsträgers, der nicht weggedacht werden kann.
In diesem Sinne referiert er über ihn. Aber er kennt die
Vertreter des Mittelplatonismus zu gut, um sie über Gebühr,
geschweige denn ohne Kritik, zu bewundern. Vielmehr ist
er der erklärten Meinung, dass Ammonios Sakkas und
Plotin einen ganz wesentlichen Schritt über die Früheren
hinaus getan haben, und er ist weiter der Meinung — die

er freilich nicht laut werden liess — dass dieser so erheblich
weiterführende Schritt eine Menge des oft disparaten
Traditionsgutes entbehrlich gemacht habe.

III.

(B). Porphyrios' Einstellung zum Mittelplatonismus im
Ganzen muss daher von folgender Antithese aus verstanden
werden:

Auf der einen Seite ist Porphyrios traditionsfreudig, ja

traditionsgebunden. Er kennt die Überlieferung gründlich
und knüpft an sie an, wo es nur geht. Der wichtigste Grund
dafür wurde mehrfach genannt: Der Logos, der aus Piaton
sprach, war gleichfalls in allen seinen Nachfolgern anwesend;
seine unveränderliche Gültigkeit wird durch die Un-
veränderlichkeit der Überlieferung erwiesen.

Auf der anderen Seite weiss sich Porphyrios im Besitz
eines Kriterion, das den Piatonikern vor Ammonios nicht
zur Verfügung stand. Dies Kriterion — die Einslehre —
erlaubt, alles Überlieferte daraufhin zu sichten, ob es zur
Einheit und damit zur Wahrheit und acoTTjpta, oder zur
Zerteilung und Zersplitterung führt. Im Besitz dieses



i8 HEINRICH DÖRRIE

Kriterion hat Porphyrios seine Vorgänger — nie
ausdrücklich, aber oft stillschweigend — des Irrtums geziehen.
Er durfte es — denn wenn die beiden Prinzipien — Aussage
der Überlieferung hie — Postulat der Einslehre dort — in
Konflikt gerieten, dann hat Porphyrios, ohne zu zögern,
dem Postulat der Einslehre den Vorrang gegeben. So steht

Porphyrios — meist mit Plotin zusammen — der
mittelplatonischen Überlieferung mit einer ganz bestimmten
Reserve gegenüber. Man kann und will nicht auf sie

verzichten; aber man trifft eine Auswahl, die von eben jenem
Prinzip der Einslehre bestimmt wird.

Ihm sind eine ganze Reihe von Positionen, die der Mittel-
platonismus herkömmlicher Weise einnahm, zum Opfer
gefallen; sie werden stillschweigend geräumt:

In erster Linie ist da die Drei-Prinzipien-Lehre zu
nennen, welche die oü'xia der Welt benannte. Sie wird
abgelöst durch eine Stufungsreihe von 2X3 ai-na, unter
denen die causa generalis obenan steht. Diese ist fortan durch
kein schon immer als lästig empfundenes Nebeneinander
anderer, aitiologisch gleichwertiger oc'ma eingeengt.

Undenkbar ist fortan, dass das Reich der Ideen gesonderten

Bestand neben dem voü? hat; ein jegliches TrapucpAxaxöa!.

ist für einen entschiedenen Verfechter der Eins-Lehre
unerträglich. Diese Entscheidung Plotins, der zuzustimmen
dem jungen Porphyrios bei seinem Eintritt in die Schule

zu Rom abgefordert wurde, hat er sich dann vollauf zu
eigen gemacht.

Geopfert wird die Definition des Xenokrates, die
Seele sei oücua votjxt) xax' äpifffiov evapfioviov xivoujxevY). Diese
Definition involviert, dass die Seele von zwei Prinzipien
her — ouaioL und Zahl — bestimmt wird. Diese Komplikation
wird als überflüssig aufgegeben; festgehalten wird der
erste Teil der Definition: Die Seele sei vovjxv; oüata. Das ist

genug. Von den übrigen ganz erheblichen Veränderungen,
welche die Seelenlehre unter dem Einfluss der Einslehre



SCHULTRADITION *9

erfuhr, soll in besonderem Referat berichtet werden.
Dem Mittelplatonismus war vor allem kausale

Betrachtungsweise zu eigen. Das ist verständlich, wenn man sich

vor Augen hält, in wie hohem Masse er aus der Erklärung
des Timaios erwachsen war. Porphyrios, zweifellos auf
Plotin aufbauend, ergänzt die kausale durch die finale

Betrachtungsweise: Das höchste Eine ist nicht nur
unbewegter Ausgangspunkt von xivrjasu;, welche als Gründe
in den Bereich unter ihm führen, weil unter ihm die Hypostasen

als seine Manifestationen ins Dasein treten. Wichtiger
ist im Grunde für Porphyrios die Umkehrung: Das Höchste
Eine ist tsAoc;, auf das alle Bewegungen der unteren Flypo-
stasen hinweisen; denn deren Ivspyeta, deren 7tpci>Toi>pYol

xw/)ueie haben das Höchste Eine als Zielpunkt. Für diese

wichtige Konzeption bot — soviel wir sehen — der
Mittelplatonismus nichts. Kein Mittelplatoniker konnte mit solcher
Sicherheit vom Höchsten Einen als einem objektiv
gegebenen Fixpunkt ausgehen: Dieser geradezu archimedische
Punkt ausserhalb der Welt stand ihnen nicht zur Verfügung.
Vielmehr waren viele von ihnen in tastendem Suchen nach
solcher causa generalis begriffen. Porphyrios' Haltung ihnen
gegenüber ist weitgehend davon bestimmt, dass er eine

Lösung in Händen hält, nach denen sie vergebens suchten.

IV.

(C). Würde diese Untersuchung sich auf die Betrachtung
des Dogmatischen beschränken, so hätte sie an dieser Stelle
mehr den Bruch zu betonen, den das Bewusstsein eines

philosophisch-theologischen Fortschrittes bewirkte, als die
Fortdauer einer von Piaton herrührenden Einheit.

Indes reichen die Traditionen des Mittelplatonismus
tiefer als eine nur aufs Dogmatische gerichtete Untersuchung
in den Blick rücken würde. Gewiss, manche Vertreter des



20 HEINRICH DÖRRIE

Mittelplatonismus dürften reine Katheder-Philosophen
gewesen sein, und ihnen gegenüber wäre die Frage berechtigt,
ob sie sich in ihren vordergründig-diskursiven Distinktionen
erschöpften, oder ob ihr Bewusstsein und ihre Interessen
tiefer reichten.

Aber man darf nicht darüber hinweggehen, dass der
mittlere Piatonismus Gestalten wie Plutarch und wie
Kelsos, dazu wie Numenios aufzuweisen hat (auf den
letzteren gehe ich hier nicht ein, da Herr Waszink über ihn
referieren wird) — Gestalten also, die in Respekt
erheischender Weise zur Synthese der überreichen Detail-
Beobachtungen gelangten, welche sich ihnen in den

« Fächern» Physik und Ethik aufdrängten. Wahrscheinlich
darf diesen Namen der des Kalvisios Tauros zugestellt
werden; freilich kennen wir seine Leistungen durch die
Berichte des Gellius allzu unvollkommen; dieser berichtet,
sichtlich tief beeindruckt, von den öaugdoia, die es in
Tauros' Schule zu erlernen gab. Von der dahinter stehenden
Einheit hat Gellius nichts gesehen und nichts begriffen.

Von dieser zu sprechen, war allerdings nur unter Kautelen
statthaft, damit keine app7]Ta profaniert wurden. Offenbar
ist ein Gellius nicht zum Kreise derer zugelassen worden,
denen man solche dpp7)Toc erschloss. Auch Plutarch zieht
jene Verbindungslinie expressis verbis nie, und Kelsos sagt
es 7,42 ganz offen, dass es nutzlos sei, solche Äppypx einer
verständnislosen, nicht vorgebildeten Menge darzubieten.
Er macht sogar die Probe darauf, indem er in platonisierender
Verschlüsselung eine summa theologiae1 gibt; er nennt einige

1Diese Stelle 7, 42/3 enthalt den bundigen Beweis, dass der Kirchenlehrer
Origenes kein geschulter Platoniker und darum mit dem Mitschüler Plotms
nicht identisch war. Denn Origenes m seiner Replik auf das von Kelsos
Vorgetragene geht an dessen Aussage in radikalem Unverstände vorbei. Er
liefert damit den Beweis, dass er zu den von Kelsos verspotteten Lahmen und
Blinden gehört, die den Weg der Wahrheit nicht gehen und das Licht der
Wahrheit nicht sehen können. Ein solches Nicht-Verstehen hatte einem
geschulten Platoniker gewiss nicht unterlaufen können.



SCHULTRADITION 21

Kernsätze, von denen her alle Fragen der Physik und der
Ethik ihre Auflösung erfahren.

Im Grunde machen die genannten Platoniker Ernst
mit der von Poseidonios — soviel wir heute zu sehen

vermögen als erstem — erhobenen Forderung, es gelte von
bestimmter Weltsicht zu bestimmter Lebensführung zu
gelangen; denn in beiden Bereichen waltet der gleiche Logos.
Der Platoniker hat dem hinzuzufügen, dass Xoytafxoi; und
Siavoia die legitimen Mittel sind, den Sinn-Gehalt, d.h. den

Logos-Gehalt all' der vielen Erscheinungen am Himmel
und auf Erden, in den Bräuchen und Kulten sowie in den

Lehr-Entscheidungen der Philosophen aufzuspüren. Freilich
besteht der Platoniker weniger rigoros als der Stoiker auf
der Forderung, es gelte unter allen Umständen derlei ins
rationale Bewusstsein zu erheben. Die Toleranz denen

gebenüber, die zu derart integraler philosophischer
Durchdringung der Welt nicht fähig sind, drückt der Piatonismus
durch den Terminus sütjeßsia aus. Nie kann eüoeßeia zur
Vernunft-Erkenntnis in Gegensatz geraten; denn nach
wie vor ist Piatonismus eine Philosophie des Werthaften,
und wer die Einsicht in die Wertwelt vom Logos her

gewinnt, wird sie mit umso tieferer Frömmigkeit verehren.
Anzuerkennen ist aber auch die süoißeia dessen, der den

Logos-Bezug nur ahnt, ohne ihn rational aufzuspüren.
Zudem erhebt kein platonischer Philosoph den Anspruch,
die Allwissenheit des stoischen Weisen zu erreichen; sowohl
Plutarch wie Albinos 1 lassen deutlich erkennen, dass sie

sich bewusst sind, wohl eine ganz bestimmte, aber nicht
die höchste Stufe der Erkenntnis erreicht zu haben; auch
sie sehen sich Manifestationen von voü? und Aoyo<; gegenüber,

die fromme Verehrung erheischen.

Der Logos wirkt auch im Tier- und im Pflanzenreiche,

wo er schwer zu erkennen ist. Plutarch hat in manchen

1 So vor allem im Kap. io des Didaskalikos, wo mit der Existenz noch höherer
Stufen des voü? gerechnet wird, die bisher unerkennbar blieben.



22 HEINRICH DÖRRIE

seiner naturwissenschaftlichen Schriften derlei zuvor
verkannte Logos-Zusammenhänge aufgedeckt. Diese brauchen
nicht eindeutig zu sein — oft dürfen zwei oder mehr
Deutungen erwogen werden — aber alle weisen auf eine Logos-
Beziehung. Das gilt vor allem bei der Erklärung von
Kultformen und Gottes-Vorstellungen aussergriechischer,
alter Kulturvölker. Die Untersuchung der vopupia ßapßapixa
fördert viele zuvor verborgene Erkenntnisse zu Tage, in
welchen Aspekten sich der Logos jenen Völkern offenbarte.
Denn alle euaeßeia, so seltsam ihre Äusserungen für Griechen
sein mochten, ist auf den Logos der Welt bezogen. In einem
inneren Kreise philosophischer Kommunikation ist alles

Bemühen um Verständnis stricte an Xoyiafio? und Siavoia

gebunden. Im weiteren Sinne, und ohne Bindung an
philosophische Schulung, umfasst pietas süaeßsux alle positiv
zu wertenden Menschen.1 Euoeßsta darf also definiert werden
als ein noch nicht rationales Vorverständnis vom Werthaften,
das Xoyicrfioi; und Siavoia völlig klären werden. Eine so
definierte etxreßsia wird üblicherweise den Menschen zum
praktischen Mitvollzug überkommener Kultformen führen;
aber schon das Gewähren-Lassen, das Nicht-Anrühren, die
Neutralität dem Bestehenden gegenüber kann sVeßsia

genannt werden; denn süaeßsta pietas ist eine ungemein
konservative Tugend.

Bei Plutarch liegt noch kein Anzeichen dafür vor, dass

diese Wertvorstellungen gegen irgend jemand gerichtet
sind; noch ruht diese Wertwelt in sich, gänzlich ohne offensive

Spitze. Rund 50 Jahre nach Plutarch, und im geistig
unruhigen Alexandreia, sind diese Vorstellungen im 'AXrJJyp

Xoyoc, des Kelsos zu scharfkantiger Apologetik entwickelt.

1 Man braucht nur die Negationen dazu Zu bilden — impitis —
um sich zu vergegenwärtigen, wer aus dem Kreise der derart werthaften
Menschen ausgeschlossen ist. Zu erinnern ist an den Bedeutungsumfang, den
eua^ßeia in der Sprache der Mysterien hat: Üblicherweise bezeichnet das Wort
diejenigen, die dem betr. Mysterium zugehören oder eingeweiht sind.



SCHULTRADITION 23

Jetzt war ja der Gegner aufgetreten, der alle bisherige
sücreßaoc in allen ihren Formen als lästerlichen Götzendienst
ablehnte.

Im Grunde war der Piatonismus auf solche Attacke
wohl gerüstet; die Argumente, mit welchen das nun in
Frage gestellte Weltbild von der zeitlosen Flerrschaft des

Logos verteidigt werden konnte, lagen ja bereit. Die nun
selbstverständlich nötige, dem Platoniker üblicherweise
nicht geläufige rhetorisch-publizistische Ausgestaltung
dessen, was gesagt werden musste, hat Kelsos eher
traditionell als originell bewältigt b So neu innerhalb des Platonis-
mus die apologetische Form mit der Wendung an Aussen-
stehende war2, so streng hält sich der Xoyo? an die
Schultraditionen — wenn je ein Platoniker, dann durfte
dieser Apologet dem Vorwurf des vs«Tsp£siv nicht verfallen.

Dieser Grund-Satz gilt gleichfalls für Porphyrios. Wohl
ging er in seinem Werk gegen die Christen, was die Detail-
Beobachtung anlangt, weit über das hinaus, was Kelsos
leistete: Kritik an den einzelnen Jüngern Jesu, Kritik an
einzelnen Stellen des NT scheint Kelsos noch nicht
vorgetragen zu haben. Wahrscheinlich war es dies Detail, das

Porphyrios' Werk nachmals so verhasst machte.

Porphyrios hatte selbstverständlich keinen Grund, in
diesem Werk etwas von seiner Einslehre vorzutragen, die

ja im Übrigen den Einschnitt gegenüber dem Mittel-
platonismus so stark bezeichnet. Sondern in der
Auseinandersetzung mit den Christen tritt deutlich hervor, in wie
starker Weise Porphyrios den von Plutarch und von Kelsos
bezeugten Traditionen verpflichtet ist. Im 3. Buche von
riepi Trfi sx Xoyltdv yi.Xocroyiac — freilich einem Jungendwerk

1 Im Grunde verfuhr Kelsos nach dem Schema des pro et contra dicere, — er
Hess einen Juden, einen Christen und einen hellenischen Philosophen zu
Worte kommen.
2 Apologetische Schriften gegen andere philosophische Schulen dürfte es

gegeben haben, wenn auch keine bekannt ist.



24 HEINRICH DÖRRIE

— spricht Porphyrios den Christen rundweg die Fähigkeit
ab, an der Logos-Welt teilzunehmen; sie sind den blind
machenden Aoyta ihres Fleros Christus derart verfallen, dass

sie nie wieder zur Logos-Erkenntnis gelangen können; sie

können also auch nie wieder zum Kreise der eüaeßet? gehören.
— Gewiss, aus dem Werke Kar« Xpicmav&v sind
Bekundungen derart allgemeiner Tragweite nicht erhalten; manches

Detail — namentlich der Angriff gegen die Vorstellung von
zeitlicher Erschaffung der Welt und von historisch fixierter
Offenbarung eines neuen Heiles, lassen mit Gewissheit darauf
schliessen, dass Porphyrios den im Vorstehenden bezeichneten

mittelplatonischenTraditionen treulich angehangen hat.
Wahrscheinlich ist mit dem zuletzt behandelten Punkt die

grösste geistig-kulturelle Leistung des Mittelplatonismus
bezeichnet. Durch die Verbindung der poseidonischen
Logoslehre mit den altüberlieferten platonischen Elementen
ist es schon im Mittelplatonismus zu einer ganz bestimmten

Erfüllung des Satzes Iv -ra raxvxa gekommen. Die Einsicht,
dass der Logos nicht nur im Bereich der übermenschlichen
Natur — der Bewegungen am Himmel — und nicht nur
im Bereich des sxttxov und des <ptmxov, sondern gerade
unter den Menschen wirkt, hat zu jenem Bewusstsein von
der Zusammengehörigkeit und Einheit alles im kulturellen
Sinne Werthaften geführt. Gewiss, der Piatonismus — und
mit ihm Porphyrios — sind einer \xAtMtgeschichtlichen

Betrachtungsweise nicht zugeneigt, denn die Wirkung des

Logos kann nicht ab- und nicht zunehmen 1.

Gerade darum war diese Konzeption so wuchtig;
gerade darum wurde jenes Bewusstsein von der Einheit
und Zusammengehörigkeit alles Werthaften zu einer

1 Eine allgemeine Depravationstheorie im Sinne des Poseidonios scheint
keiner der uns bekannten Platoniker geteilt zu haben. Eine spezielle Deprava-
tionstheorie — z.T. auf Poseidonios aufbauend — hat man zu Ungunsten
des Christentums nur allzu gern entwickelt: Nach Kelsos sind mosaischer
v6[xo? und christlicher Xöyoi;, weil zeitlich dem Hellenischen posterior, dem
Wert nach inferior.



SCHULTRADITION 25

kulturgeschichtlich wirksamen Macht, die alle um eüaeßsia
Bemühten einte. Dank dieser Konzeption wurde der Platonis-
mus zum einzigen Gefäss, in das die gesamte spätantike
Religiosität zusammenströmte. So konnte 50 Jahre nach
dem Tode des Porphyrios der Kaiser Julian den Versuch
unternehmen, diese Macht in den Dienst seiner Politik
zu stellen.

Die Grundlagen für das, was da herangewachsen war,
sind in der Generation des Plutarch, des Tauros und des

Kelsos gelegt worden. Auf diesen Grundlagen haben
Plotin und namentlich Porphyrios als traditionsbewusste
Platoniker recht zielbewusst weitergebaut: Der dogmatische
Oberbau wurde gestrafft; die im Grunde längst konzipierte
Eins-Lehre wurde bis in ihre letzten rationalen Konsequenzen
hinein entwickelt; dabei war unausweichlich, dass der
Piatonismus mit einem tüchtigen Mass an Scholastik zu
einem geschlossenen Lehrgebäude geformt wurde. Dieser
Übergang von einem zuvor offenen zu einem nun recht
radikal geschlossenen System ist das Merkmal des Neuen,
das die Sonderung des Neuplatonismus vom Mittel-
platonismus rechtfertigt.

Dieser Übergang zur Geschlossenheit war aber in der
Substanz des Piatonismus angelegt — und diese Substanz

liegt dem Piatonismus etwa seit den Zeiten des Eudoros von
Alexandreia mit geringen Variationen zu Grunde. Als diese

Substanz möchte ich bezeichnen: Die religiös empfundene,
theologisch begründete Bindung des Philosophierenden
an das Mysterium des Logos, der seit Urzeiten und ohne

Anfang die Welt durchwaltet, der alles Werthafte in ihr
hervorbringt, und der die Kommunikation aller eüaeßsIc,

untereinander und mit der als voü? und Xoyo? verstanden
Gottheit bewirkt.

In seinem Bemühen, diese Substanz nach Kräften zu wahren

und zu mehren, hat sich Porphyrios als konsequenter und

tatkräftiger Sachwalter des mittelplatonischen Erbes erwiesen.



26 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Was^ink: Ich möchte gern etwas genauer hören, was Sie

unter den zwei Reihen von od'via im Neuplatonismus verstehen.

M. Dörrie: Klärung des ganzen Sachverhaltes verdanken

wir Herrn Theiler, Vorbereitung des Neuplatonismus S. 18. Nach

Porphyrios heisst die Reihe der ai'-na: xeAixov, TrapaSetypaTixov,

STjjnoupyixov, darunter die TiapouTicc: eiSixov, öpyavixov,
üAtxöv. Die mittelplatonische Doxographie weist
regelmässig als aixia aus : Geo?, 7rapdSsi.ypa, üAtj. Die Diskussion
über die Richtigkeit und Endgültigkeit dieser Reihe war seit

Philon und Seneca im Gange.
M. Sodano: Ella, professore Dörrie, ha accennato, nel corso

della Sua conferenza, all'importanza di Posidonio. Potrebbe,
La prego, precisare i rapporti tra Posidonio e Porfirio? Crede

Ella ad una influenza diretta del Commentario di Posidonio al

Timeo di Piatone sull'analoga esegesi di Porfirio?
M. Dörrie: Non ci sono testimonianze che consentono di

affermare una diretta influenza di Posidonio su Porfirio. Bisogna
invece suporre che i concetti di Posidonio ebbero un certo
influsso sul medio platonismo; soltanto tramite una tale media-
zione Porfirio entrava in contatto con alcuni elementi della

filosofia posidoniana.
M. Walser: It may be questioned whether all the later information

about Middle Platonism must be derived from mostly lost
work of Porphyry. It looks as if the Arabs were aware of a non-
neoplatonic tradition of Platonism which has disappeared in its

original Greek form. Mention may be made of Galen's
Summaries of Plato's dialogues (cf. Plato Arabus I, Galeni Compendium

Timaei Piatonis, edd. P. Kraus-R. Walzer, London 1951) of
Al-Färäbi's book on Plato's philosophy (cf. Plato Arabus II,
Alfarabius De Piatonis Philosophia edd. F. Rosenthal-R. Walzer,
London 1943) of Averroes' Commentary on Plato's Republic (ed.



SCHULTRADITION 27

E. I. J. Rosenthal, Cambridge 1956). Much more middle-

platonic texts were still available when the Arabs came into
contact with later Greek philosophy.

M. Dörrie: Hierzu möchte ich beitragen, dass neben klarem

porphyrischem Einfluss bei Calcidius sicher einer oder mehrere

mittelplatonische Überlieferungsstränge sichtbar sind. Ich möchte
das vorhin Gesagte in dem Sinne einschränken, dass unter den

auf griechisch erhaltenen Zeugnissen des Piatonismus vor Por-

phyrios keines mehr nachweisbar ist, das nicht unter Porphyrios'
Einfluss stünde : Aus den platonischen Schulen zu Athen und
Alexandreia wurde der Mittelpiatonismus verdrängt — in die

Akademie, z.B. führt Plutarch von Athen (ca 400 n. Chr.) die

von Porphyrios geprägte Richtung ein.

M. Walser: Alexander of Aphrodisias became most influential
in later centuries, possibly because he was appreciated and

studied by Plotinus. The Theaetetus-Commentary on papyrus and

the well reasoned Galen's I. Paraphrase of the Timaeus deserve to
be considered in this connection. They are the work of second

or third rate thinkers and presuppose, I think, the existence of a

much better tradition of Plato reading long before Porphyry.
Are there really no commentaries on Plato's dialogues before

Porphyry? It seems astonishing, especially in view of the so

much older tradition of commentaries on Aristotle—it is well
known that Alexander of Aphrodisias is by no means the first,
although, no earlier commentaries have come down to us. More
could be said, perhaps, about the increasing importance of sücsßeia

in middle platonic tradition, in Plutarch's essay on Isis and Osiris

for instance, and the ultimately platonic origin of the idea that all
the various religions are symbolic expressions of one and the

same philosophical truth.
M. Sodano: Mi si permetta di osservare qualcosa a proposito

del concetto della euoeßsia (pietas): a parer mio, non si dovrebbe
ravvisare in esso un' astratta speculazione teoretica, ma occorre
tener conto, soprattutto, della posizione che, nello ambiente e nel
clima storico-sociale-religioso, Porfirio assume nei confronti del



28 DISCUSSION

Cristianesimo ; in tal caso, il concetto di eücreßsta non acquista,

piuttosto, il valore di una polemica etica anticristiana

M. Dörrte: Questa coscienza collettiva che chiamiamo

cupßoXixw? : suo-sßsta era importante giä prima di Porfirio;
non e stata promossa dalla lotta contro il Cristianesimo, ma

preesisteva a questa lotta.

M. Sodano: II Commento al Timeo di Porfirio ha giä un carat-
teristico svolgimento in questo senso e la nozione di s&ereßeia

vi e giä importante.
M. Dörrie: Consento senz'altro.

M. Theiler: Ich möchte zunächst hervorheben, dass man bei

Piaton den Begriff der eucrsßsia nicht isoliert betrachten soll,
sondern als den Teil einer grossen Symphonie würdiger
Seelenhaltungen, zu denen, z.B. auch Hingabe an Politik gehört,
eingeschränkt schon bei Philippos von Opus, Epinom. 990 a

(Osoaeßsia äavpovopda). Piaton selbst hat weder das Sv noch
die Ideen als göttlich gekennzeichnet. Eudoros hat das Iv den

vrcspavw Qeoi; genannt. Wichtig ist in diesem Zusammenhang,
dass Eudoros vielleicht in Alexandreia der Lehrer Philos gewesen
ist. In dieser Zeit und Atmosphäre fängt an die Theologisierung
der philosophischen Lehre (Vgl. Parusia, Festgabe f. J. Hirsch-

berger, Frankfurt 1965, 199 ff.).
Was die Kenntnisse der späteren Platoniker vom Mittel-

platonismus betrifft, so ist (obgleich Albinos bis ins Mittelalter

gekannt war und wohl auch die Fziou ajpAal) stark mit
Vermittlung durch Porphyrios zu rechnen: so hat Proklos seine

Kenntnisse des Albinos wohl sicher aus Porphyrios, und es ist
m.E. sehr wohl möglich, dass diese Kenntnisse auch durch

Porphyrios zu den Arabern gelangt sind.

Als unsicher betrachte ich die Existenz eines richtigen Timaios-

Kommentars aus der Hand des Poseidonios ; sicher hat er G)T/)paTa

zum Timaios geschrieben. Gelehrte fortlaufende Timaioskom-

mentare sind vor Porphyrios nicht zu fassen. Plutarch hat eine

ganz eigene Stelle in der Timaiosinterpretation. In De pro-
creatione animae in Timaeo hat er zwei ^TY]jj.aTa zu zwei Timaios-



SCHULTRADITION 29

stellen, 1012c und 1027 £ behandelt, während er in De Iside et

Osiride eine eigene Ausarbeitung des Gedankes gibt, dass sich

schon in alten Mythen, auch des Iran und Aegypten, ein Stück
der Wahrheit findet, wie sie von Piaton dann nachher beschrieben

wurde. Mit Recht hat Herr Dörrie in der traditio Platonica, wie
sie sich besonders deutlich bei Porphyrios zeigt, auch Plotin
seinen Platz gegeben, insofern er nicht originell sein wollte.

Was Ammonios betrifft, so hat einmal den seienden und
überseienden (übergeistigen) Gott zur Wahl Gestellt (Aristoteles
Uber das Gebet S. 57 Ross 0 0sö<; vj voü? scmv 7) sirexeiva ri toö voü

ist mehr aüsserlich ähnlich). Hierokles entnimmt ihm, wie ich

morgen auszuführen hoffe, Material direkt, nicht durch

Vermittlung des Porphyrios.
M. Dörrie: Es ist gewiss kein Zufall, dass Eudoros nicht über

Lehren referiert, die unter Piatonikern, sondern über solche,
die unter Pythagoreern diskutiert wurden. Dort gelang die Über-

gipfelung des traditionellen Gegensatzpaares durch ein höchstes

Eines, das sogleich als urcspdvw 0s6? bezeichnet wird. Im Grunde
ist hier die neuplatonische Eins-Lehre präformiert worden.

M. Hadot: Je tiens ä souligner mon accord avec M. Dörrie
lorsqu'il nous dit que le neo-platonisme (avec Porphyre) apporte
une systematisation qui n'existait pas encore dans le moyen-
platonisme. Je voudrais seulement faire sur ce sujet les remarques
suivantes. II me semble qu'il faut distinguer entre la theorie
d'un Systeme coherent de la verite et sa realisation. L'ideal d'une

systematisation de la philosophic existe par exemple tres nettement
chez Clement d'Alexandrie qui pense que seul le logos, possede

par les chretiens, peut permettre l'unification de la verite dispersee
dans laphilosophie grecque (Strom. I 13, 57,1-58,4) : alors que les

philosophes grecs ne possedent la verite que aToyacTixolp, ils la

connaltront xaTocXyjTmx«? (Strom. I 20, 100, 5) lorsqu'ils auront
ete instruits par le logos. II me semble que pour cette theorie de la

systematisation, le modele etait la philosophie stotcienne elle-

merae, et je ne sais s'il faut faire appel ä une conception du logos

propre ä Posidonius. En ce qui concerne la realisation de cet ideal, je



3° DISCUSSION

pense qu'elle n'a ete vraiment possible qu'ä partir de Plotin, parce

que Plotin cherche ä expliquer par une necessite intelligible la

procession des hypostases. Cette conception dynamiste de la

reality permet de donner aux concepts sufiisamment de souplesse

et de fluidite pour qu'ils puissent reellement entrer dans un
Systeme.

Pour me resumer, je dirai: avec Porphyre commence ä se

realiser une systematisation consciente de 1'enseignement tradi-
tionnel platonicien ; la theorie de cette systematisation suppose

que, dans le moyen-platonisme, l'ideal stoicien d'une philosophic
fortement systematisee s'est maintenu; la realisation de cette

systematisation suppose la philosophic plotinienne et notamment
sa theorie de l'Intelligence comme syst£me d'idees.

M. Dörrte: Um hierauf zu antworten, müsste man den

Monismus der Stoa heranziehen. Der Mittelplatonismus war
zweifellos nicht monistisch — man hatte den Gipfelpunkt der

Wert-Pyramide nicht in festem Besitz. Plotin und Porphyrios
dringen zu platonischem Monismus vor ; darum können sie viele

Denkformen, die der stoische Monismus bereithielt, mit
geringfügiger Variation verwenden.

M. Wasgink : Je voudrais observer que pour la conception du

logos chez Clement d'Alexandrie, Justin est au moins aussi

important que la doctrine stoicienne. Cela a ete justement souli-

gne par M. Reyner Holte dans son livre Beatitude et Sagesse

(Paris 1962).

Jeveux aussi renvoyer a Particle de M. Holte, Studia Theologica

12 (1958) et ä mon article sur le Xoyo? CT-epu.a-rtxo? de Justin dans

la Festschrift Th. Klauser. Je crois qu'on peut dire que pour la

conception du logos de Justin on doit assumer au moins trois
sources: a) le prologue de YEvangile selon saint Jean; b) le logos
philonien; c) le logos stoicien.

M. Theiler: Dass der neuplatonische Logos Entwicklung des

stoischen ist, ist an einigen Stellen bei Plotin sehr deutlich ;

vgl. dazu R. E. Witt, The Plotinian Logos and its Stoics basis, Class.

Quart. 25, 1931, 103 ff.



SCHULTRADITION 31

Mme Hannemann: Zu der Depravationslehre, die, wie Herr
Dörrie bemerkte, im Mittelpiatonismus wie bei Plotin fast nicht
vorkommt, fällt mir eine Stelle bei Plotin ein; er berührt diesen

Gedanken in der Schrift Gegen die Astrologen II 3 [52] 16, 27.
Plotin diskutiert dort die Arbeitsweise der Physis und erwägt
vorläufig, ob sie vielleicht ihre Erzeugnisse jeweils ein Stück
weit sich selbst überlässt und dann wieder eingreift, sodass ein
Geflecht aus gelenkten und ungelenkten Prozessen entstände;
damit liesse sich die schleichende Degeneration z.B. der Menschen
erklären (o0sv uro? del xsipos too stps^yjo; olov avSps? aXXot naXxi,
vüv 8e aXAot) da sich die Logoi nach und nach gleichsam
abnutzen und ermatten. Für Parallelen dieses «wohl poseidonischen

Gedankens » vergleiche man W. Theiler, Plotins Schriften
Bd. Vb, S. 433.

M. Pipin: Cette distinction entre l'intention de systematiser

et la systematisation realisee est pleine d'interet, et il est en effet

probable que Plotin a joue un role essentiel dans le passage de

l'une ä l'autre. Mais ne pourrait-on joindre ä son nom celui

d'Origene le chretien, qui semble bien avoir elabore en fait une

Weltanschauung systematique, meme s'il n'a ecrit aucun traite
scolastique (car l'existence d'une pensee systematique n'est pas
forcement liee ä la redaction d'ouvrages scolastiques) La

question de savoir si Origöne est ou non « systematique » a ete

agitee en France ces dernieres annees. Comment convient-il
d'y repondre? Par l'affirmative, me semble-t-il.

M. Hadot: Je pense qu'Origene ne possede pas encore les

elements conceptuels permettant de realiser une veritable systematisation

philosophique. Comme chez Clement, on peut reconnaitre
chez lui l'ideal d'une pensee systematique. Mais il n'a pas encore
l'idee plotinienne et porphyrienne de lois generales de la realite

permettant de comprendre la procession des hypostases.

M. Plpin: Je voudrais demander ä M. Dörrie son avis sur une
doctrine qu'il n'a pas mentionnee expressis verbis, mais qui se

rattache ä la theorie du voü? et ä laquelle M. Theiler vient de

faire allusion. II s'agit de la conception de Dieu comme e7r£xeivd



32 DISCUSSION

Tt toü voij. On la trouve evidemment cbez Plotin et ses succes-

seurs, mais aussi dans le moyen platonisme (Albinus Did. X 2 ;

Celse ap. Origene, C. Cels. VII 3 8 ; cf. Ph. Merlan, Monopsychism,

Mysticism, Metaconsciousness..., pp. 7-8 ; H. J. Krämer, Der
Ursprung der Geistmetaphysik, p. 286-287 et 381). Simplicius la

rapporte au IIspl supj? d'Aristote. Cette doctrine n'offre-t-elle

pas un exemple interessant, ä la fois pour la formation du moyen
platonisme et pour son role dans l'elaboration du neoplatonisme

M. Dörrie: Die Geschichte der sTcexstva-Formel ist
vielschichtig ; die Basis dieser Formel ist Piaton, Staat VI, 509 a-b;
sie ist immer wieder von Piatonikern verwendet worden;
möglicherweise schon vor Aristoteles in IIspl sü)pj<;. Unter den

Mittelplatonikern ist sie seit Eudoros nachweisbar, dessen

Referat über den uTtspavco 0soc, der Pythagoreer ja diese

Vorstellung neu zur Diskussion stellt. Es darf nicht übersehen werden,
dass je länger je mehr dies sTUExsiva den Beigeschmack des

Geheiligten, Sacrosankten bekommt, wohl ein gnostischer Ein-
fluss. Alles in allem stellt sich mit der Formel s7rsxsi,va... dem

Mittelpiatonismus die sehr ernst genommene, wiewohl paradoxe

Aufgabe, das Jenseitige, eigentlich Unerforschbare, doch zu
erforschen.


	Die Schultradition im Mittelplatonismus und Porphyrios

