
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 11 (1965)

Artikel: Die Sklaverei bei Aristoteles

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

OLOF GIGON

Die Sklaverei bei Aristoteles





DIE SKLAVEREI BEI ARISTOTELES

Von keinem antiken Philosophen besitzen wir so
ausführliche Texte über das Problem der Sklaverei wie von
Aristoteles. Man kann dies als ein Element des Realismus

auffassen, mit dem der Philosoph den grundlegenden
Gegebenheiten der griechischen Gesellschaft gerecht zu werden
sucht. Man kann darin aber auch eine eigenartige Form der

Auseinandersetzung mit Piaton erkennen, der von der
Sklaverei als solcher nur selten und beiläufig redet: das

Problem hat ihn offensichtlich kaum interessiert. Ausserdem
werden wir hier schon festhalten, dass der Sklavenstand bei
Aristoteles in weitem Umfange dieselbe Funktion hat wie
in Piatons Staat der dritte Stand, also diejenigen Menschen,
die dem Epithymetikon in der Seele entsprechen. Und
nun ist es eine bekannte, schon von Aristoteles selbst
vermerkte Tatsache {Pol. 1264 a 13 ff und b 34), dass Piaton
auch diesen Stand nur denkbar flüchtig behandelt hat. Er
interessiert ihn so wenig wie die Sklaven. Das Einzige,
was er von ihm fordert, ist, dass er den Wächtern und
Regenten dienend zur Verfügung steht. Dass Aristoteles da
nachzuholen suchte, was Piaton offensichtlich versäumt
hatte, lag nahe.

Wir können uns im Nachfolgenden vom Textablauf
ebenso wie von der Sache selbst leiten lassen. Die uns unter
dem Titel Politik erhaltene Pragmatie umfasst, was nicht
selbstverständlich ist, zwei verschiedene Sachbereiche: die
Politik selbst als Staatslehre und die Ökonomik als

Hausverwaltungslehre. Es mag wohl sein, dass dies nicht immer
bzw. nicht von Anfang an so war. Die Ökonomik kann
einmal eine eigene Pragmatie gebildet haben. Darauf weist
ein Titel bei Diog. Lasrt. V, 22, darauf weisen auch einige
Eigentümlichkeiten der erhaltenen Politik selbst und schliesslich

die uns erhaltene Ökonomik, soweit sie (was wohl noch



248 O. GIGON

nicht hinlänglich geprüft ist) echte Materialien des Aristoteles

aufgenommen hat.
Dies Problem braucht uns hier nicht weiter zu berühren.

Doch liegt auf der Hand, dass vom Sklaven sowohl auf der
Ebene des Hauses wie auf derjenigen des Staates zu reden

war. Auf der Ebene der Ökonomik wiederum begegnen zwei
verschiedene Formen der Einordnung des Sklaven. Die
eine, um dies vorwegzunehmen, sieht in der Ökonomik die

Untersuchung der drei personalen Relationen, die das Haus
ausmachen: Mann-Frau, Vater-Kinder, Herr-Sklave. Wir
haben es hier sozusagen mit der soziologischen Einordnung
des Sklaven zu tun. Die andere versteht die Ökonomik als

die Kunst, das materielle Funktionieren und Gedeihen des

Haushaltes zu sichern. Dies impliziert eine Übersicht über
die dazu gehörigen Werkzeuge, unter denen als ein « lebendes

Werkzeug» sich auch der Sklave befindet. Wir können dies

die wirtschaftlich-technische Einordnung des Sklaven nennen
und uns fragen, wie weit diese beiden Einordnungen von
einander unabhängig entstanden sind und bestehen. Zweifellos

haben sie zunächst nichts mit einander zu tun.
Doch verfolgen wir auch dies hier nicht weiter, sondern
beschränken uns auf die Feststellung, dass der Text des

Aristoteles sie in gewisser Weise als komplementäre
Einordnungen behandelt und recht geschickt in einander
verarbeitet.

Wenden wir uns nun zum Text, so begegnet die
Sklaverei schon gleich nach dem Prooemium.

1252 a 26—34 nennt die beiden elementaren
Gemeinschaften, die von vorneherein vorhanden sind: Mann-Frau
um der Nachkommenschaft willen, Herr-Sklave um der

Erhaltung (crtoT7]pta) willen. Herr ist, wer von Natur planen,
Sklave, wer von Natur das Geplante physisch ausführen
kann. Es ist kaum eine Überforderung des Textes, wenn wir
folgern, dass ebenso wie Mann und Frau auch diese Partner
nicht ohne einander gegenseitig bestehen können. Es gibt



SKLAVEREI 249

also Menschen, die von Natur zum Planen bestimmt sind
und nur dies können, und andere, die nur körperlich
ausführen können, aber zum Planen unfähig sind. So bedarf
der Herr des Sklaven, damit sein Planen sich verwirklicht,
und der Sklave des Herrn, der ihm sagt, was er zu tun habe.

Folgerichtig ist der Nutzen aus dieser Zusammenarbeit für
beide derselbe. Es ergibt sich allerdings, dass wir mit zwei
Menschen typen zu rechnen haben, von denen der eine ganz
durch die Siavoia, der andere ganz durch das ctmilx bestimmt
ist. Damit kommt schon hier das Problem in Sicht, wie eine

derartige Spannweite in den Grenzen des Eidos Mensch

überhaupt Platz hat.

1252a 34—b 9 gibt eine zunächst nicht erwartete
Ergänzung: von Natur sind Frau und Sklave verschieden.
Wenn dies eigens hervorgehoben werden muss, so darum,
weil trotz dem gegenseitigen Aufeinanderangewiesensein
der Paare Mann-Frau und Herr-Sklave keine Ebenbürtigkeit
unter den Gliedern herrscht. Dass der nur körperlich tätige
Mensch rangtiefer steht als der Planende, werden wir uns
sofort sagen. Aber auch die Frau steht tiefer als der Mann,
obschon der Unterschied, der darauf führt, nicht genannt
wird. Es könnte demnach vermutet werden, dass die Frau
faktisch dem Sklaven gleichgeordnet sei. Dies lehnt Aristoteles

mit einer charakteristischen Begründung ab, die sich
auf die Wirkweise der Natur beruft, allerdings so allgemein
bleibt, dass es nicht ganz leicht ist, sie auf den konkreten
Fall anzuwenden. Wichtig ist ihm nur, dass Frau und Sklave

von Natur verschieden sind, woraus ohne weiteres folgt,
dass die Lage bei den Barbaren, die Frau und Sklave einander

gleichstellen, naturwidrig sein muss.
Was weiter über die Barbaren bemerkt wird, ist freilich

sonderbar. Sie besitzen den Typus des planenden Menschen

überhaupt nicht, sondern nur denjenigen des körperlich
ausführenden, womit gesagt ist, dass die Gleichung Frau-
Sklave gar keine spezifische Diskrimination der Frau

17



250 O. GIG ON

impliziert, sondern nur auf die Tatsache weist, dass bei den
Barbaren alle Menschen Sklaven sind.

Zu bemerken ist dazu zweierlei. Einmal verrät Aristoteles

selbst durch sein Euripideszitat (1252 b 8), woher
letzten Endes diese These stammt. Es ist ein Stück politische
Doktrin des IV. Jh. Sind die Barbaren in ihrer Gesamtheit
Sklaven von Natur, so ist es naturgemäss, wenn ein anderes

Volk, das wesendich den planenden Typus vertritt, den
Barbaren gegenübertritt wie ein Herr dem Sklaven, also
zunächst durchaus zu beiderseitigem Nutzen: das planende
Volk wird den Barbaren sagen, wozu sie ihre körperliche
Leistungsfähigkeit gebrauchen sollen, was sie von selbst
nicht wissen, und die Barbaren ermöglichen es den
Planenden, ihre Absichten zu verwirklichen. Wir werden dieser

Einordnung der Barbaren noch mehrfach begegnen.
Zweitens ist demgegenüber klar, dass diese Aussage

von 1252 b 6—9 nicht vollkommen wörtlich zu nehmen ist.
Ein Volk, das ausschliesslich aus körperlich Ausführenden

bestünde, wäre ja gar nicht lebensfähig. Darum gehört
als notwendige sachliche Ergänzung zu unserm Text der
Hinweis auf die bei den Barbaren übliche Staatsform, das

despotische Königtum im terminologisch strengen Sinne
des Wortes: dem Volke von Sklaven gegenüber ist der

König der einzige Vertreter des planenden Typus, und seine

Herrschaft wird naturgemäss die eines Herrn über Sklaven
sein.

Wir überspringen die nächsten zwei Seiten und wenden
uns dem zentralen Abschnitt I, 3—13 zu.

Aristoteles setzt in 1253 b 1 ff. wieder beim Stichwort
obda an, das 1252 b 10 eingeführt worden war. Von der
Oikonomia soll nun die Rede sein. I, 3 erweist sich als eine
Inhaltsübersicht über die nachfolgenden Darlegungen.
Zunächst freilich wird eine Aufteilung des Hauses in Freie
und Sklaven gegeben, die später kaum eine Rolle spielt.
Umso wichtiger ist die Aufzählung der drei Relationen Herr-



SKLAVEREI 2JI

Sklave, Mann-Frau, Vater-Kinder (1253 b 4—12). Von der

erstgenannten wird in I, 4—7 die Rede sein, von den beiden
anderen zunächst I, 12. In I, 13 1259 b 21—1260 b 7 werden

Aporien vorgeführt, die alle drei Relationen angehen, und
dann 1260 b 8—20 die Fragen nach Mann-Frau, Vater-
Kinder neu aufgenommen: dazu wird erklärt, dass diese

beiden Relationen später behandelt werden müssten. Die
Ökonomik wird damit ziemlich abrupt abgebrochen. Wir
werden unten noch einmal auf diesen Abschnitt
zurückkommen.

In I, 3 folgt mit 1253 b 12—-14 die Ankündigung von
I, 8—11, der Analyse der Erwerbskunst, die uns als solche

hier nichts angeht, obschon I, 4, wie wir noch sehen werden,
jenem Abschnitt nahe steht. Sodann wird ausdrücklich
hervorgehoben, dass unter den drei Relationen diejenige
von Herr und Sklave zuerst untersucht werden solle. Dies
ist also die besondere Ankündigung von I, 4—7. Sie hat
bei aller Kürze einen eigentlichen Proömiencharakter. Es
wird hervorgehoben, dass das Folgende sowohl praktisch
nützlich wie auch theoretisch wissenswert sein könne und
dass versucht werde, über die gegenwärtig geltenden
Meinungen hinauszugelangen. Die Auseinandersetzung mit
fremden Ansichten, also die kritische Doxographie, wird
demnach in I, 4—7 einen breiten Raum einnehmen. In der
Tat werden nun sofort in einer ziemlich willkürlich
anmutenden Ordnung drei fremde Thesen resümiert: 1. Die
Fähigkeit des Herrn, mit dem Sklaven umzugehen ist eine

Episteme. Darüber wird in 12 5 5 b 20—3 7 gesprochen
werden. 2. Die vier Formen der Ökonomie, Despotie,
Politik und Königtum gelten als dasselbe. Ausdrücklich
wird vermerkt, dass diese falsche These schon im Proömium
erwähnt worden war (1252« 7—13). Ihre Behandlung
erfolgt, allerdings erstaunlich kurz, in 1255 b 16—20. 3. Die
Relation von Herr-Sklave ist überhaupt rcapd <pucuv. Diese
wichtigste der drei Thesen wird in I, 6 zur Sprache kommen.



2J2 O. GIGON

Der Name des Urhebers wird in keinem einzigen der
Fälle genannt. Es ist vielleicht nicht überflüssig zu betonen,
dass dies nicht darauf beruht, dass es sich um anonyme
Meinungen handelt, sondern vielmehr damit zusammenhängt,

dass ganz allgemein Aristoteles in den ethischen

Pragmatien mit der Nennung von Namen anderer
Philosophen wesentlich zurückhaltender ist als in der
Naturphilosophie: und da in der Antike nach bekanntem
Stilgesetz der vornehme Stil die exakte Anführung von Namen
und Zahlen meidet und nur der niedrige hypomnematische
Stil sie zulässt, so muss man folgern, dass Aristoteles für
seine ethischen Pragmatien prinzipiell an ein etwas anderes,
breiteres und anspruchsvolleres Publikum gedacht hat als

für seine Naturphilosophie, die nur für den Kreis der
Schüler und der « Fachgenossen » bestimmt war.

I, 4 beginnt die Untersuchung der Sklaverei, aber wie
soeben angedeutet nicht von den sozialen Relationen her,
sondern im Rahmen des technisch-wirtschaftlichen Aspekts
der Ökonomik. Ausgangsgedanke ist der immer wieder bis
hinab zur klassischen Dreigüterlehre des Peripatos vorausgesetzte,

dass ohne die avocyxaia weder das blosse Überleben
noch auch das su öjv in der Eudaimonie möglich ist. Die
Beschaffung der avayxaüx, so muss man also folgern, ist die

erste Aufgabe der Ökonomik: und zwar Aufgabe in demselben

Sinne, in dem jede Technik ihre Aufgabe besitzt. Werkzeuge
stehen zur Verfügung, belebte sowohl wie unbelebte. Der Sklave

und jeder ütttjpstt)? (also auch der rechtlic h freie) lässt sich

so als « belebtes Werkzeug» umschreiben. Die mit Recht
berühmte Stelle 1253 b 33-1254 a 1 bietet allerdings eine

eigentümliche Ergänzung. Auch wenn sie einen irreal
experimentierenden Charakter hat, impliziert sie doch, dass

die Sklaverei ein Notbehelf ist, erzwungen durch die
Unzulänglichkeit unserer materiellen Werkzeuge. In einem
märchenhaft vollkommenen eiu Kpovou ß[o<; brauchte es

keine Sklaven zu geben. Mit der schon in 1252 a 26-34



SKLAVEREI 253

vollzogenen Annahme, es gebe von Natnr den anthropologischen

Typus des Sklaven, verträgt sich dies schlecht.

Andererseits wird man geltend machen, dass durch unser

Experiment der Sklave genau so wenig in den Status des

mxpa cpücnv gerät, wie etwa die ethischen Tugenden durch
das vergleichbare Experiment mit den Inseln der Seligen
im Protreptikos, Fr. 12 Walzer-Ross.

12540 1-13 wird nun in raschem Tempo, gestützt vor
allem auf den Unterschied zwischen der no'vr\aiq, die einem
bestimmten Ergebnis zusteuert, und der TCpoc^i?, die die

Führung des Lebens als solche zum Inhalt hat (die Distink-
tion wird später mindestens angedeutet, um den Sklaven

von dem ihm nahestehenden Techniten abzugrenzen 1260 a

39-b 1), der Begriff des Sklaven als eines lebendigen
Werkzeuges und Besitzstückes seines Herrn herausgearbeitet.
Daraus ergibt sich folgerichtig, dass die hier gemeinte
Relation wesentlich anderen Charakter hat als die in 1252a
30—34 skizzierte. Dort war das aupupepov für beide Teile
eines und dasselbe, was auf eine Wechselseitigkeit der

Bindung schliessen liess. Hier dagegen ist zwar der Herr
Herr eines Sklaven und der Sklave Sklave eines Herrn, aber
viel mehr ins Gewicht fällt, dass der Sklave werkzeughaftes
Eigentum des Herrn ist, während umgekehrt der Herr den
Sklaven besitzt und sich seiner bedient.

Es folgt die Konklusion 1254 a 13—17, die wie so viele
andere Konklusionen bei Aristoteles (für die naturwissenschaftlichen

Schriften hat soeben die treffliche Arbeit von
G. A. Seeck darauf hingewiesen) nicht recht genau ist. Denn
was bisher in Kap. 4 beschrieben war, war keineswegs die

anthropologische <puc719 des Sklaven, die ihn seiner menschlichen

Struktur nach zum Sklaven macht, sondern, wie
schon bemerkt, seine technisch-wirtschaftliche Funktion.
Wer Eigentum eines andern Menschen im Sinne der Werk-
zeughaftigkeit ist, ist deswegen noch durchaus nicht ein
<puc7si SouXo?. Dazu wird man erst durch jene Begrenztheit



254 O. GIGON

aller Fähigkeiten auf den körperlichen Bereich, die i 2 5 2 a

30—34 angedeutet, aber noch nicht ausgeführt hat.
Auch die Einleitung zum 5. Kap. 1254a 17—20 ist in

einem gewissen Umfange irreführend. Sie kündigt nämlich
jene Diskussion an, die schon in 1253 b 20—23 als

Programmpunkt aufgeführt worden war. Doch erst in Kap. 6

wird zu den verschiedenen Doktrinen in der Frage, ob die
Sklaverei xaxa oder 7uapa rpvavj sei, Stellung genommen. Was

wir in Kap. 5 haben, ist in Wirklichkeit der grundlegende
Nachweis, dass es kein ctuvÖetqv, also auch keine Gemeinschaft

gibt, die nicht durch ein ap/siv xal ap^ecrOai
charakterisiert ist. Es ist nicht zu verkennen, dass der Nachweis
in 1254 a 20—b 16 bei aller Kürze auf breitester Basis geführt
wird. Von der Sache her müsste dieser Abschnitt an den

Anfang der gesamten Pragmatie gehören, wenn man bedenkt,
wie unermüdlich Aristoteles auf das ap^stv y.ai ap^scrOai
und dessen verschiedene Formen zurückgreift. Um dies tun
zu können, müsste er zuerst gezeigt haben, dass es keine
Form der Zusammenordnung gibt, die nicht diese Struktur
besitzt. Dies geschieht an unserer Stelle, allerdings so, dass

sie zum Abschluss lediglich für die Begründung der
besonderen Relation zwischen Herrn und Sklaven in Anspruch
genommen wird.

Dass 1254a 20—b 16 eine viel ausführlichere Darlegung
knapp und nicht ohne Flüchtigkeit zusammenfasst, ergibt
sich aus mehreren Indizien. 1254 a 20—21 wird
angekündigt, dass der Nachweis sowohl Xoycp wie auch mit
Hilfe von Tatsachen geführt werden soll, ein methodisches

Vorgehen, das Aristoteles sehr geschätzt hat. An unserer
Stelle wird es freilich nirgends klar, was als theoretische
Überlegung und was als Tatsachenbeweis zu gelten hat. Die
folgenden Sätze bis a 28 haben Stichwortcharakter:
beachtenswert ist in a 25—28 der Rekurs auf einen ganz
allgemeinen Gesichtspunkt Ttepl toü ßeXTtovo«;, den man in die
unmittelbare Nähe der uns in Topik III erhaltenen Sammlung



SKLAVEREI 255

solcher Gesichtspunkte (die nach Diog. Laert. V, 23 einmal
einen eigenen Traktat gebildet hat) rücken darf (vgl. bes.

Top. 118 a 34—39). Erst a 28 setzt vom Allgemeinsten ein,

geht sehr rasch zu den ep4uXa über (merkwürdig die
Ausdrucksweise sx Tvj? aTcacr/)<; cpuus&x;), greift dann wieder
zurück auf die adnjya, verweist aber dafür auf die xspi-
xwTspa axei[x<;. Was damit gemeint ist, ist hier nicht im
Einzelnen zu erörtern. Jedenfalls kann es sich nicht nur
darum handeln, dass der Fall der äpgovta in eine andere

Pragmatie gehört, sondern darum, dass ap^eiv-ap^eoOca
hier nicht im eigentlichen, sondern nur in einem metaphorischen

Sinne ausgesagt wird, also als Beleg nicht in eine
wissenschaftliche Untersuchung gehört, sondern nur in
einer unverbindlich literarischen Betrachtung zulässig ist.

Dann erst folgt von a 34 an der systematische Aufbau.
Die erste Relation ist diejenige zwischen Seele und Körper,
zu der sofort aufmerksam gemacht wird, dass man sie an den

xaira cpücrtv sich verhaltenden Lebewesen und nicht an

Erscheinungen der Perversion abzulesen habe. Dass in
unserem Zusammenhang gerade dies ausdrücklich
herausgehoben wird, muss auffallen. Denn unsere Darlegung
wird gerade auf die Nachweis zielen, dass es Menschen

gibt, die sich von andern Menschen so unterscheiden wie
der Körper von der Seele (b 16), bei denen also in der Tat
von einer der Seele über den Körper bestenfalls in
einem höchst rudimentären Sinne gesprochen werden kann
(vgl. auch die frühere Stelle 1252 a 30—34), ohne dass es sich
dabei um Perversionen handelt. Wir werden auf diesen
Punkt noch einmal zurückkommen.

Der Relation Seele-Körper wird von b 2 an eine zweite
Relation zwischen voüp bzw. Xoyov F/ov und ops^i? bzw.
7uoc0t]tix6v zur Seite gestellt, was den Anlass schafft, zwei
grundsätzlich verschiedene Formen der apyr) herauszuarbeiten.

Allerdings gerät hier dem Verfasser das Schema
der drei Formen von dcpyccL in die Quere. Er will hier schon



256 O. GIGON

darauf hinweisen, obschon es in unserem Zusammenhang
erst wichtig wird, wo es gilt, die Relation Mann-Frau als

tuoXl-hxy) von der Relation Vater-Kind als ßacH/axY] zu
unterscheiden. Die Unterscheidung ist für Aristoteles nicht
unwesentlich. Umso mehr muss es uns überraschen, dass

wir nicht erfahren, welcher der beiden Typen nun eigentlich
für die Relation zwischen voü? und 8pel*i<; faktisch gilt.

In gewisser Weise parallel zu a 36—b 2 wird nun auch
hier b 6—9 festgestellt, dass eine Verkehrung der Relation
verderblich ist. Mit b 10—13 gelangen wir zur Relation
Mensch-Tier. Die Distinktion zwischen zahmen und wilden
Tieren wird nach einer allgemein antiken Anschauung als

cpÜCTEt aufgefasst. Die Beherrschung der zahmen Tiere durch
den Menschen ist ein Musterfall dafür, dass das Dienen die

CTWTTjpta des Dienenden bedeutet (vgl. 1252a 31).
b 13—16 geht schliesslich zu den zwischenmenschlichen

Relationen über. Mann und Frau werden erwähnt, dann
vernehmen wir in absonderlich unbestimmter Weise, dass

dies auch in1 kocvtcov dv0pd>Tcwv gelte, eine charakteristische

Formel flüchtigen Zusammenfassens.
Mit 1254 b 16 kommen wir zum besonderen Gegenstand

unserer Untersuchung. Statuiert wird nun, dass es Menschen

gibt, die sich von andern Menschen soweit unterscheiden
wie der Körper von der Seele und das Tier vom Menschen,
und zwar dadurch, dass ihre Leistung ausschliesslich in der

c-cop<XTO<; xp9jffip besteht. Dies präzisiert unmittelbar 1252a
30—34. Es sind Menschen, die auf ihre Körperlichkeit
reduziert sind und insofern cptSaet dem (zahmen) Tiere
gleichstehen. Zunächst ist dies eine durchaus geschlossene
Konzeption. Es gehört ja zum Wesen des Tieres, dass es

nur in seiner Körperlichkeit eigentlich lebt, darum auch an
den körperlich wahrnehmbaren gegenwärtigen Augenblick
gebunden ist und mindestens grundsätzlich weder über eine

Erinnerung an die Vergangenheit noch über die Fähigkeit
der Planung des Künftigen verfügt (die paar bekannten



SKLAVEREI 257

Ausnahmen bestätigen nur die Regel). So ist es denn sinnvoll,

dass dem Sklaven nach 1252a 32 das TipoopSv abgeht.
Zugleich allerdings treten wir gedanklich in eine

Gefahrenzone ein. Es hat, so könnte es scheinen, schon
seinen guten Grund, wenn der Satz b 16—20 unbestimmt
mit Q<3oi beginnt. Hätte Aristoteles ausdrücklich
hervorgehoben, dass es sich dabei um Menschen handelt, wäre die
Problematik der Aussage grell sichtbar geworden. Denn wie
soll es zugehen, dass es innerhalb des Eidos Mensch cpünsi

Menschen gibt, die sich von andern Menschen unterscheiden
wie awpiocTO«; xai avOpwrcot; 07jp[ou, ohne dass auf diese

Weise das Eidos selbst einfach gesprengt wird
Nachdrücklich muss hervorgehoben werden, dass es sich bei
solchen Menschen keineswegs um Depravationen und
Perversionen handelt. Es gibt zweifellos Menschen, die
durch Perversion O-^piwostp geworden sind. Von diesen

spricht E.N. 1148 b 15 ff. Doch diese sind keineswegs die

<piiuei SoüXoi, mit denen wir es hier zu tun haben. Das
Problem bleibt also in vollem Umfange bestehen, wie man
sich das Verhältnis solcher Menschen zur grundlegenden
Definition des Menschen als £mov Xoyixov (vgl. 1253 a 9 ff.)
zu denken habe.

Aristoteles ist die Schwierigkeit nicht entgangen, wie
wir gleich sehen werden. Doch wendet er sich an unserer
Stelle nach der anthropologischen Wesensbestimmung des

Sklaven zunächst zur teleologischen Qualifikation der
Sklaverei, die sich aus der Analogie zu den in b 6—9 und
b 10—13 aufgeführten Relationen ohne weiteres ergibt.
b 20—22 sodann ist eine Bemerkung, die lediglich den
Zweck hat, die gegenwärtigen Darlegungen mit Kap. 4 zu
verklammern. Dann aber kommt in der Tat das anthropologische

Problem in Sicht. Mit der Gleichsetzung zwischen
Sklave und Tier kann es nicht sein Bewenden haben. Soll
der Sklave dem Eidos Mensch zuzurechnen sein, so muss er
über ein spezifisches Verhältnis zum Logos verfügen, das



258 O. GIGON

dem Tiere abgeht. Dies wird in b 22—24 kurz genug
festgehalten. Der Sklave besitzt den Logos selbst nicht,
ist aber durch ihn ansprechbar. Er begreift also, wo das Tier
nur fühlt. Es ist zweifellos eine recht prekäre These, die hier
skizziert wird, und man wird auch wieder verstehen, dass

Aristoteles sich auf eine nähere Explikation des seltsamen
Tatbestandes cdaOaveaOai. Aoyou dcAAa pr) syeiv nicht ein-
lässt. Ja, man hat den Eindruck, dass er sich im
nachfolgenden Satze beeilt, die angedeutete Distanzierung des

Sklaven vom Tiere wieder zu bagatellisieren. Für die

Leistung des Sklaven kommt auf diese Distanzierung kaum
etwas an. Sklave wie zahmes Tier arbeiten körperlich im
Bereich der avocyxaüa.

Damit ist das Entscheidende gesagt. Es folgen zum
Abschluss des Kapitels zwei Anhänge, unter einander
verwandt ohne wirklich zusammenzugehören. Der erste

1254 b 27—34 entspringt sehr alter griechischer Tradition.
Da der Unterschied zwischen Herren (Freien) und Sklaven
eidetischer Natur ist und tpucrsi, so ist zu erwarten, dass die
Natur ihn auch im sichtbaren Habitus der beiden Typen
hervortreten lässt. Das Schema ist einfach zu deduzieren:
der Sklave wird kräftig sein, der Freie dagegen zur Arbeit
der Sklaven untauglich. Darüber hinaus wird die Arbeit
des Sklaven diesen zwingen, sich wie ein Tier zu Boden zu
krümmen, während der Freie 00O05 ist. Ohne hier weiter
auszugreifen, darf an eine Stelle wie Theognis 5 3 5 f. erinnert
werden. Dass ein bedeutender Teil der physischen Arbeiten
den Menschen letzten Endes verunstaltet und damit deklassiert,

ist eine Ansicht, die Aristoteles mehrfach ausspricht.
Hier freilich kommen wir zu einer bemerkenswerten
Einschränkung. Es gelingt der Natur nicht immer, ihre Absicht

ganz durchzuführen. Die Vermutung hegt nahe, dass

Aristoteles diesen Vorbehalt vor allem im Hinblick auf
Sokrates und die sokratische Literatur angebracht hat.
Schliesslich ist schon bei der Person des Sokrates selbst



SKLAVEREI 259

die hier genannte Absicht der Natur nicht recht gelungen,
und die sokratische Literatur mag öfters als wir heute noch
erkennen können, darauf aufmerksam gemacht haben, dass

zuweilen eine edle Seele in einem äusserst unansehnlichen

Körper wohne.
Der zweite Nachtrag 1254 £ 34-1255 a 1 verschiebt die

gesamte Fragestellung. Welche Bedeutung die körperliche
Erscheinung hat, kann man daran ersehen, dass jedermann

gerne Sklave eines Menschen wäre, der so überwältigend
schön wäre wie wir die Götter abbilden. Erst recht müssten

wir bereit sein, demjenigen zu dienen, dessen Seele göttergleich

wäre.
Hatten wir es bisher mit dem Sklaven als einem

anthropologisch eindeutig bestimmten Typus Mensch zu tun, so
ist hier offensichtlich der Begriff SouXeüeiv in einem ganz
allgemeinen, beinahe metaphorischen Sinne gebraucht:
man wird demjenigen dienen, an dem man eine uTrspßoXy]

körperlicher und seelischer aper/) wahrzunehmen vermag.
Eine eidetische Differenzierung zwischen dem vollkommenen

und den gewöhnlichen Menschen ist damit nicht
angestrebt. Der Nachtrag ist hier ein Fremdkörper und
gehört seiner Perspektive nach nicht in den Problemkreis
Herr-Sklave, sondern vielmehr in die Diskussion über den
0£Lop dcvf)p, den Einen Besten, den man nur eliminieren oder
zum König machen kann (vgl. 1284 a 3—11 und 1284 b

27—34)-
Die Konklusion 1255 a 1—3 entspricht dem Inhalt des

Kapitels. Nur werden wir auch da nicht darüber aufgeklärt,
was als theoretischer Beweis und was als Tatsachenbeweis

gelten soll.

Kap. 6-7 liefern nun die in 1253 b 18—23 angekündigte
Diskussion verschiedener fremder Doktrinen. Auf die

wichtigste, dass die Sklaverei grundsätzlich Ttapa cpücnv sei,

tritt das ziemlich umfangreiche und schwierige Kap. 6 ein.
Die Gedankenführung wird nun auffallend kompliziert und



260 O. GIGON

undurchsichtig, und es kann nicht die Rede davon sein,
die vielen Schwierigkeiten im Einzelnen durchzudiskutieren.

Ich gebe nur einige Hinweise.

1255 a 5—6 unterscheidet zwei Arten von Sklaven, den
Sklaven cptiaei, von dem im vorausgehenden Kapitel die
Rede war, und den Sklaven vojico. Summarisch wird der
damit gemeinte Nomos präzisiert. Es ist das uralte Kriegsrecht,

wonach der Besiegte mit Allem, was er hat und ist,
Beute des Siegers wird: durch seine Niederlage wird er im
strengen Sinne rechtlos. Aristoteles kennt Polemiken gegen
diesen Nomos, offenbar aus Büchern, die Nopiot, oder Ilepi
vofxtov heissen: 1255 a 8 ist unverkennbar Zitat, freilich von
Werken, die wir nicht identifizieren können. Aristoteles
ironisiert diese Eiferer a 7—-12 und setzt erst a 12 mit der
ernsthaften Diskussion ein.

Quintessenz der Darlegungen ist zunächst, dass (a) an
jedem Siege ein bestimmtes Mass an aps-r/) beteiligt ist, der

Sieger also auf ein dya0ov ti pochen kann, das ihn zu siegen
befähigte (was damit im Einzelnen gemeint ist und wie weit
diese dpsTT] mit der dvSpsia identifiziert werden darf,
vernehmen wir nicht), dass aber (b) diese dps-rf) keinesfalls
unbesehen mit der Gerechtigkeit gleichgesetzt werden darf.
Ein Sieg kann also durch eine bestimmte äpeTrj errungen
werden, was dem in a 6—7 genannten Nomos eine gewisse
Legitimität zu verleihen scheint. Dies schliesst aber in
keiner Weise aus, dass der Krieg ungerecht begonnen wurde
und der Sieg eine Ungerechtigkeit darstellt. Wer durch einen
solchen Sieg zum Sklaven wird, ist unter keinen Umständen
<püaei Sklave.

Wir kommen damit zu der Frage nach dem gerechten
Kriege. In sehr eigentümlichen Wendungen gibt Aristoteles
von a 28 an zu verstehen, dass nach bestimmten Theorien
(die aber zweifellos auch seiner eigenen Meinung entsprechen,
obschon dies nicht gesagt wird) nur eine Art Krieg
grundsätzlich gerecht ist, der Krieg gegen die Barbaren. Aristoteles



SKLAVEREI 261

bezieht sich da zurück auf 1252 a 30-b 9. Die Barbaren sind

ja schon anthropologisch zur Sklaverei bestimmt. Es kann
demnach auch nicht ungerecht sein, sie durch den Krieg
faktisch in den Status zu bringen, der ihrer Natur gemäss ist.

Was den ganzen Text von 1255 a 26 bis b 4 verwirrt,
ist die Tatsache, dass eine Diskussion irepl eüysvdctq hier
hereingezogen ist, die mit dem vorliegenden Problem nur
teilweise zusammengeht. Ansatzpunkt ist der Gedanke,
dass man nicht nur bei den Sklaven zwischen solchen cpüo-ei

und solchen vojaco zu unterscheiden habe, sondern auch bei
den euyeveü;. Es ist eine Erfahrungstatsache, dass spezifische
süysveia, Adligkeit (obschon man dieses durch germanische
Verhältnisse bestimmte Wort im Gesamtbereich der Antike
nur mit grösster Vorsicht verwenden sollte) jeweils nur im
Räume bestimmter Völker und Zustände, also vojico,
anerkannt wird. Doch schliesst dies nach unserer Stelle nicht
aus, dass es auch eine cpücrei. euysveia gibt. Angehängt
wird an diesen Gedanken der weitere, ob und wie weit die

eüyeveia vererbbar ist (schon a 27 ex SoüXwv kündigte
dies an). Dies ist an sich eine legitime Frage. Recht überlegt
müssen schon die Erörterungen von Kap. 5 zu der Frage
drängen, ob die Kinder des cpüaei SouXo^ ebenfalls und mit
Notwendigkeit cpücsei SouXot sein werden. Aristoteles
beantwortet die Frage aber nur für den Fall der suyevsia,
und zwar auf derselben Linie wie 1254 & 27—34: die Natur
möchte die euyevsia vererblich machen, bringt es aber
oftmals nicht zustande. Dass hier sokratische Texte, vom
platonischen Protagoras angefangen, im Hintergrund stehen,
brauche ich nicht näher auszuführen.

Die Absicht des ganzen Abschnittes ist leidlich klar.
Doch die Formulierungen wirken mehrfach schief und

ungenau, und es ist keineswegs von vornherein zu erkennen,
worauf der Verfasser eigentlich hinauswill. Man wird wohl
die Hypothese wagen dürfen, dass hier ein Stück aus dem

Dialog Ilepl eüyevsLolq (vgl. Fragmenta selecta ed. W. D. Ross



z6i O. GIGON

p. 57-60) in ziemlich starker Verkürzung hineingearbeitet
worden ist.

12 5 5 & 4—15 liefert eine ausserordentlich breite, aber
korrekte Konklusion des Gesagten. Neu ist an ihr zweierlei.
Einmal wird das Verhältnis des Herrn zum Sklaven noch
über Kap. 4 hinaus bestimmt als das Verhältnis eines Ganzen

zu seinem Teile, ja sogar als das Verhältnis eines Körper-
gliedes zum Gesamtkörper. Seltsamerweise sagt eine Gnome
Demokrits dasselbe (VS. 68 B 270). Aristoteles hat also
offenbar auch in diesem Punkte verbreitete Anschauungen
aufgenommen. Neu ist ferner, dass die Möglichkeit einer
(piAtcc zwischen Herrn und Sklaven festgestellt wird. Das

schlägt eine Brücke zur <ptXfoc-Abhandlung der E.N., wo
wir denn auch in der Tat einer Stelle begegnen, die wie eine

Zusammenfassung der aristotelischen Lehre von der
Sklaverei wirkt: 1161 a 32—b 8.

Das nachfolgende Kap. 7 erledigt die zwei anderen So^ou,

die zur Diskussion angekündigt waren.
x25 5 b 16—20 antwortet nicht nur auf 1253 b 19 f.,

sondern auch auf 1252 a 7—16. An der entschiedenen
eidetischen Distinktion der verschiedenen Formen der dtpjy\

liegt Aristoteles viel. Was wir hier hören, bleibt
allerdings äusserst summarisch. Eine doppelte Dihärese wird
vorgenommen: Herrschaft über Sklaven und Freie, und bei
der Herrschaft über Freie wiederum Herrschaft über Gleiche
und Ungleiche. Dies führt nicht sehr weit. Einige
Präzisionen wird Kap. 12 liefern.

1255 b 20—37 antwortet schliesslich auf 1253 b 18.

Diskutiert wird die These, dass die Episteme den Herrn
ausmache, eine These, deren Ursprung wir zweifellos in der
sokratischen Literatur zu suchen haben werden. Aristoteles
differenziert geschickt. Abzulehnen ist die These insofern,
als der Typus des Sectttott}? nicht auf die Aneignung einer
erlernbaren Episteme reduziert werden kann, sondern auf einer
bestimmten Qualität beruht, worunter offenbar der Besitz



SKLAVEREI 263

der planenden Stavoia schlechthin verstanden werden

muss. Richtig ist an der These dagegen, dass sowohl die

Aufgabe des Sklaven wie diejenige des Herrn zu einer

erlernbaren Episteme systematisiert werden können. Von der

Episteme des Sklaven spricht b 23—30 mit dem Hinweis
auf einen Mann in Syrakus, der einstmals in dieser Episteme

gegen Honorar Unterricht erteilte: schade, dass wir wie so

oft nicht wissen, woher Aristoteles diese Notiz hat, — aus

einem Sokratikerdialog Über die Episteme des Herrn
äussert sich b 31—37 mit der Präzisierung, dass darunter nur
das Benutzen, nicht das Erwerben zu verstehen sei. Die

xtt)tixT) ist, so wird nachtragsweise b 37—39 festgestellt,
wieder etwas anderes und ist in der Dihärese der TtoXegix^
oder der 0Y)psuTixv) unterzuordnen (die Bemerkung über
die Gerechtigkeit solchen Erwerbs will anscheinend auf
1255 a 21 ff. zurückverweisen). Was die eigentliche Herren-
episteme angeht, so beschränkt sich der Verfasser auf die

Erklärung, sie stehe in der Hierarchie der Epistemai tief
unten, so tief, dass diejenigen Herren, die sichs leisten
können, auf deren Aneignung und Ausübung völlig
verzichten, Verwalter anstellen, die dies besorgen, und selbst
7toAiTeüovTca 9) <piAoao<poüaiv, womit wir also zu den beiden

ßioi gelangen, von denen in VII, 1324 a 25 ff. die
Rede ist. Etwas sonderbar ist diese Erklärung sicherlich.
Von der Beschreibung der Relation Herr-Sklave und ihren
prinzipiellen Implikationen gleitet sie ab zu einem empirischen

Tatbestand, dessen Einordnung gar nicht so einfach
ist, wie es auf den ersten Blick den Anschein hat. Denn weder
leuchtet es ein, dass man sich von der Betätigung einer der
drei Grundrelationen im Hause ihrer mangelnden <7epv6T7)<;

wegen einfach dispensieren kann, noch ist es klar, welche
Stellung der s7UTpoTO<; hat, der für den unwilligen Ssottott]?
in die Relation Herr-Sklave subsidiär eintritt.

Die Konklusion 1255 b 39—40 resümiert nichts mehr,
sondern bezeichnet lediglich den Schluss der Untersuchung



264 O. GIGON

über die Sklaverei. Wir überspringen Kap. 8—11, die in
1253 b 12—14 angekündigt waren, und wenden uns den zwei
letzten Kapiteln des Buches zu.

Kap. 12 ruft ausdrücklich die Gesamtheit der drei
Relationen in Erinnerung. Nun soll nachgetragen werden, was
wir in x 2 5 5 b 16—20 vermissten: die Differenzierung der
beiden Relationen Mann-Frau, Vater-Kind. Aristoteles legt
die eine auf die Formel tcoXitlxcdp, die andere auf ßacrtXixw^
fest im naheliegenden Bestreben, die Analogie zwischen
den Herrschaftsformen im Staate und denjenigen im Hause
so weit als möglich durchzuführen. Die Bestimmung des

Vater-Kind-Verhältnisses als ein königliches bereitet keine

Schwierigkeiten (1259 b 10—17). Heikler ist es mit der
Relation Mann-Frau. Die toXitixy) äpyj] sieht sich vor der
Aufgabe, unter Menschen, die unter dem hier in Frage
kommenden Aspekte unter einander gleich sind, das

Elementarverhältnis des apysav xal apyeaOa!, zum Ausdruck
zu bringen. Dies kann nur durch ein Alternieren geschehen,
indem jeder Einzelne in bestimmtem Rhythmus bald apxei,
bald apxerau Dies ist jedoch zwischen Mann und Frau
unvollziehbar. Es bleibt also bei der etwas undurchsichtigen
Situation, dass Mann und Frau zwar grundsätzlich einander

gleich sind, aber dennoch der Mann ein für alle Mal apyei
und die Frau ap-ye-rca. Aristoteles motiviert dies damit, dass

der Mann TjyspiovixcoTspop sei, ohne zu erläutern, was er
eigentlich darunter versteht. Die Situation wird noch
prekärer dadurch, dass in b 2—3 eine Umkehrung dieses
Verhältnisses zwischen Mann und Frau schlechtweg als 7tapa
(pütriv bezeichnet wird (vgl. 12540 36—b 2).

Die Analogie zwischen der Relation Mann-Frau und
der 7roXmx7) dcpyy\ geht also einfach nicht auf.

Endlich Kap. x 3, und zwar von 1259^21 an. Was vorausgeht,

b 18—21, ist keine Überleitung zum Kommenden,
sondern eine spürbar protreptisch getönte Konklusion der

Kap. 8—12.



SKLAVEREI 265

Mit b 21 ff. kommen wir zunächst zu Aporien, genauer zu
einer einzigen bis 1260 b 7 weit ausgesponnenen Aporie. Sie

ist in unserem Zusammenhang von der grössten Wichtigkeit.
1259 b 21—28 formuliert scharf und klar: wie steht es mit

der äpeTY) des Sklaven Entweder hat er sie in der Form der

vier Kardinaltugenden etc., dann ist nicht einzusehen, weshalb

er Sklave sein soll. Oder er hat sie nicht, dann ist auch

das absurd, da er doch ein Mensch ist und Xoyoo xoivcovwv

(vgl. 1254 £ 22). Damit ist das Kruzialproblem bezeichnet,
das uns schon wiederholt begegnete: Wie verhält sich die
besondere anthropologische Struktur des Sklaven zur
Definition des Menschen überhaupt

Aristoteles zieht nun sofort das entsprechende Problem
bei den nachgeordneten Gliedern der beiden andern
Relationen, Frau und Kind, dazu, ja, er geht 1259 b 32—1260 a 2

noch einen Schritt weiter zu der allgemeinsten Fassung des

Problems: Wie verhält sich generell die «ps-rr) des otpx«v zu
derjenigen des ocp^ogsvoc Gradunterschiede innerhalb
einer und derselben dcpsmr) kommen nicht in Frage, da auch
zwischen dem ap/cov und dem apyugevoi; der Unterschied
kein gradueller, sondern ein eidetischer ist.

Die Lösung kann nach Aristoteles nur in der Annahme
eidetisch verschiedener apexou bestehen. Dies wird zu guter
Letzt im Sinne des Aufbaus von 1254 a 34 ff. noch am
Verhältnis von Xoyov s-/ov und ccXoyov illustriert (vgl. bes.

1254^ 5 und 8—9). Jedes hat seine besonderen Tugenden,
das eine die dianoetischen, das andere die ethischen.

1260 a 7 fi. wird dies auf die drei Relationen angewandt.
Alle, so hören wir nun, Sklave, Frau und Kind, besitzen die
zwei angedeuten Seelenteile, also das Logikon und das

Alogon, nur in verschiedener Weise. Dies wird zunächst für
die dianoetische Tugend erläutert (a 12—14). Allerdings
bleibt es beim Schema. Eine Explikation des Schema scheint
Aristoteles nicht für notwendig zu halten. Dabei ist streng
genommen nur der Fall des Kindes völlig klar: der Weg

18



z66 O. GIGON

vom dcxeXep zum veXeiov hat seine Evidenz in sich selbst.

Die anthropologische Tragweite des axupov bei der Frau ist
dagegen genau so undurchsichtig wie vorhin die Tragweite
des entsprechenden 7]yepov[,x6>T£pov beim Manne (1259 b 2).
Obenhin sind beide Begriffe durchaus verständlich. Doch
für eine besondere Beschaffenheit des Logikon mit ihnen
indiziert werden soll, kann man nur erraten. Vollends
rätselhaft wird der Status des Sklaven. Was bedeutet es,

wenn er zwar das Logikon, aber in keiner Weise das ßou-

Xsutixov besitzt? Es bleibt nur der Rückgriff auf 1254 b

22-23, wonach er den Logos zwar nicht besitzt, aber zu
begreifen vermag.

1260 a 14—24 geht zu den ethischen Tugenden über.
Jeder hat sie in der seiner Aufgabe angemessenen Variante,
eine Formel, die sinnvoll ist, auch wenn im Falle des Sklaven
der Eindruck besteht, dass wir damit einfach auf die opyocvixod

xal Siaxovixai aperai, von 1259 £ 23 zurückfallen. Im
übrigen sind natürlich gerade avSpsta und crcocppoouvY)

Paradefälle von Tugenden, die beim Manne ganz anders
akzentuiert sind als bei der Frau. Doch hier spielt nun eine
Polemik gegen den platonischen Sokrates, also Meno 71 e—

73 c, hinein. Sie ist ein Musterbeispiel einer rücksichtlos
die Probleme isolierenden Auseinandersetzung. Aristoteles
scheint einerseits geflissentlich zu übersehen, dass es Piaton

um ein ev der Tugend geht, das der Vielheit der Tugenden
wesenhaft übergeordnet, aber keineswegs dazu bestimmt ist,
sie aufzuheben. Und auf der andern Seite erweckt er für
seine eigene Person den Anschein, als anerkenne er
überhaupt nur die Vielheit der Tugenden und nicht die Tugend
als ein durchgehendes xaüoXou. Dies wird besonders
deutlich in der Darlegung xa-ra pipo? 1260 a 24 ff. Befremdlich

scharf polemisiert Aristoteles hier gegen diejenigen,
die die Tugend als eü 'iyziv rfjv ^uyf|V oder öpOoTrpayeZv

bestimmen, also eine einheitliche Definition der Tugend
überhaupt ansetzen. Da sei es besser, die Tugenden mit



SKLAVEREX 267

Gorgias einfach aufzuzählen. Historisch ist hier festzuhalten,
dass bestimmte, terminologisch fixierte Definitionen der

Tugend gemeint sind und nicht irgendwelche beiläufigen
Charakterisierungen. Die platonischen Dialoge, die diese

Definitionen nicht kennen, scheiden damit aus. Der
Spielraum, der verbleibt, ist ausserordentlich gross, aber man tut
gut, sich gerade für die Politik (im Grunde auch für die

Ethik) immer wieder daran zu erinnern, dass unter den

Philosophen, mit denen Aristoteles sich auseinandersetzt,
Piaton zwar der bedeutendste, aber in keiner Weise der

einzige ist.
Wenn das e3 syeiv ttjv Jjuxtjv un<^ das öpüoTtpayeiv nicht

auf Piaton zurückgeht, so darf man sich fragen, ob die

Nennung des Gorgias den platonischen Menon oder den
historischen Gorgias selbst betrifft. Natürlich zählt Menon
Tugenden auf und ist Schüler des Gorgias. Man sollte aber die

Möglichkeit nicht ausschliessen, dass eine entsprechende
Ausführung sich auch in einer Schrift des Gorgias selbst

gefunden hat.
1260 a 28—31 kommt kurz auf die Situation der Frau

zurück, a 31—33 aut das Kind, a 33—36 schliesslich zum
Sklaven. Wieder treten ävSpsla und a-wcppoavvT] als die
ethischen Tugenden par excellence in den Vordergrund.
Ihrer bedarf in gewissem Umfange auch der Sklave, um
seine Arbeit leisten zu können. Allerdings ist es nicht nur
die Konvenienz der systematischen Überlegungen, die
Aristoteles veranlasst haben wird, den Sklaven gerade
durch ccxoXacna und SsiXi«. gefährdet zu sehen. Was wir
von der attischen Komödie des IV. Jh. wissen, zeigt zur
Genüge, dass gerade dies als die charakteristischen Laster
des Sklaven gilt. Feigheit, verbunden mit Zynismus, und
Gefrässigkeit, nicht selten begleitet von Lüsternheit gehören
zu ihm und sind auch der Anlass, warum immer wieder vor
dem gefährlichen Einfluss unfreier Hausdiener auf
heranwachsende Kinder gewarnt wird.



268 O. GIGON

In 1260 a 36—b 2 wird eine höchst merkwürdige, leider
auch sehr schlecht formulierte Parenthese angeschlossen.
Gefragt wird nach der ape-dj der Techniten, da gerade diese

ihrer anscheinend noch öfters ermangeln als die Sklaven. Die
Antwort geht, wenn wir sie recht verstehen, dahin, dass

der Sklave in der Tat als Teilhaber am gesamten Leben
seines Herrn (vgl. 1254 a 7—8) der Tugend in einem
grösseren Umfang bedarf als der Technite, der zwar (wir
erfahren es hier zum ersten Male) anthropologisch dem Sklaven
so ziemlich gleich steht, aber eine begrenzte Aufgabe
besitzt. Was freilich die weitere Bemerkung, Sklave sei

man cpüasi, Technite aber niemals, mit dem Problem der

Tugend des Techniten zu tun hat, ist nicht zu erkennen.
Beachtenswert, aber hier nicht zu erörtern ist die Tatsache,
dass unsere Parenthese offenbar mit Probl. 956 b 11—15
zusammenhängt, wo gefragt wird, weshalb die Dionysos-
techniten meistens vov/jpo'i sein. Der Text der Probl. ist wie
meistens in einem arg depravierten Zustande (obwohl ihn
schon Gellius XX, 4 gelesen hat wie wir). Wir können hier
nur konstatieren, dass den Aristoteles das Problem der

geringen ape-rf] der Techniten beschäftigt hat.

Mit einer letzten Bemerkung 1260 b 3—7 gelangen wir
zurück zu Dingen, die in 1255 b 20—37 zur Diskussion
standen.

Wir wissen nun, dass der Sklave eines begrenzten Masses

an äpETY) bedarf. Diese ape-rf) hat ihm der Herr beizubringen
und nicht etwa der in 1255 b 23—30 genannte Lehrer der
SouXtxT] s7uctt7)(j.7]. Von Aristoteles her ist dies durchaus

folgerichtig. 'Ape-ry] ist ja eine durch fortdauernde Übung
heranzubildende Qualität und keine erlernbare Episteme.
Der Status des Plerrn war in 1255 b 21 ausdrücklich als eine

Qualität bezeichnet worden. Der Status des Sklaven wird
wohl die komplementäre Qualität sein, die nur durch den

Herrn vermittelt werden kann. Die Schlussbemerkung geht

gegen Piaton, der Leg. 777 e beiläufig, aber äusserst scharf



SKLAVEREI 269

erklärt, dem Sklaven gegenüber sei nur ein xoXa^eiv, kein
vouöexetv angebracht, und jedes an ihn gerichtete Wort
müsse ein Befehl, em-voL^ic, sein. Dass dies auf der Meinung
beruhe, der Sklave besitze überhaupt keinen Logos, ist
allerdings eine Folgerung des Aristoteles, die in dieser Form
bei Piaton nicht vorliegt. Die Folgerung gestattet ihm
jedoch, dem gegenüber dem Sklaven immerhin ein gewisses
Verhältnis zum Logos zuzubilligen (wie prekär und
unbestimmt umschrieben es ist, hat sich freilich aus 1254 b 22,

1259 £ 28, 1260 a 9—12 hinlänglich ergeben), also auch den

Anspruch auf ein an das Begreifen appellierendes vouÖstsiv.

Merkwürdig ist nebenbei, dass hier terminologisch
ganz eng den vom Herrn an den Sklaven ergehenden Befehl
bezeichnet, während dasselbe Wort anderswo (1326 £ 14)

für die regierende Tätigkeit jedes ap^cov verwendet wird.
Dies gehört zu jenen terminologischen Unstimmigkeiten
die man nicht zu sehr bagatellisieren sollte.

1260 b 8—24 wird noch einmal auf die Relationen Mann-
Frau, Vater-Kind eingetreten. Kap. 12 hatte lediglich den
besonderen Charakter der in diesen Fällen wirkenden apyi]
herausgestellt. Nun soll von den mannigfachen
Sachproblemen die Rede sein, die in diesen Relationen impliziert
sind.

Doch Aristoteles bricht ab. Summarisch wird auf die

Untersuchung der Staatsformen verwiesen, b 13—20
begründet: Frauen und Kinder sind Teile des Hauses, das Haus
ein Teil des Staates, und im Rahmen der Politik gilt, dass

die Tugend des Teiles an derjenigen des Ganzen orientiert
sein muss. Also können die angekündigten Probleme nur
im Blick auf die jeweils vorausgesetzte Staatsform behandelt
werden.

Man wird sich fragen, wieweit diese Begründung
tatsächlich tragfähig ist. Zweifellos sind die Sklaven unfrei,
Frauen und Kinder dagegen Freie: es lässt sich also behaupten,

dass die Bindung des Sklaven an den Staat und an die



Z-JO O. GIGON

jeweilige Staatsform lockerer ist als diejenige der Frauen
und Kinder. Aber ist der Unterschied wirklich so gross, dass

es sich rechtfertigen lässt, die Behandlung der Sklaverei

ganz in die Ökonomik zu verweisen, die beiden andern
Relationen dagegen in die Erörterung der verschiedenen
Staatsformen hineinzunehmen Auch wenn der Sklave
kein Bürger sein kann, so ist er doch nicht nur für das Haus,
sondern auch für den Staat eine unentbehrliche condicio

sine qua non des Funktionierens. Umgekehrt gibt es

zahlreiche Probleme der Gattenwahl, der Kompetenzabgrenzung
der Ehepartner im Hause, der Kindererziehung, die sich in
allen Staatsformen mehr oder weniger gleichmässig stellen
werden. Alle diese Dinge 7tp6<; tt)v ttoXitsiocv ßXsTrovTac;

(b 15) auszudifferenzieren, scheint ein überaus mühseliges
Unternehmen zu sein, und die Bücher II-VIII zeigen denn
auch, dass Aristoteles dies faktisch nur in einzelnen Ansätzen

durchgeführt hat. Die Frage ist also erlaubt, ob der in
1260 b 8—20 vorliegende Flinweis auf die Behandlung der
zwei Relationen im Rahmen der TCoXiTeüai organisch aus
einer Gesamtkonzeption herauswächst oder nicht vielleicht
doch nur eine Hilfskonstruktion ist, um eine sekundäre

Umgruppierung des Materials zu verdecken. Konkreter:
Fiat es einmal einen Oikonomikos gegeben, der systematisch
jede der drei Relationen untersuchte, von dem aber im
Verlauf einer Umdisposition in unserer Politik nur noch
einzelne Teile erhalten geblieben sind Wir lassen diese

Frage hier auf sich beruhen, werfen aber doch noch
einen Blick auf das zweite Buch und auf einige in unserm
Zusammenhang zu beachtende Eigentümlichkeiten dieses

Buches.
Überblickt man die berühmte Auseinandersetzung mit

Piatons Staat und Gesetzen im Ganzen, so ist es wohl nicht

ganz so selbstverständlich wie der durchschnittliche Leser
meint, dass die Probleme der Frauen-, Kinder- und
Besitzgemeinschaft derart im Vordergrund stehen. Schliesslich



SKLAVEREI 27I

hat Piaton noch von sehr vielen anderen Dingen gesprochen,
die eine Diskussion verdient hätten. Es scheint aber, dass

Aristoteles sich ernstlich nur für jene Fragen interessiert,
die der Ökonomik angehören oder mindestens nahestehen.

Weiterhin befasst sich die Doxographie des Phaleas (Kap. 7)

fast ausschliesslich mit dem Besitzproblem. In der Behandlung

der Spartaner, die mehrfach verrät, dass sie eine umfassende

Darstellung (die AaxsSoupovicov TcoA-rela) voraussetzt,
fällt abermals auf, dass in erster Linie vom Problem der

Sklaven 1269 a 34-b 12 (mit Berücksichtigung auch der
beiden anderen « Sklavenhalterstaaten» Thessalien und
Kreta) gehandelt wird, dann von den Frauen (1269 b 12-

1270 a 15) und dann vom Besitz 12700 15-b 6.

Von da an verlieren sich diese Gesichtspunkte. Doch sei

als Arbeitshypothese die Vermutung gewagt, dass Aristoteles

in sein zweites Buch ziemlich viel Material übernommen
hat, das ursprünglich als doxographischer Unterbau zur
Behandlung der drei Relationen und zum Traktat über die
Chrematistik (I, 8—11) gedacht war. Erst nachträglich wurde
umgeordnet und aus der Masse der den verschiedenen

Hauptproblemen zugeordneten doxographischen Abschnitten

ein besonderes, rein doxographisches Buch zusammengestellt.

Es wäre nun vom Problem der Sklaverei auf der Ebene
nicht mehr des Hauses, sondern des Staates zu sprechen. In
der Tat fehlt es in den Büchern III-VIII nicht an Stellen, die
ein leidlich genaues Bild davon geben, welche Funktion
Aristoteles den Sklaven im Staate zugedacht hat. Doch hat
es wenig Sinn, an diesem Orte die Stellen der Reihe nach
aufzusuchen und durchzuinterpretieren. Es muss genügen
die verschiedenen Aussagen in einer knappen Skizze
systematisch zusammenzufassen. Dies wird uns ausserdem

Gelegenheit geben, zum Abschluss auf den Kern der von
Aristoteles in seinen Darlegungen über die Sklaverei
anvisierten Probleme einzutreten.



O. GIGON

Aufder einen Seite ist das menschliche Dasein von Grund
auf und im Staate in folgende zwei Reihen eingeordnet.

Auszugehen ist vom Leben als der Behauptung der
physischen Existenz (Giv)- Ihm sind zugeordnet die
Notwendigkeiten des Lebens (ra ävayxaia). Ihre Beschaffung
hat den Charakter der conditio sine qua non, nicht weniger,
aber auch und vor allem nicht mehr. Wir befinden uns
damit auf der Ebene der Körperlichkeit, der körperlichen
Arbeit im strengen Sinne, die dem Menschen weder die Zeit
zur Müsse freigibt (also auyoXfa ist) noch ihm die Betätigung
der äpery) gestattet. Also gibt es von der Ebene der Arbeit
an den ävayxata des Lebens aus auch keinen Zugang zur
Eudaimonia. Dieser Reihe steht die andere gegenüber, die

vom vollkommenen Leben ausgeht (eü Ihm ist
zugeordnet das Edle, dessen Betätigung nun nicht mehr nur eine
conditio sine qua non des höheren Menschseins ist, sondern
ein Teil dieses höheren Seins selbst. Denn es liegt auf der
Ebene des Geistes, entfaltet sich in der Müsse (cr/oXy),
zielt auf apery] und damit schliesslich auf die Eudaimonia.

Beide Reihen müssen verwirklicht werden. Denn das

eü Cyjv ist nicht ohne das Gjv möglich, aber nur im eü £yjv

erfüllt der Mensch seine Bestimmung.
Entscheidend ist weiterhin, dass nach der Überzeugung

des Aristoteles kein Mensch sich hinreichend sowohl auf der
Ebene des ^yjv wie auch auf derjenigen des eü betätigen
kann. Die Beschaffung der dcvayxaia beansprucht den
Menschen so sehr, dass ihm keine Zeit und Kraft mehr für die

Dinge der uypXr) übrig bleibt: und wer sich um die Eudaimonia

bemüht, kann sich nur in einem geringen Umfang,
wenn überhaupt, um die avayxata kümmern. Eine
Verbindung beider würde nach Aristoteles nur bedeuten, dass

weder für das ((yjv noch für das eü £yjv gesorgt würde.
Damit ist aber auch die eigentliche, die gesamte

Problematik der Sklaverei unterirdisch beherrschende Frage
sichtbar geworden. Wem soll die Arbeit für das £yjv über-



SKLAVEREI 273

tragen werden, jene Arbeit also, die unter allen Umständen

ausgeführt werden muss, die aber den Arbeitenden von der

äpsrrj und der Eudaimonia ausschliesst Grundsätzlich gibt
es nur zwei Möglichkeiten. Entweder müssen Menschen,
die ihrer Anlage nach zur ape-rr) befähigt wären, in Anspruch
genommen und damit faktisch zum Verzicht auf die Erfüllung

der ihnen möglichen menschlichen Bestimmung
gezwungen werden. Oder aber es gibt Menschen, die ihrer
eigenen Anlage nach nicht weiter befähigt sind als bis zur
Arbeit an den ävayxaia.

Aristoteles hat sich für die zweite Möglichkeit
entschieden. Wir wissen nicht, ob ihn die Erfahrung der
alltäglichen Realität geleitet hat oder eher die Erwägung, dass

die teleologische Ordnung der Natur unerträglich gestört
würde, wenn man annehmen müsste, dass um der
Anforderungen des £9jv willen dauernd eine grosse Anzahl von
Menschen gezwungen seien, auf die Verwirklichung des

ßeXTtffTov in ihnen zu verzichten. Vermutlich wird beides

zusammen seiner Entscheidung zugrundeliegen.
Dies bedeutet also die Annahme von zwei weitgehend

verschiedenen Menschentypen. Es gibt die Menschen, deren

Aufgabe das eö £?jv sein kann und soll. Und es gibt die
anderen Menschen, die ihrer eigenen Anlage nach das

£ü gar nicht erreichen können, auch wenn die äusseren

Voraussetzungen vorhanden wären. Ihnen die Arbeit für
das blosse £yjv zu übertragen, ist keine Verstümmelung
und Verkürzung ihres Menschseins, sondern der Weg, sie

genau das leisten zu lassen, wozu sie selbst von Natur aus

fähig sind.
Das ist die aristotelische Konzeption des cpüaei. SoüAo?.

Man wird anerkennen müssen, dass ihr ein echtes und
permanentes Problem des menschlichen Daseins zugrundeliegt.
Denn zu allen Zeiten ist die menschliche Gesellschaft darauf
angewiesen gewesen, dass eine Fülle elementarer Arbeiten
um des reinen Gjv willen einfach geleistet wird. Soll man



274 O. GIGON

annehmen, dass die Verrichtung solcher Arbeit das Erfüllen
der Bestimmung des Menschen in der Eudaimonia nicht
hindert, wie dies die Sokratik wenigstens teilweise
angenommen hat Die Möglichkeit besteht, wenn man in Kauf
nimmt, dass dann der Gehalt der in Frage stehenden Eudaimonia

stark, wenn nicht bedrohlich verkümmert. Wenn man
aber eine solche Verkümmerung nicht in Kauf nimmt, so
bleibt nur die aristotelische Alternative: entweder Menschen,
die der Eudaimonia fähig wären, dieser ihrer Möglichkeit
bewusst zu berauben, oder aber einen Menschentypus
anzusetzen, der von vornherein zu einer so bestimmten
Eudaimonia keinen Zugang hat. Dass damit freilich die
bedenkliche Frage auftaucht, wie weit ein solcher Menschentypus

in die Definition des Menschen als £wov Xoyixov
eingeordnet werden kann, haben wir schon gesehen.

Wie wirkt sich nun schliesslich diese Konzeption des

cpüffsi SoöAoc; im Aufbau des Staates aus Aristoteles beginnt
mit der Frage nach dem Telos des Staates. Der vollkommene
Staat wird sich zum Ziel setzen, allen seinen Gliedern die

Möglichkeit der Müsse und damit der Verwirklichung der

ape-TTj und der Eudaimonia freizugeben. Unmittelbar
verschaffen kann der Staat den Bürgern die Eudaimonia nicht,
wenn man es streng nimmt; denn die Eudaimonia als die
höchste Betätigung des voü? greift noch über die Sphäre des

Staates hinaus. Aber er kann den Weg dazu eröffnen.
Dieser Staat wird natürlich auch nur aus Menschen

bestehen, die zur Erlangung der Eudaimonia befähigt sind.
Wer dies nicht ist, wird unter keinen Umständen Bürger sein
können. Im Ausschluss nicht nur der cpücsi. SoüXoi im engen
Sinne, sondern auch der ihnen anthropologisch
gleichgeordneten Tagelöhner, niederen Handwerker usw. aus
allen Bürgerrechten am vollkommenen Staate ist Aristoteles
kategorisch. Die gesamte Arbeit an den dvayxaioc muss in
diesem Staate von Sklaven und Ausländern ohne Bürgerrecht

verrichtet werden.



SKLAVEREI 275

Es gibt aber nicht nur den vollkommenen Staat. Die Ziele
des Staates können auch wesentlich tiefer und anspruchsloser

angesetzt werden. Schematisch gesagt können zwischen

dem höchsten su £yjv und dem reinen eine ganze Fülle

von Zwischenstufen angesetzt werden, die alle mehr oder

weniger als Telos des Staates brauchbar sind. Man kann

sogar experimentierend den Grenzfall annehmen, dass ein
Staat überhaupt nur das £vjv als sein Telos ins Auge fasst.

Ein solcher Staat wird natürlich auch bedenkenlos den

cpucrst SoüXoi alle Bürgerrechte zubilligen können, allerdings
damit die Eudaimonia völlig aus den Augen verlieren.
Aristoteles gibt gelegentlich zu verstehen, dass die kayaLrr\

§7]}xoxpa-ua Athens diesem Grenzfall ziemlich nahe komme.
Wir sind am Ende. Es wäre reizvoll, nun die geschichtlichen

Komponenten, die in das aristotelische Bild des Sklaven

eingehen, näher zu analysieren. Denn es muss über dieses

Problem eine sehr reiche Diskussion gegeben haben, an der
sich nicht nur die Philosophen, sondern auch die Historiker
und Dichter beteiligt haben. Den Historikern lag die Frage
nach dem Ursprung und der Entwicklung der Sklaverei
nahe und die Dichter hatten erst recht die verschiedensten
Anlässe, Sklaven auf die Bühne zu bringen und auf das

Problem der Sklaverei hinzuweisen: man mag auf der einen
Seite an die zahlreichen Tragödien denken, die die von den
Griechen versklavten Troer auftreten und handeln Hessen, und
auf der andern Seite an die bürgerliche Komödie des IV. Jh.,
die ohne den schlauen und skrupellosen, zuweilen aber
auch rührend hilfsbereiten und edelmütigen Sklaven nicht
auskommt. In dem Zitatennest des Athen. 262 b—274 c ist
eine stattliche Menge einschlägiger Texte versammelt.

Bei Aristoteles seien nur noch zwei Kleinigkeiten
angeführt. Zwei Stellen sind unleugbar auffallend und in
verschiedenen Richtungen instruktiv. Die eine ist 1330a
23—33, wo Aristoteles Anweisungen gibt, wie man in einem

guten Staate die Sklaven zweckmässig behandeln soll, damit



276 O. GIGON

es nicht zu Unruhen kommt. Der Abschnitt schliesst mit
der überraschenden Empfehlung, es wirke sich günstig aus,
wenn man seinen Sklaven als Lohn für tüchtige Leistungen
die Freiheit in Aussicht stelle. Mit der Konzeption des

cpÜCTsi SoijXoc; ist dies nicht zu vereinigen. Wir dürfen uns aber
nicht so sehr wundern. Denn es ist eine der Stellen, an denen
sich Aristoteles ungewöhnlich eng an Piaton anschliesst,
der seinerseits wohl in Leg. 776 b—778 a ältere Rezepte
aufnimmt, die dazu dienen sollen, Sklavenunruhen, wie sie etwa
in Sparta häufig waren, zu verhindern.

Die zweite Stelle ist 1278 b 32—37. Von den Formen der

äpxh ist die Rede. Wir haben schon gesehen, dass Aristoteles
bestrebt ist, die äpx<E im Hause und diejenigen im Staate zur
Deckung zu bringen. Es gelingt aber nicht immer. Hier ist
von der ösctttotelo. die Rede. Im Hause ist sie die Herrschaft
des Herrn über den cpuaei SoüAcx;. Im Staate ist sie die
Herrschaft des Tyrannen (jedenfalls im griechischen Bereich:
bei den Barbaren liegen die Dinge anders, wie wir gesehen
haben). Aber da entstehen Schwierigkeiten. Denn bei der
Herren-Sklaven-Relation im Hause hat Aristoteles schon

von 1252 a 34 an betont, dass der Nutzen für beide Teile
derselbe sei. Das Wesen des Tyrannen besteht dagegen
darin, dass er ausschliesslich seinen eigenen Nutzen und
niemals denjenigen seiner Untertanen im Auge hat. Dies
führt zu einem Widerspruch, den Aristoteles an unserer
Stelle auf die seltsamste Weise zu verwischen sucht: xoct'

ocAY]0ELav sei allerdings der Nutzen für Herrn und Sklaven
derselbe, aber dennoch (ögco?) habe der Herr nur seinen

eigenen Nutzen im Sinne. Die Stelle ist nicht sehr wichtig,
aber ein hübsches Beispiel, wie das grossartige und im
höchsten Sinne philosophische Bemühen des Aristoteles um
eine sinnvolle Ordnung und Zusammenordnung aller Dinge
sich zuweilen doch in Schwierigkeiten bringt, über die
dann irgendwelche prekären Improvisationen hinweghelfen
müssen.



SKLAVEREI 277

DISCUSSION

M. Hostens: Quel est le rapport des theories de la Politique

sur l'esclavage avec E.N. 1161 a 3 z-b 8 On pourrait avoir
l'impression que les textes ne s'accordent pas entierement.

M. Gigon: Mit der Politik stimmt E.N. 1161 a 32-b 8 völlig
uberein in dem Sinne, dass dieser Text die Darlegungen der

Politik in Stichworten zusammenzufassen scheint. Zu der

Vorstellung vom Sklaven als Werkzeug ist Pol. I, 4, zur epiXta

zwischen Herrn und Sklaven Pol. 1255 b 13 zu vergleichen.
M. Stark: Zu den von Ihnen so klar herausgestellten Problemen

von besonderem Interesse gehört die Frage nach dem

Verhältnis zwischen Maschine und Menschenarbeit. Ich frage
mich, ob nicht das Empfinden von dem Werkzeug, das nur zum
Dienen bestimmt ist, eine Haltung ist, die den Problemen

vorgreift — oder sie bereits kennt — die in der hellenistischen
Wirtschaft begegnen. Neben der realen Situation — man denke

an die Bergwerksklaven — sind es kritische Gedanken der Zeit,
von vielen Seiten vorgebracht, die wohl die letztlich
unausgeglichene Stellungnahme des Aristoteles bedingen.

M. Gigon: Es ist durchaus nicht ausgeschlossen, dass die

aristotelische Theorie vom Sklaven als Werkzeug auf die Realität
des hellenistischen Wirtschaftslebens eingewirkt hat. Das mag
vor allem fur die zwei letzten Jh. v. Chr. gelten, m denen zweifellos

aus bestimmten historischen Gründen die Neigung am

stärksten war, den Sklaven als blosses Werkzeug einzusetzen, was
dann zu den Sklavenkriegen gefuhrt hat.

M. Aubenque: Au sujet du celebre texte de I, 4, 1253 b 33 —
1254a 1 sur les Instruments qui se mouvraient d'eux-memes, ll
convient de remarquer que les verbes y sont ä l'irreel. II n'y a done

par lä un pressentiment du machmisme, mais au contraire l'exclu-

sion de sa possibilite: ce qui est une nouvelle fagon de justifier
cpuasi l'existence des esclaves.



278 DISCUSSION

M. Gigon: Man wird sagen dürfen, dass es das Durchexperimentieren

einer rein theoretischen Möglichkeit ist, wie dies

Aristoteles nicht selten liebt.
M. Aalders: Bezüglich I 1253 b 33 ff. möchte ich noch

bemerken, dass Aristoteles die Sklaverei nicht sosehr betrachtet als

eine naturgegebene Notwendigkeit wirtschaftlichen Charakters,
aber als eine naturgegebene Institution sozialer Art. Das ist wohl
in Übereinstimmung mit dem Charakter der Sklaverei im
Altertum im allgemeinen: es ist nicht sosehr der Fall, dass die

antike Wirtschaft mit der Sklaverei stand und fiel; aber man hat
die Sklaverei einfach als ein gegebenes, natürliches Element des

sozialen Lebens betrachtet. Daher hat man im Altertum auch

nie versucht, die Sklaverei aufzuheben, auch wenn man sie als

unnatürlich verurteilte.

Bezüglich 1330 a 26 möchte ich noch bemerken, dass in der

Wirklichkeit die Sklaven in der griechischen Welt wohl fast alle

genügend griechisch gekonnt haben werden, um sich einander

sprachlich verstehen zu können; die vielen Inschriften, die es

gibt, weisen dies aus. Wohl aber wird persönlicher Kontakt schwer

geblieben sein für Sklaven verschiedener ethnischer Herkunft
und verschiedener Bildung.

M. Gigon: Zweifellos galt die Sklaverei in der Antike als ein

gegebenes, aus der Gesellschaft nicht wegzudenkendes Faktum, auch

wenn man sich vorstellen mochte, dass es in dem S7u Kpovou ß[oq

keine Sklaven gegeben habe, — oder gerade deshalb. Vergleichbar
ist die Tatsache, dass ja auch die ganze Antike die Unterscheidung
zwischen wilden und zahmen Tieren als eine cpucrEi gegebene
verstanden hat. Was die opocpuAoi. von 1330 a 26 betrifft, so

schliesst der Begriff nicht aus, dass die gesamten Sklavengruppen
griechisch konnten, wohl aber, dass die Konzentrierung
kompakter Bevölkerungsgruppen mit einheitlichen Traditionen
vermieden wurde.

M. Bayonets: Permettez-moi de presenter trois remarques.
1) II me semble que certains textes d'Aristote justifient

l'affirmation que le rapport du maitre et de l'esclave est du ressort



SKLAVEREI

de la Kokixixy] ou ßacuAixY), non de la Sscttco-uxy]; le rapprochement
des deux premiers termes me parait justifie par Pol. 1254 b 5-6.

En 125 2 a 30, le maitre exerce une fonction comparable ä celle de la

ßouAy)cri(; dans l'E.N.-, le fait que l'öpexfixov en E.N. 1102 b

25-30 se soumet ä la raison comme l'esclave au maitre, le fait que
l'esclave possede asse2; de raison pour comprendre les ordres de

son maitre (Pol. 1254 £ 20, 1260 b 8), sa qualite d'av0pco7to<;

(E.N. 1161 b 1-5), l'amitie qui peut le lier ä son maitre (E.N.
ibid.), les conseils qu'Aristote donne en ce qui concerne le trai-
tement des esclaves (Pol. 1330 a 32) et qu'il a peut-etre appliques.

2) II faudrait peut-etre rapprocher Pol. n^b 35 sq. d'un

fragment des ©7)plot du comique Crates cite par Henri Wallon (His-
toire de l'Esclavage dans l'Antiquite, 1, p. 339). Cela confirme que
le texte de la Politique se refere ä quelque chose d'impensable du

point de vue d'Aristote, et meme de ridicule.

3) Enfin, ne faudrait-il pas rapprocher les conceptions qu'a
Aristote de l'esclavage et du style de la vie servile Ce

rapprochement me parait justifie par les Economiques 1344 b 15-20
et la Metaphysique, 1075 a 20 sq., de meme que par les passages oü
il est question de 1'äxoAacda des esclaves (p. ex. Pol. 1260 a 35).

M. Moraux: II m'est tout ä fait impossible de me rallier ä la

premiere these de M. Bayonas. Nous disposons de nombreux
textes precis oü Aristote met bien en lumiere les caracteres propres
ä chacune des formes d'dcp^Y) dont il vient d'etre question. Dans

une autorite du type royal (ou paternel), celui qui commande est

de la meme race, de la meme famille que ses subordonnes; il vise

essentiellement le bien de ceux-ci; son pouvoir est legitime parce
qu'il se fonde sur une science, une competence, une vertu, un talent

superieurs ä ceux des subordonnes: le roi est un « monarque
eclaire», il sait mieux que ses sujets oü est leur filteret, il est plus
capable qu'eux de le realiser. L'autorite politique se caracterise

par l'egalite et la liberte des membres de la communaute, et par
le fait qu'ils detiennent le pouvoir ä tour de role. Enfin, l'autorite
despotique est celle oü l'interet du maitre est vise en premier lieu

et oü le subordonne n'est utilise que comme un instrument en vue



28o DISCUSSION

de la realisation de cette fin. Ces differences sont fondamentales et

nous interdisent de qualifier de ßaaiALX.7) ou de 7toXiTiX7] l'asso-
ciation maitre-esclave. Naturellement, le maitre, s'il est intelligent
et soucieux de ses propres interets, prendra soin de son esclave,

s'occupera de son education, cherchera a augmenter son ren-
dement, etc.; de son cote, 1'esclave aura interet ä faire partie
d'une pareille association, puisqu'elle seule lui permettra d'exe-

cuter les taches pour lesquelles il est fait. Mais tout cela ne nous
fait pas sortir du cadre de la SecntcmxY): le maitre se comporte
ä peu pres comme un ouvrier qui cherche ä avoir les meilleurs
outils possibles et qui en prend grand soin.

Les textes qu'a cites M. Bayonas ne s'opposent pas a cette

interpretation. En 1254 £ 5-6, la relation du voüp ä 1' ÖpeE,ic, est

presentee comme une autorite royale; il y a une reelle parente entre

ces deux «parties» de l'äme, mais le vouc, sait en quoi reside

l'interet de l'association tandis que 1' opefyc, l'ignore. Aussi le

commandement du voup est-il un commandement du type royal
(dans l'expression ttoXitixy) xod ßaaiXi.xY) du passage cite, c'est

evidemment sur ßoccnXixY) qu'il faut mettre l'accent, et xod y a

le sens de « ou plus precisement»; 1'inegalite entre voüp et öpe^i

exclut, en effet, un rapport« politique » au sens etroit, rapport qui
supposerait l'egalite des termes en presence. Voir W. L. Newman
ad loci). Le texte de ¥E.N. qui a ete cite doit etre considere dans

son ensemble (1161 a 30-b 10). II est formel: il n'y a pas d'amitie

pour l'esclave en tant que tel; eile n'est possible que si l'on cesse

de considerer l'esclave dans sa relation de dependance servile pour
ne voir en lui que 1' av6pco7rop. Autrement dit, cette amitie se situe

en dehors du rapport fonde sur l'äpyfj, et sa possibility ne nous

oblige pas a conclure qu'une autorite du type politique ou royal
regisse alors la relation du maitre ä l'esclave.

M. Weil: Alors que la royaute tend ä l'interet des sujets,
l'association maitre-esclave tend, en fait, vers l'interet du maitre. La

similitude de passages comme 1252 a 34 et 1279 a 32 sq. est
superfizielle. Ce qu'on compare, en realite, ä l'association du maitre

et de l'esclave, c'est la tyrannie, qui vise l'interet du tyran.



SKLAVEREI 281

M. Gigon: Es scheint mir in der Tat, dass die drei Typen von
ap^Y), auf die Aristoteles augenscheinlich den grössten Wert

legt, streng zu trennen sind, selbst wenn man zugeben wird, dass

zwischen der Relation Mann-Frau und der Relation Vater-Kind
nicht mit genügender Klarheit unterschieden wird. Dass aber

diese beiden Relationen von Herr-Sklave völlig verschieden sind,
kann kaum bezweifelt werden.

M. Aubenque: Mon impression generale est que les textes de la

Politique donnent une elucidation technique de l'institution de

l'esclavage et s'abstiennent de jugement moraux ä son egard.
II y a cependant un texte qui semble montrer que, dans le meme

temps, on se preoccupait de la signification morale de l'esclavage
et des moyens egalement moraux d'y echapper. Dans un texte
de VII, 15, oü Aristote montre que la ayoky) ne peut etre quele
couronnement d'une vie de travail et de courage, il cite l'adage:
ou o^oXt] SoiiXoit; (1334 a 20-21) et signifie que « ceux qui
ne sont pas capables d'affronter courageusement les dangers sont
esclaves de leurs agresseurs »(21-22). II y a lä, me semble-t-il, l'echo
d'un theme frequemment attribue dans l'Antiquite aux Cyniques
et qui sera developpe par les Stoi'ciens: le seul moyen d'echapper
ä l'esclavage est d'etre pret ä mourir. Ce pourrait etre l'echo de

reflexions morales sur l'esclavage, qui etaient sans doute familieres

aux petites ecoles socratiques, reflexions qu'Aristote connalt,
mais ne prend pas durablement ä son compte.

M. Gigon: Man wird festhalten, dass die äxoXacrtot und die

SsiXla wesentlich die Laster der Sklaven sind. Die ucocppocruvY) ist

es, die primär von ihm verlangt wird, wogegen die dcvSpela die

Tugend der Freien ist. Doch sei nicht übersehen, dass Aristoteles
in seinen Untersuchungen über die Sklaverei niemals das betont

abschätzige Wort avSpdbtoSov verwendet. Das geschieht vielmehr

nur in Stellen, die einen spürbar protreptischen Charakter
aufweisen (etwa E.N. 1095 b 19-22).

M. Moraux: Le chapitre 6 du livre I de la Politique, dont M.

Gigon a tres justement signale la difficulte, me parait renfermer
les traces d'un debat plus ancien sur la legitimite de l'esclavage.

19



282 DISCUSSION

Deux theses s'afFrontent: d'apres les uns, le droit des vamqueurs
ä disposer ä leur gre des vaincus ne reposerait que sur une loi ou
une convention et representerait une injustice flagrante: d'apres
les autres, le seul fait d'avoir remporte la victoire prouverait que le

vainqueur l'emporte en valeur sur le vaincu, ce qui justifierait
l'asservissement de celui-ci par celui-lä. La premiere these rappelle
assez la position de ceux qui, ä l'epoque des Sophistes et plus tard,
consideraient tous les hommes comme egaux par natuie et reje-
taient, comme etant de simples conventions, les differences oppo-
sant certains groupes d'hommes ä certains autres. La seconde

evoque l'attitude de ceux pour qui la raison du plus fort est

toujours la meilleure, et pour qui le veritable homme est celui

qui impose sa puissance sans se soucier de la morale et du droit
conventionnel. On salt, par exemple, que, dans son 'AXvjOeta, le

sophiste Antiphon rejettait comme arbitraires des distinctions

comme celles entre Grecs et Barbares. Hippias et Gorgias avaient

probablement avance des theses analogues. Eunpide lui-meme

attira l'attention ä plus d'une reprise sur le caractere mjuste et
arbitraire de l'esclavage. L'Alexandros, qui fut represente en 415,
lui donna l'occasion de montrer que la qualite d'esclave n'öte

nen ä la veritable valeur d'un homme. On y voyait Paris, qui avait
ete eleve comme un esclave apres que ses parents avaient voulu
se debarrasser de lui, revenir ä Troie sans s'y faire connaitre et

l'emporter dans des epreuves sportives sur ses freres testes au

palais paternel: preuve evidente qu'un homme valeureux peut se

cacher sous le vetement d'un esclave. Isocrate prend, lui aussi,

position contre l'esclavage (par ex. Panegprtque 105) et l'un de ses

nvaux, Alcidamas, un eleve de Gorgias, reclamera, apres la

bataille de Mantinee, la liberation des pnsonniers Messeniens,

en proclamant que la nature n'a point voulu creer d'esclaves.

Tout cela montre que le probleme de la legitimite de l'esclavage

avait ete souleve bien avant Anstote, et que celui-ci a tenu ä

reproduire les arguments avances dans l'un et l'autre sens.

M. Gigon: Es darf schliesslich daran erinnert werden, dass

Aristoteles in seinen hier diskutierten Darlegungen ein überaus



SKLAVEREI 283

wichtiges und in der Geschichte konstantes Problem ins Auge
gefasst hat. Es handelt sich ja nicht einfach um das in seiner

antiken Form überwundene Institut der Sklaverei. Sondern es

handelt sich um die Frage, wie der Mensch mit der Tatsache

zu konfrontieren ist, dass die Bewahrung des £9jv immer wieder
die Ausübung bestimmter Tätigkeiten fordert, die als solche die

Erreichung des eigentlichen tsXo? des Menschen nicht nur nicht
fördern, sondern sogar hindern können. Drei Lösungen scheinen

möglich zu sein: entweder erklärt man, dass es keine Tätigkeit
im Rahmen der ävayxata gebe, die nicht auf irgendeine Weise

der Erreichung des riXot; dienlich sei; oder man sieht die

Möglichkeit vor, die Benützung der Maschinen so weit
auszubauen, dass alle jene Tätigkeiten, die die Erreichung des tsXo<;

gefährden, nicht mehr vom Menschen sondern von der Maschine

ausgeführt werden. Sollte sich aber die eine oder andere dieser
beiden Lösungen als unrealistisch erweisen, so bleibt nur der

Weg des Aristoteles: die Annahme, dass es in der Tat Menschen

gibt, die zur Erreichung des eigentlichen tI~Xoc, von Natur
unfähig sind und darum ohne Schaden für die Arbeit an den

dcvayxaoa beansprucht werden können. Freilich erhebt sich da das

weitere Problem, wie die Existenz von Menschen, die nur minimal
und rudimentär am Xoyo? teilhaben {Pol. 1254 b 22-23), der

grundlegenden Bestimmung des Menschen als £wov Xoyixov zu

vereinigen ist. Aber auch dies Problem geht nicht allein Aristoteles

an.



*:)'*/rsf ..«i'-iK «"tM iw^WN**

3
jsirTrf-'V *"* Vs* -. if- »*« ^s*-1 «*»'•*'• w l';.r=i

J&IÄV, »A •>-Ä';fe»ir4f-%35; *** * -'^- :\

v v a - -rrv-i ~?Ssv« «--•* <»•'*»**Ä.ri -J"

££- gb'.'&ii; S^JkwV -??r --4i Bp"- - ?«•> \?*^J«fe«K 0s

[S^t SSj'ÄX sA'Siä^ji- -«whä®®"5-«
rl^- -^! - _

T r- ' _

»iSWV,.-/ ' "-tf --4.««^?--

3

5s->t^X -i«'.ip5 r» '*£&&%

^Sy^.AfUSii^^ %0-f

-u8»«fenKiSb3>»» £äi s^e.u^ÄfSW&'Ä-

*^1^1%* (f&ift? •»*• t^r-SnBgäftapi» Ä- fSpafccU :Ä^SFÄ*<-

'

jlRvK.* «dS*^ u' '- "^-ff ,t;, 5i«A''. S&BI z.*J$ib .S*^^ räS^jjj^®'

- -a_ SPSf^? ;• jöäfc** >*•'• Jtate"

* S»ÖMsbR:^&^I^" 3&k • —

tripfS*$r*&«*%*>3^

• ii TC i v l—

.CM^-S ' <H».«c»'. ic c«>>5» J».- Me.j3.-Jj- f.' "S'..^K i~v.--" '_"to'~?*.^"«öksir:-r-'S^A «Rfi*' _. c^: &l ^ "i 'w-v -y
^r^Ng3''

Sf^aH

-rgrij
"-i« =>^::r^r :,


	Die Sklaverei bei Aristoteles

