
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 11 (1965)

Artikel: Die Mischverfassung und ihre historische Dokumentation in den Politica
des Aristoteles

Autor: Aalders H. Wzn., G.J.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

G. J. D. AALDERS H. Wzn.

Die Mischverfassung
und ihre historische Dokumentation

in den Politica des Aristoteles





DIE MISCHVERFASSUNG
UND IHRE HISTORISCHE DOKUMENTATION

IN DEN POLITICA DES ARISTOTELES

Das TsXot; der -roKic, ist nach Aristoteles das eö 1,

schönes und glückliches Leben (III, 1281 a 1 f.), d. h. ein
Leben in dem man die aperf) vollständig beobachtet und
entfaltet2. 'Apexf) nun ist unserem Philosophen zufolge ein

[iiaov, ein Mittleres zwischen zwei Äussersten 3, sie zielt
auf die Mitte {E.N. II, 1106 b 16; 28). Das gilt auch im
politischen Bereich; eine politisch so wichtige Tugend wie
die Gerechtigkeit wird ausdrücklich als ein piuov bezeichnet4;
auch im Staatsleben soll auf das ijxgov gezielt werden (IV,
1295 a 39 f.), und besonders ist das Aufgabe des Gesetzgebers

(II, 1266 b 28).
Das Prinzip der rechten Mitte findet sich in der ganzen

aristotelischen Philosophie 5 und man hat wohl die

Vermutung ausgesprochen dass Aristoteles dieses Prinzip aus
der Beobachtung der Natur gefunden hat und « dass der

Philosoph die aus der Natur gewonnene Beobachtung dann
nachher als Norm in der Ethik verwertet6». Das bleibt
jedoch nur eine Vermutung, während die Idee der
Vorzüglichkeit des Mittelweges schon seit archaischer Zeit so

allgemein bekannt war7 dass man nicht umhin kann
anzunehmen dass Aristoteles in dieser Hinsicht an erster
Stelle vom älteren griechischen Denken beeinflusst worden
ist. Es sei hier nur hingewiesen auf die Popularität des Spru-

1 III, 1280 b 39; vgl. I, 1252 b 30 ff.; III, 1278 b 21 ff. 2 IV, 1295 a
36 f.; VII, 1328 a 37 f.; 1332 a 9 f. 3 IV, 1295 a 35 ff.; E.N. II,
1104 a 16 ff.; 1106 £ 6 ff.; 1106 37 ff. 4 III, 1287 4; E.N.V, 1131 a
15 f. ;ii32ai8ff. 5 Stellen bei H. Kaichreuter, Die Meoott)? bei und
vor Aristoteles, Tübingen 1911, der S. 9 sagt: «Das Prinzip der
rechten Mitte ist auf den ganzen Kreis der von Aristoteles behandelten
Wissenschaften ausgedehnt». 6 Kaichreuter, a.a.O., S. 10. 7 Stellen
bei Kaichreuter, a.a.O.

1+



202 G. J. D. AALDERS

ches fj.Y)Sev ayav und auf den auch von Aristoteles hoch
geschätzten Solon, der sich in seinem praktischen Verhalten
wie auch in seiner Poesie als ein richtiger Mann der Mitte
zeigte. Bekannt ist auch die Bedeutung des picrov-Gedankens
bei Piaton, namentlich in seinen späteren staatsphilosophischen

Schriften (Politikos, Nomoi).
Hervorragend ist die Bedeutung des picrov in den

Politico, des Aristoteles, deren Gehalt man nicht mit Unrecht
die Staatslehre der goldenen Mitte nennen könnte. Das wird
nicht an letzter Stelle ersichtlich an der Bedeutung die
Aristoteles der Verfassungsmischung beimisst.

Jeder Verfassungsmischung hegt auch das Prinzip der

richtigen Mitte zu Grunde, aber nicht alles Mittlere ist
gemischt, nicht jede gemässigte Verfassung ist auch eine

Mischverfassung1. Der peuov-Charakter der gemischten
Verfassung zeigt sich schon in der ersten Erwähnung in der

Uberlieferung, wo wir lesen von einer pisTpla £üyxpacxi.<; 2.

Der Ursprung des Gedankens der gemischten Verfassung
ist dunkel. Es ist nicht unmöglich dass er zuerst in den
Kreisen der Sophistik entstanden ist, obwohl die Herleitung
von Protagoras' Gedanken der Herstellung der Lebewesen

aus Mischung der Elemente 3 nur blosse Vermutung bleibt.
In unserer Uberlieferung begegnen wir dem Gedanken der

Verfassungsmischung zuerst in Thukydides' Darstellung des

von Theramenes inaugurierten Regimes der « Fünftausend »

in Athen im Jahre 411 v. Chr. (VIII, 97,1-2). Dieser Bericht
ist von grosser Wichtigkeit für eine richtige Wertung der
Ideen des Aristoteles über Verfassungsmischung. Die Worte

1 Dieser Unterschied wird verkannt von P. Zillig, Die Theorie der
gemischten Verfassung in ihrer literarischen Entwickelung im Altertum und ihr
Verhältnis %ur Lehre Lockes und Montesquieus über Verfassung, Würzburg

1916. S. Aalders, Het Derde Boek van Plato's Leges 1, Prolegomena,
Amsterdam 1943, S. 127 A. 3; H. Ryffel, MsTaßoXr) IIoXiTetüv. Der
Wandel der Staatsverfassungen, Bern 1949, S. 21 A. 64. 2 Thuc. VIII,
97, 2. S. Ryffel. a.a.O., S. 241. 3 Plat., Prot. 320 d. S. Ryffel, a.a.O.,
S. 25 A. 74 und S. 30.



MISCHVERFASSUNG 203

fiETpia yap te zc, toip oXlyoup xxl ioüc; tcoXXoi)? H^yxpacr14

syevETo besagen dass Thukydides zufolge (hinter dessen

Darstellung man vielleicht eine gemässigt oligarchische
Theorie aus dem Kreise des Theramenes vermuten darf)
eine Vermischung stattfand zwischen öXEyot und ttoXXoE,

d.h. zwischen den sozialen Gruppen der Armen und Reichen,
die aber auch zusammenfallen mit den politischen Gruppierungen

der Oligarchien und Demokraten. Weiter wird gesagt,
dass alle onXa TuapeyoyEvoi zu den « Fünftausend» gehören
sollten, was übereinstimmt mit der dem Theramenes von
Xenophon {Hell. II, 3, 48) zugeschriebenen Behauptung,
der Staat der Waffenträger sei immer sein Ideal gewesen.
Die Zahl 5.000 ist global zu fassen — es sollten sogar
9.000 Bürger in diese Kategorie eingeordnet worden sein
11

—, man bezweckte nur, «that the political power
rested on a reasonably broad basis» 12. Der gemässigte
Charakter dieser Verfassung wird ausdrücklich
hervorgehoben, wie auch Xenophon {Hell., II, 3, 48 f.) Theramenes

sich als Mann der Mitte bezeichnen lässt, Feind einer

engen Oligarchie aber auch der radikalen Demokratie.
Bezeichnend ist in dieser Hinsicht das Verbot jeder Belohnung

für Inhaber von Staatsämtern. Es verdient Beachtung,
dass Thukydides von einer Mischung von nur zwei
Komponenten redet. Wenn der Historiker weiter sagt, Athen
habe damals wenigstens in seiner Zeit zuerst eine gute
Verfassung gehabt, schliesst das ein, dass dieses auch früher

1 Lys. XX, 13. M. A. Levi, Isocrate. Saggio Criiico, Milano-Varese 1959,
S. 45 ff. meint, die 9.000 seien eine vorläufige Liste gewesen die alle
Waffenträger, aber nicht nur diese enthielt; daraus sollten die 5.000
gewählt worden sein. Diese Auffasssung ist nicht nur im Widerspruch
mit Thuk. Worten elvat 8k aüxcov 0716001 ortXa Ttap^owai und mit dem
ausdrücklichen Zeugnis des Aristoteles, 'A07t. XXXIII, 1-2, dass die
Staatsverwaltung damals in den Händen der Waffenträger lag, aber auch
kann so kaum die Rede sein von einer gemässigten Mischung von
Armen und Reichen, da schon zu den 9.000 nur wenige Theten gehört
haben können. 2 K. v. Fritz, The Theory of the Mixed Constitution
in Antiquity, New York 1954, S. 417 A. 43.



204 G. J. D. AALDERS

der Fall gewesen ist oder sein kann. Man steht hier dem

Slogan der Gegner der athenischen Demokratie, dem Rufe
um die racxpiot; TtoXixeia ganz nahe. Zwar ist es nicht
unwahrscheinlich, wie G. E. M. de Sainte-Croix 1 gezeigt
hat, dass unter der Verfassung der «Fünftausend» das

ganze athenische Volk souverän blieb, dass also auch die
Theten nicht von Ekklesia und Dikasterien ausgeschlossen

waren, während Rat und Ämter den « Fünftausend»
überlassen blieben, dass also die Regierung der « Fünftausend»
war « what we can only call a moderate or modified democracy,

a democracy which accepted certain oligarchic elements

as a temporary measure but retained the power to abolish
those elements and did before long abolish them, without
resort to violence» 2. Aber dieser zeitweilige Zustand

war für die damaligen athenischen Verhältnisse der einer

gemässigt oligarchischen Interimregierung und stand dem
Ideale der solonischen oder kleisthenischen nrkxpioc, TcoXtxela

sehr nahe.

Isokrates, der die alte athenische Verfassung im Geiste
der Lösung der TCaxpiop nroXixela idealisiert 3, bezeichnet
diese Verfassung als eine Demokraue dcptaxoxpocxla -/p«p.ev7)
oder piEfiiypivT) (XII, 131; 15 3) in der die Magistrate aus den
wohlhabenden Bürgern gewählt werden, aber dem Volke
Verantwortung schuldig sind (cf. VII, 27). Lykurg habe
diese Verfassung aus Athen übernommen (XII, 153).

Es ist wohl keine Neuerung des Isokrates, dass Sparta
eine gemischte Verfassung zugeschrieben wird, denn der
Panathenaikos ist später als die platonischen Nomoi. Zwar
fällt es auf, dass der Redner in Sparta nur eine Mischung
von Aristokratie und Demokratie findet, obwohl er doch

XII, 132 ausdrücklich von drei Grundformen der
Staatsverfassungen redet, aber das ist vielleicht zu erklären durch

1 The Constitution of the Five Thousand, Hist. 5, 1956, S. 1 ff. 2 a.a.O.,
S. 21. 3 S. T. A. Sinclair, A History of Greek Political Thought, London
1952, S. 138; A. Fuks, The Ancestral Constitution, London 1953, S. 7 ff.



MISCHVERFASSUNG 205

das Bestreben des Redners alle Ehre für die gute Verfassung
Spartas seiner Vaterstadt Athen zuzuwenden, wo er eine

Mischung aus nur zwei Verfassungselementen annimt. An
sich mag eine Mischung aus mehr als zwei Verfassungselementen

Isokrates nicht unbekannt gewesen sein, da er

sagt Euagoras habe exacroji; x9j<; izdkvsz\.a.c1 el;£tXey[i£vo<;

to ßeATicTTOv 1, wenn er dann auch im Folgenden nur
Charakterzüge des Monarchen anführt.

Eine Mischung der Verfassung aus mehr als zwei
konstituierenden Elementen mag eben schon vor dem Euagoras
des Isokrates bekannt gewesen sein, da ja Piaton in seiner

tiefsinning-spielerischen Charakteristik der athenischen
Verfassung im Menexenos (238 c-d) sagt: xaXet St o piv ocuttjv
STjptoxpaxtav, 6 St aXXo w av xp^Pn> z<sn St ty) äXy]0£La piex'

TcXy]0ou<; (xpLaxoxpaxta, und als Komponenten des

attischen Staatslebens nennt: Könige, Volk und Magistrate

(die, wie bei Isocrates, gewählt werden). Mehr als eine

Andeutung ist das jedoch nicht. Bedeutend ist inzwischen
dass hier, wie auch bei Isokrates, abstrakte Verfassungselemente

(Demokratie, Aristokratie) die Stelle der thuky-
dideischen politisch-sozialen Gruppen (öXtyot und tcoXXoi)

einnehmen.
Wesentlich Neues hinsichtlich der Theorie der gemischten

Verfassung bietet der alte Piaton. Als Piaton den Menexenos

schrieb, war ihm, wie es scheint, der Gedanke der
Verfassungsmischung nicht fremd, und in der Politeia weiss er
von vielerlei Zwischenformen der Verfassungen (VIII,
544 d), jedoch erst im Spätwerk der Nomoi äussert er sich
näher zur Idee der Verfassungsmischung, sei es auch dass

der im Politikos entwickelte Gedanke, der wahre Staatsmann
sei der königliche Weber, der die Gegensätze versöhnt 2,

1 IX, 46 (nach 374 v. Chr.). 2 309 b\ 311 b-c. Man beachte auch die
Bedeutung, die dem pixptov in diesem Werke beigemessen wird; s. A.
Dies in seiner Ausgabe, Paris 1935, S. XLIV ff.; P. Kucharski, La
conception de l'art de la mesure dans le « Politiqueft, Bull, de 1'Assoc. G. Bude,
Lettres d'Humanite 19, i960, S. 459 ff.



2o6 G. J. D. AALDERS

gewissermassen als Vorstufe der platonischen Theorie der
gemischten Verfassung betrachtet werden kann.

Nomoi III, 691 d ff. wird die Verfassung Spartas betrachtet
als eine Mischung von Königtum, Aristokratie und Demokratie

h Es sind hier Verfassungselemente gemischt,
wodurch der spartanischen Verfassung Dauerhaftigkeit
verliehen worden sei (ebenso IV, 712 d-e und Ep. VIII, 354 b).
Nomoi III, 693 d f. jedoch wird die Mischverfassung von
einer anderen Seite her gesehen. Es gibt, sagt Piaton dort,
gleichsam zwei Mutterverfassungen, aus denen die anderen

Verfassungen entstanden seien, die monarchische und die
demokratische, repräsentiert vom damaligen Persien und
Athen. Die anderen Verfassungen seien aus diesen beiden

gemischt (Sia7C£TtoLxi.X[xeva(.) und Demokratie wie Monarchie,

d. h. etwa Freiheit und Herrschaft, sind für ein richtiges
Staatsleben notwendig. In Sparta und auf Kreta sind sie

besser kombiniert als in Persien und Athen. Das ist also eine

Mischung grundlegender staatlichen Prinzipien.
Es ist kaum von Bedeutung, dass Piaton in seiner ersten

Darstellung der gemischten Verfassung eine Mischung aus
drei Elementen annimmt, während er das andere Mal nur von
zwei konstituierenden Faktoren redet. Es ist ja bekannt,
dass für Piaton der Unterschied zwischen Königtum und
Aristokratie irrelevant ist, wenn es ihm um die Herrschaft
derjenigen, die die wahre Einsicht besitzen, geht. Der Staat
der Nomoi soll eine Mischung von Monarchie und Demokratie

erstreben (VI, 756 e); die höchsten Richter in diesem
Staate werden mit Königen verglichen (VI, 761 e); in
technisch-konstitutioneller Hinsicht ist dieser Staatsentwurf
jedoch nur eine Mischung von Demokratie und Aristokratie
1 Das Ephorat ist hier wohl als demokratisches Element zu fassen wegen
lyyu tv)? xXvjpoTvj? Suvdcpscoc;, denn Losung der Magistrate ist
typisch für die Demokratie. Wohl ist IV, 712 d das Ephorat als tyrannisch

bezeichnet, doch auch da wird Spartas Verfassung ein demokratisches

Element, wenn auch nicht näher präzisiert, zuerkannt. Vgl. auch

II, 1265 b 35 ff.



MISCHVERFASSUNG

(oder Oligarchie), wie Aristoteles richtig bemerkt hat

(II, 1266 a 5 f.), wie ungerecht und ungenau sonst auch seine

Beurteilung der Nomoi sein mag.
Obwohl, wie W. L. Newman bemerkt x, Aristoteles

nie den Ausdruck « gemischte Verfassung» gebraucht, spielt
der Gedanke der Verfassungsmischung in Politica II—-VI eine
sehr bedeutsame Rolle. Es ist deutlich, dass Aristoteles an
eine Mischung konstitutioneller Elemente denkt; man sehe

nur, wie er im IV. Buche die verschiedenen Möglichkeiten der

Mischung demokratischer und oligarchischer Regelungen
auseinandersetzt. Jedoch hat die Mischung bei Aristoteles
auch, und zwar in hohem Masse, den Charakter einer

Mischung von sozialen Gruppen, von den Wohlhabenden
und den Armen 2; ausdrücklich wird festgestellt, dass

Reichtum, bezw. Armut der Regierenden, und nicht ihre
Zahl, das Kriterium sind für Oligarchie bezw. Demokratie

(III, 1279 b 20 ff.). Dieser Gedanke der Mischung sozialer

Gruppen erinnert an unser erstes Zeugnis über die
Mischverfassung, bei Thukydides, mit dem Aristoteles auch
übereinstimmt in seiner Empfehlung der Herrschaft der o-reXa

-apeyojisvoi und in seiner scharfen Abweisung jedes
Misthos für die Inhaber der Staatsämter. Diese Übereinstimmung

ist kein Zufall, denn auch Aristoteles urteilt günstig
über die Verfassung der «Fünftausend»3 und steht den
Idealen der gemässigten Oligarchen nahe.
1 The Politics of Aristotk IV, Oxford 1902, S. XVII A. 1. 2 IV, 1291 b

7 f. S. Newman, a.a.O. I (1887), S. 264 f. 3 'AOtr. XXXIII, 2. Die
fälschlich dem Drakon zugeschriebene Verfassung ('AOrr. IV), wohl
ein Idealentwurf oligarchischer Theorie, stimmt in mancher Hinsicht
hiermit übercin und stammt aus derselben Gedankenwelt, wenn sie auch
vielleicht nicht im letzten Viertel des V. Jahrhunderts entstanden ist
(so z. B. G. Busolt, Griechische Staatskunde I, München 1920, S. 52 ff.;
C. Hignett, A History of the Athenian Constitution to the End of the Fifth
Century B. C., Oxford 1952, S. 5), aber im IV. Jahrhundert v. Chr.
(so Fuks, a.a.O., S. 92 ff.; E. Ruschenbusch, ndxptoi; IIoXiTeia, His-
toria 7, 1958, S. 421 f.; J. Day-M. Chambers, Aristotle's History
of Athenian Democracy, Univ. of Calif. Public, in History 73, Berkeley/
Los Angeles 1962, S. 198 f.).



2o8 G. J. D. AALDERS

Die Idee der Mischung wird von Aristoteles sehr ernst

genommen, und oft redet er vom « Gesetzgeber ». Im Wesentlichen

ist eine Verfassung, und jedenfalls eine Mischverfassung,

ihm ja nicht sosehr das Resultat eines allmählichen
Wachsens als das Ergebnis menschlichen Eingreifens, wie
das auch die Ansicht früherer Theoretiker war. Daher auch

wohl, dass Aristoteles keinen prinzipiellen Unterschied
macht zwischen Verfassungsentwürfen oder Idealstaaten
und wirklich bestehenden Verfassungen.

Darf man auch den platonischen Nomoi die Ehre nicht
absprechen, dass sie die erste uns erhaltene Theorie der

gemischten Verfassung darbieten1, so hat doch Aristoteles

diese Theorie viel ausführlicher dargestellt und mit
verfeinerter Methode untersucht. Seine Theorie der gemischten

Verfassung ist in mancher Hinsicht neu und originell,
wenn er auch auf seine Vorgänger fusst und wahrscheinlich
stärker vom Geiste der platonischen Gesetze beeinflusst
worden ist als er selbst vielleicht zugeben möchte 2.

Aristoteles sagt zum ersten Male, dass es mehrere Arten
der Mischung gibt (cf. IV, 1294 a 35 ff.) und auch, dass man
mehr oder weniger Komponenten mischen kann (II, 1265 b

35 ff.). Er kennt Mischungen mit dem aristokratischen
Element, der dcpsTY), ausser der Demokratie und Oligarchie
(IV, 1293 b 15; 1294a 14 ff.); IV, 1293 b 16 f. nennt er
Spartas Verfassung eine Mischung von Demokratie und

Kperrj, obwohl er anderswo auch ein oligarchisches Element
in Sparta aufweist3. Da jedoch edle Geburt und äps-rr) nur
relativ selten sind, gibt es in der Hauptsache nur zwei

1 S. G. H. Sabine, A History of Political Theory 3, London etc. 1951,
S. 78 A. 1; vgl. v. Fritz, a.a.O., S. V. 2 Vgl. z. B. IV, 1294 £ 14 ff.:
einer gemischten Verfassung kann man den Namen all ihrer
Komponenten geben, mit Leg. IV, 712 d-e und schon Menex. 238 c-d.
3 II, 1273 a 13 ff.; cf. IV, 1294 £> 31 ff. Der Versuch E. Brauns zu
zeigen dass hier kein Widerspruch vorliegt, überzeugt nicht (Die Kritik
der lakedaimonischen Verfassung in den Politika des Aristoteles, Kärnter
Museumschriften 12, Klagenfurt 1956, S. 9 A. 13).



MISCHVERFASSUNG 209

Staatsformen, Demokratie und Oligarchie (V, 1301 b 39 ff.)
und daher ist die « gewöhnliche » Form der Mischverfassung,
die Politeia, eine Mischung aus diesen beiden Verfassungsformen

(II, 1265 b 27 f.; IV, 1293 b 32 ff.; 1294a 15 ff.;
23 ff.). Die Mischung kann also auf vielerlei Weisen Zustandekommen

und Aristoteles geht in Einzelheiten auf die
unterschiedlichen Möglichkeiten der Mischung in den von ihm
unterschiedenen rpfoc pi.6pi.oc twv TroXt/reieiv 71actwv (IV, 1298 a

7 ff.) ein.
Es sei hier nebenher bemerkt, dass die Mischverfassung

des Aristoteles nicht beruht auf einem Gleichgewicht der
drei Mächte im Staate die einander gegenseitig vor
Machtübergriff behüten x. Es ist auch auffällig, dass Aristoteles
zwar untersucht welche Möglichkeiten der Mischung jeder
Teil der Staatsverfassung bietet, aber nur ganz kurz über
die Kombinationsmöglichkeiten zwischen zu verschiedenen

Verfassungsformen gehörigen piopccc rav tcoAitscwv redet

(VI, 1316 £ 39 ff.). Hier spricht er nicht von Mischung,
sondern von auvSucccrpiof, Kombinationen die der Verfassung
einen hybriden Charakter verleihen und wobei eine Aristokratie

oder Politeia nicht rein erhalten bleibt.
Das zuerst von Piaton der Mischverfassung einverleibte

Königtum schliesst Aristoteles tatsächlich so gut wie ganz
von seiner Mischverfassung aus. In seiner Kritik der
spartanischen Verfassung urteilt er sehr ungünstig über das

spartanische Königtum, wenn er sich da auch nicht
kategorisch über das Wünschenswerte des Königtums in den
Poleis äussern will (II, 1271 a 19 ff.). Wenn er im dritten
Buche das Königtum als Verfassungsform behandelt, hält
er das absolute Königtum, in dem der König das inkarnierte
Gesetz ist, nur in sehr speziellen Fällen für angebracht
(1288 a 1 ff.). Das spartanische Königtum ist tatsächlich ein

Königtum xgctoc vopiov (wozu auch das Vorbild des König-

1 S. Zillig, a.a.O., S. 82 ff.; Sinclair, a.a.O., S. 228.



210 G. J. D. AALDERS

turns im Epos angeführt wird, 1285 a 3 ff.), ein
lebenslängliches, erbliches Oberkommando (1285 b 27), das die

spartanischen Könige als Nachkommen der Eroberer des

Landes erhalten haben (V, 1310 b 39). Ein solches Königtum
xocxa vo[xov ist in verschiedenen Verfassungen möglich,
tatsächlich ist es nur eine Art Magistratur1. Wenn
Aristoteles im V. Buche (1310 b 40 ff.) sagt, der König
wolle Arme und Reiche gegeneinander schützen, also ein
Mittler zwischen beiden Gruppen sein, kann man sich

fragen ob er hier mit der Möglichkeit spielt dass der König
die Rolle der [ikaoi übernehme, und also einer Mischung
von Königtum, Oligarchie und Demokratie nicht ganz
ablehnend gegenübersteht. Vielleicht aber gibt der Philosoph
hier nur einen in seiner Zeit mehrfach vorgetragenen
Gedanken wieder; die von Newman angeführte Stelle
Isoer. II, 16 bietet jedenfalls eine schlagende Parallele.

Die Mischung ist nach Aristoteles nicht nur mannichfach,
sondern auch eine sehr allgemeine Erscheinung. Auch eine
Demokratie soll etwas Oligarchisches aufnehmen, eine

Oligarchie etwas Demokratisches 2. Daher nennt er die
Politeia II, 1265 b 29 die den Poleis am leichtesten erreichbare

(Newman) Verfassung, wenn er auch anderswo die
Politeia sehr selten nennt (IV, 1293 a 41; 1296 a 38 ff.).
Man wittert, dass Aristoteles hier nicht ganz einig mit sich
selbst ist.

Tatsächlich sind die Politica nicht immer ganz ein-
heidich, u.A. in der Anwendung des Begriffes vo/axela;
auf den Widerspruch hinsichtlich des oligarchischen Ele
mentes in der spartanischen Verfassung wurde schon

hingewiesen. Das lässt sich m.E. genügend dadurch erklären,
dass Aristoteles im Entwurf oder Niederschlag seiner

1 Auch in Piatons Nomoi ist die Macht des Königtums in Sparta schon
durch das Doppelkönigtum erheblich beschränkt worden; vgl. III,
69148-10. 2 Cf. IV, 1298 £ 13 ff.; VI, 1319^ 1 ff.; 1320 b 11 ff.;
vgl. auch V, 1313 a 18 ff. S. Zillig, a.a.O., S. 45.



MISCHVERFASSUNG 211

Vorlesungen (so sind die Politica doch wohl zu fassen) die
Sachen je nach dem gewählten Gesichtspunkt nuanciert
darstellt, denn, wie L. Bourgey sagt: « Sa philosophic n'est

point un Systeme clos, fixe d'avance: mais eile apparait
d'abord comme un effort multiple, plusieurs fois recommence,

pour comprendre les choses et les etres au niveau
le plus eleve» h Auffällig bleibt immerhin, dass er im
III. Buche die Politeia als eine der drei Hauptformen der

Verfassungen darstellt, und die Demokratie als deren

mxpexßacn<;, aber im IV. Buche die Politeia als eine Mischung
aus den 7rapexßa(Tsi<; Oligarchie und Demokratie betrachtet
(was, dies sei nebenher bemerkt, die grosse Bedeutung zeigt
welche der Gedanke, das Gute sei ein Mittleres zwischen
zwei Extremen, für Aristoteles hat). Aber auch hier wäre
es nicht angebracht eine wesentliche Änderung der Ansicht
des Stagiriten anzunehmen: er sieht die Politeia anders

wenn er schematisiert, anders wenn er diese Staatsform zu
analysieren und näher zu bestimmen versucht, und seine
umfassende Kenntnis des griechischen Verfassungswesens
zwingt ihn sozusagen zu einer anderen Sicht auf diese

Verfassungsform.
Wenn die Verfassungsmischung auf mehrere Weisen

Zustandekommen kann, ist die Folgerung unumgänglich,
dass nicht die Mischung an sich gut ist, dass es gute und
schlechtere oder einfach schlechte Arten der Mischung
gibt (cf. V, 1307 a 8). Tatsächlich urteilt Aristoteles
ungünstig über eine Mischung von Monarchie und Demokratie
(II, 1266 a 22 ff.). Die Tyrannis geht nach V, 1310 b 3 f.
hervor aus einer Mischung von Demokratie und der
schlimmsten Oligarchie2. Es gibt nach Aristoteles
beträchtliche Unterschiede in der Güte der Mischung der

Verfassungen (IV, 1297 a 6 ff.; 14 ff.; V, 1307 b 40 ff.) und
die gemischten Verfassungen von Sparta, Kreta, Karthago
1 Aristote. Rapport general, Actes du Congres de Lyon (1958) de 1'Assoc.
G. Bude, Paris i960, S. 66. 2 Vgl. Newman zu 1310 b 3.



212 G. J. D. AALDERS

und dem Staat der platonischen Gesetze werden sehr kritisch,
wenn auch nuanciert, beurteilt.

Für diese Beurteilung ist die Dauerhaftigkeit der Staatsform,

der Aristoteles grosse Bedeutung beimisst (sein

v. Buch ist einer überaus reichlich dokumentierten
Untersuchung der Ursachen von gtölgm; und der Möglichkeiten
dieser vorzubeugen gewidmet) sehr wichtig. Vielleicht war
die Kurzlebigkeit der Verfassung der «Fünftausend» die
Ursache dass diese weder in den Politica noch in der 'AGirjvaitov
IloXiTsia als Mischverfassung genannt wird h

Je besser eine Verfassung gemischt ist, desto dauerhafter
wird sie sein (IV, 1297 a 6 f.). Eine schlecht gemischte
Verfassung geht rasch zu Grunde (V, 1307 a 5 ff.); in einer

gut gemischten Verfassung soll man die Gesetze genau
beobachten lassen damit sich nicht kaum merkbar die
Verderbnis einschleiche (1307 b 30 ff.). Der Gedanke der

Dauerhaftigkeit der Mischverfassung, auf welche vielleicht
Menex. 238 c mit der angeblichen Urtümlichkeit der
athenischen Verfassung angespielt wird, findet sich zuerst in
den platonischen Gesetzen, und zwar als die Ursache der
Dauer der spartanischen Verfassung. Diese Verbindung der
Dauer einer gemischten Verfassung mit dem Beispiele
Spartas legt es nahe zu vermuten, dass dieser Gedanke der

Bewunderung der angeblichen langjährigen revolutionsfreien

Dauer der spartanischen Verfassung entstammt,
welche von Thukydides hervorgehoben wird (I, 18, 1)

und schon von Herodot implicite vorausgesetzt wird

(I'6j):
Aristoteles meint nun dass es im Staate, soll die Verfassung

Dauer haben, eine stärkere Gruppe, eine Mehrheit
geben muss, die die Verfassung trägt und um ihre Erhaltung
bemüht ist (II, 1268 a 25 f.; IV, 1296 b 15 ff.; 1297 b 4 ff.;
V, 1302 b 26 f.; 1304 b 2 ff.; 1309 b 16 f.; VI, 1320 b 27 ff.).

1 S. Day-Chambers, a.a.O., S. 158.



MISCHVERFASSUNG 213

Dieser Gedanke1, der auch schon von Theramenes

vertreten worden sein soll (Xen., Hell. II, 3, 19; 42; 44;
Arstt. 'AOtt. 36), verlangt, wie Newman mit Recht bemerkt2
eine relativ breite Grundlage der Verfassung bei der

Bevölkerung. Das wird erreicht durch den picroi, der

Mittelgruppe der Bevölkerung, Anteil an der Staatsverwaltung

zu geben. Diese pieroi sind die Mitglieder der

Hoplitenklasse, die öttAcc Traccyofxevoi von 411 v. Chr.;
sie sollen nach Aristoteles das Rückgrat des Staates bilden

(III, 1279 b 1 ff.; IV, 1295 b 1 ff.; 1296 b 35 ff.; 1297 £ 1 f.),
sind ein stabilisierendes und erhaltendes Element im Staate

und am wenigsten zur axdcrK; geneigt (IV, 1296 a 9 ff.;
b 38 ff.; V, 1308 b 30; 1309 b 19; vgl. auch V, 1304 a 39 ff.).
Der Gedanke, dass die (licroi das erhaltende Element bilden,
das die Dauer der Verfassung gewährleistet, ist in der
älteren Theorie zur MischVerfassung nicht nachweisbar,
aber schon bei Euripides findet sich die Auffassung, dass

die Mittelklasse das Ruckgrat des Staates bilde (Sttppl. 244 f.;
cf. Plat. Leg. V, 744 d). Es braucht nicht Wunder zu nehmen,
dass dieser Gedanke Aristoteles ansprach; er ist ja der
Befürworter des Prinzips der richtigen Mitte und Bewunderer

des Solon, des Politikers der Mitte, der wie Lykurg,
Charondas und die meisten anderen guten Gesetzgeber den

[xsctoi angehört haben sollte (IV, 1296 a 18 ff.).
Man soll, meint Aristoteles, keinen Teil der Bürgerschaft

ganz von den Staatsgeschäften ausschliessen (cf. IV, 1297 a

40 f.). An der platonischen Politeia hat er auszusetzen dass

die Regierenden immer dieselben sein müssen, was eine

Quelle der gtolou; sein wird (II, 1264 b 7 ff.)3. Gäbe

man dem Volke gar keinen Anteil an der Verwaltung, so

1 Vgl. dazu E. Braun, Eine Maxime der Staatskunst m den Politika des

Aristoteles, JÖAI 44, 1959, Beiblatt Sp. 384 ff. 2 a.a.O. I, S. 491.
3 Vgl. das Bemuhen der athenischen Oligarchen, zu sorgen, dass

jeder qualifizierte Burger nach der Reihe die ihm zugänglichen Amter
bekleiden wurde: 'A0tr. IV, 3; XXXI, 3.



214 G. J. D. AALDERS

würde es der Verfassung feindlich gegenüberstehen und zu
revolutionärem Auftreten geneigt sein (II, 1268 a 24;
1274 a 17 f.; V, 1306 b 22 ff.). Gibt man aber allen Bürgern
einen Anteil an der Staatsverwaltung, so wird niemand
eine Änderung der Verfassung wünschen (II, 1270 b 21 ff.;
IV, 1294 b 34 ff.; cf. VI, 1320 a 15), wird also der gefürchteten
CT-racnq vorgebeugt. Solon habe, sagt Aristoteles, dem Volke
das jedenfalls Notwendige zugestanden, die Wahl und die

Euthyne der Magistrate (II, 1274 a 15 f.; cf. VI, 1318 b 21 f.;
27 ff.). In Sparta ist das Volk zufrieden, weil es Anteil hat

am wichtigen Amte des Ephorats (II, 1270 b 18 ff.). Wenn
die Ämter allen zugänglich sind, aber deren Bekleidung
keinen materiellen Vorteil irgendwelcher Art gewährt, sind
Wohlhabende und Masse, beide, zufrieden und ist die

Verfassung zwar formell eine Demokratie, weil die Ämter
jedem Bürger zugänglich sind, materiell aber eine Aristokratie,

da nur die Reichen sie bekleiden (V, 1308 b 39 ff.).
Es ist, meint unser Philosoph, auch angebracht die Bekleidung

der wichtigen, nicht jedem Bürger zugänglichen
Ämter zu erschweren durch Liturgien um dem Volke die
Lust zur Amtsführung zu nehmen (VI, 1321 a 31 ff.).

Die Freiheit von Stasis wird nach Aristoteles nicht
erreicht durch ein Gleichgewicht von einander gegenüber
stehenden Gruppen oder Interessen h Wenn das pscrov
fehlt oder zu schwach ist um ein deutliches Übergewicht
herstellen zu können, wird auch bei ungefährer Gleichheit
der oligarchischen und demokratischen Elemente im Staat

doch nur Stasis die Folge sein (V, 1304 a 39 ff.). Nur das

Übergewicht des um die Erhaltung der Verfassung bemühten
Teiles der Bürgerschaft und das Zufriedenstellen auch der
anderen Bürger wird der Stasis zuvorkommen.

Die grosse Bedeutung, die Aristoteles der Erhaltung der

Verfassung beimisst (vgl. VI, 1319^ 33 ff.) hat wohl seine

1 S. Ryffel, a.a.O., S. 151 A. 319; S. 165.



MISCHVERFASSUNG 2I5

relative Anerkennung der Demokratie besonders im V. Buch
an erster Stelle verursacht. Die im III. Buche hervortretende
Auffassung, dass sich unter bestimmten Umständen in der
Masse die guten Eigenschaften der Individuen vereinigen 1,

wird wohl eher angeführt zur Begründung der Ansicht
dass man die Masse nicht ganz von der Regierung aus-
schliessen soll, als dass sie von der relativ hohen Wertung
des Regimentes des Demos verursacht ist. In Athen, wo
er so lange lebte, kam er zu der Einsicht, dass in grossen
Poleis vielleicht kaum eine andere Staatsform als die
demokratische möglich sei (III, 1286 b 20 f.) und konnte er auch
sehen, dass in einer Demokratie die Chancen für die Stasis

ziemlich gering sind: t<x? iisv oüv S7)(j.oxpa.ifa<; oXco? 7]

7toXuav0pco7ua erntet (VI, 1321a 1; cf. IV, 1296a 13 ff.;
V, 1302 a 8 ff.; 1307 a 16 ff.; a 39). Dort ist ja der Einfluss der

jeder Revolution abgeneigten Mesoi am grössten. Das

Regiment der Mesoi, das am wenigsten zur Stasis hinneigt,
stehe dem Volke näher als den oXoyot, (V, 1302 a 13 f.).
Der Unterschied zwischen Politeia und Demokratie scheint

unserem Autor nur von untergeordneter Bedeutung gewesen
zu sein, als er die Verfassung von Oreos nach der
Niederwerfung der Oligarchie TtoXiTslav xal drjuoxpaAav nannte 2.

Die syrakusanische Verfassung nach dem Sturze des

Thrasybulos nennt er V, 1304a 29 eine Politeia, 1316 a 32
aber eine Demokratie, während sie 1312 b 8 f. nur als eine

gute Verfassung bezeichnet wird. Eine gut funktionierende
Demokratie ist seiner Ansicht nach möglich, wenn das Volk
aus Bauern oder Hirten besteht (VI, 1318 b 9 ff.; cf. V,
1308 b 39 ff.); diese «beste Demokratie» ist de facto eine

1 S. Braun, Die Summierungstheorie des Aristoteles, JÖAI44, 1959, S. 157 ff.
2 V, 1303 a 20; xal ist wohl mit Newman adl. zu fassen als « oder eher»;
vgl. J. D. Denniston, The Greek Particles 3, Oxford 1959, S. 291 f., der
u.A. verweist auf Plat., Tim. 75 h: SraXoGv xal TtoXXatrXouv und
Arstt., Rh. I, 1374 b 32: 3(aXE7t8v yap xal aSüva-rov (wo W. D. Ross in
seiner Ausgabe (Oxford 1959) xal äSüva-rov jedoch für korrupt
halt).



2l6 G. J. D. AALDERS

Politeia, weil in der Praxis nur die Wohlhabenden die

wichtigen Staatsämter innehaben.
Trotz allem was Aristoteles an Sparta, Kreta, Karthago

und den Verfassungsentwürfen Piatons auszusetzen hat,
trotz seiner Befürwortung der Verfassungsmischung und
einer relativen Anerkennung der Demokratie urteilt er sehr

ungünstig über eine radikale Demokratie wie die athenische
seiner Zeit. Auf die Masse des Volkes hielt er nicht viel,
wie z.B. aus den Worten v^Stov yap tou; tzoWoZc, to £y)v

aTaxTeo? 7] to aaxppovcx; (VI, 1319^ 31 f.; vgl. E.N. X,
xi 79 b 33) hervorgeht. Was ihm erwünschenswert erscheint,
ist der Zustand, dass die armen Bürger zwar das Recht
haben, die Ämter zu bekleiden, dieses aber, weil es ihnen
auf keinerlei Weise etwas einträgt, den yvcoptpiot überlassen

(V, 1308 b 39 ff.). Daher ist ihm zufolge die «beste» Demokratie,

wie wir schon sahen, eine Bauern- oder
Hirtendemokratie, deren ärmere Bürger die Staatsverwaltung den
Wohlhabenden überlassen werden oder müssen und selbst

nur selten zur Volksversammlung kommen (VI, 1318 £

6 ff.; b 27 ff.; 1319 a 4; a 39; cf. PL, Resp. VIII, 565 a\ Eur.,
Or. 919 f.). Tatsächlich sind die politischen Auffassungen
des Aristoteles von gemässigt oligarchischer Prägung und
stimmen in mancher Hinsicht überein mit den im Kreise des

Theramenes entwickelten Gedanken; die Theorie der

Mischverfassung ist ja auch immer von gemässigt
oligarchischer Signatur gewesen.

Der Einfluss Piatons und der des Idealvorbildes der

Gegner der (radikalen) Demokratie, nämlich der
(idealisierten) lykurgischen Verfassung, auf Aristoteles ist grösser

gewesen als man vielleicht auf Grund der eingehenden
Kritik des Stagiriten annehemen möchte. Das gilt speziell
für die Bücher VII und VIII, deren grundsätzliche Kritik
an Sparta dieselbe ist als die der platonischen Gesetze L

1 II, 1271 a 41 ff. (wo A. sich auf Piaton beruft); VII, 1324 £ 7 ff.;



MISCHVERFASSUNG 217

Die Gesetze haben gewissermassen Modell gestanden für den

Idealstaat des Aristoteles, sei es dass dieser aristotelische
Idealstaat als solcher eher das Gegenstück der Politeia
Piatons ist. Die Nomoi bieten einen zweitbesten Staat, wie
etwa die tcoXltsIoc des Aristoteles, die den Mittelweg
einhält, getragen wird von den örcXa 7tapsyo[X£voi und eine

gemischte Verfassung hat.

Trotz seiner eingehenden Kritik am spartanischen Staat1

findet Aristoteles doch viel Lobenswertes in ihm2 und

sagt er nicht ohne Grund, dass die Verfassung Spartas,
ebenso wie die kretische und karthagische, mit Recht einen

guten Ruf hat (II, 1273 b 25; cf. 1272 b 26 ff.). Er lobt die

Bemühung des spartanischen Gesetzgebers um die Erziehung
der Bürger (VIII, 1337 a 31 f.) und die spartanische und
kretische Einrichtung der Syssitien (II, 1263 b 40 ff.).
Anerkennend hebt er die lakonische Sitte hervor, dass man
nötigenfalls die Sklaven, Pferde, Hunde und Lebensmittel
eines Mitbürgers benützen darf3. Er lässt sich —• wie
Piaton — günstig aus über die Beschränkung der königlichen
Macht in Sparta 4. Man kann, so sagt er IV, 1294 b 14 ff.,
die lakedaimonische Verfassung sowohl eine Demokratie
als eine Oligarchie nennen, und das sei ein Merkmal guter
Mischung. Er ist geneigt die Verfassung Spartas höher

1333 b 12 ff.; 1334 a 40 ff.; VIII, 1338 b 12 ff. Cf. Plat. Leg. I, 625 d-e;
630«; II, 666 «; Resp. VIII, 347« f.; Isoer. VI, 81. 1 Das Material
über Aristoteles und Sparta bei Braun, Die Kritik der laked. Verf. S.
auch sein Das Lob Spartas in der Nikomachischen Ethik, JÖAI 43, 1956-
38, S. 131 ff. 2 Das Übergewicht der ÖTrXa 7tapex6psvot., die wenigstens

die 7roXe(xtxY) apsnf) besitzen (III, 1279 1 ff.) in der aristotelischen

Mischverfassung erinnert an die -n-poxpaxla in der platonischen
Politeia, für weiche ja Sparta Modell gestanden hat. 3 II, 1263 a 33
ff., wohl Xen., Resp. Lac. VI, 3-5 entnommen. Vgl. auch Plat. Leg. VIII,
845 a-c, wo jedoch nur Fremden und mehr als 30 Jahre alten Bürgern
in beschranktem Maasse gestattet wird, draussen auf dem Felde Obst
zu pflücken und zu verzehren. 4 V, 1313 a 25 ff. Die Anekdote vom
Konig Theopompos findet sich auch Plut., Lyc. VII, 2 und mag von
diesem der verlorenen Laked. Politeia entnommen worden sein.

15



21 8 G. J. D. AALDERS

anzuschlagen als die der platonischen Nomoi (II, 1265 b 32).
Auch in der Nikomachischen Ethik findet sich ein günstiges
Urteil über Sparta; die Gesetzgeber Spartas und Kretas
hätten sich bemüht, damit die Bürger ihrer Staaten gute und
gesetzesgetreue Menschen würden (I, 1102 a 11) und Sparta
sei fast der einzige Staat gewesen der sich um die Erziehung
und die Lebensführung seiner Bürger kümmerte (X, 1180 a

25 ff.). Aber auch kritische Äusserungen über Sparta fehlen
nicht in den aristotelischen Schriften ausser den Politica
(z.B. Rh. I, 1361 a 9 ff.) und schon im Protreptikos (Fr. 13

Ross) äussert er sich in ablehnendem Sinne über
Nachfolgung der Gesetzgebung Spartas und Kretas.

Der Einfluss der aristotelischen Politica im Altertum
ist relativ gering gewesen; antike Kommentare zu dieser
Lehrschrift sind uns nicht überliefert worden und die grosse
Wirkung, die von diesem Werke ausgegangen ist, rührt erst

von der lateinischen Ubersetzung des Flämings Willem van
Moerbeke (um 1260) her 1. Namentlich der aristotelischen
Lehre der Mischverfassung ist im Altertum keine grosse
Wirkung beschieden gewesen und seine tiefschürfenden,
sich mit der Wirklichkeit der griechischen Poliswelt so
vielfach berührenden Untersuchungen zur gemischten
Verfassung sind im Altertum sans lendemain geblieben. Er
schrieb als die Polis auch für die griechische Welt ihre
zentrale Bedeutung zu verlieren begann, aber seine Politica
sind noch vorwiegend 2 auf die Welt der Poleis zugeschnitten;

das Königtum ist ihm fast nur eine Randerscheinung.
Man tut zwar den verfeinerten und nuancierten Ana-

1 S. L. Minio-Paluello, Pa tradition aristotelicienne dans l'histoire des ide'es,

Actes du Congres de Lyon, S. 176 f.; J. Aubonnet, Aristote, Politique,
Livres I et II, Paris i960, S. CXLVII. 3 Nicht ausschliesslich; VII,
1327 b 31 ff. spielt Aristoteles auf eine griechische Einheit an, er hat in
den Politeiai auch die Verfassung griechischer Bundesstaaten behandelt
und er entnimmt seine Beispiele auch wohl der Geschichte der £0vt).
S. R. Weil, Aristote et le federalisme, Actes du Congres de Lyon,
S. 85 f.



MISCHVERFASSUNG 219

lysen des Aristoteles Unrecht, wenn man sie «pedantic»
nennt1 oder gar von einer « apothekerhaften Verfassungsmischung»

redet 2, aber diese Analysen und die

Erwägungen über die Möglichkeiten der Mischung sprachen

spätere Generationen wenig an, zumal da sie auf relativ
kleine und mehr oder weniger autarke Poleis zugeschnitten
waren; eine Grossstadt kann ja nach Aristoteles kaum ein

gutes Regiment haben (VII, 1326a 25 ff.), eine Polis soll
das richtige Mass haben, nicht zu klein, aber auch nicht zu

gross. Die spätere Spekulation über die Mischverfassung
geht daher andere Wege. Bei Dikaiarchos und den Stoikern
(Diog. Laert. VII, 131), bei Polybios und Cicero ist die

gemischte Verfassung entstanden aus Königtum, Aristokratie

und Demokratie. Sparta ist eines der grossen
Vorbilder der Mischverfassung und zwischen guten und schlechten

Arten der Mischung wird kaum mehr Unterschied
gemacht. Statt des Gedankens, dass der Staat von einer
Mehrheit getragen werden soll und dass es keine Bürger
geben soll, die eine Änderung der Verfassung verlangen,
tritt die Idee des Gleichgewichtes zwischen den Elementen
aus denen die Verfassung gemischt ist, so stark, dass

Plutarch sie sogar in seiner auf Piaton und Aristoteles fussenden

Darstellung der lykurgischen Verfassung eingliedert (Ljc.
V, 11).

Jetzt bleibt noch die Frage nach der Art der historischen
Dokumentation des Aristoteles zur gemischten Verfassung
und nach der Weise wie er diese Dokumentation benützt
übrig. Es fragt sich, in wie weit der Philosoph seine

Darstellung der Verfassungsmischung der Wirklichkeit der
Poliswelt entnommen hat, in wie weit er sich die Möglichkeiten

der Verfassungsmischung theoretisierend konstruiert
hat, sozusagen jonglierend mit dem reichen ihm zur Ver-

1 G. R. Morrow, Plato's Cretan City. A Historical Interpretation of the

Laws, Princeton i960, S. 530 A. 18. 2 A. A. T. Ehrhardt, Politische
Metaphysik von Solon bis Augustin I, Tübingen 1959, S. 130.



220 G. J. D. AALDERS

fügung stehenden Material, es stellt sich also die Frage in
wie weit Aristoteles in seiner Darstellung der gemischten
Verfassung Empiriker ist, in wie weit Theoretiker.

Als ein guter Dozent illustriert, verdeutlicht und
verlebendigt Aristoteles seine Darstellung oft mit einer Fülle
von Beispielen, sei es dass er das Beispiel eines konkreten
Gegenstandes wie des zu verschiedenen Zwecken
verwendbaren delphischen Messers anführt (I, 1252 b 2; cf. IV,
1299 b 10), sei es Anekdoten, wie das Wort des Jason von
Pherae, er habe Hunger, wenn er nicht als Tyrann herrsche

(III, 1277 a 24), sei es dass er zitiert, an erster Stelle
selbstverständlich Homer, sei es dass er ungewöhnliche
Benennungen anführt (wie I, 1252 b 14 f.), oder ein Sprichwort
(wie I, 1255 b 29), sei es auch dass er Beispiele aus der reichen
und mannigfachen Welt der staatlichen Erscheinungen und
der Verfassungsgeschichte anführt, wie er das in den Politica
zahllose Male tut.

Das historische und staatsrechtliche Material des Aristoteles

stammt zum weitaus grössten Teile aus der griechischen
Welt. Das nimmt nicht Wunder, denn diese kannte er am
besten und er schreibt auch tatsächlich über das Leben der
Poleis. Dieses Material stammt aus verschiedenen Zeiten
und reicht von der Welt des Epos bis zur Ermordung
Philippos' des Zweiten (erwähnt V, 1311 b 2 f.). Welcher
Zeit die Beispiele entnommen sind wird mitbestimmt von
dem zu erläuternden Gegenstand. Daher sind die Beispiele
zu den Verfassungsumbrüchen im V. Buche zum grössten
Teile ziemlich rezent, aber die Vorbilder zur Erlangung der

Königswürde stammen aus früheren Zeiten (das jüngste ist
Kyros, wohl aus Herodot; cf. 1310^ 37 ff.). Doch auch

sonst fehlen im V. Buche ältere Beispiele nicht zwischen den

jüngeren (cf. 1303 b 20; 1305 b 18 f.). Die Beispiele der

Tyrannen reichen von Pheidon und Phalaris bis Dionysios I.
(1310 b 26 ff.; cf. 1305 a 23 ff.), die eines Mordes auf einen
Alleinherrscher von Periandros bis Philippos II. (1311 a



MISCHVERFASSUNG 221

36 ff.). Der sagenhafte Sardanapalos und Dionysios II.
werden in einem Atem als Beispiele angeführt (1312 a 1 ff.).
Es werden Unruhen in Sparta genannt von der Zeit der
messenischen Kriege bis zur Verschworung des Kinadon
(1306 b zc) ff.). Das Material zur spartanischen Verfassung
scheint sich zum grossten Teile auf die Blutezeit Spartas zu
beziehen, d.h. auf die Zeit der spartanischen Grossmacht
das lasst sich deutlich erkennen an der Kritik, die Aristoteles

an der Nauarchie übt (II, 1271 a 37 ff): nach 373/2 v.
Chr. hat es unseres Wissens in Sparta keine Nauarchen mehr
gegeben 2. Es liegt auf der Hand dass Aristoteles sich an
erster Stelle auf das Sparta der Blütezeit beruft: diese Zeit
ist die charakteristischste bezüglich der Verfassung, und
über diese Zeit war Aristoteles wahrscheinlich auch am
besten unterrichtet. Doch fehlen Beispiele aus der alteren
Zeit Spartas nicht, und auch das zeitgenossische Sparta wird
berücksichtigt: mehr als einmal wird auf die Zeit nach
Leuktra Bezug genommen (II, 1269 b 37 ff.; 1270 a 33 f.;
1271 b 4 ff.) und die Darstellung der Besitzverhältnisse in
Sparta II, 1270 a 15 ff. fasst den Zustand zur Zeit des Aristoteles

selbst ins Auge.
Es unterliegt keinem Zweifel, dass die ausgedehnten

Studien des Aristoteles auf ethnographischem, historischem
und verfassungsrechtlichem Gebiete ihm seine reiche
Dokumentation in den Politica ermöglicht haben. Sem Material,
besonders m den Buchern IV-VI, ist zum Teile dasselbe als

das der 158 Politeiai 3, von denen wir jedoch leider nur

1 S. Newman, a.a.O., II, S. 321. 2 S. G. Busolt - H. Swoboda,
Griechische Staatskunde II (1926), S. 714. Dass Aristoteles dennoch im
Präsens vom Nauarchen redet, braucht nicht Wunder zu nehmen;
wahrscheinlich ist das Amt nicht expressis verbis abgeschafft worden,
es hat nachher einfach keine grosseren maritimen Unternehmungen
Spartas mehr gegeben. Es ist daher abwegig mit Braun, Dte Kritik
der laked. Verf. S. 13 A. 30 hieraus auf eine frühe Abfassungszeit
von II, 9 zu schliessen. 8 S. Newman, a.a.O. I, S. 491; W. Jaeger,
Aristoteles 2, Berlin 1953, S. 279.



222 G. J. D. AALDERS

eine, und auch diese nicht einmal ganz vollständig, besitzen.
Da diese Politeiai wohl erst während der zweiten athenischen
Periode des Aristoteles zustandegekommen sind 1, kann
man gewiss sein, dass das reiche Material zur griechischen
Verfassungsgeschichte in den Politica in erheblichem Maasse
den gleichzeitigen Studien im Lyceum, aus denen die
Politeiai hervorgingen, zu verdanken ist.

Die Darstellung der athenischen Verfassung bei
Aristoteles gewährt uns einen Einblick in das Verhältnis zwischen
Politeiai und Politica. Im allgemeinen stimmen Politica und
'AOrjvattov IIoXiTsia ziemlich weitgehend überein, z.B. in
der Darstellung der Radikalisierung der athenischen Demokratie

durch Ephialtes, Perikles und andere Demagogen
(II, 1274a 7 ff.; 'AÖtc. XXV ff.) und mit Bezug auf die

Zugehörigkeit Solons zu den yAaoi (IV, 1296 019; 'AOtt. V,
3). Aber auch abgesehen von der Tatsache, dass Aristoteles
in den Politica viel mehr Werturteile bietet als in der mehr
deskriptiven 'AGrjvcdcov IloXifsia, und von dem
Vorkommen, wohl als später hinzugekommener Einschub,
einer «drakontischen» Verfassung in der 'AOvjvaicov
H oAi-reta 2, während Aristoteles in den Politica (II,
1274 b 15 f.) sagt, es gebe keine Verfassung des Drakon,
gibt es einige nicht unbedeutende Unterschiede zwischen
beiden Werken, die zeigen dass die Dokumentation zur
'A0t)vou(ov 11 oXiTsla nicht identisch ist mit der zu den
Politica. So findet man in der 'A07]vodwv HoAixeia. nichts

vom rätselhaften Gesetz des Diophantos (II, 1267 b 18).

1 S. Jaeger, a.a.O., S. 34g f. 2 IV; cf. XLI, 2. S. F. Jacoby, Atthis. The
Local Chronicles of Ancient Athens, Oxford 1949, S. 94; Fuks, a.a.O., S.

96 f.; Ruschenbusch, Hist. 7, S. 421; Weil, Aristote et l'histoire, Paris
1960, S. io8;M. Chambers, Aristotle's « Forms of Democracy », TAPA 92,
1961, S. 32 f., A. 10; Day-Chambers, a.a.O., S. 198 f. Die Vermutung
Jacobys, dass dieses Stück den 2 Buchern Ilepf tcov 'Aörjvrjai 7toXtT£Liöv

des Demetrios von Phaleron entnommen worden sei (a.a.O., S. 385
A. 51; vgl. auch Ruschenbusch, Hist. 7, S. 422) ist ansprechend, weil
sie erklart warum Aristoteles sich zu dieser neuen Ansicht « bekehrt»
hat: er glaubte seinem Schuler.



MISCHVERFASSUNG 223

Nach 'A07t. XXIX, 1 liess sich 411 v. Chr. die Masse in
Athen von den Oligarchen überreden in der Hoffnung, der

persische König werde einer Oligarchie eher helfen, nach
Pol. V, 1304 b 12 ff. betrogen die «Vierhundert» das Volk
mit der falschen Zusage, der König werde Geld geben. Im
II. Buche der Politica ist Solon der Urheber einer gemischten
Verfassung, 'A0it. XLI, 2 der Demokratie. Pol. II, 1274 a 2;
a 16 f.; III, 1281 £32 ff. werden von Solon Wahl und Euthyne
der Magistrate dem Volke zugewiesen, 'AQtt. VIII, 1 und 4
wird von Losen ex TtpoxpUtov und Oberaufsicht des Areo-

pags geredet 1.

Soweit wir, was Sparta betrifft, urteilen können, so scheint
es keine bedeutende Abweichungen gegeben zu haben
zwischen der Poüteia der Lakedaimonier und den Politica

2. Hinsichtlich des nicht-lykurgischen Ursprunges des

Ephorats3 wie auch in der Ansicht, Lykurg habe die

Tyrannis des Charilaos beendet 4 stimmen beide Werke
überein; zwar heisst Charilaos II, 1271 £ 25, wie bei Plutarch
Lyc. III, 6; V, 2 und 8 König, aber da nach Plato, Epist.
VIII, 354 b Lykurg eingriff als sein Königtum in Tyrannis
zu entarten drohte, hegt hier wohl kein Widerspruch vor.
Nur findet man Pol. II, 1271 b 25 (wie Fr. 611, 10 Rose3
und Plut., Cleom. X, 8; Gracch. XLV, 3) die Namensform
Charillos, vielleicht eine Andeutung dass Aristoteles aus
dem Gedächtnis zitiert.

Man bekommt nicht den Eindruck, dass Aristoteles die
Resultate seiner Studien auf dem Gebiete der Staatsverfassungen

systematisch für seine Politica ausgewertet hat.
Zwar ist seine Dokumentation zum Verfassungswechsel und
seinen Ursachen im V. Buche überraschend reich und es ist
möglich, dass Aristoteles diese Dokumentation einer spe-

1 S. weiter Weil, a.a.O., S. 255 ff.; Day-Chambers, a.a.O., passim. 2

S. Weil, a.a.O., S. 244. 3 Cf. V, 1313 a 26 ff.; Fr. 534 und 611, 10
Rose 3; Plut., Lyc. VII, 1-2 und schon Plat. Leg. III, 692 a. 4 Cf. V,
1316 a 34; Fr. 611, 10.



224 G. J. D. AALDERS

ziellen systematischen Untersuchung verdankt; das kann
dann aber eben nicht eine Politeia gewesen sein, höchstens
eine Materialsammlung, z.T. beruhend auf den damals
schon vorliegenden Politeiai. Übrigens wird in den Politica
die historische Dokumentation nur etwas zerstreut und
willkürlich geboten. Man bekommt stark den Eindruck
dass Aristoteles nur dokumentiert, wenn er die Beispiele im
Gedächtnis zur Verfügung hat, dass er seine Dokumentation
nur über seine Auseinandersetzungen ausschüttet aus der
Fülle seines umfassenden Wissens, ohne für jeden Fall
systematisch nach Dokumentation zu suchen. Instruktiv ist,
dass er die aus Herodot V, 92 Z f. bekannte Geschichte vom
Rate des Thrasybulos an Periandros wiedergebend (III,
1284 a 26 ff.; V, 1311 a 20 ff.) den Periandros zum Ratgeber
des Thrasybulos macht. Wie Weil bemerkt 1: «de toute
fa$on, il ne s'agit pas lä d'erudition veritable concernant
l'histoire de Corinthe ». Aristoteles benützte in ihm bekanntes

Vorbild, das er auch bei seinen Hörern als bekannt voraussetzt,

denn im V. Buche deutet er diese Geschichte nur
kurz an.

Auch sonst deutet unser Philosoph oft nur ganz kurz an,
was er als allgemein bekannt voraussetzt, wie das delphische
Messer (I, 1252 b 2), die Rassel des Archytas (VIII, 1340 £

26) und die aus Herodot II, 172 allgemein bekannte
Geschichte vom Fussbecken des Amasis (I, 1259 b 8 f.). Das

II, 1267 b 18 erwähnte Gesetz des Diophantos 2 scheint
er bei seinem Publikum als bekannt vorausgesetzt zu haben
ebenso wie den Wahlmodus der spartanischen Ephoren
(II, 1270 b 26 ff.) und die Hauptlinien der spartanischen
Verfassung (II, 1265 b 35 ff). Das wird auch ersichtlich in der
eingehenden und ausführlichen Kritik an der Verfassung
Spartas im II. Buche: er braucht seinen Schülern und
Mitarbeitern nicht zu erzählen dass Sparta zwei Könige habe oder

1 a.a.O., S. 284. 2 Wohl nur Vorschlag geblieben; s. Newman z. St.



MISCHVERFASSUNG 225

wer die Ephoren seien; das wusste ja ein jeder, der nur
einige Bildung besass. Aber wenn es ihm erwünscht erscheint,

fügt er nähere Auskunft hinzu, z.B. hinsichtlich des Gesetzes

das Vätern von drei oder vier Söhnen besondere Vorrechte
gewährte (II, 1270 b 3 f.). Darum gibt er auch über die

weniger allgemein bekannte Verfassungen Kretas und
Karthagos etwas mehr Auskünfte, setzt er (II, 1269 a 1 ff.)
wenn er eine altertümliche Sitte aus Kyme kritisiert, hinzu,
wie es sich damit verhielt, und gibt er VI, 13190 14 ff.
nähere Aufklärung über das von ihm genannte Gesetz der

Aphytaier, das nicht jedermann bekannt gewesen sein wird.
Nicht immer nennt Aristoteles die Namen der Beispiele,

auf welche er sich beruft und wiederholt redet er nur von
« einigen», « einigen Staaten» oder « vielen Staaten» (II,
1272 b 2; III, 1278 a 6; 1278 a 26). Man darf bei einem so

sorgfältigen Gelehrten nicht bezweifeln dass, wenn er von
« einigen» redet, es tatsächlich auch Beispiele gab. Und in
der Tat, nicht nur redet er einmal (II, 1266 b 16) von «

einigen», um nachher Beispiele mit Namen anzuführen; er sagt
auch, dass man bestimmte Beamte üAcopol oder äypovopoi
nannte (VI, 1321 b 30; VII, 1331 b 15), und tatsächlich
findet die erste Bezeichnung sich in Thessalien {IG IX, 2,

257, 1, sogar als eponymes Amt), während die zweite uns
in den platonischen Nomoi begegnet.

Auch wenn Aristoteles sich nicht ausdrücklich auf
historische Beispiele beruft, werden diese vielmals
dagewesen sein. So bezieht seine Darstellung sich wiederholt
auf Athen, ohne dass der Name dieser Stadt genannt wird.
Wenn er V, 1304 b 12 ff. die « Vierhundert» und den Krieg
gegen die Lakedaimonier erwähnt, ist jeder Zweifel
ausgeschlossen; ebenso leuchtete es jedem Hörer oder Leser
ein, dass IV, 1296 a 32 ff. Athen und Sparta gemeint waren.
An anderen Stellen ist es deutlich dass Athen gemeint ist
oder wenigstens an erster Stelle Modell gestanden hat als

Vorbild einer entarteten, radikalen Demokratie (cf. II,



zz6 G. J. D. AALDERS

1268 b 9 f.; IV 1292 a 6 ff.; 1293 a 2 ff.; 1298 a 29 ff.; VI,
1320a 4 ff.). Das gilt speziell, wenn Aristoteles über den
scharf von ihm verurteilten Misthos redet (II, 1267 b 1 ff.;
IV, 1293 a 4 ff.; VI, 1317 b 31 ff.; 1320a 17 f.) und
abschätzig von den «unnützen Liturgien» spricht (V, 1309a
18 f.; VI, 13 20 b 4).

Auch sonst deutet Aristoteles öfters nur an welches

Beispiel ihm vor Augen steht, z.B. wenn er vom Zerwürfnis
des Nauarchen mit den Königen in Sparta redet (II, 1271 a

39); es leuchtete seinen Hörern selbstverständlich ein, dass

er besonders an Lysandros dachte, dessen Streit mit den

Königen er auch V, 1301 b 19 f. und 1306 b 32 f. als Beispiel
verwendet. Der £evtxo<; -TtoXego? auf Kreta (II, 1272 b 20 ff.)
ist wahrscheinlich die Expedition des Phokers Phalaikos nach
Kreta in 345 v. Chr. 1; das wird nicht ausdrücklich

gesagt, weil dies ein Aufsehen erregendes Ereignis der

jüngsten Zeit war, um das ein jeder wusste. Wenn Aristoteles
sich IV, 1298 b 36 ff. äussert zu den Befugnissen welche das

Volk in einer gemischten Verfassung haben soll, denkt er
höchstwahrscheinlich auch an Sparta (cf. Plut., Lyc. VI, 8).
Er nennt keine Beispiele, wenn er von der oligarchischen, das

Gegenstück zum Misthos der entarteten Demokratie
bildenden Massregel, die wohlhabenden Bürger, die ohne

zwingenden Grund als Richter, Mitglied der
Volksversammlung, usw. abwesend sind, mit einer Geldbusse zu
strafen, redet (IV, 12940 37; 1297 a 14 ff.; 1298 £ 16 ff.),
nur dass wir vernehmen, dass eine ähnliche Massregel in den
Gesetzen des Charondas vorgesehen war (1297 a 24) 2,

und dass ähnliche Massnahmen sich in den platonischen
Gesetzen fanden (cf. VI, 756 c ff.; 764 a; 765 c), welche
Massnahmen Aristoteles als oligarchisch rügt (II, 1266a 8 ff.).
In 'AOtc. XXX, 6 wird uns aber mitgeteilt, dass eine derartige

1 S. Weil, a.a.O., S. 208 f. 2 Dieses Gesetz sei «unverdächtig», meint
Busolt, a.a.O., S. 379.



MISCHVERFASSUNG 227

Massregel auch geplant war für die oligarchische Verfassung
von 411 v. Chr.; dieselbe Sanktion findet sich auch in der

sogenannten drakontischen Verfassung (IV, 3). Der Gedanke
also, die Wohlhabenden zu zwingen, sich ihren staatlichen

Verpflichtungen nicht zu entziehen, war jedenfalls ein

Lieblingsgedanke oligarchischer Theoretiker in Athen, und
dessen werden wenigstens die meisten Zuhörer des

Aristoteles in Athen gewärtig gewesen sein.

Im Lichte des Vorhergehenden ist es deutlich, dass auch

in den Fällen, in denen Aristoteles von Erscheinungen,
Massnahmen und Möglichkeiten auf dem Gebiete der

Staatsverfassungen redet, ohne Beispiele zu nennen und
ohne dass wir welche ausfindig machen können, es solche in
der bunten Welt der griechischen Poleis gegeben haben kann,
dass Aristoteles es also nicht für notwendig hielt Beispiele
anzuführen oder sie vielleicht auch nicht gleich zur
Verfügung hatte. Es gibt aber Fälle, in denen es sich um Erscheinungen,

Massregeln oder Möglichkeiten zu handeln scheint,
die der Philosoph sich selbst konstruiert hat, als er bei seinem
Nachdenken über die staatlichen Erscheinungen gleichsam
mit den ihm aus umfassendem und gründlichem Studium
vertrauten Elementen des Polislebens experimentierte, ohne
sich nachher allzusehr um die Frage zu kümmern, ob das

was er sich gedacht hatte sich auch in der Realität der Polis-
welt vorfand. Instruktiv ist in Bezug hierauf was er hinzufügt,

nachdem er als Beispiel angeführt hat wie Sardanapalos
Verachtung erregte, weil er mit den Weibern Wolle spann:
ei öcXy)09) Tocuxa oi fiuGoXoyouvTEi; Xsyoucriv si 8s [XT) etc' etteivou,
iXX' etc' aXXou ys av ysvoiTO touto äX7]0s<; h

Wenn Aristoteles III, 1285 b 29 ff. die TCocpßacnXEioc

einführt, nachdem er im Vorhergehenden alle damals und
früher existierenden Formen des Königtums behandelt
hatte, das Königtum der heroischen Zeit, das despotische,

1V, 1312a 2 ff.



228 G. J. D. AALDERS

aber gesetzliche Königtum der Barbaren, die Aisymnetie
und das lakonische Königtum, fragt man sich vergebens,
welches in der Realität vorkommendes Königtum hier das

Vorbild gewesen sein kann. Man sollte das auch nicht fragen,
denn Aristoteles selbst zeigt uns in seiner Diskussion der
TOXfAßoccriXsta, das es ihm um die Berechtigung einer absoluten

Herrschaft ohne Gesetze geht, um eine Problematik
also die auch bekannt ist aus der Politeia und dem Politikos
des Piaton, nur mehr als bei Piaton zugespitzt auf die
Herrschaft einer einzelnen Person h Weiter erhellt sich aus

1285 b 33 ff., dass Aristoteles die mxjjißoccTiAefa brauchte
als Gegenstück zum lakonischen Königtum; die anderen
Formen des Königtums liegen ja zwischen diesen beiden.
Schliesslich findet sich die 7tocp.ßacnAefa IV, 1295 a 17 ff.
als das Gegenstück zur vollendeten Tyrannis. Die
Schlussfolgerung scheint berechtigt, dass Aristoteles die rax[i.ßaeuAe[a

um der Systematik willen eingeführt hat, obwohl er in der
Realität kein Beispiel dieses staatstheoretischen Begriffes
aufzeigen konnte.

Ähnlich steht es um die erste der fünf IV, 1291 b 30 ff.

von Aristoteles angeführten Arten der Demokratie. Diese
wird sonst nicht genannt und IV, 1292 b 25 ff. und VI,
1318 b 6 kennt Aristoteles nur vier Abarten der
demokratischen Verfassung. Die erste Form ist, wie es scheint,
als nur-theoretisches Gebilde nicht weiter in Betracht

genommen 2.

Ein weiteres Beispiel findet sich V, 1306 b 6 ff.: durch
eine beträchtliche Steigerung des Wertes der Besitztümer in
einer Zeit grosser Wohlfahrt werden in einer Oligarchie
oder Politeia alle den vorgeschriebenen Zensus erreichen
wodurch eine Demokratie entsteht. Hierfür gibt Aristoteles

kein Beispiel, während es doch in dem Kontext von

1 E. Barker in seiner Übersetzung (Oxford 1946, reprinted New York,
196a), S. 144. 2 S. Weil, a.a.O., S. 38 f.; 354; Chambers, TAPA 92,
1961, S. 20 f.



MISCHVERFASSUNG 229

historischen Beispielen strotzt. Es wäre ihm hier auch wohl
schwer gefallen ein Beispiel anzuführen, weil es auch in
sehr reichen Staaten immer noch wohl einige Besitzlosen

gegeben haben wird.
Auch kann man mit Recht bezweifeln, ob alle Möglichkeiten

um die oligarchische Wahl und Zensusqualifikation
mit der demokratischen Lösung ohne Zensusqualifikation
zu kombinieren in den xpta popta twv ttoaltelmv (IV,
1297 b 35 ff.) auch in der wirklichen Poliswelt vorkamen.
Namentlich gilt das von der als gerechte Mischung bezeichneten

gleichzeitigen Zuerkennung von Misthos für Arme
die eine staatliche Funktion ausüben, und der Geldstrafe
für Wohlhabende, die sich dem Staatsdienst entziehen
wollen (1294 a 37 ff.; 1297 a 38 ff.); allenfalls lässt der Wortlaut

des Aristoteles hinreichend Raum für die Vermutung,
dass er diese Möglichkeit nur als eine theoretische betrachtete.

Auffällig ist, dass er gerade dieser Form der Mischung,
dem Zusammengehen beider Komponenten, den Vorzug
gibt (s. auch VII, 1327 b 35 ff.); das findet sich auch in seiner

Auffassung der solonischen Verfassung (II, 1273 b 35 ff.):
Solon habe nicht eine unvermischte Oligarchie gestürzt
und die Demokratie der Väter herbeigeführt durch eine

Mischung von oligarchischen, aristokratischen und
demokratischen Elementen x, er habe nur den bestehenden

oligarchischen Elementen, Areopag und Wahl der Beamten,
den Einfluss des Volkes hinzugefügt. Wenn also die Kombination

von IV, 1297 a 38 ff. wahrscheinlich nicht in der
Realität der Poliswelt vorkam, so ist die Art der Mischung
doch, wenigstens nach der Meinung des Aristoteles, eine
die sich in der Realität bewährt hat.

Es ist also sehr wahrscheinlich, dass Aristoteles auch
in seinen Analysen des Staatslebens und der Verfassungen

1 Die gvtot, die so dachten, sind wohl eher mit Morrow, a.a.O., S. 83
im Kreise der Akademie zu suchen, als mit Fuks, a.a.O., S. zi im
Kreise des Theramenes.



230 G. J. D. AALDERS

in den Büchern III-VI theoretisiert und schematisiert, sei

es auf Grund eines reichen und tiefen Wissens der
politischen Wirklichkeit und ständig auf diese Wirklichkeit
zurückweisend und zurückgreifend1, dass er also auch
in den Büchern III-VI nicht Empiriker ist, sondern Theoretiker,

Theoretiker jedoch auf empirischer Grundlage.
Mit dieser Erkenntnis bewaffnet wenden wir uns jetzt

dem neuerdings von Day und Chambers ausführlich
erörterten Problem zu, wie Aristoteles seine theoretische
Auffassung der Demokratie in den Politico, für seine Geschichte
der athenischen Verfassung in der 'AOrjvcdow IIoXitsD
verwendet2. Nach ihnen finden die vier Formen der
Demokratie aus den Politico, die auch chronologisch zu
fassen sind (VI, 1318 b 6 ff.; 1319 a 40 f.) sich auch in der
'AOtjvAcov HoXiTsta: die solonische Verfassung, die kleisthe-
nische, die Zeit der Vorherrschaft des Areopags von 480 bis
462 v. Chr. und die ihr folgende radikale Demokratie.
Auch wenn man einräumt, dass 'A0tt. XLI, 2 vier und nur
vier Formen der Demokratie in der Geschichte der
athenischen Verfassung unterschieden werden, soll man die

Darstellung der 'A07]vcd«v IIoXitsG nicht zu viel in das

Schema der Politico pressen. Der Versuch von Day und
Chambers 3, aufzuzeigen dass die dritte Form der Demokratie

in den Politico zur Areopagverfassung stimmt, ist
nicht gelungen. Die von Aristoteles angenommene
Areopagverfassung ist von ihm, wie schon von Herrn Weil dargelegt
wurde, als eine Rückwendung vom demokratischen
Radikalismus betrachtet worden 4 und das Kriterium to tt5<u

fieTetvou tcov apywv (IV, 1292 a 4) ist nicht anwendbar auf
die Darstellung in der'A0v)valcov üoXiTeta, wo die Zulassung
1 So auch N. G. L. Hammond, Class. Review, N. S. 14, 1964, S. 35.
2 S. auch die Rezension Hammonds, a.a.O., S. 34 ff. J. J. Keaney, The

structure of Aristotle's Athenaion Politeia, Harv. Stud, in Class. Philol.
67, 1963, S. 141 A. 1 nimmt an, Pol. IV-VI sei später geschrieben
als die 'A0rt.; seine Begründung steht jedoch noch aus. 3 a.a.O., S.

120 ff. 4 So auch Hammond, a.a.O., S. 36.



MISCHVERFASSUNG 25I

der Zeugiten zum Archontat erst nach 462 v. Chr. gesetzt
wird (XXVI, 2). Die solonische Verfassung ist in den

Politica nicht einmal eine Demokratie, sondern eine gemischte
Verfassung. Und eben die radikale Demokratie der 'AOyjvcdojv

IIoXiTeLa ist nicht einmal ganz das Spiegelbild der xsXeu-

Tccia S^poxporna der Politica: dass die Psephismata Vorzug
haben vor den Gesetzen (IV, 1292 a 6 ff.) findet sich in der

'A0v)vaLcov rtoXiTefa nicht, abgesehen vom Strategen-

prozess x; wohl aber redet Aristoteles wiederholt von der

Ypacpi) TOxpavopeov, welche ja die bestehenden Gesetze

schützen sollte. Weiterhin ist zu bemerken, dass Pol. IV,
1292 a 5 ff. zwar eine Radikalisierung der letzten Demokratie

angenommen wird, doch dass die Allgewalt des

Volkes schon am Anfang als charakteristisch genannt wird.
Die Radikalisierung der Demokratie nach 462 v. Chr. ist
in der 'AOtjvouwv HoXiTefa ein Prozess von langer Dauer
(cf. XXVI, 1; XXVII, 1) und die Machtsusurpierung des

athenischen Volkes war nach XLI, 2 eben in der Gegenwart
noch nicht abgeschlossen.

Aristoteles scheint sich also, als er sich in die
Verfassungsgeschichte Athens oder was er dafür hielt versenkte,
ziemlich weitgehend vom theoretischen Schematismus der
Politica distanziert zu haben. Wenn aber andrerseits nicht
bestritten werden soll, dass die 'Aörjvcdojv IIoAiTefoc den
Einfluss der Theorien der Politica aufweist, so soll dabei
nicht vergessen werden, dass dem letzten Werke und nicht
zuletzt seiner Behandlung der Demokratie und ihrer Abarten
eine eingehende Beobachtung der Erscheinungen des

staatlichen Lebens vor allem auch Athens zu Grunde liegt,
dass daher das Schema des Aristoteles mit Bezug auf die Arten
der Demokratie sich in mancher Hinsicht berührt mit den

Gegebenheiten des realen politischen Lebens und dass daher
manches aus diesem Schema sich selbstverständlich in der

1 XXXIV, 1; auch XLI, 2: Ttdvxa StoixeLrai (Ji7)cpfcTfi.acyt,v xai SixaaxT]-
ptou; besagt nicht, dass man die Gesetze nicht beobachtet.



232 G. J. D. AALDERS

aristotelischen Darstellung der athenischen Verfassungsgeschichte

wiederfindet, ohne dass diese sich vollkommen
dem Schema der Politico, angepasst hat.

Das lässt sich auch nachweisen an der von Day und
Chambers hervorgehobenen Bedeutung des Anwachsens der

Bevölkerung für das Entstehen einer immer radikaleren
Demokratie. Sie meinen x, dass Aristoteles in seinen

Quellen keine Data für das Wachsen der Bevölkerung Athens
im VI. und V. Jahrhundert gefunden hat, dieses Wachsen
aber einfach vorausgesetzt hat auf Grund seiner Theorie
vom Zusammenhang zwischen einer grossen Stadtbevölkerung

und einer radikalen Demokratie. Das Wachsen der

Bevölkerung Athens zwischen der Zeit Solons und dem

peloponnesischen Krieg war wohl allgemein bekannt und
es gab auch Mitteilungen z.B. über die Stärke der
militärischen Aufgebote und die Zahl der Empfänger von
Kornspenden. Auch Aristoteles wird davon gewusst haben,
und dieses Wissen hat zweifelsohne in den Politico den Hintergrund

gebildet für die These, dass eine sehr grosse Bevölkerung

fast notwendig zu einer radikalen Demokratie führt.
Day und Chambers mögen Recht haben darin, dass diese

These auch die 'AOvjvsucov IloAiTsla beeinflusst hat, aber der

Hintergrund ist nichtsdestoweniger ein Wissen um die

grosse Zunahme der Bevölkerung Athens in der Blütezeit
des athenischen Staates.

Die Erkenntnis, dass Aristoteles in den Politico theore-
tisiert auf Grundlage eines umfassenden auf empirischem
Wege gewonnenen Wissens ist auch von Bedeutung für das

Problem der Beurteilung Spartas durch Aristoteles. Wie
schon ausgeführt wurde, äussert er sich oft sehr kritisch zur
spartanischen Verfassung. Schon W. Oncken hat
hervorgehoben, dass Aristoteles der erste Grieche war, der die

spartanische Verfassung historisch-kritisch betrachtet hat,

1 a.a.O., S. IX.



MISCHVERFASSUNG 233

und nennt seine Darstellung dieser Verfassung « die erste
authentische Erforschung des spartanischen Staates» h

Doch ist Aristoteles in mancher Hinsicht stark vom
spartanischen Staatsideal, oder besser, vom Staatsideal der Bewunderer

Spartas, beeinflusst worden. Daher hat F. Ollier eine
zweifache Betrachtungsweise Spartas bei ihm aufzudecken
versucht 2, zwei Auffassungen die einander vollkommen
widersprechen, die des von Piaton und der Akademie
beeinflussten Theoretikers und die des scharfen Beobachters
der politischen Wirklichkeit 3. Das kann nicht richtig
sein, denn Aristoteles spricht sich nicht nur auch über die
Demokratie ziemlich nuanciert aus, sondern er bleibt auch
in den scheinbar empirischen Büchern vor allem der Theoretiker.

Als Theoretiker mit gemässigt oligarchischen
Sympathien sind die Grundgedanken der spartanischen
Verfassung ihm mehr oder weniger kongenial, aber er hat auch
ein scharfes Auge für die Mängel in der Ausarbeitung dieser

Grundgedanken in der Praxis. Während schon Piaton, der
den politischen Zusammenbruch Spartas erst im reifen
Mannesalter sah, der lykurgischen Verfassung nicht
unkritisch gegenüberstand, hat Aristoteles (dem als

Nordgriechen die Lebensführung und Kulturlosigkeit der Spartaner

vielleicht ohnehin schon weniger zusagten als den
antidemokratischen athenischen Lakonophilen) das Scheitern
der spartanischen Verfassung in der Praxis schon als ganz
junger Mensch erlebt. Die Verfassung Spartas ist für ihn
zwar eine Mischverfassung, aber mit mangelhafter Mischung,
und gerade auch darum, darf man vermuten, weist er so
nachdrücklich auf die Mängel dieser Verfassung.

Es ist erklärlich, dass Aristoteles der spartanischen
Verfassung viel Aufmerksamkeit widmet. Viele oligarchisch
Gesinnten standen im Banne des « mirage spartiate» und

1 Die Staatslehre des Aristoteles in historisch-politischen Umrissen II, Leipzig
1875, S. 330. 2 Le mirage spartiate I, Paris 1933, S. 313; 318 ff.
3 a.a.O., S. 319; 325 ff.

16



234 G. J. D. AALDERS

darum hat Aristoteles die spartanische Verfassung und die
vielfach zusammen mit ihr genannte kretische sowie die
vielleicht erst später hinzugefügte karthagische1 im II.
Buche einer genauen Prüfung unterzogen (cf. 1260 b 30).
Sparta gehört aber nach Aristoteles auch zu den seltenen

Mischverfassungen « aristokratischer» Prägung, wie Kreta
und Karthago; auch das ist eine Ursache der grossen
Aufmerksamkeit, die er der spartanischen Verfassung, nicht
nur im II. Buche, widmet. Denn obwohl er sich der
Ausnahmestellung Spartas in der griechischen Welt bewusst

gewesen zu sein scheint (cf. IV, 1288 b 41), eignete sich
dessen Verfassung doch sehr gut um sie als Beispiel
anzuführen : das spartanische Material wird dem Aristoteles, und
wenigstens zum grössten Teile auch seinen Zuhörern,
verhältnismässig gut bekannt gewesen sein.

Waren die aus Aristokratie, Oligarchie und Demokratie
gemischten Verfassungen selten, auch die aus Demokratie
und Oligarchie gemischten Politeiai kann er nur selten in der
Realität aufweisen. Zwar scheint er, wenn er um die
Bestimmung des Begriffs Politeia bemüht ist, anzunehmen, dass

es ziemlich viel Staaten mit dieser Verfassungsform gebe

(IV, 1294 a 15 f.), sobald er sich aber mit der historischen
Realität befasst, sieht er sich zur Erkenntnis gezwungen,
dass diese Staatsform sich nur selten vorfindet (IV, 1293 a 41).
Die Ursachen dafür werden später von ihm angegeben
(1296 a 22 ff.). Es habe, so sagt er 1296 a 36 ff., diese

Verfassung nie oder nur ganz selten gegeben2 und nur ein

Staatsmann in führender Stellung habe sich überreden lassen

eine solche Verfassung in Kraft zu setzen. Die Frage, wen
Aristoteles hier hat andeuten wollen, hat viele Lösungen
gefunden3 und wird vielleicht niemals endgültig beant-

1 S. Weil, a.a.O., S. 254 2 Zu den seltenen Beispielen ist Tarent zu
zählen, das nach V, 1303 a 5 f. bis kurz nach den persichen Kriegen
eine Politeia war. Vgl. auch 1303 a 20. 3 Zusammenfassung bei Weil,
a.a.O., S. 412 ff.



MISCHVERFASSUNG 235

wortet werden. Es mag aber sein, dass IV, 1297 b 22 ff.
eine Handhabe bietet. Aristoteles sagt da nämlich, dass das

Wachsen der Städte und die Zunahme der Zahl der Waffenträger

dazu führte, dass mehr Bürger als vorher Anteil
hätten an der Staatsverwaltung; darum nannte man früher
Demokratie, was heute Politeia genannt wird. Das ist also

die alte Verfassung ix töv onXtTsuovTcov, die Verfassung
ocTco Ti^Y)ficmüv, die nach E.N. VIII, 1160 a 34 ff. mit
der Politeia identisch ist, das ist die der aristotelischen
Politeia so ähnliche solonische Verfassung, über welche

unser Philosoph sich so günstig äussert 1, die
die Verwaltung der Polis den Waffenbesitzern überliess,
die hohen Ämter den Reichen reservierte, aber der Masse
des Volkes doch einen gewissen Anteil an der Ausübung

der Staatsmacht zusprach (vgl. auch VI, 1318 b 27

ff.). 2

Der Gedanke der gemischten Verfassung war älter als

Aristoteles und wird ihm daher wohl nicht aus der Betrachtung

der Verfassung Solons aufgegangen sein; aber als er,
auf Grund theoretischer Erwägungen und wohl auch von
den Auffassungen gemässigter Oligarchen vom Typus des

Theramenes beeinflusst, zu seiner Auffassung der Politeia,
der aus Demokratie und Oligarchie gemischten Verfassung,
gekommen war, sah er dass diese sich in der Praxis nur ganz
selten vorfand und konnte er nur ein Beispiel nennen, das

seine Plörer ansprach, und zwar die bekannte und wiederholt
von ihm mit Sympathie genannte solonische Verfassung, die

1 II, 1274a 11 ff.; III, 1281 b 31 ff.; IV, 1296 a 18 f.; 'Aörr. XI, 2:
ßeXTicTTa vofioOe-rfjaac;. 2 Die an sich ansprechende Annahme, dass
Aristoteles hinzielt auf Theramenes (so Newman, a.a.O. I, S. 470;
IV, S. 220) hat weniger für sich; Theramenes wird zwar in der
'A07)vaüov IfoXtTEia günstig beurteilt (XXVIII, 5; XXXII, 2; XXXIII,
2), aber in den Politica wird sein Name nie genannt, und die Zuhörer
würden doch wohl kaum verstehen können, dass Aristoteles ihn meinte
und nicht den kurz vorher als einen der besten Gesetzgeber genannten
Solon.



236 G. J. D. AALDERS

ja schon lange den Gegnern der Demokratie in Athen das

Idealvorbild der raxTpio<; tcoXiteioc gewesen war.
Also ist die Politeia des Aristoteles aus seinem Theoreti-

sieren hervorgegangen, wenn auch immer vor Augen
gehalten werden muss, dass die theoretischen Erwägungen
des Stagiriten eine umfassende Kenntnis des realen staatlichen
Lebens als Hintergrund haben. Wenn er dann später die
Politeia auch historisch belegen kann, so kann man sich doch
nicht des Eindruckes erwehren, die Bedeutung der Politeia
als Verfassungsform wäre, wenn sie historisch gar nicht zu
belegen gewesen wäre, dadurch nicht beeinträchtigt worden,
wie aus den Worten y) (jL^Setcote — rj oXiyaxic, xal reap'

öXfyoii; (1296 a 37 f.) hervorzugehen scheint. Die gemischte
Verfassung bei Aristoteles ist ein Gebilde des theoretischen
Nachdenkens über das staatliche Leben, wie die gemischte
Verfassung überhaupt ein theoretisches Gebilde ist und
nicht eine wirklich existierende Staatsform. Aristoteles hat

jedoch versucht seine Mischverfassung historisch zu belegen,
die aristokratisierende Form mit den Verfassungen Spartas,
Kretas und Karthagos, die Politeia mit dem solonischen
Staate der Waffenträger.

Die Weise, in der Aristoteles seine historischen Beispiele
verwendet, steht nicht weit von dem Piaton der Gesetze, der
im III. Buche dieses Werkes die Geschichte verwendet um
seine vorher gefassten staatsphilosophischen Thesen zu
illustrieren und zu erhärten. Es gibt jedoch auch einen sehr

wichtigen Unterschied: die historischen Beispiele Piatons
sind in viel grösserem Masse von seinen staatsphilosophischen

Gedanken beeinflusst und geprägt worden als die
des Aristoteles. Dessen Interesse und Ehrfurcht für die

empirische Wirklichkeit und für die Umstände in der Praxis,
wodurch er sogar dazu kommt zu sagen, dass in bestimmten
Umständen eine andere Verfassung passender sein kann als

diejenige die objektiv die beste wäre (IV, 1296 b 10 ff.),
verleiht auch seinen theoretisierenden Darstellungen oft



MISCHVERFASSUNG 237

eine grosse Wirklichkeitsnähe. Gerade dieses Zusammengehen

von theoretischer Tiefe und frischer Wirklichkeitsnähe
macht die Politica des Aristoteles zu einem Buche, dessen

Lektüre immer wieder fesselt, bereichert und belehrt.



238 G. J. D. AALDERS

DISCUSSION

M. Stark: Die Ausführungen von Herrn Aalders über

Verfassungsformen, die sich als rein theoretische Gebilde zu erkennen

geben, bestätigen meine Beurteilung der Bücher IV-VI.
Dass andererseits Piaton auch theoretisiert, zeigt sich Leg.

III-IV, wo er keine bestimmte Mischung, sondern bald eine

Mischung aus drei, bald aus vier, aber auch aus zwei Elementen
bzw. Verfassungsformen fordert.

Aber Aristoteles betont in Pol. IV-V schärfer als Piaton,
dass auch die gemischte Verfassung zerstört werden kann.

M. Dhondt: Depuis Jaeger, on admet generalement que les

livres IV-VI de la Politique sont plus realistes, les autres livres

plus platoniciens. Mais s'il y a une difference entre Piaton et
Aristote quant ä la fagon de se servir des donnees historiques,
comme M. Aalders l'a remarque, n'y a-t-il pas lieu de constater

egalement une difference entre les deux groupes de livres de la

Politique d'Aristote Et le recours aux « lieux communs» par
M. Moraux, ne confirme-t-il pas cette difference

M. Aalders: Ich glaube nicht, dass Aristoteles in den Büchern

VII und VIII die historischen und staatsrechtlichen Beispiele auf
eine andere Weise benutzt als in den Büchern III-VI. Wohl ist
in den Büchern VII-VIII die historische Dokumentation
spärlicher als etwa in Buch V, wo sie überaus reichhaltig ist. Das ist
aber zu erklären durch die Verschiedenheit des Gegenstandes
in den verschiedenen Büchern.

M. Weil: II me semble que la nature ou l'origine de la
documentation n'est pas entierement homogene. En particulier, les

livres VII et VIII font appel ä une documentation qui evoque
les Nomima des barbares beaucoup plus que les Constitutions. Ce

fait, qui a ete remarque, je crois, par E. Barker surtout, comporte
des consequences relatives ä la Chronologie de l'ceuvre. Et il
convient aussi de preciser que dans cette fin de la Politique,
Lacedemone est associee ä la Crete, comme eile l'est dans d'autres



MISCHVERFASSUNG 239

textes qui paraissent anciens, tandis qu'ailleurs, dans la Politique

encore, c'est a Carthage qu'elle est associee.

M. Gigon: Ist mit der 7tapßac7i.X£ia nicht der Typus des

orientalischen Grosskönigtums gemeint, wo dem Einen freien

SecTTtoTY)? das Volk der cpüaet, SoüXoi gegenübersteht — Zweitens

ist in dem ganzen Bereich auch das Zusammenflüssen

mehrerer Gesichtspunkte zu erkennen: einmal das Interesse des

Aristoteles, sämtliche Kombinationsmöglichkeiten als eine feste

Anzahl von Grössen zu vergegenwärtigen (vgl. E.E. I, 1),

sodann die Tradition der Biologie, die schon in vorsokratischer
Zeit mit Mischungen und Mischungsverhältnissen operiert
hat. — Drittens bleibt zu fragen, ob nicht der Einfluss Dikaiarchs
auf die spätere Zeit überschätzt, derjenige des Theophrast etwa
auf Polybios unterschätzt wird.

M. Adders: Was die erste Bemerkung Herrn Gigons betrifft
möchte ich daraufhinweisen, dass aus III, 1285 a 20 ff. hervorgeht,
dass Aristoteles das erbliche Königtum der barbarischen Reiche
Asiens als ein gesetzliches despotisches Königtum ansah.

Zur dritten Bemerkung Herrn Gigons möchte ich sagen,
dass über die Gedanken des Theophrastos bezüglich der
Mischverfassung nichts bekannt ist. Nach der m. E. wahrscheinlichsten

Interpretation der diesbezüglichen Fragmente des Dikaiarchos

jedoch findet sich bei ihm die Auffassung einer Mischverfassung
zusammengestellt aus den Komponenten Aristokratie, Demokratie

und Monarchie, wofür Sparta das Beispiel abgibt. Das ist
die Linie die hinsichtlich der Theorie der Mischverfassung sich
auch bei Polybios und Cicero findet; der letztgenannte schätzte

bekanntlich den Dikaiarchos sehr.

M. Moraux: Si l'ideal de la constitution est, comme le pense
M. Aalders, un produit de la reflexion politique plutöt qu'une
deduction tiree d'observations sur la vie reelle des cites, il serait
interessant de refaire l'histoire de la theorie du melange correct
dans des domaines autres que la politique, dans la medecine

notamment, oü cette theorie a joue tres tot un role important.
On la trouve aussi chez certains presocratiques.



240 DISCUSSION

Dans la Politique elle-meme, il y a un chapitre curieux ou l'on
retrouve la theorie du melange correct. II s'agit de VII, 7, oü
Aristote se demande quels caracteres doivent presenter, pour
bien faire, les populations destinees ä realiser la constitution la

meilleure. Les peuples des regions froides de l'Europe ont beau-

coup de courage, mais manquent d'intelligence, les peuples
d'Asie sont intelligents, mais sans courage, tandis que les Grecs

possedent ä la fois courage et intelligence, ce qui explique leur

liberte, leur sens politique, leur aptitude ä commander. Ainsi,
le courage seul et l'intelligence seule ne suffisent pas: il faut une
heureuse combinaison de ces deux qualites. La perspective est
la meme dans la theorie de la constitution mixte: c'est a un
melange d'institutions democratiques et d'institutions oligar-
chiques que cette constitution doit sa valeur, tandis que la democratic

ä l'etat pur ou l'oligarchie ä l'etat pur lui sont bien infe-
rieures.

M. Aubenque: A propos du texte que vient de citer M. Moraux

(1327 b 29 sqq.), je me demande si l'on est en droit d'assimiler

[leaoTqc, et ylc,^. Ici, l'idee de milieu (I.29) semble bien associee

ä celle de melange (xexpaTou, 1-3 5). Mais il n'en est pas toujours
ainsi. Ainsi, dans B.N. II, la peaoTT):; qu'est la vertu (et qui est

en meme temps axpoTT)^, 1107 a 7) ne peut evidemment etre un
melange des deux vices qui constituent son exces et son defaut.

Ceci n'aurait-il pu valoir aussi pour les constitutions M. Aalders

disait, je crois: «Nicht jede gemässigte Verfassung ist eine

Mischverfassung, aber jede Mischverfassung ist eine gemässigte

Verfassung». Certes, mais ne pourrait-on alors concevoir une

petn) TcohiTSia qui ne soit pas une « Mischverfassung»
M. Aalders: Tatsächlich braucht eine gemässigte Verfassung

nicht immer durch Mischung entstanden zu sein. Man könnte
z.B. hinweisen auf die gemässigte Oügarchie IV, 1298 a 39 f.
und vielleicht auch auf die erste Demokratie 1291 b 30 ff.

M. Weil: Dans le passage que vient de citer M. Moraux

{Pol. VII, 7), la Grece n'est naturellement pas prise comme un
tout uniforme; Aristote indique que le caractere ou le tempera-



MISCHVERFASSUNG 241

ment des peuples grecs est plus ou moins « mele»; ä certains

peuples conviendrait mieux, evidemment, le regime « mixte».
Le passage du Menexene que M. Aalders a mentionne dans

son expose ne pourrait-il pas etre rapproche du jugement que
Thucydide porte Sur Pericles (II, 65, 9) et surtout de l'Oralson

funebre, oü l'orateur montre qu'Athenes possede tout ä la fois
les avantages de la democratic et ceux de l'oligarchie (ou de

l'aristocratie) Ce pourrait etre un theme obligatoire, un lieu

commun. La comparaison avec d'autres oraisons funebres serait

instructive.
M. Aalders: Wenn auch die bekannte Stelle bei Thukydides

(II, 65, 9) vom Mischverfassungsgedanken nicht beeinflusst zu
sein braucht (es handelt sich ja um ein Regime das dem Namen
nach demokratisch, de facto aber monarchisch ist), sei doch die

Möglichkeit anerkannt, dass Thukydides im II. Buch vom
Gedanken der Verfassungsmischung beeinflusst ist. Dieser
Gedanke mag wohl beträchtlich älter sein als unser erstes Zeugnis
und geht vielleicht auf den Einfluss der Sophistik zurück.

M. Gigon: Der Text 1327 b 23 ff. ist ungewöhnlich traditionsreich:

er ist nicht nur mit dem Ende des platonischen Politikos

in Beziehung, sondern darüber hinaus mit alter ionischer loTopLT],

und weist nach unten voraus auf die Ethnologie des Poseidonios.

M. Allan: Since Thucydides has been mentioned, let us not
forget the speech attributed to the Corinthian envoys in book I,
in which they try to incite the Spartans to war by means of a

rhetorical antithesis between their temper and that of their
opponents. There is no hint, perhaps, of a better middle type in
which the slowness and steadiness of the Spartan was blended
with the adventurous spirit and mental agility of the Athenian;
this would be quite alien to the supposed purpose of the speech.
But it requires no great intelligence in a reader of Thucydides to
take this step.

M. Schaerer: J'aimerais aj outer aux informations donnees

tout ä l'heure par M. Moraux sur les « melanges » aristoteliciens

l'exemple de la fin du Philebe oü Platon laisse couler dans un



242 DISCUSSION

meme recipient la source de l'intelligence et celle du plaisir, en

proportions inegales. La dialectique dichotomique du Sophisie et
du Politique n'est, d'ailleurs, pas autre chose qu'une methode

appropriee ä ce genre d'operation, et les definitions auxquelles
eile aboutit sont autant de «mixtes», comparables, sur leurs

plans respectifs, ä ce mixte exemplaire que realisa le Demiurge
du Timee en melant dans un creuset le Meme et l'Autre.

Mais ce qu'il importe de preciser, c'est que, jusqu'a l'avene-

ment d'Aristote, le principe en vertu duquel se fait la reunion des

contraires joue le role d'une norme transcendante. Tel aussi, dans

la tragedie, le deus ex machina, qui intervient d'en haut pour associer

deux theses que les hommes ne parvenaient pas a composer (ex.
la ruse et la franchise dans Philoctete). Aristote n'apporte, ä cet

egard, aucun element radicalement nouveau, mais il situe le

probleme au niveau d'un humanisme excluant toute reference

supraterrestre: il rend, en quelque sorte, profane l'idee de moyen
terme. Comme ses predecesseurs et surtout comme Platon, il
tend chaque fois ä realiser une structure, un xoapot;, mais l'ope-
ration ne s'effectue plus au terme d'une demarche deductive ä

partir de principes ideaux; elle se fonde sur l'observation de faits

et sur une preference accordee par le philosophe aux formes poli-
tiques qui lui paraissent les plus harmonieuses et les plus durables.

Une question: dans cette reunion de contraires, les deux termes

rapproches sont-ils de valeur egale, la preference (TrpoaLpeCTtc)

est-elle accordee ä l'un plutot qu'ä l'autre, comme c'est le cas

chez Empedocle entre l'Amitie et la Discorde ou, chez Platon,
entre le Meme et l'Autre, entre l'intelligence et le plaisir

M. Allan: May I give an additional reply to the inquiry of
Professor Schaerer about Aristotle's notion of political justice
In the Politics, references to book V of the Ethics greatly
predominate over those to other parts of the Ethics. The justice required
in the allotment of political duties and privileges is « distributive
justice», we have in book V an analysis of its operation, and we
find there that it works on the principle of giving rewards and

imposing burdens in a manner proportional to merit, to xoct'



MISCHVERFASSUNG 243

dtvaXoylav tcrov or to xa.r' ä^iav. A different standard of
merit, called in one passage of the Politics UTuoOecnc, prevails in
each main style of constitution.

M. Aalders: Tatsächlich ist das Meson in der griechischen
Welt nicht ein blasses Kompromiss, sondern es hat seinen

eigenen positiven Wert. Es sei hingewiesen auf den Gedanken

in Piatons Gesetzen, die Verfassung Spartas rühre eigentlich her

von Apollon, und auch auf die von Aristoteles vertretene Ansicht,
die pscrofy^ beruhe nicht auf einem Gleichgewicht zwischen

öXtyoi und 7t0XX01, sondern müsse getragen werden von der

wertvollen Gruppe der pecroi.
M. Weil: M. Aalders tend ä penser que l'elc, <xv7)p de 1296 a

serait Solon. Ce qui m'embarrasse alors c'est qu'Aristote vient
de citer Solon avec Lycurgue et Charondas, rendant son allusion

encore moins claire (1296 a 19 sq.); ce sont aussi et surtout le

mot 7]yepov[a et le mot c7uve7tEtc70Y].

M. Aalders: Zwar nennt Aristoteles im Vorhergehenden
nicht nur Solon, sondern auch Lykurg und Charondas, aber das

Vorbild Solons wird den Hörern des Aristoteles am besten

bekannt gewesen sein, und dessen Verfassung wird von
Aristoteles auch deutlich 7toXiveta genannt.

Was e<p' yjyepovia betrifft wäre einzuwenden, dass Aristoteles
sich vielleicht nicht genügend vergegenwärtigt hat, dass Athen
zur Zeit Solons nicht eine führende Stadt in Griechenland war,
vielmehr ein etwas rückständiges Gebiet. Dass ctuvstteIctGt] für
die von mir nur mit einem gewissen Vorbehalt vorgeschlagene

Lösung Schwierigkeiten ergibt, gestehe ich sofort. Nur sei darauf

hingewiesen, dass Aristoteles sich vielleicht hier gedacht hat,
Solon habe Berater und Mitarbeiter gehabt. Ich möchte hinweisen
auf Plut., Lyk. V, wo die Rede ist von dem Rat des delphischen
Gottes und später von Beratern und Mitarbeitern des Lykurgos,
namentlich auf V, 7: tov §e paXtCTTa twv Auxoüpyou epycov

xoLVcovyjcjavTa 7taVTCL>v xat (7up7tpaypaT£uc7apevov t<x Ttepi. toix;
vopoup 'ApQpiaSav ovopa^oucnv. Wenn auch nicht feststeht, dass

dieses aus der Lakedaimonion Politeia des Aristoteles stammt



244 DISCUSSION

(Plutarch nennt nur Hermippos als seine Quelle), so mag es doch
altes Traditionsgut sein. Ähnliches kann Aristoteles sich an

unserer Stelle hinsichtlich Solon gedacht haben.

M. Moraux: Ce n'est pas ä proprement parier d'une constitution

mixte qu'il est question en IV, n, mais plutöt d'un Etat
dans lequel la classe moyenne joue un role preponderant. La
TtoXiTEta de IV 8-9 n'est pas identique ä la structure sociale

qu'Aristote recommande en IV, 11 ä la plupart des cites tout en

se refusant ä y voir la constitution la meilleure dans l'absolu. Je

pense qu'il faut tenir compte de cette distinction dans le debat

sur l'identite du sic dvvjp de 1296 a 38: ce personnage mysterieux
a du favoriser le developpement d'une classe moyenne et s'ap-

puyer sur elle; rien n'indique, en revanche, qu'il ait realise une
constitution mixte.

M. Weil: La difference entre la rcoAiTsEa du chapitre precedent
et celle-ci ne me parait pas, je l'avoue, aussi accusee, a premiere vue.
Mais pour en revenir ä l'embarras oü se trouveraient peut-etre
les auditeurs-lecteurs d'Aristote, pris entre Solon, Lycurgue,
Charondas, remarquez qu'en 1294 b 13 sq., Aristote dit que le

regime de Sparte peut etre designe de noms divers, ce qui est le

signe d'un melange reussi; mais enfin, la solution qui aurait ma

preference (Philippe de Macedoine) se heurte aussi ä des objections;

et, s'il ne s'agit pas de Philippe, je crois bien qu'on peut
songer ä Solon.


	Die Mischverfassung und ihre historische Dokumentation in den Politica des Aristoteles

