Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 11 (1965)

Artikel: Die Mischverfassung und ihre historische Dokumentation in den Politica
des Aristoteles

Autor: Aalders H. Wzn., G.J.D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

V1

G. J. D. AALDERS H. Wzn.

Die Mischverfassung
und ihre historische Dokumentation
in den Politica des Aristoteles



RETARIsE

e

ke~ s

?Mﬂ&.ﬁﬂﬁ.&.@—!ﬁﬁd.ﬁ. _.Jf P

o




DIE MISCHVERFASSUNG
UND IHRE HISTORISCHE DOKUMENTATION
IN DEN POLITICA DES ARISTOTELES

Das 1éhoc der méhic ist nach Aristoteles das ed Civ L,
schones und gliickliches Leben (III, 12812 1 f.), d. h. ein
Leben in dem man die dpety vollstindig beobachtet und
entfaltet 2. Apery) nun ist unserem Philosophen zufolge ein
uéoov, ein Mittleres zwischen zwei Aussersten 3, sie zielt
auf die Mitte (E.IV. II, 11066 16; 28). Das gilt auch im
politischen Bereich; eine politisch so wichtige Tugend wie
die Gerechtigkeit wird ausdriicklich als ein pésov bezeichnet ¢;
auch im Staatsleben soll auf das pésov gezielt werden (IV,
1295 2 39 f.), und besonders ist das Aufgabe des Gesetz-
gebers (II, 1266 & 28).

Das Prinzip der rechten Mitte findet sich in der ganzen
aristotelischen Philosophie > und man hat wohl die Ver-
mutung ausgesprochen dass Aristoteles dieses Prinzip aus
der Beobachtung der Natur gefunden hat und « dass der
Philosoph die aus der Natur gewonnene Beobachtung dann
nachher als Norm in der Ethik verwertet $». Das bleibt
jedoch nur eine Vermutung, wihrend die Idee der Vor-
ziiglichkeit des Mittelweges schon seit archaischer Zeit so
allgemein bekannt war? dass man nicht umhin kann
anzunehmen dass Aristoteles in dieser Hinsicht an erster
Stelle vom 4lteren griechischen Denken beeinflusst worden
ist. Es sei hier nur hingewiesen auf die Popularitit des Spru-

LI, 1280h 39 vel. L, 1252 b so Hedll 1278b 2x . 21V, 1295 @
36 t.s NIk 1308 ads 1332894 - T IV, 1805 q 35 H.; BN
11042 16 fI.; 1106 6 6 f1.; 1106 b 37 1. *1II, 1287b4; E.N.V, 11314
15 f.; 1132 2 18 ff. 3 Stellen bei H. Kalchreuter, Die Mecbdtng bei und
vor Aristoteles, Tibingen 1911, der S. ¢ sagt: «Das Prinzip der
rechten Mitte ist auf den ganzen Kreis der von Aristoteles behandelten
Wissenschaften ausgedehnt». © Kalchreuter, 2.4.0., S. 10. 7 Stellen
bei Kalchreuter, 4.2.0.

14



202 G. J. D. AALDERS

ches pndtv &yav und auf den auch von Aristoteles hoch
geschitzten Solon, der sich in seinem praktischen Verhalten
wie auch in seiner Poesie als ein richtiger Mann der Mitte
zeigte. Bekannt ist auch die Bedeutung des pésov-Gedankens
bei Platon, namentlich in seinen spiteren staatsphiloso-
phischen Schriften (Politikos, Nomoi).

Hervorragend ist die Bedeutung des pécov in den
Politica des Aristoteles, deren Gehalt man nicht mit Unrecht
die Staatslehre der goldenen Mitte nennen konnte. Das wird
nicht an letzter Stelle ersichtlich an der Bedeutung die
Aristoteles der Verfassungsmischung beimisst.

Jeder Verfassungsmischung liegt auch das Prinzip der
richtigen Mitte zu Grunde, aber nicht alles Mittlere ist
gemischt, nicht jede gemissigte Vetfassung ist auch eine
Mischverfassung 1. Der péocov-Charakter der gemischten
Verfassung zeigt sich schon in der ersten Erwidhnung in der
Uberlieferung, wo wir lesen von einer petpla Ebdyxpaotc %

Der Ursprung des Gedankens der gemischten Verfassung
ist dunkel. Es ist nicht unmoéglich dass er zuerst in den
Kreisen der Sophistik entstanden ist, obwohl die Herleitung
von Protagoras’ Gedanken der Herstellung der Lebewesen
aus Mischung der Elemente 3 nur blosse Vermutung bleibt.

In unserer Uberlieferung begegnen wir dem Gedanken der
Verfassungsmischung zuerst in Thukydides’ Darstellung des
von Theramenes inaugurierten Regimes der « Fiinftausend »
in Athenim Jahre 411 v. Chr. (VIII, 97, 1-2). Dieser Bericht
ist von grosser Wichtigkeit fir eine richtige Wertung der
Ideen des Aristoteles iiber Verfassungsmischung. Die Worte

1 Dieser Unterschied wird verkannt von P. Zillig, Die Theorie der ge-
mischten Verfassung in ibrer literarischen Entwickelung im Altertum und ibr
Verhéltnis wur Lebre Lockes und Montesquieus iiber Verfassung, Wiirz-
burg 1916. S. Aalders, Het Derde Boek van Plato’s Leges I, Prolegomena,
Amsterdam 1943, S. 127 A. 3; H. Ryflel, Metaford [loAtrerddv. Der
Wandel der Sitaatsverfassungen, Bern 1949, S. 21 A. 64. 2 Thuc. VIII,
oF; 2. 5. Ryftel. .4.0., S. 243.. 2 Plat., Pros. 320d. S. Ryflel, ¢.0.0.,
S. 25 A. 74 und S. 3o0.



MISCHVERFASSUNG 203

petpla yap 1) Te €g Tovg dAlyoug xal Tovg ToAAovg Ebyxpastg
¢yévero besagen dass Thukydides zufolge (hinter dessen
Darstellung man vielleicht eine gemissigt oligarchische
Theorie aus dem Kreise des Theramenes vermuten darf)
eine Vermischung stattfand zwischen &Alyor und moAhol,
d.h. zwischen den sozialen Gruppen der Armen und Reichen,
die aber auch zusammenfallen mit den politischen Gruppie-
rungen der Oligarchen und Demokraten. Weiter wird gesagt,
dass alle 6mha mapeybdpevor zu den « Funftausend» gehoren
sollten, was tlibereinstimmt mit der dem Theramenes von
Xenophon (Hell. 11, 3, 48) zugeschriebenen Behauptung,
der Staat der Waffentriger sei immer sein Ideal gewesen.
Die Zahl s5.c00 ist global zu fassen — es sollten sogar
9.0co0 Biirger in diese Kategorie eingeordnet worden sein
11— man bezweckte nur, «that the political power
rested on a reasonably broad basis» 2. Der gemissigte
Charakter dieser Verfassung wird ausdriicklich hervor-
gehoben, wie auch Xenophon (He//., 11, 3, 48 f.) Thera-
menes sich als Mann der Mitte bezeichnen lisst, Feind einer
engen Oligarchie aber auch der radikalen Demokratie.
Bezeichnend ist in dieser Hinsicht das Verbot jeder Beloh-
nung fiir Inhaber von Staatsimtern. Es verdient Beachtung,
dass Thukydides von einer Mischung von nur zwei Kom-
ponenten redet. Wenn der Historiker weiter sagt, Athen
habe damals wenigstens in seiner Zeit zuerst eine gute
Verfassung gehabt, schliesst das ein, dass dieses auch friiher

1 Lys. XX, 13. M. A. Levi, Isocrate. Saggio Critico, Milano-Varese 1959,
S. 45 ff. meint, die g9.000 seien eine vorliufige Liste gewesen die alle
Waffentriger, aber nicht nur diese enthielt; daraus sollten die 5.o000
gewihlt worden sein. Diese Auffasssung ist nicht nur im Widerspruch
mit Thuk. Worten elvor 88 adtddv 6mdoor Smhe mapéyovrar und mit dem
ausdriicklichen Zeugnis des Aristoteles, *Afrx. XXXIII, 1-2, dass die
Staatsverwaltung damals in den Hinden der Waffentriager lag, aber auch
kann so kaum die Rede sein von einer gemissigten Mischung von
Armen und Reichen, da schon zu den 9.000 nur wenige Theten gehort
haben konnen. 2 K. v, Fritz, The Theory of the Mixed Constitution
in Antiquity, New York 1954, S. 417 A. 43.



204 G. J. D. AALDERS

der Fall gewesen ist oder sein kann. Man steht hier dem
Slogan der Gegner der athenischen Demokratie, dem Rufe
um die mdtplog wohitete ganz nahe. Zwar ist es nicht
unwahrscheinlich, wie G. E. M. de Sainte-Croix 1 gezeigt
hat, dass unter der Verfassung der « Fiunftausend» das
ganze athenische Volk souverin blieb, dass also auch die
Theten nicht von Ekklesia und Dikasterien ausgeschlossen
waren, wihrend Rat und Amter den « Fiinftausend» iiber-
lassen blieben, dass also die Regierung der « Fiinftausend »
war « what we can only call a moderate or modified demo-
cracy, a democracy which accepted certain oligarchic elements
as a temporary measure but retained the power to abolish
those elements and did before long abolish them, without
resort to violence» 2 Aber dieser zeitweilige Zustand
war fiir die damaligen athenischen Verhiltnisse der einer
gemissigt oligarchischen Interimregierung und stand dem
Ideale der solonischen oder kleisthenischen mdtpiog woAtteln
sehr nahe.

Isokrates, der die alte athenische Verfassung im Geiste
der Losung der mdtprog molreta idealisiert 3, bezeichnet
diese Verfassung als eine Demokratie dpioroxpatic ypwupévy
oder peprypévy (XII, 131; 153) in der die Magistrate aus den
wohlhabenden Biirgern gewihlt werden, aber dem Volke
Verantwortung schuldig sind (cf. VII, 27). Lykurg habe
diese Verfassung aus Athen tibernommen (XII, 153).

Es ist wohl keine Neuerung des Isokrates, dass Sparta
eine gemischte Verfassung zugeschrieben wird, denn der
Panathenaikos ist spiter als die platonischen Nomoi. Zwar
fillt es auf, dass der Redner in Sparta nur eine Mischung
von Aristokratie und Demokratie findet, obwohl er doch
XII, 132 ausdricklich von drei Grundformen der Staats-
verfassungen redet, aber das ist vielleicht zu erkliren durch

L The Constitution of the Five Thousand, Hist. 5, 1956, S. 1 . 2 2.2.0.,
S.21. 3 S.T.A. Sinclait, A History of Greek Political Thought, London
1952, S. 138; A. Fuks, The Ancestral Constitution, London 1953, S. 7 ff.



MISCHVERFASSUNG 205§

das Bestreben des Redners alle Ehre fur die gute Verfassung
Spartas seiner Vaterstadt Athen zuzuwenden, wo er eine
Mischung aus nur zwei Verfassungselementen annimt. An
sich mag eine Mischung aus mehr als zwei Verfassungs-
elementen Isokrates nicht unbekannt gewesen sein, da er
sagt Buagoras habe ¢£ éxdorng t¥ic mohtelng &Eetheyuévog
76 Bértiotov 1, wenn er dann auch im Folgenden nur
Charakterziige des Monarchen anfiihrt.

Eine Mischung der Verfassung aus mehr als zwei kons-
tituierenden Elementen mag eben schon vor dem Ewagoras
des Isokrates bekannt gewesen sein, da ja Platon in seiner
tiefsinning-spielerischen Charakteristik der athenischen Ver-
fassung im Menexenos (238 ¢-d) sagt: xodel 38 6 pev adtiy
Snpoxpatioy, 6 8 &AAo & av yalpy, Eott 0t 1Y) &Anlela per’
eddobtag mAnlovg dpiotoxparia, und als Komponenten des
attischen Staatslebens nennt: Konige, Volk und Magis-
trate (die, wie bei Isocrates, gewihlt werden). Mehr als eine
Andeutung ist das jedoch nicht. Bedeutend ist inzwischen
dass hier, wie auch bei Isokrates, abstrakte Verfassungs-
elemente (Demokratie, Aristokratie) die Stelle der thuky-
dideischen politisch-sozialen Gruppen (6Alyor und mordot)
einnehmen.

Wesentlich Neues hinsichtlich der Theorie der gemischten
Verfassung bietet der alte Platon. Als Platon den Menexenos
schrieb, war ithm, wie es scheint, der Gedanke der Verfas-
sungsmischung nicht fremd, und in der Politeia weiss et
von vielerlel Zwischenformen der Verfassungen (VIII,
544 d), jedoch erst im Spitwerk der Nomoi dussert er sich
niher zur Idee der Verfassungsmischung, sei es auch dass
der im Politikos entwickelte Gedanke, der wahre Staatsmann
sei der konigliche Weber, der die Gegensitze verschnt 2,

1IX, 46 (nach 374 v. Cht.). 2 309 b; 311 b-¢. Man beachte auch die
Bedeutung, die dem pérplov in diesem Werke beigemessen wird; s. A.
Dies in seiner Ausgabe, Paris 1935, S. XLIV f.; P. Kucharski, La con-
ception de I’art de la mesure dans le « Politique», Bull. de 1’ Assoc. G. Budé,
Lettres d’Humanité 19, 1960, S. 459 ff.



206 G. J. D. AALDERS

gewissermassen als Vorstufe der platonischen Theorie der
gemischten Vetfassung betrachtet werden kann.

WNomoi 111, 691 d ff. wird die Verfassung Spartas betrachtet
als eine Mischung von Koénigtum, Aristokratie und Demo-
kratie !. Es sind hier Verfassungselemente gemischt,
wodurch der spartanischen Verfassung Dauerhaftigkeit ver-
lichen worden sei (ebenso IV, 712 d-¢ und Ep. VIII, 354 b).
Nomoi 111, 693 d f. jedoch wird die Mischverfassung von
einer anderen Seite her gesehen. Es gibt, sagt Platon dott,
gleichsam zwei Mutterverfassungen, aus denen die anderen
Verfassungen entstanden seien, die monarchische und die
demokratische, reprisentiert vom damaligen Persien und
Athen. Die anderen Verfassungen seien aus diesen beiden
gemischt (Swumemonuipévar) und Demokratie wie Monat-
chie, d. h. etwa Freiheit und Herrschaft, sind fiir ein richtiges
Staatsleben notwendig. In Sparta und auf Kreta sind sie
besser kombiniert als in Persien und Athen. Das ist also eine
Mischung grundlegender staatlichen Prinzipien.

Es ist kaum von Bedeutung, dass Platon in seiner efsten
Darstellung der gemischten Vetfassung eine Mischung aus
drei Elementen annimmt, wihrend er das andere Mal nut von
zwei konstituierenden Faktoren redet. Es ist ja bekannt,
dass fiir Platon der Unterschied zwischen Konigtum und
Aristokratie irrelevant ist, wenn es ihm um die Herrschaft
derjenigen, die die wahre Einsicht besitzen, geht. Der Staat
der Nomoi soll eine Mischung von Monarchie und Demo-
kratie erstreben (VI, 756 ¢); die hochsten Richter in diesem
Staate werden mit Konigen wverglichen (VI, 761¢); in
technisch-konstitutioneller Hinsicht ist dieser Staatsentwurf
jedoch nur eine Mischung von Demokratie und Aristokratie

1 Das Ephorat ist hier wohl als demokratisches Element zu fassen wegen
gyyd t¥g wAnpwtiic dyaydy duvdupews, denn Losung der Magistrate ist
typisch fiir die Demokratie. Wohl ist IV, 712 4 das Ephorat als tyran-
nisch bezeichnet, doch auch da wird Spartas Verfassung ein demokra-

tisches Element, wenn auch nicht naher prizisiert, zuerkannt. Vgl. auch
II, 1265 b 35 ff.



MISCHVERFASSUNG 207

(oder Oligarchie), wie Aristoteles richtig bemerkt hat
(IL, 1266 « 5 £.), wie ungerecht und ungenau sonst auch seine
Beurteilung der Nomoi sein mag.

Obwohl, wie W. L. Newman bemerkt 1, Aristoteles
nie den Ausdruck « gemischte Verfassung » gebraucht, spielt
der Gedanke det Verfassungsmischung in Politica II—VI eine
sehr bedeutsame Rolle. Es ist deutlich, dass Aristoteles an
eine Mischung konstitutioneller Elemente denkt; man sehe
nur, wie er im I'V. Buche die verschiedenen Méglichkeiten der
Mischung demokratischer und oligarchischer Regelungen
auseinandersetzt. Jedoch hat die Mischung bei Aristoteles
auch, und zwar in hohem Masse, den Charakter einer
Mischung von sozialen Gruppen, von den Wohlhabenden
und den Armen 2; ausdriicklich wird festgestellt, dass
Reichtum, bezw. Armut der Regierenden, und nicht ihre
Zahl, das Kriterium sind fir Oligarchie bezw. Demokratie
(I1I, 1279 & 20 fL.). Dieser Gedanke der Mischung sozialer
Gruppen erinnert an unser erstes Zeugnis iiber die Misch-
verfassung, bei Thukydides, mit dem Aristoteles auch tibet-
einstimmt in seiner Empfehlung der Herrschaft der 8miax
mapeybpevor und in  seiner scharfen Abweisung jedes
Misthos fiir die Inhaber der Staatsimter. Diese Ubeteinstim-
mung ist kein Zufall, denn auch Aristoteles urteilt giinstig
tiber die Verfassung der « Finftausend» 3 und steht den
Idealen der gemissigten Oligarchen nahe.

1 The Politics of Aristotle 1V, Oxford 1902, S. XVIT A. 1. 21V, 12015
7 f. S. Newman, 4.2.0. 1 (1887), S. 264 f. 3’AOGn. XXXIII, 2. Die
filschlich dem Drakon zugeschriebene Vetfassung CA6r. IV), wohl
ein Idealentwurf oligarchischer Theorie, stimmt in mancher Hinsicht
hiermit tiberein und stammt aus derselben Gedankenwelt, wenn sie auch
vielleicht nicht im letzten Viertel des V. Jahrhunderts entstanden ist
(so z. B. G. Busolt, Griechische Staatskunde 1, Miinchen 1920, S. 52 ff.;
C. Hignett, A History of the Athenian Constitution to the End of the Fifth
Century B. C., Oxford 1952, S. §), aber im IV. Jahrhundert v. Chrt.
(so Fuks, 2.4.0., S. 92 ff.; E. Ruschenbusch, ITdatpiog Tloitrein, His-
toria 7, 1958, S. 421 f.; J. Day-M. Chambers, Aristotle’s History
of Athenian Democracy, Univ. of Calif. Public. in History 73, Berkeley/
Los Angeles 1962, S. 198 f.).



208 G. ]J. D. AALDERS

Die Idee der Mischung wird von Aristoteles sehr ernst
genommen, und oft redet er vom « Gesetzgeber ». Im Wesent-
lichen ist eine Verfassung, und jedenfalls eine Mischverfas-
sung, ihm ja nicht sosehr das Resultat eines allmihlichen
Wachsens als das Ergebnis menschlichen Eingreifens, wie
das auch die Ansicht fritherer Theoretiker war. Daher auch
wohl, dass Aristoteles keinen prinzipiellen Unterschied
macht zwischen Verfassungsentwiirfen oder Idealstaaten
und wirklich bestehenden Verfassungen.

Darf man auch den platonischen Nomoi die Ehre nicht
absprechen, dass sie die erste uns erhaltene Theorie der
gemischten Verfassung darbieten !, so hat doch Aristo-
teles diese Theorie viel ausfiihrlicher dargestellt und mit
verfeinerter Methode untersucht. Seine Theorie der gemisch-
ten Verfassung ist in mancher Hinsicht neu und originell,
wenn er auch auf seine Vorginger fusst und wahrscheinlich
stirker vom Geiste der platonischen Gesetze beeinflusst
worden ist als er selbst vielleicht zugeben mochte 2.

Aristoteles sagt zum ersten Male, dass es mehrere Arten
der Mischung gibt (cf. IV, 12942 35 ff.) und auch, dass man
mehr oder weniger Komponenten mischen kann (II, 1265 &
35 fL.). Er kennt Mischungen mit dem aristokratischen
Element, der &pet#, ausser der Demokratie und Oligarchie
(IV, 1293 b 15; 12944 14 fl.); IV, 129035 16 f. nennt er
Spartas Verfassung eine Mischung von Demokratie und
&pety, obwohl er anderswo auch ein oligarchisches Element
in Sparta aufweist 3. Da jedoch edle Geburt und dpety nur
relativ selten sind, gibt es in der Hauptsache nur zwei

1S. G. H. Sabine, A History of Political Theory 3, London etc. 1951,
S. 98- A 1 vgl v Pz, @0, S. V. - 2Vl % B IV 1204 & 14 .2
einer gemischten Verfassung kann man den Namen all ihrer Kom-
ponenten geben, mit Leg. IV, 712 d-¢ und schon Menex. 238 ¢-d.
811, 1273 a 13 f1.; of. IV, 12945 31 ff. Der Versuch E. Brauns zun
zeigen dass hier kein Widetspruch votliegt, tiberzeugt nicht (Die Kritik
der lakedaimonischen Verfassung in den Politika des Aristoteles, Kirnter
Museumschriften 12, Klagenfurt 1956, S. 9 A. 13).



MISCHVERFASSUNG 209

Staatsformen, Demokratie und Oligarchie (V, 1301 4 39 ff.)
und daher ist die « gewohnliche » Form der Mischverfassung,
die Politeia, eine Mischung aus diesen beiden Verfassungs-
formen (I, 1265 b 27 f.; IV, 12030 32 f.; 32944 15 f.;
23 ff.). Die Mischung kann also auf vieletlei Weisen zustande-
kommen und Aristoteles geht in Einzelheiten auf die untet-
schiedlichen Moglichkeiten der Mischung in den von ihm
unterschiedenen tpta pwopta @V molrerdv wacdv (IV, 1298 4
7 f£.) ein.

Es sei hier nebenher bemerkt, dass die Mischverfassung
des Aristoteles nicht beruht auf einem Gleichgewicht der
drei Michte im Staate die einander gegenseitig vor Macht-
tbergriff behiiten 1. Es ist auch auffillig, dass Aristoteles
zwar untersucht welche Moglichkeiten der Mischung jeder
Teil der Staatsverfassung bietet, aber nur ganz kurz tiber
die Kombinationsmoglichkeiten zwischen zu verschiedenen
Verfassungsformen gehorigen pépiax t@v mohitetdv redet
(VI, 13166 39 f.). Hier spricht er nicht von Mischung,
sondern von suvdvaspotl, Kombinationen die der Verfassung
einen hybriden Charakter verlethen und wobei eine Atisto-
kratie oder Politeia nicht rein erhalten bleibt.

Das zuerst von Platon der Mischverfassung einverleibte
Konigtum schliesst Aristoteles tatsdchlich so gut wie ganz
von seiner Mischverfassung aus. In seiner Kritik der sparta-
nischen Verfassung urteilt er sehr ungiinstig tber das
spartanische Konigtum, wenn er sich da auch nicht kate-
gorisch iiber das Wiinschenswerte des Konigtums in den
Poleis dussern will (II, 12712 19 ff.). Wenn er im dritten
Buche das Konigtum als Verfassungsform behandelt, hilt
er das absolute Konigtum, in dem der Konig das inkarnierte
Gesetz ist, nur in sehr speziellen Fillen fiir angebracht
(1288 @ 1 f.). Das spartanische Konigtum ist tatsichlich ein
Koénigtum xata vépov (wozu auch das Vorbild des Konig-

1 8. Zidbig;qa O, S, 82 . Sinchie, 2.0, S. 228,



210 G. J. D. AALDERS

tums im Epos angefiihrt wird, 12852 3 fL.), ein lebens-
lingliches, erbliches Oberkommando (12854 27), das die
spartanischen Konige als Nachkommen der Eroberer des
Landes erhalten haben (V, 1310 4 39). Ein solches Koénigtum
ratd vépov ist in verschiedenen Verfassungen moglich,
tatsichlich ist es nur eine Art Magistratur . Wenn
Aristoteles im V. Buche (13104 40 fI.) sagt, der Konig
wolle Arme und Reiche gegeneinander schiitzen, also ein
Mittler zwischen beiden Gruppen sein, kann man sich
fragen ob er hier mit der Moglichkeit spielt dass der Konig
die Rolle der pécor tibernehme, und also einer Mischung
von Konigtum, Oligarchie und Demokratie nicht ganz
ablehnend gegentibersteht. Vielleicht aber gibt der Philosoph
hier nur einen in seiner Zeit mehrfach vorgetragenen
Gedanken wieder; die von Newman angefithrte Stelle
Isoct. II, 16 bietet jedenfalls eine schlagende Parallele.

Die Mischung ist nach Aristoteles nicht nur mannichfach,
sondern auch eine sehr allgemeine Erscheinung. Auch eine
Demokratie soll etwas Oligarchisches aufnehmen, eine
Oligarchie etwas Demokratisches 2. Daher nennt er die
Politeia II, 1265 & 29 die den Poleis am leichtesten erreich-
bare (Newman) Verfassung, wenn er auch anderswo die
Politeia sehr selten nennt (IV, 1293 2 41; 12962 38 fL.).
Man wittert, dass Aristoteles hier nicht ganz einig mit sich
selbst ist.

Tatsdchlich sind die Politica nicht immer ganz ein-
heitlich, u.A. in der Anwendung des Begriffes wohureio;
auf den Widerspruch hinsichtlich des oligarchischen Ele
mentes in der spartanischen Verfassung wurde schon
hingewiesen. Das ldsst sich m.E. geniigend dadurch erkliren,
dass Aristoteles im FEntwurf oder Niederschlag seiner

1 Auch in Platons Nomoi ist die Macht des Konigtums in Sparta schon
durch das Doppelkonigtum erheblich beschrinkt worden; vgl. III,
691 d 8-10. 3CE IV, 1298 0 v3 f.: VI, 13100 1 H.; 13200 3-4L;
vgl. auch V, 1313 @ 18 fl. S. Zillig, 2.4.0., S. 45.



MISCHVERFASSUNG 211

Votlesungen (so sind die Politica doch wohl zu fassen) die
Sachen je nach dem gewihlten Gesichtspunkt nuanciert
darstellt, denn, wie L. Bourgey sagt: « Sa philosophie n’est
point un systéme clos, fixé d’avance: mais elle apparait
d’abord comme un effort multiple, plusieurs fois recom-
mencé, pour comprendre les choses et les étres au niveau
le plus élevén» . Auffillig bleibt immerhin, dass er im
ITII. Buche die Politeia als eine der drei Hauptformen der
Verfassungen darstellt, und die Demokratie als deren
napéxPactc, aber im IV. Buche die Politeia als eine Mischung
aus den mapexfaoeig Oligarchie und Demokratie betrachtet
(was, dies sei nebenher bemerkt, die grosse Bedeutung zeigt
welche der Gedanke, das Gute sei ein Mittleres zwischen
zwei Extremen, fur Aristoteles hat). Aber auch hier wire
es nicht angebracht eine wesentliche Anderung der Ansicht
des Stagiriten anzunehmen: er sieht die Politeia anders
wenn er schematisiert, anders wenn er diese Staatsform zu
analysieren und niher zu bestimmen versucht, und seine
umfassende Kenntnis des griechischen Verfassungswesens
zwingt ihn sozusagen zu einer anderen Sicht auf diese
Verfassungsform.

Wenn die Verfassungsmischung auf mehrere Weisen
zustandekommen kann, ist die Folgerung unumginglich,
dass nicht die Mischung an sich gut ist, dass es gute und
schlechtere oder einfach schlechte Arten der Mischung
gibt (cf. V, 13072 8). Tatsdchlich urteilt Aristoteles un-
glinstig tiber eine Mischung von Monarchie und Demokratie
(I, 1266 @ 22 ff.). Die Tyrannis geht nach V, 13104 3 f.
hervor aus einer Mischung von Demokratie und der
schlimmsten Oligarchie 2. Es gibt nach Aristoteles
betrichtliche Unterschiede in der Giite der Mischung der
Verfassungen (IV, 12972 6 ff.; 14 ff.; V, 13076 40 f1.) und
die gemischten Vetfassungen von Sparta, Kreta, Karthago

Y Aristote. Rapport général, Actes du Congrés de Lyon (1958) de I’ Assoc.
G. Bud¢, Paris 1960, S. 66. 2 Vgl. Newman zu 13100 3.



212 G. J. D. AALDERS

und dem Staat der platonischen Gesetze werden sehr kritisch,
wenn auch nuanciert, beurteilt.

Fir diese Beurteilung ist die Dauerhaftigkeit der Staats-
form, der Aristoteles grosse Bedeutung beimisst (sein
v. Buch ist einer tiberaus reichlich dokumentierten Unter-
suchung der Ursachen von otacic und der Moglichkeiten
dieser vorzubeugen gewidmet) sehr wichtig. Vielleicht war
die Kurzlebigkeit der Verfassung der « Finftausend» die
Ursache dass diese weder in den Po/itica noch inder > AOnvatwv
ITonvtelo als Mischverfassung genannt wird 1.

Je besser eine Verfassung gemischt ist, desto dauerhafter
wird sie sein (IV, 12972 6 f.). Eine schlecht gemischte
Verfassung geht rasch zu Grunde (V, 13072 5 f1.); in einer
gut gemischten Verfassung soll man die Gesetze genau
beobachten lassen damit sich nicht kaum merkbar die
Verderbnis einschleiche (13074 30 fl.). Der Gedanke der
Dauerhaftigkeit der Mischverfassung, auf welche vielleicht
Menexc. 238 ¢ mit der angeblichen Urtiimlichkeit der athe-
nischen Verfassung angespielt wird, findet sich zuerst in
den platonischen Gesetgen, und zwar als die Ursache der
Dauer der spartanischen Verfassung. Diese Verbindung det
Dauer einer gemischten Verfassung mit dem Beispiele
Spartas legt es nahe zu vermuten, dass dieser Gedanke der
Bewunderung der angeblichen langjihrigen revolutions-
freien Dauer der spartanischen Verfassung entstammt,
welche von Thukydides hervorgehoben wird (I, 18, 1)
und schon von Herodot implicite vorausgesetzt wird
L, 65).

Aristoteles meint nun dass es im Staate, soll die Verfas-
sung Dauer haben, eine stirkere Gruppe, eine Mehrheit
geben muss, die die Verfassung trigt und um ihre Erhaltung
bemiiht ist (I, 1268 @ 25 f.; IV, 12964 15 fl.; 12974 4 f1.;
V, 13025 26 f.; 1304 b 2 fl.; 1309 & 16 f.; VI, 132005 27 fL.).

1 8. Day-Chambers, a.4.0., S. 158.



MISCHVERFASSUNG 213

Dieser Gedankel, der auch schon wvon Theramenes
vertreten worden sein soll (Xen., Hell. 11, 3, 19; 42; 44;
Arstt, *Abm. 36), verlangt, wie Newman mit Recht bemerkt 2
eine relativ breite Grundlage der Verfassung bei der
Bevolkerung. Das wird erreicht durch den péoor, der
Mittelgruppe der Bevolkerung, Anteil an der Staatsver-
waltung zu geben. Diese péco. sind die Mitglieder der
Hoplitenklasse, die émha moapeybuevor von 411 v. Chr.;
sie sollen nach Aristoteles das Riickgrat des Staates bilden
(111, 1279 & 1 f1.; IV, 1295 b 1 f.; 1296 b 35 ff.; 1297 b 1 £.),
sind ein stabilisierendes und erhaltendes Element im Staate
und am wenigsten zur otacig geneigt (IV, 129642 9 ff.;
b 38 fl.; V, 1308 b 30; 1309 & 19; vgl. auch V, 1304 2 39 ff.).
Der Gedanke, dass die pécor das erhaltende Element bilden,
das die Dauer der Verfassung gewihrleistet, ist in der
ilteren Theorie zur Mischverfassung nicht nachweisbar,
aber schon bei Euripides findet sich die Auffassung, dass
die Mittelklasse das Riickgrat des Staates bilde (Supp/l. 244 £.;
cf. Plat. Leg. V, 744 d). Es braucht nicht Wunder zu nehmen,
dass dieser Gedanke Aristoteles ansprach; er ist ja der
Befiirworter des Prinzips der richtigen Mitte und Bewun-
derer des Solon, des Politikers der Mitte, der wie Lykurg,
Charondas und die meisten anderen guten Gesetzgeber den
péoor angehort haben sollte (IV, 1296 2 18 ff.).

Man soll, meint Aristoteles, keinen Teil der Biirgerschaft
ganz von den Staatsgeschiften ausschliessen (cf. IV, 1297 4
40 f.). An der platonischen Politeia hat er auszusetzen dass
die Regierenden immer dieselben sein missen, was eine
Quelle der otdowg sein wird (II, 126446 7 fL.)3. Gibe
man dem Volke gar keinen Anteil an der Verwaltung, so

1 Vgl. dazu E. Braun, Eine Maxime der Staatskunst in den Politika des
Aristoteles, JOAL 44, 1959, Beiblatt Sp. 384 ff. % 4.a.0. I, S. 491.
3 Vgl. das Bemiihen der athenischen Oligarchen, zu sorgen, dass
jeder qualifizierte Biirger nach der Reihe die ihm zuginglichen Amter
bekleiden wiirde: *Abx. IV, 3; XXXI, 3.



214 G. J. D. AALDERS

wiirde es der Verfassung feindlich gegeniiberstehen und zu
revolutiondrem Auftreten geneigt sein (II, 1268 2 24;
1274 a 17 f.; V, 1306 & 22 ff.). Gibt man aber allen Biirgern
einen Anteil an der Staatsverwaltung, so wird niemand
eine Anderung det Vetfassung wiinschen (I, 1270 b 21 ff.;
IV, 1294 b 34 f.; cf. VI, 1320 2 15), witd also der gefiirchteten
otacig vorgebeugt. Solon habe, sagt Aristoteles, dem Volke
das jedenfalls Notwendige zugestanden, die Wahl und die
Euthyne der Magistrate (II, 1274 a 15 f.; cf. VI, 1318 b 21 £.;
27 fL.). In Sparta ist das Volk zufrieden, weil es Anteil hat
am wichtigen Amte des Ephorats (II, 1270 % 18 fI.). Wenn
die Amter allen zuginglich sind, aber deten Bekleidung
keinen materiellen Vorteil irgendwelcher Art gewihrt, sind
Wohlhabende und Masse, beide, zufrieden und ist die
Verfassung zwar formell eine Demokratie, weil die Amter
jedem Birger zuginglich sind, materiell aber eine Aristo-
kratie, da nur die Reichen sie bekleiden (V, 1308 4 39 fL.).
Es ist, meint unser Philosoph, auch angebracht die Beklei-
dung der wichtigen, nicht jedem Biirger zuginglichen
Amter zu erschweren durch Liturgien um dem Volke die
Lust zur Amtsfithrung zu nehmen (VI, 1321 2 31 fL.).

Die Freiheit von Stzasis wird nach Aristoteles nicht
erreicht durch ein Gleichgewicht von einander gegeniiber
stehenden Gruppen oder Interessen!. Wenn das péoov
fehlt oder zu schwach ist um ein deutliches Ubergewicht
herstellen zu konnen, wird auch bei ungefihrer Gleichheit
der oligarchischen und demokratischen Elemente im Staat
doch nur Stasis die Folge sein (V, 13042 39 ff.). Nur das
Ubergewicht des um die Erhaltung der Vetfassung bemiihten
Teiles der Biirgerschaft und das Zufriedenstellen auch der
anderen Biirger wird der Stasis zuvorkommen.

Die grosse Bedeutung, die Aristoteles der Erhaltung der
Verfassung beimisst (vgl. VI, 1319 4 33 ff.) hat wohl seine

1 8. Ryffel, 4.4.0,, S. 151 A 3193 S: 165,



MISCHVERFASSUNG 215

relative Anerkennung der Demokratie besonders im V. Buch
an erster Stelle verursacht. Die im I11. Buche hervortretende
Auffassung, dass sich unter bestimmten Umstinden in der
Masse die guten Eigenschaften der Individuen vereinigen 1,
wird wohl eher angefiihrt zur Begrindung der Ansicht
dass man die Masse nicht ganz von der Regierung aus-
schliessen soll, als dass sie von der relativ hohen Wertung
des Regimentes des Demos verursacht ist. In Athen, wo
er so lange lebte, kam er zu der Einsicht, dass in grossen
Poleis vielleicht kaum eine andere Staatsform als die demo-
kratische moglich sei (ITI, 1286 & 20 f.) und konnte et auch
sehen, dass in einer Demokratie die Chancen fiir die Stasis
ziemlich gering sind: <wdg pev obv Snuoxpatiag Ghwg 7
molwavlporie ooler (VI, 13212 15 cf. IV, 12962 13 ff;
V, 1302 2 8 fl.; 1307 2 16 fl.; 2 39). Dort ist ja der Einfluss der
jeder Revolution abgeneigten Mesoi am grossten. Das
Regiment der Mesoi, das am wenigsten zur Stasis hinneigt,
stche dem Volke niher als den dityor (V, 130242 13 f.).
Der Unterschied zwischen Politeia und Demokratie scheint
unserem Autor nur von untergeordneter Bedeutung gewesen
zu sein, als er die Verfassung von Oreos nach der Nieder-
werfung der Oligarchie mowretay »al Snpoxpariav nannte 2,
Die syrakusanische Verfassung nach dem Sturze des
Thrasybulos nennt er V, 1304 2 29 eine Politeia, 1316 2 32
aber eine Demokratie, wihrend sie 1312 4 8 f. nur als eine
gute Verfassung bezeichnet wird. Eine gut funktionierende
Demokratie ist seiner Ansicht nach moglich, wenn das Volk
aus Bauern oder Hirten besteht (VI, 131845 9 fl.; cf. V,
1308 b 39 fl.); diese « beste Demokratie» ist de facto eine

1S, Braun, Die Summierungstheorie des Aristoteles, JOAI 44, 1959, S. 157 ff.
2V, 1303 a 20; xat ist wohl mit Newman ad /. zu fassen als « oder eher»;
vgl. J. D. Denniston, 7he Greek Particles 3, Oxford 1959, S. 291 f., der
u.A. verweist auf Plat.,, Tim. 75 b: Suwhoby xal moAlamholv und
Arstt., Rh. I, 1374 b 32: yodemdy yap xal &ddvatov (wo W. D. Ross in
seiner Ausgabe (Oxford 1959) xai &Sbvatov jedoch fiir korrupt
hilt).



216 G. J. D. AALDERS

Politeia, weil in der Praxis nur die Wohlhabenden die
wichtigen Staatsimter innehaben.

Trotz allem was Aristoteles an Sparta, Kreta, Karthago
und den Verfassungsentwiitfen Platons auszusetzen hat,
trotz seiner Befiirwortung der Verfassungsmischung und
einer relativen Anerkennung der Demokratie urteilt er sehr
ungiinstig Gber eine radikale Demokratie wie die athenische
seiner Zeit. Auf die Masse des Volkes hielt er nicht viel,
wie z.B. aus den Worten #3wov y&p Toig molroig 16 (v
araxtws ) 1 cwgpbvas (VI, 13194 31 f.; vgl. E.N. X,
1179 b 33) hervorgeht. Was thm erwiinschenswert erscheint,
ist der Zustand, dass die armen Birger zwar das Recht
haben, die Amter zu bekleiden, dieses aber, weil es ihnen
auf keinerlei Weise etwas eintrigt, den yvoprpot tiberlassen
(V, 1308 b 39 f1.). Daher ist ihm zufolge die « beste » Demo-
kratie, wie wir schon sahen, eine Bauern- oder Hirten-
demokratie, deren drmere Biirger die Staatsverwaltung den
Wohlhabenden tiberlassen werden oder miissen und selbst
nur selten zur Volksversammlung kommen (VI, 13185
68.; 627813894 4; ¢ 39; cf. PlL., Rap.” V1M, 465 45 But.,
Or. 919 f.). Tatsidchlich sind die politischen Auffassungen
des Aristoteles von gemdssigt oligarchischer Prigung und
stimmen in mancher Hinsicht tiberein mit den im Kreise des
Theramenes entwickelten Gedanken; die Theorie der
Mischverfassung ist ja auch immer von gemissigt oligar-
chischer Signatur gewesen.

Der Einfluss Platons und der des Idealvorbildes der
Gegner der (radikalen) Demokratie, nimlich der (ideali-
sierten) lykurgischen Verfassung, auf Aristoteles ist grosser
gewesen als man vielleicht auf Grund der eingehenden
Kritik des Stagiriten annehemen méchte. Das gilt speziell
fir die Biicher VII und VIII, deren grundsitzliche Kiritik
an Sparta dieselbe ist als die der platonischen Geserge 1.

1711, 1271 @ 41 fl. (wo A. sich auf Platon beruft); VII, 13246 7 fI.;



MISCHVERFASSUNG 217

Die Gesetze haben gewissermassen Modell gestanden fiir den
Idealstaat des Aristoteles, sei es dass dieser aristotelische
Idealstaat als solcher eher das Gegenstiick der Politeia
Platons ist. Die Nomoi bieten einen zweitbesten Staat, wie
etwa die moltelw des Aristoteles, die den Mittelweg
einhilt, getragen wird von den émha mapeybpevor und eine
gemischte Verfassung hat.

Trotz seiner eingehenden Kritik am spartanischen Staat !
findet Aristoteles doch viel Lobenswertes in ihm 2 und
sagt er nicht ohne Grund, dass die Verfassung Spartas,
ebenso wie die kretische und karthagische, mit Recht einen
guten Ruf hat (I, 1273 & 25; cf. 1272 b 26 f1.). Er lobt die
Bemiithung des spartanischen Gesetzgebers um die Erziehung
der Biirger (VIII, 13372 31 f.) und die spartanische und
kretische Einrichtung der Syssitien (II, 1263 # 40 f1.). Aner-
kennend hebt er die lakonische Sitte hervor, dass man
notigenfalls die Sklaven, Pferde, Hunde und Lebensmittel
eines Mitbiirgers bentitzen darf3. Er lisst sich — wie
Platon — gtlinstig aus iiber die Beschrinkung der koniglichen
Macht in Sparta 4. Man kann, so sagt er IV, 1294 4 14 f.,
die lakedaimonische Vetfassung sowohl eine Demokratie
als eine Oligarchie nennen, und das sei ein Merkmal guter
Mischung. Er ist geneigt die Verfassung Spartas hoher

1333 b 12 fl.; 1334 a 40 ff.; VIII, 1338 b 12 ff. Cf. Plat. Leg. 1, 625 d-¢;
630¢; I, 666 ¢; Resp. VIII, 547 ¢ £f.; Isoct. VI, 81. 1 Das Material
uber Aristoteles und Sparta bei Braun, Die Kritik der laked. Verf. S.
auch sein Das Lob Spartas in der Nikomachischen Ethik, JOAIL 43, 1956-
58, S. 131 ff. 2 Das Ubergewicht der 8mia mapeydupevor, die wenig-
stens die moleptx) dpetn besitzen (III, 1279 & 1 f.) in der aristotelis-
chen Mischverfassung erinnert an die Tipwoxpatia in der platonischen
Politeia, fir welche ja Sparta Modell gestanden hat. 3 II, 1263 a 33
ff., wohl Xen., Resp. Lac. V1, 3-5 entnommen. Vgl. auch Plat. Leg. VIII,
845 a-¢c, wo jedoch nur Fremden und mehr als 30 Jahre alten Biirgern
in beschrinktem Maasse gestattet wird, draussen auf dem Felde Obst
zu pflicken und zu verzehren. *V, 1313 425 ff. Die Anekdote vom
Konig Theopompos findet sich auch Plut., Lye. VII, 2 und mag von
diesem der verlorenen Laked. Politeia entnommen worden sein.

15



218 G. J. D. AALDERS

anzuschlagen als die der platonischen Nomoi (11, 1265 b 32).
Auch in der Nikomachischen Ethik findet sich ein glinstiges
Urteil iiber Sparta; die Gesetzgeber Spartas und Kretas
hitten sich bemiiht, damit die Biirger ihrer Staaten gute und
gesetzesgetreue Menschen wiitden (I, 1102 2 11) und Sparta
sei fast der einzige Staat gewesen der sich um die Erziehung
und die Lebensfithrung seiner Biirger kiimmerte (X, 1180 4
25 f.). Aber auch kritische Ausserungen iiber Sparta fehlen
nicht in den aristotelischen Schriften ausser den Politica
(z.B. Rh. 1, 1361 2 9 fL.) und schon im Protreptikos (Fr. 13
Ross) dussert er sich in ablehnendem Sinne iiber Nach-
folgung der Gesetzgebung Spartas und Kretas.

Der Einfluss der aristotelischen Politica im Altertum
ist relativ gering gewesen; antike Kommentare zu dieser
Lehrschrift sind uns nicht Gbetliefert worden und die grosse
Wirkung, die von diesem Werke ausgegangen ist, rithrt erst
von der lateinischen Ubersetzung des Flimings Willem van
Moerbeke (um 1260) her . Namentlich der aristotelischen
Lehre der Mischverfassung ist im Altertum keine grosse
Wirkung beschieden gewesen und seine tiefschiirfenden,
sich mit der Wirklichkeit der griechischen Poliswelt so
vielfach berithrenden Untersuchungen zur gemischten Ver-
fassung sind im Altertum sans lendemain geblieben. Er
schrieb als die Polis auch fiir die griechische Welt ihre
zentrale Bedeutung zu verlieren begann, aber seine Politica
sind noch vorwiegend 2 auf die Welt der Poleis zugeschnit-
ten; das Konigtum ist ihm fast nur eine Randerscheinung.
Man tut zwar den verfeinerten und nuancierten Ana-

1 8. L. Minio-Paluello, La #radition aristotélicienne dans I’ histoire des idées,
Actes du Congres de Lyon, S. 176 f.; J. Aubonnet, Aristote, Politique,
Livres I et 11, Paris 1960, S. CXLVII. 2 Nicht ausschliesslich; VII,
1327 b 31 fl. spielt Aristoteles auf eine griechische Einheit an, er hat in
den Politeiai auch die Verfassung griechischer Bundesstaaten behandelt
und er entnimmt seine Beispiele auch wohl der Geschichte der £0vx.
S. R. Weil, Aristote er le fédéralisme, Actes du Congrés de Lyon,
S. 85 f£.



MISCHVERFASSUNG 219

lysen des Aristoteles Unrecht, wenn man sie «pedanticn»
nennt ! oder gar von einer « apothekerhaften Verfassungs-
mischung» redet 2, aber diese Analysen und die Erwi-
gungen iiber die Moglichkeiten der Mischung sprachen
spitete Generationen wenig an, zumal da sie auf relativ
kleine und mehr oder weniger autarke Poleis zugeschnitten
waren; eine Grossstadt kann ja nach Aristoteles kaum ein
gutes Regiment haben (VII, 13262 25 ff.), eine Polis soll
das richtige Mass haben, nicht zu klein, aber auch nicht zu
gross. Die spitere Spekulation iiber die Mischverfassung
geht daher andere Wege. Bei Dikaiarchos und den Stoikern
(Diog. Laert. VII, 131), bei Polybios und Cicero ist die
gemischte Verfassung entstanden aus Konigtum, Aristo-
kratie und Demokratie. Sparta ist eines der grossen Vor-
bilder der Mischverfassung und zwischen guten und schlech-
ten Arten der Mischung wird kaum mehr Unterschied
gemacht. Statt des Gedankens, dass der Staat von einer
Mehrheit getragen werden soll und dass es keine Biirger
geben soll, die eine Anderung der Verfassung verlangen,
tritt die Idee des Gleichgewichtes zwischen den Elementen
aus denen die Verfassung gemischt ist, so stark, dass Plu-
tarch sie sogar in seiner auf Platon und Aristoteles fussenden
Darstellung der lykurgischen Verfassung eingliedert (Lye.
V,; 11).

Jetzt bleibt noch die Frage nach der Art der historischen
Dokumentation des Aristoteles zur gemischten Verfassung
und nach der Weise wie er diese Dokumentation beniitzt
tibrig. Es fragt sich, in wie weit der Philosoph seine Dar-
stellung der Verfassungsmischung der Wirklichkeit der
Poliswelt entnommen hat, in wie weit er sich die Moglich-
keiten der Verfassungsmischung theoretisierend konstruiert
hat, sozusagen jonglierend mit dem reichen ihm zur Ver-

1 G. R. Motsrow, Plato’s Cretan City. A Historical Interpretation of the
Laws, Princeton 1960, S. 530 A. 18. 2 A. A. T. Ehrhardt, Politische

Metaphysik von Solon bis Augustin 1, Tibingen 1959, S. 130.



220 G. J. D. AALDERS

fugung stehenden Material, es stellt sich also die Frage in
wie weit Aristoteles in seiner Darstellung der gemischten
Verfassung Empiriker ist, in wie weit Theoretiker.

Als ein guter Dozent illustriert, verdeutlicht und ver-
lebendigt Aristoteles seine Darstellung oft mit einer Fiille
von Beispielen, sei es dass er das Beispiel eines konkreten
Gegenstandes wie des zu verschiedenen Zwecken ver-
wendbaren delphischen Messers anfiihrt (I, 1252 & 2; cf. IV,
1299 b 10), sei es Anekdoten, wie das Wort des Jason von
Pherae, er habe Hunger, wenn er nicht als Tyrann herrsche
(I1I, 1277 4 24), sei es dass er zitiert, an erster Stelle selbst-
verstindlich Homer, sei es dass er ungewohnliche Benen-
nungen anfiihrt (wie I, 1252 4 14 f.), oder ein Sprichwort
(wie I, 1255 & 29), sei es auch dass er Beispiele aus der reichen
und mannigfachen Welt der staatlichen Erscheinungen und
der Verfassungsgeschichte anfiihrt, wie er das in den Politica
zahllose Male tut.

Das historische und staatsrechtliche Material des Atisto-
teles stammt zum weitaus grossten Teile aus der griechischen
Welt. Das nimmt nicht Wunder, denn diese kannte er am
besten und er schreibt auch tatsichlich iiber das Leben der
Poleis. Dieses Material stammt aus verschiedenen Zeiten
und reicht von der Welt des Epos bis zur Ermordung
Philippos’ des Zweiten (erwihnt V, 13114 2 f.). Welcher
Zeit die Beispiele entnommen sind wird mitbestimmt von
dem zu erliuternden Gegenstand. Daher sind die Beispiele
zu den Verfassungsumbriichen im V. Buche zum grossten
Teile ziemlich rezent, aber die Vorbilder zur Erlangung der
Konigswiirde stammen aus fritheren Zeiten (das jiingste ist
Kyros, wohl aus Herodot; cf. 13104 37 fl.). Doch auch
sonst fehlen im V. Buche iltere Beispiele nicht zwischen den
jungeren (cf. 1303 & 20; 1305 & 18 f.). Die Beispiele der
Tyrannen reichen von Pheidon und Phalaris bis Dionysios 1.
(13100 26 fI.; cf. 1305 a 23 ff.), die eines Mordes auf einen
Alleinherrscher von Periandros bis Philippos II. (1311 4



MISCHVERFASSUNG 221

36 ff.). Der sagenhafte Sardanapalos und Dionysios II.
werden in einem Atem als Beispiele angeftihrt (1312 @ 1 1),
Es werden Unruhen in Sparta genannt von der Zeit der
messenischen Kriege bis zur Verschworung des Kinadon
(1306 b 29 fI.). Das Material zur spartanischen Verfassung
scheint sich zum grossten Teile auf die Bliitezeit Spartas zu
beziehen, d.h. auf die Zeit der spartanischen Grossmacht 1;
das lisst sich deutlich erkennen an der Kritik, die Aristo-
teles an der Nauarchie bt (II, 1271 2 37 ff.): nach 373/2 v.
Chr. hat es unseres Wissens in Sparta keine Nauarchen mehr
gegeben 2. Es liegt auf der Hand dass Aristoteles sich an
erster Stelle auf das Sparta der Bliitezeit beruft: diese Zeit
ist die charakteristischste beziiglich der Verfassung, und
tiber diese Zeit war Aristoteles wahrscheinlich auch am
besten unterrichtet. Doch fehlen Beispiele aus der ilteren
Zeit Spartas nicht, und auch das zeitgendssische Sparta wird
beriicksichtigt: mehr als einmal wird auf die Zeit nach
Leuktra Bezug genommen (II, 1269 4 37 fl.; 12702 33 f.;
1271 b 4 f1.) und die Darstellung der Besitzverhiltnisse in
Sparta II, 1270 2 15 fI. fasst den Zustand zur Zeit des Aristo-
teles selbst ins Auge.

Es untetliegt keinem Zweifel, dass die ausgedehnten
Studien des Aristoteles auf ethnographischem, historischem
und verfassungsrechtlichem Gebiete ihm seine reiche Doku-
mentation in den Politica ermbglicht haben. Sein Material,
besonders in den Biichern IV-VI, ist zum Teile dasselbe als
das der 158 Politeiai 3, von denen wir jedoch leider nur

1 S. Newman, 2.2.0., II, S. 321. 2 S. G. Busolt - H. Swoboda, Grie-
chische Staatskunde 11 (1926), S. 714. Dass Aristoteles dennoch im
Prisens vom Nauarchen redet, braucht nicht Wunder zu nehmen;
wahrscheinlich ist das Amt nicht exptressis verbis abgeschafft worden,
es hat nachher einfach keine grosseren maritimen Unternehmungen
Spartas mehr gegeben. Es ist daher abwegig mit Braun, Die Kritik
der laked. Verf. S. 13 A. 30 hieraus auf eine frithe Abfassungszeit
von II, 9 zu schliessen. # S. Newman, 2.2.0. 1, S. 491; W. Jaeger,
Aristoteles 2, Betlin 1955, S. 279.



222 G. J. D. AALDERS

eine, und auch diese nicht einmal ganz vollstindig, besitzen.
Da diese Politeiai wohl erst wihrend der zweiten athenischen
Periode des Aristoteles zustandegekommen sind !, kann
man gewiss sein, dass das reiche Material zur griechischen
Verfassungsgeschichte in den Politica in erheblichem Maasse
den gleichzeitigen Studien im Lyceum, aus denen die
Politeiai hervorgingen, zu verdanken ist.

Die Darstellung der athenischen Verfassung bei Aris-
toteles gewihrt uns einen Einblick in das Verhiltnis zwischen
Politeiai und Politica. Im allgemeinen stimmen Politica und
>AOnvatov ITohiteto ziemlich weitgehend tiberein, z.B. in
der Darstellung der Radikalisierung der athenischen Demo-
kratie durch Ephialtes, Perikles und andere Demagogen
(I, 12742 7 ff.; ’Abr. XXV ff.) und mit Bezug auf die
Zugehorigkeit Solons zu den pésor (IV, 1296 2 19; *Abrn. V,
3). Aber auch abgesehen von der Tatsache, dass Aristoteles
in den Politica viel mehr Werturteile bietet als in der mehr
deskriptiven ’AOnvatwv Iloiwrele, und von dem Vor-
kommen, wohl als spiter hinzugekommener FEinschub,
einer « drakontischen» Verfassung in der ’AOnyvaiwv
Monrete 2, wihrend Aristoteles in den Politica (11,
1274 b 15 f.) sagt, es gebe keine Verfassung des Drakon,
gibt es einige nicht unbedeutende Unterschiede zwischen
beiden Werken, die zeigen dass die Dokumentation zur
>AOnvatwv Ilohteta nicht identisch ist mit der zu den
Politica. So findet man in der ’Abnvaiwv I[lolreta nichts
vom ritselhaften Gesetz des Diophantos (II, 12674 18).
1 8. Jaeger, 0.0.0.,,5. 340 £.  * IV ef. XLI, 2. 8. F. Jacoby, A/this. The
Local Chronicles of Ancient Athens, Oxford 1949, S. 94; Fuks, 4.2.0., S.
06 f.; Ruschenbusch, Hist. 7, S. 421; Weil, Aristote et I’bhistoire, Paris
1960, S. 108; M. Chambers, Aristotle’s « Forms of Democracy», TAPA 92,
1961, S. 32 f., A. 10; Day-Chambers, @.4.0., S. 198 f. Die Vermutung
Jacobys, dass dieses Stiick den 2 Biichern Ilepl tév ’A0Avnor molvtetddv
des Demetrios von Phaleron entnommen worden sei (2.4.0., S. 385
A. 51; vgl. auch Ruschenbusch, Hist. 7, S. 422) ist ansprechend, weil

sie erklirt warum Aristoteles sich zu dieser neuen Ansicht « bekehrt»
hat: er glaubte seinem Schiiler.



MISCHVERFASSUNG 223

Nach ’AfBrx. XXIX, 1 liess sich 411 v. Chr. die Masse in
Athen von den Oligarchen iiberreden in der Hoffnung, der
persische Konig werde einer Oligarchie eher helfen, nach
Pol. V', 1304 b 12 fl. betrogen die « Vierhundert» das Volk
mit der falschen Zusage, der Konig werde Geld geben. Im
I1. Buche der Politica ist Solon der Urheber einer gemischten
Vetfassung, *Afr. XLI, 2 der Demokratie. Pol. 11, 1274 a 2;
a16 f.; 111, 1281 b 32 ff. werden von Solon Wahl und Euthyne
der Magistrate dem Volke zugewiesen, A0Or. VIII, 1 und 4
wird von Losen éx mpoxpitwy und Oberaufsicht des Areo-
pags geredet ..

Soweit wit, was Sparta betrifft, urteilen kénnen, so scheint
es keine bedeutende Abweichungen gegeben zu haben
zwischen der Politeia der Lakedaimonier und den Poli-
tica ®. Hinsichtlich des nicht-lykurgischen Ursprunges des
Ephorats 3 wie auch in der Ansicht, Lykurg habe die
Tyrannis des Charilaos beendet , 4 stimmen beide Werke
iiberein; zwar heisst Charilaos II, 1271 & 25, wie bei Plutarch
Lye. 111, 6; V, 2 und 8 Konig, aber da nach Plato, Epist.
VIII, 354 & Lykurg eingriff als sein Konigtum in Tyrannis
zu entarten drohte, liegt hier wohl kein Widerspruch vor.
Nur findet man Pol. II, 1271 b 25 (wie Fr. 611, 10 Rose 3
und Plut., Cleom. X, 8; Gracch. XLV, 3) die Namensform
Charillos, vielleicht eine Andeutung dass Aristoteles aus
dem Gedichtnis zitiert.

Man bekommt nicht den Eindruck, dass Aristoteles die
Resultate seiner Studien auf dem Gebiete der Staatsverfas-
sungen systematisch fiir seine Politica ausgewertet hat.
Zwar ist seine Dokumentation zum Verfassungswechsel und
seinen Ursachen im V. Buche tiberraschend reich und es ist
moglich, dass Aristoteles diese Dokumentation einer spe-

18. weiter Weil, a.a.0., S. 255 ff.; Day-Chambers, 4.2.0., passim. 2
S. Weil, 2.4.0., S. 244. 3Cf. V, 1313 a 26 fl.; Fr. 534 und 611, 10
Rose 8; Plut., Lye. VII, 1-2 und schon Plat. Leg. III, 6924. 4 Cf. V,
1316 @ 345 Fro 6xx; x0;



224 G. J. D. AALDERS

ziellen systematischen Untersuchung verdankt; das kann
dann aber eben nicht eine Politeia gewesen sein, hochstens
eine Materialsammlung, z.T. beruhend auf den damals
schon vorliegenden Politeiai. Ubrigens witd in den Po/itica
die historische Dokumentation nur etwas zerstreut und
willktrlich geboten. Man bekommt stark den Eindruck
dass Aristoteles nur dokumentiert, wenn er die Beispiele im
Gedichtnis zur Verfiigung hat, dass er seine Dokumentation
nur iliber seine Auseinandersetzungen ausschiittet aus der
Fiille seines umfassenden Wissens, ohne fiir jeden Fall sys-
tematisch nach Dokumentation zu suchen. Instruktiv ist,
dass er die aus Herodot V, 92 { f. bekannte Geschichte vom
Rate des Thrasybulos an Periandros wiedergebend (III,
1284 @ 26 fI.; V, 1311 2 20 f.) den Periandros zum Ratgeber
des Thrasybulos macht. Wie Weil bemerkt 1: « de toute
facon, il ne s’agit pas la d’érudition véritable concernant
I’histoire de Corinthe ». Aristoteles beniitzte in ihm bekanntes
Vorbild, das er auch bei seinen Horern als bekannt voraus-
setzt, denn im V. Buche deutet er diese Geschichte nur
kurz an.

Auch sonst deutet unser Philosoph oft nur ganz kurz an,
was er als allgemein bekannt voraussetzt, wie das delphische
Messer (I, 1252 b 2), die Rassel des Archytas (VIII, 1340 &
26) und die aus Herodot II, 172 allgemein bekannte Ge-
schichte vom Fussbecken des Amasis (I, 1259 4 8 f.). Das
II, 12674 18 erwihnte Gesetz des Diophantos # scheint
er bei seinem Publikum als bekannt vorausgesetzt zu haben
ebenso wie den Wahlmodus der spartanischen Ephoren
(II, 12704 26 ff.) und die Hauptlinien der spartanischen
Verfassung (II, 1265 & 35 ff.). Das wird auch ersichtlich in der
eingehenden und ausfiihrlichen Kritik an der Verfassung
Spartas im II. Buche: er braucht seinen Schiilern und Mitar-
beitern nicht zu erzihlen dass Sparta zwei Konige habe oder

1 2.a.0., S. 284. *® Wohl nur Vorschlag geblieben; s. Newman z. St.



MISCHVERFASSUNG 225

wer die Ephoren seien; das wusste ja ein jeder, der nur
einige Bildung besass. Abet wenn es ihm erwiinscht erscheint,
fiigt er nihere Auskunft hinzu, z.B. hinsichtlich des Gesetzes
das Vitern von drei oder vier Sohnen besondere Vorrechte
gewihrte (II, 12704 3 f.). Darum gibt er auch iber die
weniger allgemein bekannte Verfassungen Kretas und
Karthagos etwas mehr Auskiinfte, setzt er (I, 1269 2 1 ff.)
wenn et eine altertiimliche Sitte aus Kyme kritisiert, hinzu,
wie es sich damit verhielt, und gibt er VI, 13194 14 fL.
nihere Aufklirung tber das von ihm genannte Gesetz der
Aphytaier, das nicht jedermann bekannt gewesen sein wird.

Nicht immer nennt Aristoteles die Namen der Beispiele,
auf welche er sich beruft und wiederholt redet er nur von
« einigen», « einigen Staaten» oder « vielen Staaten» (I,
1272 b 2; 111, 1278 @ 6; 1278 @ 26). Man darf bei einem so
sorgfilticen Gelehrten nicht bezweifeln dass, wenn er von
« einigen» redet, es tatsichlich auch Beispiele gab. Und in
der Tat, nicht nur redet er einmal (II, 1266 b 16) von « eini-
gen», um nachher Beispiele mit Namen anzufiihren; er sagt
auch, dass man bestimmte Beamte OAwpot oder &ypovéuot
nannte (VI, 13216 30; VII, 13314 15), und tatsichlich
findet die erste Bezeichnung sich in Thessalien (/G IX, 2,
257, 1, sogar als eponymes Amt), wihrend die zweite uns
in den platonischen Nomo: begegnet.

Auch wenn Aristoteles sich nicht ausdriicklich auf
historische Beispicle beruft, werden diese vielmals dage-
wesen sein. So bezieht seine Darstellung sich wiederholt
auf Athen, ohne dass der Name dieser Stadt genannt wird.
Wenn er V, 1304 b 12 ff. die « Vierhundert» und den Krieg
gegen die Lakedaimonier erwihnt, ist jeder Zweifel aus-
geschlossen; ebenso leuchtete es jedem Horer oder Leser
ein, dass IV, 1296 « 32 fl. Athen und Sparta gemeint waren.
An anderen Stellen ist es deutlich dass Athen gemeint ist
oder wenigstens an erster Stelle Modell gestanden hat als
Vorbild einer entarteten, radikalen Demokratie (cf. II,



226 G. J. D. AALDERS

1268 b g £.; IV 12922 6.81.; 12932 2 f.; 1208 ¢ 29 f.; VI,
13204 4 fL.). Das gilt speziell, wenn Aristoteles {iber den
scharf von ihm verurteilten Misthos redet (II, 12674 1 fI.;
IV, 12934 4 ff.; VI, 13176 31 fl.; 13204 17 f.) und ab-
schitzig von den « unniitzen Liturgien» spricht (V, 1309 2
18 £.; VI, 13200 4).

Auch sonst deutet Aristoteles Ofters nur an welches
Beispiel ihm vor Augen steht, z.B. wenn er vom Zerwiirfnis
des Nauarchen mit den Konigen in Sparta redet (II, 1271 4
39); es leuchtete seinen Horern selbstverstindlich ein, dass
er besonders an Lysandros dachte, dessen Streit mit den
Konigen er auch V, 1301 & 19 f. und 1306 4 32 f. als Beispiel
verwendet. Der Eevindg worepog auf Kreta (II, 1272 & 20 f.)
ist wahrscheinlich die Expedition des Phokers Phalaikos nach
Kreta in 345 v. Chr. 1; das wird nicht ausdricklich
gesagt, weil dies ein Aufsehen erregendes Ereignis der
jiingsten Zeit war, um das ein jeder wusste. Wenn Aristoteles
sich IV, 1298 4 36 fI. dussert zu den Befugnissen welche das
Volk in einer gemischten Verfassung haben soll, denkt et
hochstwahrscheinlich auch an Sparta (cf. Plut., Lye. VI, 8).
Er nennt keine Beispiele, wenn er von der oligarchischen, das
Gegenstiick zum Misthos der entarteten Demokratie bil-
denden Massregel, die wohlhabenden Biurger, die ohne
zwingenden Grund als Richter, Mitglied der Volksver-
sammlung, usw. abwesend sind, mit einer Geldbusse zu
strafen, redet (IV, 12944 37; 1297 2 14 fl.; 1298 b 16 f.),
nur dass wir vernehmen, dass eine dhnliche Massregel in den
Gesetzen des Charondas vorgesechen war (12972 24) %
und dass dhnliche Massnahmen sich in den platonischen
Gesetgen fanden (cf. VI, 756 ¢ ff.; 764 a; 765 ¢), welche Mass-
nahmen Aristoteles als oligarchisch riigt (II, 1266« 8 fL.).
In’Abr. XXX, 6 wird uns aber mitgeteilt, dass eine derartige

1S. Weil, 2.a.0., S. 208 f. 2 Dieses Gesetz sei « unverdichtig», meint
Busolt, 2.2.0., S. 379.



MISCHVERFASSUNG 227

Massregel auch geplant war fiir die oligarchische Verfassung
von 411 v. Chr.; dieselbe Sanktion findet sich auch in der
sogenannten drakontischen Verfassung (IV, 3). Der Gedanke
also, die Wohlhabenden zu zwingen, sich ihren staatlichen
Verpflichtungen nicht zu entzichen, war jedenfalls ein
Lieblingsgedanke oligarchischer Theoretikerin Athen, und
dessen werden wenigstens die meisten Zuhorer des Aris-
toteles in Athen gewirtig gewesen sein.

Im Lichte des Vorhergehenden ist es deutlich, dass auch
in den Fillen, in denen Aristoteles von Erscheinungen,
Massnahmen und Moglichkeiten auf dem Gebiete der
Staatsverfassungen redet, ohne Beispiele zu nennen und
ohne dass wir welche ausfindig machen konnen, es solche in
det bunten Welt der griechischen Poleis gegeben haben kann,
dass Aristoteles es also nicht fiir notwendig hielt Beispiele
anzufithren oder sie vielleicht auch nicht gleich zur Ver-
fiigung hatte. Es gibt aber Fille, in denen es sich um Erschei-
nungen, Massregeln oder Moglichkeiten zu handeln scheint,
die der Philosoph sich selbst konstruiert hat, als er bei seinem
Nachdenken tber die staatlichen Erscheinungen gleichsam
mit den ihm aus umfassendem und griindlichem Studium
vertrauten Elementen des Polislebens experimentierte, ohne
sich nachher allzusehr um die Frage zu kiimmern, ob das
was er sich gedacht hatte sich auch in der Realitit der Polis-
welt vorfand. Instruktiv ist in Bezug hierauf was er hinzu-
fligt, nachdem er als Beispiel angefiithrt hat wie Sardanapalos
Verachtung erregte, weil er mit den Weibern Wolle spann:
el @07 TabTa ol puboroyolvreg Aéyovowy: et 8¢ ui) én’ Emetvov,
AN ér’ &Mhou ye &v yévorto TobTo dAnlés L.

Wenn Aristoteles III, 12854 29 fl. die mapfactiela
einfiihrt, nachdem er im Vorhergehenden alle damals und
friher existierenden Formen des Konigtums behandelt
hatte, das Konigtum der heroischen Zeit, das despotische,

ENrza i



228 G. J. D. AALDERS

aber gesetzliche Konigtum der Barbaren, die Aisymnetie
und das lakonische Koénigtum, fragt man sich vergebens,
welches in der Realitit vorkommendes Konigtum hier das
Vorbild gewesen sein kann. Man sollte das auch nicht fragen,
denn Aristoteles selbst zeigt uns in seiner Diskussion der
noawBactieie, das es thm um die Berechtigung einer abso-
luten Herrschaft ohne Gesetze geht, um eine Problematik
also die auch bekannt ist aus der Politeia und dem Politikos
des Platon, nur mehr als bei Platon zugespitzt auf die Herr-
schaft einer einzelnen Person 1. Weiter erhellt sich aus
1285 b 33 fl., dass Aristoteles die mapBactieix brauchte
als Gegenstiick zum lakonischen Konigtum; die anderen
Formen des Konigtums liegen ja zwischen diesen beiden.
Schliesslich findet sich die mwapPacirete IV, 1295 2 17 fl.
als das Gegenstiick zur vollendeten Tyrannis. Die Schluss-
folgerung scheint berechtigt, dass Aristoteles die wapBactieia
um der Systematik willen eingefiihrt hat, obwohl er in der
Realitit kein Beispiel dieses staatstheoretischen Begriffes
aufzeigen konnte.

Ahnlich steht es um die erste der fiinf IV, 1291 4 30 ff.
von Aristoteles angefiihrten Arten der Demokratie. Diese
wird sonst nicht genannt und IV, 12924 25 fl. und VI,
1318 4 6 kennt Aristoteles nur vier Abarten der demo-
kratischen Verfassung. Die erste Form ist, wie es scheint,
als nur-theoretisches Gebilde nicht weiter in Betracht
genommen 2.

Ein weiteres Beispiel findet sich V, 13064 6 ff.: durch
eine betrichtliche Steigerung des Wertes der Besitztiimer in
einer Zeit grosser Wohlfahrt werden in einer Oligarchie
oder Politeia alle den vorgeschriebenen Zensus erreichen
wodurch eine Demokratie entsteht. Hierfiir gibt Aristo-
teles kein Beispiel, wihrend es doch in dem Kontext von

1 E. Barker in seiner Ubersetzung (Oxford 1946, reprinted New York,
1962), S. 144. 2% S. Weil, 2.a.0., S. 38 £.; 354; Chambers, TAPA 92,
1961, S. 20 £,



MISCHVERFASSUNG 229

historischen Beispielen strotzt. Es wire ihm hier auch wohl
schwer gefallen ein Beispiel anzufiihren, weil es auch in
sehr reichen Staaten immer noch wohl einige Besitzlosen
gegeben haben wird.

Auch kann man mit Recht bezweifeln, ob alle Moglich-
keiten um die oligarchische Wahl und Zensusqualifikation
mit der demokratischen Losung ohne Zensusqualifikation
zu kombinieren in den tplx wéprx TV mohterdv (IV,
1297 b 35 fI.) auch in der wirklichen Poliswelt vorkamen.
Namentlich gilt das von der als gerechte Mischung bezeich-
neten gleichzeitigen Zuerkennung von Misthos fiir Arme
die eine staatliche Funktion ausiiben, und der Geldstrafe
fiir Wohlhabende, die sich dem Staatsdienst entziehen
wollen (1294 @ 37 f.; 1297 38 f.); allenfalls ldsst der Wort-
laut des Aristoteles hinreichend Raum fir die Vermutung,
dass er diese Moglichkeit nur als eine theoretische betrachtete.
Auffillig ist, dass er gerade dieser Form der Mischung,
dem Zusammengehen beider Komponenten, den Vorzug
gibt (s. auch VII, 1327 & 35 fL.); das findet sich auch in seiner
Auffassung der solonischen Verfassung (II, 1273 4 35 ff.):
Solon habe nicht eine unvermischte Oligarchie gestiirzt
und die Demokratie der Viter herbeigefiithrt durch eine
Mischung von oligarchischen, aristokratischen und demo-
kratischen Elementen !, er habe nur den bestehenden
oligarchischen Elementen, Areopag und Wahl der Beamten,
den Einfluss des Volkes hinzugefiigt. Wenn also die Kombi-
nation von IV, 12974 38 fl. wahrscheinlich nicht in der
Realitit der Poliswelt vorkam, so ist die Art der Mischung
doch, wenigstens nach der Meinung des Aristoteles, eine
die sich in der Realitit bewihrt hat.

Es ist also sehr wahrscheinlich, dass Aristoteles auch
in seinen Analysen des Staatslebens und der Verfassungen

1 Die &wiot, die so dachten, sind wohl ehet mit Morrow, 2.2.0., S. 83
im Kreise der Akademie zu suchen, als mit Fuks, 2.4.0., S. 21 im
Kreise des Theramenes.



230 G. J. D. AALDERS

in den Biichern III-VI theoretisiert und schematisiert, sei
es auf Grund eines reichen und tiefen Wissens der poli-
tischen Wirklichkeit und stindig auf diese Wirklichkeit
zuriickweisend und zuriickgreifend !, dass er also auch
in den Biichern III-VI nicht Empiriker ist, sondern Theotre-
tiker, Theoretiker jedoch auf empirischer Grundlage.

Mit dieser Erkenntnis bewaffnet wenden wir uns jetzt
dem neuerdings von Day und Chambers ausfithrlich eror-
terten Problem zu, wie Aristoteles seine theoretische Auf-
fassung der Demokratie in den Po/itica fur seine Geschichte
der athenischen Verfassung in der ’AOnvaiowv Ilohitelo
verwendet 2. Nach ihnen finden die vier Formen der
Demokratie aus den Politica, die auch chronologisch zu
fassen sind (VI, 13184 6 ff.; 1319 @ 40 f.) sich auch in der
>AOnvatwv ITohteto: die solonische Verfassung, die kleisthe-
nische, die Zeit der Vorherrschaft des Areopags von 480 bis
462 v. Chr. und die ihr folgende radikale Demokratie.
Auch wenn man einrdumt, dass *Afx. XLI, 2 vier und nur
vier Formen der Demokratie in der Geschichte der athe-
nischen Verfassung unterschieden werden, soll man die
Darstellung der ’AOyvaiwv Iloiwtete nicht zu viel in das
Schema der Politica pressen. Der Versuch von Day und
Chambers 3, aufzuzeigen dass die dritte Form der Demo-
kratie in den Politica zur Areopagverfassung stimmt, ist
nicht gelungen. Die von Aristoteles angenommene Areopag-
verfassung ist von ihm, wie schon von Herrn Weil dargelegt
wurde, als eine Riickwendung vom demokratischen Radi-
kalismus betrachtet worden ¢ und das Kriterium 16 wiot
ueteivan Tov apydv (IV, 1292 2 4) ist nicht anwendbar auf
die Darstellung in der ’ABnvaiwv [lohireia, wo die Zulassung
1 So auch N. G. L. Hammond, Class. Review, N. S. 14, 1964, S. 35.
2 §. auch die Rezension Hammonds, @.2.0., S. 34 ff. J. ]J. Keaney, The
structure of Aristotle’s Athenaion Politeia, Harv. Stud. in Class. Philol.
67, 1963, S. 141 A. 1 nimmt an, Pol. IV-VI sei spiter geschricben

als die AOr.; seine Begriindung steht jedoch noch aus. 32 4.4.0., S.
120 ff. % So auch Hammond, @.2.0., S. 36.



MISCHVERFASSUNG 231

der Zeugiten zum Archontat etst nach 462 v. Chr. gesetzt
wird (XXVI, 2). Die solonische Verfassung ist in den
Politica nicht einmal eine Demokratie, sondern eine gemischte
Vetfassung. Und eben die radikale Demokratie der’ Afnvaicov
IToAteter ist nicht einmal ganz das Spiegelbild der tehev-
tato Snuoxpartio der Politica: dass die Psephismata Vorzug
haben vor den Gesetzen (IV, 1292 ¢ 6 f1.) findet sich in der
’AOnvaiwy  [lohitetor nicht, abgesehen vom Strategen-
prozess 1; wohl aber redet Aristoteles wiederholt von der
voxpy moapavbuwy, welche ja die bestehenden Gesetze
schiitzen sollte. Weiterhin ist zu bemerken, dass Po/. IV,
1292 2 § fl. zwar eine Radikalisierung der letzten Demo-
kratie angenommen wird, doch dass die Allgewalt des
Volkes schon am Anfang als charakteristisch genannt wird.
Die Radikalisierung der Demokratie nach 462 v. Chr. ist
in der ’*AbBnvaiwv Ilohitelx ein Prozess von langer Dauer
(cf. XXVI, 1; XXVII, 1) und die Machtsusurpierung des
athenischen Volkes war nach XLI, 2 eben in der Gegenwart
noch nicht abgeschlossen.

Aristoteles scheint sich also, als er sich in die Vetfas-
sungsgeschichte Athens oder was er dafiir hielt versenkte,
ziemlich weitgehend vom theoretischen Schematismus der
Politica distanziert zu haben. Wenn aber andrerseits nicht
bestritten werden soll, dass die ’AOnvaiowv IloAwreix den
Einfluss der Theorien det Politica aufweist, so soll dabei
nicht vergessen werden, dass dem letzten Werke und nicht
zuletzt seiner Behandlung der Demokratie und ihrer Abarten
eine eingehende Beobachtung der Erscheinungen des
staatlichen Lebens vor allem auch Athens zu Grunde liegt,
dass daher das Schema des Aristoteles mit Bezug auf die Arten
der Demokratie sich in mancher Hinsicht beriihrt mit den
Gegebenheiten des realen politischen Lebens und dass daher
manches aus diesem Schema sich selbstverstindlich in der

1 XXXIV, 1; auch XLI, 2: wdvta Stowccitar Ynolopacty xal Sixacty-
ptotg besagt nicht, dass man die Gesetze nicht beobachtet.



232 G. J. D. AALDERS

aristotelischen Darstellung der athenischen Verfassungs-
geschichte wiederfindet, ohne dass diese sich vollkommen
dem Schema der Politica angepasst hat.,

Das lisst sich auch nachweisen an der von Day und
Chambers hervorgehobenen Bedeutung des Anwachsens der
Bevolkerung fiir das Entstehen einer immer radikaleren
Demokratie. Sie meinen !, dass Aristoteles in seinen
Quellen keine Data fiir das Wachsen der Bevolkerung Athens
im VI. und V. Jahrhundert gefunden hat, dieses Wachsen
aber einfach vorausgesetzt hat auf Grund seiner Theorie
vom Zusammenhang zwischen einer grossen Stadtbevol-
kerung und einer radikalen Demokratie. Das Wachsen der
Bevolkerung Athens zwischen der Zeit Solons und dem
peloponnesischen Krieg war wohl allgemein bekannt und
es gab auch Mitteilungen z.B. iber die Stirke der mili-
tirischen Aufgebote und die Zahl der Empfinger von
Kornspenden. Auch Aristoteles wird davon gewusst haben,
und dieses Wissen hat zweifelsohne in den Po/itica den Hinter-
grund gebildet fiir die These, dass eine sehr grosse Bevolke-
rung fast notwendig zu einer radikalen Demokratie fiihrt.
Day und Chambers mogen Recht haben darin, dass diese
These auch die *AOnvaiwy [Toiireia beeinflusst hat, aber der
Hintergrund ist nichtsdestoweniger ein Wissen um die
grosse Zunahme der Bevolkerung Athens in der Bliitezeit
des athenischen Staates.

Die Erkenntnis, dass Aristoteles in den Politica theore-
tisiert auf Grundlage eines umfassenden auf empirischem
Wege gewonnenen Wissens ist auch von Bedeutung fiir das
Problem der Beurteilung Spartas durch Aristoteles. Wie
schon ausgefiihrt wurde, dussert er sich oft sehr kritisch zur
spartanischen Verfassung. Schon W. Oncken hat hervor-
gehoben, dass Aristoteles der erste Grieche war, der die
spartanische Verfassung historisch-kritisch betrachtet hat,

 3a.0., Si1X.



MISCHVERFASSUNG 233

und nennt seine Darstellung dieser Verfassung « die erste
authentische Erforschung des spartanischen Staates» 1,
Doch ist Aristoteles in mancher Hinsicht stark vom sparta-
nischen Staatsideal, oder besser, vom Staatsideal der Bewun-
derer Spartas, beeinflusst worden. Daher hat F. Ollier eine
zweifache Betrachtungsweise Spartas bei ihm aufzudecken
versucht 2, zwei Auffassungen die einander vollkommen
widetsprechen, die des von Platon und der Akademie
beeinflussten Theoretikers und die des scharfen Beobachters
der politischen Wirklichkeit 3. Das kann nicht richtig
sein, denn Aristoteles spricht sich nicht nur auch iber die
Demokratie ziemlich nuanciert aus, sondern er bleibt auch
in den scheinbar empirischen Biichern vor allem der Theore-
tiker. Als Theoretiker mit gemissigt oligarchischen Sym-
pathien sind die Grundgedanken der spartanischen Ver-
fassung ihm meht oder weniger kongenial, aber er hat auch
ein scharfes Auge fiir die Mingel in der Ausarbeitung dieser
Grundgedanken in der Praxis. Wihrend schon Platon, der
den politischen Zusammenbruch Spartas erst im reifen
Mannesalter sah, der lykurgischen Verfassung nicht un-
kritisch gegeniiberstand, hat Aristoteles (dem als Nord-
griechen die Lebensfithrung und Kulturlosigkeit der Spar-
taner vielleicht ohnehin schon weniger zusagten als den
antidemokratischen athenischen Lakonophilen) das Scheitern
der spartanischen Verfassung in der Praxis schon als ganz
junger Mensch erlebt. Die Verfassung Spartas ist fiir ihn
zwar eine Mischverfassung, aber mit mangelhafter Mischung,
und gerade auch darum, darf man vermuten, weist er so
nachdriicklich auf die Mingel dieser Verfassung.

Es ist erklirlich, dass Aristoteles der spartanischen
Verfassung viel Aufmerksamkeit widmet. Viele oligarchisch
Gesinnten standen im Banne des « mirage spartiate» und
1 Die Staatslebre des Aristoteles in bistorisch-politischen Umrissen 11, Leipzig
1875, S. 330. 2 Le mirage spartiate 1, Paris 1933, S. 315; 318 fl.
¥ g.a.0., §. 3895 525 .

16



234 G. J. D. AALDERS

darum hat Aristoteles die spartanische Verfassung und die
vielfach zusammen mit ihr genannte kretische sowie die
vielleicht erst spiter hinzugefiigte karthagische! im II.
Buche einer genauen Priifung unterzogen (cf. 1260 & 30).
Sparta gehort aber nach Aristoteles auch zu den seltenen
Mischverfassungen « aristokratischer» Prigung, wie Kreta
und Karthago; auch das ist eine Ursache der grossen Auf-
merksamkeit, die er der spartanischen Verfassung, nicht
nur im II. Buche, widmet. Denn obwohl et sich der Aus-
nahmestellung Spartas in der griechischen Welt bewusst
gewesen zu sein scheint (cf. IV, 1288 4 41), eignete sich
dessen Verfassung doch sehr gut um sie als Beispiel anzu-
fihren: das spartanische Material wird dem Aristoteles, und
wenigstens zum grossten Teile auch seinen Zuhorern,
verhiltnismassig gut bekannt gewesen sein.

Waren die aus Aristokratie, Oligarchie und Demokratie
gemischten Verfassungen selten, auch die aus Demokratie
und Oligarchie gemischten Politeiai kann er nur selten in der
Realitit aufweisen. Zwar scheint er, wenn er um die Bes-
timmung des Begriffs Politeia bemiiht ist, anzunehmen, dass
es ziemlich viel Staaten mit dieser Verfassungsform gebe
(IV, 1294 a4 15 f.), sobald er sich aber mit der historischen
Realitit befasst, sieht er sich zur Erkenntnis gezwungen,
dass diese Staatsform sich nur selten vorfindet (IV, 1293 4 41).
Die Ursachen dafiir werden spiter von ihm angegeben
(1296 @ 22 f1.). Es habe, so sagt er 1296 ¢ 36 fI., diese Ver-
fassung nie oder nur ganz selten gegeben ? und nur ein
Staatsmann in fiihrender Stellung habe sich tiberreden lassen
eine solche Verfassung in Kraft zu setzen. Die Frage, wen
Aristoteles hier hat andeuten wollen, hat viele Losungen
gefunden ® und wird vielleicht niemals endgiiltig beant-

18. Welil, a.a.0., S. 254 2 Zu den seltenen Beispielen ist Tarent zu
zihlen, das nach V, 1303 @ 5 f. bis kutz nach den persichen Kriegen
eine Politeia war. Vgl. auch 1303 2 20. 2 Zusammenfassung bei Weil,

@.a.0., S. 412 £,



MISCHVERFASSUNG 235§

wortet werden. Es mag aber sein, dass IV, 12974 22 fi.
eine Handhabe bietet. Aristoteles sagt da ndmlich, dass das
Wachsen der Stidte und die Zunahme der Zahl der Waffen-
triger dazu fiithrte, dass mehr Biirger als vorher Anteil
hitten an der Staatsverwaltung; darum nannte man frither
Demokratie, was heute Politeia genannt wird. Das ist also
die alte Verfassung éx t&v émhitevdvrov, die Verfassung
Gmd Tiumpatwy, die nach E.UN. VII, 1160 2 34 fl. mit
der Politeia identisch ist, das ist die der aristotelischen
Politeia so #hnliche solonische Verfassung, iber wel-
che unser Philosoph sich so giinstig 4dussert 1, die
die Verwaltung der Polis den Waflenbesitzern iberliess,
die hohen Amter den Reichen teservierte, aber der Masse
des Volkes doch einen gewissen Anteil an der Ausi-
bung der Staatsmacht zusprach (vgl. auch VI, 1318 & 27
f).°

Der Gedanke der gemischten Verfassung war dlter als
Aristoteles und wird ihm daher wohl nicht aus der Betrach-
tung der Verfassung Solons aufgegangen sein; aber als er,
auf Grund theoretischer Erwigungen und wohl auch von
den Auffassungen gemissigter Oligarchen vom Typus des
Theramenes beeinflusst, zu seiner Auffassung der Politeia,
der aus Demokratie und Oligarchie gemischten Verfassung,
gekommen war, sah er dass diese sich in der Praxis nur ganz
selten vorfand und konnte er nur ein Beispiel nennen, das
seine Horer ansprach, und zwar die bekannte und wiederholt
von ihm mit Sympathie genannte solonische Verfassung, die

4, Te7q4arv 0 XEY, w281 B gx . TNV sxa96a 18 £ "ABw. X1, 27 78
Bértiota vopolethong. 2 Die an sich ansprechende Annahme, dass
Aristoteles hinzielt auf Theramenes (so Newman, 2.2.0. I, S. 470;
IV, S. 220) hat weniger fiir sich; Theramenes wird zwar in der
*Abnvatwy ITohreta giinstig beurteilt (XX VIII, 5; XXXII, 2; XXXIII,
2), aber in den Politica wird sein Name nie genannt, und die Zuhorer
wiirden doch wohl kaum verstehen kénnen, dass Aristoteles ihn meinte
und nicht den kurz vorher als einen der besten Gesetzgeber genannten
Solon.



236 G. J. D. AALDERS

ja schon lange den Gegnern der Demokratie in Athen das
Idealvorbild der matpiog wohireiow gewesen war.

Also ist die Politeia des Aristoteles aus seinem Theoreti-
sieren hervorgegangen, wenn auch immer vor Augen
gehalten werden muss, dass die theoretischen Erwigungen
des Stagiriten eine umfassende Kenntnis des realen staatlichen
Lebens als Hintergrund haben. Wenn er dann spiter die
Politeia auch historisch belegen kann, so kann man sich doch
nicht des Eindruckes erwehren, die Bedeutung der Politeia
als Verfassungsform wire, wenn sie historisch gar nicht zu
belegen gewesen wire, dadurch nicht beeintrichtigt worden,
wie aus den Worten ) pndémore — %) dhiydnig xal map’
oAiyols (1296 2 371£.) hervorzugehen scheint. Die gemischte
Verfassung bei Aristoteles ist ein Gebilde des theoretischen
Nachdenkens tiber das staatliche Leben, wie die gemischte
Verfassung tberhaupt ein theoretisches Gebilde ist und
nicht eine wirklich existierende Staatsform. Aristoteles hat
jedoch versucht seine Mischverfassung historisch zu belegen,
die aristokratisierende Form mit den Verfassungen Spartas,
Kretas und Karthagos, die Politeia mit dem solonischen
Staate der Waffentriger.

Die Weise, in der Aristoteles seine historischen Beispiele
verwendet, steht nicht weit von dem Platon der Gesetge, der
im III. Buche dieses Werkes die Geschichte verwendet um
seine vorher gefassten staatsphilosophischen Thesen zu
illustrieren und zu erhiirten. Es gibt jedoch auch einen sehr
wichtigen Unterschied: die historischen Beispiele Platons
sind in viel grosserem Masse von seinen staatsphiloso-
phischen Gedanken beeinflusst und geprigt worden als die
des Aristoteles. Dessen Interesse und Ehrfurcht fiur die
empirische Wirklichkeit und fiir die Umstinde in der Praxis,
wodurch er sogar dazu kommt zu sagen, dass in bestimmten
Umstinden eine andere Verfassung passender sein kann als
diejenige die objektiv die beste wire (IV, 12964 10 fl.),
verleiht auch seinen theoretisierenden Darstellungen oft



MISCHVERFASSUNG 237

eine grosse Wirklichkeitsnihe. Gerade dieses Zusammen-
gehen von theoretischer Tiefe und frischer Wirklichkeitsnihe
macht die Politica des Aristoteles zu einem Buche, dessen
Lektiire immer wieder fesselt, bereichert und belehrt.



238 G. J. D. AALDERS

DISCUSSION

M. Stark: Die Ausfiihrungen von Herrn Aalders tiber Ver-
fassungsformen, die sich als rein theoretische Gebilde zu erkennen
geben, bestitigen meine Beurteilung der Biicher IV-VI.

Dass andererseits Platon auch theoretisiert, zeigt sich Leg.
ITII-IV, wo er keine bestimmte Mischung, sondern bald eine
Mischung aus drei, bald aus vier, aber auch aus zwei Elementen
bzw. Verfassungsformen fordert.

Aber Aristoteles betont in Pol. IV-V schirfer als Platon,
dass auch die gemischte Verfassung zerstort werden kann.

M. Dbhondt: Depuis Jaeger, on admet généralement que les
livrtes IV-VI de la Politigue sont plus réalistes, les autres livres
plus platoniciens. Mais s’il y a une différence entre Platon et
Aristote quant a la fagon de se servir des données historiques,
comme M. Aalders I’a remarqué, n’y a-t-il pas lieu de constater
également une différence entre les deux groupes de livres de la
Politigue d’Aristote ? Et le recours aux «lieux communs» par
M. Moraux, ne confirme-t-il pas cette différence ?

M. Aalders : Ich glaube nicht, dass Aristoteles in den Biichern
VII und VIII die historischen und staatsrechtlichen Beispiele auf
eine andere Weise benutzt als in den Biichern III-VI. Wohl ist
in den Biichern VII-VIII die historische Dokumentation spir-
licher als etwa in Buch V, wo sie iiberaus reichhaltig ist. Das ist
aber zu erkliren durch die Verschiedenheit des Gegenstandes
in den verschiedenen Biichern.

M. Weil: 11 me semble que la nature ou I'origine de la docu-
mentation n’est pas entierement homogene. En particulier, les
livres VII et VIII font appel 2 une documentation qui évoque
les Nomima des barbares beaucoup plus que les Constitutions. Ce
fait, qui a été remarqué, je crois, par E. Barker surtout, comporte
des conséquences relatives 2 la chronologie de I'ceuvre. Et il
convient aussi de préciser que dans cette fin de la Politique,
Lacédémone est associée a la Créte, comme elle ’est dans d’autres



MISCHVERFASSUNG 239

textes qui paraissent anciens, tandis qu’ailleurs, dans la Politigue
encore, c’est a Carthage qu’elle est associée.

M. Gigon: Ist mit der mapfactleie nicht der Typus des
orientalischen Grosskonigtums gemeint, wo dem Einen freien
deomotng das Volk der gboel doblor gegeniibersteht ? — Zwei-
tens ist in dem ganzen Bereich auch das Zusammenfliessen
mehrerer Gesichtspunkte zu erkennen: einmal das Interesse des
Aristoteles, simtliche Kombinationsmoglichkeiten als eine feste
Anzahl von Grossen zu vergegenwirtigen (vgl. E.E. 1, 1),
sodann die Tradition der Biologie, die schon in vorsokratischer
Zeit mit Mischungen und Mischungsverhiltnissen operiert
hat. — Drittens bleibt zu fragen, ob nicht der Einfluss Dikaiarchs
auf die spitere Zeit iiberschitzt, derjenige des Theophrast etwa
auf Polybios unterschitzt wird.

M. Adalders : Was die erste Bemerkung Herrn Gigons betrifft
mochte ich darauf hinweisen, dass aus I11, 1285 # 20 ff. hervorgeht,
dass Aristoteles das erbliche Konigtum der barbarischen Reiche
Asiens als ein gesetzliches despotisches Konigtum ansah.

Zur dritten Bemerkung Herrn Gigons mochte ich sagen,
dass iiber die Gedanken des Theophrastos beziiglich der Misch-
verfassung nichts bekannt ist. Nach der m. E. wahrscheinlichsten
Interpretation der diesbeziiglichen Fragmente des Dikaiarchos
jedoch findet sich bei ihm die Auffassung einer Mischverfassung
zusammengestellt aus den Komponenten Aristokratie, Demo-
kratie und Monarchie, wofiir Sparta das Beispiel abgibt. Das ist
die Linie die hinsichtlich der Theorie der Mischverfassung sich
auch bei Polybios und Cicero findet; der letztgenannte schitzte
bekanntlich den Dikaiarchos seht.

M. Moraux : Si I’idéal de la constitution est, comme le pense
M. Aalders, un produit de la réflexion politique plutdt qu’une
déduction tirée d’observations sur la vie réelle des cités, il serait
intéressant de refaire I’histoire de la théorie du mélange correct
dans des domaines autres que la politique, dans la médecine
notamment, ou cette théorie a joué trés td6t un roéle important.
On la trouve aussi chez certains présocratiques.



240 DISCUSSION

Dans la Politigue elle-méme, il y a un chapitre curieux ot 'on
retrouve la théorie du mélange correct. Il s’agit de VII, 7, ou
Aristote se demande quels caractéres doivent présenter, pour
bien faire, les populations destinées a réaliser la constitution la
meilleure. Les peuples des régions froides de I’Europe ont beau-
coup de courage, mais manquent d’intelligence, les peuples
d’Asie sont intelligents, mais sans courage, tandis que les Grecs
possédent a la fois courage et intelligence, ce qui explique leur
liberté, leur sens politique, leur aptitude 4 commander. Ainsi,
le courage seul et I'intelligence seule ne suffisent pas: il faut une
heureuse combinaison de ces deux qualités. La perspective est
la méme dans la théorie de la constitution mixte: c’est a un
mélange d’institutions démocratiques et d’institutions oligar-
chiques que cette constitution doit sa valeur, tandis que la démo-
cratie a I’état pur ou l'oligarchie a ’état pur lui sont bien infé-
rieures.

M. Aubengue : A propos du texte que vient de citer M. Moraux
(13276 29 sqq.), je me demande si ’on est en droit d’assimiler
nesbdte et pikig. Ici, 'idée de milieu (1.29) semble bien associée
a celle de mélange (xéxpatat, 1.35). Mais il n’en est pas toujours
ainsi. Ainsi, dans E.IN. 11, la pecétng qu’est la vertu (et qui est
en méme temps &xpoTnG, 1107 @ 7) ne peut évidemment étre un
mélange des deux vices qui constituent son excés et son défaut.
Ceci n’aurait-il pu valoir aussi pour les constitutions » M. Aalders
disait, je crois: « Nicht jede gemissigte Verfassung ist eine
Mischverfassung, aber jede Mischverfassung ist eine gemissigte
Verfassung ». Certes, mais ne pourrait-on alors concevoir une
uéon moMtela qui ne soit pas une « Mischverfassung » ?

M. Aalders: Tatsichlich braucht eine gemissigte Verfassung
nicht immer durch Mischung entstanden zu sein. Man koénnte
z.B. hinweisen auf die gemissigte Oligarchie IV, 1298 4 39 f.
und vielleicht auch auf die erste Demokratie 1291 & 30 fl.

M. Weil: Dans le passage que vient de citer M. Moraux
(Pol. VII, 7), la Grece n’est naturellement pas prise comme un
tout uniforme; Aristote indique que le caractére ou le tempéra-



MISCHVERFASSUNG 241

ment des peuples grecs est plus ou moins « mélé»; a certains
peuples conviendrait mieux, évidemment, le régime « mixte».

Le passage du Ménexéne que M. Aalders a mentionné dans
son exposé ne pourrait-il pas étre rapproché du jugement que
Thucydide porte sur Péricles (II, 65, 9) et surtout de I’Oraison
funébre, ou I'orateur montre qu’Athénes posséde tout a la fois
les avantages de la démocratie et ceux de l'oligarchie (ou de
Paristocratie) ? Ce pourrait étre un théme obligatoire, un lieu
commun. La comparaison avec d’autres oraisons funébres serait
instructive.

M. Aalders: Wenn auch die bekannte Stelle bei Thukydides
(1, 65, 9) vom Mischverfassungsgedanken nicht beeinflusst zu
sein braucht (es handelt sich ja um ein Regime das dem Namen
nach demokratisch, de facto aber monarchisch ist), sei doch die
Moglichkeit anerkannt, dass Thukydides im II. Buch vom
Gedanken der Verfassungsmischung beeinflusst ist. Dieser
Gedanke mag wohl betrichtlich dlter sein als unser erstes Zeugnis
und geht vielleicht auf den Einfluss der Sophistik zuriick.

M. Gigon: Der Text 1327 b 23 fl. ist ungewdhnlich traditions-
reich: er ist nicht nur mit dem Ende des platonischen Polizikos
in Beziehung, sondern dariiber hinaus mit alter ionischer iotopiy,
und weist nach unten voraus auf die Ethnologie des Poseidonios.

M. Allan: Since Thucydides has been mentioned, let us not
forget the speech attributed to the Corinthian envoys in book I,
in which they try to incite the Spartans to war by means of a
rhetorical antithesis between their temper and that of their
opponents. There is no hint, perhaps, of a better middle type in
which the slowness and steadiness of the Spartan was blended
with the adventurous spirit and mental agility of the Athenian;
this would be quite alien to the supposed purpose of the speech.
But it requires no great intelligence in a reader of Thucydides to
take this step.

M. Schaerer: J’aimerais ajouter aux informations données
tout a ’heure par M. Moraux sur les « mélanges» aristotéliciens
Pexemple de la fin du Philtbe ou Platon laisse couler dans un



242 DISCUSSION

méme récipient la source de l'intelligence et celle du plaisir, en
proportions inégales. La dialectique dichotomique du Sophisze et
du Politigue n’est, d’ailleurs, pas autre chose qu’une méthode
appropriée a ce genre d’opération, et les définitions auxquelles
elle aboutit sont autant de « mixtes», comparables, sur leurs
plans respectifs, a ce mixte exemplaire que réalisa le Démiurge
du 7Z7mée en mélant dans un creuset le Méme et I’ Autre.

Mais ce qu’il importe de préciser, c’est que, jusqu’a 1’aveéne-
ment d’Aristote, le principe en vertu duquel se fait la réunion des
contraires joue le réle d’une norme transcendante. Tel aussi, dans
la tragédie, le deus ex: machina, qui intervient d’en haut pour associer
deux theéses que les hommes ne parvenaient pas & composer (ex.
la ruse et la franchise dans Philoctéte). Aristote n’apporte, a cet
égard, aucun élément radicalement nouveau, mais il situe le
probléme au niveau d’un humanisme excluant toute référence
supraterrestre: il rend, en quelque sorte, profane I’idée de moyen
terme. Comme ses prédécesseurs et surtout comme Platon, il
tend chaque fois a réaliser une structure, un xécp.oc, mais I’opé-
ration ne s’effectue plus au terme d’une démarche déductive a
partir de principes idéaux; elle se fonde sur ’observation de faits
et sur une préférence accordée par le philosophe aux formes poli-
tiques qui lui paraissent les plus harmonieuses et les plus durables.
Une question: dans cette réunion de contraires, les deux termes
rapprochés sont-ils de valeur égale, la préférence (mpoaipeoic)
est-elle accordée a 'un plutdét qu’a I'autre, comme c’est le cas
chez Empédocle entre I’Amitié et la Discorde ou, chez Platon,
entre le Méme et I’Autre, entre Pintelligence et le plaisir ?

M. Allan: May 1 give an additional reply to the inquiry of
Professor Schaerer about Aristotle’s notion of political justice ?
In the Politics, references to book V of the Ethics greatly predo-
minate over those to other parts of the Eibics. The justice required
in the allotment of political duties and privileges is « distributive
justice», we have in book V an analysis of its operation, and we
find there that it works on the principle of giving rewards and
imposing burdens in a mannet proportional to merit, 76 xot’



MISCHVERFASSUNG 243

dvaroytav foov or 10 xatr’ &Elav. A different standard of
merit, called in one passage of the Po/itics 4méOeoic, prevails in
each main style of constitution.

M. Aalders: Tatsichlich ist das Meson in der griechischen
Welt nicht ein blasses Kompromiss, sondern es hat seinen
eigenen positiven Wert. Es sei hingewiesen auf den Gedanken
in Platons Gesezgen, die Verfassung Spartas rithre eigentlich her
von Apollon, und auch auf die von Aristoteles vertretene Ansicht,
die pecbdtng beruhe nicht auf einem Gleichgewicht zwischen
dAtyor und molhot, sondern miisse getragen werden von der
wertvollen Gruppe der péoot.

M. Weil: M. Aalders tend 2 penser que I’elg avnp de 1296 4
serait Solon. Ce qui m’embarrasse alors c’est qu’Aristote vient
de citer Solon avec Lycurgue et Charondas, rendant son allusion
encore moins claire (1296 2 19 sq.); ce sont aussi et surtout le
mot 7yepovia et le mot cuvereichy.

M. Aalders: Zwar nennt Aristoteles im Vorhergehenden
nicht nur Solon, sondern auch Lykurg und Charondas, aber das
Vorbild Solons wird den Hérern des Aristoteles am besten
bekannt gewesen sein, und dessen Verfassung wird von Ari-
stoteles auch deutlich moAttela genannt.

Was €’ fyeunovig betrifft wire einzuwenden, dass Aristoteles
sich vielleicht nicht geniigend vergegenwirtigt hat, dass Athen
zur Zeit Solons nicht eine fithrende Stadt in Griechenland war,
vielmehr ein etwas riickstindiges Gebiet. Dass cuvenelclOy fiir
die von mir nur mit einem gewissen Vorbehalt vorgeschlagene
Losung Schwierigkeiten ergibt, gestehe ich sofort. Nur sei darauf
hingewiesen, dass Aristoteles sich vielleicht hier gedacht hat,
Solon habe Berater und Mitarbeiter gehabt. Ich mdchte hinweisen
auf Plut., Lyk. V, wo die Rede ist von dem Rat des delphischen
Gottes und spiter von Beratern und Mitarbeitern des Lykurgos,
namentlich auf V, 7: tov 8¢ palista T@v Avxobpyou Epywv
AOLYWVNGAVTE TEUVTWY Xl CULTIOUY LATEVCALEVOY Ta TEPL TOLG
vépovg *ApQpiadav dvopalovev. Wenn auch nicht feststeht, dass
dieses aus der ZLakedaimonion Politeia des Aristoteles stammt



244 DISCUSSION

(Plutarch nennt nur Hermippos als seine Quelle), so mag es doch
altes Traditionsgut sein. Ahnliches &ann Aristoteles sich an un-
serer Stelle hinsichtlich Solon gedacht haben.

M. Moraux: Ce n’est pas a proprement parler d’une consti-
tution mixte qu’il est question en IV, 11, mais plutét d’un Etat
dans lequel la classe moyenne joue un réle prépondérant. La
nwohttelee de IV 8-9 n’est pas identique a la structure sociale
qu’Aristote recommande en IV, 11 2 la plupart des cités tout en
se refusant a y voir la constitution la meilleure dans ’absolu. Je
pense qu’il faut tenir compte de cette distinction dans le débat
sur 'identité du el¢ avp de 1296 2 38: ce personnage mystérieux
a di favoriser le développement d’une classe moyenne et s’ap-
puyer sur elle; rien n’indique, en revanche, qu’il ait réalisé une
constitution mixte.

M. Weil : La différence entre la wohireta du chapitre précédent
et celle-ci ne me parait pas, je’avoue, aussi accusée, a premiére vue.
Mais pour en revenir a ’embarras ol se trouveraient peut-étre
les auditeurs-lecteurs d’Aristote, pris entre Solon, Lycurgue,
Charondas, remarquez qu’en 1294 b 13 sq., Aristote dit que le
régime de Sparte peut étre désigné de noms divers, ce qui est le
signe d’un mélange réussi; mais enfin, la solution qui aurait ma
préférence (Philippe de Macédoine) se heurte aussi a des objec-
tions; et, s’il ne s’agit pas de Philippe, je crois bien qu’on peut
songer a4 Solon.



	Die Mischverfassung und ihre historische Dokumentation in den Politica des Aristoteles

