Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 11 (1965)

Artikel: Philosophie et histoire : la vision de I'histoire chez Aristote
Autor: Weil, Raymond
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

RAYMOND WEIL

Philosophie et histoire
La vision de ’histoire chez Aristote






PHILOSOPHIE ET HISTOIRE
LA VISION DE L’HISTOIRE CHEZ ARISTOTE

L’@uvre historique d’Aristote a déja été évoquée ici au
cours des entretiens de 1956, intitulés Histoire et historiens
dans [’ Antiguité. Cette année-la, un exposé magistral de
M. Kurt von Fritz a montré 'influence d’ Aristote sur I’histo-
riographie grecque et rappelé I'importance, dans son acti-
vité, de ces recherches qu’on peut dire « historiques» en des
sens divers du mot ictopta. Au sens le plus étroit et le plus
moderne, une petite partie seulement de ces travaux subsiste:
la Constitution d’ Athénes, les éléments utilisés dans le Corpus,
surtout dans la Politigue, enfin des fragments intéressants,
mais de toute origine, et aussi brefs que dispersés. A partir
des textes les plus consistants, Constitution d’Athénes et
Politigue, i1 est possible d’examiner le rapport de la philo-
sophie 4 Dhistoire, plus particuli¢rement la fagon dont
Ihistoire, telle qu’Aristote la présente, se ressent d’étre vue
et interprétée par un philosophe. Il arrive aussi qu’a 'inverse,
comme je 'ai envisagé ailleurs (Aristote et [’bistoire, Partis,
1960), la philosophie politique d’Aristote naisse de son
information historique ou, du moins, lui obéisse et s’y
conforme. La réciproque est vraie: I’historien Aristote se
souvient d’étre tout autre chose qu’un historien. Et sans
doute ces deux propositions doivent-elles étre jointes ou,
mieux, faire I'objet d’une synthése, si nous voulons com-
prendre cet aspect de la personnalité d’Aristote.

Dans cette tentative, les écueils sont nombreux; pour les
éviter, il faudrait étre a la fois philosophe, histotien, philo-
logue, ce qui est beaucoup demander; heureusement, les
études de détail sont assez nombreuses aujourd’hui pour
qu’on amorce 'entreprise avec leur aide. Il y a aussi des
difficultés plus objectives: Iapport personnel d’Aristote
ne serait appréciable a la rigueur que si nous avions acces



162 R. WEIL

aux sources de I’historien; de plus, il serait bon de connaitre
exactement les faits historiques en question. Mais souvent,
Aristote est notre source principale a leur sujet; et méme,
il peut étre la source ou toutes les autres ont conflué, la
seule qui renseigne sur celles ot il puisait lui-méme, la
source quant aux sources. Pourtant, cet obstacle non plus
n’est pas insurmontable, dans la mesure o des comparaisons
restent possibles 4 lintérieur et a lextérieur de lceuvre
d’Aristote, a Pintérieur surtout. Ces comparaisons ont servi
pendant longtemps a discuter 'authenticité de la Constitution
d’ Athénes; puisqu’actuellement on voit méme un adversaire
de l'authenticité admettre que ce petit ouvrage a été écrit
au temps d’Aristote, par un auteur qui connaissait bien ses
idées (C. Hignett, A bhistory of the Athenian constitution,
Oxford, 1952, p. 29, 390), ces rapprochements prennent une
autre signification.

Aristote lui-méme nous engage sur cette voie, lorsqu’il
affirme, dans un passage célebre de la Poétigune (IX, 1451 &
5 sq.) que la poésie est d’un caractere plus philosophique
et plus intéressant que I’histoire, puisque I'une traite du
général, la seconde du particulier seulement. Ce texte, qui
d’ailleurs doit étre pris pour ce qu’il est, c’est-a-dire pour
un morceau de polémique visant surtout Platon, n’oppose
que superficiellement les deux genres, poésie et histoire;
il nous laisse deviner une tendance: si Aristote le philosophe
s’est attaché a I’histoire, c’est qu’elle pouvait lui procurer,
directement ou indirectement, de ces satisfactions de carac-
tere « philosophique» qu’il appréciait par vocation. Il
n’attaque l’histoire que pour la circonstance, sous certaines
formes; il ne dit pas qu’elle n’est absolument pas « philoso-
phique» ni «intéressanten. Cette hypothese est confirmée
par le vingt-troisi¢me chapitre de la Poétigue, 1459 a 17 sq.,
qui mentionne des histoires « usuelles », « banales» (cuv#feic,
texte traditionnel qu’il n’y a pas de raison de corriger);
ceci implique que certaines histoires ne sont pas « banales»,



VISION DE L’HISTOIRE 163

C’est-d-dire, comme le montre le contexte, qu’elles ne se
réduisent pas 4 des annales et 2 des synchronismes. Ces récits
« rares» doivent posséder quelque unité, quelque portée
générale: on percoit ici un souvenir de Thucydide, et I’écho
d’une préférence personnelle d’Aristote, qui ne se complait
pas dans le « banal». §’il exhorte a rassembler, s’il rassemble
lui-méme des matériaux pour nourrir la réflexion, c’est
que la réflexion doit trouver occasion de s’exercer dans ce
rassemblement méme (cf. peut-étre E.IN. X, 9, 1181 4). Et
la forme sous laquelle nous sont parvenus quelques-uns
d’entre ces matériaux est précisément une forme déja
élaborée, dans la Politigue, et méme dans la Constitution
d’ Athénes.

Un autre texte, de la Po/itigue celui-1a, illustre cette volonté
d’interpréter I’histoire en y trouvant, au besoin, la legon la
plus significative. Aristote enseigne que Sardanapale fut
I'objet d’un attentat parce qu’il était méprisé: son meut-
trier Pavait vu travailler la laine avec ses femmes (V, 10,
13124 1 sq.). Aristote ajoute: «si ce récit légendaire est
exact; mais §’il ne s’applique pas a Sardanapale, il pourrait
en tout cas s’appliquer a un autre». Cette réflexion est
remarquable, parce que, d’abord, elle implique une connais-
sance précise du probléeme posé par cet événement. Sardana-
pale-Assourbanipal n’est pas un personnage simple; selon
Callisthene, il existait deux princes de ce nom. Deux versions
au moins de sa mort ont circulé: selon I'une, Sardanapale
avait été assassiné; selon l’autre, il fut acculé au suicide
(Newman, ad /loc.; F. Jacoby, FGrH 11 B 124, Fr. 34). Atis-
tote parait informé de ces incertitudes, de cette équivoque.
Il s’y meut avec prudence. Et cette attitude, qui le force
a s’abstenir dans le doute (nos sources sont légendaires,
dit-il, oi puvOohoyolvreg), lui permet de préférer la philo-
sophie de I’histoire, plutét que le fait assorti de ses détails:
peu importe la personne du prince, puisque la lecon reste
la méme.



164 R. WEIL

Ces encouragements qu’Aristote nous donne inciteraient
a saisir d’emblée ce qui, dans I’histoire, peut tenter d’abord
un philosophe, c’est-a-dire la recherche de ses lois. Il est
bien vrai qu’on apergoit, dans I’explication aristotélicienne
des faits historiques, le schéma des quatre causes. Par
exemple, on discernera dans la cité une cause matérielle
(les parties de I'Etat), une cause formelle (la forme de la
constitution), une cause efficiente (le législateur), une cause
finale (vivte bien) (voir J. Day-M. Chambets, Aristotle’s
history of Athenian democracy, Berkeley-Los Angeles, 1962,
p- 54 sq.). Ceci reste extérieur. Il est plus tentant de distinguer
dans T’histoire aristotélicienne I’essence et 1’accident (#bid.,
p. 42 sq.), mais 'entreprise est hasardeuse, parce que le
verbe ocupBaivety, qui exprime en principe ’accidentel
— & oupPBefyréta — est d’un emploi fréquent chez des
écrivains qui ne lui donnent pas de valeur philosophique
précise, ou, du moins, ne sauraient passer pour aristotélisants:
Thucydide, Démosthene, Isocrate, Platon, Xénophon...;
il est impossible de savoir si les vingt-cinq emplois de ce
verbe dans la Constitution d’ Athénes, sont une manifestation
de la notion précise d’accident, ou une pure fagon de parler.
Bref, il faut prendre les choses a2 un niveau plus modeste.

*
%k *

A ce niveau non plus, je ne veux pas dite qu’Aristote
invente ce qu’il écrit. Bien qu’il ait affirmé quelque part
qu’en vieillissant il aimait de plus en plus les mythes, il ne
mérite pas d’étre rangé parmi les pvOoroyolvreg: il leur a
assez marqué sa défiance. Ce qu’il fait, c’est d’accueillir plus
facilement — comme il est naturel — les traditions qui
s’accordent a ses idées, qu’il aurait pu imaginer d’avance.
Des le début de la Constitution d’ Athénes, d’apres un fragment,
il écrivait qu’avant Clisthéne « [les Athéniens] étaient divisés
en quatre tribus, a Pimitation des saisons de I’année; chaque



VISION DE L’HISTOIRE 165

tribu était divisée en trois parties, pour que ’ensemble en
formiat douze, comme les mois dans I’année, parties que I'on
appelait trittyes et phratries. Dans la phratrie étaient rangées
trente familles, comme les jours dans le mois, et la famille
comprenait trente hommes» (trad. Mathieu-Haussoullier,
Fr. 3; cf. Fr. 4). On a noté le caractére artificiel et, d'un mot,
théorique de ce texte qui, avec son contexte, évoque en effet
les Lois de Platon, le fameux nombre de cinq mille quarante,
et d’autres spéculations de ce genre (A. Aymard, dans Les
premieres civilisations, Paris, 19502, p. 534; C. Hignett,
p. 47 sq.; P. Lévéque et P. Vidal-Naquet, CVisthéne I’ Athé-
nien, Paris, 1964, p. 145). Ce sont des spéculations contre
lesquelles Aristote a eu lui-méme ’occasion de s’élever dans
la Politique (11, 6, 1265 a 38 sq.). Si vraiment ce fragment
reflete son opinion, et non une théorie qu’il pourrait citer
sans l'adopter pour autant, peut-étre ’histoire d’Athénes
lui paraissait-elle montrer Dinutilité, D’instabilit¢é de ces
divisions trop rigides, vouées a s’effacer quand la population
croissait, dans une cité qui ne réglementait pas cet accrois-
sement.

L’histoire de Solon est plus caractéristique, les textes
étant plus sirs. On sait que d’une part le Solon de la Politigue
et celui de la Constitution d’ Athénes sont 4 peu preés homo-
genes; la principale différence entre eux concerne les
archontes qui, selon la Po/itique, étaient élus et controlés par
le peuple (11, 12, 1274 @ 15 sq.; III, 11, 1281 & 32 sq.), tandis
que la Constitution les fait désigner par le sort sur une liste
préétablie, le contréle appartenant a I’Aréopage (8. 1, 4).
Cette opposition n’est sans doute que le reliquat d’un
désaccord beaucoup plus général, qu’Aristote a vu et essayé
de réduire: le désaccord entre le Solon que peignent les
auteurs du 1ve siecle, et celui des auteurs plus anciens,
Hérodote par exemple. Comme beaucoup de faits, I’histoire
de Solon était I’objet de discussions, de polémiques, de pro-
pagande; il y avait au moins une version démocratique et une



166 R. WEIL

version oligarchique de cet événement, entre autres. Et peu
a peu, Solon prenait figure de fondateur de la démocratie,
alors qu’Hérodote avait vu en lui un sage, un poete, 'auteur
d’un code de lois, non Pauteur d’une réforme constitu-
tionnelle, encore moins le pere de la démocratie: pour
Hérodote, la démocratie athénienne date de Clisthéne, de la
fin du vie siecle, non du début (F. Jacoby, .A#zhis, cité
notamment par C. Hignett, p. 2 sq.; Hérodote, I, 30, 2;
II, 177, 2; V, 113, 2; VI, 131, 1). Dans ce débat, Aristote a
pris position et, comme I’a noté C. Hignett (p. 89), il s’est
efforcé de réagir. Dans la Politique (11, 12, 1273 b 35 sq.),
il résume les éloges et les critiques dont Solon a été I’objet,
et il conclut que, si la démocratie extréme dérive peut-étre
de ’ceuvre de Solon, c’est le fait des circonstances, non de la
volonté du législateur: « Solon lui-méme n’a vraisembla-
blement attribué au peuple que le pouvoir strictement
nécessaire» (trad. J. Tricot). La Constitution d’ Athénes est
marquée du méme esprit d’objectivité et de justice, qu’il
s’agisse des conditions ou fut réalisée I’abolition des dettes,
de la rédaction des lois, du droit d’intervenir en justice;
et 'auteur montre comment Solon n’a pas hésité a décevoir
les deux partis, nobles et démocrates, pour sauver sa patrie
(6 sq.).

Il n’est pas douteux que I’Athénes de Solon conservait
de nombreux traits du régime aristocratique qui I’a précédée:
de fait, Aristote voitenelle«1’origin e de la démocratie»,
apyh Snuoxpaties (41, 2), rien de plus. Et §’il appelle une
fois Solon « le premier chef du parti populaire» (2, 2), C’est
visiblement fagcon de patler, ou recours trop direct 4 sa
source; tout le contexte nuance cette affirmation, dans
laquelle « premier» est, en réalité, le mot important. Car
dans la Politigue comme dans la Constitution, il insiste plus
sur cette notion de commencement, que sur les survivances
du régime antérieur. Cest qu’il recherche un « point de
départy, une qpyn. Et ceci était déja un trait d’Hérodote,



VISION DE L’HISTOIRE 167

passionné de I'dpyatog. Il est donc naturel de comparer a
cette image de I'ccuvre de Solon la définition qu’Aristote
donne ailleurs de la premiére des démocraties; ce régime,
ou existe un cens modique, ou gouvernent légalement les
classes moyennes, paysannes en général, est en effet la plus
ancienne des démocraties qu’il définit (1292 & 25 sq., cf. 1291 &
39 sq., 1318 b 6 sq.; voir Day-Chambers). Pourtant, ce qui
est plus significatif, c’est que le régime de Solon est modéré,
équilibré, pétprog, péoog: il évoque l'idéal ou les réalités
de cette constitution « mixte» ou « moyenne» que prone
Aristote. Plus que « démocratique», il est « constitutionnel »
(G. Mondrup, Aristoteles Athenaeernes Statsforfatning, Copen-
hague, 1938, p. 20). C’est pourquoi on a pu se demander si
Aristote ne faisait pas allusion a Solon, lorsqu’il disait qu’un
seul homme, en Grece, avait vraiment contribué a la diffusion
d’un tel régime (1296 2 38 sq.; le bilan des interprétations
de ce passage a été dressé par P. Andrews, Class. Rev.,
66, NS 2, 1952, p. 141 sq.). Aristote a d’ailleurs écrit que les
anciens Grecs avaient appelé « démocraties » des régimes qui,
en fait, ne méritaient pas exactement ce nom (IV, 13, 1297 4
24 sq.). Et cette géne des anciens a été ressentie par des
modernes aussi éminents que G. Glotz. Ce qu’Aristote est
donc heureux de trouver chez Solon, ce qu’il devait trouver
chez 'un des Sept Sages, c’est Iincarnation politique du
« Rien de trop», de la pecétme. Quand le Solon de la Consti-
tution d’ Athénes institue le tirage au sort des archontes sur
une liste préétablie, il utilise un systéme qui, selon la Po/i-
tigue (1298 b 9), est le propre de la politeia ou méme de laris-
tocratie. Il faut noter aussi avec quelle insistance Aristote
veut prouver que Solon était un membre de la classe
moyenne: sur ce point comme sur beaucoup d’autres, il
cherche a concilier des traditions variées; il le fait avec un
soin exceptionnel, signe de 'intérét qu’il apporte a la démons-
tration: « Solon était, par la naissance et la réputation, des
premiers de la cité; mais, par sa fortune et par son rang,



168 R. WEIL

c’était un homme de la classe moyenne » (trad. Mathieu-
Haussoullier, 5, 3; en 28, 2, 'une des deux traditions apparait
nettement, affirmant que Solon, comme Pisistrate, faisait
partie « des nobles et notables»). La Politigue cite Solon,
avec Lycurgue et Charondas, comme exemples de citoyens
de la classe moyenne, qui ont donné les meilleurs 1égislateurs
(IV, 11, 1296 2 18 sq., cf. Plutarque, Solon, 1 et 14). Il est
curieux de remarquer avec Newman (32 1296 2 19) que les
poemes de Solon, allégués dans la Politique et cités dans la
Constitution pour prouver l'appartenance de Solon a la
classe moyenne, ne la prouvent pas du tout; ils fournissent
au plus une présomption, en montrant que Solon n’était
pas riche. Mais aux yeux d’Aristote, Solon est ’homme du
juste milieu, comme Lycurgue I’était a certains égards; et
sa constitution est mixte comme ’était a certains égards celle
de Lacédémone.

Remontons le cours du temps. La Constitution d’ Athenes
apporte un témoignage unique sur le régime qui a précédé
celui de Solon: vers 620, ’archonte Dracon aurait établi
une constitution, que tous les autres auteurs ignorent, 2
commencer par la Politigue d’Aristote (ou plutdt, celle-ci
la nie: 1274 b 15). Ce refus est justifié: on s’accorde a recon-
naitre que cette constitution n’a jamais existé. On admet
aussi, en général, que le texte de la Constitution d’ Athénes
présente des traces de sutures, de raccords, indiquant que ce
passage (chapitre 4, cf. 41,2) a été ajouté a4 une premicre
rédaction. Ce qui n’est pas absolument clair, c’est le motif
ou le mobile qui a conduit Aristote a se corriger lui-méme,
par rapport i sa premiere rédaction ou a la Politique, en
acceptant un document qui avait été forgé probablement
a la fin du ve siecle. Le gott d’Aristote pour les docu-
ments précis, ressemblant aux pieces d’archives, a été abusé.
Pourquoi ? I faut oser ici incriminer la philosophie politique:
par son contenu, par sa place dans I’histoire, cette pseudo-
constitution de Dracon devait tenter Aristote. Elle le devait



VISION DE L’HISTOIRE 169

par son contenu, puisque son auteur probable a projeté dans
le passé un idéal oligarchique de constitution « moyenne»
qui forme une critique implicite de la démocratie athénienne
du ve siecle: droits politiques réservés aux hommes assez
riches pour s’armer en hoplites; élection des magistrats parmi
ces hoplites, les plus hauts postes revenant aux plus riches;
amendes frappant les conseillers qui négligeaient I’activité
politique — et amendes proportionnées a la fortune; pré-
dominance de I’Aréopage. Ces traits définissent une forme de
politeia (v. Mondrup, p. 20) oll ne manque méme pas ce fac-
teur d’équilibre, un tirage au sort sagement modéré par le
cens.

Malheureusement pour lui et peut-étre pour son projet,
I’auteur de cette pseudo-constitution a commis des erreurs,
des anachronismes, surtout celui d’évaluer la fortune en
argent. Mais Aristote pouvait d’autant moins les remarquer,
que cette politeia de Dracon venait s’insérer tout juste au
point que le livre IV de la Politique assigne 2 un tel régime
dans I’histoire (1297 4 16): apres la monarchie et I’oligarchie,
quand I’extension des cités a donné aux hoplites le pas sur les
cavaliers, dans lart militaire et dans la vie politique. Ce
rapprochement est d’autant plus curieux, qu’Aristote a
hésité entre deux ordres de succession au moins. Au livre III
(1286 b 8 5q.), 1l place apres la royauté, mais avant I’oligarchie,
ce qu’il appelle politeia; ce mot semble désigner ici un régime
qui tient de Daristocratie, et davantage de la constitution
« moyenne »; en tout cas, dans cette série-ci, aucune des étapes
suivantes n’est réservée 4 la politeia: on passe, donc, a I'oli-
garchie, puis a Ja tyrannie, 4 la démocratie ensuite. Tout se
déroule comme si, d’un livte de la Politique 4 I’autre, d’une
legon a P'autre, l'auteur avait infléchi son jugement. En tout
cas, il a choisi de considérer un autre aspect de son probleme;
et de fagon parallele, il a accepté cette « constitution de
Dracon» politeia ou 1’élément « démocratique» est plus
atténué encore que dans le régime de Solon.

I2



170 R. WEIL

Nous pourrions ici redescendre le temps jusqu’a ces
événements de 411 et des années suivantes, auxquels la cons-
titution dite de Dracon est lie, et dont ’ceuvre d’Aristote
donne une image incertaine, complexe, comme le furent les
événements eux-mémes. Qu’il s’agisse du régime dit des
400, de ceux qu’on appelle les 5000, des 30 enfin, ces chiffres
précis qui les désignent cachent trop d’imprécision; il fau-
drait examiner trop de sources, inspirées par Théramene
ou ses adversaires (ce qu’a fait, d’un autre point de vue,
Georges Mathieu, dans son Essai sur la méthode suivie par
Aristote dans la discussion des textes). Ce qui parait probable,
c’est que Thérameéne, qu’on a surnommé le « cothurney
parce que cette chaussure convient aux deux pieds, acceptait
toute constitution pourvu qu’elle fiit légale et tendit vers ce
juste milieu auquel vont aussi les sympathies d’Aristote.
Mais il s’agit ici d’instinct plus que de théorie; et Thucydide
porte sur le régime des 5000 un jugement auquel ressemble
beaucoup celui d’Aristote (33, 2; The., VIII, 97, 2). Il est
plus intéressant de remonter encore le temps, au dela de
Dracon, jusqu’aux tout premiers chapitres du texte conservé
de la Constitution d’ Athénes: la, Aristote considére tantdt
qu’Athénes a connu une seule constitution avant le vire si¢cle
(chap. 3 et 4), tantdét que cette constitution s’est modifiée
par la création successive de magistratures différenciées
(3, 2 sq.). Du reste, les fragments du début et le chapitre 41
mentionnent deux organisations différentes au moins, celle
d’Ion, celle de Thésée: on s’en tiendrait 2 la constatation que
ce sont des étapes antérieures, si le chapitre 3 (2-3) n’indiquait
bien que le régime royal subsiste, mais s’atténue peu 4 peu,
jusqu’a disparaitre. Le régime institué par Thésée, lui, était
monarchique, mais « s’écartait un peu de la royauté» (41,2).
Le régime antérieur a Dracon est défini comme une oligarchie
accentuée (2, 1), ou comme fondé a la fois sur la valeur
(c’est-a-dire la noblesse) et la richesse, dpiotivdny xal
mThoutivdny, 3, I et 6; ces deux définitions ne sont identiques



VISION DE L’HISTOIRE 73

que de notre point de vue: pour Aristote, il ne s’agit point
alors d’oligarchie, mais d’une forme d’aristocratie (c’est le
cas de Carthage, I, 11, 1275 4 2t 5q., cbfIV; 7; 1293 b 7580
L’impression générale produite par ces passages est de flot-
tement, et cela ne tient pas a I’état du texte de la Constitution:
les éléments présentés ne correspondent 4 aucune définition
stricte, ou bien les définitions sont trop ténues pour étre
nettes. En outre, Aristote sait que les régimes peuvent
changer peu a4 peu, passant ainsi d’une catégorie a Pautre
(v. p. €x. 1303 a 20, 1306 b 9, 1307 b 3, 30, etc.). Or il travaille
ici sur une matiére historique ou les repéres sont rares, la
chronologie probablement incertaine dans son esprit. Aussi
le découpage des faits manque-t-il, lui aussi, de netteté.
On ne voit bien ni comment ils se succédent, ni méme com-
ment ils s’ajustent et se définissent. En adoptant un cadre
chronologique et systématique a la fois, dans ces conditions,
Aristote ne pouvait étre plus précis; et peut-étre ne le fallait-il
pas.

Un dernier exemple, plus caractéristique peut-tre, est
apporté par le gouvernement dit de I’Aréopage, consécutif
aux guerres médiques (chap. 23). Aristote raconte que I’Aréo-
page, dont le réle avant Salamine avait renforcé le prestige,
mit un terme, ou un frein, au régime démocratique di 2
Clisthéne; son autorité lui valut le pouvoir; et ce fut, dit
Aristote, un bon gouvernement (émohitedfnoav ’Abyvaior
®oh&e), qui dura dix-huit ans environ, jusqu’en 462, sans
conserver d’ailleurs jusqu’au bout toute sa valeur (25).

Le fait n’aurait rien de remarquable en lui-méme — les
guerres apportent plus d’'un changement — si Aristote ne
systématisait son exposé, au point que, dans la récapitulation
du chapitre 41, il compte I’événement comme I'une des
onze transformations constitutionnelles de I’Etat athénien.
L’affirmation est unique: aucun autre auteur n’en donne
Péquivalent exact; et divers détails anachroniques fournis
par Aristote la rendent suspecte: il montre les Athéniens de



172 R. WEIL

cette époque vivant d’une hégémonie qui, en fait, n’avait
encote ni cette ampleur ni ce caractere, et disposant de moyens
qu’ils n’eurent que plus tard. Il se peut qu’Aristote n’ait rien
inventé, qu’il suive ici un des Atthidographes qui, persuadés
que la démocratie de Clisthéne ou méme de Solon était un
régime fort avancé, ou I’ Aréopage passait au second plan, ne
pouvalent apparemment comprendre ’action d’Ephialte
contre ce méme Aréopage en 462: il leur fallait admettre que
ce conseil avait connu un renouveau de puissance avant cette
date; il leur fallait lui rendre au moins ce qu’Ephialte allait
lui enlever (voir C. Hignett, p. 147 sq., et Day-Chambers).

Quoi qu’il en soit, Aristote n’avait pas la méme raison
d’accepter cette version, qu’Hérodote ignore. Car Aristote
n’attribue pas 4 Clisthéene une démocratie radicale: tout en
reconnaissant que Clisthéne a élargi le droit de cité (Pol,
1275 b 35), alors qu’une démocratie modérée comprend des
citoyens de naissance irréprochable (12922 1 sq. p. ex.),
tout en mettant I’action de Clisthéne en rapport logique avec
la création d’une démocratie accentuée (1319 & 19 sq.), Aris-
tote marque bien que l’extension de la démocratie a été pro-
gressive 4 la fin du vie siecle et au début du ve CAbr. 23, 1), 1l
montre que la démocratie a pris un caractere extréme apres 462
seulement (26 sq.), enfin il se borne a noter dans sa récapitula-
tion que la réforme de Clistheéne fut « plus démocratique que
celle de Solon» (41, 2). Sidonc la « constitution» dite de I’ Aréo-
page pouvait faire figure de constitution aux yeux d’Aristote,
c’est en fonction de préoccupations politiques qui sont répan-
dues de son temps, et en fonction de sa propre théorie. Ces
préoccupations politiques sont bien connues, notamment pat
I Aréopagitigne d’Isocrate et par une inscription postérieure a la
défaite de Chéronée, enjoignant a I’Aréopage de s’abstenir de
siéger en cas de révolution tyrannique (B. D. Meritt, Hes-
peria, 21, 1952, 355 sq.; J. Pouilloux, Choix d’inscriptions
grecgues, Paris, 1960); des textes variés prouvent que, dans les
temps difficiles, il arrivait aux Athéniens de se tourner vers



VISION DE L’HISTOIRE 173

I’Aréopage (Lys. Eratosth., 69; Lycurg. Leocr., 52; Aeschin.
Ctes., 252; Plut. Phoc., 16); il avait ses partisans et ses adver-
saires. Et Platon, dans les Lois, attribuant la victoire athé-
nienne dans les guerres médiques au régime « traditionnel»
de la cité, avec ses magistratures fondées sur la distinction de
quatre classes censitaires (III, 698 %), annonce dans son
esprit, sinon dans sa lettre, I'affirmation d’Aristote. Il est
donc normal que celui-ci ait mis sous le nom de ce Conseil
une constitution, disons réactionnaire, comme il lui préte
un réle de surveillance de ordre et de la moralité dans la
constitution primitive (3, 6, cf. 4, 4 et 8, 4; G. Mathieu,
Essai sur la méthode..., p. 9). Et le seul autre texte ol une
allusion soit faite a cet événement, la Politigue, donne une
explication plus complete. Aristote écrit que « les constitu-
tions changent aussi dans le sens de 'oligarchie, de la démo-
cratie, de la politeia, si une magistrature ou une partie quel-
conque de I’Etat a pris de la réputation ou de 'importance;
par exemple, le conseil de I’Aréopage, ayant pris de la répu-
tation dans les guerres médiques, sembla avoir resserré la cons-
titution» (1304 @ 17 sq.; le sens de cuvrovwtépay molfoot
v mohitelov est précisé par le commentaire de Newman);
« et inversement, la foule, qui servait sur les navires...» etc.
Ce qui n’avait peut-étre été qu’une affirmation un peu plus
nette de l'autorité encore presque intacte de 1’Aréopage,
dans des circonstances difficiles ol s’imposait une sorte
d’union nationale pour I'achévement de la victoire et de la
reconstruction, cela devient pour Aristote une certaine cons-
titution. Il prend parti dans le débat complexe relatif aux
mérites des uns et des autres dans les guerres médiques
(voir encore 1274 @ 12 sq.). Son choix aboutit 4 cette transfor-
mation constitutionnelle, d’autant plus facilement que sa
théorie du changement progressif trouvait ici un terrain
tavorable; les chapitres 22 sq. de la Constitution Iillustrent
particulierement, et expression méme xata pixpby y figure
deux fois (23, 1 et 25, 1; voir M. Pokrowsky, Neue Jabrb.



174 R. WEIL

fiir Philologie, 151, 1895, p. 469, article dont Day et Chambers
ont rappelé lintérét). La catégorie dans laquelle il range,
donc, ce régime de I’Aréopage est bien une oligarchie
(le texte de la Politigue exclut 'hypothese de la « démocratie »
avancée par Day et Chambers), et une oligarchie modérée:
cuvtovetépay  n’est qu'un comparatif. La  Constitution
d’ Athénes dit également que ce régime marqua un retour en
arriere (mwahwv ioyvoev), qui n’alla cependant pas jusqu’a
Pexces; lexpression émoltedfnoav xorédeg, qui le qualifie
en 23, 2, revient un peu plus loin pour juger le régime des
hoplites de 410 (33, 2), sur lequel nous avons vu que Thucy-
dide s’exprimait 4 peu prés dans les mémes termes (ed
mohuteboavteg, VIII, 97, 2); ces mémes mots s’appliquent
dans la Politigne 4 une aristocratie qui peut aussi passer pour
une politeia ou une forme modérée de démocratie (1304 4
275sq., 1312 b 6 5q., 1316 @ 32 sq.), celle de Syracuse au milieu
du ve siecle, apres 'expulsion des tyrans, jusqu’a Iinvasion
athénienne. Bref, le régime dit de ’Aréopage est une oli-
garchie, de caracteére aristocratique (Mondrup, p. 21) ou
politique (1295 a 33 sq., 1298 2 35 sq., 1305 b 10 sq., etc.).
Il ne faut pas setrer les choses de plus pres que ne I’a fait Aris-
tote, mais noter, comme lui, une tendance. Déja en tout cas
G. Busolt décelait dans ces chapitres de la Constitution
d’ Athénes I'influence d’une source oligarchique (Gr. Gesch.,
III, 1, 27, cité par G. Mathieu, p. 61).

*
% *

Ainsi, les constitutions qu’Atristote découvre ou découpe
dans la réalité historique correspondent pour partie a ses
catégories politiques. Et leur succession encore illustre une
double théorie d’Aristote: c’est que d’une part il y eut, 2
une certaine époque, qui est ancienne, un ordre habituel de
Iévolution politique et constitutionnelle; c’est encore que
d’autre part, inversement, toute constitution, en général, peut

naitre d’une autre (V, 1316 2 1 sq.). Bien qu’il existe, selon la



VISION DE L’HISTOIRE 175

Politigue, quatre ou cinq formes de démocraties, on n’en
discerne guere plus de deux, trois au maximum, dans la
Constitution d’ Athénes; 1l est peu probable que la Constitution
de tel autre pays ait mieux illustré les formes symétriques de
Poligarchie et leur succession (v. G. Glotz; I'affirmation
contraire de R. Robinson, Aristotle’s Politics, III-IV, p. 52,
est rapide; Newman, T. IV, arrive a classer douze types
d’oligarchie, p. xx1v sq.!). L’oligarchie succede 2 la démo-
cratie, ou la démocratie 4 I’oligarchie; et il y a place pour des
politeiai, et naturellement aussi pour une forme de monarchie
comme le régime de Pisistrate.

Une question se pose alors: cette évolution peut-elle
avoir un sens ? Il faut évidemment la rapporter 4 la notion
aristotélicienne de finalité. Et le mot qui vient tout de suite 2
Pesprit, sur un tel sujet, le mot de progres, ne laisse pas
d’embarrasser, en ’occurrence.

Parler ici de progres, c’est risquer le paradoxe: Aristote
est 2 la fois un homme d’ordre et un philosophe finaliste.
Pourtant, ni 'idée d’ordre n’exclut toujours celle de progres
(les positivistes le savaient; et Aristote mérite peut-étre le
nom de conservateur éclairé), ni la finalité n’est autre chose
qu’un cadre général, dans lequel progres et décadence sont
possibles. S’il est vrai que la fin contient d’avance en elle-
méme les degrés de la perfection que nous voyons peu
a peu s’accomplir, il n’est pas moins vrai que ’homme garde
le droit d’apprécier le progrés ou la décadence comme
Aristote le fait lui-méme, relativement (voir J. Delvaille,
Essai sur [’histoire de [’idée de progrés, Patis, 1910, p. 54 sq.).
Et cela vaut aussi dans la perspective cyclique ou Aristote se
place volontiers, montrant que les inventions ont été faites,
oubliées, et redécouvertes plusieurs fois (les textes sont
nombreux: Pol, 1264a 1 8q., 1329 b 25 sq.; Mete., 3395
27 sq.; Metaph., 1074 b 10 sq.; Cael.,270b 19 sq.): d’une
génération 4 une corruption, le progres a sa place. Il faut en
outre distinguer les principes, de ce qui se produit en pra-



176 R. WEIL

tique (Day-Chambers, p. 45). Comme I’écrit R. Robinson
(p. x1x 5q.), la doctrine des fins de la cité est impérative plus
que descriptive.

Ce qui embarrasse encore, a I’égard du progres, c’est
qu’Aristote n’a pas de mot spécial pour le désigner: wpoxdr-
tewv n’apparait qu’une fois dans le Corpus, sous un autre
sens; mpoxomy en est naturellement absent; quant a émidi-
dbvar, émidooig, ils figurent rarement dans un contexte
politique; Aristote recourt a xuveilv, terme équivoque qui
s’applique a des changements divers, notamment aux chan-
gements révolutionnaires (voir Newman 2 1268 4 27, et
I’ Index: de Bonitz, s.v.). Mais le vocabulaire d’un Protagoras
n’était apparemment pas plus précis, et 'idée 'emporte sur
le mot. C’est I’idée de progres technique, avec de nombreuses
références aux inventions; c’est 'idée d’un progrés intellec-
tuel, favorisé par I'expérience; c’est 'idée méme d’un progres
moral et politique: Iart politique est assimilé aux techniques
qui, elles, progressent peu a peu (1268 4 25 sq.); les réserves
qu’apporte Aristote quant a l'intérét des changements, la
prudence qu’il recommande, affectent les modalités du
changement et ses degrés, sans en détruire le principe
(1269 b 12 sq.). La civilisation est bien présentée par lui
comme I'ccuvre de 'homme, qui invente, organise, améliore
(1a encore, les textes sont nombreux, p. ex. £.IV., 1098 @ 24,
X175 @353 €Cat., 13 4 24; Pol., 1273 b 20 sq., début de 11, r2.
€t Bd. Zellet, Phil. 4. Gr,, 11,25, p. -yo7 845 L. Rebin,
La conception Epicurienne du progrés, dans La pensée hellénique...,
pP. 540 sq.; P. Aubenque, Le probléme de [’étre chegz Aristote,
p. 72 sq.; etc.). Si le probleme général du progres, posé par
Platon et avant lui par les sophistes, ne figure pas explici-
tement dans la Politigne d’Aristote, comme le remarquait
O. Gigon dans son introduction a cette ceuvre (Ziirich, 1955,
p. 14 sq.), c’est au moins parce que la doctrine de la finalité
le relegue au second plan, et parce qu’Aristote ne veut pas
réver a ’dge d’or; mais le probleme est 13, sous-jacent.



VISION DE L’HISTOIRE 177

C’est ainsi qu’Aristote apporte son soin a la chronologie,
et point seulement pour déterminer I’enchainement des faits
ou des situations, ou pour fixer, comme Hérodote, des points
de départ, par exemple pour départager Crétois et Egyptiens
ou tous ceux qui se disputent une priorité (1271 b 20 sq.,
1274 @ 25 Sq., 1329 22 sq.). Il distingue dans I’histoire
deux grandes périodes, un passé et un présent, des temps
anciens et des temps modernes, ceux-ci étant désignés par
viv, quelquefois %87 ou veworti, les autres surtout par
Goyatog, mohards, wahar. La charniére semble constituée
4 peu pres par les guerres médiques, 4 cette exception, que
Denys I’Ancien est rangé aux cotés des apyator en 1286 4
37 sq.; mais peut-étre n’en fait-il pas partie, et, de toute
maniére, le cas est exceptionnel. L’dpyatoc, c’est par exemple
le temps d’Homere (1285 @ 9), des oligarchies de cavaliers
(1289 b 36, 1297 b 21), des aisymnetes — ces « tyrans élus» —
(1295 @ 12), des Gamores de Syracuse (1303 & 19). [Tdra, C’est
le temps de Solon (12664 16); mahowbv, ’époque qui a
précédé la démocratie radicale (12774 2). Dans la Consti-
tution d’ Athénes (28, 5), trois hommes d’Etat du ve siécle,
Nicias, Thucydide et Thérameéne, sont distingués des
apyctot. Et bien que chaque cité ait sans doute ses dates-
clés — Leuctres, en 371, pour Lacédémone —, on voit
Pimportance des guerres médiques, qui ont affirmé la per-
sonnalité du peuple et de I’Aréopage a Athenes (1274 a 13,
1304 4 21), et méme ont marqué une époque: celle de Pambi-
tion ardente, de 'universelle curiosité d’esprit ou, mieux,
de la liberté d’esprit (1341 @ 30 sq.): bref, le début d’une ere
des lumieres.

Du reste ’époque « ancienne » se subdivise: elle comprend
d’abord des temps « héroiques» (1285 & 3 sq., 13, 20 sq.;
E.N.,, 1, 10, 11004 8; Pr., 30, 1, 953 @ 13 sq.), qui incluent
la guerre de Troie, mais paraissent exclure le temps de
Pinvasion dorienne (Newman). Si en outre, dans la Rhéto-
rigue (1396 a 14), I'exemple des Héraclides est cité avec



178 R. WEIL

ceux de Marathon et de Salamine, expression comporte
une réserve significative, le participe Soxobvtwv: « tous
les éloges sont tirés de belles actions réelles, ou qui semblent
Pétren.

Ce qui caractérise ce passé, dans I’ensemble, c’est qu’il
présente des traits que la Gréce du viv ne connait plus
guere. Ces traits sont divers; ils marquent aussi bien le genre
de vie que la législation, ou le régime politique: certaines
oligarchies (1289 & 35 sq.) et surtout la monarchie (III, 14;
V, 1305 @ 15; 13104 14; 1313 a 3) semblent liées aux condi-
tions de I’époque, conditions politiques, moyens militaires,
et méme niveau culturel: les progres de la rhétorique, dit
Aristote, font que les démagogues ne sont plus, comme
autrefois, des chefs militaires, mais des orateurs, et n’aspirent
que rarement 4 la tyrannie (1305 2 7 sq.). A linverse, le
golt d’une liberté modérée, le sens de la vraie discipline
favorisaient autrefois, selon lui, la naissance de régimes
équilibrés, aristocratiques et politigues; et cela aussi est
disparu (1296 # fin). Cette évolution générele, qui comporte
donc des avantages et des inconvénients, est confirmée par
la comparaison avec des régions de Grece qu’on peut appeler
sous-développées (ce sont les exemples des « peuplesy,
comme en 1261 4 27 sq.) et surtout la comparaison avec
les Barbares (12684 39 sq., 1295« 11 sq.): la méthode
d’Aristote retrouve ici celle de Thucydide, dans ce qu’on a
appelé '« archéologie» (I, 5 sq.).

Mais I’évolution des hommes, chez Aristote, n’est pas
ordonnée comme I’évolution vue par Thucydide, qui traite
de puissance, puisqu’il explique I'origine de la plus impoz-
tante des guerres, et cela au ve siecle, quand Athénes et
Lacédémone sont a l'apogée de leurs forces. La position
d’Aristote n’est pas absolument cohérente: cette évolution
ne coincide pas exactement avec sa chronologie, et les
éléments n’en sont pas tous solides. Il y faut distinguer au
moins deux temps.



VISION DE L’HISTOIRE 179

Le premier est celui de la formation de la cité. Ici, les
choses sont apparemment nettes: il y a progres, puisque la
cité est la « fin» de cette formation. Le premier livre de la
Politigne en montre les étapes; le Sur la Philosophie aussi sans
doute, a sa fagon, qui, autant qu’on en puisse juger, est plus
platonicienne. Comme les primitifs des ZLois de Platon
(livre III), qui ne sont ni trés bons ni trés mauvais, mais sont
malheureux, ceux du Sur /a Philosophie n’apprennent que peu
4 peu a vivre sans souffrance, puis avec sagesse. La Politique
laisse encore moins de doutes: la vie tres élémentaire du
Cyclope et de sa famille est peu enviable; Aristote n’envie
pas davantage les « fils de la Terren, s’ils ont jamais existé,
ni en tout cas les primitifs (1268 # 39 sq.): il n’est pas loin,
ici, de Protagoras (Platon, Pro?., 327 ¢ sq.). Les divers genres
de vie que I'homme peut inventer (I, 8) n’ont d’efficacité
et d’agrément que §’ils sont combinés, ce qui n’est pas
réalisé d’emblée (1256 & 2 sq.). Du reste, méme au stade du
village, les hommes ne sont rassemblés que pour vivre;
seule la cité peut les unir, pour « bien vivre».

Ce beau schéma progressif, qui va du couple a Poixic,
puis 4 la xopy, puis 2 la wéhig, ne correspond évidemment
pas aux faits (Robinson, p. x1v sq.). S’il est vrai, comme I’a
rappelé Defourny, qu’Aristote voyait autour de lui des
transformations de «villages» en «cités», et peut-étre
méme des naissances de villages, Aristote n’apportait pas
la preuve que cette succession s’était toujours produite
dans le passé; I'idée de la dispersion primitive est au moins
discutable (M. Defoutny, Etudes sur la Politique, p. 379 sq.,
qui donne les Arcadiens comme exemple d’organisation
dispersée; mais le texte d’Aristote, 12612 27 sq., en fait
plutdét un exemple d’organisation fédérale ou confédérale
de peuple; voir Newman, ad /oc.). Il y avait aussi, dans ’his-
toire grecque, et particulierement au 1ve siecle, des ruptures
de cités, des « dioecismes», qui allaient a contre-sens de la
finalité aristotélicienne. De ces difficultés, Aristote est



180 R. WEIL

conscient: car il nous montre encore une autre perspective,
celle ot 'on est passé du « peuple» a la cité. Mais il ne s’agit
pas ici du « peuple» dispersé en villages: c’est le peuple en
mouvement. Aristote connait les migrations, les invasions,
cette instabilité de peuplement que Thucydide a évoquée
au début de son histoire. Les fragments des Constitutions
en présentent des traces, ainsi que la Politigue, qui men-
tionne la vie nomade, les migrations des populations d’Italie,
les installations de peuples par leurs rois (12564 31 sq.,
1329 b 14 sq., 1310 b 34 sq.). De la méme fagon, dans les
Lois de Platon, les installations successives, du haut au bas
des montagnes, aprés la plus récente catastrophe qui a
anéanti la civilisation précédente, se raccordent mal a I’his-
toire des Doriens, peuple en marche, puis peuple installé
dans des cités (voitr notre Archéologie de Platon, p. 86). La
discordance est plus sensible chez Aristote, parce qu’il est
plus systématique. Le rapport entre le passage de la « famille»
au «village» et ces peuples en mouvement reste obscur.
L’histoire est encadrée dans la doctrine; le mot méme de
xopy, inconnu de I’épopée, rare chez Platon sinon générale-
ment en attique (G. Glotz, Ci# gr., p. 39 sq.), est la pour
donner une consistance extérieure a la démonstration; mais
elle ne satisfait pas pleinement Pesprit.

La cité, une fois établie, répond aux besoins fonda-
mentaux; elle donne la sécurité; elle est assez diversifiée
pour se suffire. Cette étape décisive — la premiere ou le
Grec se distingue vraiment de la plupart des barbares —
est franchie 4 une époque qu’Aristote ne se hasarde pas a
indiquer, quelque part dans les « temps anciens ».

Cette cité archaique, avec ses lois encore primitives,
n’incarne pas, évidemment, la perfection. En particulier,
la classe moyenne y est encore faible, par le nombre et par
Porganisation (12974 27 sq. dans le texte traditionnel:
OMyol Te bvteg 10 TARlog xal xata THY ovvtalwy pdEAAov
Omépevoy 10 &pyeslo. L’interprétation de Newman parait



VISION DE L’HISTOIRE 181

la plus naturelle. L’article w9y, 4 valeur de possessif, indique
que xatd THY GUVTAELY, quelle qu’en soit la construction,
se rapporte logiquement, comme 6 wA%jfoc, sinon gram-
maticalement, au sujet de la proposition). Mais cette relative
rareté des citoyens vertueux facilite la tiche du législateur:
la compétition pour le gouvernement est restreinte, la monat-
chie patriarcale se maintient aisément. Et le premier dévelop-
pement de la cité ne fait qu’améliorer la situation, parce
qu’elle reste petite, facile 4 surveiller dun seul regard.
Les étrangers y sont peu nombreux; parfois, ils sont relégués,
comme les esclaves, dans les emplois que les citoyens refusent
d’occuper (1278 2 6 sq.). Les échanges sont limités au strict
nécessaire, la « chrématistique» garde des proportions
tolérables. Dans beaucoup de cités, les citoyens sont de
paisibles ruraux. Et leur genre de vie, qu’ils soient Athéniens
ou Lacédémoniens, implique en tout cas la pratique d’une
certaine forme de vertu. Cest ce qu’ont voulu Lycurgue,
Solon. Le régime, qu'on I'appelle aristocratie ou politeia
ou démocratie modérée, est aux mains des soldats, des
anciens soldats. Cet équilibre heureux peut durer assez
longtemps; il arrive méme qu’un monarque raisonnable
sache le réaliser: les Athéniens disaient, ce qu’Aristote
répete complaisamment, que la tyrannie de Pisistrate était
le temps de Cronos (A0~., 16, 7). Apres Isocrate et beaucoup
d’autres, Aristote se montre sensible aux charmes, au mirage
de la constitution dite « traditionnelle», la ndtpiog moireta,
cette « belle époque» des Athéniens. L’age d’or n’est pas
au commencement, mais il est derriére nous, disait-on, a
Iépoque archaique.

Pourtant, cet 4ge d’or, Aristote ne le voit dans le passé
que par systéme, parce qu’il projette sur Solon, sur Dracon,
sa théorie de la pesédtyng, de la constitution équilibrée. Il
reconnait sans peine que cet équilibre fut rarement stable
(1296 2 36 sq.); qu’en particulier, des tyrannies s’instauraient
vite, avec tous les dangers qu’elles comportaient; et qu'un



182 R. WEIL

régime aristocratique pur n’a jamais existé. L’évolution qui,
apres les guerres médiques surtout, a précipité les cités
vers ce qu’il appelle ’état de choses actuel, c’est-a-dire la
grande division de la Gréce en démocraties et oligarchies,
prend ses origines avant ’'invasion perse. Si Aristote souhaite
un retour au passé, c’est un passé théorique, non celui du
vrai Dracon, ou la question des dettes restait enti¢re (Aristote
le sait), ni celui du vrai Solon, qui n’a pu empécher la ruine
de son ceuvre. Il louerait bien ce passé, comme Isocrate ou
méme Platon; dans la mesure ou il le connait, il en montre
les faiblesses; c’est une piece de sa doctrine, plutét qu’une
forme de son idéal.

I’étape suivante pourrait étre simple. Puisqu’a chaque
type de pays, de sol, de population, convient mieux une
certaine constitution, il pourrait suffire que cette constitution
se réalise dans les faits, ou qu’on agisse en ce sens: ce serait
le progres ou la direction du progres, défini d’avance par sa
« fin», comme la notion I'implique. Mais Aristote est amené
4 une position plus nuancée. Une évolution lui parait inévi-
table, parce que les conditions matérielles changent, elles,
inévitablement. Toutes les formes de lactivité, agricole,
industrielle, commerciale, s’améliorent; Aristote ne cache
pas l'intérét qu’il prend a ces activités et a ces améliorations,
du moment qu’elles ne se détournent pas de leur but (I, 11);
et il souligne que la politique, ou plutét le politique, doit
tenir compte de tous ces facteurs (p. ex., 12594 33 sq.).
Si le gott d’avoir plus peut se trouver favorisé par cette
facilité méme de la vie matérielle, on constate aussi que la
vertu suit le progres de la richesse, quand celle-ci donne le
loisir (1341 @ 28 sq.). La vie politique en est affectée, et ce
n’est pas forcément un mal. Les techniques changent et se
petfectionnent, qu’il s’agisse de I'armement ou de la vie
quotidienne; les cités grandissent; les régimes en subissent
le contre-coup (12896 35 sq., 12974 15 sq.; VI, 7). En
fonction de ces conditions, deux déviations se sont surtout



VISION DE L’HISTOIRE 183

imposées, la démocratie et I'oligarchie (12964 24 sq.),
tandis que la tyrannie se fait rare (1305 # 7 sq., notamment
15 sq.) et que les tyrannies les plus durables étaient celles de
I’ancien temps (V, 11 et 12) (Platon, au contraire, dans la
République, suggérait 'idée d’une extension des tyrannies).
Encore la démocratie 'emporte-t-elle, parce qu’elle résulte
de ’agrandissement des cités; et cet agrandissement parait
étre, dans la Politique, un fait acquis (12864 20 sq.). La
démocratie est en outte soutenue, sauvegardée, par les
conditions mémes qui 'ont engendrée: sa population nom-
breuse la préserve (1321 @ 1 sq.). Or c’est dans ces grandes
cités que la classe moyenne peut étre la plus nombreuse;
c’est la que I’équilibre est le plus stable (1296 @ 9 sq.), dans
les démocraties. Aristote porte sur ce régime un jugement,
au total, favorable, pourvu qu’il s’agisse d’une démocratie
modérée (il reconnait la valeur du jugement populaire, par
exemple, dans la Politigue, 1286 a 30 sq., et aussi dans la
Constitution d’ Athénes, 41, 2).

Dans la mesure ou l’idéal visé n’est plus une vertu sur-
humaine, mais la stabilité, Aristote consideére donc que son
temps marque, a tout prendre, un progres et une possibilité de
progres. Aux améliorations matérielles, qu’il apprécie, répond
un progres politique; la constitution la plus « commune »,
xowotaty, devient plus accessible au total. Si, de toute évi-
dence, il pouvait par systeme situer I’age d’or quelque part
dans le passé, son objectivité et sa modération le tournent
peu a peu vers le présent et ’avenir. La nature des choses
ayant changé, il envisage un changement de la loi.

C’est pourquoi il peut écrire deux livres sur la consti-
tution la meilleure, une sorte de troisieme solution, apres la
Républigue de Platon, et apres les Lozs qui en formaient le
devtepog mhotg (cf. Lois, V, 739 ¢). Non seulement il insiste
sut le caractére de « possibilité » que doit présenter la cité
souhaitée (12654 17 sq., 1325 & 38 sq.) — Platon en fait
autant dans la Républigne (V, 456 ¢) —, mais il en vient a



184 R. WEIL

placer ses deux livres a la fin de son ceuvre, comme un mani-
feste. Et il serre d’aussi pres que possible la réalité; il veut
par exemple que la cité puisse se défendre, ce qui est une
nécessité en tout temps, et surtout il admet que certaines
conditions contemporaines sont inéluctables et peuvent
engendrer du bien: la cité idéale meénera une vie « politique »,
c’est-a-dire qu’elle aura des rapports avec d’autres cités;
elle ne se repliera pas sur elle-méme; elle pratiquera le com-
merce, voire la conquéte dans certains cas précis (1327 4
11 sq.; & début; 13334 38 sq.). Son organisation tiendra
compte de toutes les inventions modernes, du progreés de
toutes les techniques. Quand Aristote dit qu’il faut faire
appel aux idées de nos devanciers, il ne songe pas seulement
aux idées abstraites. Il veut par exemple que I’on combine
deux modes de construction ou d’urbanisme, I’ancien et le
moderne, de fagon 4 procurer a la fois la sécurité et I'agré-
ment (1330 & 21 sq.); 'on n’omettra pas, dit-il, de s’assurer
des ressources en eau, grice 4 ces réservoirs qui sont, selon
lui, une invention heureuse (13304 5 sq.); en fortifiant la
cité, on songera aux progrés qu’a faits ’art de la guerre, en
particulier en ce qui concerne la balistique et les sieges (1331
début). Cette cité modele sera a 'avant-garde du progres,
parce que ses créateurs et ses habitants prendront en consi-
dération toute les découvertes déja faites et s’eflorceront de
les approfondir (1329 4 33 sq., 1331 @ 14 sq., cf. 1264 @ 1 5q.).
Aristote emploie méme a ce propos le verbe guiocogety
(1331 @ 16), qui insiste évidemment sur la qualité intellectuelle
de ces recherches: ces perfectionnements sont une forme de
sagesse.

Il n’est donc pas étonnant que la constitution de la cité
idéale rappelle, outre les ZLois de Platon, la démocratie
« atténuéen qui est proche de la politeia: c’est une « démo-
cratie» ou les citoyens ont les mémes avantages que dans une
oligarchie, mais sont beaucoup plus nombreux; un régime,
ou tous participent au gouvernement, mais successivement



VISION DE L’HISTOIRE 185

(1332 @34, 1332 b 12 5q.); une «démocratie», o la vertu peut
régner comme dans une aristocratie; bref, c’est une cité
contemporaine, mais orientée vers la vertu. Clest une cité
théorique, dont Pesquisse montre pourtant qu’Aristote ne
désespérait pas de son temps. Et peut-étre méme faut-il
entrevoir, sous les indices qui évoquent I’idée d’union
des cités grecques, le désir d’accorder la vie politique aux
réalités matérielles: si une évolution entrainait les Grecs
au dela de la cité, Aristote a d( chercher les conditions dans
lesquelles ce mouvement constituerait un bien. Dans le
cadre de la cité, en tout cas, la tendance au progres existe;
si la cité xat’ edynv des années 330 ou 320 differe de celle
qu’on pouvait souhaiter avant telle ou telle invention récente,
le champ qui s’ouvre est large, en cas de nouvelles amélio-

rations techniques.

%
* *

On apergoit donc deux tendances contradictoires ou
complémentaires dans la vision aristotélicienne de I’histoire:
Poptimisme s’y unit au pessimisme. Le cinquie¢me livre de
la Politigue, par exemple, accumule de fagon décourageante les
cas de révolutions, de désastres, mais il y propose aussi des
remedes, et méme un remeéde fondamental: les constitutions
peuvent atteindre un tel degré d’équilibre qu’elles se res-
sembleront toutes; le tyran lui-méme, s’il veut durer, imitera
les hommes vertueux au point de commencer a leur res-
sembler (V, 11, 1315 @ 41 sq.). On trouve aussi chez Platon,
distincts ou unis, le mythe de la décadence et celui du progres.
Chez Aristote, il ne s’agit plus de mythes: il cherche des faits.

La facon dont il se représente les étapes du passé est
soumise a ces deux tendances: d’une part, il cherche la vérité
de son mieux, en étudiant le plus grand nombre de témoi-
gnages, mais il les accueille et les interpréte en fonction de ses
théories propres. Sans doute cette particularité doit-elle se
manifester chez tout historien, qui analyse le vraisemblable,

13



186 R. WEIL

comme savait déja le faire Hérodote et comme Thucydide
I’a enseigné. Puis, I’objectivité historique, ou méme la notion
de vérité historique, n’était pas sans failles: I’histoire, pour
des orateurs comme Isocrate, Eschine, Démosthéne, c’était
une série d’exemples, a utiliser selon la circonstance; Platon
lui-méme a joué avec ’histoire. Aristote ne joue pas avec les
faits, s’il lui arrive de jouer avec les idées.

Qui plus est, il modifie ses idées en fonction des faits. Cela
se produit quand il juge tel ou tel point particulier de I’his-
toire, la constitution de Syracuse ou I’élection des magistrats
au temps de Solon. Et cela se manifeste encore quand il
étudie I’évolution historique. Il y enregistre d’une part des
éléments de continuité (1286 & 8 sq., 1297 & 16 sq.), d’une
continuité qui n’exclut pas forcément le respect du passé,
d’autant qu’elle s’insére dans un systéme cyclique qui est
encore un trait commun a Platon et Aristote. Puis 'obser-
vation des faits jointe au raisonnement remet les primitifs
4 leur juste place. Surtout, 4 la continuité, se substitue une
ligne brisée ou multiple: Aristote admet qu’il est plusieurs
facons d’atteindre la fin de la cité, selon les lieux, selon les
temps. Au fond, a l'idée traditionnelle de la décadence, qui
est surtout décadence des mceurs, il allie le concept du progrés
matériel, tel qu’on le rencontre chez un Thucydide. Le second
Iemporte, d’une victoire ou le vaincu n’est pas absolument
perdant.

Ce qui rend sensible la difficulté qu’ Aristote eut sans doute
4 parcourir cet itinéraire intellectuel, c’est le caractere per-
sonnel et presque engagé de beaucoup de ces textes. Lorsqu’il
décrit le progres des extrémes (p. ex. 12964 21 sq.), il
parait sérieusement découragé. Il est vrai que ce pessimisme
était de bon ton en histoire (on le rencontre chez Thucydide,
par exemple quand il décrit les effets moraux de la guerre,
III, 82; les historiens romains, Salluste, Tacite surtout,
ont marché sur ses traces). Une passion contenue, tout aussi
forte, parcourt les lignes qui disent I’élan enthousiaste des



VISION DE L’HISTOIRE 187

Grecs vers I’époque des guerres médiques (1341 228 sq.),
celles qui critiquent la théorie platonicienne du nombre
nuptial et la succession réguliére des constitutions (1316 a
1 sq.), celles encore qui mentionnent quelques-unes des
inventions du temps, au septie¢me livre. Dans ces derniers
passages transparait méme un golt personnel, ce goit
des agréments de Pexistence, je dirais presque du « confort
moderne», qui devait étre si vivement reproché a Aristote;
il y a de Iépicurien, au sens le plus banal du mot, chez
cet Aristote-la; il n’est pas étonnant qu’il ait ouvert sur le
progres des perspectives un peu analogues a celles que les
Epicuriens exploreront; il n’est pas étonnant non plus que
cette ressemblance supetficielle jointe a tant de désaccords
ait été I'occasion de heurts.

Il n’y a pas de théorie du progtes chez Aristote. Ces der-
niers détails seraient une raison de plus pour ne point
parler, méme, d’idée du progres dans sa philosophie politique:
il s’agit de tendances, d’espoirs, de gofts, qui se manifestent
ici et la, qu’il serait imprudent de systématiser. Mais ce goiit
trouve une saveur a l’histoire parce qu’il est soutenu et
guidé par deux notions. Cest d’abord la notion d’équilibre,
autour de laquelle doivent se rassembler les constitutions,
et sur laquelle Aristote tend, en fait, 4 axer 'image des cons-
titutions réelles: elle est un fait et une valeur, une valeur qui
peut étre atteinte avec le temps. Celui-ci est la deuxiéme de ces
notions fondamentales: alors que tout un courant de la
pensée antique regardait le temps comme ’ennemi de ’huma-
nité, ainsi que le disait J. B. Bury dans son livre The idea of
progress, p. 11, il prend ici un aspect favorable, bienveillant.
I’Erinys est devenue Euménide. Ce n’est méme plus la
conception déja plus souple, mais vague, d’'un Hérodote qui
considére que « tout peut arriver dans la longue suite des
temps» (V, 9). Le temps actif, chargé d’énergie, de cette
force vitale qu’un article de Douglas E. Gerber décelait
récemment dans des vers de Pindare (7. P. A. Ph. Ass.,



188 R. WEIL

1962, p. 30 sq.), produit des changements de tout ordre,
dans la configuration de la terre (Mete., passim, p. ex. 1, 14,
351 b sq.), dans la vie des hommes et de leurs sociétés:
finalement, il peut étre un « inventeur», ou « un bon auxi-
liaire» de laction humaine, ebpetic 3 ovvepyds dyx0ég
(E.N., 1, 7, 1098 2 24). Car « une hirondelle ne fait pas le
printemps ».

Lorsqu’Aristote montre, dans les Parties des animanx,
que ’homme est I’étre vivant le mieux doué pour le progres
technique, son opinion rectifie celle de Protagoras, mais,
ce qui est remarquable, en donnant plus de force a la these
du progres (1V, 10, 687 @ 19 sq.): le Protagoras de Platon
disait que ’homme était le moins bien partagé des étres
vivants, tant qu’il n’avait pas requ le feu, puis la conscience
et la justice. Aristote croit que la main humaine vaut toutes
les armes des animaux, offensives et défensives, parce qu’elle
est multiple, qu’elle devient « griffe, serre, corne, ou lance
ou épée...»; et cet homme pourvu de mains, le plus intel-
ligent des étres vivants, a su inventer les techniques et orga-
niser la vie sociale qu’implique sa nature; puis il est resté
capable de perfectionner tout cela. Le célebre cheeur de
I’ Antigone de Sophocle (331 sqq.), qu’Aristote n’a pas cité
expressément, n’est sans doute pas loin de son esprit,
lorsqu’il hésite entre ’espoir et le pessimisme. Ce chceur
aussi sait que ’homme peut étre et bon et mauvais. Mais
Aristote, plus encore que Sophocle, met décidément I’accent
sur les ressources prodigieuses de ’homme. Une interpré-
tation subtile fait dire a Sophocle que I’homme est un
mavtombpog &mopog, un étre d’autant plus riche en ressources
qu’il en est plus dénué. Comme I'a remarqué P. Aubenque
(Le probléme de [’étre..., p. 489), cette formule conviendrait
au philosophe aristotélicien. Au philosophe, mais non a
I’homme selon Aristote; pour celui-ci, il faut en revenir a
Pinterprétation classique de Sophocle: un homme riche en
ressources, mwavromdpog, un homme &mopog €’ 00dév, xTA.



VISION DE L’HISTOIRE 189

(voir Jebb, ad loc.). Cet homme dont les ressources ne con-
naissent pas de bornes, doit bien borner ses désirs, et com-
prendre que sa condition est bornée. Mais le parti qu’il en
tire est libre: comme l'art médical poursuit sans limite la
santé (Pol., 1, 9, 1257 b 25), l'art politique poursuit sans tréve
la fin qu’il souhaite, en fonction des circonstances, d’autant
plus qu’il est lié aux techniques proprement dites.



190 R. WEIL

DISCUSSION

M. Stark : Es sind drei Fragenkomplexe, die mich nach Herrn
Weils anregendem Vortrag bewegen: einmal die Frage, ob das,
was man bei Thukydides gern als Pessimismus zu bezeichnen
pflegt, nicht eher ein Festhalten von Vorgingen ist, die innerlich
iiberwunden werden miissen, vor denen man aber nicht resi-
gnieren oder verzweifeln soll. Das fiihrt schon zu der weiteren
Frage: wie differenziert Aristoteles zwischen Herodot und
Thukydides, wie beurteilt er sie ? Wie steht es mit der atthido-
graphischen Grundlage der ’Afx. ? Ist hier eine bestimmte
Personlichkeit greifbar und nach Jacoby noch ein Fortschritt
gewonnen ?

M. Weil : En ce qui concerne les Atthidographes nous ne pou-
vons aller au dela des indications données par Day et Chambers,
ou Hignett avant eux, ou Jacoby: tout cela est hypothétique, mais
il est effectivement probable qu’Aristote suit 4 I’occasion ces
sources de trés pres. Qu’Aristote d’autre part ait lu Thucydide,
cela me parait trés probable; il est certain qu’il connaissait
Hérodote, sur lequel il s’est exprimé parfois en termes séveres
(cf. Bonitz, s.v.). Enfin, si le mouvement de mon exposé m’a
amené a rappeler surtout l’aspect pessimiste de l’ceuvre de
Thucydide nous ne devons certainement pas en méconnaitre la
contrepartie; il y a2 au moins cette notion de progtes, que nous
avons rencontrée chez lui, dans « l’archéologie» et la « penté-
contaétie». Une étude plus générale, sur I'optimisme de Thucy-
dide, serait souhaitable; je crois méme qu’on y pense (v. J. de
Romilly dans *Emoy, juillet 1963).

M. Gigon: Mit Sicherheit darf angenommen werden, dass
neben Herodot Ktesias benutzt ist.

M. Weil: Naturellement, Aristote connaissait Ctésias; il le
connaissait méme beaucoup mieux que nous; aussi une compa-
raison manquerait-elle de bases.



VISION DE L’HISTOIRE 191

M. Aalders : Je doute qu’il faille rapprocher ce qu’Aristote dit
de la Constitution de Solon dans la Politigue et ce qu’il en dit dans
la Constitution d’ Athénes. Ces deux traités ne mettent pas en
ceuvre la méme documentation. D’autre part, il y a lieu de penser
que, dans I’ *Afr., Aristote considére la Constitution de Solon non
pas comme une constitution moyenne, mais comme une consti-
tution démocratique. Les magistrats, en effet, ne sont pas élus,
mais tirés au sort. Or le tirage au sort est tenu pour une institution
éminemment démocratique. L’insertion dans 1’ Afr. d’une cons-
titution de Dracon, considérée comme moyenne, confirme
qu’Aristote tenait celle de Solon pour démocratique.

M. Weil : Bien que le tirage au sort ne définisse pas absolument
la démocratie, mais soit un élément démocratique, qui peut entrer
dans un « mélange» de constitutions, bien que d’autre partil y ait
des degrés divers de constitutions moyennes (une constitution
peut étre ToAMTIxwTEPR qu’une autre), je suis sensible a cette diffi-
culté. Il me semble en tout cas que la constitution de Solon, avec
ses éléments évidemment démocratiques, ne se confond pas avec
I'une des formes de démocratie définies dans la Politique.

M. Adlders: La derniére remarque de M. Weil me parait
parfaitement fondée: on ne peut identifier complétement la cons-
titution solonienne de I’ ’AOx. avec la démocratie premiere de la
Politigue. 11 est spécieux d’identifier les diverses formes de démo-
cratie définies dans la Politique avec les gouvernements successifs
d’Athenes, décrits dans I’ > Af., comme le font Day et Chambers.

M. Moraux: 11 me parait difficile d’admettre qu’Aristote ait
eu une conception relativement optimiste du devenir historique,
et qu’il ait en particulier considéré comme un progrés I’évolution
des constitutions telle qu’il pouvait Pobserver dans Phistoire
d’Athénes. On sait qu’il juge avec beaucoup de sévérité la forme
extrémiste de la démocratie, dans laquelle le pouvoir se trouve,
en fait, aux mains d’une populace oisive, qui gouverne a coups de
décrets, sans respecter les lois, et exerce une sorte de tyrannie sur
les autres classes de la société (1292 2 4-37; 1292 b 41- 1293 a 10,
etc.). Or cette forme est justement celle qui est la plus récente dans



192 DISCUSSION

les cités (1293 @ 1: ) Tehevtola TOlg YpoVolg &V Talc TOAEGL
YEYEVTLEVY), et les critiques que je viens de rappeler visent mani-
festement la démocratie contemporaine d’Aristote (1298 @ 31:
... 6vTtep ) TedeuTala dnpoxpatia VOV dtotxeltot TPOTTOV...). Ce qui
I’a engendrée ou, du moins, rendue possible, c’est un certain
progres matériel dont a bénéficié la cité: extension du territoire,
accroissement de la population, augmentation des trevenus de
I’Etat, loisirs des prolétaires, possibilité de rémunérer I’exercice
des fonctions publiques, etc. Il semble donc que le progres de la
civilisation et I’amélioration du niveau de vie n’entrainent pas
nécessairement un progrés du régime politique de la cité, mais
en provoquent plutdt la décadence. Tout au plus pourrait-on dire
que, grice au progres de la civilisation, qu’Aristote parait bien
admettre, le bon législateur ou ’homme d’Etat compétent dispose,
pour réaliser le régime politique le meilleur, de conditions beau-
coup plus favorables que sous les royautés primitives, quand
il n’y avait guére d’hommes de valeur et que les cités étaient encore
petites (1286 & 8 sq.). Est-ce bien dans ce sens que M. Weil a parlé
de progres ?

M. Weil : Rien n’est nécessaire dans ce domaine, selon Aristote,
mais il dit bien, je crois dans les textes cités, et quelles que soient
ses propres sympathies instinctives, que la démocratie est prati-
quement plus stable; et la démocratie peut tendre vers la wohirela,
grice a 'importance de la classe moyenne. Dans une perspective
ou la stabilité est le but souhaité, ceci est une amélioration; et,
en général, la formule a laquelle parvient M. Moraux résume par-
faitement la position d’Aristote: les conditions du progrés sont
devenues meilleures; cela déja mérite le nom de progres. Clest
un progrés qui, naturellement, n’est ni nécessaire, ni continu et
régulier: il y a des ruptures, des régressions aussi, dans I’histoire
telle que la voit Aristote.

M. Schaerer : Voici trois remarques que je vous présente sous
une forme interrogative.

1) Le mot fameux de la Poétigue (1451 b 5) sur la prévalence de
la poésie relativement a I’histoire est-il réellement dirigé contre les



VISION DE L’HISTOIRE 193

platoniciens ? J’ai peine a le croire. Certes, l'auteur de la Répu-
bligue bannit les poétes de son Etat. Mais il ne condamne nullement
la poésie dans son principe: il lui fait, au contraire, jouer un role
considérable sous la forme du mythe. Il s’en prend a deux aber-
rations: d’une part a Dirrationalité de l'inspiration poétique,
laquelle se réduit 2 un incontrodlable privilege divin (Zon 534 b)
ou 2 une imitation servile (Resp. 397 «); d’autre part a une confu-
sion qui s’était établie entre logos et mythos (cf. Phaid. 61 b), les
podtes s’étant attribué le rOle de directeurs de consciences en
matiere de morale et de religion. Platon n’entend nullement
évincer la poésie en tant que telle, mais la subordonner a la philo-
sophie. D’ott la curieuse théorie du «style indirect», dans la
République (392 ¢ - 394 d).

En revanche, Platon se montre a ’égard de I’histoire d’une
surprenante indifférence. Ce n’est pas pour rien qu’il a laissé
inachevé son seul dialogue proprement historique, le Critias.
On sait, d’autre part, avec quelle liberté il utilise les détails
biographiques de la vie de Socrate, les pliant au gré de ses inten-
tions philosophiques. Et Léon Robin a raison de déclarer que le
Phédon devient un véritable « monstre historique» deés l'instant
ou l'on veut y voir autre chose qu’une libre composition de
Platon (Phédon, Ed. « Les Belles-Lettres», p. xx1). Il me semble
donc que Platon n’aurait pas été loin d’approuver le jugement
porté par Aristote dans la Poétigue.

2) En nous montrant qu’Aristote attribue au temps une valeur
active et que, sans énoncer une théorie de progrés humain, il fait
confiance au présent et a I’avenir, M. Weil a énoncé une idée juste
et profonde. Mais avant Aristote les poétes n’avaient-ils pas déja
valorisé I’avenir sous la forme d’une attente confiante en la pro-
tection divine ? Les jours a venir sont « les plus slirs témoins»,
déclare Pindare (O. I, 34). Chez Sophocle, la patience devient
un véritable substitut de la piété: « Le temps est un dieu qui
aplanit tout» (£/., 179). Le mérite d’Aristote serait, en quelque
sorte, d’avoir laicisé cette confiance, en la fondant, comme I'a
si bien montré M. Weil, sur I’équilibre et la stabilité qu’il croyait



194 DISCUSSION

découvrir dans les meilleurs régimes politiques de son
temps.

3) Thucydide est-il optimiste, croit-il au progrés » Remar-
quons que cet écrivain, dont on sait les exigences en matiere
d’exactitude documentaire (I, 22), ne retient toutefois, dans la
masse des événements qui s’offrent a lui, que le petit nombre de
ceux qui lui paraissent exemplaires, fussent-ils de peu d’impor-
tance au point de vue de la politique générale: tel le massacre des
écoliers de Mycalessos (VII, 29). Pour cette raison, son ceuvre
s’ordonne moins selon I’exigence des faits extérieurs que relati-
vement 2 un schéma mental bien défini. En lisant cette ceuvre extra-
ordinaire d’un seul élan, on la voit en effet se développer a la
maniere d’une tragédie: d’abord la ligne monte, conduisant le
lecteur de la confusion des temps archaiques (I, 1-3) 2 une dualité
fondée sur I'opposition de Sparte et d’Athenes (I, 6) et enfin a
Pespoir d’une victoire définitive d’Athénes sous le pouvoir du
grand Périclés. Malheureusement Périclés meurt et cet espoir
d’unité se trouve dégu: on voit alors la ligne s’infléchir, et redes-
cendre par trois étapes principales — Cléon le violent, Nicias le
superstitieux et Alcibiade le versatile — vers un nouvel état de
confusion représenté par la ruine d’Athenes, non sans qu’un
certain espoir subsiste encore (VIII, 97 et 106). Cette démarche
a deux temps, qui conduit du chaos au cosmos pour ramener
ensuite au chaos (je schématise), fait penser au mouvement
alternatif qu’on trouve chez Hésiode, Empédocle et Platon, et
nous révele une constante profonde de I'esprit grec. Il semble
qu’a cet égard, la nouveauté d’Aristote ait été d’écarter ’hypo-
thése d’un plan ordonné et précongu pour attribuer au jeu des
circonstances, voire au hasard, une grande part dans la succession
des régimes politiques et des événements de I’histoire humaine.
D’ou le reproche qu’il fait 4 Platon, dans la Politigue, d’avoir
simplifié le probleme en imaginant un ordre de succession rigou-
reux entre les différentes formes de gouvernement.

M. Weil : Ce schéma de ’ceuvre de Thucydide illustre de fagon
admirable le jeu des forces qui, non sans intervention de la Ty,



VISION DE L’HISTOIRE 195

ont conduit 2 la ruine d’Athénes, mais auraient pu, selon I’his-
torien, probablement engendrer la victoire, si Périclés avait vécu,
si sa politique avait été continuée par tous ses successeurs. La
conception du temps chez les poétes — j’avais fait seulement
allusion a un passage de Pindare — est certainement celle qu’a dite
M. Schaerer; peut-étre exprimerait-on mieux ’opinion d’Aristote
en parlant des régimes les moins mauvais, plutét que des meilleurs.
Quant a la Poétique, c’est un probléeme délicat, lié a4 la date de
Pceuvre, et ol le chapitre 23 a son importance; car 'interprétation
que j’ai proposée permet de conserver le texte cuvyfeig. Il me
semble aussi que Platon s’est intéressé de plus en plus a ’histoire
sans étre historien: on travaillait sur histoire 2 I’Académie; le
livre III des Lois prend I’histoire pour théme, ou pour prétexte;
et si le Critias est resté inachevé, il a pourtant été entrepris, alors
que Platon, justement, était déja 4gé.

M. Gigon : Blickt man aufs Ganze, so ist nicht zu bestreiten,
dass in der Haltung Platons und des Aristoteles zur Geschichte
eine fundamentale Verschiedenheit besteht: Platon benutzt die
Geschichte als Material; fiir Aristoteles ist die Philosophie selbst
geschichtlich wie der Staat, die Kunst und die Wissenschaft,
eingebettet in eine Entwicklung, deren Modell die Entwicklung
des lebenden Organismus ist.

M. Aubengne : Sur le théme du progres je voudrais dire mon
accord avec les formules prudentes de M. Weil. Il n’y a pas de
doctrine du progreés chez Aristote. Tout au plus trouve-t-on ¢a
et 12, notamment dans le texte cité de I’Etbique a Nicomagque,
(I, 7, 1098 2 23 sqq.) sur le temps « inventeur», le lieu commun,
d’origine sophistique, du progres des arts. Méme le livre A de la
Métaphysigue — sur lequel M. Gigon aurait sans doute beaucoup
a dire — illustre davantage le théme de la finalité que celui d’un
progres historique: Aristote, on le sait, en prend a son aise avec
I'histoire, dont il « redresse » I’ordre pour les besoins de sa démons-
tration, tel philosophe plus ancien « par ’dge» étant en fait plus
moderne « par ses ceuvres». Je dirai donc que, pour Aristote, le
temps est polyvalent, autorisant le progres aussi bien que la déca-



196 DISCUSSION

dence, ce qui est malgré tout nouveau par rapport a Platon, qui
croyait plutot a la fatalité de la décadence. On pourrait comparer
a ce sujet la théorie de I’évolution catastrophique des constitutions
au livre VIII de la Républigue et la théorie aristotélicienne des
napexfdoetg: chez Aristote, il ne s’agit que d’une possibilité, qui
peut étre combattue par des moyens adéquats (alors que chez
Platon il faudrait une émiotpopm radicale). L’idée d’Aristote est
donc plutdt celle de la contingence des événements humains:
caractéristique a cet égard est le chapitre 9 du De interpretatione,
ou Aristote nous dit, dans une belle formule, qu’il y a dans la
délibération et I’action des hommes un « principe des futurs»,
apy) TGV Ecouevey (19 @ 7 sq.). Aristote s’oppose avant la lettre
aux philosophies du destin.

M. Gigon: Die menschlichen Dinge sind fiir Aristoteles
weder tOyy noch dvayxy. Vom supralunaren Ort her scheinen sie
tOyn zu sein (was zu Vergleichen mit Epikur Anlass gegeben
hat), vom Standpunkt des geschichtlichen Leben stehen sie jedoch
in einer Finalitit, die zwar nie ganz erreicht, aber doch immer
erstrebt wird.

M. Aubengue: Je voudrais demander 2 M. Weil si Aristote
a bien voulu donner au livre I de la Politigue un exposé historique
de la formation de ’Etat. A la fin du chapitre 1, on a 'impression
qu’il annonce une décomposition logique de la wbhig en
ses éléments constitutifs. En revanche, le début du cha-
pitte 2 (el 3 7ig €& dpyc Ta mpaypata Qubpeva BAédeiev)
pourrait plus aisément s’interpréter en un sens historique. Est-ce
le cas ?

M. Weil: La différence entre Platon et Aristote me parait
aussi une différence d’accent: non seulement la décadence n’est
pas nécessaire — et en effet le progres ne ’est pas non plus —,
mais les conditions du progrés sont souvent mises en valeur.
Drailleurs, chez Platon lui-méme, il n’y a nécessité de la déca-
dence — dans la Républigue VIII-IX, par exemple — que sous cer-
taines conditions définies, résumées par cette hypothése, qu’on
ne respecte pas le nombre nuptial.



VISION DE L’HISTOIRE 197

Le livre I de la Politigue a un aspect historique (p. ex. 1252 b
16 sq.), mais c’est aussi une reconstruction systématique, ou la
notion de xwpy s’introduit dans I’histoire: c’est a ce propos qu’on
percoit une discordance entre le passage du village a la cité, et
I’histoire des peuples en mouvement, qui ont fini par s’installer
et par fonder, a leur tour, des villages, des cités.

M. Bayonas: Platon soutient d’une maniére générale que les
cités historiques sont inévitablement exposées a la corruption.
Nous remarquons cependant que, dans le livre IV des Lozs, une
cité saine peut renaitre de la tyrannie, le tyran n’étant pas en ’oc-
currence le législateur-philosophe. En plus, Aristote attribue
peut-étre a Platon I’idée du développement cyclique de la cons-
titution (Pal. 1316 2 25-30), ce qui impliquerait que la cité saine
surgirait de la tyrannie. Peut-on donc parler de pessimisme pla-
tonicien sur ce point ? Platon est-il tellement éloigné d’Aristote ?

M. Weil: On constate méme que I’histoire de la Perse, au
livre II1 des Lois, enregistre des alternances de mauvais et de
bon gouvernement. Quant a I’argument selon lequel la meilleure
constitution succéderait a la tyrannie dans la Républigue, c’est
une objection d’Aristote, destinée a souligner que la position de
Platon implique une conséquence inacceptable.



i

et




	Philosophie et histoire : la vision de l'histoire chez Aristote

