Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 11 (1965)

Artikel: Quelques apories de la politique et leur arriere-plan historique
Autor: Moraux, Paul
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660609

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

PAUL MORAUX

Quelques apories de la politique
et leur arriere-plan historique






QUELQUES APORIES DE LA POLITIQUE
ET LEUR ARRIERE-PLAN HISTORIQUE

Ex différents endroits de la Politigne, Aristote étudie des
problémes a propos desquels s’affrontent des argumentations
contradictoires. A premiére vue, ces considérations en faveur
du pour et du contre risquent d’apparaitre comme les fruits
d’une réflexion qui s’attache a dégager dans Iabstrait, et,
pour ainsi dire, sur le plan de la spéculation pure, les aspects
multiples et parfois antinomiques de la question étudiée; on
croirait presque avoir affaire a la démarche dialectique d’une
pensée désireuse de confronter, 2 propos d’un méme sujet,
les différentes attitudes entre lesquelles on peut raisonnable-
ment hésiter. Il est d’ailleurs assez remarquable que dans ces
problemes, Aristote ne fasse jamais allusion 4 des situations
historiques particulieres et qu’il présente ses arguments
comme §’ils découlaient du raisonnement plutdt que d’un
contact direct avec les réalités politiques. On pourrait donc
étre tenté de voir dans ces dmopter oOu dpoieByTocelg
autant d’applications de la méthode plutdt spéculative que
le Stagirite aurait commencé par appliquer 2 ’étude de la
politique avant de s’appuyer davantage, dans une phase plus
tardive, sur I'observation et les données que lui fournissait
I’histoire.

Pourtant, si on y regarde de pres, on découvre qu’en
plus d’un endroit, certains arguments ou certaines prises de
position sont rapportées, par un gactv ou une formule tout
aussi vague, 4 des personnes qu’Aristote ne désigne pas
explicitement. Je me suis attaché 4 étudier quelques-unes de
ces apories, en cherchant surtout a retrouver, chez les pré-
décesseurs ou les contemporains d’Aristote, certains des
éléments que celui-ci utilise tout en laissant entendre qu’il
n’en est point 'auteur. Cette étude m’a conduit 4 des cons-
tatations curieuses. Dans bien des cas, on rencontre non



128 P. MORAUX

seulement chez les théoriciens de la politique, mais aussi chez
les philosophes, les orateurs, les historiens, les pamphlétaires
et méme dans la tragédie, des considérations fort voisines de
celles que présente le Stagirite dans ses apories; quand on a
la chance de pouvoir remonter la filiere pour en découvrir la
genese, on s’apercoit qu’il s’agit trés souvent de discussions
qui, loin d’étre purement théoriques et de représenter une
spéculation toute gratuite, se trouvent étre en relation
étroite avec une situation historique déterminée; c’est, en
fin de compte, I’actualité politique qui a suscité la discussion
ou qui lui a, du moins, conféré un regain d’intérét. I’absence
de références explicites a ’histoire et la forme abstraite et
presque intemporelle des apories ne doivent donc pas nous
tromper et nous faire méconnaitre les rapports étroits qui
relient celles-ci a expérience politique des époques anté-
rieures. Nous verrons dans un instant que le dernier tiers du
cinquie¢me siécle a été particuliérement important a cet égard.

Comme on peut s’y attendre, il arrive assez souvent que
Platon ait formulé les mémes problemes et soulevé les mémes
difficultés: il était normal qu’il s’occupat, lui aussi, de ques-
tions que I'événement avait imposées a ’attention des pen-
seurs politiques; mais il les résout d’une maniere trés spéciale,
dans le cadre de sa philosophie des idées; Aristote serre de
beaucoup plus pres la matiere historique et 'on peut dire que
ses apories rejoignent, par dela le platonisme, les grands
mouvements d’idées et les discussions souvent passionnées
qui ont marqué la vie politique d’Athenes au siecle précédent.

Ne pouvant examiner ici la totalité des apories que souleve
le philosophe, je me limiterai a celles qui me semblent les plus
caractéristiques. Certaines d’entres elles ne jouent, dans la
Politigue, quun rdle épisodique, comme par exemple celles
qui ont trait 4 la revision des lois ou a 'auteur de I’action
politique; d’autres se rapportent au contraire aux lignes
maitresses de la pensée politique d’Aristote; je mentionnerai
dans ce second groupe la discussion sur le point de savoir si



APORIES DE LA POLITIQUE 129

P'autorité du chef le meilleur est préférable a celle des lois les
meilleures, et aussi la confrontation des qualités et des fai-
blesses de deux formes de gouvernement, I’oligarchie et la
démocratie.

Au début du troisieme livre, en annongant qu’il va traiter
de la cité, Aristote signale que certaines personnes consi-
derent la cité — et il entend par la 'ensemble des citoyens,
la communauté tout entiére — comme ’auteur de P’activité
politique, tandis que d’autres disent que, dans une oligarchie
ou une tyrannie, ce sont les oligarques ou le tyran, et non la
cité, qui sont responsables. Il revient un peu plus loin sur le
probléme; il note que la question se pose quand une démo-
cratie succéde a une oligarchie ou a une tyrannie: a4 ce
moment-13, certains vont jusqu’a refuser de s’acquitter des
dettes du régime antérieur, sous prétexte qu’elles ont été
contractées par le tyran et non par la cité; leur attitude est
la méme a propos d’autres questions analogues: un régime
qui vise 4 la domination et ne se préoccupe pas de l'intérét
général ne parle ni n’agit au nom de la communauté entiere.
Il est clair que ces vues ne peuvent émaner que de démocrates,
aux yeux desquels seule la démocratie s’identifie vraiment a
I’ensemble de la cité. Aristote ramene le probleme a celui
de la continuité de I’Etat; il estime qu’un Etat reste identique
4 lui-méme aussi longtemps qu’il conserve le méme type de
régime politique, et qu’il devient autre quand il passe a un
régime d’une autre espéce; au sujet de la question des dettes,
il pense qu’elle mérite un traitement particulier, mais il ne
prend pas position.

Voici bientbt vingt ans, une série de problémes analogues
se sont posés a la République Fédérale Allemande succédant
au régime hitlérien. Comme nous ’allons voir, la Gréce du
cinquieme siecle les avait déja connus. Il suffit de rappeler
quelques épisodes de I’histoire du droit athénien pour montrer
que le probléme soulevé par Aristote a, dans des circonstances
que nous connaissons bien, tenu le premier rang de ’actualité



130 P. MORAUX

politique, provoqué des débats importants et fait naitre des
avis souvent contradictoires.

En politique étrangére tout d’abord: lors de l'affaire de
Mitylene en 427, Athenes consent, d’aprés Thucydide, a
dissocier la cause de la population mitylénienne de celle des
oligarques responsables de la défection; I’Athénes démo-
cratique se refuse visiblement a4 rendre le peuple entier
responsable des fautes d’une minorité oligarchique. En
revanche, quand la défection d’une cité alliée est provoquée
par un gouvernement qui s’appuie sur de larges couches de la
population, c’est la cité tout entiére qui est tenue pour res-
ponsable; I’horrible massacte de la population male de
Skioné, en 421, s’explique sans doute par la. Mais c’est
surtout en politique intérieure que le probléme s’est posé.
L’histoire des changements constitutionnels d’Athenes dans
les dernieres décennies du ve siecle est particulieérement
révélatrice. Depuis la chute des Pisistratides, la démocratie
athénienne s’efforce de punir ceux qui ont favorisé ou favo-
risent a Athenes I’établissement de régimes oligarchiques
ou tyranniques; elle se refuse a entériner 'ceuvre législative et
judiciaire accomplie sous de pareils régimes, preuve évidente
qu’elle considere ces lois et ces jugements comme des actes
qui n’engagent point la cité entiere. La question de la validité
d’une législation oligarchique s’est posée, par exemple, lors
de la chute des Quatre Cents, en 411: déja sous le régime plus
modéré des Cinq Mille, on avait entrepris la revision et la
codification des lois, et la démocratie restaurée continua le
travail, sans toutefois pouvoir le mener 4 terme avant ’éta-
blissement de la tyrannie des Trente. A la chute de ceux-ci,
la restauration démocratique ne pouvait s’opérer si 'on
maintenait en vigueur les dispositions antidémocratiques
prises sous les tyrans. Aussi décida-t-on d’en revenir pro-
visoirement aux lois de Dracon et de Solon, cependant qu’on
procéderait 2 une épuration systématique des lois. La volonté
d’annuler ce qu’avaient fait les Trente apparait plus clai-



APORIES DE LA POLITIQUE 131

rement encore dans le domaine judiciaire; ici, les textes sont
formels: tout jugement rendu sous les Trente sera considéré
comme nul et non avenu; aucun acte passé par eux ne
restera valide; seules garderont force de chose jugée les déci-
sions judiciaires et les sentences d’arbitrage rendues en régime
démocratique. Le probleme du paiement des dettes, men-
tionné explicitement par Aristote, se posa également a la
démocratie restaurée de 4o03. Alors qu’ils faisaient cause
commune avec les Trente réfugiés a Eleusis, les Dix avaient
sollicité et obtenu de Sparte un prét de 100 talents pour conti-
nuer la guerre contre les gens de Thrasybule, retranchés au
Pirée. La démocratie restaurée devait-elle rembourser cet
argent qui avait été utilisé contre elle et que réclamait
Sparte ? La Ville et le Pirée se mirent d’accord pour admettre
que 'argent emprunté pour la guerre serait rendu séparément
par chaque partie. Le remboursement fit pourtant ’objet
d’un débat fort animé devant I’assemblée: les uns estimaient
que seuls les emprunteurs étaient responsables et devaient
régler leur dette eux-mémes; d’autres suggérérent que la
restitution fit faite par la cité entiere, pour sceller ainsi la
politique de pardon et d’union nationale qu’entendait pra-
tiquer la démocratie restaurée; leur avis 'emporta, et ce
fut la, comme le note le Stagirite dans la Constitution d’ Athénes,
une marque de la sagesse politique de I’Athenes d’alors.

« Est-il utile ou nuisible de remplacer les lois ancestrales
par d’autres lois meilleures ?» Aristote pose la question en
étudiant, en II, 8, la constitution idéale élaborée par Hippo-
damos de Milet. Hippodamos voulait, en effet, que fussent
récompensés les auteurs d’innovations utiles a ’Etat et c’est
ce qui amene Aristote 4 se demander apres d’autres, dans une
discussion pleine d’intérét pour nous, s’il est bon de sub-
stituer aux lois des ancétres des lois nouvelles meilleures
qu’elles. Nous savons que Platon avait déja soulevé le pro-
bleme dans le Politigue et les Lois, et que d’autres penseurs
du 1ve siecle s’y étaient arrétés. Mais on peut remonter plus



132 P. MORAUX

haut et montrer que la question a été débattue dans les det-
ni¢res années du ve siecle, et que les principaux arguments
sur lesquels s’appuient les théses en présence avaient déja
été utilisés 2 ce moment la.

En faveur de la substitution de lois nouvelles aux w&rptot
vépot, c’est surtout I'idée de progreés que, d’apres Aristote,
on peut mettre en avant: on montre que les sciences et les
techniques ne se sont développées qu’en se libérant des
traditions ancestrales; on souligne le caractére barbare de
certaines lois et coutumes antiques, qui font figure d’ana-
chronismes dans une civilisation plus évoluée; on affirme que
les ancétres n’avaient ni la culture ni ’intelligence des contem-
porains, et qu’il serait stupide de s’en tenir a leurs prescrip-
tions. On souligne aussi que dans I'appréciation d’une loi,
ce n’est pas l'ancienneté, mais Dlexcellence (&yaOév) qu’il
faut appliquer comme critere. Enfin, on fait remarquer que
les lois écrites, a cause du caractere universel de leurs pres-
criptions, ne peuvent prévoir tous les cas individuels qui se
présenteront et que, des lors, des amendements de toute
sorte sont inévitables.

A ces arguments des novateurs et des réformateurs,
Aristote oppose ceux de gens qui apparaissent comme des
conservateurs modérés et s’appliquent a signaler les dangers
qu’entraineraient des réformes législatives trop fréquentes.
On ne peut, disent-ils, comparer les lois aux sciences et aux
techniques, car la loi n’exerce une action éducative bien-
faisante que quand on a pris ’habitude de vivre selon ses
prescriptions. Trop souvent modifiée, elle perdra donc ce qui
fait sa vraie valeur. Aussi bien, si les avantages attendus
d’une éventuelle réforme sont minimes, il vaudra mieux
s’en tenir a la législation traditionnelle et prendre son parti
de ses petites imperfections. Enfin, si I’on admet le principe
de la réforme, il sera toujours délicat de déterminer dans
quelles circonstances et par qui la revision des lois devra
étre proposée et exécutée.



APORIES DE LA POLITIQUE 133

Avant de rapprocher ces arguments des débats concrets
sur la revision des lois dont la littérature nous a conservé les
traces, j’aimerais rappeler en deux mots 'importance qu’a
eue, dans la vie politique des cités grecques, le concept de
matplol vopot, objet de la présente aporie. Le respect des
traditions et des coutumes ancestrales a été longtemps une
régle de vie 2 peu prés indiscutée. On a souvent rappelé le
mot d’Hésiode, vépog &’ dpyaloc &piotog. Mais, pour que
le culte des mdarpror vépor ou de la marprog mohiteln
devienne véritablement un idéal politique, il fallut que I'on
et 'impression qu’on était coupé des traditions ancestrales
ou qu’on risquait de I’étre. Or, cette conscience d’une rupture
avec les traditions s’est manifestée, en fait, dans deux types de
circonstances opposées: d’une part, lors de 'avénement d’un
régime 4 tendances autoritaires, tyrannie ou oligarchie; le
retour aux mdrptol vépor devint alors le cri de guerre de
ceux qui aspiraient a recouvrer une liberté en partie perdue;
d’autre part, apres 'avénement d’une démocratie extrémiste,
qui ne gouvernait guere que par décrets, sans se soucier des
lois, et voyait dans son aptitude 4 innover et 4 réformer la
marque méme de la souplesse de son intelligence: le retour
a la mdrprog mohirelaw devint alors le mot d’otdre des réac-
tionnaires et des modérés, qui aspiraient a plus de stabilité
politique et admiraient plus ou moins secrétement la puis-
sance des traditions 2 Sparte. 1l serait facile de montrer quelles
aspirations diverses recouvte ce slogan de la watprog
molteioe dans histoire constitutionnelle d’Athénes, surtout
dans les années 411 4 403, ou Athénes connut tant de débats
passionnés sur les différents régimes qui furent alors les
siens. Je me bornerai a rappeler bri¢vement certains évé-
nements de 4o3 auxquels j’ai déja fait allusion. Quand les
démocrates furent rentrés du Pirée, en septembre, on décida,
apres bien des hésitations, de soumettre 4 un examen critique
les lois existantes, puis de transcrire sur le portique celles
qui auraient été approuvées. Ce travail était d’autant plus



134 P. MORAUX

nécessaire que Nicomaque, qui avait été chargé en 410 de
procurer une édition des lois athéniennes, s’était montré
peu scrupuleux dans l’accomplissement de sa mission et
n’avait méme pas reculé, si nous en croyons Lysias, devant les
pires malhonnétetés. Il ne fait aucun doute que cette revision
des lois posa, dans toute son acuité, le probleme auquel
s’arréte Aristote; de larges couches de l'opinion publique
se passionnerent pour la question, et certains des arguments
reproduits par le philosophe furent avancés a cette occasion
par les partisans de la réforme et par ses adversaires; on en
pergoit I’écho dans le texte du décret que rapporte Andocide,
notre principale source, dans son Discours sur les mystéres:
on décide de vivre, comme par le passé, selon les usages
ancestraux établis par Dracon et Solon; voila pour satisfaire
le traditionalisme; mais on y apportera les modifications qui
s’avéreront bonnes (I’ayx0év ’emporte sur le warprov, comme
chez Aristote); enfin, une partie de la législation archaique
sera abandonnée, comme ne répondant plus aux besoins du
temps, et on ne fera graver que les lois maintenues en vigueur.

Thucydide, chez qui les discussions politiques du der-
nier tiers du ve siécle ont laissé tant de traces, connait bien le
probléme, lui aussi, et certains des arguments que nous avons
trouvés chez Aristote sont déja chez lui. Il donne la méme
preuve du caractére barbare des lois archaiques qu’Aristote
(I,5,3-6,1). L’exemple du progrés des techniques est
invoqué par les Corinthiens (I, 71, 2-3) pour justifier ’esprit
novateur d’Athenes en opposition avec 'immobilisme spat-
tiate. Enfin, il met dans la bouche de Cléon (III, 37, 3)
et d’Alcibiade (VI, 18, 7) des considérations qui rappellent
un argument des conservateurs chez Aristote: il est de
bonne politique de s’en tenir fidelement aux lois et aux
mceurs que la cité se trouve avoir, méme quand elles pré-
sentent certaines impetfections.

La réflexion sur opportunité de reviser les lois ances-
trales se prolonge au 1ve siecle. Xénophon, par exemple,



APORIES DE LA POLITIQUE I35

voit dans la loi une créatrice d’habitudes et croit que le
déclin d’Etats comme Sparte ou la Perse a été causé par
PPabandon du mode de vie et des lois des ancétres. Isocrate,
tout en admirant profondément la tradition, n’hésite pas a
se prononcer en faveur de réformes. Comme chez Thucydide
et Aristote, le critere de ’excellence a plus de prix a ses yeux
que celui de l’ancienneté, et I'exemple des progres des
sciences et des techniques lui sert a réfuter le traditionalisme
a tout prix. Quant a Platon, il s’arréte, lui aussi, 4 ce pro-
bleme classique, notamment dans le Politigue et dans les
Lois, mais il le traite dans un esprit différent de celui que nous
avons rencontré jusqu’ici. Le probléme se pose pour lui
dans le cadre de la construction d’'un Etat idéal. Aussi
longtemps que I’Etat pourra étre gouverné par ’homme
royal, détenteur de la science politique parfaite, nul besoin
de législation: on ne confiera 'autorité supréme aux lois
écrites qu’en I'absence d’un monarque parfait ou de
philosophes-rois. Dans cet Etat de seconde qualité, les
jeunes lois devront étre, par une série de titonnements
et d’expériences, portées au maximum de petfection
qu’il soit possible d’atteindre, puis alors, on les pro-
clamera définitivement immuables. En revanche, c’est a
propos d’Etats réels qu’Aristote pose le probléeme de la
revision.

La maniére dont il le traite rappelle de prés les considé-
rations qu’avaient émises juristes, orateurs et hommes
politiques chaque fois qu’il s’était agi de modifier le droit
existant et de se prononcer ou pour la tradition ou pour un
prétendu progreés en matiere de législation. L’argument tiré
de la barbarie des lois et coutumes primitives, argument
tiré du progres des techniques et sa réfutation, 'argument
fondé sur la dissociation du martprov et de 'ayafév, enfin,
Pinvitation a fermer les yeux sur les imperfections des lois
existantes, de peur de donner aux gens le gott de la réforme
et de tuer ainsi le respect des traditions, tout cela se trouve



136 P. MORAUX

avoir été formulé déja dans les discussions du ve siécle
finissant, 4 ’occasion notamment de la revision des lois de
Solon en 403.

A coté des apories ol nous percevons I’écho de discus-
sions suscitées par des événements ou des situations histo-
riques déterminées, il en est d’autres ou les arguments en
présence refletent plutdt des prises de position générales,
et oll nous retrouvons, en condensé, la substance de débats
idéologiques qui ont animé la pensée politique grecque avant
Aristote. Cest le cas, par exemple, de la longue étude consa-
crée, 4 la fin du livre III, au probléme de savoir §’il vaut
mieux étre soumis a P’autorité du chef le meilleur ou a celle
des lois les plus excellentes. Pour la Grece classique, il
s’agissait la d’un débat vital, dans lequel étaient engagées
les valeurs les plus fondamentales de I’existence humaine.
Pour en comprendre les origines, I’évolution et la portée,
reportons-nous tout d’abord a I’époque ou les cités grecques
n’avaient pas de lois écrites et ol I’aristocratie, maitresse de
la vie politique et judiciaire, pouvait user et abuser du droit
coutumier au gré de ses caprices ou de ses intéréts. Le peuple
aspire alors a se sentir protégé contre les abus d’une mino-
rité qui doit sa force 4 sa naissance ou a sa fortune ou a
quelque autre privilege, et 'un des buts principaux des luttes,
souvent sanglantes, qu’il méne contre ses oppresseurs, est
précisément d’obtenir que le droit soit fixé par écrit: la loi
écrite constitue pour lui un premier rempart contre I’arbi-
traire. A 1’égalité devant les juges succédera bientbt une
égalité plus étendue: apres la chute des tyrannies du vire et
du vre siecle, beaucoup de cités se donnent des formes de
gouvernement démocratiques; le peuple sait qu’il doit sa
puissance aux jeunes institutions qui ont consacré sa vic-
toire; la loi est le garant de sa liberté. Aussi bien, ’éloge
de la loi deviendra-t-il vite un lieu commun de la littérature
et de la pensée politique; il se maintiendra longtemps comme
théme, il ira s’enrichissant et se transformant pendant des



APORIES DE LA POLITIQUE 137

siecles et saura faire front aux attaques qui, bientdt, seront
lancées contre lui de différents cotés.

Cest dans la seconde moitié du ve siecle que Iidéal
de la légalité va devenir I’objet des assauts les plus nourris:
les progres de Pesprit critique et du rationalisme, le golt du
brillant et du paradoxe, le besoin de tout remettre en ques-
tion, le relativisme et aussi un certain scepticisme engendré
par la comparaison de différentes cultures, tous ces éléments
qui donnent a cette époque sa physionomie particuliere
expliquent que I'idéal de la légalité ait été sévérement cri-
tiqué au nom de valeurs différentes.

Au droit humain dont on soulignait la relativité et dont
on niait, en conséquence, qu’il elit valeur absolue, on
opposait volontiers un droit de nature, identifié souvent
avec la loi du plus fort: selon la nature, le véritable homme
ne s’embarrassait pas des prescriptions du droit; il cherchait
a affirmer sa force sans compromettre sa propre sécurité.
De cette critique sophistique de la loi, nous ne trouverons
a peu pres aucune trace chez Aristote, du moins dans I’aporie
qui nous occupe. En revanche, on pergoit chez lui I’écho
de critiques moins radicales, désireuses non d’abolir la loi,
mais de la dépasser au nom de principes supérieurs a elle;
nous allons voir que ces critiques ont, elles aussi, vu le jour
dans les dernieres décennies du ve siecle.

On reproche au droit strict (Gorgias dans I’ Epitaphios)
d’étre trop dur et de manquer de souplesse; il n’est digne
d’admiration que si on P’adapte aux circonstances concreétes
et si la «douce équité» vient en tempérer les rigueurs.
Pour d’autres (je pense 2 un mot de Critias), la faiblesse de
la loi est de ne savoir se défendre contre les interprétations
abusives ou tendancieuses qu’en donnent les orateurs;
au contraire, un homme a Pesprit bien trempé ne se laissera
jamais abuser par de tels procédés. Quant a Socrate, il ne
se lasse pas de répéter que le pouvoir politique revient a
celui-la seul qui en posséde la capacité ou la science: ni

10



138 P. MORAUX

Pélection, ni le tirage au sort, ni la fraude, ni la violence ne
feront de quelqu’un un vrai pilote ou un vrai médecin,
et il n’en ira pas autrement dans le gouvernement de ’Etat.
Ce primat de la compétence affirmé par Socrate se retrouvera
chez différents penseurs qui se réclament de lui, et plusieurs
d’entre eux, aussi bien les Cyniques que Platon, n’hésiteront
pas a proclamer que celui qui sait ou celui qui possede la
science royale est, par la-méme, délié de toute obédience
aux lois de I’Etat. Par ailleurs, il suffit d’ouvrir Thucydide
pour observer qu’a son époque, on devait opposer souvent
Pégalitarisme aveugle des lois démocratiques aux exigences
du principe de la compétence: tantdt les orateurs que fait
parler Dhistorien critiqueront la démocratie au nom de
Pintelligence; plus souvent, ils s’attacheront i montrer,
comme Péricles dans I’Epitaphios, qu’Atheénes a su réaliser
une heureuse synthese entre le respect de la loi et I’épanouis-
sement des valeurs intellectuelles. On assiste donc, dans la
seconde moitié du ve siecle, 4 la genese d’un idéal nouveau,
celui de la vertu politique congue comme une compétence
fondée sur un savoir, idéal qui se substitue ou s’oppose aux
conceptions plus anciennes, selon lesquelles la vertu poli-
tique consistait dans une soumission totale, inconditionnée
et souvent irréfléchie aux lois.

Mais a la montée de ces valeurs nouvelles va répondre une
défense serrée de I’idéal traditionnel. A co6té des tentatives de
compromis et de syntheése qui entendent réconcilier loi et
raison, il se trouvera des partisans de la loi pour continuer
d’en proclamer la valeur supréme et nier que d’autres valeurs
puissent la dépasser.

Ainsi, on opposera volontiers le culte de la loi 4 celui
de la force et a2 Pamoralisme, qui constituaient, en quelque
sorte, la justification idéologique de la tyrannie. On soulignera
le contraste entre les hommes égaux et libres, heureux de ne
connaitre d’autre maitre que la loi, et les sujets du tyran,
soumis aux caprices, aux passions et aux instincts pervers d’un



APORIES DE LA POLITIQUE 139

despote égoiste et cruel. Il faudrait citer ici Hérodote et
Thucydide, les tragiques, ’Anonyme de Jamblique et bien
d’autres textes, sans parler de la survivance du théme au
ve siécle. On niera, par ailleurs, que lacuité de Iesprit
critique et les valeurs de Iintelligence soient plus profitables
aux Etats que l’obéissance entiére, immédiate et vide de
toute réflexion. Les Etats les plus forts ne sont-ils pas jus-
tement ceux qui, comme Sparte, placent plus haut que tout
Iautorité des lois ? Chez Thucydide, Cléon lui-méme se fait
le défenseur de cette theése, et Alcibiade ne patle gueére
autrement.

Au 1ve siécle, on continuera de broder sur tous ces
thémes, mais a c6té d’eux, I’époque d’Isocrate, de Platon et
de Xénophon offre le spectacle assez inattendu d’une curieuse
exaltation de I'idéal monarchique. A y regarder de pres,
on s’apergoit que toutes les valeurs positives que le ve siecle
avait plus ou moins nettement dressées contre la loi ou
placées au-dessus d’elle sans en faire pour autant les marques
de régimes politiques particuliers, le 1ve sieécle tend 2 les
intégrer a la conception qu’il se fait du monarque idéal;
celui-ci deviendra le porteur de toutes les qualités qui
manquent 2 la loi. En face d’un texte sans vie, fait de préceptes
généraux, difficiles 4 appliquer aux cas concrets, on brossera
le portrait du chef intelligent, compétent et bon, capable
a la fois de se plier a la complexité du réel, d’embrasser d’un
coup d’ceil les mille et une circonstances concrétes que ne peut
prévoir aucune loi, et d’établir, entre ses sujets et lui, des
liens d’affection aussi forts que ceux qui unissent des enfants
a leur pere. Il faudrait reprendre ici les portraits d’Agésilas
et de Cyrus par Xénophon, citer tous les textes ou Isocrate
montre qu’une personnalité forte peut bien davantage pour
sa cité et pour la Grece entiere que les lois les meilleures, si
utiles et respectables fussent-elles; il faudrait enfin s’arréter
longuement 4 Platon, notamment au Politigue et aux Lois,
et rappeler que pour lui, I’Etat légal n’est qu’un pis-aller



140 P. MORAUX

auquel on se résigne en I’absence du monarque idéal, que
sa science et ses qualités de cceur autorisent 2 se situer
d’emblée par dela toute 1égalité. Mais il est temps de nous
tourner 2 nouveau vers Aristote lui-méme!

Deux remarques s’imposent sur la mani¢re dont il
examine les problemes qui nous intéressent. En III, 15,
il s’agit essentiellement de déterminer ce que wvalent les
régimes monarchiques, dont on vient de distinguer les
especes. Nous nous attendrions donc a trouver une énumé-
ration des avantages et des inconvénients de ces régimes.
Au lieu de cela, nous assistons a une sorte de dialogue entre
partisans de la royauté et partisans du gouvernement des
lois; les premiers ne font gueére autre chose que d’attaquer
le systtme qui entend donner aux lois I'autorité supréme;
leurs objections nous sont désormais familieres: elles sou-
lignent le caractere trop général des prescriptions légales et
Iimpossibilité, en politique aussi bien que dans les autres
arts, d’ceuvrer efficacement en se conformant a la lettre d’un
texte sans vie. Les partisans de la loi répondent que nul étre
humain détenteur de I’autorité ne peut se passer de principes
généraux — ce qui revient a dire que la loi, ou son équivalent,
lui est indispensable — et que la loi n’est pas sujette aux
passions que ’on rencontre chez tout étre humain. Aristote
tranche le débat en donnant, dans une certaine mesure,
raison aux deux parties: les lois sont indispensables, mais
comme elles présentent inévitablement des lacunes, une
autorité humaine sera nécessaire pour trancher les cas ou elles
s’averent déficientes. On voit par la — et c’est ma seconde
remarque — que la question n’a été ni posée ni résolue comme
Pavait fait Platon. Celui-ci opérait, si je puis dire, avec un
monarque parfait, détenteur d’une science supréme, essen-
tiellement bon et dévoué a ses ouailles. Ce n’est pas d’un tel
personnage qu’il est question chez Aristote: le monarque
qu’ll compare a la loi n’est pas exempt des faiblesses
humaines: il peut, comme tout homme, étre victime de ses



APORIES DE LA POLITIQUE 141

passions, et sa science n’est pas patfaite au point de le dis-
penser de recourir 4 des principes généraux, analogues ou
identiques 4 ceux de la loi. Aussi bien, loin d’étre, comme
chez Platon, un pis-aller auquel on recourt en I'absence d’un
« homme royal» ou de philosophes-rois, la loi doit-elle
détenir, d’aprés Aristote, la plus haute forme de I'autorité;
on ne doit recourir 4 autorité humaine que dans les seuls
cas ol la loi n’a pas tout prévu ou ne peut tout régler. Reste
a savoir si cette autorité complémentaire 4 la loi sera confiée
a un seul homme (monarchie légale) ou 4 I'ensemble des
citoyens. C’est a cette seconde solution que vont indénia-
blement les sympathies du philosophe, comme le montre
la fin de III, 15 (1286 2 35 sqq.), sur laquelle nous ne pou-
vons nous étendre ici. En III, 16 (12872 1 sqq.), le débat
reprend; nous y voyons aux prises la monarchie absolue
— alégale ou supralégale, pourrions-nous dire — et la bonne
démocratie, soumise a la loi. L’examen se raméne a une
longue apologie de la légalité, a laquelle s’entreméle une
apologie du régime de la démocratie vertueuse. Nous y
reconnaissons sans peine le vieux fonds d’arguments que
lon avangait, au moins depuis I'époque de Péricles, pour
défendre la loi et le gouvernement par le peuple.

Loin de chetcher a reproduire ou a prolonger la discussion
telle que Pavait menée Platon, Aristote semble plutot
condenser l’essentiel des polémiques dont la démocratie
ancienne, et surtout la démocratie athénienne, avait été
longtemps le théitre et ’objet. L’apparition d’un monarque
parfait, d’une homme royal du type platonicien, est tenue pour
un phénomene trés rare, sur lequel on ne peut guére compter.
Pour le monde grec tel que le voit Aristote, il n’est qu’un
régime fondé sur la loi et ou certains magistrats suppléent
aux carences de celle-ci qui puisse véritablement entrer en
ligne de compte. Cette conviction profonde qui est la sienne,
le Stagirite ne I’a pas héritée de son maitre; elle s’inscrit dans
le courant des traditions démocratiques grecques et s’appuie,



142 P. MORAUX

comme j’ai essayé de le montrer, sur I'idéologie démocratique
dont les traits essentiels paraissent déja fixés a ’époque de
Péricles, des sophistes et de Socrate.

Le classement des constitutions nous fournit une autre
occasion d’observer combien Aristote a été influencé par la
pensée antérieure et comment on retrouve chez lui la sub-
stance de discussions intimement liées a la vie politique
d’Athenes et aux relations entre les cités grecques. On se
rappelle le classement proposé au chapitre 7 du livre III
(1279 a 22 5qq.). Selon qu’elles visent le bien commun ou le
seul intérét d’'un homme, d’un petit groupe ou d’une classe
sociale, les constitutions sont bonnes ou déviées. Royauté,
aristocratie et politie sont des formes saines; tyrannie, oli-
garchie et démocratie, les formes malsaines correspondantes.
Il est hors de doute que l'on distinguait, longtemps avant
Aristote, trois types fc a.damentaux de constitutions, respec-
tivement caractérisés _ar le fait que le pouvoir y était détenu
par un seul homme, par un petit groupe ou par la foule.
Il est hors de doute aussi que, des avant Platon, on avait
modifié cette division tripartite en y introduisant un second
critére, 2 c6té de celui tiré du nombre des dirigeants, et que
Pon distinguait trois formes bonnes et trois formes mau-
vaises. Platon et Aristote laissent d’ailleurs entendre que ce
classement était communément admis, et les quelques diffé-
rences de vocabulaire qu’on releve entre les textes ou sont
énumérées les formes fondamentales des constitutions n’ont
pas grande importance.

Ce qui est curieuzx, c’est qu’en de nombreux endroits de la
Politigue, Aristote ne s’en soit pas tenu 2 ce schéma type,
bien que celui-ci, outre son caractére traditionnel, ait eu le
mérite d’étre parfaitement clair et logique. Treés souvent,
il s’exprime comme si, au fond, il n’y avait que deux types
vraiment importants de gouvernement, loligarchie et la
démocratie. Non seulement il cite ces deux formes d’Etat
de préférence a toute autre quand il donne des exemples de



APORIES DE LA POLITIQUE 143

tel ou tel phénomene, mais il parle et raisonne trés souvent
comme si elles seules faisaient 1’objet des réflexions des
penseurs politiques et comme si elles seules fournissaient,
dans la pratique, la mati¢re sur laquelle doit s’exercer ’activité
de 'homme d’Etat. Ainsi, quand il se demande, en III, 8
(1279 b 11 sqq.) et en IV, 4 (1290 2 30 sqq.), si, dans la dis-
tinction des constitutions, les facteurs économiques ont plus
d’importance que le nombre des détenteurs du pouvoir, il
n’examine que la démocratie et ’oligarchie. Quand il analyse
les conceptions de la justice qui ont cours dans les différentes
formes d’Etat — par exemple III, 9 (1280 2 7 sqq.) et ailleurs —,
son examen se limite 4 la comparaison des vues démocratiques
avec les vues oligarchiques. Il y aurait beaucoup de textes
a citer si ’on voulait relever tous les passages ol Aristote se
sert de opposition entre démocratie et oligarchie et semble
n’accorder d’importance pratique qu’a ces deux formes-la.
Mais une autre remarque s’impose immédiatement: en méme
temps qu’il pousse au premier plan le couple démocratie-
oligarchie, Aristote laisse dans ’ombre le jugement défa-
vorable qu’il avait porté sur ces deux formes dans sa distinc-
tion des six constitutions. Démocratie et oligarchie ne sont
certes point des formes d’Etat parfaites, mais elles n’appa-
raissent plus non plus comme des formes ratées, comme des
napexPaceig 2 condamner sans appel; 4 cété d’oligarchies
et de démocraties extrémistes, ou la loi est foulée aux pieds
et ou seuls comptent les intéréts d’un petit groupe de riches
ou d’une classe de prolétaires, il en existe des formes plus
modérées et parfaitement respectueuses des lois. Entre telle
forme de démocratie censitaire et telle forme d’oligarchie
modérée, la distance est si faible que 'on pourrait étre tenté
de qualifier la premieére d’oligarchie, ou de ranger la seconde
parmi les formes de démocratie. Dans cette perspective, il est
clair que démocratie et oligarchie ne sauraient étre rejetées
en bloc comme des constitutions 4 condamner. Aussi n’est-il
guere surprenant que d’un heureux mélange d’institutions



144 P. MORAUX

démocratiques et d’institutions oligarchiques naisse une
forme d’Etat qu’Aristote considere comme excellente, celle
qu’il appelle la constitution tout court, la « politie» (IV,
8-9 = 1293 b 22 — 12944 41). On ne s’étonnera pas non
plus que le type de constitution, ou plutét de structure
sociale, qu’Aristote recommande comme étant le meilleur
pour la plupart des cités (IV, 11 = 1295 2 25 sqq.) soit celui
dans lequel la classe moyenne est prépondérante; il représente
un juste milieu entre la forme extrémiste de la démocratie
(dictature du prolétariat) et la forme extrémiste de ’oligarchie
(asservissement d’un peuple pauvre par une minorité de
riches); sa réalisation constitue la meilleure fagcon de mettre
fin 4 la lutte des classes, qui est inévitable dans les formes
excessives d’oligarchie ou de démocratie.

Si la distinction de six constitutions, trois bonnes et trois
mauvaises, est présentée comme traditionnelle par Platon
et Aristote, il ne manque pas non plus, dans la Politigue, de
textes établissant que, pour certaines personnes dont le Sta-
girite ne précise pas l'identité, toutes les formes d’Etat se
laissent ramener aux deux genres suprémes appelés démo-
cratie et oligarchie. Certains partisans de ce classement
fondent la distinction sur le nombre de ceux qui détiennent
le pouvoir souverain: les régimes ou gouverne la multitude
sont pour eux des démocraties, ceux ol un petit nombre
détient le pouvoir sont des oligarchies. D’apres d’autres, le
principe qui regle la distribution des droits est le véritable
critére: il appartient a ’essence de la démocratie de supposer
tous les citoyens égaux et de leur accorder en conséquence
des droits égaux; en régime oligarchique, au contraire, on met
Paccent sur I'inégalité, et on donne plus de pouvoir 4 un
groupe considéré comme supérieur au reste de la population.
Aristote souligne, quant a lui, importance des facteurs éco-
nomiques: il note que dans la plupart des cas, la population
des cités comporte une classe pauvre et une classe possédante,
que ces deux classes s’opposent et que selon la victoire de



APORIES DE LA POLITIQUE 145

I'une ou de Iautre, ’Etat sera démocratique ou oligarchique;
c’est, dit-il ce qui explique qu’en fait, la plupart des cités
grecques se trouvent étre des démocraties ou des oligarchies.
Par ces remarques, le Stagirite indique clairement comment
est née la division bipartite des constitutions; elle découle
directement de Ihistoite économique, sociale et politique
des cités grecques; de longue date, en effet, ce fut la lutte
de deux classes hostiles, possédants et prolétaires, qui déter-
mina toute la politique intérieure des cités grecques, ol une
minorité riche et une majorité pauvre se disputaient le
pouvoir.

La guerre du Péloponneseallait, en quelque sorte, consacrer
et étendre a I’échelle internationale cette opposition séculaire.
Athénes apparut alors comme la championne des idées
démocratiques, tandis que Sparte appuyait, par réaction, les
oligarques des différentes cités impliquées dans le conflit.
Aristote n’ignote pas cet aspect international de 'opposition
entre la démocratie et I’oligarchie: « Ceux qui sont arrivés
a ’hégémonie en Grece, écrit-il, se sont les uns et les autres
inspirés du régime en vigueur chez eux et ont établi dans les
cités les uns des démocraties, les autres des oligarchies » (IV, 11,
12964 32-35). Il suffit, du reste, d’ouvrir Thucydide ou la Consti-
tution d’ Athénes du pseudo-Xénophon pour constater que, pen-
dant la guerre du Péloponnése, le probléme constitutionnel se
ramenait, pour les belligérants, a une alternative assez simple:
on avait a choisir entre un régime démocratique, qu’Athénes
verrait d’un bon ceil, et un régime de tendance oligarchique,
qui pourrait espérer I'appui de Sparte. En cette période
mouvementée, la vie politique réelle se cristallisait dans la
lutte des deux formes couramment appelées démocratie et
oligarchie. Une cité ne pouvait guere passer que de la
démocratie a ’oligarchie, ou inversement. I opinion publique
classait les citoyens en démocrates et en oligarques. Dans la
plupart des démocraties existait une opposition oligarchique,
qui tantot s’affirmait par une propagande intense, et tantoOt



146 P. MORAUX

parvenait, par un coup d’Etat heureux, 2 renverser le régime
populaire, comme ce fut le cas a Athénes en 411.

Bien entendu, cette opposition entre les deux formes
constitutionnelles se maintiendra dans la pensée politique
du siécle suivant. Elle apparait, par exemple, chez Xénophon,
Isocrate et Démosthéne, et c’est a elle qu’Aristote pense
quand il écrit que certaines gens ne reconnaissent que deux
types généraux de constitutions, a 'intérieur desquels ils ne
distinguent pas de types plus particuliers.

Il découle de tout cela qu’en parlant des constitutions,
Aristote ne s’est pas contenté de mentionner les classements
assez complexes qu’avaient proposés les théoriciens, mais
qu’il a utilisé aussi ’opposition entre régimes démocratiques
et régimes oligarchiques, et qu’il I’a fait parce que, pour les
générations qui I'avaient précédé, ces deux types de régimes
avalent conditionné la vie méme des cités, tant sur le plan
intérieur que dans le domaine de la politique internationale.
Il serait fort intéressant, pour compléter ce chapitre, de
rechercher comment Aristote a recueilli, assimilé et formulé
de la fagon qui lui est propre ce que j’appellerais volontiers
I'idéologie démocratique et I'idéologie oligarchique. Tout
ce que la guerre du Péloponnése, pour ne citer qu’elle, a
suscité de polémiques et de pamphlets, de discours et de
manceuvres diplomatiques, d’arguments pour se justifier
et condamner I’adversaire, de réflexions enfin sur son propre
systeme politique et sur celui que ’on combattait, tout cela
nous apparaitrait alors comme ayant influencé, directement
ou indirectement, les considérations d’Aristote sur chacun
des deux régimes. Mais une pareille étude, qui exigerait des
comparaisons minutieuses et la mise en ceuvre d’une foule de
documents divers, ne pourrait étre entreprise que dans un
cadre plus large que celui de mon exposé.

Bien d’autres questions resteraient, d’ailleurs, 2 examiner
si ’on voulait comparer toutes les apories et les appioPntioeis
de la Politigne avec les arriere-plans historiques qu’elles



APORIES DE LA POLITIQUE 147

recouvrent sans les masquer. Il faudrait s’attarder, pat
exemple, au probléme de la citoyenneté, a celui de ’esclavage,
a celui des rapports entre activités politiques et activités
professionnelles; il faudrait mettre en regard les théories
économiques d’Aristote et les difficultés auxquelles eurent a
faire face les cités grecques dans ce domaine; il faudrait
comparer ses vues sur ’éducation aux pratiques qui avaient
cours avant lui et aux théories élaborées par d’autres spécia-
listes. Bref, il resterait 4 passer en revue toute une foule de
problémes importants, dont Iétude exhaustive suffirait a
remplir un gros livre.

Pourtant, Pétude qui vient d’étre faite permet déja
quelques observations intéressantes. Bien qu’on ne puisse
contester I'importance de l'influence platonicienne sur les
théories politiques d’Aristote, on ne saurait se borner 2
expliquer celles-ci comme un prolongement, un accomplis-
sement, une adaptation ou méme une transformation pro-
fonde du platonisme. A coté de Platon, il faut tenir compte
de tous les mouvements d’idées qui se sont développés
a Athénes, surtout dans les derniéres décennies du ve siécle.
Nous avons vu comment, bien souvent, c’est un événement
ou une situation concrete qui a provoqué la réflexion, suscité
des argumentations en sens divers, fourni le terrain sur lequel
se sont édifiées les théories. De ce bouillonnement puissant
de la pensée politique un siecle avant la fondation du Lycée,
nous possédons suffisamment de traces pour affirmer qu’il
a profondément influencé certains aspects de la réflexion
politique du Stagirite. Avec la sérénité d’un arbitre, celui-ci
aime rapporter, sous une forme abstraite et comme détachée
de tout contexte historique, la substance de ce qui, avant lui,
avait fait ’objet de débats animés ou méme de controverses
d’autant plus passionnées qu’elles étaient liées a I’existence
méme de la cité.

Il me reste, en terminant, a soulever une question impoz-
tante, 4 laquelle j’ai bien peur qu’il ne soit difficile de



148 P. MORAUX

répondre: comment Aristote a-t-il eu connaissance de ces
diverses argumentations, si celles-ci ont effectivement été
élaborées quelque trois-quarts de siécle avant lui? A-t-il
dépouillé lui-méme les documents, littéraires et autres, de la
fin du ve siecle ou il pouvait les trouver? Les a-t-il, au
contraire, connues par quelques intermédiaires qui en
avaient déja dégagé les aspects essentiels ? Ne vaut-il pas
mieux supposer qu’il y a eu une sorte de transmission ano-
nyme continue de toutes ces considérations, celles-ci étant
bient6t devenues des lieux communs dont il était difficile
de retrouver I'auteur et I'origine? Les formules assez vagues
qu’emploie Aristote pour les introduite — ¢aotv, Aéyouvouy,
aropolowy, apgiofnreltar, eloboact Aéyewv, etc. — me
paraissent indiquer que, loin de vouloir les attribuer a une
personnalité ou méme a une époque déterminée, il les consi-
dére comme des matériaux sans propriétaire, que tout le
monde pouvait utiliser. Il n’en reste pas moins qu’en derniére
analyse, les séries d’arguments qui ont été étudiés ont da
constituer la substance de débats réels, qui ont vu le jour
dans des circonstances historiques déterminées. C’est ce que
j’al essayé de montrer.



APORIES DE LA POLITIQUE 149

DISCUSSION

M. Weil: 11 arrive que la responsabilité de I’acte politique soit
définie un peu autrement que I’a dit M. Moraux. Les Thébains de
Thucydide (III, 62, 3) disent qu’ils ne sont pas responsables du
« médisme» de leur cité, parce qu’ils n’étaient gouvernés, 2 cette
époque, ni par une démocratie, ni par une oligarchie « isonome »,
mais par une « dynastie», régime aussi contraire aux lois qu’il est
possible. Il ne s’agit pas seulement de démocratie. La notion
d’isonomie, qui peut recouvrir ce qui s’oppose a la tyrannie, est
assez large, comme I’a montré le livre récent de P. Lévéque et
P. Vidal-Naquet, Clisthéne I’ Athénien.

M. Moraux : 11 est intéressant de constater que Thucydide se
fait 1’écho de conceptions d’apreés lesquelles certaines formes
d’oligarchie sont véritablement représentatives de la cité entiere.
Mais dans Paporie qui nous occupe, Aristote ne tient aucun
compte de cette possibilité. C’est quand une démocratie succede
a une oligarchie ou a une tyrannie que se pose, selon lui, la question
de savoir dans quelle mesure la responsabilité de la cité a été
engagée pat les actes du tyran ou des oligarques. La démocratie
semble, en I'occurrence, s’étre présentée comme le seul régime
dont les actes pouvaient étre considérés comme des actes de la
cité, tandis qu’elle reprochait aux autres d’imposer leurs décisions
par la force. Si je comprends bien 1276 4 13-16, Aristote fait des
réserves a ce sujet et n’admet pas que la prétention des démocra-
ties a représenter la cité soit toujours fondée: il y a des démo-
craties ot une classe sociale, les prolétaires, impose sa volonté a
une autre, la minorité des possédants; une telle démocratie n’aura
guere plus de titres 2 représenter la cité entiere que n’en aurait
une oligarchie ou une tyrannie.

M. Weil: La notion de « constitution des ancétres» est égale-
ment répandue au 1ve siecle, a tel point qu’on ne doit pas séparer,
dans les données dont dispose Aristote, 'expérience récente et les



150 DISCUSSION

souvenirs du siécle précédent. Il serait dangereux de revenir trop
systématiquement en arriére, alors que tous ces éléments
s’unissent.

Pour ce qui est du verbe sudnpogopeiclar, la coincidence
avec Thucydide (I, 6) concerne le vocabulaire, la méthode histo-
rique aussi; mais ce n’est pas ici que Thucydide dégage le plus
nettement 1’idée de progres.

M. Moranx : Je ne tiens nullement 2 minimiser ’influence des
discussions autour de la « constitution des ancétres » sur la pensée
politique du 1ve siecle. Je crois seulement qu’elles remontent, en
derniere analyse, 2 des moments de la vie politique d’Athénes ol
le probleme de la revision des lois était un probléme d’actualité.
Plusieurs des arguments que rapporte Aristote étaient sans doute
devenus des lieux communs; il n’en reste pas moins qu’ils refletent
plus ou moins fidelement la substance de débats réels, ou s’affron-
taient non de purs théoriciens, mais des hommes politiques chet-
chant a4 imposer leurs vues dans des circonstances bien précises.
C’est ce que je me suis efforcé de mettre en lumigre.

La comparaison de Thuc. I,5,3 - 6,1 avec Pol. 1268 b 40
montre que, comme Aristote, Thucydide a noté que le idnpogo-
petolot caractérise un mode de vie archaique (raAatdg Tpémog ~
apyotiot vopot) et barbare (domep PapBapor ~ BoapPapixot).
L’argument dirigé contre les lois anciennes chez Aristote s’appuie
donc sur des constatations que Thucydide avait déja faites en
appliquant sa méthode des survivances.

M. Allan : The decision to repay in the name of the Athenian
state the debt owed to Sparta has some interesting special features.
It seems to have quickly become a classic instance of the fidelity
of the Athenians to their engagements, and could be used for this
purpose by orators whenever they had occasion to say something
of this kind, which was often. It is interesting that Demosthenes
in the Leptines quotes it from this point of view. This seems, as it
were, to have crystallized into a striking instance the dispute
about the identity of the state, and also shown that practical
issues might turn upon it.



APORIES DE LA POLITIQUE I51I

M. Moranx : Le remboursement de la dette contractée par les
Dix n’est pas seulement mentionné chez Démosthéne (Contre
Leptine, 11), mais aussi chez Isocrate (Areop., 68), Lysias (Contre
Eratosthéne, 59), Xénophon (Hell., 11, 4, 28), Plutarque (Lys.,29),
et surtout dans la Constitution d’ Athénes (38,1) d’Aristote. La
décision prise par la démocratie restaurée avait donc di faire une
grosse impression, et le souvenir en était resté treés vivace. Il est
extrémement vraisemblable qu’Aristote a pensé 4 ce cas modele
en mentionnant le probléme du remboursement des dettes contrac-
tées par un autre régime.

M. Aalders : Hinsichtlich der Aporie der Identitit des Staates
bei Anderung der Verfassung hat Herr Moraux hingewiesen auf Bei-
spiele aus der Geschichte Athens, daneben aber auch die Méglich-
keit offen gelassen, dass Fragen und Schwierigkeiten dieser Art
sich auch in anderen Staaten ergeben haben. Das ist zweifellos
richtig. Ich mochte dazu noch bemerken, dass Aristoteles, wenn
er in den Politica seine Beispiele nicht mit Namen nennt, sehr
oft auf die azhenische Geschichte anspielt, z.B. wenn er die radikale
Demokratie oder den Misthos erwihnt. Das ist erklirlich, denn
nicht nur war Aristoteles selbst vermutlich mit der athenischen
Geschichte sehr gut bekannt, sondern auch seine Zuhdrerschaft
wird, wenigstens zum grossten Teile, mit der athenischen
Geschichte und mit den athenischen Verhiltnissen mehr oder
weniger bekannt gewesen sein. Wenn Aristoteles keine nidheren
Ausfithrungen tiber seine historische und staatsrechtliche Doku-
mentation bietet, wird er vorausgesetzt haben, er rede von Sachen,
die seinen Horern wenigstens in ihren Grundziigen mehr oder
weniger vertraut seien.

M. Moraux: Je crois, en effet, comme M. Aalders, que les
exemples empruntés a ’histoire d’Athénes ne pouvaient manquer
de s’imposer avec force a P'attention d’Aristote; c’est a2 Atheénes
que nous pensons tout naturellement quand Aristote n’indique pas
quelle cité lui a fourni la matiere des observations qu’il nous livre.
Il nous est, en revanche, difficile d’établir dans quelle mesure il
a pu trouver ailleurs la confirmation de ces observations ou la



152 DISCUSSION

matiére d’autres observations. Cette possibilité ne saurait étre
exclue a priori, mais je ne pense pas que notre information nous
permette souvent de trancher la question.

M. Aalders : Mit Recht hat Herr Moraux hervorgehoben, dass
Aristoteles’ Bemerkungen zu den Vorteilen und Gefahren einer
Anderung der Gesetze in mancher Hinsicht iibereinstimmen mit
Gedanken, die sich schon in den letzten Jahrzehnten des v. Jh. v.
Chr. in Athen nachweisen lassen, namentlich in Bezug auf den
Ruf zur Riickkehr zur mwatptog wokitete. Es ist auffillig, dass
Aristoteles in der von Hern Moraux behandelten amopta objektiv
das Fiir und Wider der verschiedenen Standpunkte auseinander-
setzt, wihrend er doch sonst in den Politica offenbar den ge-
misssigten Oligarchen wie etwa Theramenes sehr sympathisch
gegeniibersteht und der ilteren athenischen Verfassung, der
TatpLog mwoAitsia, entschieden den Vorzug zuerkennt vor der
radikalen Demokratie.

M. Moraux : Dans I’aporie qui nous occupe, Aristote ne discute
pas de la valeur d’une matpiog moltelor déterminée, mais pose
une question de principe: est-il nuisible ou profitable aux cités
(talg woAeot) de renoncer aux lois ancestrales quand il en existe de
meilleures ? Il se borne donc a énumérer les arguments pour ou
contre une réforme, et ne s’occupe pas de déterminer ici si une
constitution est meilleure qu’une autre, mais uniquement si, en
matiere de lois, I’ancienneté peut étre tenue pour une preuve de
qualité. Le fait qu’Aristote ne prenne pas position sur ce point
n’a, je crois, rien a voir avec la sympathie qu’il témoigne par
ailleurs pour des constitutions teintées d’oligarchie modérée:
ce sont des problemes distincts.

M. Weil : 11 me semble que la prépondérance de la démocratie
et de Poligarchie est un fait contemporain d’Aristote, aussi bien
qu’un fait constaté au ve siécle. Aprés Chéronée notamment, les
régimes existants peuvent étre comme cristallisés, ou rassemblés
autour de la notion de constitution moyenne. En tout cas, des
révolutions qui tendraient aux extrémes sont, en principe, exclues.
Bref, ’aporie en question est d’actualité.



APORIES DE LA POLITIQUE 153

M. Moranx: Apres Chéronée, ’opposition entre démocratie
et oligarchie devient, si je puis dire, une opposition statique: les
deux formes sont en présence I'une de l'autre, sans plus. Au
ve siécle, au contraire, et surtout pendant la guerre du Péloponnese,
lopposition est éminemment dynamique, 'une des formes
cherchant a détruire Pautre et a4 se substituer 2 elle. Aristote
semble bien s’étre souvenu de I’aspect idéologique de cette lutte;
il lui arrive, par exemple, de reproduire les arguments par lesquels
la démocratie cherchait 4 prouver sa propre valeur, et les critiques
qu’elle adressait a I’oligarchie. De plus, on trouve dans le méme
contexte une comparaison de la démocratie et de I’oligarchie
comme gentes suprémes des constitutions avec les modes musicaux;
cette comparaison, destinée 2 montrer que toutes les constitutions
se raménent, en définitive, a la démocratie et a l’oligarchie,
remonte fort probablement 2 Damon d’Oa, et cela aussi nous
reporte aux grands mouvements d’idées du ve siécle.

M. Gigon: Der Zusammenhang von 1268 b 4o braucht nicht
direkt auf Thukydides zu gehen. Man wird an die verlorenen
Historiker des IV. Jh. denken diirfen, vor allem Ephoros. — Im
ibrigens ist die Zusammenordnung der rationalen Richtigkeit
mit der autoritativen Tradition unverkennbar verwandt mit
der Zusammenordnung von Adyog (Stday) und #00¢ (pnerétn) in
der Individualethik. — Wie steht es tibrigens mit dem Einfluss der
Diskussion um den véuog matptog auf den romischen Begriff des
mos maiorum etwa bei Cicero ?

M. Moraux: Si ’on compare le mos maiorum des Romains au
concept de vopor matptol chez les Grecs, il ne faut pas négliger
une différence qui me parait fondamentale. Le slogan des vop.ot
matpLot, de la wdtplog moAttela, etc. peut recouvrir des aspirations
trés différentes: dans la bouche de personnes opprimées par une
tyrannie, une oligarchie ou quelque autre «régime forty, il
traduira le désir d’un retour aux libertés dont on jouissait aupa-
ravant; dans celle de gens qu’irritent les exces et les déréglements
d’une démocratie trop libérale, il signifiera au contraire la volonté
de revenir 2 une démocratie plus modérée ou méme a un régime

II



154 DISCUSSION

a tendance oligarchique. Nous sommes bien loin du wos maiorum,
ou sont groupés un ensemble d’usages et de régles de conduite
dont on s’accorde 2 reconnaitre la valeur éminente et dont le
contenu reste sensiblement le méme pour tous ceux qui y ren-
voient.

M. Aalders: Hinsichtlich der Bemerkung Herrn Gigons,
Aristoteles” Aussage, dass in alter Zeit die Griechen die barbarische
Gewohnbheit hatten, stindig bewafinet zu gehen (II, 1268 4 40), sei
vielleicht nicht dem Thukydides, sondern dem Ephoros ent-
nommen worden, sei hingewiesen auf die zuweilen fast wortliche
Ubeteinstimmung zwischen Thukydides und Atistoteles. Eine
solche wortliche Ubereinstimmung findet sich auch hinsichtlich
der Bewertung des Regimes der « Finftausend» (Thuk. VIII,
97, 2 und *A0xr. 33 s.f.). Schon daheristes m.E. unwahrscheinlich,
dass Aristoteles das Werk des Thukydides nicht gekannt hat.
Andererseits soll nicht bestritten werden, dass er auch das Werk
des Ephoros (der den Thukydides ausgiebig beniitzt zu haben
scheint) gekannt und beniitzt hat.

M. Bayonas: Le philosophe — roi du Politigue exprime sa
volonté par des lois, ce qui permet a Platon de le qualifier de
législateur (cf. en part. 305 &). Du Crifon (prosopopée des lois)
a la Lettre V111, Platon défend la suprématie de la loi écrite,
abstraction faite de son rapport avec le volc. Il admet, d’autre
part, les effets corrupteurs du pouvoir absolu. Ne pourrait-on
pas suggérer: 1) que I'opposition de la science royale et de la loi
est incertaine et provisoire; 2) que la science royale confére a son
détenteur le seul droit de modifier la législation existante (295 ¢-¢);
3) qu’elle n’atteint pas les cas singuliers ? A cet égard la conception
aristotélicienne de I’équité ne compleéte-t-elle pas les insuffisances
du platonisme ?

M. Moraux: Les questions de M. Bayonas se rapportent a
Pinterprétation de Platon plutét qu’a celle d’Aristote et nous
éloignent ainsi du sujet de nos entretiens. J’hésiterais a dire que
Popposition de la science royale et de la loi est, pour Platon,
incertaine et provisoire. Sans doute y a-t-il lieu de distinguer



APORIES DE LA POLITIQUE 155

soigneusement entre différentes espéces de lois. Les regles édictées
par ’homme royal du Politigue sont I’expression méme de sa
science éminente, et, par conséquent, elles ont, elles aussi, une
valeur éminente. Le propre de la législation élaborée dans les
Lois, c’est, au contraire, qu’elle doit étre utilisée en ’absence
d’un « homme royal» ou de philosophes-rois; elle représente donc
une solution de remplacement, un pis-aller dont on est souvent
forcé de se contenter; d’ailleurs, elle n’acquiert sa forme définitive
qu’aprés bien des essais et des titonnements. Quant aux lois
concretes d’Athenes, auxquelles Socrate entend demeurer fidéle,
ce n’est pas leur valeur intrinséque qui commande son attitude:
il a fait trop souvent le proces de la démocratie athénienne pour
considérer ses lois comme parfaites. Je crois, enfin, que
M. Aubenque se propose de revenir sur le caractére xafiéhouv des
prescriptions de la loi tel qu’Aristote I’a mis en lumiére. J’attendrai
donc son intervention avant de donner mon avis sur ce dernier
point.

M. Gigon: Der grosse Einzelne, der neben der Herrschaft der
Mehreren und jener der Vielen steht, ist unverkennbar mit dem
ppdévipog und omwovdatog der E.IN. verwandt, der ja auch eine
oberste Instanz ist, wo die allgemeinen Regeln versagen. In
solchen Gedanken hat dann auch die hellenistische Vorbildethik
und teilweise die antike Biographie ihrer Ursprung.

M. Moraux: 11 y a sans doute des ressemblances. Pourtant,
ce qui distingue ’homme exceptionnel auquel on doit confier le
pouvoir politique n’est pas le fait que lui seul serait omwovdatog
tandis que les autres ne le seraient pas: les subordonnés peuvent
trés bien étre, eux aussi, des omwoudatot (1283 & 21-23). Pour que
I’on puisse légitimement remettre 4 un seul homme I’autorité dans
I’Etat, il faut qu’a elle toute seule, son &pety ’emporte sur celles
de tous ceux qui seront ses sujets. Ce n’est donc pas dans ’absolu,
parce qu’il est @pdvipog et capable de combler les lacunes de
regles trop générales, que cet homme a le droit de commander,
mais relativement 4 la communauté sur laquelle s’exercera son
autorité,



156 DISCUSSION

M. Aunbengue: La troisiéme aporie abordée par M. Moraux
(vaut-il mieux étre soumis a2 ’homme le meilleur ou aux lois les
plus excellentes ?) a sans aucun doute un arriere-plan historique.
Mais je crois qu’ici plus encore qu’ailleurs Aristote apporte une
perspective philosophique nouvelle en rattachant cette aporie 2
Popposition du xafbhov, sur lequel porte 1aloi, et duxab’ €xacrov,
qui exige des décisions singulieres. C’est méme la, je crois, la
raison qui fait qu’Aristote ne peut résoudre la question comme le
faisait Platon dans le Politigue: Aristote ne peut plus compter
sur 'émiothwy pour garantir Pinfaillibilité de celui qui la possede,
puisque la science, comme la loi, est générale. Ce n’est plus sur le
savant, mais sur I'émieix?g ou le @pdvipog qu’Aristote compte
pour corriger la loi ou la suppléer. A propos de I'émietnne, il
précise que la régle que celui-ci emploie est indéterminée
(abptoTog), comme les affaires qu’elle a a régler (E.IV. V, 14,
1137 b 29-30). Si donc il arrive 2 Aristote d’employer des mots
traditionnels (omouduaiog, @pévipog, mtetkng) pour désigner le
personnage qui est au-dessus de la loi parce qu’il est lui-méme la
loi, il entend en un tout autre sens que ses prédécesseurs.

M. Moraux : La supériorité de ’homme sur la loi réside effec-
tivement dans son aptitude a tenir compte des circonstances indi-
viduelles et 2 prendre les décisions qu’elles réclament, tandis que
la loi est faite de prescriptions générales. La connaissance du
général lui sera indispensable (1286 2 16-17), mais, comme le
souligne avec raison M. Aubenque, elle ne lui suffira pas, et sur ce
point Aristote parait bien voir les choses autrement que Platon.
L’opposition du xxB6hov, caractéristique de la loi, au xab’ Exacrov,
qui réclame une intervention humaine, semble typiquement
aristotélicienne, mais on ne peut nier qu’elle se dessine déja dans la
réflexion antérieure. La médecine du ve siécle, par exemple, avait
reconnu que les régles générales ne suffisent pas et qu’il faut
tenir compte des particularités que présente le cas a traiter (voir
notamment Fr. Wehtli, Ezhik und Medigin, in Mus. Hely. 8,1951,
surtout pp. 43 sq.). Les prescriptions des Lois de Platon sont
générales, et l’application aux cas particuliers est confiée aux



APORIES DE LA POLITIQUE 157

nomophylaques, aux exégétes et a d’autres magistrats (816 ¢,
823 ¢, 828 b, etc.). Déja Gorgias pouvait, dans le méme éloge
(Fr. 82 B 6 DKS®), opposer la « douce équité» a la « rigoureuse
justice» et louer ceux qui avaient estimé que « la loi la plus divine
et la plus générale était de dire ou de taire, de faire ou d’omettre
ce qu’il fallait au moment ot il le fallait». La notion méme de
xatpbg suppose que l'on ne s’arréte pas au général et que 'on
tient compte des circonstances particuliéres.

M. Gigon: Die Antithese von Arm und Reich ist alt, ebenso
wie der Begriff der péoot. Das alles findet sich bei Solon, kommt
aber auch dem aristotelischen pecétrne-Begriff entgegen.

M. Moranx : D’accord. Il importe toutefois de souligner que
dans les classifications courantes des constitutions, c’est surtout
par le nombre de ceux qui participent au pouvoir que ’on
oppose démocratie et oligarchie. Aristote a eu le grand mérite
de bien mettre en lumiére les aspects économiques et sociaux de
cette opposition. C’est sans aucun doute a sa bonne connaissance
de I’histoire grecque qu’il doit d’en avoir reconnu Pimportance.

M. Gigon : Die hellenistische Monarchie ist in das griechische
Staatsdenken nie mehr richtig aufgenommen worden. Es ist
wohl nicht nur Kurzsichtigkeit des Atistoteles, wenn er erklirt,
die Gegenwart kenne eigentlich nur noch Demokratien, und die
Zeit der Monarchien sei vorbei. Trotz den mannigfachen Trak-
taten Ilepl Baothetag fallen die hellenistischen Monarchien aus
mehr als einem Grunde aus dem Rahmen des staatsphiloso-
phischen Denkens: die Begriffe des Staatsvolkes wie des Staats-
gebietes wie der Staatsordnung im althellenischen Sinne scheinen
hier sinnlos zu sein.

M. Aalders: Hinsichtlich der Bemerkung Herrn Gigons, das
Konigtum spiele kaum eine Rolle im politischen Denken der
Griechen im 1v. Jh. v. Chr. ist zu bemerken, dass das Konigtum
nach der Ansicht des Aristoteles in der griechischen Welt tat-
sichlich kaum eine Rolle spielt ; das spartanische Konigtum ist in
Aristoteles’ Augen ja kaum mehr als eine Art Magistratur.
Andererseits sei jedoch hingewiesen auf den Gedanken (bei



158 DISCUSSION

Isokrates, dem alten Platon und besonders in dem Hiero des
alten Xenophon), es sei moglich, dass ein Tyrann sich in einen
guten Herrscher, einen Basileus verwandle.



	Quelques apories de la politique et leur arrière-plan historique

